
Anuario Colombiano 
de Fenomenología

VOLUMEN V

Bucaramanga - Colombia
2011



Anuario Colombiano de Fenomenología 
Volumen V

ISSN:2027-0208

Universidad Industrial de Santander
Ciudad Universitaria, Cra 27 calle 9 

Pbx: (57) (7) 634 40 00 
Apartado Aéreo 678

Bucaramanga - Colombia
2011

Rector 
Jaime Alberto Camacho Pico

Compiladora 
Sonia Cristina Gamboa Sarmiento

Corrector de estilo 
Ferney Leandro Villar Herrera

Diagramación
Yon Leider Restrepo

© Sonia Cristina Gamboa Sarmiento
Universidad Industrial de Santander

© Grupo Interinstitucional de Investigación: 
“Filosofía y enseñanza de la filosofía”

Noviembre de 2011

Este libro, o parte de él, no puede ser reproducido por ningún medio 
sin autorización escrita de los titulares del Copyright.



ÍNDICE

PRESENTACIÓN ......................................................................................5

EN TORNO A LA SUBJETIVIDAD

Descripción fenomenológica del yo en Husserl
ELIZABETH GUALTEROS ORTIZ .............................................................9

Ricoeur: variaciones en torno a la subjetividad
CAROLINA VILLADA CASTRO ...............................................................23

La vía psicológica. La fenomenología y las ciencias de lo 
artificial
GERMÁN VARGAS GUILLÉN .................................................................35

FENOMENOLOGÍA-HERMENÉUTICA

La fenomenología hermenéutica de Husserl
HARRY P. REEDER .................................................................................53

La cosa en sí y el mundo de la vida: Paul Ricoeur y Jürgen 
Habermas lectores de Kant y Husserl
GUILLERMO HOYOS VÁSQUEZ ............................................................73

La hermenéutica de Ricoeur. Aportes prácticos 
y especulativos a las paradojas del tiempo
PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS ......................................................91



La memoria archivada. La retórica, la historia, 
el lugar y el espacio 
LUZ GLORIA CÁRDENAS MEJÍA ..........................................................105

El anfitrión de la traducción
FRANCISCO DÍEZ FISCHER ................................................................117

ACERCA DEL CUERPO

De los «despreciadores del cuerpo»
JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO .................................................133

Observaciones fenomenológicas sobre la imagen
GUILLERMO PÉREZ LA ROTTA ...........................................................145

TRADUCCIÓN

Ver desde el punto de vista de Dios 
CONVERSACIÓN CON JEAN-LUC MARION ........................................165

ÉTICA

Descripción fenomenológica del emprendimiento 
CLARA INÉS ORREGO CORREA ..........................................................175

La ética nacida en la posibilidad metafísica 
NATALIA MORALES JARAMILLO .........................................................195

Colaboradores .................................................................................205



PRESENTACIÓN

Este quinto volumen del Anuario Colombiano de Fenomenología continúa el 
esfuerzo de nuestra comunidad académica colombiana y latinoamericana en 
la profundización del panorama cada vez más diverso de la fenomenología. 
Hemos asistido recientemente a eventos importantes a nivel internacional 
como la IV Conferencia Mundial de Fenomenología: Razón y Vida (Segovia-España, 
Septiembre 19-23 de 2011), organizada por la Organization of Phenomeno-
logical Organizations (OPO), y a encuentros nacionales como el seminario 
Vigencia y límites del proyecto de La filosofía como ciencia estricta (Bucaramanga, 
Universidad Industrial de Santander, Octubre 19-22 de 2011), con el que se 
conmemoraron cien años del mentado ensayo de Husserl. Estas y muchas 
otras actividades en el panorama latinoamericano y global atestiguan la gran 
labor de incontables investigadores en los lares de la fenomenología cuyo 
campo permanece fecundo.

Con este Volumen, la Universidad Industrial de Santander hace su aporte 
a la comunidad que abandera el proyecto fenomenológico en nuestro país 
y contribuye a la divulgación de sus investigaciones. Sea también la ocasión 
para celebrar la reciente fundación de la Sociedad Colombiana de Fenome-
nología y Hermenéutica en el marco del encuentro sostenido en octubre en 
nuestra Universidad el pasado mes de octubre. Esperamos que estas activi-
dades repercutan en la consolidación de una creciente red de investigadores 
en el panorama nacional y a la interlocución con los fenomenólogos de otras 
latitudes.





EN TORNO A LA
SUBJETIVIDAD





Descripción fenomenológica del Yo en Husserl
Phenomenological description of the ego in Husserl’s Theory

ELIZABETH GUALTEROS ORTIZ
Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

Resumen
Desde un acercamiento a la fe-

nomenología de Edmund Husserl se 
propone hacer la descripción fenome-
nológica de las dimensiones constitu-
tivas del yo (ego) en su totalidad desde 
su corporeidad hasta su trascendencia, 
implicando los diversos mundos en que 
este se representa como un yo que vive 
en relación con otros yoes, los cuales 
a su vez hacen parte de un conjunto 
de vivencias en el llamado mundo de la 
vida, y que por su importancia reclama 
un tema propio. Para lograr los objeti-
vos del artículo se hace un cotejo con 
la noción de yo que proviene de Des-
cartes y que permite ver en qué tópicos 
se crea una diferencia con la doctrina 
desarrollada por Husserl.

Palabras clave 
Yo, Yoes, Corporeidad, Trascenden-

cia, Vivencias, Mundo de la vida.

Abstract
From an approach to Husserl’s Phe-

nomenology sets out to do a phenome-
nological description of the constituent 
dimensions of I (ego) in its totality, from 
its corporality to its transcendence, 
implying diversity of worlds in that this 
it represented as well like I who live in 
relation to others I, which are part of 
a set of experiences in the call world of 
the life, and that by its importance de-
mands an own subject. In order to ob-
tain the goals of the article it is made 
a comparison with the notion “I” that 
come from Descartes and that allows 
to see in what topical a difference with 
Husserl’s Theory. 

Key words
I, Corporality, Transcendence, Expe-

riences, World of the life.



10 - Elizabeth Gualteros Ortiz

(…) «Yo» —tal como yo digo precisamente yo— en 
«otros yo», en «todos nosotros», nosotros con los mu-

chos «Yoes», donde yo soy un Yo1.

Introducción

Desde el punto de vista de la fenomenología, pensar en la historia del mun-
do natural y del mundo cultural no es posible sin pensar en la correlación que 
existe entre los dos. No tiene sentido hablar de ella si no se piensa en tales 
mundos; el ser humano los constituye, es decir, la subjetividad hace posible la 
reflexión sobre uno y otro. Husserl, en el § 54 de Crisis, obra de madurez del 
autor, reitera su abandono del ego cartesiano en cuanto substancia e indica que 
la subjetividad es el yo, el yo que interactúa con los otros. En este artículo se 
toman como guía tanto esa indicación, como el escrito titulado La persona y el 
mundo de su experiencia del profesor Daniel Herrera Restrepo.

El ego cartesiano trata los problemas de la substancia y la esencia, la subjetivi-
dad en cuanto cogito, su encierro dentro de sí mismo, deja de lado la correlación 
existente con el mismo ser. Esta será la crítica que hará Husserl a Descartes, en 
cuanto el filósofo francés deja de lado elementos importantes que conforman 
la subjetividad y su torrente de vivencias, dadas a partir de la experiencia.

Para que este yo se constituya como sentido de vida hay que tener en cuen-
ta su relación con los otros sujetos y su experienciar dentro de un conjunto 
vivencias que constituyen el mundo de la vida, con su respectivo interactuar, en 
relación con los otros y en lo concerniente a los campos afectivos, corporales, 
instintivos y reflexivos que, en última instancia, son la configuración total del 
sujeto como persona en su actitud natural, cuando reflexiona y toma concien-
cia de su yoidad, como constitución de la intersubjetividad, que parte de un 
nosotros (intersubjetividad), pero que está contenida en mí (en cuanto yo, esto es, 
en cuanto sujeto).

El yo es una estructura que cuenta con movimiento propio, unitario y te-
leológico, es temporal y no consta de una interioridad, por el contrario está 
expuesto a la exterioridad, es decir, al mundo. Pero, ¿qué designa el título yo? 
Husserl le da la categoría de yo al sujeto que experimenta el mundo de diver-
sas formas, crea su experiencia a través de su cuerpo, su instinto y su tras-
cendencia en su estado natural, lo que le permite entrar en relación consigo 
mismo, es decir, entrar en diálogo con su propio ser cuando ejerce la reflexión 
que le es permitida en calidad de o en cuanto sujeto del mundo.

1 Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Trad. Jacobo 
Muñoz y Salvador Mas. Barcelona: Crítica, 1991, § 54.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 11

Desde la Antigüedad los cuestionamientos más importantes en la filosofía 
han sido: la pregunta por el ser, el hombre, su causa y su finalidad: para decirlo 
con Husserl su τέλος trascendental; es aquí donde la reflexión entra a jugar un 
papel importante en la constitución del yo; reflexión, que se hace en la medida 
en que se cuestiona acerca de la persona que habla de sí misma y da cuenta 
de una subjetividad que trasciende en la vida como “totalidad de esfuerzos”.

I. La noción cartesiana del yo

Quizá hay dos aspectos en los cuales Husserl no sólo se opone, sino que 
supera la visión cartesiana del yo. En primer lugar, Husserl no considera al yo 
como cosa; y, en segundo lugar, Husserl no admite que se trate de dos subs-
tancias: cuerpo y alma, sino que más bien formula una unidad psicofísica —como 
unidad, por supuesto, indisoluble—. Sobre esto, tras la exposición, se sacará la 
principal conclusión en este escrito.

Aquí se va a reconstruir, en primer término —y de manera muy resumida— 
el planteamiento cartesiano; en segundo término, se va a explicitar el plantea-
miento de Husserl sobre el yo —siguiendo tanto las indicaciones de Husserl, 
como la exposición de Daniel Herrera Restrepo—.

Se sabe que, en muchos sentidos, la formulación cartesiana es dependien-
te de la concepción agustiniana. Ese asunto no es tema aquí. Interesa, en 
cambio, centrar la atención en el hecho de que de esa vía o perspectiva de 
Descartes “hereda”: (a) La concepción del yo como substancia; y, (b) el dua-
lismo.

a) El yo como “cosa” o como “substancia”

Dos observaciones cabe traer a colación del Discurso del método2. Primera: 
“(…) era preciso que necesariamente yo, que lo pensaba, fuese alguna cosa”3. 
¿Qué está implicado en esta indicación? Que el yo se puede pensar como cosa 
entre las cosas, esto es, que puede ser reconocida en su carácter o dimensión 
óntica. Hay, pues, un “algo”, un “qué”, al que se puede reconocer como yo. En 
esta posibilidad de reconocerlo —identificarlo, medirlo, conocerlo, etc.— no 
se diferencia de la piedra, el árbol o cualquiera otro “ente” que puedo “co-

2 Se cita de: Descartes, René. Obras escogidas. Trad. Ezequiel de Olaso. Buenos Aires: Char-
chas, 1980. (Se cita al comienzo la numeración de Adam et Tannery; luego, la versión de la 
referencia).

3 Ibíd., p. 33/160.



12 - Elizabeth Gualteros Ortiz

nocer” o “reconocer”, sea en la naturaleza o en la cultura —desde luego, no 
se afirma que Descartes haga distinciones entre “entes naturales” y “entes 
culturales” o “espirituales”—. Segunda: Ahora bien, otra observación del mis-
mo Discurso es: “(…) este yo, es decir, el alma por la cual yo soy lo que soy, es 
enteramente distinta del cuerpo (…)”4. Entonces ahora se puede observar que 
cuando se habla del yo se trata de un “ente espiritual”; cabe decir, de un ente 
que siendo una “cosa”, no lo es “física” —como lo es mi cuerpo, o el árbol, o 
la piedra—. Antes bien, es un “alma” o una “psique” o un “espíritu”.

b) La “substancia anímica”

Si se centra la atención en la pregunta por esa “substancia” —que no es 
“física”—: ¿qué propiedades se puede “atribuir” a ella? Dos observaciones 
de las Meditaciones metafísicas vienen al caso. Primera: “(…) yo no soy, pues, ha-
blando con precisión, más que una cosa que piensa, es decir, un espíritu, 
un entendimiento o una razón, que son términos cuyo significado antes me 
era desconocido”5. ¿Hay diferencia entre “psiquis”, “alma”, “espíritu”? Aquí no 
sólo parecen ser un mismo “objeto”, sino que se le suman otras operaciones o 
atributos o funciones: entendimiento, razón. A todo, pues, lo que se diferencia 
del comportamiento “vegetativo”, genéricamente se lo llama cosa que piensa. Se-
gunda: ¿Qué, entonces, es esta cosa que piensa? Según Descartes, soy yo mismo. 
Él se pregunta y se responde en los siguientes términos: “(…) pero, ¿qué soy, 
pues? Una cosa que piensa”6. Y, Descartes profundiza con una nueva y más 
precisa pregunta y su correlativa respuesta, a saber: “¿Qué es una cosa que 
piensa? Es una cosa que duda, que concibe, que afirma, que niega, que quie-
re, que no quiere, que también imagina y siente”7. Se puede preguntar: ¿es el 
yo un o el conjunto de las operaciones psíquicas, anímicas, espirituales? Pero 
dado que —como ya se vio— el alma “es enteramente distinta del cuerpo”: 
¿dónde reside? El alma está “(…) alojada en el cuerpo humano, lo mismo que 
un piloto en su navío”8. Esa “substancia” conduce y guía. Es la parte racional 
de lo humano, es la fuente de sentido.

Como se verá de inmediato es la concepción que rebasa Husserl con su 
teoría del yo.

4 Ibídem.
5 Ibíd., p. 21/226.
6 Ibíd., p. 22/227.
7 Ibídem.
8 Ibíd., 59/182.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 13

II. El yo en Husserl

El planteamiento de Husserl, en relación con el yo, es que es al mismo 
tiempo un cuerpo-espiritualizado y, simultáneamente, un espíritu-corporalizado; que, 
por tanto, no cabe pensar alguna de estas dimensiones por separado para el 
caso del ser humano, de la persona, de quienes experimentan su vida en relación 
—esto es, en intersubjetividad—. A continuación se caracteriza una a una las 
dimensiones constitutivas del yo, según la perspectiva de este autor.

a) El yo-cuerpo

El yo-cuerpo, en pocas palabras, dice Husserl, “no es una cosa entre las 
cosas”9, el cuerpo es el medio por el cual nos acercamos a los objetos, a las 
demás personas, y, con el cual, nos encontramos con nosotros mismos. Es 
el punto de partida para experienciar el mundo, es el vivir y el conocer. El 
yo-cuerpo es la anticipación de toda experiencia, es por medio de él que me 
relaciono con el mundo, puesto que no es el ojo el que mira, es el cuerpo que 
piensa como totalidad, “(…) no son los pies los que caminan, soy yo”10; es la 
experiencia corpórea.

Es así como Husserl aclara que es a partir del experienciar del cuerpo que 
se puede dar cuenta de la vida cotidiana, es decir, es el lenguaje corporal el 
primer medio de comunicación que se da para estructurar la cultura; es por 
esta circunstancia que “(…) el cuerpo sabe más que la llamada razón”11; el 
lenguaje es el operar de la razón. Este lenguaje no se da por medio de pa-
labras, es la corporalidad la que me permite tener una primera vivencia que 
puede expresar mil cosas, como la alegría cuando se hace un gol en el campo 
de fútbol, o la sonrisa que arranca algún gesto de otro simpatizante que no 
tiene que expresar nada con palabras, sólo basta una mirada. Es a partir de la 
experiencia corporal que se da cuenta del vivenciar corporal.

El cuerpo es el órgano de la percepción cuando lo experimento como cuer-
po propio y no como una exterioridad, es decir, es por medio del cuerpo que 
se inicia la experiencia humana: “(…) mi cuerpo es el “aquí” del cual surge 
el “allí”, todo se dispone en torno a él”12. Es en el cuerpo donde empieza la 
disposición para la experiencia, es por medio de él que se revela el mundo, 

9 Herrera Restrepo, Daniel. La persona y el mundo de su experiencia. Contribuciones para una ética 
fenomenológica. Bogotá: Universidad de San Buenaventura, 2002, p. 45.

10 Ibídem.
11 Ibídem.
12 Ibídem.



14 - Elizabeth Gualteros Ortiz

puesto que en él está la disposición de vivir la experiencia a la que es someti-
do; allí en torno a esas vivencias o experiencias surge lo que llamará Husserl 
“sistema expresivo”, que va acompañado de vivencias, proyectos, gestos e 
intencionalidades que pueden afectar mi propio cuerpo. 

Estas vivencias se pueden experimentar de diversas maneras, lo impor-
tante aquí es que se puede dar cuenta de ellas cuando el propio cuerpo ex-
perimenta caricias, ya que es un cuerpo que se da como totalidad (no como 
los ojos que ven, los brazos que abrazan), es el cuerpo en armonía que tiene 
dicha experiencia cuando se relaciona con otros cuerpos que viven el mismo 
mundo, de diferentes maneras.

Para que este yo-cuerpo se consolide como corporeidad, necesita de un ins-
tinto que le permitirá sobrevivir a las inclemencias del mundo de la vida, en tanto 
contribuye al desarrollo como mundo cultural.

Es así como el cuerpo es el punto de partida para la comunicación con los 
otros yoes, es la primera participación del sujeto en el mundo, participación 
que cuenta con un τέλος que generalmente viene oculto y sólo se hace visible 
a través de la correlación hombre-mundo, en cuanto reflexión de su participar 
en el mundo, reflexión corpórea enmarcada por el a priori que posibilita las 
condiciones de la experiencia mundanal.

b) El yo-instinto

Este yo-instinto es un conjunto unitario de vivencias que puede experimen-
tar el mundo, puesto que por medio de este el hombre, por más que lo in-
tente y no lo logre, se deja llevar por sus motivaciones básicas, cuando siente 
deseos de alguna cosa específica, por ejemplo: cuando siente alegría, sueño, 
cansancio, etc.

Estos instintos, en primer momento, aparecen como tendencias ciegas 
que no conducen a nada, pero, en última instancia, siempre cuentan con un 
dinamismo teleológico; así se transforman en intencionalidades de orden su-
perior, como por ejemplo: terminar una carrera profesional, casarse, etc. Pero 
en cierto momento cada adquisición o cumplimiento y meta intencionada es-
tán dirigidos hacia un τέλος que está inscrito en cada ser.

El instinto, al ser un impulso natural o espontáneo, tiene la particularidad 
(es relevante dentro del yo), porque en cualquier momento me puede salvar 
la vida; esto es lo que comúnmente se llama el instinto de conservación, que 
encierra “la voluntad de vivir”; aquí se entabla una conversación con el propio 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 15

conocimiento, lo que hará que el ser humano se interese por elaborar unas 
ciencias prácticas que de una u otra manera le facilitarán su experiencia en el 
mundo de la vida.

Este instinto de conservación es importante para el ser humano, es aquí 
donde se la juega por la preservación de su especie y su proyecto de vida. 
Instinto con características teleológicas que hará trascender a la especie y 
establecerse dentro de una sociedad como parte de una familia, de un Estado, 
una religión, una cultura.

El yo-instinto y el yo-cuerpo son la apertura al mundo, a las vivencias que 
constituyen el mundo de la vida de cada quien, vivencias que se conforman a 
partir de la praxis humana. Estos instintos tienen la característica de ser tras-
cendentales, son la condición de posibilidad del ser humano en cuanto vida 
que experimenta el mundo.

Considerando a los instintos como un sistema, ellos deben presentar un 
orden y, siendo así, el primero en el orden será lo que Husserl llamará “instinto 
de curiosidad”, que junto con la corporeidad, constituye el abrirse al mundo, 
o al “(…) goce-de-estar-cerca-de-la-realidad”13. Este instinto, según Husserl es 
el fundamento para los otros instintos, a saber: el instinto de conservación —del 
cual ya se hizo mención— y el instinto sexual, que asegura el instinto de con-
servación en cuanto conservación de la especie. Aquí el ser humano guía sus 
intereses hacia otros cuerpos para constituirlos en objetos de amor y de pla-
cer. Quizá se puede afirmar que los instintos son el a priori de toda vivencia, es 
decir, los instintos son la antesala de toda experiencia humana.

Poco a poco se ha ido configurando el ser en cuanto yo, ya se tiene un 
cuerpo que está acompañado de un instinto que en cierta forma es una guía, 
que cumple un papel fundamental en lo concerniente a su estancia en el mun-
do como ser social, cuando se ha constituido como persona. Es así como 
Husserl también designará el yo-persona, categoría que resalta la totalidad del 
ser humano en cuanto a vivencias se refiere. 

c) El yo-persona

El yo persona es el resultado de la significación del humano en su relación 
con el mundo y con otros cuerpos que hacen parte del mundo circundante 
que lo rodea. Esta persona, al estar relacionada con “otros yoes”, también 
siente, experimenta relaciones afectivas de amistad o de amor, de trabajo, etc. 

13 Ibíd., p. 48.



16 - Elizabeth Gualteros Ortiz

Por lo mismo, también está sujeto a críticas que en su momento pueden llegar 
a ser constructivas, o bien, pueden generar algún malestar.

Este yo-persona, como ser de la cultura, social por naturaleza, experimenta 
el mundo no en la causalidad física, sino en forma de motivaciones, que son 
las que lo llevan a tener comportamientos con fines causales en lo referente a 
sus vivencias de causalidad que se originan en su ser, como motivación hacia 
el τέλος que se ha propuesto en su proyecto de vida. Estas descripciones del 
yo son el τέλος en la construcción de la personalidad y, por ende, la única rea-
lidad objeto de esta investigación es “el ser humano”. 

Este compendio de vivencias, de amores y desamores, no se comprendería 
en su totalidad sin el yo, que le permite hacer gala de su condición humana 
en sentido de la correlación trascendental con los demás sujetos del mundo.

d) El yo-trascendental

Husserl designará a este yo con la categoría de yo-trascendental, categoría 
que implica a la conciencia como reflexión de la vida que experimenta el mundo, es 
la verdad en cuanto encuentro entre la conciencia intencional y la facticidad.

Esta trascendentalidad, entendida como reflexión sobre sí mismo, está enca-
minada hacia la correlación hombre-mundo como totalidad de vivencias que 
se dan por la experiencia, la cual se niega a aceptar al mundo como mundo 
ya acabado.

El yo-trascendental es el mismo yo-cuerpo, de carne y hueso, que está atra-
vesado por la temporalidad, que a su vez es la estructura operatoria de la con-
ciencia en su devenir cuando toma conciencia. Esta temporalidad que atraviesa 
al yo-trascendental se vuelve consciente en la medida en que el hombre vive y 
experimenta situaciones que lo relacionan con su propio ser dentro de la tem-
poralidad que lo atraviesa.

Husserl habla de la “epojé trascendental” como total alteración del yo, un 
yo que vive constantemente sus actos sobre la base del mundo de su expe-
riencia, la cual lo lleva a conocerse a sí mismo a través de la reflexión; reflexión 
que, en cierta medida, lo dirige a la realización de su propio futuro con la tem-
poralidad. Aquí se entiende la temporalidad como expresión dialéctica de las 
retenciones y protenciones, del antes y el después, es decir, en el pasado, el 
presente y el futuro que se anticipa, mejor dicho, que se hace presente, cuan-
do lo vive como un todavía-no, que se configura. Sin dicha temporalización del yo, 
la reflexión sería imposible.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 17

Siguiendo a Husserl, Herrera afirma que “(…) el yo-trascendental, el yo 
puro es el hombre que como totalidad vive y experimenta el mundo en un 
presente viviente, a veces a partir de la corporeidad, a veces a partir de los 
instintos, a veces a partir de su dimensión personal”14.

De la constitución del yo como persona mundano-vital es que se configura 
la experiencia, que da cuenta de una serie de vivencias intencionales que se 
producen como ser en el mundo.

El yo es trascendental porque no sólo experimenta el mundo, sino que 
puede o tiene la capacidad de trascender, porque es válido para cualquier 
hombre, por la estructura temporal e intencional, afirmar la concepción de 
un futuro que hace que trascienda para cumplir con el cometido que ha sido 
propuesto con anterioridad, y que va a permitir trascender en la realidad como 
presente. Nos dice Husserl: “(…) a lo rememorado (…) también pertenece un 
yo pasado de aquel presente, mientras que el yo original y real es el de la pre-
sencia actual, a la cual, por encima de lo que aparece como esfera de cosas, 
también pertenece la rememoración como presente viviente”15. Esto quiere 
decir que así como es importante el futuro, también es importante el pasado 
en cuanto que, como experiencia vivida, conforma el presente y constituye el 
futuro.

De acuerdo con lo anterior, se hace claro que “(…) el yo-trascendental es el 
hombre de carne y hueso que transita por las calles”16, “todo yo-trascendental 
(…) es un hombre en el mundo”17, es decir, un hombre en el mundo cumplien-
do funciones de pensamiento. Husserl concibe al hombre como una totalidad, 
que gracias a su estructura puede vivenciar y experienciar el mundo como he-
cho que se le da. El yo no es una vivencia entre las vivencias, es una estructura 
que experimenta el mundo, que consta de un pasado, un presente y un futuro, 
somos lo que fuimos, lo que somos y lo que seremos; la trascendencia radica 
en que “somos seres de tareas infinitas”18. 

Los sujetos trascendentales son los mismos que actúan para la constitu-
ción del mundo a partir de una forma motivada, con la intencionalidad co-
rrelativa que desde cada uno constituye esfera de significación de mundo y 
de la percepción que se tenga del mismo: “(…) repitámoslo una vez más, el 

14 Ibíd., p. 54.
15 Husserl, Edmund. Op. cit., p. 195.
16 Herrera Restrepo, Daniel. Por los senderos del filosofar. Bogotá: Editorial Bonaventuriana, 1ª 

Edición, 2009, p. 123.
17 Ibídem.
18 Herrera Restrepo, Daniel. La persona y el mundo de su experiencia. Op. cit., p. 54.



18 - Elizabeth Gualteros Ortiz

yo-trascendental no es ninguna realidad que habite en mi cuerpo ni puede 
ser interpretado metafísicamente (…)”19. Su interpretación cabe dentro de la 
reflexión que se puede hacer desde la intencionalidad a la que está sujeta el 
ser humano, como ser viviente, dotado de experiencia, que participa de tempo-
ralidad y de conciencia, con la que puede transformar la realidad.

e) El yo-conciencia

Se puede decir que “(…) el estudio de la conciencia da por resultado 
la caracterización de un yo que hace las veces de instancia unificadora de 
vivencias”20, es decir, el yo no es una sustancia definida, sino que es una ca-
racterización que da cuenta de unas vivencias que se ofrecen como unidad de 
la conciencia y como la capacidad de discernir su propio sí mismo dentro de 
distintos momentos, que a su vez cuenta con la temporalidad de la experien-
cia, es reconocer el antes, que ya fue una experiencia vivida y que anticipa el 
futuro como horizonte de realización.

f) El yo-temporal

La temporalidad es “(…) la estructura operatoria de la conciencia”21, se hace 
consciente en el sujeto en cuanto actúa como un yo que temporaliza las vi-
vencias reteniéndolas y proteniéndolas al pensarlas o, simplemente, al hacer-
se presente frente a las vivencias que ha tenido en la medida que es un sujeto 
que se funda en la experiencia mundana.

El yo es la forma de temporalizar la experiencia que se piensa dentro del 
mundo bajo las vivencias previamente adquiridas, es el tener un “algo” pen-
sado en donde el yo obra como polo objetivo, es la relación que existe entre 
la noesis y el noema, entre el pensar y lo pensado. El yo como temporalidad es 
la unidad vivida que se asume como viviente en relación con lo vivible, esto 
es: la experiencia vivida, lo que se vive en relación con lo que será vivido, la 
temporalización del sujeto en tanto reflexión del pensamiento.

En la reflexión como toma de conciencia, mirando a otros yoes dentro de su ex-
perienciar comunitario e intersubjetivo, se abre la posibilidad de encontrarse 
con la facticidad de distintas orientaciones en la experiencia mundano-vital. 

19 Ibídem.
20 Vargas Guillén, Germán. Pensar sobre nosotros mismos. Bogotá: San Pablo & Universidad Peda-

gógica Nacional, 2ª edición, 2006, p. 135.
21 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 19

La temporalización reflexiva de la conciencia indica que toda experiencia puede 
ser sometida a la reflexión, puesto que teniendo un origen se despliega hacia 
nuevas posibilidades de orientación intencional y la toma voluntaria de deci-
siones del sujeto en el mundo de la vida.

La designación del yo y la temporalidad presentan algunas características que 
son fundamentales para la conciencia. A continuación, se indican algunas:

1.	Sólo se toma conciencia cuando se valida el horizonte avalado por la 
vida comunitaria, en la cual el sujeto se desenvuelve como un yo particular.

2.	La toma de conciencia implica reconocer que es el mismo yo quien 
funda las operaciones dadoras de sentido, dentro de un mundo que le es 
común a otros yoes, aun cuando estos tienen orientaciones intencionales 
que adquieren vida, vigencia y convierten en acción los planteamientos 
sugeridos para toda la comunidad dentro de la cual se inserta.

3.	La libre determinación del yo surge en la medida en que el conjunto 
de operaciones comunitarias posibilita el horizonte de cada sujeto para su 
actuar específico, es decir, es la autodeterminación de su experiencia en 
el mundo, es su despliegue temporal como sujeto; allí es donde busca su 
afirmación y el reconocimiento de su realización.

4.	El yo en la búsqueda de su autoafirmación en las tres dimensiones de 
la conciencia (pasiva, tética o posicional, reflexiva) puede mutar, transformar y, 
en cierto sentido, emancipar las intencionalidades del contexto en el que 
se desarrolla como sujeto, es decir, estas intencionalidades tienen signifi-
cado y pueden ser afectadas por la determinación, así como también es 
posible dar fundamento o abrir campo a nuevos horizontes de sentido en 
su dimensión motivacional.

5.	El yo como conciencia es comunicativo, interactúa consigo mismo, 
no sólo en la comunidad; esto quiere decir que él mismo puede elegir el 
estilo de realizar su propia existencia, reflexionando sobre el τέλος que se 
ha trazado en cuanto vive su propia experiencia. Puede cambiar la orienta-
ción del τέλος con nuevas maneras de vivirlo, experimentarlo o realizarlo.

6.	La conciencia reflexiva se torna responsabilidad cuando el mismo sujeto 
se encarga de transformar su entorno comunitario bajo las intencionali-
dades para nuevas formas de experiencia. El sujeto toma como personal 
el nuevo reto al que se enfrenta, es el compromiso que designa el título 
yo, cuando la temporalidad, que es universal, se convierte en historia, esta-
bleciendo lo que puede transformar desde su propia vivencia para la vida 
comunitaria. 



20 - Elizabeth Gualteros Ortiz

Es así como se constituye el yo-temporal, bajo la experiencia vivida en torno 
a una comunidad propia.

g) El yo-conciencia mundano-vital

La conciencia del yo es apropiación del horizonte histórico, es el desenvolvi-
miento hacia el futuro; no se contraponen el uno con el otro. Sólo hay mutua 
implicación. Ahí es donde esos dos momentos aseguran el despliegue de la 
unidad de la conciencia espontánea y la conciencia reflexiva; en la conciencia es-
pontánea “(…) el sujeto ve sincrónicamente el mundo”22; la conciencia reflexiva ve 
el mismo mundo bajo la actualidad inmediata, cuando reconstruye el origen 
temporal en el horizonte de experiencia.

h) El yo-intuición

El yo-intuición se da a partir de la constitución del mundo hacia el sujeto, es 
decir, en la experiencia intersubjetiva que implica la percepción, cuando cada 
sujeto se experimenta dentro de un conjunto de vivencias. El yo-perceptivo/per-
cibido se hace vivible cuando en los dos casos se dan en la misma persona; 
sólo que en el primero opera en el sujeto una percepción sincrónica; en el 
segundo, la operación es diacrónica. No se da una contradicción entre el yo-
percibido y el intuido, por el contrario se da una serie de cambios múltiples en 
los que la experiencia es llevada a lo dado.

En última instancia, las dos dimensiones del yo se distinguen bajo los títu-
los yo-trascendental y yo-empírico, o de un yo-trasempírico o un yo empirotrascenden-
tal. En el yo-trasempírico “(…) se realiza la experiencia procurando que el sen-
tido se intersubjetive”23, es decir, opera el conocimiento y el reconocimiento 
de lo allende como posibilidad para la perspectiva frente al horizonte de lo 
mediato e inmediato. 

El yo empiro-trascendental crea u otorga sentido a lo dado en la experiencia. 

Ser en el mundo es dar cuenta de una totalidad de vivencias que sólo son 
posibles a partir de la constitución del ser humano como persona que habita 
el mundo, en el conjunto de dimensiones del ego que lo conforman: el cuerpo, 
el instinto, la persona y su trascendentalismo, pero que también necesita de una 
conciencia, una temporalidad, un mundo vital y una intuición, que van a permitir su 
darse en el mundo como unidad de experiencias. 

22 Ibíd., p. 141.
23 Ibíd., p. 358.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 21

La siguiente figura da cuenta de lo expuesto anteriormente, a saber, de las 
dimensiones constitutivas del yo:

Figura 1

En la figura anterior se puede explicar la constitución del yo en su totalidad 
con sus diferentes dimensiones; éstas hacen de él, justamente, un yo en el 
mundo de la vida o yo mundano-vital. 

III. Conclusión

Aunque también se pudiera estudiar la influencia de san Agustín sobre el 
pensamiento de Husserl —es muy clara esta influencia para pensar el tiempo 
como él mismo lo indica en el inicio de las Lecciones de fenomenología de la con-
ciencia interna del tiempo y quizá también se pueda rastrear la noción de persona 
como ser en intersubjetividad o como relación—, en un aspecto sí hay una ruptura 
tanto con Agustín como con Descartes, a saber, en que el yo no puede ser 
concebido fenomenológicamente en o desde el dualismo, que el yo no es 
substancia. Precisamente porque Husserl concibe al yo como torrente de vivencias 
es imposible su substancialización; y, en cuanto no es substancia no puede ser 



22 - Elizabeth Gualteros Ortiz

un “piloto” u “otro” u “otra cosa” distinta de la misma esfera de experiencia, 
de conciencia, de existencia propia de cada quien en su mundo de la vida.

Bibliografía

Descartes, René. Obras escogidas. Trad. Ezequiel de Olaso. Buenos Aires: 
Charchas, 1980.

Herrera Restrepo, Daniel. La persona y el mundo de su experiencia. Contribuciones 
para una ética fenomenológica. Bogotá: Universidad de San Buenaventura, 2002.

Herrera Restrepo, Daniel. Por los senderos del filosofar. Bogotá: Editorial Bona-
venturiana, 1ª Edición, 2009.

Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la filosofía trascendental. Trad. 
Jacobo Muñoz y Salvador Mas. Barcelona: Crítica, 1991.

Vargas Guillén, Germán. Pensar sobre nosotros mismos. Bogotá: San Pablo & 
Universidad Pedagógica Nacional, 2ª Edición, 2006.



Ricoeur: variaciones en torno a la subjetividad*

Ricoeur: Variations around of the subjectivity

CAROLINA VILLADA CASTRO
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen
Este texto es una modulación de las 

variaciones de la subjetividad en el pen-
samiento filosófico de Ricoeur, como 
cuestión que atraviesa las tres tradi-
ciones fundamentales que recorren su 
obra: la filosofía reflexiva, la fenome-
nología y la hermenéutica. El propósito 
del texto es arribar a la propuesta del 
filósofo francés en que se combinan 
estas vertientes diversas después de 
considerar sus tensiones.

Palabras clave 
Subjetividad, Filosofía reflexiva, Fe-

nomenología, Hermenéutica.

* Aquí las líneas fundamentales de mi proyecto monográfico dedicado a la cuestión del su-
jeto como punto de cruce entre las vertientes fundamentales que confluyen en el pensamiento 
ricoeuriano: la filosofía reflexiva, la fenomenología y la hermenéutica. De una larga tradición en-
tre las primeras y de una profunda tematización tras el pensamiento hermenéutico postheideg-
geriano este texto se propone modular las variaciones que acontecen al sujeto entre corrientes 
tan diversas, en aras de arribar en un último momento a la propuesta ricoeuriana donde rugen 
sus flujos y reflujos. Este texto fue presentado como ponencia en el evento A un lustro de la par-
tida de Ricoeur: un diálogo entre fenomenología y hermenéutica realizado por el Grupo de Investigación 
Filosofía y enseñanza de la filosofía, los días 25, 26 y 27 de octubre de 2010, en Medellín.

Abstract
This text is a modulation of varia-

tions of the subjectivity in the philoso-
phical thinking of Ricoeur as question 
that crosses three fundamental tra-
ditions of his work: the reflexive phi-
losophy, the phenomenology and the 
hermeneutics; purpose of arriver to 
proposal of French philosopher that 
combines these diverses aspects after 
considering their tensions.

Key words
Subjectivity, Reflexive philosophy, 

Phenomenology, Hermeneutics.



24 - Carolina Villada Castro

Las variaciones que se desplegarán seguidamente y que resuenan en la 
construcción del pensamiento ricoeuriano, preservan la subjetividad como 
motivo común; no obstante, los giros que abren sus reinterpretaciones con-
ceptuales indicarán la complejidad que las conjuga entre consonancias y di-
sonancias que abocan a su escucha reiterada. Así pasaremos sucesivamente 
por las variaciones epistemológica, fenomenológica y ontológica que se dilu-
cidan en distintos lugares de la obra de Ricoeur y que aquí se reúnen en aras 
de trazar las mutaciones que acontecen a la subjetividad entre unas y otras, 
mientras se socava como fundamento con miras a dilatar sus posibilidades her-
menéuticas. Este es precisamente el rodeo a que se convoca.

Primera variación1

La primera variación fluye sobre el sujeto cartesiano en su equivocidad 
como subiectum de conocimiento y como cosa pensante (res cogĭtans), para in-
dicar luego el viraje hacia la egología husserliana. Variación que socava la 
reflexión como un acto intuitivo y autoasegurador de la primordialidad del 
subiectum, que en un primer momento parece acercar los proyectos de Descar-
tes y Husserl, pero que luego bifurca sus sendas por la transformación de la 
reflexión en una exégesis siempre horizóntica de la experiencia fenomenológica 
en la egología husserliana. Movimiento fundamental sobre el que Ricoeur co-
mienza a sugerirnos la posibilidad de su fenomenología hermenéutica. 

La crítica de Husserl al cogĭto cartesiano se dirige tanto a su consideración 
como axioma de una cadena deductiva de verdades que fundamentan las cien-
cias, así como a su identificación como cosa pensante (res cogĭtans). El sujeto 
cartesiano que pretendía fundamentar la ciencia termina fundamentado por 
la ciencia misma, en su certeza y evidencia resuenan las exigencias del cono-
cimiento matemático; de esto se sigue que el sujeto de conocimiento constituya 
el efecto del proceder asegurador de la ciencia moderna. Más adelante veremos 
cómo esta arista de la crítica de Husserl a Descartes impide igualar el sujeto de 
conocimiento al sujeto fenomenológico. 

Por ahora, consideremos la problemática igualación del cogĭto con la cosa 
pensante (res cogĭtans) que termina por fundamentar su realidad en Dios como 
ente trascendente, con lo que la primordialidad del cogĭto queda reducida al 
plano meramente epistemológico mas no ontológico. El valor filosófico de 
la idea de Dios en el marco de la fundamentación de las ciencias yace en la 
posibilidad que permite al cogĭto salir de su solipsismo y de asegurarle el co-

1 Esta primera variación se esboza a partir del estudio minucioso de Ricoeur dedicado a las 
Meditaciones cartesianas de Husserl: Étude sur les “Méditations cartésiennes”, compilado entre la serie 
de artículos dedicados a la fenomenología: À lʼécole de la phénomenologie. Paris: Vrin, 1986.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 25

nocimiento objetivo de las cosas. No obstante, el círculo cartesiano se aclara 
en cuanto consideramos que esta idea está determinada por las posibilidades 
mismas de conocimiento del sujeto: la certeza de la idea de Dios y la objetivi-
dad que esta prometía, quedan atrapadas en el sujeto mismo, con lo que se 
preserva su solipsismo, mientras se rectifica su primacía epistemológica. Sin 
embargo, la identificación de la idea de Dios con la idea de infinito aparece 
como el límite del cogĭto que la concibe, en virtud de la finitud que patenti-
zan sus posibilidades epistemológicas; luego la idea Dios como ente infinito 
advierte su anterioridad ontológica respecto de la cosa pensante como ente 
finito, con lo que el sujeto de conocimiento pierde su primordialidad, pues su 
realidad queda referida a un ente trascendente.

Precisamente, la fenomenología como filosofía trascendental se propone 
desde sus inicios evitar estas dificultades que cruzan el sujeto cartesiano. Al 
respecto dirá Ricoeur:

La filosofía trascendental asume audazmente las enormes dificultades (…) 
de una filosofía que no sería sino una egología y nunca una ontología, de una 
filosofía donde el Ser no sería jamás lo que no sólo dé peso de realidad al ob-
jeto, sino sobre todo que funde la realidad del Ego mismo. Una egología, es 
decir un cogĭto sin cosa pensante, un cogĭto sin la medida absoluta de la idea de 
infinito, sin este pensamiento singular que sería la marca sobre él de otra subje-
tividad fundadora2.

Así, la epojé trascendental aparece como la radicalización de la duda carte-
siana en tanto pone en suspenso la creencia ontológica en el mundo externo 
y autosubsistente preservada por Descartes a partir de la introducción de la 
idea de Dios, garante del conocimiento objetivo y del mundo como cosa ex-
tensa. Ahora bien, en el horizonte de las Meditaciones cartesianas la epojé posibi-
lita una variación fundamental en la relación del sujeto con el mundo: afirma 
la correlación intencional entre el mundo que aparece como fenómeno y el sujeto 
que lo despliega de múltiples formas e incesantemente en su experiencia. 

Como vemos, la egología, antes que preservar la separación epistemológica 
entre el sujeto y el mundo que tanto inquietó a la filosofía moderna, afirma en 
cambio la correlación intencional entre uno y otro, el mundo deja de conside-
rarse como un ente separado y subsistente por sí mismo, a la vez que el sujeto 
deja de considerarse como la función de un mero representar autoasegurador 

2 “La philosophie trascendantale assume courageusement les énormes difficultés (…) d´une 
philosophie qui ne serait qu´une égologie et jamais une ontologie, d´une philosophie où l´Etre 
ne serait jamais ce qui non seulement donne un poids de réalité à l´objet, mais surtout fonde la 
réalité de l´Ego lui-même.Une égologie, c´est-à-dire un cogĭto sans res cogitans, un cogĭto sans 
la mesure absolue de l´idée d´infini, sans ce cogitatum singulier qui serait la marque sur lui d´une 
toute autre subjectivité fondatrice” (Ricoeur, Paul. À lʼécole de la phénoménologie. Op. cit., p. 77).



26 - Carolina Villada Castro

y solipsista. A partir de la reducción trascendental el mundo se presenta en-
tonces como un fenómeno inagotable en la multiplicidad de modos como se 
da en nuestra experiencia trascendental, a la vez que el sujeto, en virtud de 
su intencionalidad, aparece como un campo de experiencia cuya exégesis se 
desenvuelve en esa correlación fenoménica. 

De este modo, podemos detenernos en la diversidad del sujeto impersonal 
cartesiano que servía de axioma a la ciencia moderna respecto del sujeto per-
sonal que comienza a trazarse en la egología husserliana: mientras el sujeto 
impersonal a la base de las ciencias aparece como una certeza apodíctica y 
adecuada de la que se tiene conciencia inmediata, al modo de un axioma geomé-
trico, el sujeto fenomenológico expone una doble tensión sobre la que emer-
ge la egología husserliana: por un lado, su afirmación como evidencia reflexiva 
que lo pone en consonancia con la herencia cartesiana, pero, por otro lado, 
la afirmación de su inadecuación, es decir, la imposibilidad de tener conciencia 
inmediata de qué sea. En suma, la variación fundamental entre el sujeto de 
conocimiento de Descartes y el sujeto fenomenológico de Husserl yace en 
que mientras en el primero se sabe inmediatamente que-es y qué-es en virtud de 
su consideración axiomática, en cuanto al sujeto fenomenológico si bien la 
epojé afirma de un modo aún intuitivo la necesidad de que sea, no obstante no 
decide inmediatamente sobre qué sea, precisamente en virtud de su carácter 
intencional, pues la correlación entre el mundo fenoménico y el sujeto tras-
cendental es un acontecer incesante en el que a su vez se despliega el sujeto 
en sus múltiples modos de constituir lo óntico desbordante. Antes que una 
representación simple, inmediata y autoaseguradora por el modelo de la cien-
cia, el sujeto fenomenológico se constituye en la constitución misma de su 
experiencia fenoménica.

El desarrollo de las Meditaciones cartesianas advierte a su vez sobre las trans-
formaciones mismas del proyecto husserliano. La función meramente episte-
mológica del sujeto que se anunciaba en la primera meditación se transforma 
posteriormente: el sujeto trascendental a la base de la constitución del mun-
do fenoménico a su vez se va exponiendo en su carácter personal, tal como se 
sugiere en su asunción como campo de experiencia sobre el que no se puede 
tener un conocimiento inmediato de qué sea, por el flujo de la temporalidad 
inmanente que advierte sobre el carácter horizóntico de su experiencia, y por 
la esfera de pertenencia de su corporalidad trascendental, que a su vez conti-
núa situando su experiencia e indicando su abundancia. 

Ahora podemos sintetizar la variación fundamental entre el sujeto carte-
siano y el husserliano que abrirá a la posibilidad de la fenomenología herme-
néutica de Ricoeur: mientras en el proyecto epistemológico de Descartes la 
reflexión termina y a su vez se funda en la conciencia inmediata del sujeto, 
en la egología husserliana si bien aún persiste el carácter fundacional en la 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 27

apodicticidad del sujeto, no obstante se asume su indeterminación, la im-
posibilidad de tener una conciencia inmediata de qué sea, en virtud de su 
carácter personal que lo sustrae de toda función epistemológica y lo aboca a 
la concretitud y situacionalidad de su experiencia fenoménica. La reflexión deja 
de equipararse con el acto intuitivo y autoasegurador de un sujeto de cono-
cimiento, la reflexión deviene entonces exégesis de la experiencia fenomenológica del 
sujeto, exégesis de una experiencia en acontecer incesante en vista de la exu-
berancia del mundo fenoménico y de la que todo intento por concebir intuiti-
vamente es una violencia artificiosa. Al respecto, las palabras de Ricoeur: “Por 
un asombroso rodeo, lo trascendental reducido revela lo óntico desbordante”3.

Como vemos, en esta primera variación de la subjetividad comienza a so-
cavarse el carácter intuitivo de su reflexión autoaseguradora; la egología hus-
serliana, si bien aún permanece en la línea de la filosofía reflexiva que afirma 
el carácter apodíctico del sujeto, no obstante advierte la imposibilidad de una 
conciencia inmediata sobre aquello que sea el sujeto, pues antes que un axio-
ma el sujeto de la fenomenología está expuesto al flujo de una experiencia 
en que se constituye constituyéndola; en ese ir y venir la subiectividad autosu-
ficiente del sujeto se pone en juego, mientras la reflexión que la fundamenta 
deviene en exégesis de ese movimiento incesante de constitución, con lo que 
se socava la autoconciencia como un acto intuitivo y autoasegurador y, más 
bien, se aboca a la necesidad del rodeo de esa subjetividad fluyente y situada 
en su experiencia fenomenológica.

Esta variación será la que resuene en la fenomenología hermenéutica de 
Ricoeur al dislocar la subjetividad como fundamento de la escritura y lectura y, 
en cambio, presentarla como un movimiento de refiguración incesante a partir de los 
rodeos interpretativos. Sobre esto se volverá más adelante, pues antes se propo-
ne considerar una segunda variación de la subjetividad explorada y apropiada 
por Ricoeur, a partir de la crítica heideggeriana de la metafísica, que subyace 
al cogĭto cartesiano y que permitirá acercarnos nuevamente a la fenomenología 
hermenéutica de Ricoeur. Flujo discontinuo de variaciones que se superpo-
nen, cruzan y separan en un juego en que los conceptos interpretados e inter-
pretantes desatan sonoridades insospechadas. 

Segunda variación

Para Ricoeur, la crítica heideggeriana a la metafísica del cogĭto que ha olvi-
dado la pregunta por el ser aparece como el reverso negativo de una herme-
néutica del yo soy (ego sum) que restituye la pregunta por el ser del cogĭto indeter-

3 “Par un étonnant détour, le trascendental réduit révèle l´ontique débordant” (Ibíd., p. 204).



28 - Carolina Villada Castro

minada por Descartes. De este modo, para Ricoeur la analítica fenomenológica 
del Dasein que desarrolla Heidegger, más allá de una mera deconstrucción de la 
época del mundo como imagen, aparece como la posibilidad de una nueva filo-
sofía del ego sum o hermenéutica del yo existiendo4, exégesis siempre abierta y 
continua por tratarse de un ser en el mundo y no más de un subiectum del mundo.

La crítica de Heidegger a la metafísica del cogĭto cartesiano se concretiza en 
su reducción de todo lo existente a su ser representable, lo que a su vez apa-
rece como el efecto de la identificación contenida en el cogĭto como subiectum 
y como ego, variación fundamental que hará del hombre el sustrato de todo lo 
existente en cuanto representable y, así, del mundo como imagen o represen-
tación suya. Ahora bien, la peculiaridad de este cogĭto yace en que su actividad 
representativa se asegura a sí misma su certeza, así lo representable a partir 
de y ante sus posibilidades epistemológicas es siempre cierto. De este modo, 
tanto la ciencia como los entes están determinados por las posibilidades del 
cogĭto como principio primero y autoasegurador que reduce incluso su ser mis-
mo a su ser representable, pues la claridad y distinción de su autorrepresen-
tación es el fundamento mismo de su ser, la justificación epistemológica de su 
existencia. Precisamente a esta determinación epistemológica de la prioridad 
e inmediatez del cogĭto adjudicará Heidegger el olvido de la pregunta por el ser 
del cogĭto como olvido mismo de la pregunta por el ser, adrede este pasaje de 
la introducción a Ser y tiempo:

Con el cogĭto sum pretende Descartes dar a la filosofía una base nueva y se-
gura. Pero lo que él deja indeterminado en este comienzo “radical” es la forma 
de ser de la res cogĭtans, o más exactamente, el sentido del ser del “sum”. (…) la 
exégesis no sólo aporta la prueba de que Descartes tenía que omitir totalmente 
la pregunta que interroga por el ser, sino que también muestra por qué se forjó 
la opinión de estar, con el absoluto “ser cierto” del cogĭto, dispensado de pre-
guntar por el sentido del ser de este ente5.

La identificación del cogĭto como principio epistemológico que determina 
todo lo existente en virtud de su representabilidad y, así, la existencia del 
cogĭto mismo como autorrepresentación intuitiva, reitera la subordinación del 
sujeto de conocimiento cartesiano a la fundamentación de la nueva ciencia 
moderna. Contra este olvido de la pregunta por el ser del cogĭto, como olvido 
de la pregunta misma por el ser, se dirigirá Ser y tiempo.

Según propone Ricoeur, la necesidad de reiterar la pregunta por el sentido 
del ser aboca a reconocer en su estructura la fisura del cogĭto como principio 
epistemológico y la inminencia del excentramiento ontológico del ego en su per-

4 Ricoeur, Paul. “Heidegger y la cuestión del sujeto”. En: El conflicto de las interpretaciones. Ensa-
yos sobre hermenéutica. México: F.C.E., 2003, p. 210.

5 Heidegger, Martin. Ser y tiempo. México: F.C.E, 1995, p. 35.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 29

tenencia al ser, variación capital que interpretará en términos de una herme-
néutica del “yo soy”; al respecto, nos dirá: “esta destrucción del cogĭto, unida 
a la deconstrucción de la era a la cual pertenece, es la condición para una 
adecuada repetición de la cuestión del ego”6. 

La estructura circular de la pregunta que interroga por el ser va de lo que se 
busca al horizonte que viene de lo buscado mismo, como perspectiva desde 
donde se ha de indagar por el ser; este horizonte es el del Dasein como ente 
determinado ónticamente por el ser y al que la pregunta por el ser le resulta 
posible en virtud de que le pertenece como determinación ontológica. No en 
vano nos dirá Heidegger: «la comprensión del ser es ella misma una “determinación 
del ser” del “ser-ahí”. Lo ónticamente señalado del ser-ahí reside en que este es 
ontológico»7. De este modo, contra la primacía epistemológica del cogĭto, que 
asegura el carácter intuitivo de su autorreflexión, aparece el Dasein como ente 
excentrado de toda primacía y de todo carácter autofundamentador en virtud 
de su pertenencia ontológica al ser; la analítica de las estructuras existencia-
rias del Dasein como horizonte desde el que se podrá responder a la pregunta 
por el ser, advierten sobre el desfondamiento del cogĭto; más precisamente, en 
la explicitación fenomenológica del Dasein como ser en el mundo se cumple una 
variación fundamental para la filosofía del ego que lo desorbitará como cogĭto y, 
en cambio, lo afirmará como ego sum. Al respecto dirá Ricoeur: “Estoy implica-
do en la indagación, en tanto yo soy y no en tanto yo pienso”8. De este modo, se 
reitera la pregunta olvidada por Descartes en torno al ser del ego sum, que a par-
tir de su determinación ontológica por el ser será inseparable de su exposición 
a él. Del hombre como subiectum del mundo se vira entonces hacia el hombre 
como ser en el mundo, variación que imposibilitará la afirmación intuitiva y la 
conciencia inmediata del ego sum y, en cambio, reclamará la exégesis de su 
determinación ontológica como Dasein a partir de la comprensión del ser que 
lo caracteriza. Así, de la certeza intuitiva del cogĭto pasamos, con la noción hei-
deggeriana del Dasein, a la necesidad de una analítica existenciaria concebida 
como una hermenéutica en virtud de su encubrimiento óntico y ontológico. 

Esta es la variación fundamental abierta por Heidegger que Ricoeur inter-
pretará como una hermenéutica del yo soy; sobre esto nos dirá: 

La pregunta por el sentido del ser remite hacia atrás y hacia delante de la 
indagación misma, como modo de ser de un ego posible (…). Ella contiene no 
sólo una impugnación de la filosofía del cogĭto, sino también la restitución de 
su rango ontológico9.

6 Ricoeur, Paul. El conflicto de las interpretaciones. Op. cit., p. 210.
7 Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Op. cit., p. 22.
8 Ricoeur, Paul. El conflicto de las interpretaciones. Op. cit., p. 207.
9 Ibíd., p. 208.



30 - Carolina Villada Castro

Hasta aquí la estructura de la pregunta por el ser nos ha descubierto la ne-
cesidad de una exégesis del Dasein como ente determinado por el ser y, de este 
modo, por su posibilidad ontológica de preguntarse por el ser. Ahora bien, la 
necesidad de una hermenéutica del Dasein aparece en vista de su situación 
fenoménica: «inmediatamente no sólo es ontológicamente un problema el “quién” 
del “ser ahí”, sino que este “quien” resulta encubierto incluso ónticamente»10. 
Quién sea el Dasein requiere una analítica de sus estructuras existenciarias, 
pues su modo de ser es inseparable de su exposición al ser, lo que le niega 
toda forma de inmediatez, a la vez que reitera la necesidad de hacer de la 
reflexión no un acto intuitivo y autoasegurador del subjectum, sino, más bien, 
la exégesis siempre abierta de un yo interpretado existenciariamente. De este 
modo, una fenomenología del Dasein que requiere la indagación ontológica por el 
ser será inevitablemente una hermenéutica:

En ninguna otra parte se muestra con mayor claridad que, en este punto, 
la fenomenología es una hermenéutica, precisamente porque en ninguna otra 
parte la proximidad que caracteriza el orden óntico es más engañosa. (…) Este 
encubrimiento no implica un escepticismo con respecto a la cuestión del sí-
mismo. Por el contrario, el yo sigue siendo una característica esencial del ser-ahí 
y, por esa razón, debe ser interpretado existencialmente11.

Esta necesidad de una analítica del Dasein es interpretada por Ricoeur, preci-
samente, como una hermenéutica del yo soy en aras de acentuar el modo como 
reitera la pregunta ontológica por el ego olvidada por Descartes. Aunque el Dasein 
emerge de la crítica al cogĭto cartesiano como mero artificio epistemológico, no 
obstante, para Ricoeur en ella se conserva la posibilidad de una nueva filosofía 
del ego que retome la pregunta por el ego sum, que nombra como: Hermenéuti-
ca del yo soy; la pregunta por el quién del Dasein justifica la posibilidad de esta 
hermenéutica. Con esto se sugiere que si bien con Heidegger asistimos a una 
variación fundamental en torno a la subjetividad respecto de su consideración 
como cogĭto, no obstante, con el Dasein se retoma su determinación ontológica 
como ego sum, giro en el que se abandona la asunción epistemológica que lo en-
frentaba al mundo y, en cambio, nos acercamos a una fenomenología hermenéutica 
que inicia su exégesis a partir de su situación como ser en el mundo. Concluyamos 
esta segunda variación con las palabras de Heidegger que posibilitan el plantea-
miento ricoeuriano: «Si el “yo” es una determinación esencial del “ser ahí” tiene 
que hacerse de él una exégesis existenciaria»12.

Una variación aparece con el Dasein, mas su resonancia con la metafísica 
del cogĭto abre una nueva sonoridad: la fenomenología hermenéutica que nos 
deja entrever Ricoeur a partir de la hermenéutica del yo soy.

10 Heidegger, Martin. Caminos del bosque. Madrid: Alianza, 1998, p. 132.
11 Ricoeur, Paul. El conflicto de las interpretaciones. Op. cit., p. 212.
12 Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Op. cit., 1995, p. 133. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 31

Tercera variación

La fenomenología hermenéutica se abre a partir de la crítica a la interpreta-
ción idealista de la fenomenología que posibilita la reinterpretación hermenéu-
tica de la intencionalidad y del método fenomenológico13.

El carácter autofundamentador de la reflexión fenomenológica que des-
pliega la reducción trascendental en la afirmación del carácter apodíctico de la 
subjetividad, en oposición a la dubitabilidad de toda forma de trascendencia, 
advierte sobre el ideal cientificista de fundamentación última que resuena en 
Husserl. Sin embargo, las limitaciones que traza la conservación de este ideal 
aparecen con la indeterminación de los alcances de la intencionalidad de la con-
ciencia, por cuanto esta noción permanece dentro del marco de la concep-
ción epistemológica de una subjetividad trascendental a la que están referidos 
todo sentido y ser posibles. De este modo, la fenomenología como una forma 
de epistemología preserva el carácter autoposicional de la reflexión, mientras 
corre el riesgo de quedar reducida a un mero subjetivismo trascendental.

Contra esta interpretación idealista de la intencionalidad y del método fe-
nomenológico, Ricoeur afirmará con Heidegger la anterioridad de la condición 
ontológica de la comprensión a todo proyecto epistemológico de fundamen-
tación, que advierte sobre la copertenencia entre aquel que pregunta por el 
sentido del ser y el ser mismo, y que ya se sugería en la noción de intenciona-
lidad: al modo de la exégesis existenciaria del Dasein, que socava la evidencia e 
inmediatez del sujeto por su reflexión autofundamentadora, la intencionalidad 
reinterpretada hermenéuticamente también antepone a toda conciencia de sí, 
inmediata y fundacional, una conciencia vuelta hacia el sentido; al respecto 
nos dirá Ricoeur:

La tesis de la intencionalidad pone explícitamente que, si todo sentido es 
para una conciencia, ninguna conciencia es conciencia de sí antes de ser con-
ciencia de cualquier cosa hacia la cual ella se supera (...). Que la conciencia 
esté fuera de ella misma, que sea hacia el sentido, antes que el sentido sea para 
ella, y sobre todo antes que la conciencia sea para ella misma, ¿no es esto lo que 
implica el descubrimiento central de la fenomenología?14.

Precisamente, esta preeminencia del sentido sobre la conciencia inmediata de 
sí reitera la imposibilidad de sostener la concepción epistemológica de un sujeto 
de conocimiento y, en cambio, abre a la necesidad fenomenológica de una exé-
gesis del ego en su correlación siempre horizóntica con el mundo y con los otros.

13 Adrede véase: Ricoeur, Paul. “Para una fenomenología hermenéutica”. En: Del texto a la 
acción. Ensayos de hermenéutica II. México: F.C.E, 2002.

14 Ricoeur, Paul. Du texte à l´action: essais d´herméneutique II. Paris: Du Seuil, 1986, p. 57. Se 
remite a la versión original por la precisión de este importante pasaje.



32 - Carolina Villada Castro

En suma, la posibilidad de la fenomenología hermenéutica se abre sobre 
esta interpretación de la intencionalidad como excentramiento de la concien-
cia hacia el sentido y, así, del método fenomenológico como exégesis de esta 
relación siempre en acontecimiento. De este modo, la fenomenología deja de 
prolongar el ideal epistemológico de la fundamentación última y se aproxima 
a una egología que, ante la imposibilidad de afirmar la conciencia inmediata 
del ego, explicite su pertenencia al mundo y su correlación con los otros. Con 
esto, la reflexión fenomenológica pierde su carácter fundacional y deviene 
entonces en explicitación de un movimiento siempre abierto: el de la vida in-
tencional del ego, que no es más la visión plena de un sujeto autoasegurador. 
Precisamente, esta variación hermenéutica de la interpretación idealista de la 
fenomenología constituye la posibilidad de la fenomenología hermenéutica 
por la que indaga Ricoeur: digresión que socava la reflexión como acto funda-
cional de la subjetividad trascendental y se restituye, en cambio, la necesidad 
de la exégesis del movimiento abierto de la vida del ego tras la explicitación de 
su exposición al mundo y a los otros como su situación primordial.

Esta variación hermenéutica de la fenomenología se fortalece, a su vez, 
con la teoría del texto como otra vertiente de la destitución de la subjetividad 
como origen: las posibilidades de sentido de los textos no se reducirán enton-
ces a la intención del autor, del mismo modo que no se agotarán en la apro-
piación de su lector. Así, la subjetividad se pierde como origen, no obstante, 
reaparece como respuesta a las variaciones imaginativas en torno a la realidad o 
proyectos de ser en el mundo que despliegan los textos de ficción a partir de 
la creación de nuevos significados y referencias, en las que el ego se ve aboca-
do a su misma re-figuración una y otra vez, adrede estas palabras de Ricoeur: 
“El ego debe asumir para sí las variaciones imaginativas que le permitirían responder 
a las variaciones imaginativas sobre lo real que generan la literatura de ficción y 
la poesía, más que ninguna otra forma de discurso”15 . Según esto, el ego que 
permitiría considerar la fenomenología hermenéutica está despojado de toda 
subjectividad que le aseguraba la reflexión autofundamentadora, de visión plena e in-
mediata ha devenido en exégesis siempre abierta que se despliega hermenéuticamente 
en los rodeos a que lo aboca la interpretación de los textos; del mismo modo, 
su carácter trascendental, que remitía toda posibilidad de sentido y de ser a sus 
posibilidades epistemológicas, queda socavado por las variaciones infinitas en 
que se fragmenta su presunta continuidad como subjectum, mientras entre sus 
fisuras sólo queda un ego siempre re-figurable.

Esta es la variación hermenéutica que sirve de contrapunto a las variacio-
nes epistemológica, fenomenológica y ontológica en torno a la subjetividad, 
cuya conjunción permite percibir resonancias y disonancias en un movimiento 
abierto que fascina la escucha siempre reiterada en virtud de su abundancia.

15 Ricoeur, Paul. Del texto a la acción. Op. cit., p. 53.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 33

Consideración final

El sujeto como fundamento y representación transparente se fisura, pri-
mero en virtud de su correlación intencional con el mundo y los otros que lo 
trastoca como subjetividad situada y fluyente, que imposibilita toda reflexión 
inmediata sobre sí; luego, destituido a partir de su pertenencia al ser, será 
abocado a una exégesis existenciaria que socava su carácter originario e intui-
tivo. Estos complejos movimientos desplegados por las variaciones en torno 
a la subjetividad convergen en un motivo: el desfondamiento de la primor-
dialidad del sujeto acorde con la destitución del carácter autoasegurador de la 
reflexión que lo postula; no obstante, este es el revés negativo sobre el que se 
abre la posibilidad fenomenológica de una exégesis siempre abierta del ego en virtud 
de su posibilidad de refigurarse una y otra vez a partir de los rodeos interpretativos 
de los modos posibles de ser en el mundo que abren los textos y que corresponde a la 
fenomenología hermenéutica, explorada por Ricoeur, en aras de renovar la 
filosofía reflexiva tras el pensamiento hermenéutico postheideggeriano. Las 
sonoridades desplegadas por el entrecruzamiento de estas variaciones siguen 
resonando.

Bibliografía

Descartes, René. Meditaciones metafísicas. Madrid: Alfaguara, 1977.
Husserl, Edmund. Meditaciones cartesianas. México: F.C.E., 1986.
Heidegger, Martin. Caminos del bosque. Madrid: Alianza, 1998.
Heidegger, Martin. Ser y Tiempo. México: F.C.E., 1995.
Ricoeur, Paul. À lʼécole de la phénoménologie. Paris: Vrin, 1986.
Ricoeur, Paul. Le conflit des interpretationes: essais dʼherméneutique. Paris: Du 

Seuil, 1969.
Ricoeur, Paul. El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica. México: 

F.C.E., 2003.
Ricoeur, Paul. Du texte à lʼaction: essais dʼherméneutique II. Paris: Du Seuil, 1986.
Ricoeur, Paul. Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II. México: F.C.E.,  





La vía psicológica
La fenomenología y las ciencias de lo artificial

The psychological way
The phenomenology and the Sciences of the Artificial 

GERMÁN VARGAS GUILLÉN
Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

Resumen
Este artículo caracteriza el puesto 

de la psicología fenomenológica en el pen-
samiento de E. Husserl. En él se enfati-
za la posibilidad de modelar la mente, 
según la perspectiva fenomenológica. 
A partir de este enfoque se abre la po-
sibilidad del diálogo con las ciencias de 
lo artificial, tal como la caracterizó H. 
Simon. El estudio centra la atención en 
las Conferencias de Ámsterdam.

Palabras clave
Fenomenología, Psicología, Mente, 

Subjetividad, Intersubjetividad, Com-
putación, Ciencias de lo artificial.

Abstract
This article characterizes the posi-

tion of Phenomenological Psychology in E. 
Husserl’s thought. In it, the possibility 
is emphasized of modeling the mind, 
according to the phenomenological 
perspective. From this approach the 
possibility of the dialogue with sciences 
of the artificial is opened, as it has been 
characterized by H. Simon. The study 
focuses attention on the Amsterdam Lec-
tures. 

Key words
Phenomenology, Psychology, Mind, 

Subjectivity, Intersubjectivity, Compu-
tation, Sciences of the Artificial.



36 - Germán Vargas Guillén

Aquí pretendemos hacer una conexión —que ha sido objeto de sucesivas 
investigaciones nuestras— entre fenomenología e inteligencia artificial. Herbert Si-
mon en su libro The Sciences of the Artificial se planteó un problema que llama 
la atención, a saber, ¿cómo enfrentar la complejidad? En resumen, se puede 
decir que el mundo es complejo, pero la manera como los seres humanos lo 
podemos enfrentar tiene que partir del reconocimiento de que contamos con 
una “racionalidad limitada”1. Entonces, de lo que se trata es de que, en diver-
sos pasos, se pueda —progresiva y sistemáticamente— reducir la complejidad a 
la simplicidad2.

Obviamente, bajo este supuesto es que —vía las ciencias de lo artificial en 
la versión de Simon— se puede modelar la mente; y, por eso mismo, construir 
modelos que no sólo representen tales operaciones, sino que puedan ser im-
plementados computacionalmente. Esta es una versión de la inteligencia artifi-
cial —si se quiere, débil— que, no obstante sus limitaciones, se ha mostrado 
potente para llevar a cabo una de las alternativas de naturalización de la fenome-
nología.

Aquí vamos a examinar los supuestos esenciales del proceso de naturaliza-
ción que se ofrecen en las ciencias de lo artificial para llevar a cabo procesos de 
la que se ha dado en llamar epistemología experimental. Bajo este título se com-
prende el proceso de investigación según el cual: (1) se describe fenomeno-
lógicamente una operación subjetiva; (2) sobre la base de 1, se crea un modelo 
lógico-matemático; (3) sobre la base de 2, se crea un modelo computacional; 
(4) sobre la base de 3, se crea un dispositivo computacional; (5) sobre la base 
de 4, se realiza una validación —mutatis mutandis— según la Prueba de Turing. 
La validez de 5 depende de que realice “solución de problemas” de conformi-
dad con lo descrito en 13.

Como se verá, los pasos que describimos de la vía psicológica, de hecho, son 
un camino en dirección de reducir la complejidad a elementos o aspectos cada 
vez más simples. Estos son los que se pueden llevar a progresiva simulación en 
contexto de IA.

* * *

1 Simon, Herbert. Las ciencias de lo artificial. Granada: Comares, 2006, pp. 46-47.
2 Ibíd., pp. 33-34.
3 Para la presente discusión nos basamos en un Programa de Investigación que tiende a la simu-

lación de procesos de decisión racional. Cf., Vargas Guillén, Germán. La representación computacional de 
dilemas morales. Investigación fenomenológica de epistemología experimental. Bogotá: Universidad Peda-
gógica Nacional, 2004. Rodríguez Domínguez, Manuel. Teoría de plausibilidad: generalización de la lógica 
de plausibilidad. Tegucigalpa: Universidad Pedagógica Nacional Francisco Morazán, 2009. Gamboa 
Sarmiento, Sonia. Formación y argumentación: automatización de procesos argumentativos. Bogotá: Uni-
versidad Pedagógica Nacional, 2011.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 37

Es conocido el hecho de que Husserl propuso diversas vías para el desarro-
llo de la investigación fenomenológica. Entre estas vías o caminos se encuen-
tran:

a) La vía de la lógica —que algunos han llamado “fenomenología realista”—, 
caracterizada principalmente en su obra Investigaciones lógicas de 1900-1901. 
En ella hay un especial interés por reconocer las estructuras en sí existentes 
de lo formal, pero simultáneamente la necesidad de hacer de esas —por así 
llamarlas— estructuras objetivas una experiencia o un recorrido que, intuito 
personae, cada sujeto tiene que realizar para llegar no sólo a comprenderlas, 
sino a operar mediante sus reglas o leyes de estructura.

Habida cuenta, pues, de que en sí lo lógico se da con independencia o 
autónomamente con respecto a la experiencia subjetiva, entonces en este 
primer caso el fenomenologizar radica o consiste en que la subjetividad pue-
da entrar efectivamente en relación con esas estructuras —en sí y de suyos 
existentes— para construirlas en y por despliegue de la experiencia de cada 
quien. La siguiente vía es la de volver la mirada hacia las estructuras subjetivas 
mismas pasando así del llamado polo objetivo o lógico al polo subjetivo. 

b) La vía subjetiva —que algunos, incluido el mismo Husserl, han llamado: 
idealismo fenomenológico o trascendental— trata de ver cómo en sí opera la estruc-
tura de la subjetividad en todo proceso de fenomenologizar o de experimentar 
los fenómenos, qua fenómenos o en cuanto tales. Dentro de esta dirección 
la obra más significativa es Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. En ella Husserl procura captar el residuo de la subjetividad, esto es, 
lo que queda de la actividad constituyente del sentido de mundo, cuando el 
mismo mundo ha sido puesto en epojé o ha sido suspendido sobre él todo juicio 
acerca de su verdad, de su validez e incluso de su existencia.

Esta vía, desde luego, ha sido criticada como el idealismo fenomenológico. Hus-
serl, sin embargo, reconoce en este idealismo, que él mismo califica de fenome-
nológico, como una de las estructuras esenciales para la operación constitutiva de 
la subjetividad, sin el cual el mundo mismo —por existente que sea— carece 
para el sujeto de sentido.

c) La vía mundano-vital. La tercera vía se despliega hacia los años de 1920, 
cuando Husserl pone en evidencia la descripción de la experiencia en el mundo 
de la vida. Aquí la categoría fundante es mundo de la vida o Lebenswelt. Las obras 
en las que aparece de manera más explícita esta caracterización son tanto 
Experiencia y juicio como Lógica formal y Lógica trascendental. Al parecer, Husserl 
perseveró en esta vía hasta el final de su vida y dentro de esta línea de pensa-
miento escribió la obra que, a su manera, es considerada como un auto tes-



38 - Germán Vargas Guillén

tamentario del autor, a saber: La crisis de la humanidad europea y la fenomenología 
trascendental.

d) La vía psicológica4. Entre la segunda y la tercera vía, en un periodo que 
va al menos de 1924 al 19285 —periodo en el cual hay una estrecha colabo-
ración y debate entre Husserl y Heidegger— aparece la que se puede llamar 
vía psicológica. Esta vía también pudiera llamarse De la estructura de la experiencia 
de la conciencia en el mundo de la vida, con lo cual se estaría indicando que la vía 
psicológica tiene el carácter de vía media entre la descripción de las estructuras de la 
subjetividad y la descripción de las estructuras del mundo de la vida.

1

En 1928 Husserl pronunció sus Conferencias de Ámsterdam. Por ese entonces 
Heidegger —que había ya sido colaborador de Husserl— no sólo había publi-
cado Ser y tiempo, sino que tuvo ante la vista títulos que llenaron de renovación 
el espíritu de la fenomenología, tal y como Husserl lo había concebido. Se da 
en la versión desarrollada por Heidegger, por ejemplo, la emergencia del título 
general Dasein y también indicaciones temáticas como hermenéutica de la factici-
dad, hermenéutica fenomenológica, y especialmente, existencia.

Se puede conjeturar que Husserl fue motivado por estas reflexiones de 
Heidegger para aclarar cómo el mundanear del sujeto en el mundo, es decir, el feno-
menologizar del sujeto, implica el polo correlativo mundo y cómo, a su vez, el mundo 
mismo se abre como horizonte de experiencias y de expectativas, precisa-
mente porque hay sujeto que lo experimenta y que lo experimenta en comuni-
dad, en donde todos y cada uno de los miembros de las comunidades a su vez 

4 Es bien conocido el artículo de Iso Kern titulado Los tres caminos a la reducción fenomenológica 
trascendental en la filosofía de Edmund Husserl, originalmente publicado en 1962 y luego reimpreso 
en 1964 (Incluido en: Serrano de Haro, A. La posibilidad de la fenomenología. Madrid: Complutense, 
1997, pp. 273-277). Interesa señalar que la posición del autor, al parecer, no hace un estudio 
atento ni de las Lecciones de psicología fenomenológica (1925), ni de las Conferencias de Ámsterdam 
(1928), como tampoco de los sucesivos borradores del artículo Fenomenología de Husserl para la 
Enciclopedia Britanica. En consecuencia, la propuesta de Kern parece instructiva en la dirección 
de privilegiar el mundo de la vida como presupuesto esencial de la comprensión de la fenomeno-
logía y, concretamente, de la reducción, pero, en sí, desorientadora del asunto que tratamos aquí.

5 Tenemos suficiente evidencia (Husserl, 2009) como para aseverar que, según el propio 
Husserl —ya desde 1911 (Logos I, p. 315/6; Hua. XXV, p. 32/3)—, es tarea de la fenomenlogía 
“convertir lo psíquico (…) en objeto de investigación intuitiva (…) condición básica de la psi-
cología plenamente científica y (…) campo de la auténtica crítica de la razón” (Husserl, 2009; p. 46/7). 
Que no se califiquen ciertos análisis de psicología fenomenológica en obras como Fenomenología de 
la conciencia interna del tiempo, Cosa y espacio, y Fantasía, conciencia imaginativa y memoria no cambia el 
hecho de que también en estas obras se desarrolla esta línea de la investigación que tiene su 
plena expresión, como se ha dicho, entre los años de 1924 y 1928.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 39

aparecen como perspectivas ante un horizonte común. Las perspectivas son en 
este caso las miradas particulares que los sujetos tienen del mundo, mientras 
el mundo mismo aparece como horizonte compartido con la propiedad que 
tiene de suyo el carácter de horizonte, a saber, el que en cuanto los sujetos se 
acercan al mismo, el horizonte nuevamente se aleja, porque precisamente en 
esto consiste la aperturidad del mundo.

Ahora vamos a estudiar la manera como Husserl caracteriza esa vía psico-
lógica en las Conferencias de Ámsterdam sobre Psicología fenomenológica6 datadas de 
1928, año en el cual redacta, tras una serie de intercambios con Heidegger, 
el artículo para la Enciclopedia Británica. Según la propia expresión de Husserl, 
la psicología pura tiene un método y este es de intuición y reflexión, mediante las 
cuales la intencionalidad aparece como la característica fundamental de lo men-
tal. Husserl indica:

una fundamentación real es requerida para guiarnos en la idea de un a priori 
y de una psicología, que vuelve hacia atrás en una experiencia intuitiva, hacia 
una intuición metódicamente captada y que en ella así aparece una intuición 
en la cual lo mental es presentado a nosotros en su darse concreto original en 
el cual tiene el aparecer como también se puede decir en su propiedad esen-
cial de mismidad, en este proceso la cosa tiene un lugar individualizado como 
ejemplo funcionando previamente ante nuestros ojos (Hua. IX, p. 306).

El pensar, el comprender, el conocer, la razón, siempre como lo explica 
Husserl “se preserva en sí misma con libertad de variación de ejemplos”, es 
decir, la subjetividad se relaciona con el mundo y este mundo aparece en sí 
mismo como fenómeno porque ora se manifiesta así, ora se manifiesta asá. 
En este sentido, el manifestarse es “es una experiencia puramente mental que 
requiere un método (para ser puramente estudiado)” (Hua. IX, p. 306). Así, en-
tonces, se capta que la subjetividad tiene una característica o una propiedad 
constituyente.

Ahora bien, “toda experiencia o toda otra clase de dirección hacia lo mental 
toma lugar en el modo de reflexión” (Hua. IX, p. 306), es decir, en la experiencia 
cotidiana el sujeto actúa dando sentido; este, en cuanto dado, no siempre 
es referido o relacionado como constitución o como despliegue de la subjetividad 
por quien lo experimenta, pues, “no estamos nosotros focalizados hacia ello” 
(Hua. IX, p. 306). De ahí que se requiera que la experiencia, una vez dada, sea 
puesta en un proceso de clarificación, es decir, la experiencia comienza dán-
dose anónimamente, sin ser nombrada por quien la vive. 

6 Todas las citas —salvo que se indique lo contrario— provienen de Hua. IX (Husserl, Ed-
mund. Phänomenologische Psychologie. Den Haag, Martinus Nijhoff, 1962).



40 - Germán Vargas Guillén

La vía psicológica busca mantener presente, permanentemente a la vista, 
el hecho de que el sujeto es dador de sentido, es constituyente de los hori-
zontes de ser dentro de los cuales se realiza el sentido, tanto de sí como del 
mundo.

2

Desde el punto de vista metódico, Husserl muestra que “el ser conscientes 
de algo, de tener algo como objeto de conciencia o ser consciente de lo co-
rrelativo —es a esto aquí lo que llamamos intencionalidad” (Hua. IX, p. 307). 
Intencionalidad, entonces, designa “el esencial carácter de la vida mental en 
el sentido pleno de la palabra” (Hua. IX, p. 307) y lo que es “inseparable de 
ello” (Hua. IX, p. 307), a saber, las experiencias subjetivas de mundo; es decir, 
hacer una descripción de la experiencia subjetiva de las estructuras psíquicas 
implica —en todos los casos— mantener a la vista la correlación sujeto-mundo: 
“inseparable del percibir que la reflexión nos la revela, que esto es de o que; 
exactamente como el proceso de rememoración es en sí mismo recordando o 
rememorando esto es de, el que, exactamente, como lo pensado es pensado de 
o que pensado” (Hua. IX, p. 307).

La investigación fenomenológica busca, pues, hacer visible cómo “noso-
tros somos reconducidos a la subjetividad a quien algo aparece” (Hua. IX, p. 
307), como mundo, en su fenomenidad. Este es el carácter estructural me-
tódico de la aquí llamada psicología fenomenológica. “(…) la psicología pura es 
la que nos posibilita para sobrellevar propiamente lo que hemos designado 
como ‘fenomenología’ y, por tanto, como fenomenología a priori” (Hua. IX, pp. 
307-308). ¿Qué es, pues, lo que se designa aquí bajo el título a priori? Puede 
indicarse de una sola vez: la subjetividad trascendental, esto es, dadora de 
sentido; aquella, que somos nosotros mismos, dando sentido al mundo, a las 
esferas de mundo, que se manifiestan en cuanto son materia de nuestra expe-
riencia mundanal. Ahora bien, es por ello que es necesario poner de presente 
—como lo dice el § 5— “Lo puramente mental en la experiencia de sí mismo y 
de comunidad. La descripción Todo-Abarcante de los procesos intencionales” 
(Hua. IX, p. 311).

Husserl señala: “nosotros necesitamos interrogar exclusivamente la expe-
riencia fenomenológica, claramente y de manera concretamente total pensan-
do dentro de una experiencia de la conciencia reflexiva, fuera de los intereses 
que determinan concretamente los hechos que ocurren” (Hua. IX, p. 311). 

La investigación fenomenológica no establece la descripción psicológica 
en lo referente al darse del mundo o la validez del mismo en cuanto dado o del 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 41

sentido otorgado por el sujeto; antes bien, de lo que se trata es de reflexionar 
sobre la experiencia de conciencia, es decir, ver cómo son los procesos me-
diante los cuales el mundo llega a sentido para el sujeto:

Por la única experiencia-de-sí, y en ella el ego consciente dado en completa 
original mismidad, como cuando yo percibo reflexivamente mi percepción. En-
tonces yo como fenomenólogo descubro mi propia vida (en la actitud de fanta-
sía, dirigida hacia posibilidades concretas), mi posible vivir concretamente ac-
tual o en esto o en aquello concretamente actual y sus formas concretamente 
posibles (Hua. IX, p. 311).

Y aquí, entonces, en esta experiencia de la conciencia se da “el extraño y el 
otro [Fremderfahrung] tanto como la comunidad” (Hua. IX, p. 311), como aquel 
o aquello con lo que necesariamente mi yo está puesto en relación y con res-
pecto a lo cual aparece una dimensión comunitaria.

“¿(…) cada cosa perteneciente a la vida mental de cualquiera otro [Fremdp-
sychische] permanece eo ipso excluida?” (Hua. IX, p. 312), es decir, sólo puedo 
vivir mi experiencia de conciencia a condición de reconocer la comunidad, 
con el otro como otro. Así, pues, “ya (…) pertenece y es inseparable de la 
percepción como experiencia mental intencional que es percepción de lo que 
es percibido, y esto va para cada clase de consciencia con la que cuidadosa-
mente somos de la que somos conscientes” (Hua. IX, p. 312). Aquí, de lo que 
se trata es de poner en evidencia que toda experiencia abre su dimensión de 
sentido, porque el otro y lo otro son reducidos a mi esfera de propiedad de tal 
forma en que no digo lo que en sí mismo es, sino lo que, en efecto, se da a mi 
experiencia con respecto a ellos.

3

La descripción fenomenológica busca caracterizar en la vía psicológica la 
constitución de la llamada esfera de propiedad. Lo propio es aquello de lo que 
nos hacemos conscientes y nos hacemos conscientes al creerlo o creyéndolo. 
Advierte Husserl: “debemos en adición abstenernos de creer en el ser (seins 
Glaubens), por virtud de lo cual aceptamos el mundo en la vida natural de 
conciencia y reflexionamos sobre él; como fenomenólogos, no permitimos ir, 
diríamos precipitadamente” (Hua. IX, p. 313). Es decir, nosotros no tomamos 
la actitud natural como algo de suyo válido.

La actitud natural, en este caso, consiste en la primera toma de conciencia, 
la primera forma de captar el mundo, esto es, el sentido del mundo; en efecto, 
esta es desplegada por el sujeto, pero todavía falta una descripción crítica acer-
ca de qué es lo que hemos llegado a dar por sentido a la experiencia y aún 



42 - Germán Vargas Guillén

más específica y particularmente. Aquí, pues, la primera toma de posición que 
llamamos actitud natural todavía no ha sido analizada, ni en la manera desde el 
punto de vista como el sujeto da sentido al mundo, ni en la validez que este 
sentido tiene con respecto del mundo mismo. La investigación fenomenoló-
gica obliga sistemática y permanentemente al sujeto para que se abstenga de 
tomar una posición respecto a las cosas hacia las cuales hay una aceptación 
en la experiencia ingenua (Hua. IX, p. 313).

Así, la subjetividad es una esfera a la que “pertenece en sí misma la invención 
mental de uno” (Hua. IX, p. 313). En la experiencia fenomenológica hay corre-
lativo a cada sujeto alguna esfera o alguna manifestación o algún darse del 
mundo: en eso consiste su fenomenalidad.

No obstante, una tal fenomenalidad es tomada por el sujeto para constituir 
desde sí y ante las posibilidades de validez —por invención— dimensiones 
de sentido para el mundo. Es a esto a lo que se le llama “el específico con-
tenido intuitivo o no intuitivo, que es significado como existente, supuesto o 
no existente. Este es el sentido de los (…) paréntesis de los cuales se sirve 
mentalmente como de índice la epojé. Pero puesto fuera del paréntesis está lo 
que ha sido suspendido” (Hua. IX, p. 313).

Lo relevante es mostrar que en el darse cotidiano el sujeto tiende sistemá-
tica y continuamente a ofrecer sentido de lo dado, pero el sentido dado tiene 
que mantener su relación o su dimensión de comunidad tanto con lo otro 
como con el otro, es decir, que a todo proceso de conocimiento le es inheren-
te el tener que buscar la validez (Geltung) que, en último término, invoca —en 
todos los casos— el principio de corregibilidad. Las creencias, en actitud natural, 

son como tales únicamente aparecientes y “no participadas en” por mí 
como fenomenólogo; como un momento de la experiencia mental, llegan a 
ser temáticas por mí a través de los hechos de los que yo tomo fenomenológi-
camente una focalización, lo cual significa que yo salgo de la actitud ingenua 
y natural práctica de tomar esta o aquella posición, a un sostener el ir hacia 
atrás sobre lo dado y me hago, como mero espectador, un observador de mi 
ego (Hua. IX, p. 314).

Esto, en esencia, es lo que hay que llamar el peculiar cambio de foco o 
de dirección que se designa como reducción fenomenológica (Hua. IX, p. 314). La 
reducción fenomenológica es el poderse atener puramente a la conciencia como 
fenómeno, la cual es en sí tema que se estudia como si fuera no sólo el polo del 
conocer, sino el polo sobre el cual estamos conociendo, esto es el polo noemático, 
y aquí aparece el proceso de conciencia que se despliega como componente 
noemático (Hua. IX, p. 314); es decir, la vía psicológica en fenomenología pone 
la experiencia de conocer como tema en la experiencia de constitución de sentido; 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 43

esto es, convierte el polo noético de la experiencia de constitución —del darse del 
sentido de mundo que es vivida por el sujeto— en tema del conocimiento, es 
decir, en polo noemático. También aquí se puede hablar de la conversión subjetiva 
de la mirada.

4

Así, entonces, se ve cómo se trata de toda una naturaleza transformada 
en mero fenómeno del conocimiento, en su concreta realidad, que es sus-
pendida; y, entonces, el ego que “ha sido reducido a su puro ser mental y a 
sus procesos-vivos” (Hua. IX, p. 314), es aquello de lo que hablamos como 
un tema sobre el que recae la atención, es decir, sobre lo cual se focaliza la 
investigación fenomenológica. Por esta es que se puede hallar al polo-ego como 
centro de los actos del ego. Esta es la característica o el carácter sintético de 
la conciencia: el ser polo-ego (§ 7; Hua. IX, p. 315), centro de todas las opera-
ciones dadoras de sentido.

(…) permanece así lo que puede ser llamado propio: que es el centro-ego, 
el ego (“yo”) en el cogĭto (“yo pienso”); yo tengo en mi mente el ego que perman-
ece fenomenológicamente idéntico en toda la multiplicidad de actos del ego 
—como ego aprendido como el centro de irradiación del cual, como el polo-yo 
idéntico, los actos específicos [del ego] que irradia hacia lo demás (Hua. IX, p. 
315).

Captar este polo-ego, este centro-ego, mantenerlo retenido, es “lo que está 
entrelazado como tema último como todas las demás cosas” (Hua. IX, p. 315). 
Aquí se da la evidencia de la conciencia al ser consciente de la pertenencia 
del ego a todas las dimensiones de comprensión de mundo, es decir, como si 
el ego fuera indisociable de toda posibilidad de sentido y, a su vez, como si 
toda posibilidad de sentido implicara que el ego —en cuanto operante— de-
sarrollara despliegues sobre lo que llamemos mundo, precisamente para darle 
sentido y para darle validez.

Todo esto implica que para el yo siempre hay modos de aparecencia o de 
aparecer a través de los cuales es posible diferenciar esencialmente —a través 
de percepción, de atención y recuerdo— las expectativas propias y, así suce-
sivamente, las diversas determinaciones de las cosas (Hua. IX, p. 319); es que 
“es en esto en lo que consiste la construcción sintética de las multiplicidades” 
(Hua. IX, p. 319); es decir, el polo-ego se relaciona con las diversas dimensio-
nes fenoménicas, pero a cada una de estas dimensiones con las cuales tiene 
relación el ego puede, una y otra vez, volver a variarles el sentido. Quizás el 
fenómeno permanezca en su puro darse como idéntico, pero la subjetividad 
al relacionarse con el fenómeno lo va desplegando en múltiples direcciones 



44 - Germán Vargas Guillén

de sentido y, en último término, el fenómeno dado al ego en su centralidad de 
constituidor de sentido le ofrece la multiplicidad de orientaciones a la com-
prensión. 

La explicación intencional tiene la peculiaridad única perteneciente a su 
esencia natural que es como una exégesis interpretativa (Auslegung) de noesis y 
noema. Interpretación [se toma aquí, por supuesto] en un sentido amplio y no 
en el sentido de mero análisis de una cosa concreta intuida en sus componen-
tes tratados (Hua. IX, p. 319)7.

Aquí hay una referencia a cómo la esfera de la intuitividad en sí es inter-
pretativa, como si se estuviera dando razón al aserto según el cual el Dasein 
es interpretante, pero se está diciendo que esa actividad característica de la 
esfera de propiedad no solamente es interpretativa, sino que en la base tiene 
una exégesis; tal exegesis mantiene la correlación noesis-noema. Auslegung 
significa aquí que si bien es cierto que toda la experiencia se nos da en cuan-
to interpretada, el sujeto siempre tiene a la base un mundo subjetivo al cual 
sujetarse, un mundo objetivo que comparte con los otros, un mundo objetivo 
que en último término siempre es fuente de validez para todo sentido que 
intenta desplegar.

5

Entonces y únicamente la captación en la que 
aparece en sí misma un todo-abarcante 

fenomenológico lleva a través de su puridad consis-
tente, y únicamente en esta vía de la psicología inten-
cionalmente como un todo posible —que esta es una 

unidad de síntesis— comprende los sujetos individuales 
como una fenomenología de la intersubjetividad.

E. Husserl (Hua. IX, p. 321).

La vía psicológica muestra que hay un ego, pero siempre todo ego está enla-
zado con otros egos en sus reales posibilidades de comunicación como tales 
(Hua. IX, p. 321); es decir, la vía psicológica advierte la necesidad de desarrollar, 
de caracterizar, el sentido de la experiencia constitutiva del ego. Esta expe-
riencia siempre se refiere tanto al mundo en cuanto dado como al mundo en 
cuanto experimentado con los otros; no se valida un sentido porque se pueda 

7 Aquí hay una observación especialmente importante para diferenciar Dasein de subjetividad 
trascendental. Es evidente que Husserl también le otorga a esta el carácter de interpretante, carác-
ter que Heidegger también le atribuye al Dasein. Como queda visto, sin embargo, es imposible 
la reducción de la una al otro, incluso la “traducción” de una por el otro. Considero que este es 
el principal punto de desacuerdo de Husserl y Heidegger en el año 28.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 45

encontrar un referente para lo que se afirma, en cada caso, sino porque la 
comunidad puede comprenderse, comunicarse, desplegar la acción; en último 
término, porque los sujetos —en comunidad— se pueden entender a partir 
de lo que se dice. La validez, entonces, no sólo se relaciona con la facticidad, 
sino —y muy especialmente— con la comunidad, y, concretamente, con la 
comunidad de entendimiento mediante la comunicación (Hua. IX, p. 321).

(…) en virtud del dársenos abierto el reino de la intersubjetividad pura, se 
revela la consistencia fenomenológica y puramente practicada la experiencia 
como una unidad, y, por tanto, como realidad y posibilidad, una ciencia a priori 
puede ser establecida: un auto-contenido a priori fenomenológico puro de la 
psicología (Hua. IX, p. 322).

Bajo estas condiciones, el a priori de la subjetividad —como fuente dadora 
de sentido en su pureza— rescata la intersubjetividad trascendental. Se lla-
ma aquí intersubjetividad trascendental al hecho de que ninguna intersubjetividad 
puede ser comprendida sin relación al mismo tiempo con lo dado y con lo 
otro; y, en especial, con el otro humano con el cual puede comunicarse cada 
yo, con el que —en fin— puede intercambiar sentidos.

Que la intersubjetividad puede desplegar múltiplemente sentidos es presu-
puesto para transformar metódicamente la compresión. A raíz de este pre-
supuesto aparecen unos elementos específicos y particulares de la manera 
de desarrollar la investigación fenomenológica desde el campo de la psicolo-
gía fenomenológica: “Nosotros practicamos la libre-variación-en-la-fantasía con 
nuestro ejemplo específico, produciendo una conciencia de opcionalidad li-
bre [Beliebigkeit] y un horizonte opcionalmente producible de variaciones. Este 
es (…) únicamente un inicio tosco” (Hua. IX, p. 322).

Cuando, como sujetos, captamos algún sentido del mundo o donamos 
algún sentido a una dimensión de nuestra experiencia de mundo, viene como 
consecuencia para nosotros la circunstancia de que podemos desplegar un 
desplazamiento de nuestra posición de comprensión como si pudiéramos 
pensar en el lugar del otro, como si pudiéramos estar teniendo su experiencia, 
como si pudiéramos realizar en nosotros la vivencia que otro tiene de ese 
mundo que nos es común: “el constante traslapamiento o coincidencia con 
las variantes en un esencial en la forma todo-circundante corre a través de ello 
un invariante que puede preservar en sí mismo la necesidad a través de las 
variaciones” (Hua. IX, p. 323); así, pues, si nos desplazamos a las experiencias 
posibles de los otros —como si estuviéramos en su lugar— siempre hallaremos 
coincidencias en las variantes; estas progresivamente van revelando la forma 
esencial de realización del todo a través del cual en lo variante aparece lo 
invariante.



46 - Germán Vargas Guillén

Propio de la investigación fenomenológica es no sólo pensar en el modo 
como se me da a mí —en mi esfera de propiedad— el sentido de mundo, sino la 
manera como se van constituyendo las dimensiones de sentido para mí y para 
todos: 

La fenomenología, entonces, llega a ser una ciencia del todo-circundante 
(…) rigurosamente enfocada en la investigación con sus variantes de estilo 
formal, su infinitamente rica estructura-a priori, el a priori de una subjetividad 
pura, ambas como subjetividad singular dentro de una intersubjetividad, como 
también dentro de una subjetividad en sí mismo (Hua. IX, p. 323).

Sólo de esta manera de ver, desde la pluralidad de perspectivas, aparece la 
validez del sentido y, en esa dirección, progresivamente se da fenomenológi-
camente la captación de esencia. La comprensión de esencia es captada por 
el ego en cuanto conoce en análogo; en cuanto “el otro es en análogo en su 
esencia con mi ego” (Hua. IX, p. 324); así, pues, el sujeto vive y sólo puede vivir 
como si estuviera también en la posición del otro, como si su fenomenología 
egológica se validara no solamente en sí, sino con todo otro, con cualquiera 
otro ego, para desde esa variante de la fantasía captar las dimensiones de lo 
dado con sentido en la experiencia intersubjetiva.

Así, pues, esta investigación se encamina eidéticamente desde el punto de 
vista psicológico (Hua. IX, p. 325), pero se advierte que también en todo pro-
ceso cognitivo hay dimensiones psicofísicas; y, sin embargo, la “fenomenolo-
gía eidética-psicológica descubre este a priori en concordancia con todos los 
lados y dimensiones a los cuales pertenece tanto la noesis como el noema” 
(Hua. IX, p. 325).

6

No se pretende, pues, desconocer que exista todo lo que pueda ser llama-
do la dimensión psicofísica del conocimiento; sin embargo, lo que se propone 
como vía psicológica es que la fenomenología investigue el conocer en su en su 
pureza, en su puridad (Hua. IX, p. 326); esto implica dar un “giro copernicano de 
180° [esto es, la reducción trascendental] en la dirección de ver cómo se desa-
rrolla una fenomenología completa y una teoría de la razón trascendental del 
significado” (Hua. IX, p. 328), a saber, cómo se construye “la autoevidencia en 
el mundo existente” (Hua. IX, p. 328). 

En este proceso de investigación, los niveles de formación en la ciencia de-
ben tener confirmación individual o subjetiva e igualmente intersubjetiva (Hua. 
IX, p. 327). Así, pues, la cientificidad, la validez científica de una teoría, es un 
sistema intersubjetivo de los resultados que son llevados autoconstitutiva-



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 47

mente por sujetos particulares; son resultados que enriquecen el sentido de 
objetividad dentro de la subjetividad misma. En esta validez y valor de la cien-
cia hay una función de la psicología empírica en cuanto observa los procesos 
concretos de pensamiento; no obstante, de este nivel debe darse el paso ha-
cia la investigación fenomenológica para investigar, desde la psicología fenome-
nológica o la psicología trascendental, los procesos de constitución de sentido que 
valen para uno y valen para todos; en esto consiste el problema trascendental, que 
como tal radica en la investigación esencial de la psicológica fenomenológica.

El experienciar y el conocer subjetivamente es un recurso propio que se 
lanza a través de la subjetividad. El conocimiento toma lugar dentro de la pro-
pia esfera inmanente. Lo evidenciado del ego cogĭto, en su pura experiencia in-
terna subjetiva, necesariamente precede toda otra evidencia, y cada cosa es ya 
presupuesta (Hua. IX, p. 329).

La radicalidad del problema trascendental consiste en el descubrimiento 
de la experiencia y el conocimiento subjetivo como recurso a través del cual 
todo lo que tiene que ver con el conocimiento de mundo, con el sentido de 
mundo, toma un lugar para que la evidencia del ego cogĭto lo haga visible en 
cuanto acto de conocer en el cual el sujeto está presupuesto como actuante, 
es decir, a pesar de que se tome un sentido en cuanto dado, ya —en efecto— 
ha sido constituido por el sujeto, por algún sujeto.

Cualquier sentido dado, entonces, una vez realizado por un sujeto, podrá o 
no ser reproducido; tal sentido puede ser reproducido como si se trata de una 
objetividad —más exacto es llamarlo: objetivación— que en cuanto tal comporta 
—en cuanto dado— validez, en cuanto sujeto a los controles críticos que dan 
con su sujeción al principio de corregibilidad.

Para Husserl esta dirección de la investigación filosófico-fenomenológica 
cuenta con unos pre-descubrimientos que fueron propuestos, al menos, des-
de Descartes; tales pre-descubrimientos no sólo son evidenciados, sino de-
sarrollados en su paso por la reflexión de Berkeley y de Hume, hasta llegar a 
constituir la psicología de Locke (Hua. IX, pp. 328-329).

El problema trascendental emerge de un giro general sobre el enfocamiento 
de la conciencia, enfocamiento a través del cual fluye todo en el diario vivir; la 
ciencia positiva continúa operando en su foco natural. En ese foco el mundo 
“real” es pre-dado a nosotros, en sus bases de la experiencia fluyente, como 
el ser de lo evidente por sí existente, siempre presente al ser aprendido algo 
sobre el mundo por la exploración teorética, sobre las bases de un movimiento 
siempre continuo de la conciencia de experiencia (Hua. IX, p. 331). 

El problema trascendental general radica en que nosotros siempre tene-
mos el foco atencional en el mundo y, por eso mismo, no podemos saber 



48 - Germán Vargas Guillén

simultáneamente cómo enfocarlo a la par que lo constituimos; el mundo es 
constituido por nuestra actividad constituyente, pero esta actividad, al mis-
mo tiempo que constituimos sentido, no podemos enfocarla. Lo pre-dado es, 
en este sentido, la correlación: yo sólo puedo captar cómo, por ejemplo, he 
evitado un obstáculo en mi camino al caminar, pero sólo puedo comprender 
la actividad constitutiva misma cuando regreso, retrospectivamente, para tra-
tar de captar la manera como he experimentado el obstáculo y mi dación de 
sentido al mismo.

El problema trascendental es que en el puro experimentar la vivencia concreta 
de la experiencia de mundo se me oculta mi propia subjetividad en cuanto 
dadora de sentido, en cuanto polo subjetivo: “Lo constantemente presente y 
aceptado del mundo antes de nosotros con todo y sus reales e irreales deter-
minaciones, sirve como tema universal de todos nuestros intereses prácticos 
y teóricos, y, en el análisis final, también es el tema de la ciencia positiva” 
(Hua. IX, p. 332). Todo lo que nosotros estamos experimentando, todo lo que 
hemos experimentado sea real o sea ficticio, sirve para que construyamos 
desde esa experiencia de mundo el tema universal de la práctica fenomenológica; y 
cuando somos capaces de hacer retrospectivamente una captación de cómo 
sobre todo lo que llamamos mundo hay una estructura subjetiva operante 
constituyendo el sentido, entonces, es a esto a lo que nosotros llamamos lo 
trascendental. Esto, desde luego, implica estudiar la vida de la conciencia [Bewusst-
seinsleben], esto es, nuestra experiencia de mundo, en el mundo de lo dado a 
la mano [vorhanden], de lo existente para nosotros (Hua. IX, p. 332); así, pues:

Tan pronto como nosotros tenemos conciencia de esto, estamos, de 
hecho, en una nueva situación cognitiva (Erkenntnislage). Todo sentido que tiene 
el mundo para nosotros, debemos ahora decir —ambos como sentido general 
indeterminado tanto como significado determinado en lo concreto particu-
lar— en un sentido “intencional” es encerrado en la interioridad de nuestro 
propio experienciar, pensar, proceso-vivo valorativo, y es un sentido que toma 
forma con nuestra consciencia (Hua. IX, p. 332).

El problema trascendental consiste en que nosotros, como sujetos, tenemos 
que desarrollar un conocimiento nuevo, un conocimiento situacional que nos 
pueda ir dando captación de la determinación del sentido que se realiza en lo 
concreto particular de cada vivencia; y, puesto que la intencionalidad del sentido 
se encapsula en cada situación concreta en la cual nos hallamos, el problema 
trascendental debe llevarnos a que nosotros, como sujetos de la constitución 
del sentido, retrotraigamos nuestra actividad dadora de sentido para desencap-
sularla, para ponerla de presente; en ese sentido, para racionalizarla.

Aquí aparece como proyecto de la psicología fenomenológica: la racionaliza-
ción de nuestra mismidad (Hua. IX, p. 334):



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 49

Nos transformamos a nosotros mismos a cada momento dentro de una 
posible subjetividad que quiere tener el mundo particular en cuestión fabricado 
como su mundo entorno, el mundo de sus posibles experiencias, el mundo de 
sus posibles evidencias teóricas, de su posible vida consciente en cada tipo de 
transacción con el mundo (Hua. IX, p. 334). 

En fin, de lo que se trata es de poner como tarea de la psicología fenomenoló-
gica el reconocimiento de que el sujeto no es quien da sentido al mundo —ya 
hemos dicho— en la experiencia intersubjetiva, sino que él —en su vida co-
munitaria— junto con las demás subjetividades con las que ha experimentado 
ese mundo han ido creando un entorno común mundanal; se trata, en fin, de 
reconocer que ese entorno mundanal es posible porque ha sido expresión 
de la subjetividad, porque en ese mundo se evidencia como teoréticamente 
posible todo lo que ha sido, todo lo que es vida de conciencia.

Aquí es donde aparece como conocimiento subjetivo sobre el cual noso-
tros, como sujetos, hacemos variaciones —de nosotros mismos, sobre no-
sotros mismos— en las cuales podemos poner una diversidad concebible de 
dimensiones teóricas de conciencia en cuanto sujetos; en cuanto somos quie-
nes en todos los casos podemos elegir (Hua. IX, p. 334); es decir, en esencia, 
aquí se muestra cómo el conocimiento de la subjetividad —en su radicali-
dad— es también todo proceso de conocimiento de la voluntad.

Bibliografía

Gamboa Sarmiento, Sonia. Formación y argumentación: automatización de procesos 
argumentativos. Bogotá: Universidad Pedagógica Nacional, 2010. 

Husserl, Edmund. Phänomenologische Psychologie. Den Haag: Martinus Nijhoff, 
1962.

Husserl, Edmund. Psychological and Transcendental Phenomenology. Drodrecht: 
Kluwer Academic Publishers, 1997.

Husserl, Edmund. Aufsätze und Vorträge (1911-1921). Herausgegeben: Thom-
as Nenon und Hans Reiner Sepp. Dordrecht/Boston/Lancaster: Martinus Ni-
jhoff Publisher, 1987 (citado. Hua. XXV).

Husserl, Edmund. La filosofía, ciencia rigurosa. Trad. Miguel García-Baró. Ma-
drid: Encuentro, 2009.

Kern, Iso. Los tres caminos a la reducción fenomenológica trascendental en la filosofía 
de Edmund Husserl. En: Serrano de Haro, Agustín. La posibilidad de la fenomenología. 
Madrid: Complutense, 1997, pp. 258-293.



50 - Germán Vargas Guillén

Rodríguez Domínguez, Manuel. Teoría de plausibilidad: generalización de la lógica 
de plausibilidad. Tegucigalpa: Universidad Pedagógica Nacional Francisco Mo-
razán, 2009.

Simon, Herbert. Las ciencias de lo artificial. Granada: Comares, 2006.
Simon, Herbert. The Sciencies of the Artificial. Massachusetts: The MIT Press, 

1996.
Vargas Guillén, Germán. La representación computacional de dilemas morales. In-

vestigación fenomenológica de epistemología experimental. Bogotá: Universidad Peda-
gógica Nacional, 2004.



FENOMENOLOGÍA-HERMENÉUTICA





La fenomenología hermenéutica de Husserl*
Husserl’s hermeneutical phenomenology

HARRY P. REEDER
University of Texas at Arlington

EE.UU.

* Agradezco a Ken Williford por sus perspicaces comentarios y su ayuda en la lectura 
de un borrador previo.

Resumen
Es conocido que la fenomenología 

cuenta con la experiencia en primera 
persona; por eso algunos la rechazan, 
por ser o demasiado subjetiva o por ha-
cer caso omiso del papel del lenguaje 
en la experiencia y en la descripción fe-
nomenológica misma. Sin embargo, la 
fenomenología de Husserl es “ciencia 
estricta”, es decir, un sistema coheren-
te de validaciones fundadas intersub-
jetivamente. El presente ensayo dis-
cute algunos de los planteamientos de 
Husserl con respecto a los elementos 
hermenéuticos del método fenomeno-
lógico.

Palabras clave
Husserl, Método fenomenológico, 

Lenguaje, Trascendental, Hermenéutica.

Abstract
It is well known that phenomeno-

logy relies a great deal upon first-per-
son experience. For this reason some 
reject phenomenology either for be-
ing too subjective, or for ignoring the 
part that language plays in experience 
and in phenomenology. Nonetheless, 
Husserl’s phenomenology is a “strict 
science”, that is, a coherent system of 
intersubjectively founded validations. 
The present essay discusses Husserl’s 
many comments related to hermeneu-
tic elements of the phenomenological 
method.

Key words
Husserl, Phenomenological method, 

Language, Transcendental, Hermeneutics.



54 - Harry P. Reeder

§1. Introducción

Quizás el título de este artículo es triplemente desafortunado. Primero, 
porque la fenomenología de Husserl es absolutamente trascendental; segun-
do, porque la “fenomenología trascendental” de Husserl frecuentemente está 
contrastada con la “fenomenología hermenéutica” de Heidegger y sus segui-
dores; y, tercero, porque los importantes elementos lingüísticos e interpretati-
vos del método fenomenológico de Husserl1 parecen estar en desacuerdo con 
su uso del término “apodíctico”, propio de la fenomenología. Los elementos 
hermenéuticos son evidentes en sus descripciones de la fenomenología como 
una ciencia, con todos los problemas resultantes lingüísticos e intersubjeti-
vos, problemas a los que se dirige con sus comentarios sobre el papel de la 
interpretación en la creación y la comunicación de las descripciones fenome-
nológicas. El presente ensayo intenta bosquejar algunos de estos elementos 
hermenéuticos del método fenomenológico como es descrito y practicado 
por Husserl, y, sugerir cómo estos elementos afectan sus afirmaciones sobre 
evidencia y conocimiento apodíctico.

Una vez explicados los elementos hermenéuticos del método fenomeno-
lógico de Husserl volveremos a dos críticas comunes de Husserl: la acusación 
de idealismo y la presunción de que en su teoría falta una explicación del rol 
clave del lenguaje en el método fenomenológico. A raíz de su claridad, la críti-
ca a Husserl realizada por Paul Ricoeur (2000), un representante destacado de 
la fenomenología hermenéutica, será usada para enmarcar la discusión de las 
críticas por fenomenólogos hermeneutas —críticas que continúan hoy—. En 
el centro de esta crítica hay lo que Ricoeur (2000, 40-42) llama  el idealismo 
de Husserl (otra crítica común contra Husserl). Para responder a estas críti-
cas introduciré una interpretación de Husserl que comparto, entre otros, con 
José Huertas-Jourda, Algis Mickunas, Germán Vargas Guillén y Daniel Herrera 
Restrepo, según la cual el pensamiento de Husserl exhibe una unidad notable 
de enfoque desde los finales del siglo XIX hasta su muerte en 19382. En vez 
de ver su pensamiento como dividido marcadamente en “períodos” (realista, 
idealista, etc.), lo vemos como una investigación unificada, pero progresiva y 
en desarrollo, de las implicaciones de la intencionalidad de la conciencia para 
la solución de problemas de contenido y de metodología en la filosofía y en 
la ciencia, problemas provenientes de la filosofía moderna3. Dentro de este 
progreso y desarrollo, las obras publicadas por Husserl se enfocan en varios 

1 Estos elementos de vez en cuando no están presentes en sus descripciones del método, 
pero nunca de su praxis.

2 Véase Huertas-Jourda (1969), Mickunas (1997), Vargas Guillén (2003), Herrera Restrepo 
(1964), Vargas Guillén, Reeder (2009) y Reeder (2010). Véase también Rizzo Patrón (2002, 221 ss.).

3 Véase Reeder (2009) para una discusión breve de esto en términos del análisis husserliano 
de la relación entre la lógica formal y la lógica trascendental.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 55

elementos de la experiencia intencional y en el papel de la fenomenología 
como ciencia estricta; por ejemplo, los objetos esenciales del pensamiento en 
Investigaciones lógicas, el ego trascendental constituyente en Ideas I, y la crítica in-
tersubjetiva apropiada al método científico en Meditaciones cartesianas y en Cri-
sis. No sugiero que el pensamiento de Husserl no cambió, sino que sus pers-
picacias sobre el campo y el método de la indagación fenomenológica fueron 
estables y no rechazó sus opiniones anteriores; rechazos que son famosos 
en filósofos tales como Bertrand Russell y Ludwig Wittgenstein. Por ejemplo, 
cuando Husserl se desplaza de la fenomenología estática a la fenomenología 
genética, el enfoque fenomenológico cambia desde los objetos y los actos 
intencionales (1982b, 1, 85 ss., 308 ss., Hua. XVIII, 86 ss., Hua. XIX/1, 9 ss.) 
hacia los elementos temporales y constitutivos de estos actos en el nivel del 
tiempo psicológico y trascendental (2002, 2008; Hua. VI, X); también observa 
una profundización paulatina de su entendimiento y práctica de la reducción 
fenomenológica (1982b, 1, 25-27; Hua XVIII, 8-11; 2008, 271 ss., 280 ss.; Hua 
VI, 237, 246). Sin embargo Husserl nunca rechazó sus descripciones estáticas 
iniciales, y aún continuó valorando descripciones prefenomenológicas de su 
Philosophie der Arithmetik4. En particular el uso de una combinación de intui-
ción y de elementos intersubjetivos del método fenomenológico —incluidos: 
el lenguaje, la precomprensión, la interpretación y la crítica— se muestran 
presentes desde Investigaciones lógicas hasta Crisis. El papel de la intuición y 
de la crítica dentro del método fenomenológico son quizá, progresivamente, 
más evidentes en su uso del concepto de “evidencia apodíctica”, cuyo senti-
do Husserl modifica tanto que apenas se asemeja al sentido tradicional. Sin 
embargo muchos de sus críticos fallan al no darse cuenta de esta alteración 
de sentido, con el resultado de que ellos le acusan como idealista y/o de ha-
cer caso omiso de notar el papel del lenguaje en el método fenomenológico. 
Consideremos entonces este tema antes de nuestra repuesta a una “crítica 
hermenéutica” común de la fenomenología de Husserl.

§2. La evidencia apodíctica y el método fenomenológico

Husserl usa este concepto en varios contextos en Investigaciones lógicas: en 
los Prolegómenos para responder a varias formas del relativismo y del escep-
ticismo (1982b, 1, 125; Hua. XVIII, 140-142, 227); en la Investigación Tercera 
al discutir la naturaleza de la ley pura y del género puro (1982b, 2, 396; Hua. 
XIX/1, 243); en la Investigación Cuarta al discutir las leyes a priori que gobier-
nan los sentidos ideales (1982b, 2, 459 ss.; Hua. XIX/1, 334) y las combinacio-
nes de sentidos (1982b, 2, 453; Hua. XIX/1, 326); y en la Investigación Quinta 

4 Husserl (2003; Hua. XII). Sobre la continuidad entre esta obra y sus obras fenomenológicas 
véase Huerta-Jourda (1969). Una excepción bien conocida de esta unidad es el rechazo husser-
liano del yo puro en la segunda edición de Las investigaciones lógicas (1982b, 1, 30; Hua. XVIII, 15).



56 - Harry P. Reeder

al contrastar la evidencia psicológica y la evidencia fenomenológica (1982b, 
2, 540; Hua. XIX/1, 456). Quizás es posible comprender a los críticos de Hus-
serl cuando indican tales pasajes, porque en ellos Husserl se enfoca a la stasis 
ideal de la evidencia apodíctica, y puede parecer como si afirmara que cuando 
experimentamos tal evidencia está absolutamente seguro en el sentido tradi-
cional de “evidencia apodíctica”, según la cual, como para Descartes o Kant, la 
certeza radica en un encuentro inmediato con una presencia particular mental 
o psicológica. Francamente habría sido oportuno que Husserl hubiera aban-
donado este término, porque su uso modifica la acepción tradicional y lo dis-
tingue radicalmente de su sentido tradicional, y porque determinar este nuevo 
sentido requiere una lectura paciente y receptiva de varias de sus obras. Sin 
embargo Husserl tiende a ser conservador en su uso de términos tradicionales 
(por ejemplo, ego, trascendental, apodíctico), aunque han causado, en el pa-
sado y en el presente, graves malentendidos de su pensamiento.

El conservadurismo husserliano con la terminología proviene de su pers-
pectiva de la fenomenología como un desarrollo histórico de la tarea ética y 
hermenéutica de “la humanidad que lucha por su autocomprensión” (2008, 
57; Hua. VI, 12); por consiguiente, tiende a usar términos tradicionales (para 
situar sus descubrimientos fenomenológicos dentro de los desarrollos histó-
ricos de la filosofía), pero también a modificar sus sentidos. Husserl comenta 
frecuentemente en este uso de términos, el lenguaje cotidiano y su uso en la 
filosofía, y las modificaciones de sus sentidos, que requieren perspicaces lo-
gros de las investigaciones fenomenológicas5. Por supuesto, debido a sus des-
cubrimientos de nuevas facetas de la vivencia, Husserl también está obligado 
a crear nuevos términos como protención y retención, y a renovar el sentido 
de algunos otros como noesis y noema.

Una parte de la motivación husserliana para retener el término apodíctico es 
su deseo de responder al escepticismo y al relativismo. En Investigaciones lógicas 
Husserl describe el método fenomenológico como un movimiento que va y 
viene “en zigzag”, entre “intuiciones singulares ejemplares de vivencias” y el 
proceso intersubjetivo de utilizar intelecciones basadas en estas intuiciones 
subjetivas como datos en “la fijación [intersubjetiva] en conceptos puros de 
la esencia intuida” por “la aclaración sistemática” en la que “oscuridades de 
conceptos… sean remediadas”, un proceso de aclaración “con la dificultad 
de tener que emplear en la exposición casi todos los conceptos, cuya acla-
ración se propone”6. Por consiguiente el llamado a la intuición no exime al 

5 Véase, por ejemplo, 1982b, 1, 226 ss.; Hua. XIX/1, 222 ss.; 1962a/Hua. III/1, §§34, 64, 66; 
1986, 54 ss.; Hua. I, 54 ss.; 2008/Hua VI, §59.

6 1982b, 1, 226 s; Hua. XIX/1, 222 s. Sobre la relación entre palabras y conceptos, véase 
Reeder (2006), y Vargas Guillén & Reeder (2009, 119-134). Gendlin (1982) provee un referencia 
persuasiva de la variedad de elementos hermenéuticos que convergen para producir una des-



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 57

fenomenólogo de la interpretación (1982a, 76; Hua. II, 62), de las dificultades 
hermenéuticas de establecer, con sus pares científicos, nuevos sentidos para 
conceptos que tienen otros sentidos en su uso común, ni —como anota en 
la Introducción de la edición de 1913 de Investigaciones lógicas— de los peligros 
de proyecciones al mirar estas intuiciones: “Para más de tres décadas todo mi 
trabajo ha sido en el área de la experiencia inmanente intuitiva. He aprendido, 
trabajando debajo de dificultades sin precedentes, a mirar y a evadir proyec-
ciones en lo que veo”7. Este zigzag metodológico indica el movimiento, duran-
te la descripción fenomenológica, entre un enfoque, de un lado, en su funda-
mento epistemológico de facto en la experiencia reducida trascendentalmente 
(la presencia consciente subjetiva de intuiciones individuales y eidéticas) y, de 
otro lado, el fundamento epistemológico de jure de la adecuación hermenéu-
tica de conceptos y palabras con respecto a elementos trascendentales, para 
producir y comunicar una descripción precisa: “[a] la dificultad de obtener 
resultados fijos y evidentes en identificación repetida, añádase la dificultad 
de exponerlos y de comunicarlos a otros”8. Una descripción fenomenológica, 
como cualquier presentación de la evidencia científica, está compartida con 
los colegas científicos (en ponencias y publicaciones), y luego está sometida 
a los procesos de validación crítica intersubjetiva (es decir, de interpretación 
y argumentación). Husserl refiere a este proceso de validación en varios con-
textos como “crítica recíproca” (1986, 41; Hua. I, 47), y “corrección recíproca” 
(2008, 204; Hua. VI, 166), destacando que en las disciplinas científicas “es 
menester examinar reflexivamente, analizar, transformar, depurar y mejorar 
[la] evidencia… y… sólo entonces puede y debe tomarse por modelo, por 
norma”9. Así como otros nos corrigen en la vida cotidiana, y nosotros a ellos, 
recíprocamente; así también en la fenomenología: “Aún como ego trascenden-
tal (en la actitud absoluta) me encuentro determinado desde fuera; ahora ya 
no determinado como realidad espacio-temporal, por una exterioridad real” 
(1962c, 285; Hua. XVII, 282). Husserl explica esta determinación externa del 
yo por otros en la intersubjetividad trascendental en los siguientes términos:

En sentido trascendental, es patente que sólo puedo estar condicionado 
por algo “exterior”, por algo que rebase mi pertenencia limitada, en la medida 

cripción fenomenológica, tal como le elección de palabras y su efecto en la descripción como 
una interpretación del encuentro de facto con los fenómenos.

7 1975, 57, cf. 58; 1939, 335, cf. 336. La traducción en español de esta cita y de todas las 
citas de obras en inglés son del autor. En La idea de la fenomenología Husserl refiere de manera 
similar al problema de “evitar todos los prejuicios naturales [natürliche Vormeinungen]” (1982a, 63; 
Hua. II, 51, corchetes míos).

8 1982b, 1, 221; Hua. XVIII, 184. Sobre las nociones de los fundamentos de facto y de jure 
de las afirmaciones fenomenológicas véase Huertas-Jourda (1983). Huertas-Jourda destaca la 
naturaleza epistemológica de estos fundamentos, pero también funda metodológicamente su 
ontología regional.

9 1962c, 185; Hua. XVII., 184, corchetes míos.



58 - Harry P. Reeder

en que esa trascendencia tenga el sentido de “otro sujeto” que, de modo en-
teramente comprensible, adquiera y compruebe en mí su validez de otro ego 
trascendental. Así se esclarece la posibilidad y el sentido, no sólo de una plu-
ralidad de sujetos absolutos coexistentes (“mónadas”), sino también de sujetos 
que actúan trascendentalmente unos sobre otros y que constituyen en actos co-
munitarios formaciones comunes [Gemeinschaftsgebilde], sus obras10.

Como fenomenólogos, tanto como en la vida cotidiana, somos corregidos 
por otros. A pesar de las diferencias entre las “formaciones comunes” de ver-
dades cotidianas (como el número de árboles en un bosque o de casas en una 
cuadra), o de verdades científicas (como el peso atómico de hidrógeno o la 
estructura noético-noemática de los actos intencionales), en ambos casos las 
“formaciones comunales” cuentan con la crítica pública de afirmaciones fun-
dadas en la experiencia, que típicamente llegan a ser públicas por el lenguaje 
y el discurso. Es en este sentido que cada individuo, como ego trascendental, 
está rodeado por “los otros sujetos que se ponen de manifiesto trascenden-
talmente en mi vida trascendental dentro de la comunidad trascendental del 
nosotros que también se pone de manifiesto”11. Para decirlo de otra manera, 
tanto en la actitud natural o ingenua como en la actitud reducida trascenden-
tal, cada uno de nosotros como yo está corregido recíprocamente por otros 
(en gran parte por el lenguaje), probando nuestras experiencias como indivi-
duos de facto o por el discurso (y comportamiento) crítico de jure con otros que 
tienen sus propias experiencias, por un proceso de establecer la evidencia 
tanto precientífica como científica, en un proceso de discurso argumentativo. 
Por lo tanto podemos considerar la evidencia científica como una versión más 
rigorosa, pero paralela con el proceso crítico de validación objetivo que ya es 
rasgo importante en el mundo de la vida precientífica, y también podemos 
considerar la evidencia fenomenológica como una forma de evidencia cien-
tífica que requiere ser adiciona al proceso de la reducción fenomenológica.

10 1962c, 285 ss.; Hua. XV, 282, corchetes míos. Cf. 1962a/Hua III/a, §145.
11 1997, 387; Hua. V, 153. Una exposición completa de la constitución de la intersubjetividad 

trascendental nos llevaría lejos de nuestro asunto. En la base implicaría demostrar que en la 
explicación de las varias estructuras del ego trascendental se descubre los otros egos trascen-
dentales: “en el marco de mi vida pura de conciencia reducida trascendentalmente, tengo ex-
periencia del mundo y, a una, de los otros” (1986, 151; Hua. I, 123); “en mí, el ego trascendental, 
como ocurre de hecho, están constituidos trascendentalmente otros ego, y si por obra de la 
intersubjetividad trascendental, que de aquí brota constitutivamente para mí, está constituido 
un mundo objetivo común a todos” (1986, 141 s.; Hua. I, 117). Y esta “intersubjetividad trascen-
dental… tiene una esfera intersubjetiva propia suya, en la que constituye intersubjetivamente 
el mundo objetivo” (1986, 169; Hua. I, 137) conectado en “una comunidad correlativa abierta de 
mónadas, a la que damos el nombre intersubjetividad trascendental” (1986, 197; Hua. I, 158). 
Por lo tanto “autorreflexión… sin alterar esencialmente su estilo, al progresar toma la forma de 
autorreflexión intersubjetiva trascendental” (1962c, 286; Hua XVII, 282). En parte esto se explica 
por la intencionalidad de la conciencia, según la cual la distinción tradicional entre lo subjetivo 
y lo objetivo (incluso la objetividad de los otros) se ve basada en una interpretación cartesiana 
defectuosa del yo: hablando por la experiencia: no hay yo sin otros egos.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 59

Con la descripción fenomenológica llega “un cambio significativo” del sen-
tido de los términos tomados del lenguaje ordinario y de la tradición filosófica, 
cambio que es necesario debido a “la ruptura con la ingenuidad mediante el 
cambio de actitud fenomenológica trascendental”, es decir, por la reducción 
fenomenológica12, y la confrontación metodológica resultante, primero con 
los datos de la intuición reducida fenomenológicamente, y luego con la in-
terpretación y la crítica intersubjetiva. Husserl describe esta confrontación en 
varios lugares, por ejemplo:

… las [vivencias, Erlebnisse] vemos, y, viéndolas, podemos destacar intuitiva-
mente su esencia, su constitución, su carácter inmanente, y podemos ajustar 
nuestro discurso a la plenitud de claridad intuida, en puro conformarse con 
ella13.

Aquí la inspección y la elección de términos para el discurso no son pasivas, 
sino críticas e impulsadas profesionalmente por el papel de esta inspección de 
la vivencia (Erlebnisse) que planifica el fenomenólogo al actuar dentro de la 
ciencia fenomenológica (2008, 177 ss.; Hua. VI, 139 ss.). Los datos de la cons-
ciencia reducida no son evidencia innegable encontrada en un instante de 
la experiencia subjetiva, sino de la experiencia dada innegablemente, que se 
usa como datos para la descripción fenomenológica. Toda descripción tiende 
a resolver, modificar, clarificar o auxiliar otra manera de tratar los problemas 
filosóficos; así todo lo dicho fenomenológica o científicamente: entra en con-
frontación con pares científicos, por el proceso de discurso, interpretación 
y argumentación. Estos elementos lingüísticos y hermenéuticos del método 
fenomenológico husserliano parecen ser ignorados por muchos de los críticos 
de Husserl14.

En § 5 de Meditaciones cartesianas Husserl caracteriza de nuevo la relación, 
en la ciencia en general, entre lo que llamamos aquí la experiencia de facto y la 
crítica de jure: 

12 2008/Hua. VI, §59; cf. 1982b, 1, 202; Hua XVIII, 246.
13 1982a, 41; Hua II, 31; cf. 1962a/Hua III/1, §§ 84, 85, 124; y 1977, 66 ss.; Hua IX, 90. 

Dauenhauer (1976, 76) anota que “la búsqueda por la apodicticidad o la indubitabilidad en 
el nivel predicativo se presta significativa por lo que se da en la experiencia pasiva”. Aquí “se 
presta significativa” refiere a la evidencia intuitiva en la que se base la descripción fenomeno-
lógica. Según la presente discusión, esta afirmación de Dauenhauer necesita clarificación: (a) 
aquí la locución “la experiencia pasiva” refiere a la dación de facto de experiencia, no obstante 
esta “dación pasiva” se logra por una búsqueda científica activa que impele horizontalmente la 
confrontación con esta evidencia como parte de la “profesión” de la fenomenología —o para 
decirlo en términos heideggerianos, el fenomenólogo busca “el Ser de X” (donde X es el tema 
de la investigación fenomenológica), pero debe “permitir que aparece el Ser de X”, es decir, no 
proyectar o interferir de otra manera en la evidencia vivida; y (b) otro estrato del prestar signi-
ficativa de una descripción fenomenológica ocurre en la discusión y crítica intersubjetiva de la 
descripción fenomenológica misma.

14 Véase, p.e., Murray (1988, 503, 511), Magnus (1988, 3), y Derrida (1973, 9 s., 86).



60 - Harry P. Reeder

…las ciencias quieren llegar a predicaciones que expresen en su integridad 
y con adecuación evidente lo visto antepredicativamente…  Dada la fluidez 
y multivocidad del lenguaje corriente, y su facilidad, ciertamente demasiado 
grande, para darse por satisfecho en lo que respecta a la integridad de la expre-
sión, es menester, allí [en la ciencia] donde se utilizan sus medios de expresión, 
dar de nuevo un fundamento a las significaciones de las expresiones, orientán-
dose de un modo original en las evidencias científicamente logradas, y soldar 
las expresiones a estas significaciones15.

Husserl describe el zigzag específicamente fenomenológico entre estos 
dos fundamentos en Meditaciones cartesianas §13: “En dos estratos tienen que de-
sarrollarse… los trabajos científicos para los que se ha presentado el título 
fenomenología trascendental”16. El primero de estos estratos tiene que ver con el 
papel de la intuición, al llamar a la evidencia de facto revelado por la reducción 
trascendental-fenomenológica: “En el primero tendrá que recorrerse el reino de 
la experiencia trascendental del yo…”. Aún en este estrato el “recorrerse” de la 
experiencia del ego trascendental está lejos de un mero encuentro pasivo con 
datos “absolutamente ciertos” de conciencia; es activo y crítico, guiado por 
lo que la filosofía hermenéutica llama la precomprensión17. En la fenomenología 
la precomprensión del horizonte que guía metodológicamente el enfoque en 
la intuición incluye problemas provenientes de la historia de filosofía (p.e., el 
problema del psicologismo que resultó en Investigaciones lógicas, o el problema 
de “principios primordiales” que inspiró Meditaciones cartesianas), los intereses 
personales de un fenomenólogo particular (p.e., el enfoque husserliano en la 
fenomenología como una ciencia estricta —enfoque típicamente rechazado 
por los fenomenólogos hermenéuticos—), y el “interés profesional” de la vida 
profesoral18.

En el segundo estrato metodológico la evidencia trascendental derivada 
del primer estrato está sometida a la crítica intersubjetiva de jure: “El segundo 
estrato de la investigación fenomenológica tocaría precisamente a la crítica de la 
experiencia trascendental y sobre esta a la del conocimiento trascendental en general”. 
Tal crítica requiere el lenguaje, la comunicación, la argumentación y la inter-
pretación individual y colectiva —y todos estos son elementos centrales de la 

15 1986, 54 s.; Hua. I, 54, corchetes míos. Aquí se debe destacar que las ciencias naturales y 
sociales también requieren “dar de nuevo un fundamento a las significaciones de las expresio-
nes, orientándose de un modo original en las evidencias científicamente logradas… [etc.]”, pero 
que la fenomenología tiene su forma única de legitimación (soldación) fundado en la reducción 
fenomenológica.

16 Husserl (1986/Hua. I, §13). Salvo que están notado de otro modo, las citas en este y los 
siguientes dos párrafos son de las páginas 75 s. (Hua I, 68 s.).

17 Véase Ricoeur (2000, 336).
18 2008, 177 s.; Hua. VI, 139 s. Otros fenomenólogos tienen sus propios intereses, p.e., el en-

foque heideggeriano en el Ser, el de Sartre en la imaginación y el de Merleau-Ponty en el cuerpo.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 61

filosofía hermenéutica—. No obstante, en la fenomenología estos elementos 
se usan en la crítica de la experiencia trascendental, aparecen en problemas 
únicos de la interpretación y del sentido de los términos19. Esta crítica de jure 
también se extiende (por “la crítica de la experiencia trascendental”) a lo que 
Husserl llama la fenomenología de la fenomenología.

Según Husserl la crítica de la experiencia trascendental constituye: “Una 
ciencia inauditamente original”. Esta ciencia nueva es una crítica trascendental 
precisamente porque sus dos estratos conectan el llamado a la experiencia 
subjetiva trascendental con su progresiva crítica intersubjetiva en el discurso 
científico, el que tiene elementos lógicos y hermenéuticos (argumentación e 
interpretación) y que sigue una trayectoria entre la experiencia subjetiva y la 
crítica intersubjetiva. En el Epílogo de Ideas I se advierte que ni la crítica inter-
subjetiva de la fenomenología como ciencia estricta ni su sentido como una 
“ciencia que parte de fundamentos últimos” pueden ser comprendidos sin 
la completa (con sus dos estratos) “elaboración sistemática del método que 
pregunta retroactivamente por los últimos supuestos concebibles del cono-
cimiento”, a los que Husserl caracteriza como “la ‘subjetividad trascendental’ 
(así llamada con la vieja expresión, pero con un nuevo sentido)” (1962a, 272 
ss.; Hua. V, 139). La idea de la fenomenología describe la relación entre los datos 
apodícticos autopresentados en la conciencia y el componente hermenéuti-
co que busca adecuar el lenguaje a los datos para producir una descripción 
fenomenológica:

…la posibilidad de la crítica del conocimiento depende de que se ofrezcan, 
a más de las cogitaciones reducidas, aún otros datos absolutos. Vistas las cosas 
con más precisión, ya sobrepasamos las cogitationes reducidas con los juicios 
predicativos que fallamos sobre ellas. Ya cuando decimos que a la base de 
este fenómeno de juicio hay este y el otro fenómeno de representación, o que 
este fenómeno de percepción contiene tales y tales partes no-independientes 
—por ejemplo, contenidos cromáticos, etc.—; e incluso en el supuesto de que 
hagamos estos enunciados en la más pura adecuación a los datos de la cogita-
tio: vamos ciertamente más allá de las meras cogitationes con las formas lógicas, 
que se reflejan también en la expresión lingüística. Hay ahí un plus que no 
consiste en una mera acumulación de nuevas cogitaciones. Y aunque con el pen-
sar predicativo se añadan nuevas cogitationes a aquellas sobre las que hacemos 
enunciados, no son estas nuevas, sin embargo, las que constituyen la situación 
objetiva predicativa, el objeto del enunciado.

Más fácilmente captable, al menos para quien consigue ponerse en la acti-
tud del puro ver y evitar todos los prejuicios naturales, es el conocimiento de 
que pueden llegar a darse absolutamente ellos mismos no sólo objetos singulares, sino 
también universalidades, objetos universales y situaciones objetivas universales. Este con-
ocimiento es de importancia decisiva para la posibilidad de la fenomenología. 

19 Para una elaboración amplia de este proceso metodológico, véase Reeder (2010, Appendix).



62 - Harry P. Reeder

Pues el carácter peculiar de ésta es ser análisis de esencias e investigación de 
esencias en el marco de la consideración puramente visiva, en el marco del 
absoluto darse las cosas mismas20.

Sin embargo, el “plus” que está añadido en adecuar la forma proposicional 
a la experiencia para producir una descripción fenomenológica no resulta ni 
en ninguna “primacía” ni “producción” del lenguaje, porque la experiencia pre-
predicativa o antepredicativa suministra los datos que guían la descripción 
(la que involucra elección de términos basados en juicios reflexivos sobre la 
experiencia):

Tenemos que distinguir entre el juicio (en el sentido más lato…) y la evi-
dencia, por un lado, y, por otro, el juicio antepredicativo y la evidencia an-
tepredicativa. La evidencia predicativa implica la antepredicativa. (…) Pero la 
expresión en cuanto tal es por su parte más o menos adecuada a lo asumido y 
dado ello mismo, o sea, tiene su propia evidencia o no evidencia, que también 
contribuye a definir la idea de la verdad científica como una predicación última-
mente fundamentada y que fundamentar (1986, 51 ss.; Hua. I, 52).

Esta manera más o menos adecuada de representar “las cosas mismas” en 
una descripción fenomenológica es el resultado de análisis e investigación, 
como está anotado al fin de la cita anterior de La idea de la fenomenología. Por lo 
tanto, el procedimiento interpretativo-hermenéutico de adecuar las palabras 
a lo que está descrito es activo, guiado por la precomprensión del investiga-
dor fenomenológico y por el trabajo de escribir, con su elección de palabras y 
frases, su creación de neologismos, de metáforas, etc.21

Los dos estratos de este zigzag están incluidos en el método fenomenoló-
gico completo, a pesar del hecho de que muchas discusiones del método —
sean de Husserl o de otros— tienden a enfocar solamente el papel de la expe-
riencia subjetiva y falta mencionar muchos de los elementos hermenéuticos y 
argumentativos del discurso científico fenomenológico. Sin embargo, Husserl 
insiste también en la necesidad de “un estudio recíproco” y “una crítica recí-
proca” en esta ciencia (1986, 41; Hua. I, 47), una ciencia que caracteriza como 
“una ciencia de la subjetividad trascendental concreta, como subjetividad 
dada en una experiencia real y posible” y como “una ciencia de la subjetividad, 
pero de la subjetividad objetiva” (1986, 76; Hua. I, 68). El aspecto subjetivo de 
esta ciencia es el estrato del llamado a la experiencia inmanente, y el aspecto 
objetivo es tanto estructuras objetivas y esenciales de la experiencia misma 
como del lenguaje y del discurso crítico intersubjetivo.

20 1982a, 63; Hua. II, 50 s. Cf. 1962a/Hua. III/1, §6.
21 Gendlin (1982) describe la influencia de la elección de palabras —que no es tanto producción 

de sentido— en la descripción fenomenológica.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 63

Porque para Husserl la fenomenología es ciencia, podemos ver que aún su 
llamado a la evidencia apodíctica involucra elementos trascendentales (la pre-
sencia consciente de facto de la experiencia, con sus horizontes temporales y 
profesionales) y también elementos hermenéuticos (el discurso crítico lingüís-
tico e intersubjetivo); esto está lejos del concepto tradicional de “conocimien-
to absoluto”, que proviene de Descartes y de Kant22. En parte como respuesta 
a esta comprensión errónea tradicional de la apodicticidad, Husserl explica la 
interacción entre el fundamento de jure de la evidencia fenomenológica y su 
fundamento de facto en La idea de la fenomenología, donde primero establece que 
“El método de la crítica del conocimiento es el fenomenológico” (1982a, 92; 
Hua. II, 3); y luego nota que este método comienza con evidencia fundado de 
facto: “las cogitationes son los primeros datos absolutos”23.

En Lógica formal y lógica trascendental Husserl observa que la insostenibilidad 
del concepto tradicional de la evidencia apodíctica es debida, precisamente, 
a que se falla al considerar los rasgos horizontales de su origen temporal y de 
su precomprensión:

La dificultad constante que podría resentirse en esta exposición radica úni-
camente en la interpretación usual, fundamentalmente errónea, de la eviden-
cia; ésta se debe a la falta de un análisis fenomenológico serio de la operación 
que recorre todas las formas de la evidencia. Ocurre así que se entienda el 
concepto de evidencia en el sentido de una apodicticidad absoluta, de una absoluta 
seguridad frente a los engaños: apodicticidad que, de modo inconcebible, se 
atribuye a una evidencia singular arrancada del contexto concreto, unitario por 
esencia, del vivir subjetivo (1962c, 165; Hua. XVII, 165).

Aquí la frase clave es “una evidencia singular arrancada del contexto con-
creto, unitario por esencia, del vivir subjetivo.” ¿Qué puede significar esto en 
el marco del método fenomenológico? Aquí implica esencialmente dos cosas 
distintas: primero, cada vivencia ocurre en una “ahora” que debe ser conce-
bido que “no es más que un límite ideal, algo abstracto que nada puede ser 
por sí” (2002, 62; Hua. X, 40), con el resultado de que cualquier evidencia vivi-
da puede servir como fundamento epistemológico para una descripción o un 
argumento fenomenológico, aparece incrustada en sus horizontes, incluso el 
flujo vivido temporal de un yo particular con su precomprensión metodológi-
ca. Para aislar, recordar y comunicar la naturaleza de esta evidencia vivida en 

22 Es interesante notar que aún los empiristas Locke (An Essay Concerning Human Understan-
ding, Book I, Chapter II, §19) y Berkeley (A Treatise Concerning the Principles of Human Knowledge, 
Introduction, §§22-25) parecen considerar la evidencia intuitiva incorregible, una opinión que 
Husserl rechaza (1975, 56s.; 1939, 335 s.).

23 1982a, 93; Hua. II, 3 s. Cf. 1962a, 127; Hua. III/1, 118, donde Husserl refiere el “dato feno-
menológico absoluto [de facto]” producido de la reducción fenomenológica.



64 - Harry P. Reeder

el “tiempo profesional” del fenomenólogo (2008, 177; Hua. VI, 139 ss.), se co-
mienza con una instancia de evidencia vivida que ocurre, como evento, en un 
cierto tiempo y en una cierta persona. Segundo, la fenomenología profesional 
también incluye la relación entre el momento de reflexión reducido fenome-
nológicamente (p.e., “a mí, ahora”) y su papel en el método fenomenológico: 
es esencialmente intersubjetivo porque, como evidencia lograda por análisis e 
investigación guiada por precomprensión y crítica, es esencialmente un rasgo 
compartido, lingüístico, público y objetivo de la ciencia. Se puede decir lo 
mismo sobre cualquier evidencia científica, pero solamente la fenomenología 
hace de la intuición trascendental un elemento clave.

Este método científico de crítica intersubjetiva sustrae la fenomenología 
husserliana de cualquier interpretación idealista de la evidencia y requiere una 
reinterpretación radical (si no un rechazo) del concepto tradicional de eviden-
cia apodíctica. Por lo tanto Husserl afirma que: “Hasta una evidencia que se 
presenta de modo apodíctico puede revelarse un engaño y presupone por lo 
tanto, otra evidencia semejante contra la cual ‘se estrella’” (1962c, 164; Hua 
XVII, 164). Si una nueva evidencia puede reemplazar una evidencia apodíctica 
ostensible anterior, ¿puede esta nueva evidencia misma ser apodíctica? ¿Pue-
de cualquier evidencia ser exenta de decepción y crítica? Si alguien quiere 
—yo no— retener el término tradicional “evidencia apodíctica”, entonces una 
clarificación adicional es necesaria. Husserl provee tal clarificación en Ideas I:

La evidencia no es, en efecto, un índice de conciencia cualquiera que, vin-
culándose a un juicio (y habitualmente sólo tratándose de un juicio se habla 
de evidencia), nos grita como voz mística que viene de un mundo mejor: ¡aquí 
está la verdad!, cual si semejante voz hubiera de decirnos algo a nosotros, 
espíritus libres, y no hubiera de exhibir sus títulos de legitimidad. No necesita-
mos polemizar más con escepticismos, ni sopesar reparos del viejo tipo, que 
no puede superar ninguna teoría de la evidencia que haga de ésta un índice o 
un sentimiento, como el de si no podría un espíritu engañador (el fingido por 
Descartes) o una fatal alteración del curso fáctico del mundo ser causa de que 
resultase justo todo juicio falso provisto de este índice, de este sentimiento de 
la necesidad lógica, del deber-ser trascendente, etcétera24.

24 Husserl (1962a, 345; Hua. III/1, §145). El contexto y contenido de esta cita justifican 
interpretar sus comentarios sobre la “evidencia” como observaciones sobre la tradición de 
“evidencia apodíctica”. Carr (1985) imputa esta noción a Kant, señalando cómo una análisis 
de los conceptos mismos rodean la cuestión de “la estructura de la cognición y la experiencia” 
(21) naturalmente “lleva a una dirección relativista” (20), porque tal análisis “[hace] plausible 
el relativismo” (21, corchetes míos). Al enfocar aquí el modo como el fundamento de jure es 
indicado en la fenomenología trascendental lleva a ver cómo se pueden realizar tales análisis, 
sin forzar un relativismo; hay un fundamento necesario en la evidencia vivida, a pesar de que 
necesita ser sometido a la crítica intersubjetiva. Sin embargo, una afirmación científica no es 
libre de lo que Felix Kaufmann llama el Principio de Control Permanente, según el cual afirmaciones 
científicas siempre están sometida a su anulación a la luz de una nueva evidencia (1936, 125; 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 65

Aquí la referencia a la “ficción cartesiana” hace claridad: la evidencia feno-
menológica, que no es evidencia de un yo aislado y sin mundo (en el sentido 
de Lebenswelt), tiene que ser sometida a la crítica intersubjetiva y, por lo tanto, 
formulada lingüísticamente para hacer posible esta crítica —dos elementos 
ignorados por Descartes—. Pero quizá no es tan claro que aquí Husserl tiene 
en la mente a Kant (y a otros), en la referencia a “una fatal alteración del curso 
fáctico del mundo” que pudiera alterar p.e., los conceptos puros del enten-
dimiento, si fueran ubicados en una consciencia empírica humana que no se 
hubiera sometido a la reducción fenomenológica y la crítica continua. Husserl 
denuncia a Kant como relativista de especie, responsable de “antropologis-
mo”, por no obtener el nivel radical del ego trascendental fenomenológico 
(1982b, 1, 112; Hua. XVIII, 122).

Landgrebe hace eco de esta crítica del concepto tradicional de conoci-
miento apodíctico en la introducción a Experiencia y juicio, donde señala que 
entre los filósofos de esta tradición “se creía poder medir todo conocimien-
to con un ideal del conocimiento absoluto, apodícticamente cierto” mientras 
quedan sin claridad sobre “la manifestación de la evidencia” (1980, 18). No obstan-
te, Husserl rechaza tanto el escepticismo como el relativismo porque hay co-
nocimiento absoluto; en fin, porque hay casos de conocimiento indubitable:

En el caso singular una duda es posible muy bien, dada la fluencia de las 
vivencias sensibles (como también de las específicamente psíquicas). Pero no 
en todos los casos es posible. Cuando las diferencias son groseras, cabe llegar 
a una evidencia que deje sin justificación toda duda (1982b, 1, 370; Hua. XIX/1, 
210).

Por consiguiente algunas veces estamos justificados para afirmar que, al 
menos por ahora, una afirmación está exenta de la crítica, aunque ninguna 
afirmación puede ser completa y para siempre libre de decepción y corrección 
fundada en más información, evidencia o análisis. En este contexto Husserl 
(1975, 60; 1939, 338) compara la producción de una descripción fenomeno-
lógica con la exploración de territorio nuevo, en el que se basa “un ver y un 
describir activos”, lo que necesita corrección intersubjetiva: “Después se en-
cuentra con algunos errores grandes o pequeños para corregir, tanto como un 
segundo explorador, el que sigue las pistas de su antecesor y habiendo avi-
zorado los mismos, considera necesario algunas mejoras”. Esta es la manera 
como Husserl acepta la falibilidad finita del ser humano, mientras rechaza las 
interpretaciones escépticas o relativistas de la condición humana: los efectos 
a largo plazo de la crítica no deben resultar ni en la parálisis ni en la muerte de 
la ciencia (1962a/Hua III/1, §79). Como anota Husserl (1975, 56 ss.; 1939, 335), 
el ver inmanente está al mismo nivel que el ver externo: ninguno de los dos es 

1938, 446, 448).



66 - Harry P. Reeder

ni transparente ni sin riesgo de proyecciones o de interpretación defectuosa; 
sin embargo podemos y debemos confiar en esta evidencia (aquí se piensa en 
los ídolos de Bacon): “Concedido que hay decepciones en el ver fenomeno-
lógico a raíz de las proyecciones interpretativas, ¿pero hay menos en el caso 
del ver externo? ¿Carece la descripción de cualquier valor porque hay decep-
ciones en la descripción?”. Si tal concepto de la evidencia merece el adjetivo 
“apodíctica” es otra cuestión. Con esta discusión del método fenomenológico 
en mente, giremos hacia a una crítica común de la fenomenología husserliana 
realizada por —entre otros— los filósofos hermenéuticos.

§3. La crítica de Ricoeur al idealismo husserliano: el rodeo largo por 
los signos

En su “Fenomenología y hermenéutica: desde Husserl” Ricoeur caracteriza 
la fenomenología de Husserl en términos de cinco tesis: (a) la justificación 
última de la fenomenología es de otro orden que la de las ciencias; (b) el fun-
damento de la fenomenología es en la intuición: “fundar es ver”; (c) sólo la 
inmanencia es indubitable: “Es la tesis misma del idealismo husserliano”; (d) 
a raíz de (c) la subjetividad es “promovida de este modo al rango de la trascendental 
no [de] la consciencia empírica”; y (e) “La toma de conciencia que sustenta la tarea de 
reflexión tiene implicaciones éticas propias; por ella la reflexión es el acto inmediatamente 
responsable de sí” (2000, 41-43).

Debido a estas críticas de la fenomenología Ricoeur considera que “la fe-
nomenología no puede constituirse a sí misma sin un presupuesto hermenéutico” 
(2000, 40), porque “sólo nos comprendemos mediante el rodeo largo por los 
signos de la humanidad depositados en las obras culturales” (2000, 109). Por 
consiguiente Ricoeur (2000, 44-53) cree que el enfocarse fenomenológico en 
la intuición ignora, o no trata justamente con, el papel del lenguaje en formar 
tal intuición, y él prefiere atribuir una capacidad reflexiva al lenguaje mismo25, 
insistiendo que “El idealismo husserliano es el que, a mi juicio, no resiste a la 
crítica de la filosofía hermenéutica” (2000, 40). Aquí vamos a responder a (a) - 

25 Ricoeur (2001, 401). A mí me parece que esta afirmación no es clara; no comprendo cómo 
el lenguaje puede “reflexionar”. Asimismo, cuando Heidegger escribe cosas como “En su esen-
cia el lenguaje no es ni expresión ni una actividad del ser humano. El lenguaje habla” (1971b, 
197), “el lenguaje habla a sí mismo como lenguaje” u “Oímos el lenguaje hablando” 1971a, 59, 
124), estas afirmaciones no esperan una interpretación literal. En tales pasajes Heidegger y 
Ricoeur se expresaron en parte para resistir la llamada misma a la reflexión subjetiva que es 
tan central a la filosofía husserliana; sin embargo donde se trata con metodología: la claridad 
es preferible a la poesía. Esto no significa que no se permita la licencia poética cuando no hay 
cuestión metodológica. No obstante, a menudo tales observaciones aparecen en críticas me-
todológicas del “idealismo” o “cartesianismo” husserliano; según los argumentos del presente 
ensayo, en tales casos esta crítica no acierta.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 67

(d), y a dejar de lado (e), porque ésta es un materia distinta, pero relacionada. 
Al responder a Ricoeur me doy cuenta de la necesidad de decir lo que a menu-
do digo al contestar a las preguntas de mis estudiantes: ¡seguramente sí y no! 
Esto es porque muchas veces me encuentro en las críticas de Ricoeur un ele-
mento de verdad, pero también un elemento de falsedad o malentendido. Por 
lo tanto, antes de responder negativamente, intentaré ser justo con Ricoeur 
y mencionar instancias en las que hay un elemento de verdad en sus críticas.

Ad (a): Para Husserl, en la fenomenología la justificación es de veras de un 
orden distinto al de las ciencias. Este es el centro de su rechazo al naturalismo, 
basado en su identificación de la necesidad de la reducción trascendental-
fenomenológica. En la Parte I de Crisis Husserl describe esta necesidad como 
resultado de la crisis en las ciencias, una crisis que proviene de la filosofía 
moderna. Sin embargo, en ese texto y en su discusión de la teoría de la ciencia 
en los Prolegómenos a Investigaciones lógicas Husserl también argumenta que 
la fenomenología es la realización de una idea más tradicional de la ciencia, 
nacida en la Grecia antigua. En los Prolegómenos describe la ciencia, esen-
cialmente, como un sistema coherente de validaciones fundadas (1982b/Hua XVIII, 
Prolegómenos, §§6, 7, 63). Este es el sentido en que Husserl considera la 
fenomenología como una “ciencia estricta” (1962b; Hua. XXV). Según esta opi-
nión, toda ciencia requiere “justificación” que en parte incluye una exposición 
fenomenológica de la naturaleza de la evidencia vivida de facto (Erlebnis); por lo 
tanto aún las ciencias naturales requieren un paso o estrato fenomenológico 
en su autocomprensión —el camino corto es la decapitación de la filosofía 
por el positivismo26—. No obstante la fenomenología comparte con cualquier 
ciencia verdadera el papel fundamental de jure de la crítica intersubjetiva, con 
todos sus rasgos hermenéuticos.

Ad (b): Es justo decir que, para Husserl, el fundamento de la fenomenología 
está en la intuición, o “fundar es ver”, porque es la confrontación de facto con 
la evidencia vivida de la conciencia reducida lo que provee los datos básicos 
para la descripción fenomenológica: “Todo auténtico conocimiento y en espe-
cial todo conocimiento científico descansa, pues, en último término, en la evi-
dencia; y hasta donde llega la evidencia, llega el concepto del saber” (1982b, 
1, 42; Hua. XVIII, 29). Pero, como hemos visto, no es justo sugerir que este es 
el único fundamento de la fenomenología como ciencia. Desde el comienzo 
Husserl fue consciente de que una ciencia o una filosofía científica como la 
fenomenología requiere atender con cuidado el lenguaje; en la Introducción 
al Volumen 2 de Investigaciones lógicas insiste en que “consideraciones de orden 
idiomático” se requieren como preparación para la lógica pura y para la fe-
nomenología pura de la experiencia, porque “los juicios que pertenecen a la 

26 2009, 53; Hua. VI, 7. Probablemente Husserl tiene en mente aquí el positivismo de Comte y 
Mach. Por supuesto no todos los positivistas son iguales, y algunos parecen exentos de esta crítica.



68 - Harry P. Reeder

esfera intelectual superior, sobre todo a la científica, casi no pueden llevarse a 
cabo sin expresión verbal” (1982b, 1, 215, 217; Hua. XIX/1, 8). También Husserl 
observa que tales discusiones no deben ser simplemente empíricas y gramati-
cales, sino epistemológicas, para ser capaz de traer los objetos de la intuición 
a la expresión en descripciones de conceptos esenciales (1982b, 1, 216; Hua. 
XI/1, 6). Habiendo expresado este requerimiento fundamental, Husserl dedica 
las primeras cuatro de las seis Investigaciones Lógicas a los rasgos centrales del 
lenguaje y su papel en la investigación científica y filosófica, tales como los 
actos significativos y el problema de los universales (Investigaciones Primera y 
Segunda), las relaciones conceptuales entre el todo y las partes (Investigación 
Tercera), y la “estructura profunda” (no en el sentido de Chomsky) a priori de 
la gramática (Investigación Cuarta). Con toda esta atención al lenguaje en la 
obra estableciendo el movimiento fenomenológico, ciertamente es extraño 
que muchos críticos (y algunos amigos) de la fenomenología husserliana toda-
vía consideren cómo prestar escasa atención (o no seria) al lenguaje y su papel 
metodológico central en la fenomenología.

Otro rasgo de esta etapa de la crítica hermenéutica de Ricoeur es su re-
chazo del empirismo mismo de Husserl: “¿no es sorprendente, en efecto, que, 
a pesar de (y gracias a) la crítica del empirismo, la experiencia, en sentido 
empírico precisamente, sólo se supere mediante una experiencia?” (2000, 42). 
Se debe decir dos cosas para responder: Primero, Ricoeur parece hacer caso 
omiso del sentido amplio u hondo de “los datos empíricos” que son la fuente de 
la crítica husserliana al empirismo tradicional, con sus conceptos ingenuos, es 
decir, sin reducción trascendental y sin reconocimiento de la constitución del 
ego, del hecho y del mundo (véase Ad (d), Infra). Segundo, ¿a qué más, aparte 
de la experiencia, pueden apelar los filósofos? Aquí Husserl provee argumen-
tos del estilo de Berkeley o de Kant para indicar que los filósofos no pueden 
apelar a nada más que a “los fenómenos”, o al menos no si hablan con evidencia 
(1986, §5, 52-55; Hua. I, 52-54). Este es el punto en que filósofos como Heide-
gger y Ricoeur, para sus propósitos, intentan hacer del lenguaje mismo el su-
jeto de verbos activos, p.e., “el lenguaje reflexiona”, “el lenguaje habla”. Esto 
difícilmente parece útil si hablamos verdaderamente sobre evidencia o argumen-
to filosófico, en vez de especulación o cavilación27. Sin reducción y constitución 
estas frases equivalen a afirmaciones noumenales sin fundamento.

Ad (c): Decir que sólo la inmanencia es indudable parece adecuarse con 
algunas de las discusiones de la apodicticidad en los pasajes de Investigaciones 
lógicas mencionados en §2, supra. Pero en esta obra, y en otras, Husserl des-
taca el papel histórico continuo del discurso científico y, como hemos visto, 
rechaza la noción de que la inmanencia alguna vez es exenta de decepción y 
crítica. En la ciencia la inmanencia es condición necesaria, pero nunca sufi-

27 Véase nota 25, supra. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 69

ciente de la evidencia y, por consiguiente, no es indudable, sino que es una 
etapa o un polo de la evidencia. Algunas cosas aparecen, después de la inves-
tigación larga y crítica, verdaderamente indudable y fuera de más crítica. No 
obstante, hay que darse cuenta de que es imprudente decir dogmáticamente 
que no podría ocurrir descubrimiento o evidencia futura aún contra afirmacio-
nes aparentemente indubitables28.

Ad (d): Cuando Ricoeur afirma que, debido a (c), para Husserl, la subjetivi-
dad está “promovida… al rango de lo trascendental [y no] la conciencia empí-
rica” (2000, 42, corchetes míos), otra vez en algún sentido tiene razón. Cierto, 
para Husserl el núcleo metodológico de la fenomenología es la transferencia 
de la consciencia ordinaria o ingenua —la consciencia que funda el empirismo 
tradicional, según la cual la existencia del mundo y de estados mentales hu-
manos como hechos de este mundo no son problemáticos— a la conciencia 
trascendental reducida. No obstante, para Husserl la fenomenología trascen-
dental es una forma nueva y más rigorosa del empirismo (2008, 249; Hua. VI, 
252 ss.), y, por lo tanto, “somos nosotros [los fenomenólogos] los auténticos 
positivistas” (1962a, 52; Hua. III/1, 45) porque, distinto de las formas tradicio-
nales del empirismo, Husserl (siguiendo a Brentano) incluye la evidencia vivida 
de la consciencia, con toda su riqueza, incluso la explicación fenomenológica 
de la constitución de otros egos en una intersubjetividad trascendental que 
incluye corrección mutua. El empirismo (después de Hume) había tratado esta 
evidencia vivida como cada vez más sospechosa, hasta que fue completamen-
te rechazada por el positivismo (Comte), por la psicología (conductismo, teo-
ría estímulo-respuesta) y por la filosofía analítica (tan extensivamente como 
en Carnap, Quine, Popper y Wittgenstein, quienes quieren transferir el enfoque 
filosófico de la experiencia al lenguaje y a la lógica, en nombre de evadir “lo 
subjetivo”). Además, algunas etapas o estratos del discurso científico abren 
problemas hermenéuticos aún en el nivel empírico tradicional, incluso la co-
municación, la interpretación, los juegos del lenguaje, etc. —problemas que 
muchos filósofos analíticos (y la mayoría de los científicos) todavía ignoran a 
raíz del rechazo de la subjetividad—.

§4. Conclusión

Nuestra investigación ha demostrado que el método fenomenológico de 
Husserl involucra el llamado a la experiencia inmediata de facto de la conscien-
cia reducida trascendental, pero también el llamado a la crítica intersubjetiva 
continua del discurso científico, con sus problemas hermenéuticos relativos al 

28 Aún en los sistemas a priori de las matemáticas hay descubrimientos que, como en el 
caso de pruebas de Gödel, demandan nuevas comprensiones de presunciones venían de atrás.



70 - Harry P. Reeder

proceso de adecuar las palabras a la experiencia trascendental, de comunicar 
sus descripciones fenomenológicas a otros, y de la argumentación concer-
niente a la suficiencia (y, de veras, algunas veces a la apodicticidad, en senti-
do nuevo) de una descripción fenomenológica como elemento de evidencia 
científica. Por lo tanto la fenomenología no necesita ningún “rodeo largo por 
los signos” porque su método ya incluye una atención cuidadosa a los roles 
del lenguaje, de la interpretación y del discurso crítico. Dado por demostrado 
que, de comienzo a fin, el método fenomenológico de Husserl incluye dos eta-
pas, estratos o niveles —uno trascendental y uno hermenéutico— podemos 
decir que según Husserl mismo la fenomenología es disciplina trascendental-
hermenéutica.

Bibliografía

Carr, David. 1985. “Phenomenology and Relativism”. In W.S. Hamrick ed., 
Phenomenology in Practice and Theory. Phaenomenologica, no. 92. The Hague: 
Martinus Nijhoff, 19-34.

Dauenhauer, Bernard. 1976. “Husserl’s Phenomenological Justification of 
Universal Rigorous Science”. International Philosophical Quarterly 16: 63-80.

Derrida, Jacques. 1973. Speech and Phenomena: And Other Essays on Husserl’s 
Theory of Signs. David B. Allison, trad. Northwestern University Studies in Phe-
nomenology and Existential Philosophy. Evanston: Northwestern University 
Press.

Gendlin, Eugene. 1982. “Two Phenomenologists Do Not Disagree”. In Ron-
ald Bruzina and Bruce Wilshire, eds. Phenomenology: dialogues and bridges, 321-
335. Selected Studies in Phenomenology and Existential Philosophy, 8. Alba-
ny: State University of New York Press.

Heidegger, Martin. 1971a. On the Way to Language. Peter D. Hertz, trad. N.Y.: 
Harper & Row Publishers.

Heidegger, Martin. 1971b. Poetry, Language, Thought. Albert Hofstadter, trad. 
N.Y.: Harper & Row Publishers.

Hererra Restrepo, Daniel. 1964. “El pensamiento husserliano anterior a las 
Ideas”. Franciscanum. Revista de las Ciencias del Espíritu. Bogotá: Universidad de 
San Buenaventura. VI, No. 18, 207-35.

Huertas-Jourda, José. 1969. On the Threshold of Phenomenology: a Study of Edmund 
Husserl’s Philosophie der Arithmetik. Doctoral dissertation, New York University.

Huertas-Jourda, José. 1983. “On the Two Foundations of Knowledge Ac-
cording to Husserl”. In Lester Embree, ed., Essays in Memory of Aron Gurwitsch, 
195-211. Current Continental Research, 007. Washington, D.C.: Center for Ad-
vanced Research in Phenomenology and University Press of America.

Husserl, Edmund. 1962a. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. 2a. Ed. México, D. F.: Fondo de Cultura Económica. José Gaos, 
trad. Hua III/2, III/2.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 71

Husserl, Edmund. 1962b. La filosofía como ciencia estricta. 4a ed. Elsa Tabernig, 
trad. Colección La Vida del Espíritu. Buenos Aires: Editorial Nova. Hua XXV, 3-62.

Husserl, Edmund. 1962c. Lógica Formal y Lógica Trascendental. Luis Villoro, 
trad. Filosofía Contemporánea. México, D. F.: UNAM. Hua XVII.

Husserl, Edmund. 1975. Introduction to the Logical Investigations. Eugen Fink. 
ed. P.J. Bossert y C.H. Peters, trad. The Hague: Martinus Nijhoff, Publicado orig-
inalmente como: Entwurf einer ‘Vorrede’ zu den Logischen Untersuchungen 
(1913). Tijdschrift voor Philosophie I (1939), 106-133; continuado con el mismo 
título en: Tijdschrift voor Philosophie I (1939), 319-339.

Husserl, Edmund. 1977. Phenomenological Psychology. John Scanlon, trad. The 
Hague: Martinus Nijhoff; Hua IX.

Husserl, Edmund. 1980. Experiencia y juicio: Investigaciones acerca de la genea-
logía de la lógica. Jas Reuter, trad. México: Universidad Nacional Autónoma de 
México. Erfahrung und Urteil: Untersuchungen zur Genealogie der Logik. Hamburg: 
Claassen & Goverts, 1948.

Husserl, Edmund. 1982a. La idea de la fenomenología. Miguel García-Baró, 
trad. México, D.F.: Fondo de Cultura Económica. Hua II.

Husserl, Edmund. 1982b. Investigaciones Lógicas. Manuel G. Morente y José 
Gaos, trad. Madrid: Alianza Editorial, 2 Tomos. Hua XVIII, XIX/1, XIX/2.

Husserl, Edmund. 1986. Meditaciones Cartesianas. 2ª edición, aumentada y 
revisada. José Gaos y Miguel García-Baró, trad. Sección de Obras de Filosofía. 
México, D.F.: Fondo de Cultura Económica. Hua I.

Husserl, Edmund. 1997. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. Libro Segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. An-
tonio Zirión Q. trad. México, D. F.: UNAM. Hua IV.

Husserl, Edmund. 1989. Ideas Pertaining to a Pure Phenomenology and to a Phe-
nomenological Philosophy: Second Book, Studies in the Phenomenology of Constitution. 
Richard Rojcewicz y André Schuwer, trad. Edmund Husserl: Collected Works, 
Volume III. Boston: Kluwer Academic Publishers. Hua IV.

Husserl, Edmund. 2002. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del 
tiempo. Agustín Serrano de Haro, trad. Madrid: Editorial Trotta. Hua X.

Husserl, Edmund. 2003. Philosophy of Arithmetic: Psychological and Logical In-
vestigations with Supplementary Texts from 1887-1901. Dallas Willard, trad. Edmund 
Husserl: Collected Works, Volume X Dordrecht: Kluwer Academic Publishers. 
Hua XII.

Husserl, Edmund. 2008. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología tras-
cendental. Julia V. Iribarne, trad. Buenos Aires: Prometeo Libros. Hua VI.

Kaufmann, Felix. 1936. Methodenlehre der Sozialwissenschaften. Vienna: Verlag 
Julius Springer.

Kaufmann, Felix. 1938. “The Significance of Methodology for the Social Sci-
ences”. Social Research 5, 442-463.

Kaufmann, Felix. 1941. “The Structure of Science”. Journal of Philosophy 38, 
281-292.



72 - Harry P. Reeder

Magnus, Bernd. 1985. “The End of ‘The End of Philosophyʼ”. In Hermeneutics 
and Deconstruction. Hugh Silverman y Don Ihde eds. Selected Studies in Phe-
nomenology and Existential Philosophy, 10. Albany: State University of New 
York Press, 2-10.

Mickunas, Algis. 1997. “Life-world and History”. In Burt C. Hopkins, ed., 
Husserl in Contemporary Context: Prospects and Projects for Phenomenology, 189-208. 
Contributions to Phenomenology, Volume 26. Boston: Kluwer Academic Pub-
lishers.

Murray, Michael. 1988. “Husserl and Heidegger: Constructing and Decon-
structing Greek Philosophy”. Review of Metaphysics 41(March), 501-518.

Reeder, Harry P. 2006. “Intención Signitiva y Textura Semántica”. Esteban 
Marín Ávila, trad. Devenires. Revista de Filosofía y Filosofía de la Cultura. Año VII, No. 
14, (julio), 19-50. 

Reeder, Harry P. 2007. “Hermenéutica y apodicticidad en el método feno-
menológico”. In Harry P. Reeder et al. Lenguaje: dimensión lingüística y extralingüís-
tica del sentido. Colección Filosofía y enseñanza de la filosofía 7, 19-48. Bogotá: 
Universidad Pedagógica Nacional. 

Reeder, Harry P. 2009. “El flujo heraclíteo y sentidos parmenídeos”. In Acta 
Fenomenológica Latinoamericana, Volume III, (Actas del IV Coloquio Latinoamericano de 
Fenomenología), Círculo Latinoamericano de Fenomenología, 67-77. Lima, Peru: Ponti-
ficia Universidad Católica del Perú y Morelia, México: Universidad Michoacana 
de San Nicolás de Hidalto.

Reeder, Harry P. 2010. The Theory and Practice of Husserl’s Phenomenology. 2nd 
Enlarged Ed. Pathways in Phenomenology, Vol. II. Bucharest: Zeta Books.

Ricoeur, Paul. 2000. Del texto a la acción: Ensayos de hermenéutica II. Pablo Co-
rona, trad. México D.F.: Fondo de Cultura Económica.

Ricoeur, Paul. 2001. La Metáfora Viva. 2ª ed. Agustín Neira, trad. Madrid: Edi-
ciones Cristianidad, S. A. y Editorial Trotta, S. A.

Rizzo Patrón de Lerner, Rosemary. 2002. “Génesis de las Investigaciones 
lógicas de Husserl: Una obra de irrupción”. Signos Filosóficos 007(enero-junio). 
México, D. F., 221-244.

Vargas Guillén, Germán. 2003. Fenomenología del ser y del lenguaj. Bogotá: Ale-
jandría Libros.

Vargas Guillén, Germán y Reeder, Harry P. 2009. Ser y Sentido: Hacia una feno-
menología trascendental-hermenéutica. Colección Textos de Filosofía. Bogotá: Edi-
torial San Pablo.



La cosa en sí y el mundo de la vida: Paul Ricoeur 
y Jürgen Habermas lectores de Kant y Husserl

The thing-in-itself and the world of life: 
Paul Ricoeur and Jürgen Habermas readers of Kant and Husserl

GUILLERMO HOYOS VÁSQUEZ
Pontificia Universidad Javeriana

Colombia

Resumen
En este texto comienzo por apro-

piarme de la que estimo es la tesis 
novedosa de Ricoeur, al comparar la 
filosofía crítica de Kant con la fenome-
nología de Husserl (I). Analizo luego la 
propuesta que hace Ricoeur a la feno-
menología: que se inspire en la filosofía 
práctica de Kant para resolver el tema 
de la intersubjetividad (II), para termi-
nar con la interpretación audaz de Jür-
gen Habermas en el sentido de que el 
mundo de la vida puede ser pensado 
como el noúmeno y la cosa en sí kan-
tiana, en el sentido del epígrafe de esta 
exposición, lo que permitiría tomarlo 
como lugar incondicionado del actuar 
comunicacional (III).

Palabras clave
Cosa en sí, Cosa misma, Fenómeno, 

Intersubjetividad, Fenomenología, Ac-
ción comunicativa.

Abstract
In this essay I begin explaining what 

I think is the novelty these of Ricouer 
when he compares the critical philoso-
phy of Kant and the phenomenology of 
Husserl (I). Then, I analyze the proposal 
that Ricoeur makes to the phenomeno-
logy: she needs to inspire herself in the 
practical philosophy of Kant to resolve 
the issue of intersubjectivity (II). Fina-
lly, I conclude with the daring interpre-
tation of Jürgen Habermas: he thinks 
that the world-of-life can be thought as 
Kant´s noumenon and thing-in-itself, 
as it is indicated in the epigraph, which 
allows to take it as the unconditional 
place of communicative action (III). 

Key words
Thing-in-itself, Things-themselves, 

Phenomenon, Intersubjectivity, Pheno-
menology, Communicative action.



74 - Guillermo Hoyos Vásquez

Cuando se elige el mundo de la vida (Lebenswelt) 
como clave de interpretación para el estatuto de 

libertad de la voluntad razonable, pierde la esfera de lo 
nouménico la apariencia de un mundo fantasmal 

(Hinterwelt, Nietzsche) construido metafísicamente.

Jürgen Habermas. 
De las imágenes del mundo al mundo de la vida.

Debo ante todo explicar el sentido del título de esta exposición. Cuando 
inicié mis estudios sobre Husserl en Colonia, bajo la dirección del asistente de 
Husserl, Ludwig Landgrebe, y con la ayuda del Archivo de Husserl en la misma 
Universidad, leí con mucho provecho algunos de los ensayos de Paul Ricoeur 
sobre fenomenología en general y especialmente sobre la filosofía de la histo-
ria en Husserl, tema al que dedicaría mi tesis doctoral sobre intencionalidad 
como responsabilidad en el marco de la filosofía de la historia del último Hus-
serl. Entre los escritos de Ricoeur dedicados a este tema estaba naturalmente 
Husserl y el sentido de la historia en la Revue de Métaphysique et de Morale (1949), 
texto incluido en la recopilación de 1967 en inglés: Husserl. Un análisis de su 
fenomenología, por Paul Ricoeur, ensayos recopilados de nuevo en 2004 en su 
versión original francesa con el título: Husserl: en la escuela de la fenomenología1.

El ensayo sobre Husserl y el sentido de la historia2, junto con otro complemen-
tario, Lo originario y la pregunta-retrospectiva en la Krisis de Husserl3 fueron tradu-
cidos recientemente por Héctor Hernando Salinas Leal, quien se apoya en 
ambos textos para su estudio: Paul Ricoeur lector del último Husserl o las paradojas 
hermenéuticas de La Crisis4.

También Rosemary Rizo-Patrón de Lerner en su ensayo de 2007, Paul Ri-
coeur, lector de Husserl: En las fronteras de la fenomenología5, se apoya fundamen-

1 Ver Ricoeur, Paul. Husserl. An Analysis of his Phenomenology. Evanston: Northwestern University 
Press, 1967. Y Ricoeur, Paul. A l’école de la phenomenology. Paris: Vrin, 2004.

2 Ricoeur, Paul. “Husserl y el sentido de la historia”. En: Acta Fenomenológica Latinoamericana, 
Vol. 2. Trad. Héctor Hernando Salinas Leal. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 2005 
(Ricoeur, Paul. “Husserl et le sens de lʼhistoire”. En Revue de Metaphysique et de Morale, 54 (1949), 
pp. 280-316.

3 Ricoeur, Paul. “Lo originario y la pregunta retrospectiva en la Krisis de Husserl”. En Acta Fe-
nomenológica Latinoamericana, Vol. 2. Trad. Héctor Hernando Salinas Leal. Lima: Pontificia Univer-
sidad Católica del Perú, 2005 (Ricoeur, Paul. “Lʼoriginaire et la question-en-retour dans le Krisis 
de Husserl”. En Laruelle, F. (Ed.). Textes pour Emmanuel Lévinas. Paris: Jean-Michel Place Éditeur, 
1980, pp. 167-177).

4 Salinas Leal, Héctor Hernando. “Paul Ricoeur lector del último Husserl o las paradojas 
hermenéuticas de la Crisis”. En: Acta Fenomenológica Latinoamericana, Vol. 2. Lima: Pontificia Uni-
versidad Católica del Perú, 2005, pp. 293-308.

5 En http://www.pucp.edu.pe/cipher/docs/rosemary.pdf, consultado 12.05.2011.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 75

talmente en estos dos textos del filósofo francés sobre la obra de Husserl, 
especialmente en torno a Krisis. Lo mismo podría decirse de un tercer trabajo 
en esta misma línea del brasileño Marcos Nalli, Paul Ricoeur leitor de Husserl6.

Justifico la falta de originalidad del título de esta exposición por mi interés 
en un texto de 1954-55, no considerado en los tres estudios mencionados, y 
que para mí es punto de partida para la comprensión de la fenomenología por 
parte de Ricoeur y por tanto para su interpretación de la filosofía de la historia 
de Husserl, desde la teleología, clave para entender su crítica al positivismo 
científico y su última versión de fenomenología a partir de su descubrimiento 
del mundo de la vida y de su acercamiento a la psicología y la antropología. 
Me refiero al estudio titulado Kant y Husserl publicado en la Revista Kantstudien 
(Estudios kantianos)7. Llegaré al tema de la teleología de la historia y del mun-
do de la vida, pero partiendo de la relación establecida por Ricoeur entre Kant 
y Husserl: en ella descubre lo definitivo para una consideración trascendental 
de estos temas a partir de la filosofía práctica de Kant.

Comienzo, por tanto, por apropiarme de la que estimo es la tesis novedosa 
de Ricoeur al comparar la filosofía crítica de Kant con la fenomenología de 
Husserl (I). Analizo luego la propuesta que hace Ricoeur a la fenomenología de 
inspirarse en la filosofía práctica de Kant para resolver el tema de la intersub-
jetividad (II), para terminar con la interpretación audaz de Jürgen Habermas en 
el sentido de que el mundo de la vida puede ser pensado como el noúmeno 
y la cosa en sí kantiana, en el sentido del epígrafe de esta exposición, lo que 
permitiría tomarlo como lugar incondicionado del actuar comunicacional (III).

I. Kant y Husserl: la cosa en sí y los fenómenos

En septiembre de 1969 nos reunimos en Schwäbisch Hall, cerca de Stutt-
gart, en Alemania, para el IV Coloquio Internacional de Fenomenología con 
el tema “Verdad y verificación”. Allí fundamos la Sociedad Alemana para la 
Fenomenología. Al Coloquio concurrieron los más destacados del movimiento 
fenomenológico, entre otros: Leo van Breda, Eugen Fink, Suzanne Bachelard, 
Gerhard Funke, Enzo Paci, Ante Pazanin, Stephan Strasser, Heinrich Rombach, 
Ludwig Landgrebe, Karl Heinz Volkmann-Schluck, Lothar Eley, Hans Georg Ga-
damer, Erwin Straus, Aron Gurwitsch, Werner Marx y Paul Ricoeur. Como dijera 
uno de los jóvenes participantes: “Coloquios fenomenológicos son para que 

6 En http://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S010131732006000200012&l
ng=en&nrm=iso&tlng=pt, consultado 12.05.2011.

7 Ricoeur, Paul. “Kant et Husserl”. En: Ricoeur, Paul. A l’école de la phénomenologie. Paris: Vrin, 
2004, pp. 273-314 (primera publicación en Kantstudien, 46, Berlín, 1954-1955, pp. 44-67).



76 - Guillermo Hoyos Vásquez

acudan ʻlos que vieron al señorʼ”. Paul Ricoeur, rodeado de prestigio político 
por su comportamiento en la revuelta parisina en mayo del 68, asumió lo que 
él mismo llamó “Conclusiones”8 de todo el encuentro, lo cual nos permitió 
conocer mejor su interpretación de la obra de Husserl. Habría que destacar 
en especial la importancia concedida por Ricoeur a la relación fundamental 
del comprender con el mundo de la vida, a la base de la problemática feno-
menológica de la verdad, cuya resolución se encuentra menos en la verifica-
ción, término propio del positivismo, o en últimas evidencias emparentadas 
sospechosamente con un renovado intuicionismo, y sí más bien en procesos 
de comprensión, justificación y legitimación en el mundo de la vida y en la 
historia.

Veamos ahora a partir de estas consideraciones introductorias, en parte 
autobiográficas, el sentido de la oposición, analizada por Ricoeur, entre la 
fenomenología husserliana y la crítica kantiana, lo que nos permitirá compren-
der mejor la relación entre el mundo de la vida, idea germinal de la filosofía de 
la historia y de la crítica del último Husserl al positivismo científico, y la cosa 
en sí de las Críticas de Kant. Ricoeur propone un diálogo entre Kant y Husserl 
que supere ciertas interpretaciones que hacen de la fenomenología una mera 
continuación de los debates epistemológicos y metodológicos del neokan-
tismo. Para el filósofo francés el problema consiste más bien en descubrir en 
esta oposición de los planteamientos de Kant y Husserl un debate en torno al 
“estatuto ontológico de los fenómenos mismos”9. Al enfatizar la relación de 
los fenómenos con la cosa en sí en Kant, señala el riesgo que corre la feno-
menología de desontologizar el mundo de la vida al privilegiar cierto sentido 
de la reducción a la experiencia interna que termina de hecho en solipsismo 
trascendental.

En la primera parte, Ricoeur muestra cómo Husserl en su recepción de 
motivos trascendentales de Kant logra develar “detrás de la epistemología 
kantiana una fenomenología implícita”10. Como lo anuncia Kant en el prólogo de la 
primera edición de la Crítica de la razón pura, en lugar de “comprometerse a ex-
tender el conocimiento humano más allá de todos los límites de la experiencia 
posible, cosa que desborda por completo mi capacidad, lo confieso humilde-
mente… me ocupo de la razón misma y de su pensar puro. Para lograr su co-
nocimiento detallado no necesito buscar lejos de mí, ya que encuentro en mí 

8 Ver Van Breda, H. L. (Ed.). Vérité et vérification / Wahrheit und Verifikation: Actes du quatrième colloque 
international de phénoménologie / Akten des vierten Internationalen Kolloquiums für Phänomenologie, Baden-
Württemberg, 8-11 sept. 1969. Phaenomenologica 61, M. Nijhoff, 1972. Ver mi reseña del evento: 
“Verdad y Verificación. IV Coloquio Internacional de Fenomenología”. En: Ecclesistica Xaveriana, 
Vol. XIX, 2, Bogotá, 1969, pp. 1-20.

9 Ricoeur, Paul. Kant et Husserl. Op., cit., p. 273.
10 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 77

mismo ambas cosas”11, es decir, la razón y el pensar. El sentido de trascendental 
del autor de la Crítica es radicalmente fenomenológico, por cuanto en ella no 
nos ocupamos de un conocimiento del mundo y los objetos en él, sino que 
tratamos de volver sobre el proceso mediante el cual conocemos, es decir, 
reflexionamos acerca de cómo se me dan los objetos gracias a la sensibilidad 
y cómo los conozco por medio de las categorías del entendimiento. Es este 
mismo motivo el que lleva a Husserl a reducir toda realidad a la conciencia en 
la que se me da el mundo en mis vivencias intencionales; este será el sentido 
de su crítica de la razón lógica gracias a un análisis de la lógica formal desde 
una lógica trascendental de la experiencia.

En la segunda parte de su trabajo, guiado por Kant y por su propósito on-
tológico, se pregunta Ricoeur si la fenomenología de Husserl no representa 
de hecho a la vez el debilitamiento del sentido de fenomenología implícito en 
Kant y “la destrucción de una problemática del ser que tenía su expresión en 
el papel de límite y de fundamento de la cosa en sí”12. La diferencia entre el 
conocer gracias a los fenómenos y el pensar lo noumenal es de la esencia mis-
ma del kantismo: es la posibilidad de pensar la relación entre la razón práctica 
y la razón teórica, es decir, entre la praxis y la teoría. Ricoeur insiste en que 
la pérdida de la dimensión ontológica del objeto en cuanto fenómeno, cuya 
apropiación intencional garantizaría objetividad, es algo que Husserl tiene en 
común, así no lo reconozca, con los neokantianos de principios del siglo XX, 
que exponen de nuevo la fenomenología a críticas inmanentes como la misma 
de Heidegger, cuando llama la atención sobre la diferencia ontológica. Esto 
lleva al filósofo francés a señalar y criticar cierto idealismo en el solipsismo 
husserliano, superable sólo si se reconoce la función de límite que descu-
bre Kant en el fenómeno y que termina por “ser quizá el alma de la filosofía 
kantiana”13.

Ricoeur termina su estudio mostrando cómo el proceso de desontologi-
zación del objeto conduce a Husserl a una crisis de su propia filosofía, a un 
punto crítico, al callejón sin salida, que él mismo ha denominado el solipsismo 
trascendental, como se manifiesta en la V Meditación Cartesiana. Esto lleva al 
filósofo francés a concluir que no “es posible vencer esta dificultad y acceder a 
la intersubjetividad sin la ayuda de una filosofía práctica de estilo kantiano”14. 
Teniendo en cuenta, por tanto, el fracaso de Husserl en la constitución del 
alter ego, propone volver al kantismo para encontrar allí la determinación ética 
y práctica de la persona, con lo que es posible reconstruir un sentido inter-

11 Kant, Emmanuel. Crítica de la razón pura. Prólogo a la primera edición, A XIV.
12 Ricoeur, Paul. Kant et Husserl. Op., cit., p. 274.
13 Ibídem.
14 Ibídem.



78 - Guillermo Hoyos Vásquez

subjetivo del mundo de la vida y de la historia. En este punto preferiremos la 
propuesta de Habermas en el sentido de buscar detrascendentalizar el sujeto 
de la fenomenología de suerte que en el mundo de la vida como cosa en sí, 
las personas no figuren como meros espectadores sino como participantes 
en un horizonte de comprensión que incluya naturalmente el punto de vista 
moral. Es decir, en lugar de buscar la intersubjetividad a través de la moral, 
intentamos llegar a la ética y la política gracias a la intersubjetividad en la co-
municación, la comprensión y el discurso. Esto, naturalmente, solo se obtiene 
si ha sido posible lenguajizar el imperativo categórico de Kant.

El argumento de Ricoeur es que la fenomenología al descubrir en la Crítica 
de Kant motivos y figuras implícitas de inconfundibles rasgos fenomenológi-
cos, en el sentido de que allí se analizan las condiciones de posibilidad del 
darse el mundo y sus objetos en la experiencia para poder ser conocidos, 
es necesario que la fenomenología no oculte en su radicalismo descriptivo 
y epistemológico el sentido que tiene para Kant pensar y no sólo conocer el 
mundo. La fenomenología no puede, a la vez que descubre lo implícito, ocul-
tar la intención ontológica de Kant. Este sería un costo demasiado alto de la 
procura de certeza y evidencia. Por el contrario, la Crítica, como lo indica su 
autor, especialmente desde el prólogo de la segunda edición, no es sólo un 
análisis de la estructura interna del conocer, sino que con la determinación y 
caracterización de dicha estructura, se abre en el límite la posibilidad de pen-
sar el sentido mismo del existir en el mundo. “El enraizamiento del saber de 
los fenómenos en el pensar el ser, inconvertible en conocimiento, es lo que 
da a la Crítica kantiana su dimensión propiamente ontológica. Destruir esta 
tensión entre el conocer y el pensar, entre el fenómeno y el ser, es destruir el 
kantismo mismo”15. Para Kant, más acá o más allá de lo que el hombre puede 
conocer con base en la experiencia de los fenómenos, tiene sentido pensar lo 
incondicionado de lo condicionado, lo indeterminado de lo determinado y por 
ello mismo ulteriormente determinable. Sería muy grave si la radicalización de 
la fenomenología significara una especie de nivelación, de idealismo fenomé-
nico, en el que se redujera, se terminara por destruir la ontología kantiana: 
en una palabra, “la pérdida del Denken en el Erkennen” (Ricoeur deja en alemán 
el pensar y el conocer). Al desaparecer el pensar en el conocer, terminamos 
por quedarnos con una fenomenología sin ontología, o, si se quiere, como 
el neokantismo en un problema metodológico de ciencias de la naturaleza y 
ciencias del espíritu, superada la metafísica y perdida la ontología. Con ello 
caería el fenomenólogo Husserl en lo mismo que critica al positivismo de las 
ciencias europeas al reducir toda realidad a conocimiento científico, ya no por 
olvidarse de la subjetividad, pero sí por disolver toda objetividad en su darse 
como fenómeno.

15 Ibíd., p. 290.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 79

Se hace necesario, por tanto, y en esto consiste el significativo aporte de 
Ricoeur en esta discusión entre Husserl y Kant, considerar la función que ejer-
ce en Kant la posición del en sí, de lo nouménico, en relación con la inspec-
ción y análisis de los fenómenos.

La imposibilidad de saber del ser, de conocerlo, como se conocen los en-
tes, no es algo prioritariamente negativo, más aún es algo que permite carac-
terizar mejor el fenómeno, en el límite. Kant afirma que en la Crítica: “Se trata 
de decidir la posibilidad o imposibilidad de una metafísica en general y de 
señalar tanto las fuentes como la extensión y límites de la misma, todo ello a 
partir de principios”16.

Es por tanto el pensar mismo y no el propio conocer el que pone los límites 
a la posibilidad de conocer más allá de la experiencia, es decir, a la posibilidad 
de trascender la experiencia para conocer el noúmeno, la cosa en sí. Estas son 
las pretensiones de la metafísica tradicional, dar por conocido lo puramente 
pensado, como lo incondicionado de lo condicionado, el Sumo Bien, la iden-
tidad del yo, la libertad humana. La crítica como clarificación de la inclinación 
natural de la razón a la metafísica no puede concluir, sin embargo, en negar la 
capacidad de pensar trascendiendo el conocer, al reducir todo a fenómeno, 
como si el yo y el otro se confundieran con su aparecer y como si la libertad 
consistiera en constatar que se obra por inclinaciones. Pero precisamente al 
aceptar que el pensar puede poner límites al conocer, es decir, al poner la 
razón límites al conocimiento científico, se abre para el ser humano la posibi-
lidad de lo indeterminado. 

Nos queda aún por intentar, después de haber sido negado a la razón espe-
culativa todo avance en el terreno suprasensible, si no se encuentran datos en 
su conocimiento práctico para determinar aquel concepto racional y trascen-
dente de lo incondicionado y sobrepasar, de ese modo, según el deseo de la 
metafísica, los límites de toda experiencia posible con nuestro conocimiento a 
priori, aunque sólo desde un punto de vista práctico. Con este procedimiento la 
razón especulativa siempre nos ha dejado, al menos, sitio para tal ampliación, 
aunque tuviera que ser vacío. Tenemos, pues, libertad para llenarlo. Estamos 
incluso invitados por la razón a hacerlo, si podemos, con sus datos prácticos17.

Ricoeur termina esta segunda parte de su estudio enfatizando su crítica a 
la interpretación que hace Husserl de la estructura del kantismo, es decir, de 
la relación entre fenómeno y cosa en sí. Es una fenomenología tan absoluta 
que sólo sabe de la diferencia del yo y los fenómenos en el diálogo del alma 
consigo misma. En una palabra, “Husserl, como los neokantianos, ha perdido 

16 Kant, Emanuel. Crítica de la razón pura. Op. cit., A XII.
17 Ibíd., B XXI.



80 - Guillermo Hoyos Vásquez

la dimensión ontológica del fenómeno y al mismo tiempo ha perdido la posi-
bilidad de una meditación sobre los límites y el fundamento de lo fenoménico. 
Por ello, la fenomenología no es una “Crítica”, es decir una inspección de los 
límites de su propio campo de experiencia”18.

La consecuencia, según Ricoeur, de este reduccionismo fenomenológico 
es que Husserl no puede aceptar la distinción de Kant entre “una objetividad 
constituida “en” nosotros y una objetividad fundadora “del” fenómeno. Es por 
ello que el mundo que es “para” mí en cuanto a su sentido (y “en” mí en el 
sentido intencional del “en”) también es “de” mí en cuanto a su Seinsgeltung, su 
‘validez ontológica’”19. Algo semejante reclamará Habermas a Husserl, al des-
tacar cómo la Sinnkonstitution (la constitución de sentido) se da como vivencia 
intencional y a su vez también la Seinsgeltung (validez de ser o realidad verifi-
cada) es igualmente una vivencia con un grado de evidencia cualitativamente 
mayor, como la evidencia de la cosa misma. Lo que no se entiende es cuál es 
la diferencia epistemológica entre una y otra, que ciertamente es postulada 
por la fenomenología, pero que no puede ser verificada en un proceso ego-
lógico, del diálogo del alma consigo misma. Por ello, propondrá Habermas la 
mediación hermenéutica del comprender intersubjetivo para la constitución 
de sentido y del discurso con base en razones y motivos en plural, para alcan-
zar la objetividad del saber.

II. Kant y Husserl: razón práctica y razón teórica

La tercera parte del estudio de Ricoeur es propositiva con base en las defi-
ciencias del método fenomenológico descubiertas en esta confrontación con 
Kant. Nosotros queremos retomar estas críticas y propuestas como punto de 
partida para la concepción habermasiana de detrascendentalizar la subjetivi-
dad husserliana.

a) La función de la razón. Ricoeur anota acertadamente cómo para Kant 
la razón es “el Denken (el pensar mismo)”, reflexionando sobre “el sentido” de 
las categorías fuera de su “uso” empírico; se sabe que esta reflexión es a la 
vez una crítica de la ilusión trascendental y la justificación de las “ideas” de 
la razón. En cambio, Husserl utiliza la palabra razón, generalmente asociada 
a palabras como realidad y verdad, en otro sentido muy diferente20. Fenome-
nológicamente se considera como razonable la pretensión de la vivencia de 
significar algo real, dado que es posible medir cada vivencia con respecto a 

18 Ricoeur, Paul. Kant et Husserl. Op., cit., p. 296.
19 Ibíd., p. 297.
20 Ibíd., pp. 297-298.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 81

la evidencia originaria como se nos da. Este es el sentido de una fenomenología 
de la razón tanto en Ideas I, como en Lógica formal y trascendental. Ensayo de una 
crítica de la razón lógica, especialmente el parágrafo 94 consagrado al sentido 
trascendental de la experiencia21.

Esta concepción diferente del sentido de razón determina en buena forma 
la diferencia de los dos proyectos filosóficos: 

La fenomenología se convierte en crítica pero en un sentido inverso al de 
Kant. En él la intuición remite al Denken que la limita; en Husserl el “pensar 
simplemente” remite a la evidencia que lo plenifica. El problema de la plenitud 
(Fülle) reemplaza el del límite (Grenze). Al definir la verdad por la evidencia y la 
realidad por lo originario, Husserl no encuentra ninguna problemática del en 
sí. Kant estaba preocupado de no dejarse encerrar en el fenómeno; Husserl se 
cuida de no dejar que abusen los pensamientos no efectuados. Su problema 
no es la fundación ontológica, sino la autenticidad de lo vivenciado22.

b) Pero esta crítica de autenticidad de las vivencias y por tanto de la evi-
dencia de las mismas conduce a Husserl de reducción en reducción, y, por 
tanto, a una reducción de la evidencia misma. El volver a las cosas mismas 
termina por convertirse en un volver a la evidencia de las cosas mismas, de 
la cual no parece que haya testigo más fidedigno que la propia subjetividad. 
“Toda filosofía del ver, de la inmediatez, está amenazada de recaer en el realis-
mo ingenuo”23. La filosofía de Husserl está todavía más expuesta en la medida 
en que insiste en la presencia “en carne y hueso” de la cosa misma; este es el 
peligro que nunca logró conjurar.

c) Y todavía más: esta reducción amenaza por convertirse en solipsismo en 
la temporalidad de la conciencia, en el presente viviente.

d) Esto nos lleva a concluir que “por esta identificación de la razón con una 
crítica de la evidencia, por esta reducción de la evidencia a presente viviente y 
por esta remisión a la impresión, Husserl identifica totalmente la fenomenología 
con una egología sin ontología”24.

e) Es el fracaso de la constitución del otro como otro, es decir, él también 
como constituyente, inclusive de mí mismo como su otro, lo que ciertamente 
en Kant se soluciona en la razón práctica.

Para Ricoeur la clave se encuentra en la segunda formulación del imperativo 

21 Husserl, Edmund. Lógica formal y lógica trascendental. Ensayo de una crítica de la razón lógica. 
México: UNAM, 2009, pp. 295-299.

22 Ricoeur, Paul. Kant et Husserl. Op., cit., p. 299.
23 Ibídem.
24 Ibíd., p. 302.



82 - Guillermo Hoyos Vásquez

categórico de Kant: “Obra sólo de tal forma que no te sirvas de la humanidad 
ni en tu persona, ni en la de ningún otro, nunca sólo como medio, sino siem-
pre también como fin”25; es decir, no instrumentalices al otro, sino respétalo. 
La categoría para Ricoeur es respeto: “es en el respeto mismo, como disposi-
ción práctica, que reside la pura determinación de la existencia del otro”26. 
Levinas, de quien afirma Ricoeur haber sido el que introdujo la fenomenología 
en Francia, lo propone más concretamente: el rostro del otro llama en mí la 
responsabilidad antes de toda intencionalidad de la conciencia perceptiva.

Tiene razón Ricoeur al acudir al respeto, término introducido por Kant ya 
desde el inicio de la Fundamentación para la metafísica de las costumbres, cuando 
caracteriza el deber como “la necesidad de una acción por respeto a la ley”27. 
Donde la ley no es otra que el imperativo categórico, al que ha acudido Ri-
coeur en esta búsqueda de la intersubjetividad en la filosofía de Kant: “Por el 
respeto la persona se encuentra desde un comienzo situada en un campo de 
personas cuya alteridad mutua está fundada estrictamente en su irreductibili-
dad a meros medios”28. Quiere decir que si el otro pierde esta dimensión ética 
que Kant llama su dignidad (Würde) o su valor absoluto, al convertirse él mismo 
en medio o instrumentalizar al otro, metamorfosis propia de la racionalidad 
estratégica, si la simpatía pierde su carácter de estima, entonces la persona no 
es más que un puro ser natural (blosses Naturwesen) y la simpatía un afecto animal.

Para la persona moral la existencia absoluta del otro pertenece origina-
riamente a la intención de su buena voluntad; “sólo un movimiento reflexivo 
de la Fundamentación descubre que esta intención envuelve el acto de situarse 
como miembro legislador de una comunidad ética”29. Así lo retoma la tercera 
formulación del imperativo categórico: obra de tal forma “que todas las máxi-
mas por propia legislación deban poderse constituir en un reino universal de 
los fines, como un reino de la naturaleza”30.

Pero entonces, al determinar la persona como fin en sí y como existente 
al mismo tiempo que yo, se descubre de nuevo la profundidad ontológica de 
la cosa en sí. En el reino de lo nouménico se me manifiesta la finitud de la 
persona en lo absoluto del imperativo. Esta filosofía de los límites, totalmente 
ausente de la fenomenología, encuentra en el plano práctico su desenvol-
vimiento, dado que el otro es aquel contra quien yo no debo actuar. Así la 
moral se convierte en razón hermenéutica (ratio cognoscendi) de la libertad, y la 

25 Kant, Emanuel. Fundamentación de la metafísica de las costumbres, A 429.
26 Ricoeur, Paul. Kant et Husserl. Op., cit., p. 308.
27 Kant, Emanuel. Fundamentación… Op. cit., A 400.
28 Ricoeur, Paul. Kant et Husserl. Op., cit., p. 310.
29 Ibíd., p. 311.
30 Kant, Emanuel. Fundamentación… Op. cit., A 436.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 83

libertad en razón ontológica (ratio essendi) de la moral. “Pero al mismo tiempo la 
idea de un reino de los fines hace surgir el carácter positivo de fundamento del 
en sí kantiano. Sólo que la determinación del en sí no termina por ser nunca 
teórica o especulativa, sino que se conserva siempre práctica y ética”31 y será 
el punto de partida de la filosofía política y del derecho de Kant.

En la distinción de Kant entre conocer y pensar se articula su interés por 
quitar a la razón especulativa su pretensión de hacerse a conocimientos exa-
gerados, que superan los límites de la experiencia. “Pues esta última tiene que 
servirse, para llegar a tales conocimientos, de unos principios que no abarcan 
realmente más que los objetos de experiencia posible. Por ello, cuando a pe-
sar de todo, se los aplica a algo que no puede ser objeto de experiencia, de 
hecho convierten ese algo en fenómeno y hacen así imposible toda extensión 
práctica de la razón pura”32. Este es el dogmatismo ingenuo de la razón teoréti-
ca cuando busca conocer como objetos lo que sólo le es dado pensar más allá 
de toda experiencia. Para solucionar este peligro de la metafísica, reconoce 
Kant que tuvo “que suprimir el saber para dejar sitio a la fe”, con lo cual sus-
pendió “el dogmatismo de la metafísica, es decir, el prejuicio de que se puede 
avanzar en ella sin una crítica de la razón pura”, prejuicio que “constituye la 
verdadera fuente de toda incredulidad, siempre muy dogmática, que se opone 
a la moralidad”33. Este paso crítico de Kant significa un beneficio recíproco 
tanto para la razón práctica como para la teórica: se cuida a esta última de la 
metafísica, a la que se inclina desde la esfera de lo pensado con algún sentido 
para el hombre, y por otro lado se ofrece a la razón práctica en cuanto volun-
tad libre la posibilidad de actuar en el “reino de los fines”34.

Resumamos todo lo dicho hasta ahora con la conclusión de Ricoeur en su 
análisis de las relaciones entre Kant y Husserl: 

La gloria de la fenomenología es haber elevado a nivel de saber, gracias a la 
reducción, la investigación sobre el aparecer. Pero la gloria del kantismo con-
siste en haber coordinado la investigación del aparecer con la función límite 
del en sí y con la determinación práctica del en sí como libertad y como totali-
dad de personas. Husserl hace la fenomenología. Pero Kant la limita y la funda35.

31 Ricoeur, Paul. Kant et Husserl. Op., cit., p. 312.
32 Kant, Emanuel. Crítica de la razón pura. Op. cit., B XXX.
33 Ibídem.
34 Habermas, Jürgen. “Von den Weltbildern zur Lebenswelt”. En: Philosophische Texte, Bd. 5, Kritik 

der Vernunft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2009, p. 232.
35 Ricoeur, Paul. Kant et Husserl. Op., cit., p. 313.



84 - Guillermo Hoyos Vásquez

III. La ontología del mundo de la vida

Comenzamos por referirnos a otras lecturas de la lectura que hace Ricoeur 
de Husserl, indicando cómo se orientaban principalmente en el estudio acer-
ca del sentido de la historia en Husserl. Se trata de los escritos, en su mayoría 
no publicados en vida, en torno a la problemática de la crisis de Occidente 
provocada por la crisis de las ciencias. Así lo formula el mismo Paul Ricoeur 
en dicho estudio:

(…) crisis de Europa no puede ser otra que una indigencia metodológica, 
que afecta al conocer, no en sus realizaciones parciales, sino en su intención 
central: no hay una crisis de la física, de las matemáticas, etc., sino una crisis 
del proyecto mismo del saber, de la idea directriz que constituye la “cientifici-
dad” (Wissenschaftlichkeit) de la ciencia. Esta crisis es el objetivismo, la reducción de 
la tarea infinita del saber al saber físico-matemático, que ha sido su realización 
más brillante36.

De hecho, tal como lo enfatiza Ricoeur en su lectura de la Crisis y de la 
Conferencia de Viena, traducida al francés tempranamente por él mismo, la 
crisis de Occidente para Husserl no es otra que la crisis de cientificidad, que 
consiste en reducir el sentido de todo conocimiento y ocupación del hombre 
con el mundo a conocimiento científico, sin tener en cuenta el fundamento de 
dicho conocimiento en el mundo de la vida, el cual no es pensable sin la sub-
jetividad. Se trata, por tanto, de un olvido del hombre, de una colonización del 
mundo de la vida por la ciencia, la técnica y la tecnología. Husserl lo expresa 
en su estilo patético de la Conferencia de Viena en 1935: 

La ciencia de la naturaleza matemática es una técnica maravillosa que per-
mite efectuar inducciones de una capacidad productora, de una probabilidad, 
precisión, calculabilidad, que antes ni siquiera podían ser sospechadas. Como 
creación, ella es un triunfo del espíritu humano. Pero por lo que hace a la racio-
nalidad de sus métodos y teorías, es de todo punto relativa. Presupone ya una 
disposición fundamental previa que en sí misma carece por completo de una 
racionalidad efectiva. Al haberse olvidado, en la temática científica, del mundo 
circundante intuitivo, del factor meramente subjetivo, se ha dejado también 
olvidado el sujeto mismo actuante, y el hombre de ciencia no se convierte en 
tema de reflexión. (Con ello la racionalidad de las ciencias exactas perman-
ece, desde este punto de vista, en la misma línea que la racionalidad de las 
pirámides egipcias)37.

36 Ricoeur, Paul. “Husserl et le sens de l’histoire”. En: A l’école de la phénomenologie. Paris: Vrin, 
2004, p. 33.

37 Husserl, Edmund. “La filosofía en la crisis de la humanidad europea”. En: Filosofía como ciencia 
estricta. Buenos Aires: Nova, 1981, p. 167.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 85

Para Heidegger, a su vez, el problema de la positivización (para él causa 
también de la pérdida de sentido del humanismo), se remonta, como lo critica 
al comienzo de su Carta sobre el humanismo, hasta los orígenes de la filosofía y 
la ciencia en Grecia, desde que la filosofía busca justificar su existencia frente 
a las ciencias.

Y cree que la mejor manera de lograrlo es elevarse a sí misma al rango de 
ciencia. Pero este esfuerzo equivale al abandono de la esencia del pensar. La 
filosofía se siente atenazada por el temor a perder su prestigio y valor si no es 
una ciencia. En efecto, esto se considera una deficiencia y supone el carácter 
no científico del asunto. En la interpretación técnica del pensar se abandona el 
ser como elemento del pensar. Desde la Sofística y Platón es la “lógica” la que 
empieza a sancionar dicha interpretación. Se juzga al pensar según una medida 
que le es inadecuada. Este juzgamiento se asemeja al procedimiento que in-
tenta aquilatar la esencia y virtud del pez en vista del tiempo y modo en que es 
capaz de vivir en lo seco de la tierra. Hace tiempo, hace demasiado tiempo, que 
el pensar está en lo seco. ¿Se puede pues llamar “irracionalismo” al empeño 
por reconducir el pensar a su elemento?38

En el fondo, este es el mismo diagnóstico de Ricoeur al señalar cómo Hus-
serl, al ignorar la cosa en sí de Kant, nivela el pensar y el conocer a vivencias 
de la conciencia intencional. Heidegger reconduce el pensar a su elemento, al 
insistir en la diferencia ontológica entre el Dasein, el ser, y los entes conservada 
en el lenguaje de los poetas y la ética. Ricoeur lo reconduce, como hemos 
visto, en un salto mortal al imperativo categórico kantiano, en el que descubre 
la intersubjetividad. Su mérito consiste en señalar los peligros de la reducción 
fenomenológica al yo solipsista en búsqueda de evidencias y verificación, des-
vinculando la indagación filosófica de todo compromiso ontológico. Veamos, 
para terminar, cómo intenta Habermas volver el pensar a su elemento, desa-
rrollando el sentido del mundo de la vida, como lo introduce Husserl en la 
Krisis. Lo atrevido de la tesis de Habermas es pensar el en sí y el noúmeno kan-
tiano como pensamos el mundo de la vida, a partir de la comprensión 
intersubjetiva de personas participantes en la conversación cotidiana.

Ante todo, es necesario recordar que Husserl mismo reclama a Kant no 
haber comprendido el problema de Hume, es decir, la concepción de expe-
riencia interna como constitución de sentido del mundo de la vida. Esto le 
permite señalar que el autor de la Crítica confunde en cierta forma el mundo 
de la vida como mundo de la experiencia diaria, con el mundo objetivo de 
las ciencias. Por ello, Habermas busca solucionar el problema de Hume y del 

38 Heidegger, Martin. “Carta sobre el humanismo”. En: Sartre, Jean Paul. El existencialismo es 
un humanismo. Buenos Aires: Ed. Sur, 1957. Y Heidegger, Martin. Carta sobre el humanismo. Buenos 
Aires: Ediciones del 80, 1981, pp. 66-67.



86 - Guillermo Hoyos Vásquez

empirismo, manifiesto en última instancia en la disputa de los neokantianos, 
proponiendo tres sentidos fenomenológicos de mundo: el mundo de la vida 
como horizonte de horizontes, distinto a la vez del mundo objetivo, el que se 
nos da en las ciencias y en la vida diaria en situaciones objetivas, y del mundo 
cotidiano, el del sentido común en el que se nos da tanto el mundo de la vida 
como fundamento prepredicativo, como el mismo mundo objetivo. Con esto 
pretende Habermas, por un lado, rescatar el sentido ontológico de la feno-
menología, sin tener que acudir a la cosa en sí de Kant, sino precisamente 
dándole la intuitividad fenomenológica y hermenéutica requerida, y, por otro 
lado, detrascendentalizar el sujeto de la fenomenología al abrir el espacio que 
puedan comprender y en el que se puedan instalar los participantes de un 
actuar comunicacional constituyendo sociedad, identidad personal, culturas e 
historia. A diferencia de Ricoeur, que busca la intersubjetividad pasando en un 
salto mortal del en sí de la primera Crítica al imperativo categórico, Habermas 
la encuentra ya en la constitución comunicativa del mundo de la vida:

En el centro del horizonte mundovital ya no se encuentra, como en Husserl, 
la vida de conciencia de un ego trascendental, sino la relación comunicativa 
entre por lo menos dos participantes, alter y ego. A ambos participantes en la 
comunicación se les abre el mundo de la vida como horizonte de horizontes 
concomitante, presente sólo implícitamente, ampliable indefinidamente, en el 
cual se localizan los encuentros actuales en las dimensiones sólo performati-
vamente presentes de un espacio experienciable socialmente y de un tiempo 
históricamente vivenciado39.

De esta forma, la realidad del mundo de la vida a la base de todos los fe-
nómenos, no sólo como saber implícito (el reclamo de Ricoeur desde el kan-
tismo), sino performativamente, es compromiso ontológico operante y no un 
mundo detrás del fenómeno, del que se mofara Nietzsche, en el que se funda 
la moral precisamente en el reconocimiento del otro como diferente en su 
diferencia en procesos hermenéuticos de comprensión de sentido y en discur-
sos con pretensión de validez. Es la doble función del lenguaje en el mundo de 
la vida: comprensión de sentido y validación de pretensiones de objetividad.

El mundo de la vida no lo tenemos delante de nosotros como objeto de 
una teoría, más bien ya nos encontramos en él, antes de toda teoría. Nos abar-
ca y nos soporta a quienes como seres finitos nos ocupamos de todo lo que nos 
rodea en él. Husserl habla de “horizonte de horizontes” del mundo de la vida 
y de su función de fundamento y de base. Se lo puede describir anticipadamente 
como el horizonte de la experiencia, que nunca puede ser traspasado, que 
nos acompaña siempre intuitivamente, que es inevitable y es la base que no 
puede tomarse como objeto y que siempre está presente en nuestras viven-

39 Habermas, Jürgen. Von den Weltbildern zur Lebenswelt. Op. cit., p. 208.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 87

cias personales, situadas históricamente, conformando nuestra corporeidad 
y determinando nuestro existir social diario comunicativamente articulado.

En este mundo de la vida nos experimentamos performativamente de diver-
sas maneras: en cuanto lo vivenciamos, involucrados en procesos vitales orgánic-
os, en cuanto socializados en él, interconectados en relaciones y prácticas socia-
les y en cuanto actores, como sujetos que intervienen en el mundo40. 

De acuerdo con esta concepción de mundo de la vida replantea Husserl 
el programa de la fenomenología en sus últimas obras, como aparece en los 
primeros parágrafos de Experiencia y juicio, el libro redactado por su asistente, 
Ludwig Landgrebe, bajo la dirección del maestro: Husserl analiza allí “el hori-
zonte estructural de la experiencia” y la “tipicidad del conocimiento previo” 
de cada objeto de la experiencia; al hacerlo rigurosamente se encuentra con 
el “mundo como fundamento universal de creencias”, es decir, de la actitud de 
confianza en los contextos para cada experiencia y como “horizonte de todos 
los posibles substratos de los juicios”, y desarrolla así consecuentemente una 
“teoría de la experiencia prepredicativa”41. Podríamos por tanto decir que el 
mundo de la vida se convierte en el compromiso ontológico de la fenomeno-
logía. Para ello fue necesaria la epoché que nos liberara del realismo ingenuo y 
la reducción a las vivencias intencionales, en las que se constituyen las cien-
cias, tanto las de la naturaleza como las sociales, y en las que se nos da como 
fundamento de toda experiencia y como horizonte de sentido el mundo de 
la vida, que a la vez es recurso ontológico inagotable para validar y verificar 
todas las pretensiones de objetividad. Quedaría así resuelta la deficiencia on-
tológica anotada correctamente por Ricoeur.

De esta forma, puede afirmarse que:

el mundo de la vida como parte del mundo objetivo goza en cierta forma 
del “primado ontológico” con respecto a la conciencia actual del contexto que 
posee cada uno de los participantes, dado que los procesos vitales presentes 
performativamente —es decir vivencias, relaciones interpersonales, conviccio-
nes— presuponen un cuerpo orgánico, prácticas compartidas intersubjetiva-
mente y tradiciones, en las cuales ya desde siempre se encuentran los sujetos 
que vivencian, actúan y hablan42.

Este primado ontológico del mundo de la vida, articulado en procesos de 
conocimiento en las ciencias de la naturaleza y en las sociales y humanas, 
se convierte en mediación necesaria de nuestro actuar en el mundo y en la 

40 Ibíd., pp. 204-205.
41 Ver Husserl, Edmund. Experiencia y juicio. México: UNAM, 1990, §§ 1-14.
42 Habermas, Jürgen. Von den Weltbildern zur Lebenswelt. Op. cit., p. 213.



88 - Guillermo Hoyos Vásquez

sociedad civil. En este actuar la intencionalidad de la conciencia es responsa-
bilidad de los participantes en el reino universal de los fines. En otro lugar he 
mostrado43 en detalle cómo se proponen en un mundo de la vida articulado 
comunicativamente y pensado como reino universal de los fines tanto la ética 
dialogal como la política deliberativa, la democracia participativa y el derecho 
constituido democráticamente. Para ello es importante poder mostrar, desde 
la teoría de la acción comunicativa, la actualidad de la moral kantiana en un 
mundo de la vida cada vez más colonizado por el sentido de estrategia del 
actuar instrumental orientado por el mercado en la así llamada sociedad del 
conocimiento.

Bibliografía

Habermas, Jürgen. “Von den Weltbildern zur Lebenswelt”. En: Philosophische 
Texte, Bd. 5, Kritik der Vernunft, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2009.

Heidegger, Martin. “Carta sobre el humanismo”. En: Sartre, Jean Paul. El 
existencialismo es un humanismo. Buenos Aires: Ed. Sur, 1957.

Heidegger, Martin. Carta sobre el humanismo. Buenos Aires: Ediciones del 80, 1981.
Husserl, Edmund. “La filosofía en la crisis de la humanidad europea”. En: 

Filosofía como ciencia estricta. Buenos Aires: Nova, 1981.
Husserl, Edmund. Lógica formal y lógica trascendental. Ensayo de una crítica de la 

razón lógica. México: UNAM, 2009.
Husserl, Edmund. Experiencia y juicio. México: UNAM, 1990.
Kant, Emanuel. Crítica de la razón pura. Madrid: Alfaguara/Santillana, 1997.
Kant, Emanuel. Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Barcelona: 

Ariel, 1996.
Ricoeur, Paul. “Husserl et le sens de l’histoire”. En: A l’école de la phénomeno-

logie. Paris: Vrin, 2004.
Ricoeur, Paul. “Husserl y el sentido de la historia”. En Acta Fenomenológica La-

tinoamericana, Vol. 2. Trad. Héctor Hernando Salinas Leal. Lima: Pontificia Uni-
versidad Católica del Perú, 2005 (Ricoeur, Paul. “Husserl et le sens de l’histoire”. 
En: Revue de Metaphysique et de Morale, 54, 1949).

Ricoeur, Paul. “Kant et Husserl”. En Ricoeur, Paul. A l’école de la phénomenologie. 
Paris: Vrin, 2004 (primera publicación en Kantstudien, 46, Berlín, 1954-1955).

Ricoeur, Paul. “Lo originario y la pregunta retrospectiva en la Krisis de Hus-
serl”. En: Acta Fenomenológica Latinoamericana. Trad. Héctor Hernando Salinas 
Leal. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, Vol. 2, 2005 (Ricoeur, Paul. 
“L’originaire et la question-en-retour dans le Krisis de Husserl”. En: Laruelle, F. 
(Ed.). Textes pour Emmanuel Lévinas. Paris: Jean-Michel Place Éditeur, 1980.

43 Hoyos Vásquez, Guillermo. “Comunicación y mundo de la vida”. En: Ideas y Valores. No. 71-
72. Bogotá: Universidad Nacional de Colombia, 1986, pp. 73-106.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 89

Ricoeur, Paul. A l’école de la phenomenology. Paris: Vrin, 2004.
Ricoeur, Paul. Husserl. An Analysis of his Phenomenology. Evanston: Northwes-

tern University Press, 1967.
Salinas Leal, Héctor Hernando. “Paul Ricoeur lector del último Husserl o las 

paradojas hermenéuticas de la Crisis”. En: Acta Fenomenológica Latinoamericana, 
Vol. 2. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, Lima, 2005.

Van Breda, H. L. (Éd). Vérité et vérification / Wahrheit und Verifikation: Actes du 
quatrième colloque international de phénoménologie / Akten des vierten Internationalen 
Kolloquiums für Phänomenologie, Baden-Württemberg, 8-11 sept. 1969. Phaenomeno-
logica 61, M. Nijhoff, 1972. Ver mi reseña del evento: “Verdad y Verificación. IV 
Coloquio Internacional de Fenomenología”. En: Ecclesistica Xaveriana, Vol. XIX, 
2, Bogotá, 1969.





La hermenéutica de Ricoeur
Aportes prácticos y especulativos a las paradojas del tiempo

Ricoeurʼs hermeneutic
Practics and speculative contributions to the time paradoxes 

PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS
Universidad Tecnológica de Pereira

Colombia

Resumen
El presente trabajo indaga la herme-

néutica de Ricoeur y presenta algunas 
de sus investigaciones en el ámbito del 
“tiempo histórico”. Gira alrededor de 
tres aspectos: primero hace una recons-
trucción de la evolución de la herme-
néutica tal y como la presenta Ricoeur 
indicando algunos desencuentros y pa-
radojas en la hermenéutica contempo-
ránea. Seguidamente, partiendo de los 
conceptos explicar (Erklären) y comprender 
(Verstehen), examina el papel que asigna 
Ricoeur a la Filosofía de la acción como 
solución práctica al juego de las para-
dojas temporales. Finalmente, tematiza 
el intento de mediación entre el tiem-
po vivido y el tiempo objetivo desde La 
iniciativa y desde el Tomo III de Tiempo y 
narración.

Palabras clave
Hermenéutica, Tiempo histórico, 

Explicar, Paradojas temporales, Filoso-
fía de la acción. 

Abstract
The up-to-date work inquires 

Ricoeurʼs hermeneutics and shows 
some of his investigations in the realm 
of “history-time”. It develops on three 
issues (topic-aspect): The first makes a 
reconstruction of the evolution of the 
contemporary hermeneutics such as it 
is presented by the author indicating 
some disagreements and paradoxes in 
the contemporary hermeneutics. Fo-
llowing, from the concepts explaining 
(das Erklären) and understanding (das Vers-
tehen), it establishes the role of the phi-
losophy and the philosophy of action 
as a practical solution into the tem-
porary paradoxes. Finally, the intent of 
agreement between experienced time 
and objective time from L’initiative and 
from the book III of Temps et recit, that 
shows the practical and speculative 
solution to the topic of the temporary 
paradoxes.

Key words
Hermeneutics, Historical time, Ex-

plaining, Understanding, Temporal pa-
radoxes, Philosophy of action.



92 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

1. Ricoeur y la reconstrucción de la hermenéutica. A modo de síntesis 
(mediaciones y paradojas)

Uno de los planteamientos destacados en la reconstrucción que hace Ri-
coeur sobre la evolución de la hermenéutica, se presenta al resaltar sus dos 
tendencias: una más cercana a lo epistemológico y la otra a lo ontológico; una 
relación que se muestra problemática desde el trabajo filosófico de Gadamer 
en Verdad y método. El viejo problema entre conocer y ser, como lo llama Nietzsche, 
es convocado de nuevo por Gadamer con esa presunción tan cara a la herme-
néutica, de que el ser humano, en cuanto es un ser en el mundo, es más ser que 
conocer. En estos temas ya se perciben, en su variedad de formas, influencias 
de la filosofía romántica, de Dilthey, de la fenomenología y, por supuesto, de 
Heidegger, discordantes todas ellas en mayor o en menor medida (como lo fue 
Husserl) de la filosofía de la Ilustración, pues todas parecían orientarse desde 
sus comienzos hacia el mundo de lo ontológico. Obviamente que el tema es 
explicitado por Heidegger quien, en toda su radicalidad, construye la morada 
de la hermenéutica actual. Gadamer define así dos aspectos fundamentales:

De un lado, detecta que la investigación en las ciencias comprensivas se 
abre al mundo del arte, intentado mostrar con ello que las disciplinas histó-
ricas (en las que incluye el arte) hacen evidente aquellas formas inmediatas 
de comprensión que los seres humanos tienen de su propia existencia. Pero, 
por otro lado, y con influencia de Heidegger, pone “ante los ojos” que para el 
desarrollo de las ciencias “la hermenéutica filosófica descubre al interior de la 
ciencia concreciones de verdad que no están en la lógica de la investigación 
científica sino que la preceden”1.

Sin embargo, desde la perspectiva de Ricoeur, si bien Gadamer vuelve a la 
tradicional controversia entre el espíritu del romanticismo y la filosofía de la 
Ilustración2, lo cierto es que parece quedar envuelto en uno de los polos.

Este cuestionamiento reconstruyendo a Verdad y método lo presenta Ricoeur 
de la siguiente manera: el prejuicio, en este caso específico, es una categoría 
de la Ilustración (y desde allí adquiere el tono negativo dominante que ha te-
nido). Prejuicio significa “un juicio que se forma antes de lo objetivamente de-
terminante”, pero no significa, en modo alguno, “juicio falso” (sino que puede 
ser valorado positiva o negativamente)3. Ahora bien, la oposición entre razón 

1 Gadamer, Hans Georg. Verdad y método. Salamanca: Sígueme, 1988, p. 642.
2 Ricoeur, Paul. Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II. México: F.C.E., 2002, p. 311.
3 Gadamer, Hans Georg. Op. cit., 1988, p. 337. Para una reflexión sobre la hermenéutica de 

Gadamer, cf. Rubio A., Jaime. “La filosofía hermenéutica de Gadamer”. En: Cuadernos de filosofía y 
letras, Vol. VI, No. 1 y 2, 1983, p. 47 ss.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 93

y prejuicio son los fundamentos de la filosofía crítica ilustrada; para una filo-
sofía del juicio como la de Kant, el prejuicio resulta negativo, en cuanto que su 
paradigma es la filosofía de la objetividad, cuyo modelo es ofrecido por la pre-
eminencia de las ciencias naturales desde la Ilustración4. Para la hermenéutica 
contemporánea hay que penetrar hasta el fondo de la tradicional correlación 
metódica sujeto-objeto con el fin de instaurar una significación más certera 
del concepto de prejuicio.

El romanticismo, señala Ricoeur, aparece como el primer intento de res-
tauración del prejuicio en la filosofía moderna, pero inevitablemente este 
proyecto fracasó en cuanto que, en su radicalidad, se limitó específicamen-
te a hacer incompatible cualquier argumentación que posibilitara superar la 
contradicción entre ambos; entre lo ilustrado (su pugna contra los prejuicios) 
y lo romántico (su añoranza por el pasado)5, en vez de hacer incompatibles los 
cuestionamientos mismos. En este sentido exclama Ricoeur:

Se magnifica el Mythos en lugar de celebrar el Logos, se aboga en favor de 
lo antiguo en detrimento de lo nuevo (…) en favor del pasado mítico contra 
el futuro de las utopías racionales, en favor de la imaginación poética contra 
el frío raciocinio. La hermenéutica romántica liga así su destino a todo lo que 
tiene figura de restauración6.

Obviamente que Gadamer quiere abandonar esas incompatibilidades, ese 
juego de inversiones. Aquí pregunta Ricoeur si Gadamer logra verdaderamente 
superar esa perspectiva romántica de la hermenéutica.

Uno de los aspectos que Ricoeur pone en tela de juicio dice así: “Al tomar 
preferentemente como eje de reflexión la conciencia histórica y la cuestión de 
las condiciones de posibilidad de las ciencias del espíritu, Gadamer orientaba 
inevitablemente la filosofía hermenéutica hacia la rehabilitación del prejuicio 
y la apología de la tradición y de la autoridad, y ubicaba esta filosofía (…) en 
una posición conflictiva con toda crítica de las ideologías”7.

Esto significa que Gadamer, inconscientemente ya que no era su propó-
sito, entraría en pugna contra la fundamentación filosófica de la Teoría crítica. 
Esta última, como se sabe, es heredera del marxismo de la segunda internacio-
nal socialista, con su desaliento social, frente a las tres experiencias históricas 
fascistas, comunistas y capitalistas de la postguerra, y en el ámbito cultural, 
como lo hace explícito en El conflicto de las interpretaciones, es heredera de las 

4 Ricoeur, Paul. Op. cit., p. 312.
5 Ibíd., p. 311.
6 Ibíd., p 313.
7 Ibíd., p. 311.



94 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

críticas provenientes de la Escuela de la sospecha, esto es, de Nietzsche, Marx 
y Freud como los tres exegetas del humano moderno que por vías diferentes, pre-
tendieron: “Hacer coincidir sus métodos conscientes de desciframiento con el 
trabajo inconsciente del cifrado que atribuían /en su orden/ a la voluntad de 
poder, al ser social, /y/ al psiquismo inconsciente”8, proponiéndose entonces 
como los críticos de la “falsa” conciencia; es decir, de lo que llama la “ilusión de 
la conciencia de sí” que se ha conquistado por encima de la conciencia de la 
ilusión de la “cosa”9, que paradójicamente, quién lo creyera, es heredera de la 
duda cartesiana que tan innecesariamente nos ha conducido hasta la pesada 
carga de la sustancia pensante.

Escribe Ricoeur: “Entre la acción de la tradición y la investigación histórica 
se establece un pacto que ninguna conciencia crítica podría deshacer so pena 
de privar a la investigación misma de sentido”10. De este modo, la hermenéu-
tica gadameriana se convierte en una especie de metacrítica que cuestiona 
la crítica esencial de la filosofía crítica; su tarea —concluye abruptamente 
Ricoeur— sería, entonces, no solamente “restaurar el suelo ontológico que la 
metodología ha erosionado”11, sino también, traer constantemente la radicali-
dad de las ciencias sociales críticas, reivindicando en términos del pensamiento 
tradicional crítico que desemboca en Habermas una necesaria e ineludible herme-
néutica crítica ligada a los intereses emancipatorios del mundo actual12.

Ahora bien, de la tendencia y preocupación esencialmente epistemológi-
ca de la hermenéutica que tiende a la generalización como la hallada en las 
obras de Schleiermacher y Dilthey, Ricoeur señala la tendencia ontológica de 
la misma expresada en las obras de Heidegger y Gadamer que tienden a una 
etapa de radicalización.

En esta última etapa, como es sabido, el comprender deja de ser un modo de 
conocer para convertirse en una manera de ser y de comportarse respecto de 
los entes y el ser. Representa pues el paso de lo epistemológico a lo ontológi-
co. Con ello se intenta penetrar hasta el fondo de la indagación epistemoló-
gica, con el objetivo de hacer claridad sobre los aspectos propiamente onto-
lógicos que la fundamentan, esto es, “poner las cuestiones de método bajo el 
control de una ontología previa”13. Entonces hay “un nuevo interrogante”, un 

8 Ricoeur, Paul. El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de Hermenéutica. México: F.C.E., 2003, p. 140.
9 Ibídem.
10 Ricoeur, Paul. Del texto a la acción. Op. cit., p. 322.
11 Ibíd., 323.
12 Ibíd., p. 333 ss.
13 Ibíd., p. 83.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 95

desplazamiento de la pregunta, del “¿cómo sabemos?” a esta otra: “¿cuál es el 
modo de ser de este ser que sólo existe cuando comprende?”14.

Refiriéndose a Heidegger, resalta allí cómo

la teoría del conocimiento desde el principio queda invertida por un inter-
rogante que la precede y que se refiere a la manera en que un ser se encuentra 
con el ser, antes mismo de que se le oponga como un objeto que enfrenta a 
un sujeto (…) /pues/ este Dasein no es sujeto para el que hay objeto, sino /que/ 
es un ser en el ser. Dasein designa el lugar donde surge la pregunta por el ser, 
el lugar de la manifestación; la centralidad del Dasein es sólo la de un ser que 
comprende el ser15.

Estos planteamientos heideggerianos producen dos cambios esenciales, 
uno de ellos no compatible con la investigación intersubjetiva:

a) Por un lado, permite plantear que la hermenéutica no se queda en-
trampada en una indagación sobre las ciencias humanas (Geisteswissenschaf-
ten), sino que pone ante los ojos el fundamento ontológico sobre el que dichas 
ciencias pueden edificarse.

b) De otro lado, posibilita mostrar cómo “la cuestión de la compren-
sión, está enteramente desligada del problema de la comunicación con 
el otro”16. Entonces Heidegger realiza este cambio, en cuanto estudia la 
comprensión, no en el contexto del Ser-con (Mit-sein), sino en el del Ser-en.

Entonces lo que se estudia “no es el ser con otro que reduplicaría mi sub-
jetividad, sino el ser en el mundo. La pregunta por el mundo toma el lugar de 
la pregunta por el otro /y, por tanto/, al mundanizar el comprender, Heidegger lo 
despsicologiza”17.

Para Ricoeur “este desplazamiento del lugar filosófico, /en que habría caído 
Dilthey/ y que por supuesto, podría extenderse a la teoría de la intersubjeti-
vidad en general/, es tan importante como la transferencia del problema del 
método al problema del ser”18, poniendo en pugna —obviamente en términos 

14 Ibídem.
15 Ibíd., p. 84.
16 En el capítulo de Ser y tiempo dedicado al Ser-con (Mit-sein), Ricoeur indica que los cimien-

tos de toda indagación ontológica se buscan desde la perspectiva de la relación del ser con el 
mundo y no en la perspectiva de la relación con otro (cf. Ibíd., p. 85).

17 Ibídem.
18 Ibíd., p. 85. Cf., también Bengoa Ruiz De Azúa, Javier. De Heidegger a Habermas. Barcelona: 

Herder, 1997, p. 93 ss.



96 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

de Heidegger— la hermenéutica y la fenomenología, con sus terribles conse-
cuencias históricas.

Heidegger muestra su investigación del ser en el mundo, que es la “cuestión 
del ser-ahí”, en los siguientes cánones: “El ser ahí es su premanifestidad”; y “la 
expresión “ahí” expresa esta esencial premanifestidad”19. En esta perspectiva, 
este autor pone ante los ojos dos modos originarios del ser-ahí suscitados por el 
“habla”: El sentimiento de la situación y el comprender.

Para el sentimiento de la situación, “el ser-ahí es premanifestado a sí mismo 
como ese ente al que en su ser se le ha entregado el ser-ahí como aquel ser 
que existiendo tiene que ser (zu sein hat)”20. En este sentido, el sentimiento de 
la situación es una pre-manifestación que trasciende el ámbito puramente 
epistemológico y metodológico.

Para el comprender, que es otra dimensión del ahí del ser-ahí, dicho compren-
der, concomitante con el sentimiento de la situación, es enunciado con las 
fórmulas siguientes: “el sentimiento-de-la-situación tiene su propia forma de 
comprensión”, y “el comprender está siempre en un estado-de-ánimo”21.

Refiriéndose a este último punto, Klaus Held nos recuerda cómo los esta-
dos anímicos no dependen de la manera como nos afectan los objetos, sino 
que ellos están ligados a alguna previa disposición humana que nos mues-
tra afectados en el mundo de una u otra forma. “Esta disposición la cono-
cemos nosotros en la vida de la actitud natural como disposición de ánimo 
(Stimmung)”22. Este hecho es para el autor uno de los más importantes descu-
brimientos que hace Heidegger en Ser y tiempo.

Entonces, luego de la radicalización ontológica de la hermenéutica esta-
blecida por Heidegger, Gadamer al abrir el debate sobre las ciencias del espíri-
tu marca un nuevo retorno hacia los problemas epistemológicos desdeñados 
en su radicalidad por la filosofía heideggeriana.

Con esta perspectiva que hemos reseñado sintéticamente, Ricoeur se pro-
pone establecer un nuevo planteamiento hermenéutico con el cual induce 
una teoría del texto que va de la mano de una teoría de la acción y de la historia a la 
cual nos referiremos explícitamente en el siguiente apartado.

19 Bengoa Ruiz De Azúa, Javier. Op. cit., p. 93.
20 Ibídem.
21 Ibíd., p. 95.
22 Held, Klaus. “La finitud del mundo. Fenomenología en transición de Husserl a Heidegger”. 

En: Anuario Colombiano de Fenomenología, Vol. 1. Pereira: Universidad Tecnológica de Pereira, 2007, 
pp. 27-37.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 97

2. La filosofía de la acción como solución práctica al juego de las me-
diaciones temporales 

Desde la introducción al texto Explicar y comprender, Ricoeur señala que el 
debate entre la explicación y la comprensión concierne a la epistemología y a 
la ontología; preguntándose si las ciencias, sean estas de la naturaleza o de la 
cultura, representan un todo incesante, uniforme y en últimas indisoluble, o 
si finalmente entre ellas es preciso establecer una ruptura epistemológica. Allí 
pone en evidencia las tesis de la explicación y de la comprensión. Una implica una 
continuidad efectiva entre ciencias de la naturaleza y las ciencias del espíritu 
y la tesis de la comprensión que reivindica lo irreductible que puede ser una a 
la otra, indicando en este aspecto la autonomía de las ciencias naturales. Se 
pregunta entonces, ¿qué significa este dualismo epistemológico? ¿Que acaso 
—como se había señalado ya desde Husserl— el orden de los signos e insti-
tuciones puede reducirse a los hechos (o a sus leyes)?23.

Aquí, entonces, Ricoeur señala como tarea de la filosofía asentar la mul-
tiplicidad de métodos y su discontinuidad epistemológica entre los tipos de 
ciencias en el “modo de ser tanto de la naturaleza” como del “modo de ser del 
espíritu”; por eso se plantea como objetivo cuestionar esa dicotomía y reem-
plazarla por una dialéctica final. Su tarea sería entonces más universal, ya que 
iría más allá del debate entre la pugnacidad de los tipos de ciencias, en cuanto 
que se trataría de “subordinar la idea de método a una concepción más funda-
mental de nuestra relación de verdad con las cosas y con los seres”24.

Ricoeur señala que efectivamente no hay dos métodos, explicativo o com-
prensivo, sino que sólo la explicación es metodológica, pues “la comprensión 
es más bien el momento no metodológico que, en las ciencias de la interpre-
tación, se combinan con el modelo metodológico de la explicación”25. Pero 
este juego de mediaciones logra también mostrarse en la analogía esencial 
entre la relación primordial de pertenencia, en la que los seres humanos pertenece-
mos a un mundo pre-dado, y allí la interpretación se muestra como estructura 
fundamental (ontológica) que hace posible el mundo de la comprensión, y 
el movimiento de la distanciación, que por no ser ontológicamente primero se ha 
vuelto alienante puesto que el ser humano se conduce en el mundo en un 
inmediato pre-comprender26.

Por esa tarea importante que Ricoeur le asigna a la filosofía, no dejará 
de lado este objetivo y esta tarea filosófica, y mantendrá este juego de 

23 Ricoeur, Paul. Del texto a la acción. Op. cit., p. 149 ss. 
24 Ibíd., p. 150.
25 Ibíd., p. 167.
26 Ibíd., p. 168.



98 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

mediaciones también en el ámbito de la comprensión histórica a la que 
nos referimos específicamente en este trabajo.

En el Tomo III de Tiempo y narración Ricoeur ya se refiere a lo que llama los 
“dos grades modos narrativos”: el relato de ficción y el relato histórico. Este 
último tiene una especial pretensión de verdad en cuanto su objetivo remite 
a un “pasado real”, “ella /la comprensión histórica/ no puede dejar de interro-
garse acerca de su relación con un pasado realmente sucedido, así como no 
puede prescindir de preguntarse (…) acerca de la relación entre la explicación 
en la historia con la forma de la narración”27.

En todo el desarrollo el autor señala el término historia en su sentido no 
sólo de ser una historia narrada, sino además en el sentido de ser “la historia 
hecha y sufrida por los hombres”. El concepto de conciencia histórica apunta a 
una doble comprensión de dicha conciencia: “conciencia de hacer la historia y 
conciencia de pertenecer a la historia”28.

3. La intención mediadora entre el tiempo vivido y el tiempo objetivo 
(estudio desde “La iniciativa”)

Desde sus inicios, Ricoeur va a establecer una confrontación entre el tiem-
po del alma y el de la física, poniendo en referencia el debate que se genera 
entre la concepción agustiniana y la aristotélica que refleja esa dicotomía tem-
poral del mundo y del alma.

En el primer sentido, señala la prioridad existente del movimiento sobre el 
tiempo29 haciendo referencia a tres momentos que desarrolla Aristóteles en 
la construcción sobre el concepto de tiempo. El primero señala que uno de los 
aspectos esenciales en la construcción de cualquier conceptualización tem-
poral se explicita con la relación entre un antes y un después; el segundo presenta el 
tema de la sucesión, que no es otra cosa que el antes y el después en el trans-
currir temporal, dependiendo este último, como parece razonable, de cierta 
concepción ligada a la verificación del espíritu humano, aclarando que esta 
verificación “no es una sucesión absolutamente primera; /puesto que/ procede, 
por analogía, de una relación de orden que está en el mundo antes de estar 
en el alma”30, es decir, que desde su concepción realista Aristóteles no puede 
hacer depender del espíritu humano la sucesión temporal; el tercer momento 

27 Ricoeur, Paul. Tiempo y narración III. El tiempo narrado. México: Siglo XXI Editores, 2006, p. 638.
28 Ibíd., p. 640.
29 Ibíd., p. 648 ss.
30 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 99

y dependiendo también de la relación antes-después, señala otro aspecto 
esencial que denomina de relación numérica, citando al filósofo griego: “pues 
esto es el tiempo: el número del movimiento según el antes y el después”31.

Aquí plantea Ricoeur cómo estos argumentos dependen de algún modo de 
un acto perceptivo del tiempo ligado por ejemplo a intervalos y a la actividad de 
contar. Ahora bien, si es cierto que “se necesita un alma para determinar el 
instante —más exactamente, para distinguir y contar dos instantes— y para 
comparar entre sí los intervalos sobre la base de una unidad fija”32, esto no im-
plica que Aristóteles incluya en la definición del tiempo lo que en términos de 
Husserl respondería a “una determinación noética”, es decir, una vinculación 
al sentido que concierne por ejemplo a pensamientos (o cogitationes), pues es-
tos argumentos aristotélicos tienen de trasfondo el hecho de no poder olvidar 
la “dependencia general /del tiempo/ respecto al movimiento”33, en tanto que 
el cambio y el movimiento están enraizados en la naturaleza, en su principio y 
su causa. Exclama: “Ella, la Physis, al sostener el dinamismo del movimiento, 
preserva la dimensión más que humana del tiempo”34.

En el segundo caso, referido a Agustín, señala la importancia de su pen-
samiento, el hecho de haber señalado que “la división del tiempo en días y 
en años, y la capacidad, familiar a cualquier retórico de la Antigüedad, de 
comparar entre sí sílabas largas y breves, designan propiedades del propio 
tiempo (…) siendo la distentio animi (…) la posibilidad misma de la medida del 
tiempo”35.

Pero fue Husserl, en sus estudios sobre el tiempo inmanente, el antecesor que 
vio en Agustín aquel gran pensador “que ha ido en estos temas asombrosa-
mente lejos”36, advirtiendo la importancia de sus planteamientos para las ac-
tuales investigaciones sobre la temporalidad inmanente. Muestra la respuesta 
agustiniana a la pregunta sobre ¿qué es el tiempo?, con una paradoja que res-
ponde así: “Si nadie me lo pide, lo sé; si quiero explicarlo a quien me lo pide, 
no lo sé”37. En su descripción, Agustín al darse cuenta que el ahora-presente 
carece de extensión, hace del presente vivo la experiencia fundante del tiempo, 

31 Ibíd., p. 649.
32 Ibíd., p. 650.
33 Ibídem.
34 Ibíd., p. 651.
35 Ibíd., p. 644.
36 Husserl, E. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. Madrid: Trotta, 2002, p. 25. 

Para un estudio sobre el significado del tiempo inmanente, cf. Aristizábal Hoyos, Pedro Juan. Intimidad 
y temporalidad. Fenomenología e intuición poética. Bogotá: Alejandría Libros, 2003, p. 153 ss.

37 San Agustín. Las confesiones. Madrid: Aguilar, 1964, Libro XI, Cap. XIV, p. 626.



100 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

mostrando la discordia interna del presente que lleva a la “distensión o pro-
longación del alma” en el triple presente: de las cosas pasadas, de las cosas 
presentes y de las cosas futuras; pues el alma atiende, espera y recuerda.

En síntesis, Agustín para solucionar la inexistencia temporal de un pasado 
que ya no es, de un futuro que todavía no llega y de un presente que pasa 
sin cesar, parece despojar de ser toda temporalidad, dejando la sensación de 
caminar hacia el no-ser38. Por eso hace notar que el tiempo tiene extensión 
en la prolongación o distensión del alma; en una especie de introspección, 
Agustín, viaja de las cosas exteriores a las interiores. En esa medida, para Ri-
coeur, Agustín fracasa al “derivar el principio de la medida del tiempo sólo de 
la distensión del espíritu”39, y se hace necesario entonces tomar la cadena por 
otro extremo, es decir, indagar el problema del tiempo desde la perspectiva 
del mundo.

En este sentido hace caer en cuenta Ricoeur la necesidad de mantener a 
un tiempo los dos extremos de la cadena: el tiempo del mundo y el tiempo del 
alma40. En efecto, en su indagación sobre las aporías temporales, se propone 
como tarea ir más allá del ámbito meramente especulativo y teórico.

Se propone así dar el salto hacia la acción y la praxis teniendo como base 
algunos referentes históricos y sociológicos. Ello con el fin de escapar a esa 
permanente dicotomía teoría-praxis, en que se ha visto envuelta la filosofía 
occidental hasta el pensamiento dialéctico (reivindicado por Hegel, Goethe y 
Marx en el siglo XIX). Por eso, como subtitula Marie-France Begué en el texto 
que denomina La iniciativa, el filósofo establece un vínculo entre temporalidad y 
acción creadora41, presentando dos características: en primer lugar, se propone 
continuar la reflexión y especulación filosófica sobre el presente en su ámbito 
personal e histórico, y en segundo lugar, “subrayar y desarrollar el aspecto 
práctico, a saber, la relación con la acción”42 que equipara con sus aspectos 
éticos y políticos. Aclara entonces Ricoeur cómo su título, “La iniciativa”, en-
fatiza lo práctico sobre lo teórico, nominando esa dicotomía de la siguiente 
manera: “La iniciativa es el presente vivo, activo, operante, que replica al pre-
sente visto, considerado, contemplado y reflexionado”43.

En primera instancia, en su ámbito teórico, presenta las paradojas del 
tiempo en una indagación que viene de una larga reflexión histórica (desde 

38 Ibíd., Libro XI, Cap. XIV, p. 626.
39 Ricoeur, Paul. Tiempo y narración III. Op., cit., p. 646.
40 Ibídem.
41 Begué, Marie-France. Paul Ricoeur: La poética del sí mismo. Buenos Aires: Biblos, 2002, p. 101.
42 Ricoeur, Paul. Del texto a la acción. Op. cit., p. 241.
43 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 101

Agustín, hasta su propio presente). Comienza manifestando que el presente 
sólo es posible pensarlo por una relación de oposición con el pasado y el futu-
ro44, pero surge una serie de paradojas cuando se quiere pensar esta relación.

Estos planteamientos sobre el tiempo para Ricoeur pertenecen como es 
obvio “al pensamiento reflexivo y especulativo en su conjunto que busca una 
respuesta coherente a la pregunta: ¿qué es el tiempo?” 45; lo que el autor pone 
de manifiesto al final de todas estas reflexiones es que “no se puede pensar 
el tiempo cosmológico (el instante) sin retomar subrepticiamente el tiempo 
fenomenológico (el presente), y viceversa”46. La enunciación de esta paradoja 
supera la fenomenología al ubicarse, según cree Ricoeur, al interior de las co-
rrientes reflexivas; por eso refiere ahora más bien a las paradojas de la tempo-
ralidad y no a las paradojas de la fenomenología del tiempo.

Estas paradojas indagadas son ilustradas por Ricoeur en una multiplicidad 
de formas cuyo objetivo nos posibilitaría el paso desde lo teórico hacia lo 
práctico, al final, por oposición entre el presente y el instante47.

La dicotomía entonces entre el tiempo fenomenológico que no es repre-
sentado, y el tiempo representado como una serie de instantes, irreconcilia-
bles, es una polaridad insuperable en el ámbito de la reflexión, “no sólo por 
la irreductibilidad de cada enfoque respecto del otro sino porque ambos se 
ocultan mutuamente sin dejar de implicarse y depender en cierta manera el 
uno del otro. Esta imposibilidad de superación inherente al desdoblamiento 
del tiempo, se da porque la experiencia del presente como tránsito o paso es 
una experiencia de pasividad entregada a la fuerza de las cosas, como la expe-
rimentamos en el tedio, el aburrimiento, el envejecimiento, etc.”48. El primero, 
dice Ricoeur, se alcanza reflexivamente en un flujo constante de retenciones y 
protenciones tal y como, por ejemplo, lo ha explicitado Husserl; el segundo se 
alcanza objetivamente y es el tiempo cósmico que se da en los relojes. Así “el 

44 Ibíd., p. 242.
45 Ricoeur, Paul. Tiempo y narración III. Op. cit., p. 775.
46 Ibídem.
47 Ricoeur, Paul. Del texto a la acción. Op. cit., p. 242. Algunas de estas ilustraciones que mues-

tra Ricoeur estarían referidas, por ejemplo, a la forma como se nos presenta el tiempo: como 
un origen que se proyecta adelante y atrás de un presente, un ahora que no cesa de tener la 
manera persistente de la actualidad; o un tránsito (o paso), en la medida en que las cosas que 
anhelamos atraviesan el presente para alejarse de nosotros y sumergirse luego en el olvido; o lo 
que llama una relación o externa o interna al presente, “como si el tiempo se fugara a través de 
su tres momentos” (cf. Begué, Marie-France. Paul Ricoeur: La poética del sí mismo. Op. cit., p. 102), o 
“la experiencia de una nueva espesura dentro del presente mismo” (Ibíd., p. 103). O, finalmente, 
entre la contraposición entre el presente y el instante que nos posibilitaría, en efecto, dar el 
paso de lo teórico a lo práctico.

48 Begué, Marie-France. Op. cit., p. 105.



102 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

tiempo físico del mundo, representado por la línea con sus puntos e interva-
los, pone su marcha sobre el tiempo del presente vivo con toda la experiencia 
de pasividad que éste arrastra”49.

Entonces, en términos del significado que atribuye Ricoeur al texto que de-
nomina La iniciativa, es que revela su propuesta fundamental: el de ser un 
hacer que produce de manera no representativa la síntesis del presente vivo y 
del instante cualquiera. “La noción de iniciativa responde a esta demanda de 
síntesis práctica entre el presente y el instante”50. Es esta segunda instancia, 
y su perspectiva práctica, la que tiene que ver con el tiempo histórico como 
intento de mediación entre el tiempo vivido y el tiempo objetivo, a lo cual nos 
referiremos a continuación.

Si bien, el tiempo fenomenológico en cuanto tiempo de las vivencias ínti-
mas de los seres humanos, no logra dar cuenta del tiempo universal, también 
el tiempo universal se aleja cada vez más del tiempo vivido por los hombres 
ya que se nos aparece como un tiempo infinito. Esto señala al respecto la 
siguiente paradoja que reivindica Ricoeur: el tiempo vivido de un hombre es 
insignificante en comparación con el tiempo estelar inmensamente grande; 
pero es este tiempo inmensamente pequeño el que da sentido a la historia y 
a la vida51.

El tiempo histórico, en términos de “la iniciativa”, da razón entonces de ambos 
tiempos. El modo de ser primigenio del tiempo histórico conlleva una unión en-
tre la temporalidad del alma y la temporalidad del mundo. El tiempo histórico se 
presenta como un puente desplegado entre esos dos ámbitos supuestamente 
no conciliables del tiempo. Por ejemplo, el tiempo que muestra el calendario 
pone de presente un nuevo tiempo entre la temporalidad de los astros y la tem-
poralidad de la experiencia humana.

A todo suceso es factible dársele una fecha en concordancia con el calenda-
rio. En una cronología, en consecuencia, se despliega una concordancia entre 
el presente viviente y el tiempo inactual de la astronomía. De esta manera, al 
suceso histórico le es inherente el tiempo del recuerdo humano, la memoria de 
los hombres, y el tiempo de los astros. Una fecha compendia esos dos ámbitos 
del suceder de la historia.

Allí señala Ricoeur los rasgos frecuentes a todo calendario: un momento inicia-
dor que implica “la elección de un acontecimiento fundador considerado como 

49 Ibídem.
50 Ricouer, P. Del texto a la acción. Op. cit., pp. 245-246.
51 Ricouer, P. Tiempo y narración III. Op. cit., p. 818 ss.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 103

el iniciador de una nueva era (…) (nacimiento de Cristo o de Buda…) (…) punto 
cero que determina el momento axial a partir del cual pueden fecharse todos 
los acontecimientos”52; a partir de ese momento eje se reconoce otro rasgo: “es 
posible recorrer el tiempo en las dos direcciones, del presente hacia el pasado 
y del pasado hacia el presente”, y a dicha estructura está ligada nuestra vida y 
la comunitaria. Un tercer rasgo que permite reconocer un tercer tiempo entre lo 
astronómico y lo fenomenológico es “un repertorio de unidades de medida que 
sirven para denominar intervalos constantes entre recurrencias de fenómenos 
cósmicos”; entonces hace referencia el autor al concepto de iniciativa: “initium 
es comienzo: el momento axial del calendario es el primer modelo de un co-
mienzo, en la medida en que este momento axial está determinado por un acon-
tecimiento tan importante que se entiende que da a las cosas un curso nuevo”53.

De este modo, el tiempo histórico como una transición entre el tiempo del 
mundo y el tiempo interior, se refiere, por ejemplo, a la continuidad de generacio-
nes. En efecto, entre las generaciones subsiste un fenómeno biológico del naci-
miento, el crecimiento y la muerte; esta implica un intercambio permanente de 
vivos y muertos que da como resultado que una jerarquía de edades otorgue 
cierto perfil a la comunidad en la cual unas generaciones son contemporáneas 
de otras; en otro sentido tiene una significación cultural en cuanto se habla de 
varias generaciones que han compartido las mismas experiencias y mantienen 
semejantes perspectivas con respecto al futuro. Este fenómeno de la continuidad 
de generaciones implica un apoyo a la memoria colectiva por la coexistencia de las 
generaciones. Así, relaciona el tiempo de la vida natural representada en el des-
envolvimiento genético proporcionando un apoyo a la memoria colectiva que 
implica el aspecto cultural.

En otro sentido, para terminar esta reflexión sobre las paradojas tempo-
rales, establece Ricoeur el fenómeno de la Huella. Aunque este aspecto no 
tiene que ver específicamente con la noción de iniciativa, dicho fenómeno, 
en el aspecto netamente especulativo, permite igualmente mostrar esa tran-
sición entre el tiempo del mundo y el tiempo inmanente. La huella en cuanto 
documento presente, testimonia algo que fue borrado por el tiempo; en este 
sentido se hace coincidir el pasado que ya no es con el presente que es lo 
existente; tiene un aspecto material que aparece como un efecto de lo sucedi-
do y un aspecto inmaterial que aparece como un signo para interpretar. Así, el 
efecto remite a una causa y el signo remite a un sentido. Por eso la huella que 
permite refigurar el tiempo posibilita conservar el pasado en presente.

52 Ricouer, P. Del texto a la acción. Op. cit., p. 246. 
53 Ibíd., p. 248. La iniciativa la considera posteriormente Ricoeur en el ámbito individual en 

tres aspectos: el significado del yo puedo en el ámbito fenomenológico, el yo hago en el ámbito de la 
teoría de la acción, y el yo intervengo en el ámbito de la teoría de sistemas (cf. Ibíd., pp. 248-251). Y, 
posteriormente, siguiendo a Husserl, en el ámbito colectivo y social con el tema fenomenológico 
de la continuidad de generaciones (Ibíd., p. 251 ss).



104 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

Bibliografía

Aristizábal Hoyos, Pedro Juan. Intimidad y temporalidad. Fenomenología e intuición 
poética. Bogotá: Alejandría Libros, 2003.

Begué, Marie-France. Paul Ricoeur: La poética del sí mismo. Buenos Aires: Biblos, 
2002.

Bengoa Ruiz De Azúa, Javier. De Heidegger a Habermas. Hermenéutica y fundamenta-
ción última en la filosofía contemporánea. Barcelona: Herder, 1997.

Gadamer, Hans Georg. Verdad y método. Fundamentos de una hermenéutica filosófi-
ca. Salamanca: Sígueme, 1988.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo. México: F.C.E., 1983.
Held, Klaus. “La finitud del mundo. Fenomenología en transición de Husserl 

a Heidegger”. En: Anuario Colombiano de Fenomenología, Vol. 1. Pereira: Universi-
dad Tecnológica de Pereira, 2007.

Husserl, Edmund. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. 
Madrid: Trotta, 2002.

Ricoeur, Paul. Del texto a la acción. Ensayos de hemenéutica II. México: F.C.E., 
2002.

Ricoeur, Paul. El conflicto de las interpretaciones: ensayos de hermenéutica. México: 
F.C.E., 2003.

Ricoeur, Paul. Tiempo y narración III: El tiempo narrado. México: Siglo XXI Edi-
tores, 2006.

Rubio A., Jaime: “La filosofía hermenéutica de Gadamer”. En: Cuadernos de 
filosofía y letras, Vol. VI. Bogotá, 1983.

San Agustín. Las confesiones. Madrid: Aguilar, 1964.



La memoria archivada: la retórica, 
la historia, el lugar y el espacio*

The report filed: Rhetoric, history, place, space

LUZ GLORIA CÁRDENAS MEJÍA
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen
El propósito es establecer un acer-

camiento a la Retórica de Aristóteles, 
desde su concepción sobre los lugares 
y su papel en la formación del juicio ciu-
dadano en la polis, para desde allí volver 
al estudio de Ricoeur sobre la memoria 
archivada y el espacio habitado en La 
memoria, la historia y el olvido, con el fin de 
mostrar el vínculo que se teje entre la 
operación de archivar, la memoria co-
lectiva y los lugares, y su importancia 
para la formación de la vida en común.

Palabras clave
Retórica, Lugar, Memoria, Archivo.

Abstract
The purpose is to develop an 

approach to Aristotle’s Rhetoric, from 
his conception about places and their 
role in the formation of the citizen’s 
judgment in the polis, and thence re-
visit Ricoeur’s study on File Memory 
and Inhabited Space found in Memory, 
History, Forgetting, so that we can show 
the link that is made between the act 
of filing, collective memory and places; 
and their significance in the formation 
of life in common. 

Key words
Rhetoric, Place, Memory, File.

* Este artículo hace parte de la investigación: La constitución de la experiencia humana del lugar: 
Retórica y emociones, inscrita en la Vicerrectoría de Investigaciones de la Universidad de Antioquia 
y vinculada a la Estrategia de Sostenibilidad del Grupo Interinstitucional Filosofía y Enseñanza de 
la Filosofía.



106 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

A Catherine Goldenstein 
por cuidar el Fonds Ricoeur1.

El propósito es mostrar que Aristóteles, en su estudio sobre la retórica, 
consideró la operación de archivar de la que más adelante Ricoeur, en el siglo 
XX, hizo precisiones al incluirla entre las disciplinas sin las que no es posible 
la ciencia histórica. Para mostrarlo, en la primera parte se precisa la función de 
la retórica y el papel que tienen la operación de archivar en la elaboración de 
una tópica, sin la cual es imposible la persuasión del oyente, el ciudadano de 
la polis, y por tanto la formación de sus juicios. En la segunda parte se centra 
la atención sobre dos elementos que, entre otros, considera Ricoeur condi-
ciones de posibilidad para la constitución de la historia: el espacio y la ope-
ración de archivar. Esto con el propósito de mostrar que ambos, Aristóteles 
y Ricoeur, establecen un vínculo entre la operación de archivar y la memoria; 
en el primero, en conexión con la retórica, y en el segundo, con la historia. Al 
establecer tal conexión, Aristóteles se refiere al lugar, mientras que Ricoeur lo 
hace al espacio; establecer la distinción entre estas dos requiere un trabajo 
adicional. Por el momento, se pretende avanzar en la conexión antes enuncia-
da y sobre algunos aspectos de tal distinción.

La Retórica de Aristóteles

La Retórica2 de Aristóteles es un estudio de carácter teórico sobre los dis-
cursos retóricos que los griegos antiguos utilizaban para persuadir a un oyen-
te, respecto al juicio que debían emitir sobre una acción concreta y determi-
nada. A diferencia de los anteriores tratadistas, Aristóteles dice concentrarse 
en los medios que se usan en cada caso para persuadir a un oyente. Para ello, 
considera necesario centrarse en la descripción y análisis de lo que él deno-
mina cuerpo de la persuasión retórica: el entimema y el ejemplo. Éstos son 
tipos de razonamientos semejantes a los que utiliza la ciencia y la dialéctica. 
El tipo de estructura común a los anteriores es el silogismo, que en el caso del 
entimema procede mediante deducción y en el ejemplo de manera inductiva. 
Ambos parten de proposiciones que cumplen el papel de premisas a partir 
de las cuales se prueba la validez de una proposición que se convierte en su 
conclusión. En el campo de la ciencia, las premisas son verdaderas y prima-
rias. En la dialéctica, son opiniones verosímiles desde las cuales se construyen 
argumentos con los que se procede a examinar distintos tipos de problemas; 
su verosimilitud radica en que son admitidas por todos, por la mayoría o por 

1 http://www.fondsricoeur.fr/intro.php
2 Las referencias a la Retórica corresponden a la traducción al español de Quintín Racionero 

(Aristoteles. Retórica. Madrid: Gredos, 1994).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 107

los más sabios y entre estos por todos, por la mayoría o por lo más reputados. 
En la ciencia, las conclusiones son verdaderas, en la dialéctica, sólo verosí-
miles y, por tanto, siempre pueden ser de nuevo discutidas (véase Tóp., 100 a. 
17-100 b. 23)3. En la retórica, las premisas son: verosimilitudes o signos; de 
estos últimos, algunos son necesarios, los otros tan sólo verosímiles (véase 
Rh., 1357 a.30- 1357 b.36). La retórica se diferencia de la ciencia y la dialéctica 
en su consideración de una acción concreta y determinada (véase Rh., 1354 b. 
7) sobre la que delibera, toma decisiones y valora respecto a lo que es conve-
niente o inconveniente, justo o injusto, o digno de alabarse o censurarse. Es 
un oyente, también determinado, quien al escuchar los distintos argumentos, 
a favor o en contra, emite su juicio. Por esta razón es preciso que el orador 
establezca contacto con sus oyentes. Esto se logra, dice Aristóteles, si se uti-
lizan los siguientes tipos de pruebas: unas, con las que el orador muestra su 
bondad, virtud y benevolencia para hacerse digno de la escucha de su oyente, 
otras, con las que se trata el asunto en cuestión y finalmente, con las que se 
dispone las pasiones del oyente (véase Rh., 1356 a 1-4). Estas últimas, dice 
Aristóteles, son necesarias para evitar que se distorsione el juicio del oyente 
y más bien ayuden a su formación, pues sólo cuando se considera una acción 
concreta estas se hacen presentes, lo que no sucede en el caso de la ciencia, 
ni con el examen de los problemas en la dialéctica4. 

Los lugares y la memoria

En la Antigua Grecia se dispusieron ciertos lugares para que los orado-
res se encontraran con sus oyentes: la asamblea, los estrados judiciales y las 
ceremonias públicas, lugares necesarios para que se produzcan los juicios y 
se pueda tomar decisiones5. Los oradores parten de lo que una comunidad 
admite como justo, conveniente y digno, y lo ponen, una y otra vez, con sus 
argumentos, en relación con la acción concreta y determinada. Por este me-
dio se propicia, cada vez, la revisión o consolidación de las nociones que una 
comunidad comparte, y con las que se mantienen y se hace posible una vida 
en comunidad. Estas consideraciones que hacen oradores y oyentes se guar-

3 Para citar las obras de Aristóteles se usará la nomenclatura ya clásica, dentro del texto, 
indicando en abreviatura el nombre de la obra (Tóp. por ‘Tópicos’; Rh. por ‘Retórica’; Ph. por 
‘Física’, y Po. por ‘Poética’) y la ubicación del texto citado.

4 Puede consultarse una exposición más completa sobre este tema en: Cárdenas, Luz Gloria. 
Aristóteles: retórica, pasiones y persuasión. Bogotá: San Pablo & Universidad de Antioquia, 2011.

5 A propósito de estos lugares, Ana Iriarte comenta: “El poder de la asamblea, que reunía a 
todos los ciudadanos en la colina Pnix, era, en principio, ilimitado tanto en cuestiones de asun-
tos exteriores como de política interna (…). En cuanto a los tribunales del siglo V, es de des-
tacar el de Heliea, compuesto por 6.000 jueces, elegidos rotativamente entre los ciudadanos 
mayores de 30 años” (Iriarte, A. Democracia y tragedia: la era de Pericles. Madrid: Akal, 1996, p. 37).



108 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

dan, con otras, en la memoria colectiva de las comunidades y por este medio, 
están disponibles para la elaboración de nuevos discursos6.

La memoria colectiva se construye con el sedimento de la experiencia com-
partida y de su valoración; es una extensión de la memoria individual en la que 
queda la impronta o huella de sensaciones, pasiones, imágenes, acciones, 
pensamientos y juicios7. Estas, cuando son compartidas por la comunidad, 
influyen de manera colectiva sobre sus maneras de sentir, actuar y conocer. De 
esta memoria se obtienen los signos y las opiniones que, al adquirir el estatus 
de lo generalmente admitido, pueden utilizarse como materiales para los ar-
gumentos de los discursos retóricos. Los antiguos retóricos recogieron y guar-
daron gran parte de estos signos y opiniones con el propósito de facilitar la 
elaboración de sus discursos y principalmente la persuasión. Es evidente que 
desde lo admitido se garantiza, en el punto de partida, cierta verosimilitud con 
la que los oradores valoran una determinada acción y así se promueve el juicio 
de los oyentes. Aristóteles recoge, ordena y clasifica todo tipo de materiales 
en los que se guardan la memoria de la comunidad: proverbios, máximas, fá-
bulas; pero también, los signos, observaciones y creencias que se obtienen de 
las obras literarias y de la experiencia sobre las maneras de comportarse en 
relación con: caracteres, disposiciones, hábitos, pasiones, también las formas 
de expresarse, elaborar argumentos, discursos que las comunidades han ido 
forjando, que generan una determinada tradición. Todo lo anterior, constituye 
para Aristóteles lo común, lo propio y lo universal de la memoria, desde lo cual 
elabora una tópica.

La anterior denominación de tópica se deriva del término topos, traducido por 
‘lugar’. Aristóteles, en su filosofía de la naturaleza, elabora una teoría sobre el 
lugar que, según sus palabras, no existía hasta el momento (Ph., III-IV, 200 b 
12-224 a 17). El lugar es definido así: “el límite primero inmóvil del <cuerpo> 
continente” (Ph., IV, 212 a 20). Sin el lugar no puede explicarse el movimiento 
y el cambio que se da en los seres naturales y de la naturaleza. Este término, 
como muchos otros, puede adquirir, si se traslada a otros campos, un sentido 
metafórico. Esta palabra, de hecho, también lo es, adquiere su significación 
a partir de la idea de un cambio de lugar en el campo del lenguaje, de la lexis. 
Aristóteles la define en los siguientes términos: “la traslación de un nombre 
ajeno” (Po., 1457 b 6). Su vinculación al movimiento la precisa Ricoeur: “la epi-
fora de una palabra se describe como una especie de desplazamiento desde… 

6 En la aplicación del derecho se tiene en cuenta lo que se denomina los precedentes, que 
corresponde, en cierta medida, a lo que aquí se anota (Ver Perelman, Chaïm. Logique juridique. 
Nouvelle rhétorique. Paris: Dalloz, 1979, p. 18).

7 Aristóteles elaboró una teoría sobre la memoria en un pequeño tratado: Aristóteles. “Acer-
ca de la memoria y la reminiscencia”. En: Tratados breves de historia natural. Madrid: Gredos, 1987.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 109

hacia…”8. En el campo de la Retórica, en la tópica9, el lugar, también es usado en 
sentido metafórico, significa un sitio: la memoria colectiva. Sólo si se tiene en 
cuenta lo que conlleva esta significación puede comprenderse cómo pueden 
depositarse y extraer materiales los oradores para sus discursos. Es con esta 
suerte de almacenamiento que Aristóteles puede someterlos, a la vez, a dis-
tintas operaciones: selección, agrupación y clasificación: “así, pues, un medio, 
y el primero, para la selección <de enunciados> es este: la tópica (τοπικός)” 
(Rh., II, 22, 1396 b 19). Aristóteles los clasifica en: comunes, propios y univer-
sales. Los primeros, pueden utilizarse en toda clase de discurso; los segundos 
corresponden a los discursos deliberativo, judicial y epidíctico; y los últimos 
a todo tipo de argumentos. Entre los primeros tenemos: la amplificación y 
disminución, lo posible e imposible, los hechos, los caracteres, las pasiones y 
los modos de ser. En los segundos, las nociones del bien o del mal, lo justo o 
injusto y lo bello o vergonzoso. Finalmente, en tercer lugar, los tipos de prue-
bas: ejemplos, entimemas, entimemas aparentes, refutativos y demostrativos. 
Así lo refiere Aristóteles:

Con lo cual, pues, podemos ya obtener, sobre poco más o menos, los lugar-
es (τόποι) comunes correspondientes a cada una de las especies que son útiles 
y necesarias, puesto que antes hemos recopilado los enunciados (προτάσεις) 
que se refieren a cada una de ellas, de suerte que, sobre esta base, nos cabe 
inferir los entimemas propios de los lugares comunes sobre el bien o el mal, lo 
bello o lo vergonzoso y lo justo o lo injusto. Y, de igual modo, son también per-
tinentes los lugares comunes que así mismo hemos recopilado sobre los carac-
teres, las pasiones (παθήματα) y las maneras de ser. Pero ahora seguiremos otro 
método, este universal, sobre todos <los entimemas> sin excepción. En capí-
tulo aparte hablaremos luego de los refutativos y los demostrativos y, también, 

8 Ricoeur, Paul. La metáfora viva. Madrid: Cristiandad, 1980, p. 28.
9 Aristóteles también utiliza el término topos para referirse a los lugares de la dialéctica. A 

esta consagra un estudio cuyo título es Tópicos. Estos lugares son clasificados en: propio, defini-
ción, género o accidente (Tóp., 101 b 24-25) y mediante ellos puede identificarse la clase de co-
sas a las que se refieren las proposiciones. En el siglo XX, Chaïm Perelman recoge este estudio 
y el que hace Aristóteles sobre la retórica, para elaborar su propia teoría de la argumentación 
en la que propone una nueva clasificación de los lugares, que son, para él, acuerdos que se 
convierten en punto de partida de los argumentos y con los que se garantizan la adhesión a las 
premisas. Estos son agrupados en dos categorías: “una relativa a lo real, que comprendería los 
hechos, las verdades, las presunciones; otra relativa a lo preferible, que englobaría, los valores, 
las jerarquías y los lugares de lo preferible” (Perelman, Chaïm y Olbrechts-Tyteca, L. Tratado de la 
argumentación. La nueva retórica. Madrid: Gredos, 1989, p. 120). Berti, en una intervención ante el 
parlamento italiano, aseguró que las endoxas, las veromilitudes de las que hablaba Aristóteles, 
corresponden a los derechos humanos que, si se sigue a Perelman, son los acuerdos a los que 
ha llegado el mundo occidental y que rigen la posibilidad de su vida en común (Berti, Enrico. Il 
contributo della dialettica antica alla cultura europea. Conferenza tenuta nella Sala Zucardi Pallazzo Giustani 
nell’ambito del ciclo su “La filosofia dell’Europa”. [25 de febbraio de 2003]. Recuperado el 15 de marzo 
de 2006, de Senato de la Republica XVI Legislattura: http://web2003.senato.it/att/eventi/berti.
htm).



110 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

de los que pareciendo entimemas no lo son, porque tampoco son silogismos 
(Rh., II, 1396 b 28-1397 a 6).

Esta operación de selección, separación, reunión y clasificación es equiva-
lente, en líneas generales, a la operación de archivar y, tiene, en Aristóteles, 
una función esencial de sistematización, organización y formalización sin la 
que no le es posible responder a la pregunta sobre los medios que, en cada 
caso, se usan para persuadir.

En la Antigua Grecia la edificación10 que se utilizaba para la reunión de la 
boulé, se destinó, también, para almacenar y conservar distintos tipos de do-
cumentos11, que eran necesarios para la toma de decisiones. Esto demuestra 
la importancia que fue adquiriendo, en el mundo griego, la conservación de 
la memoria que, con la invención de la escritura12, no sólo queda a merced 
de lo que cada uno puede recordar o de su transmisión mediante la oralidad, 
sino que al inscribirse en materiales puede conservarse y de esta manera ha-
cerlos disponibles para cualquiera. En el caso de la retórica de Aristóteles, 
corresponde a su esfuerzo por recoger, seleccionar y clasificar materiales con 
los que los oradores pudieran elaborar sus discursos. Aristóteles contribuye a 
cualificar el arte retórico y asegurar su función: formar el juicio de los oyentes 
con los que se consolida la vida en común.

Archivo y memoria

En el siglo XX, Ricoeur se refiere a la operación de archivar en Tiempo y na-
rración III. El tiempo narrado13 en conexión con la historia. Ricoeur utiliza, prácti-
camente, los mismos términos de Aristóteles en su descripción, sólo que ésta 
operación tiene el estatus de una disciplina: “Este gesto de separar, de reunir, 
de coleccionar constituye el objeto de una disciplina distinta, la archivística”14. 
Para Aristóteles era un procedimiento que le permitió construir la tópica, para 
Ricoeur es una disciplina que requiere el conocimiento histórico.

10 En el siglo V este lugar se convierte también en archivo y adquiere el nombre Metroón.
11 A los documentos se refiere Aristóteles en su Retórica y los clasifica dentro de las pruebas 

ajenas al arte: “Llamo ajenas al arte a cuantas no se obtienen por nosotros, sino que existían 
de antemano, como los testigos, las confesiones bajo suplicio, los documentos y otras seme-
jantes” (Rh., I, 1355b 35-37).

12 Sobre este tema, ver el libro Havelock, Eric A. La musa aprende a escribir. Reflexiones sobre orali-
dad y escritura de la antigüedad hasta el presente. Barcelona: Paidós, 1996.

13 Veáse Ricoeur, Paul. Tiempo y narración III. El tiempo narrado. México: Siglo XXI, 1996, pp. 802-
816. Y Ricoeur, Paul. La memoria, la historia, el olvido. Madrid: Trotta, 2003, pp. 218-233.

14 Ricoeur, Paul. La memoria, la historia, el olvido. Op. cit., p. 220.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 111

Ricoeur elabora una fenomenología de la memoria y precisa las distincio-
nes entre memoria individual y colectiva, a las que hicimos también referen-
cia con Aristóteles. Luego, de esta fenomenología, procede a indagar sobre 
las condiciones de posiblidad del conocimiento histórico, lo que le permitirá 
avanzar —y este es su propósito— hacia una hermenéutica de la condición 
histórica.

Ricoeur se detiene en la operación de archivar para concentarse en pre-
cisar el recorrido que va de la memoria al documento y así poder comprender 
cómo este se constituye y la hace posible. En esto sigue las instrucciones de 
la estética kantiana y pregunta: “¿qué sucede con el tiempo histórico y el es-
pacio geográfico, teniendo en cuenta su articulación indisociable?”15. Éstos, 
en palabras de Ricoeur, al tener que ver con la memoria, son “las mutacio-
nes que afectan la espacialidad y la temporalidad propias de la memoria viva, 
tanto colectiva como privada”16. Las del tiempo son: tiempo vivido, cósmico 
e histórico17. Las del espacio, que aquí se recogen más ampliamente, debido 
al interés por aproximar la elaboración de Aristóteles en la Retórica a la de 
Ricoeur, proceden de dos distinciones iniciales: a la primera corresponde la 
espacialidad corporal y de entorno inherente a la evocación del recuerdo: me-
moria íntima y compartida; y a la segunda la de los lugares consagrados por la 
tradición: memoria colectiva.

1.	 Espacio vivido: primero, hay una nostalgia deseosa por “colocar las co-
sas en su sitio”, a la que corresponde la errancia y la residencia, y que en el 
lenguaje ordinario son significadas por el emplazamiento y desplazamien-
to. Segundo, una experiencia del cuerpo propio: punto de referencia del 
ahí, próximo o lejano, incluido o excluido, alto o bajo, derecha o izquierda, 
anterior, posterior, que es acompañado por valoraciones éticas: altura o 
camino recto y posturas privilegiadas, ponderaciones, orientaciones, de-
terminaciones. En estas alternacias de reposo y movimiento se inserta el 
acto de ‘vivir en’: residir y desplazarse, reguardarse bajo el techo, franquear 
el umbral y salir fuera.

2.	 Espacio geométrico: para pensar y aún para experimentar los desplaza-
mientos y permanencias del cuerpo se requiere tener como referencia el 
espacio geométrico, que apunta a la idea de una localidad cualquiera.

3.	 Espacio construido: que corresponde al acto de habitar: ‘Vivir en’ sólo 
se da con el construir. La arquitectura hace posible la composición que 

15 Ibíd., p. 191.
16 Ibíd., p. 193.
17 Ibíd., pp. 201-217.



112 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

forman el espacio geométrico y el desplegado por la condición temporal. 
En la cuadrícula geométrica se inserta el espacio vivido, se superponen los 
lugares sobre la grilla18 de los lugares cualesquiera. El acto de construir es, 
para Ricoeur, una operación de configuración similar a la de la puesta en 
intriga. Por esto se pueden establecer analogías entre el espacio construi-
do y el tiempo narrado, gracias a lo cual se tejen el espacio geométrico y 
el espacio vivido con el tiempo cósmico y el fenomenológico. Uno y otra 
operación se inscriben en un material: la obra narrada con la escritura y el 
diseño arquitectónico cuando se construye y se edifica gracias a la dureza 
de los materiales.

4.	 Espacio urbano: el tejido se amplía y se mantiene la analogía. La inter-
textualidad en el espacio literario se logra cuando unos textos se tejen con 
otros textos; en lo urbano cada edificación se construye al lado de otras 
edificaciones. La intertextualidad y lo urbano se cosntituyen en y por una 
tradición. A escala urbana el trabajo del tiempo sobre el espacio se per-
cibe de una mejor manera, pues en una ciudad se enfrentan, en el mismo 
espacio, las edificaciones de épocas diversas, que ofrecen a la mirada una 
historia sedimentada de gustos y de formas culturales. La ciudad puede ser 
leída y vista al mismo tiempo. Suscita pasiones más complejas que las de 
la casa, pues es además un espacio para el desplazamiento, el encuentro y 
el alejamiento. Uno se puede sentir en la ciudad extraño, errante, perdido 
y, al mismo tiempo, en sus espacios públicos, en sus plazas bien nombra-
das, invitado a la comemoración y a los encuentros ritualizados; pero la 
oposición que se experimenta entre naturaleza y cultura, entre lo salvaje 
y lo civilizado, marcan, también, experiencias de desarraigo, marginalidad, 
desolación que no son las de la dulzura de la casa, del paisaje amigable, y 
que se expresan en el deseo de ‘encontrar el lugar’19.

5.	 Espacio geográfico: corresponde a la tierra habitada. En el campo de 
las ciencias humanas, al lado de la historia está la geografía. En el campo 
de la historia se dan cambios que son anticipados por los estudios en 
geografía. Es el caso, por ejemplo, de Vidal de La Blanche quien valora no-
ciones como: medio, género de vida, cotidiano. Para Ricoeur hay en esta forma 
de conocimiento de la historia un vínculo con la geografía, su objeto son 
los ‘lugares’, ‘los paisajes’, ‘los efectos visibles’ sobre la superficie terrestre 
de diversos fenómenos naturales y humanos, su lado geométrico es la car-
tografía y el humano está marcado por los conceptos de origen biólogico, 

18 Grilla: en arquitectura es una cuadrícula, malla o rejilla que se utiliza para diseñar.
19 Ricoeur dedicó un artículo, específicamente, al tema de la constitución de la experiencia 

humana del espacio articulada con la del tiempo a la que había dedicado su libro de Tiempo y 
narración (Ricoeur, Paul. “Arquitecture et narrativité”. En: Urbanisme, núm. 303, noviembre-diciem-
bre,1998, pp. 41-51).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 113

célula, tejido. Otro caso, es el de la escuela de los Anales, que pone su 
acento sobre las permanencias y tiene preferencia por descripciones regio-
nales, con lo que promueve una verdadera geopolítica.

Con estas mutaciones se indica de qué manera “el discurso del espacio ha 
trazado un recorrido merced al cual el espacio vivido es sucesivamente aboli-
do por el espacio geométrico y reconstruido en el plano hiper-geométrico de 
los oikoumenê”20. Esta última palabra significaba para los griegos las tierras que 
ellos sabían habitadas y por extensión todo el mundo conocido en general. La 
inclusión, por parte de Ricoeur, de la geografía, ausente en sus obras previas, 
implica su reconocimiento del lugar, el paisaje, la región, que son hoy objeto 
de interesantes reflexiones y que necesariamente tienen que incorporarse a 
una reflexión sobre la constitución de la experiencia humana del espacio; pero 
también y, este es nuestro propósito, se requiere incorporar el tema del lugar 
y por extensión, el de los lugares de la retórica.

Ricoeur continúa: a las mutaciones que afectan las condiciones formales 
del tiempo y el espacio es preciso añadir la operación de archivar. Esto, al 
tener en cuenta que la historia es una ciencia de los hombres en el tiempo, un 
conocimiento por huellas que se sustentan en vestigios y testimonios escritos 
y no escritos, voluntarios e involuntarios, sin los que no es posible la investi-
gación y para la que se requieren técnicas eruditas y disciplinas auxiliares de 
gran precisión y de la consulta a guías diversos. El testimonio comparte con la 
oralidad sus rasgos, sólo cuando se registran y/o se transcriben son suscepti-
bles de archivarse y se convierten en documentos. Testimonio y archivo com-
parte para Ricoeur una misma estructura: la del dar y el recibir. El archivo rom-
pe con el testimonio oral cuando es depositado en un lugar. Las edificaciones 
para alojar los archivos son configuradas mediante el diseño arquitectónico y 
la distribución urbanística en el momento en que el espacio cuadriculado es 
redistribuido y son dispuestos los lugares para depositar los documentos. Con 
dicha configuración se da la institucionalización que permite o prohíbe, con 
el gesto de separar, reunir y coleccionar. La actividad de archivar, dice Ricoeur, 
comienza cuando:

1.	 Se da la iniciativa de una persona física o moral que intenta preservar 
las huellas de su propia actividad.

2.	 Hay una organización más o menos sistemática del fondo así sepa-
rado y se toman medidas físicas de preservación.

3.	 Se pone al servicio para que pueda consultarse y se establecen re-
glas para su acceso.

20 Ricoeur, Paul. La memoria, la historia, el olvido. Op. cit., p. 200.



114 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

La memoria de los hombres en el tiempo es así archivada y preservada 
gracias a que se destinan lugares para ello y se crean las instituciones corres-
pondientes: “dedicadas a la recopilación, a la conservación, a la clasificación 
de un conjunto de documentos para la consulta”21. Estas instituciones son 
ligadas, así, a la estructura del intercambio y exigen un lugar, que, para Ricoeur 
no es sólo físico, sino también social, pues alojan el destino de la huella do-
cumental. Con la historia se conserva la memoria individual y colectiva, y aún 
más, este es su propósito, se despliega el conocimiento histórico y se cons-
tituye así una memoria histórica a partir de las huellas, los testimonios, los 
documentos con los que se constituye y se comprende su sentido que abren 
nuevas posibilidades con lo que aún no se ha realizado. Esta es, en palabras 
de Ricoeur, su real aspiración:

Sólo la memoria viva avala la hondura corporal de la historia. Los documen-
tos están muertos, y más tarde sólo las preguntas de quienes nazcan después 
de nuestra época podrán infundirles nueva vida. Por eso insisto en que la tarea 
del historiador consiste en descubrir el elemento de indecisión que hay en los 
actores de la historia. Es lo que puede transmitir el testigo de los hechos22.

Tópica y archivística proceden de la misma operación: guardar, reunir, se-
parar, clasificar la memoria. En el primer caso, hace disponible los materiales 
y formas para que los oradores puedan elaborar sus discursos retóricos me-
diante los cuales una comunidad accede a la deliberación, toma decisiones y 
valora sus acciones. Por este medio, una comunidad comparte y renueva su 
memoria colectiva, sin la que no le será posible pensar, actuar, sentir, hablar y 
vivir juntos23. En el segundo, la historia requiere de los archivos para constituir 
su conocimiento. Es preciso reconocer, como lo hace Ricoeur, el importante 
papel de la historia para la vida de las comunidades, pero también, desde 
las modificaciones que afectan el tiempo y el espacio, volver a la retórica de 
Aristóteles con sus lugares con el fin de reactivar su sentido y abrir así nuevas 
posibilidades para la vida en común; con esto, se sigue la dirección que orien-
ta la hermenéutica de Ricoeur.

Hasta aquí sólo se han indicado los antecedentes que, sobre la operación 
de archivar, se encuentran en Aristóteles, las precisiones logradas por Ricoeur 

21 Ibíd., p. 219.
22 “Hay que volver a encontar lo incierto en la historia”. Entrevista a Paul Ricoeur por Jörg 

Lau. En: Humboldt, año 41/1999/ núm. 127, pp. 6-9.
23 Para Hannah Arendt “todas las actividades humanas están condicionadas por el hecho de 

la pluralidad humana, por el hecho de que no es un hombre, sino los hombres en plural quienes 
habitan la tierra y de un modo u otro viven juntos. Pero sólo la acción y el discurso están conec-
tados específicamente con el hecho de que vivir significa vivir entre los hombres, vivir entre los 
que son mis iguales” (Arendt, Hannah. De la historia a la acción. Barcelona: Paidós, 1995, p. 103). 
Aquí hemos añadido otras dimensiones, que con los lugares de la retórica, son incorporadas a 
la vida con otros, a la vida en común.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 115

y los vínculos que se tejen entre la retórica, la historia, el lugar, el espacio, con 
la operación de archivar. La reunión, conservación, preservación, selección y 
clasificación de materiales, testimonios y documentos, permiten una y otra 
vez regresar a lo guardado, para que desde allí la memoria histórica y retórica 
puedan convertirse en fuentes de nuevos desarrollos y de nuevos juicios, ne-
cesarios para la preservación y constitución de la vida en común.

Bibliografía

Arendt, Hannah. De la historia a la acción. Barcelona: Paidós, 1995.
Aristóteles. Acerca de la memoria y la reminiscencia. En: Tratados breves de historia 

natural. Madrid: Gredos, 1987.
Aristóteles. Física. Libros III-IV. Buenos Aires: Biblos, 1995.
Aristóteles. Poética. Madrid: Gredos, 1992.
Aristóteles. Retórica. Madrid: Gredos, 1994.
Aristóteles. Tópicos. En: Tratados de lógica (Órganon) Madrid: Gredos, 1994, pp. 

89-306.
Berti, Enrico. Il contributo della dialettica antica alla cultura europea. Conferenza te-

nuta nella Sala Zucardi Pallazzo Giustani nell’ambito del ciclo su “La filosofia dell’Europa”. 
(25 de febbraio de 2003). Recuperado el 15 de marzo de 2006, de Senato de la 
Republica XVI Legislattura: http://web2003.senato.it/att/eventi/berti.htm

Cárdenas, Luz Gloria. Aristóteles: retórica, pasiones y persuasión. Bogotá: San Pa-
blo & Universidad de Antioquia, 2011.

Havelock, Eric A. La musa aprende a escribir. Reflexiones sobre oralidad y escritura de 
la antigüedad hasta el presente. Barcelona: Paidós, 1996.

Iriarte, Ana. Democracia y tragedia: la era de Pericles. Madrid: Akal, 1996.
Ladrière, Jean. El reto de la racionalidad. La ciencia y la tecnología frente a las cultu-

ras. Salamanca: Sigueme-Unesco, 1979.
Lau, Jörg .“Hay que volver a encontar lo incierto en la historia”. Entrevista a 

Paul Ricoeur. En: Humbolt, año 41/1999/ núm. 127, pp. 6-9.
Perelman, Chaïm. La lógica jurídica y la nueva retórica. Madrid: Civitas, 1976.
Perelman, Chaïm. Logique juridique. Nouvelle rhétorique. Paris: Dalloz, 1979.
Perelman, Chaïm y Olbrechts-Tyteca, L. Tratado de la argumentación. La nueva 

retórica. Madrid: Gredos, 1989.
Ricoeur, Paul. “Arquitecture et narrativité”. En: Urbanisme, No. 303, noviem-

bre-diciembre,1998, pp. 41-51.
Ricoeur, Paul. La memoria, la historia, el olvido. Madrid: Trotta, 2003.
Ricoeur, Paul. La metáfora viva. Madrid: Cristiandad, 1980.
Ricoeur, Paul. Tiempo y narración III. El tiempo narrado. México: Siglo XXI, 1996.





EL Anfitrión de la traducción 
The host of the translation

FRANCISCO DÍEZ FISCHER
Universidad Católica Argentina

Argentina

Resumen
En El paradigma de la traducción, Ri-

coeur analiza diversas definiciones de 
traducción que le permiten compren-
der la particularidad de un problema 
que es en sí mismo paradójico. Ante 
la diversidad de lenguas, el hecho de 
la traducción se convierte en una tarea 
obligatoria y útil que está contenida en 
la sugerente idea de hospitalidad lin-
güística. La prueba del extranjero ge-
nera una pregunta: ¿qué es en verdad 
hospedar en el lenguaje?

Palabras clave
Diversidad, Traducción, Hospitali-

dad, Lenguaje.

Abstract
In the essay titled The Paradigm of 

Translation, Ricoeur examines different 
definitions of translation. They allow 
him to analyze the perplexity of the 
problem. The diversity of languages 
makes the translation an obligatory and 
useful duty. Its morality is contained in 
the suggestive idea of linguistic hos-
pitality. The evidence of the foreigner 
raises a question: what is actually being 
‘hosted’ in the language?

Key words
Diversity, Translation, Hospitality, 

Language.



118 - Francisco Diez Fischer

Cuando alguien ha pasado muchos años junto a un filósofo, escuchando 
sus ideas y leyendo sus libros, la proximidad y la cercanía le conceden el atre-
vimiento de resumir aquellos temas medulares que le han interesado. En el 
caso de quienes se han acercado a Ricoeur cuentan con la ventaja de saber, 
casi enseguida, que la traducción constituye uno de los ejes de fuerza de su 
filosofía. El tema fraguó en su tiempo de madurez y fue puesto en escena 
durante de tres años consecutivos (1997-1999) en tres pequeñas obras: Défi 
et bonheur de la traduction, Le paradigme de la traduction, y Un “passage”: traduire l’in-
traduisible. Los tres textos son hijos ejemplares del llamado siglo de la traduc-
ción1, y fueron gestados bajo la dirección de la misma pregunta: ¿en verdad, 
es posible traducir?

La paradoja se oculta en la definición

Para dar respuesta a la cuestión, Ricoeur tomó como punto de partida la 
definición de traducción que ofrece Le Robert. Traducir es el acto de “faire que 
ce qui était énoncé dans une langue le soit dans une autre, en tendant à l’équivalence de 
sens et de valeur des deux énoncés”. La descripción ya supone de por sí una situa-
ción curiosa: la existencia de una muy numerosa diversidad de lenguas. Si nos 
guiamos por criterios darwinianos, el hecho de que existan tantos idiomas 
diferentes es poco ventajoso para la supervivencia de una especie en comu-
nidad. Siempre será más difícil mantener unido a un grupo en el que, para 
que sus miembros puedan comprenderse, haya que traducir constantemente 
los mensajes entre cada uno de ellos. Sin embargo, el dato es innegable y la 
paradoja puede formularse como una contradicción entre la universalidad del 
lenguaje (“todos los hombres hablan”) y la particularidad de sus múltiples y 
diseminadas realizaciones (“todos los hombres hablan, pero hablan idiomas 
diferentes”)2.

1 Tal vez sea cierto, como decía Antoine Berman, que el siglo XX es el siglo de la traduc-
ción, pues es, a la vez, el siglo del consumo; y el lenguaje es un bien que jamás se agota, que se 
recrea constantemente, solidario y gratuito, porque lo comparte toda una comunidad a través 
de un espontáneo sistema de trueque. Y nada que sea gratuito, solidario e inagotable puede 
compararse en competencia de mercado con otros bienes que son, sin excepción, agotables, 
costosos y privados. Por otra parte, en el presente globalizado tenemos una mayor necesidad 
de comunicación a través de las fronteras lingüísticas. Eso hace que la traducción se vuelva in-
dispensable. Sin ella muchas cosas dejarían hoy de funcionar, por ejemplo, el comercio o el cine 
(que estaría perdido sin subtítulos). En general, la civilización occidental, desde la Antigüedad 
en adelante, resulta inconcebible sin la traducción.

2 La multiplicidad de lenguas es imposible de erradicar, por más que sigan fluctuando las 
fronteras. Y la importancia de los intentos de entenderse radica en que la diversidad idiomática 
parece acentuar el coeficiente de conflicto (lo sabe bien España con el país Vasco, o la antigua 
Yugoslavia). De allí deriva una geografía de la traducción con intencionalidad política. Los países 
grandes, en los que muchas veces se dispone de un conocimiento apenas superficial de otras 
lenguas extranjeras, la necesidad de traducción es menor que en los países pequeños y periféri-



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 119

Pensar este hecho paradójico abre un juego teórico de posibilidades de 
fundamentación que Ricoeur examinó con detenimiento: 1) o bien la diversi-
dad de lenguas implica una heterogeneidad tan radical que la traducción es, 
en verdad, imposible; 2) o bien la diversidad es sólo aparente y hay un fondo 
común entre las lenguas que permite pasar de una a otra. En este segundo 
escenario suponemos que: 2.1) o hay una lengua originaria (lingua Adámica) que 
hace posible traducir porque de ella han surgido todas las otras y desde ellas 
podemos rastrear sus huellas y reconstruirla, 2.2) o hay una lengua universal 
que permite la traducción porque es condición a priori de todas las lenguas y 
podemos descubrirla a partir de los análisis estructurales de las gramáticas 
existentes3.

Es aún más desconcertante que, analizando otro sentido más amplio de 
traducción, Ricoeur encuentre la misma paradoja repetida en el interior de 
cada lengua. Siguiendo la formulación de George Steiner —todo “comprender 
es traducir”4—, puede entenderse por traducción cualquier fenómeno de in-
terpretación. Los que hablamos un mismo idioma, cada vez que nos compren-
demos, estamos, de alguna manera, traduciendo, es decir, intentado superar 
una diferencia. Incluso, desde el comienzo, aprender a hablar es aprender a 
traducir. “Cuando el niño pregunta a su madre por el significado de esta o 
aquella palabra, lo que realmente pide es que traduzca a su lenguaje el térmi-
no desconocido. La traducción dentro de una lengua no es, en este sentido, 
esencialmente distinta a la traducción entre dos lenguas”5.

En síntesis, tomando cualquiera de sus sentidos, la traducción nos enfren-
ta a la constante diferencia, que se establece como una catástrofe lingüística 
inevitable, en la que nos sumergimos a diario por el simple hecho de que to-
dos, sin excepción, estamos condenados desde un comienzo a ser recibidos 
en un lenguaje.

El drama de lo intraducible

Desde la perspectiva de un análisis teórico, Ricoeur deduce que el pro-
blema de la traducción, expresado como un binomio de posibilidades ex-

cos, donde sufrimos que las grandes obras lleguen a ser traducidas siempre más tarde. ¡En qué ais-
lamiento se hallan a veces las mejores inteligencias de una lengua por no contar con traducciones!

3 En tal sentido, Leibniz pensaba que era practicable la construcción de una lengua absolu-
tamente unívoca, la lengua perfecta que prefiguraba el lenguaje informático, que fue recogida 
inicialmente por Wittgenstein, para luego ser desechada bajo la conclusión de que jamás ser-
emos capaces de abolir la confusión y la ambigüedad. Por extraño que parezca, la eficacia del 
lenguaje no está en su literalidad. 

4 Steiner, George. Después de Babel. México: F.C.E., 1995, p. 11.
5 Paz, Octavio. “Traducción: Literatura y Literalidad”. En: Traducción: literatura y literalidad. Bar-

celona: Tusquets, 1981, p. 10.



120 - Francisco Diez Fischer

cluyentes entre intraducibilidad o traducibilidad (punto 1 y 2) conduce a un 
callejón sin salida. Consideremos el primer caso. Las posturas a favor de la 
heterogeneidad radical de los idiomas y, por lo tanto, de la imposibilidad de 
traducir se apoyan sobre el hecho innegable de que hay infinidad de expre-
siones, palabras, matices verbales, connotaciones e incluso silencios, que no 
pueden transferirse de una lengua a otra6. Si buscamos con detenimiento una 
equivalencia entre palabras, cuando los hispanohablantes decimos “mesita de 
luz”, encontraremos que los franceses y los ingleses dicen “mesa de noche” 
(night-table o table de nuit)7. Mientras un inglés toma fotos, el español las saca 
y el guaraní las quita. Nosotros presentamos a nuestros amigos y los ingleses 
los introducen. Las cosas suceden (happen) en inglés, llegan (arrivent) en francés 
y pasan en español. Mientras andamos en la “cuerda floja”, los ingleses andan 
en la “cuerda tensa” (tight-rope). De igual modo, constatamos que sólo en es-
pañol los árboles tienen “copas”, y que no hay equivalente en otros idiomas 
para nuestra distinción entre “parpadeo” y “pestañeo”. A nivel de frases la 
intraducibilidad es aun más evidente. Cuando nos cruzamos con alguien le 
decimos “¿cómo te va?”, mientras que el francés le pregunta “comment vas-
tu?” (‘¿cómo vas?’) y el inglés “how are you?” (‘¿cómo estás?’) o “how do you do?” 
(‘¿cómo haces?’ o ‘¿cómo lo haces?’). “Tomamos un paseo” (to take) en inglés y 
lo “hacemos” en francés (faire un promenade). En cambio, “tomamos paciencia” 
(prendre patience) en francés y la “tenemos” (be patient) en inglés. Curiosamente, 
es intraducible a otros idiomas nuestra expresión castellana vaya a saber. Para 
nosotros, cuando las cosas no se relacionan entre sí, no tienen “nada que 
ver”, mientras que para los angloparlantes no tienen “nada que hacer” (nothing 
to do)8. Nos hacemos ya una idea de la carga insoportable que recae sobre los 
traductores. La asimetría de todos estos intraducibles esparcidos por la obra 
hace de la traducción un drama en el que traspasar las fronteras idiomáticas 
llega a tener un precio tan alto de retensiones que casi impide el intercambio. 
O, peor aún, como sugiere Ricoeur con cierto humor, la transferencia exige el 
valor de convertirse en esquizofrénico para ser bilingüe9.

6 Tal intraducibilidad de lenguas nace ya de nuestros cuerpos, pues escribimos y nos ex-
presamos con ellos, con sus impulsos motrices particulares y sus ritmos respiratorios propios. 
La coincidencia no tiene lugar porque, como sostenía Marcel Jousse, el movimiento es la base 
del discurso (cf. Jousse, Marcel. L’Anthropologie du geste. Paris: Gallimard, 1974).

7 Agradezco aquí los valiosos aportes de Ivonne Bordelois que describe cada uno de estos 
intraducibles en su libro Del silencio como porvenir. Buenos Aires: Ed. Libros del Zorzal, 2010, p. 
21 y ss.

8 Borges reflexionó agudamente sobre estos insalvables de la traducción y destacaba, por 
ejemplo, la imposibilidad de expresar en inglés, la idea de está sentadita, que indica no sólo la 
imagen de una chica sentada, sino, al mismo tiempo, abandonada y ‘solita’. En un texto suyo 
poco conocido, The Spanish Language in South America, a Literary Problem, publicado en Londres en 
1964, plantea estas dificultades en el marco de un posible futuro bilingüismo planetario entre 
el español y el inglés.

9 El mismo alto precio parece imponerse en el mercado interior de una lengua; por ejemplo, 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 121

La separación traducible

Las posturas opuestas argumentan a favor de la posibilidad de traducir en 
virtud del hecho, por demás indiscutible, de que la traducción existe más allá 
de las altas retensiones estipuladas. Efectivamente, a pesar de las diferencias, 
traducimos, y este factum lingüístico reconduce el planteo del terreno teórico 
al práctico. Traducir puede ser incomprensible teóricamente, pero practicable 
de hecho en tanto podemos aprender y comprender otro idioma y, en sentido 
amplio, en tanto podemos entendernos entre los que hablamos una misma 
lengua10. Ante esta situación innegable, Ricoeur examina las dos opciones de 
fundamentación teórica vigentes: o bien la traducción es practicable porque 
existen códigos a priori que son reconstruibles, o bien porque en todas las for-
mas idiomáticas existen huellas de una lengua originaria. Desestima la primera 
por una apelación a la ignorancia. Como luego de tantos años de estudios no 
se ha encontrado un léxico o una fonología universal entre las distintas gramá-
ticas, es probable que esa estructura a priori en verdad no exista. La segunda 
posibilidad lo orienta hacia la relectura de la historia de Babel. ¿Hay razones 
para comprender la diversidad de lenguas como una catástrofe lingüística in-
fligida por un dios celoso? Es llamativo que, a lo largo de toda la narración bí-
blica, no se encuentre una recriminación, queja o acusación divina a diferencia 
de lo que sucede en la expulsión del paraíso11, en el fratricidio de Abel u otros 
infortunios similares. La rareza de esta omisión apunta para Ricoeur a que la 
historia de Babel establece un extraño principio práctico. La diversificación 
lingüística pertenece a esa clase de situaciones irreversibles en las que un 
mero fruto de la naturaleza, la fraternidad, adquiere el sentido de un trabajo.

El hecho de la diversidad de lenguas provoca una incomprensión que con-
duce inevitablemente a la separación, dispersión y diseminación geográfica. 

en los giros propios de cada lugar. El español que se habla en Colombia, utiliza la expresión 
“¿me regalas… ?”, en general para pedir algo, lo cual provoca situaciones cómicas en otros 
contextos donde regalar significa ‘pedir sin dar dinero a cambio’. Del mismo modo, un hablante 
rioplatense dice saco y pollera, en vez de chaqueta y falda. A diferencia de otros idiomas con versio-
nes más geográficamente concentradas, el español tiene múltiples centros de irradiación, tanto 
en España como en América; de allí que haya un acuerdo sobre un “español neutro” que debe 
ser usado en ciertos productos interhispanoamericanos como las telenovelas.

10 El problema se plantea, entonces, para Ricoeur en un binomio diferente al de traducible-
intraducible: el de fidelidad-traición. ¿Cuándo podemos decir que una traducción es fiel? ¿Y en 
qué casos traiciona lo dicho en otro idioma?

11 Es curiosa la duda lingüística que Robert Payne tiene respecto de Adán. Cuando dijo 
por primera vez “manzana”, ¿sabía lo que estaba diciendo? Pudo haber querido expresar algo 
enteramente distinto, algo así como: “Ten cuidado, porque es peligroso”. En lugar de ello, dijo: 
“Manzana” y ya sabemos lo que sucedió (cf. Payne, Robert. “Sobre la imposibilidad de traducir”. 
En: Revista Sur, No. 338-339, enero-diciembre 1976, pp. 78-82).



122 - Francisco Diez Fischer

Nos separamos porque ya no nos entendemos12. Pero ¿qué sucedería si la si-
tuación de separación que existe de hecho no implicara una unión o compren-
sión anterior y originaria, en este caso, una lengua común? Significaría que 
tampoco habría habido un acto de separación, es decir, de pérdida. Desde 
el comienzo, existiría más bien una situación que reclama “algo que hay que 
hacer” ante el hecho irreversible de las diferentes lenguas. Ricoeur parafrasea 
a Benjamin: “Mira, mira, así son las cosas. A partir de esta realidad de la vida, 
¡traduzcamos!”13. El matiz práctico de la interpretación coincide con el hecho 
de que, en la historia bíblica, no hay recriminación alguna por parte de Dios. 
No obstante, el punto de crítica salta a la vista. La lectura entra en conflicto 
con la idea de separación que conlleva necesariamente la representación de 
una distancia provocada por una causa. Según Le Robert, separar es “Faire cesser 
(une chose) d’être avec une autre”. También “faire cesser (plusieurs choses) d’être ensem-
ble”. En ambos casos se hace referencia a un originario haber estado unido 
que se ha perdido. En cambio, hay otras acepciones que podrían fortalecer 
la interpretación práctica propuesta por Ricoeur. Separar es también “faire en 
sorte que (des personnes) ne soient plus ensemble, ne soient plus en contact”. La situación 
de separación podría referir de hecho a este trabajo. Mi lengua debe dejar de 
reñir con otra de la cual se encuentra originariamente y siempre a distancia. 
La dirección de esta interpretación parece ser atestiguada por la circunstancia 
de que siempre suelen pelear los que no se comprenden. Si primeramente hay 
que hacer un esfuerzo por comprendernos, ya que hablamos distintos idio-
mas —lo cual no presupone un originario habernos entendido—, el trabajo de 
traducir no sería la búsqueda de recuperar un entendimiento anterior, sino la 
posibilidad de sobrellevar el conflicto que viene de la mano con la diferencia 
intraducible. Dejar de enemistarse con el texto del que siempre estaremos a 
una distancia insalvable. El trabajo que queda por hacer es unir sin asimilar, 
ligar al separado sin borrar la separación; una forma de lo que Ricoeur llama 
justicia como “justa distancia”14.

Un trabajo de duelo sobre el Absoluto Literario

Volvamos sobre los hechos constatados. Existimos separados, confundi-
dos y en conflicto. Vivimos desde siempre en lo que podríamos llamar la Babel 

12 La comunicación no siempre es posible, y tal vez deberíamos alegrarnos de ello. Es ater-
rador pensar en un mundo de comunicación plena, sin margen para la interpretación; por lo 
pronto, sería un mundo con menos humor.

13 Ricoeur, Paul. “Le paradigme de la traduction”. En: Sur la traduction. Paris: Bayard, 2004, p. 37.
14 En Le Juste II Ricoeur vincula la búsqueda de la justa distancia con la virtud de la hospitali-

dad: “Antes de toda formalización, toda universalización, todo tratamiento sumarial, la búsque-
da de justicia es aquella de una justa distancia entre todos los humanos (…) yo vería fácilmente 
en la virtud de la hospitalidad la expresión emblemática más cercana a esta cultura de la justa 
distancia (…)” (Ricoeur, Paul. Le Juste II. Paris: Ed. Esprit, 2001, pp. 72-73).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 123

abandonada. Nos queda el acto de traducir no ya como una obligación moral de 
restablecer lo perdido, sino como tarea que hay que hacer ante el hecho irre-
versible de la diferencia lingüística. Ricoeur descubre aquí el deseo de traducir 
que motiva la tarea más allá de la obligación y de la utilidad con el propósito 
de ampliar el horizonte de la propia lengua15. La tarea compromete el trabajo 
de duelo que hereda de Freud16, pues la traducción requiere un trabajo sobre 
dos muertes, dos resistencias íntimas, que exigen ser superadas para ampliar 
la propia lengua sin conquistar la diferencia. Una pertenece al idioma materno 
de acogida y otra al idioma extraño en el que ha sido escrito el texto original. 
La primera es la superación del odio al extranjero percibido como amenaza17. 
Siempre hay que lograr sacarle la cuota de peligro y de posible enemigo que 
tiene quien permanece a distancia. La segunda implica más estrictamente un 
duelo en el sentido de un trabajo de liberarse y soltar un objeto de amor, lo 
cual, como muestra Freud, requiere un gasto de tiempo y energía. La eco-
nomía del duelo está contemplada en el presupuesto de la tarea de traducir 
porque exige la renuncia al ideal mismo de la traducción perfecta (y con ella, 
la renuncia a la dinastía enemiga de traductores venideros). Ricoeur imagina 
esta resistencia bajo la figura literaria de un Libro o de una Biblioteca Total 
donde los intraducibles habrían sido borrados definitivamente; una suerte de 
Absoluto Literario con el que otros han soñado. Jorge Luis Borges lo conjuraba 
en el título de uno de sus cuentos más famosos, La Biblioteca de Babel18, en el 
que describía una Biblioteca Total, homologable al Universo, cuyos anaqueles 
registraban todas las posibles combinaciones de símbolos ortográficos, o sea, 
que abarcaban todo lo que es dable expresar en todos los idiomas:

[Contiene] todo: la historia minuciosa del porvenir, las autobiografías de los 
arcángeles, el catálogo fiel de la Biblioteca, miles y miles de catálogos falsos, la 
demostración de la falacia de esos catálogos, la demostración de la falacia del 
catálogo verdadero, el evangelio gnóstico de Basílides, el comentario de ese 
evangelio, el comentario del comentario de ese evangelio, la relación verídica 

15 Así como la traducción puede estimular la expansión de la propia lengua, también puede 
restringirla incrementando los cementerios de palabras con sus censuras, necesidad de desin-
fecciones y propósitos policiales. Ver a modo de ejemplo el cuento de Borges “Los traductores 
de Las 1001 Noches”. En: Obras Completas, Tomo I. Barcelona: Emecé, 1997.

16 Freud, Sigmund. “Duelo y melancolía” (1917 [1915]). En: Obras Completas, Vol. XV. Buenos 
Aires: Losada, 1997, pp. 241-255.

17 La palabra latina hostis refiere a esta resistencia, pues se puede traducir al español tanto 
por huésped como por hostil y enemigo. La lengua griega también da cuenta de esta ambigüe-
dad; xenos significa extranjero, forastero, huésped, amigo o soldado mercenario.

18 Es llamativo que el epígrafe con el que comienza la narración de Borges pertenece a un 
libro llamado coincidentemente “el libro de todos libros”: The Anatomy of Melancholy. Los princi-
pales escritores se han dedicado, por lo general, largo tiempo a la tarea teóricamente imposible 
de traducir. Incluso André Gide aconsejaba a cada escritor hacer en el curso de su vida por lo 
menos una traducción y pasar por el drama de lo intraducible.



124 - Francisco Diez Fischer

de tu muerte, la versión de cada libro a todas las lenguas, las interpolaciones 
de cada libro en todos los libros, el tratado que Beda pudo escribir (y no es-
cribió) sobre la mitología de los sajones, los libros perdidos de Tácito. 

Cuando se proclamó que la Biblioteca abarcaba todos los libros, la primera 
impresión fue de extravagante felicidad. Todos los hombres se sintieron se-
ñores de un tesoro intacto y secreto. No había problema personal o mundial 
cuya elocuente solución no existiera en algún hexágono. El universo estaba 
justificado, el universo bruscamente usurpó las dimensiones ilimitadas de la 
esperanza19.

El duelo libera del amor a una Biblioteca Total —posible de situar imaginaria-
mente en Babel antes de la catástrofe—, donde cualquier diferencia intraduci-
ble quedara borrada por la onmi-expresión de todas las posibilidades. Anhelo 
que se corresponde con la superstición de la existencia de un Hombre del Libro, 
un bibliotecario poseedor del libro que era la cifra y compendio perfecto de 
todos los demás, un Libro Total que hacía de quien lo leyera un análogo de 
Dios; semejante a un Traductor que jamás traicionara20.

Ambos duelos conducen al círculo en espiral del trabajo incesante de tra-
ducir y retraducir21. Ricoeur recurre al espiral de la retraducción porque com-
prende que la paradoja de la diferencia no sólo consiste en que la misma cosa 
puede decirse de formas distintas en idiomas diferentes, sino porque busca-
mos seguir diciéndola incansablemente de otras maneras, incluso entre los 
que hablamos una misma lengua. Al traductor no le queda otra que traicionar, 
porque la transitoriedad es la misma esencia de la traducción. Así queda en 
escena el hecho de que traducir es una empresa de aproximación constante 
que siempre tiene por intención desprovincializar la lengua materna. Pensarla 
como una lengua entre otras, tan extranjera como aquellas que la visitan. Aquí 
está la ganancia que viene con la pérdida de los absolutos lingüísticos en la 
dramática del traductor. Aceptar una fórmula de equivalencia sin adecuación, 
de justa distancia en el trabajo de construir comparables que toma la forma 

19 Borges, Jorge Luis. “La Biblioteca de Babel”. En: Obras Completas, Tomo I. Barcelona: Em-
ecé, 1997, pp. 467-468.

20 La paradoja que asombró a Ricoeur de poder traducir a pesar de la diferencia tampoco 
pasó desapercibida para Borges: “un número n de lenguajes posibles usa el mismo vocabulario; 
en algunos, el símbolo biblioteca admite la correcta definición ubicuo y perdurable sistema de galerías 
hexagonales, pero biblioteca es pan o pirámide o cualquier otra cosa, y las siete palabras que la de-
finen tiene otro valor”. El lector queda interrogado por otra paradoja que, me arriesgo a decir, 
sería del agrado a Ricoeur: “Tú, que me lees, ¿estás seguro de entender mi lenguaje?” (Borges, 
Jorge Luis. “La Biblioteca de Babel”. Op. cit., p. 470).

21 Es interesante que el espiral sea la forma más común bajo la que se representa la Torre 
de Babel. La famosa pintura de Pieter Bruegel, el grabado de M. Escher de 1928 y una variedad 
de dibujos confirman la figura.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 125

de una hospitalidad lingüística; una idea de llegada a la que vale la pena prestar 
más atención.

La hospitalidad del traductor

Entre el acto de hospedar y traducir hay un elemento común que es el reci-
bimiento. No sólo es el componente esencial del ejercicio de la hospitalidad, 
sino que está presente en la traducción en cuanto es una forma de recibir un 
texto en otra lengua y en otra cultura que no son las de origen22. En ambos 
casos, el recibimiento supone la existencia garantizada de una morada o de 
una lengua materna que le pertenece a quien acoge. En efecto, la posibilidad 
de dar hospedaje a un extranjero comienza con un pedido de lugar formulado 
por el visitante: ¿dónde puedo alojarme? La interrogación da por supuesto 
que en la respuesta hay un vínculo esencial con el espacio que habita aquí 
y ahora el anfitrión, al que está ligada su identidad. Cada uno pertenece a 
una tierra y a una lengua a las que llama aquí, constitutivamente identitarias, 
en las que puede hospedar extranjeros sobre el presupuesto de que son de 
su propiedad y pertenencia23. A partir del aparente derecho de posesión con 
el que los miembros de una misma comunidad se adueñan de la tierra y del 
idioma, el huésped queda definido por contraste como el sin-lugar, un ser de 
pasaje con carácter nómade, sinónimo de efímero y transitorio24. Su identidad 
negativa está determinada por su no-pertenencia, es decir, su ser no-nacional 
y no-ciudadano, (“el que no es uno de los nuestros”, “qui n’est pas de ‘chez 
nous’”) y por todo lo que no le pertenece, es decir, un sin-ley y sin papeles25. 

22 Hay varias formas de hospitalidad lingüística, más allá de la traducción, a las que no 
podemos dedicar mayor tiempo aquí, pero que son de sumo interés, por ejemplo, la hospi-
talidad literaria. Las obras de la literatura ocupan una plaza central en cada idioma y encarnan 
formas de hospitalidad en las que un texto es recibido como huésped invitado de otro. Hay 
prácticas textuales hospitalarias como el epígrafe, la citación, la referencia, la mención y la 
alusión. Así, por ejemplo, el comienzo de La Biblioteca de Babel está encabezado por el epígrafe 
que dice: “By this art you may contemplate the variation of the 23 letters…”. Borges lo deja sin 
traducir como gentileza de confiarle al lector esa tarea de hospitalidad. Del mismo modo, hay 
formas de inhospitalidad literaria como la parodia, donde un texto noble es recibido con una 
acción vulgar de travestismo burlesco por parte de un anfitrión malicioso.

23 La palabra pertenencia contiene esta ambigüedad que se manifiesta con las preposiciones 
que la acompañan: a y de. La cercanía entre la pertenencia a y la pertenencia de parece justificar 
el hecho de exigir la propiedad y la violencia primera sobre la que se sostiene el Estado, cu-
ando, en verdad, una nacionalidad indica más bien a donde se pertenece, que aquello que nos 
pertenece.

24 Respecto de la temporalidad característica del huésped, existe la regla de los tres días, pre-
sente en muchas culturas, desde la árabe hasta la alemana, que dictamina que “el huésped es 
como el pescado, al cabo de tres días, comienza a oler mal”.

25 Ricoeur recorre tres modos de entender al huésped extranjero en los que puede leerse la 
historia de los pobres en Occidente: 1) El extranjero como visitante, el turista, que tiene el derecho 



126 - Francisco Diez Fischer

Todas las definiciones sociales, jurídicas y políticas de huésped refieren a esta 
asimetría intraducible que excluye la diferencia de lo que él es por sí mismo. 
Su negatividad queda reforzada por el hecho innegable de que la hospitalidad 
implica siempre una dependencia. El huésped depende de la bondad de su 
anfitrión, por eso el acto de hospedar parece tener como vocación primera 
la integración. “Integrar es someter al otro a mi ley, exigir su metamorfosis, su 
transformación, es decir, ejercer de cierta manera una violencia”26.

A pesar de ciertos lazos etimológicos27, la historia de la hospitalidad no 
parece haber estado originariamente vinculada a la voluntad de control e in-
tegración ni a la exigencia de papeles, sino a preservar la identidad del extran-
jero como deseo de guardar para sí eso que él es28. De modo que la depen-
dencia implica más bien hacer un don gratuito de sí. El anfitrión comparte con 
su huésped los bienes que le pertenecen: su casa, su comida, su abrigo. Hace 
un gesto de acogimiento gratuito por el cual tiende un frágil puente entre dos 
mundos: el interior y el exterior, donde habitan el que pertenece y el que no; el 
que posee bienes y el que no tiene. Tal pasaje requiere una invitación porque 
“autoriza la transgresión de los límites sin recurrir a la violencia”29. 

de visita y de hospitalidad universal al que refiere Kant en Sobre la paz perpetua: “Hospitalidad sig-
nifica aquí el derecho que tiene el extranjero, a su arribo al territorio del otro, de no ser tratado 
allí como un enemigo”. Él es el modelo del acto de hospedar con quien podemos vivir juntos 
por un tiempo. 2) El extranjero como inmigrante, el trabajador en los países industrializados cuya 
vida está trazada más por los actores económicos y políticos que por él mismo. Es claro ejem-
plo de una identidad negativa, ya que en el imaginario público pasamos del extranjero al inmi-
grante, del inmigrante al inmigrante ilegal y del inmigrante ilegal al marginado. Así colmamos 
de verdad el axioma: Yo quiero a los extranjeros, pero chez eux. 3) Por último, el extranjero como 
refugiado, es decir, el admitido bajo el beneficio del derecho de asilo, el derecho a la protección 
de los pueblos perseguidos (cf. Ricoeur, Paul. “La condition d’étranger”. En: Revue Esprit, No. 3-4, 
mars-abril, 2006, pp. 264-275).

26 AA.VV. Le livre de l’hospitalité. Accueil de l’étranger dans l’histoire et les cultures. Paris: Ed. Bayard, 
2004, p. 10. Sin duda, puede destacarse otros sentidos de integración menos violentos como, 
por ejemplo, la integración —por cierto en nada sencilla de alcanzar— que se logra en el ma-
trimonio.

27 Es cierto que en la palabra latina hospitem, de donde deriva luego huésped, se encuentra la 
raíz indoeuropea pet o pot, correspondiente a la idea de ‘señor’ y de ‘sí mismo’. Déspota es el se-
ñor de la casa, por eso es signo de poder. El término nace de dem-potês, formado por el elemento 
dem ‘casa’ (en latín: domus) y poti ‘jefe de grupo’, el que asegura la autoridad (en latín: potis, 
poderoso). De aquí el sentido violento que tiene la palabra rehén, que es el huésped retenido en 
otage por el déspota (señor de la casa). La palabra española anfitrión tiene un origen diferente, 
pues deriva de la mitología griega: Anfitrión era el Rey de Tirinto, famoso por organizar grandes 
y fastuosos banquetes.

28 El pedido de cartas de identidad, de nombres y apellidos, de lugar de nacimiento, profe-
sión y finalidad del viaje niegan la hospitalidad a los “sin papeles”, para invitar sólo a aquellos 
que sean iguales (poseedores de pertenencias).

29 Raffestin, Claude. “Réinventer l’hospitalité”. En: Communications, No. 65, 1997, p. 166.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 127

Si la hospitalidad no es una integración ni una intrusión violenta, ¿qué 
es lo que ocurre al ser admitido al interior con la promesa de una donación 
gratuita? En el origen de la palabra está el verbo hostire, que significa “tratar 
de igual a igual, compensar”30. La gratuidad de la donación refiere al gesto de 
compensación que realiza el anfitrión para poner en pie de igualdad al hués-
ped. Intenta compensar la asimetría. Lo protege y comparte sus pertenencias 
con él, que no tiene originariamente ni lugar ni posesión (por eso, la caridad y 
la solidaridad son formas vecinas y derivadas de la hospitalidad).

Si, en este punto, volvemos sobre el acto de traducir, la función del traduc-
tor parece ser claramente la del anfitrión. Está entre el texto extranjero que 
acoge y lee, y el texto de arribo que escribe para el lector; lo cual determina su 
carácter de profesión invisible31. La compensación es el elemento intangible 
que ofrece, pero no refiere a dar albergue y alimentar, sino al acto de conver-
sar, pues en el reconocimiento y la práctica del insuperable espiral dialógico 
del acto de traducir y retraducir él encuentra su recompensa32. La traducción 
adquiere el sentido de un paradigma de hospitalidad como modelo de com-
pensación fiel a la diferencia del idioma. Su tarea es no quitar a la obra su 
sabor extranjero. La recepción hospitalaria permite al otro otras capacidades 
de las que él también es capaz33. Sin embargo, el traductor logra algo más 
como anfitrión. En cuanto hablante de una lengua de llegada se pone al nivel 
de la lengua de origen del texto que “él va, de alguna manera, a habitar para 
traducir, a fin de recibir en su lengua el mensaje traducido”34. El traductor es 
una clase de extraño anfitrión que, para recibir al huésped, sale a habitar en 
el extranjero35.

30 El verbo dio lugar no sólo a hostis (enemigo), sino a hostimentum compensación y a hostia, 
que era la “víctima destinada a compensar la cólera de los dioses” (cf. Rey, Alain. Dictionnaire 
historique de la langue française. Paris: Ed. Le Robert, 1992, p. 1744.

31 Los traductores pasan tan inadvertidos como indispensables que son. Construyen la 
puerta áurea por la que cualquier lector puede transitar sin que muchos de ellos adviertan la 
existencia de este acceso, tal vez visible cuando nos impide pasar. He aquí una profesión invis-
ible sin la cual no podemos vivir.

32 Ricoeur, Paul. “Defi et bonheur de la traduction”. En: Sur la traduction. Paris: Bayard, 2004, p. 19.
33 En contraposición con la potestas del déspota, la auctoritas del anfitrión-traductor tiene el 

sentido del aumento o incremento de las capacidades del huésped. 
34 Ricoeur, Paul. “La condition d’étranger”. Op. cit., p. 270.
35 El éxodo y la dispersión como movimientos opuestos y a la vez fundadores de la hospi-

talidad están en el origen mismo de la historia de Babel. Los hombres edifican la torre con la 
intención de “hacerse un nombre” (ser famosos) para no dispersarse sobre la faz de la tierra. 
De que aquí se trata de un problema de fundamento parece confirmarlo el nombre del zigurat 
de Etemenanki, que se habría construido sobre la torre ya abandonada, como “la casa de fun-
damento de la tierra y del cielo”.



128 - Francisco Diez Fischer

Conclusión

La traducción es una forma paradigmática de hospitalidad porque en su 
condición dialógica logra, como acto de igualación, hacer memoria de haber 
sido extranjero. No es memoria de hechos reales, sino el recuerdo del exilio 
como experiencia fundadora. Haber devenido nacionales, eso que creemos 
ser la mayoría de las veces, es haber devenido sedentarios por creer que el 
lenguaje y la tierra, que nos dan la identidad, nos pertenecen. Pero la diversi-
dad de Babel descubre la violencia de la apropiación primera. Como describía 
Rousseau: “Hay un primero que dijo aquí es mío, y hubo un segundo imbécil 
para creerlo”. La propiedad y la pertenencia del lugar —aparente exigencia 
para poder ofrecer hospitalidad— se manifiestan por la traducción y en el 
acto mismo de “aquí te recibo” como una mentira. El huésped extranjero nos 
cuestiona la certeza de ser dueños y de erigir fronteras. Nos convierte en los 
primeros traductores de nosotros mismos. Nadie tiene siquiera derecho de 
encontrarse en un sitio de la tierra más que en otro. Enfrentamos lo que Ri-
coeur llama el fantasma del azar del propio nacimiento36: Podría haber sido 
otra cosa cualquiera; no es necesario ser de aquí.

La hospitalidad de la traducción confronta la fragilidad de la identidad; la 
desestabiliza. ¿Qué nos pertenece y a qué pertenecemos? La interrogación 
anida como la respuesta del huésped y pone en evidencia la pertenencia al ex-
tranjero, porque no tenemos propiedad ni sobre la tierra ni sobre el idioma. En 
definitiva, descubre la propia extranjeridad y la ausencia final de dominio sobre 
las raíces últimas de nuestra existencia. Traducir es salir a habitar otra lengua y 
recordar (recorrer) un exilio. Devenir otro entre otros al aprender que eso que 
se dice en nuestro idioma puede decirse de otras formas en otros idiomas y 
en la misma lengua. Avanzamos por el camino de la inquietante extranjeridad 
para descubrir que el huésped diferente que recibimos, sin ser un igual, es un 
semejante37.

36 Ricoeur, Paul. “Étranger soi-même”. En: Revue Réseaux des Parvis, No. 46, 1999, pp. 1-7. 
37 ¿Qué posibilidad existe de comprender que el semejante no es un igual? “Hoy día existe 

una sola necesidad indispensable, que consiste en poner de manifiesto la humanidad de todos 
los hombres, al margen de los accidentes del habla, del color de la piel, de las costumbres o de 
la ubicación geográfica” (Lask, Theodore. “El mundo de la traducción”. En Revista Sur, No. 338-
339, enero-diciembre 1976, p. 61). Surge, entonces, la pregunta final que completa la duda: ¿a 
quién puede hospedar el hombre? ¿Sólo al hombre? A diferencia de otras especies, su propie-
dad podría ser hospedar a otros, animales, plantas y dioses; incluso hospitalidad a la muerte 
que lo visita en forma de espectros y fantasmas.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 129

Bibliografía

aa.vv. Identidad y cultura. Simposio Internacional de Filosofía. Coruña/Santiago: 
Universidade da Coruña, 1998.

aa.vv. Le livre de l’hospitalité. Accueil de l’étranger dans le histoire y les cultures. Paris: 
Bayard, 2004.

aa.vv. Fenomenología por decir. Homenaje a Paul Ricoeur. (Comp. Patricio Mena 
Malet). Santiago de Chile: Universidad Alberto Hurtado, 2006.

Benveniste, Émile. Le vocabulaire des institutions indo-européennes. Paris: Les Édi-
tions de Minuit, 2 Vol., 1969.

Berman, Antoine. L’épreuve de l’étranger: Culture et traduction dans l’Allemagne 
romantique. Paris: Gallimard, 1984.

Bordelois, Ivonne. Del silencio como porvenir. Buenos Aires: Ed. Libros del Zor-
zal, 2010.

Borges, Jorge Luis. “La biblioteca de Babel”. En: Obras Completas, Tomo I. 
Barcelona: Emecé, 1997.

Borges, Jorge Luis. “Los traductores de Las 1001 Noches”. En: Obras Comple-
tas, Tomo I. Barcelona: Emecé, 1997.

Borges, Jorge Luis. The Spanish Language in South America, a Literary Problem. 
Londres: The Hispanic and Luso-Brazilian Council, 1964.

Derrida, Jacques y Dufourmantelle, Anne. La hospitalidad. Trad. Horacio Pons. 
Buenos Aires: Editorial De la Flor, 2006.

Freud, Sigmund. “Duelo y Melancolía” (1917 [1915]). Trad. José Luis Etche-
verry. En: Obras Completas, Vol. XV. Buenos Aires: Ed. Losada, 1997, pp. 241-
255. 

Jervolino, Domenico. Ricoeur. Hermeneutique et traduction. Paris: Ellipses Édi-
tion, 2007.

Jousse, Marcel. L’Anthropologie du geste. Paris: Gallimard, 1974.
Lask, Theodore. “El mundo de la traducción”. En Revista Sur, No. 338-339, 

enero-diciembre 1976, pp. 60-69.
Payne, Robert. “Sobre la imposibilidad de traducir”. En: Revista Sur, No. 338-

339, enero-diciembre 1976, pp. 78-82.
Paz, Octavio. “Traducción: literatura y literalidad”. En, Traducción: literatura y 

literalidad. Barcelona: Ed. Tusquets, 1981, pp. 7-19.
Raffestin, Claude. “Réinventer l’hospitalité”. En: Communications, No. 65, 

1997, pp. 165-177.
Rey, Alain. Dictionnaire historique de la langue française. Paris: Le Robert, 1992.
Ricoeur, Paul. Le Juste II. Paris: Esprit, 2001.
Ricoeur, Paul. L’unique et le singulier. Bruxelles: Alice Éditions, 1999.
Ricoeur, Paul. “Étranger soi-même”. En: Revue Réseaux des Parvis, No. 46, 

1999, pp. 1-7.
Ricoeur, Paul. Sur la traduction. Paris: Ed. Bayard, 2004.
Ricoeur, Paul. “La condition d’étranger”. En: Revue Esprit, No. 3-4, mars-abril 

2006, pp. 264-275.
Steiner, George. Después de Babel. México: F.C.E., 1995.





ACERCA DEL CUERPO





De los “despreciadores del cuerpo”
About “those who looks down the body”

JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO
Universidad EAFIT

Colombia

Resumen
El presente ensayo explora la re-

definición del cuerpo a partir del tipo 
de preguntas que indagan por la iden-
tidad, la autonomía, la alteridad, el 
auto-reconocimiento. El problema del 
cuerpo toca a la relación entre el sujeto 
y el mundo, en esa suerte de “traduc-
ción” que constituye la lectura de la 
realidad y la interpretación de sí mis-
mo, volviendo de revés la disposición 
meramente existencial que promueven 
los “despreciadores del cuerpo”. De 
otro lado, en función de lo simbólico, el 
cuerpo se dispone no ya como simple 
objeto, sino como objeto interpuesto, 
depuesto, abierto, roto, repuesto, frag-
mentado, derivado, etc.

Palabras clave
Despreciadores del cuerpo, Nietzs-

che, Merleau-Ponty, Percepción, Cons-
titución, Autorrepresentación.

Abstract
This essay explains the redefinition 

of body from the questions of identity, 
autonomy, otherness, the self-recogni-
tion. The problem of the body issues 
the relationship between subject and 
the world, in that sort of “translation” 
that makes up the reading of reality 
and the interpretation of self, by taking 
down the existential attitude stimu-
lated by “those who looks down the 
body”. In the other hand, from the sym-
bolic topic, the body looks no more as 
a simple object, but as the interjected, 
overthrown, opened, broken, replaced, 
fragmented, derived, etc., object. 

Key Words
Those who looks down the body, 

Nietzsche, Merleau-Ponty, Perception, 
Constitution, Self-recognition.



134 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

No se puede separar mi cuerpo con un corte nítido como los 
filósofos han supuesto con frecuencia. Mi cuerpo tiene tanto de 

mí, de mis valores, talentos, recuerdos y actitudes que me hacen 
ser como soy, como mi sistema nervioso.

Daniel Dennett. Tipos de mentes.

Empecemos nuestra reflexión alentando la resonancia de las palabras que 
dirige Friedrich Nietzsche a los “despreciadores del cuerpo”:

A los despreciadores del cuerpo quiero decirles mi palabra […]. 
El cuerpo es una gran razón, una pluralidad dotada de un único sentido, una 

guerra y una paz, un rebaño y un pastor.

Instrumento de tu cuerpo es también tu pequeña razón, hermano mío, a 
la que llamas “espíritu”: un pequeño instrumento y un pequeño juguete de tu 
gran razón.

Dices “yo”, y estás orgulloso de esa palabra. Pero esa cosa más grande aún, 
en la que tú no quieres creer —tu cuerpo y su gran razón: ésa no dice “yo”, pero 
es la que hace “yo” […].

Detrás de tus pensamientos y sentimientos, hermano mío, se encuentra un 
soberano poderoso, un sabio desconocido —llámase sí-mismo. En tu cuerpo 
habita, es tu cuerpo.

Hay más razón en tu cuerpo que en tu mejor sabiduría. ¿Y quién sabe para 
qué necesita tu cuerpo precisamente tu mejor sabiduría?1.

Unas cuantas razones para comenzar:

a.	 Desprecia el cuerpo quien lo tiene en poco, como si la sola mención 
suya fuera poca cosa. Habla así la razón que no aprecia cuánto sentido 
agrega el cuerpo a las cosas. Pero aún considerado sólo desde la razón, 
¿cómo puede algo como el cuerpo ser cualquier cosa?

b.	 Podemos despreciar los juicios de los hombres, despreciar la ha-
cienda, los gobiernos, los méritos, los triunfos, sin incurrir por ello en el 
aborrecimiento de los cuerpos. En componendas con el cuerpo, “despre-
ciadores” son quienes quieren más su enfermedad que su salud, o quienes, 
apreciando la muerte, le ofrecen su cuerpo.

c.	 El rebajamiento definitivo del cuerpo estará en el uso reflexivo, cuan-
do se desprecia, como lo hacían los místicos que se vigilaban, negaban, 
mortificaban, porque allí donde su razón emitía un juicio, era el cuerpo el 

1 Nietzsche, Friedrich. Así hablaba Zarathustra. Madrid: Alianza, 1981, pp. 60-62.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 135

que recibía los castigos, sin entender que el mismo cuerpo había sido el 
tránsito de todo lo vivido. En el temor como experiencia mística, como 
contenido y también como valor, se reflexiona con cortedad la fragilidad 
del cuerpo que desea, que busca, que interroga; asimismo, bajo la supues-
ta comprensión de los móviles del temor, se le desprecia.

d.	 No nos es desconocido que hay cosas despreciables, aborrecibles 
por su crueldad y fealdad, que no quisiéramos ingresar a la escala del sen-
tido, y a las que no nos acercaríamos porque tememos su contacto, ¿pero 
está o pertenece el cuerpo a esa esfera?

e.	 Aunque nuestra actitud sea desdeñar el cuerpo, en múltiples oportu-
nidades, al menospreciarlo, declararlo imposibilitado e impedido, nos da, 
sin embargo, la ocasión para considerarlo como un medio de cara a ciertos 
fines. Es apenas evidente que el cuerpo va reduciendo sus posibilidades y 
que, al no ser inmortal, no puede alcanzar más que unas pocas metas.

f.	 Tener el cuerpo por indecoroso declara la suprema incomprensión 
que tenemos de él; si somos sólo cuerpo y ante los demás eso somos, so-
mos en propiedad sus actos y sus funciones; comiendo depositamos en el 
cuerpo el elemento nutricio y abriéndolo a los combates del sexo presen-
ciamos en él todos sus afanes, siendo a su vez escenario de secreciones, 
olores y desnudeces. Si todo esto fuera realmente indecoroso y, por tanto, 
despreciable, no habremos entendido apenas nada de este templo de la 
sensibilidad y la inteligencia, desde donde se prefigura la realidad y en don-
de se debaten todos los misterios.

Concentrémonos ahora en la declaración del cuerpo como “una gran ra-
zón”; ¿cómo no habría de ser lo constituyente “una gran razón”? El cuerpo 
reclama su posición en el mundo permitiéndonos derivar hacia las cosas y los 
horizontes del mundo. Al despreciar el cuerpo, al denigrarlo, la “gran razón” 
pareciera igualmente perder valor, reducirse sin historia, sin desplegar todos 
sus motivos. Nietzsche precisa: “El cuerpo es una gran razón, una pluralidad 
dotada de un único sentido”. Se anuncia, de esta manera y en relación con el 
cuerpo, una consideración no necesariamente ontológica, o de cosa singular, 
como un objeto apenas vivo depositado en el tiempo. En otro sentido, el 
cuerpo es instancia del sentido ofrecida a la presencia del otro, que a su vez 
ofrece el suyo. La valoración del cuerpo como “pluralidad dotada con un único 
sentido” a la que alude Nietzsche reside en la calidad de ‘abierto’, en cuan-
to que el cuerpo se halla dispuesto como acceso y constituye el verdadero 
asunto de lo vivo. El cuerpo está singularizando a la persona que de múltiples 
maneras se expone como imagen corpórea, como volumen y expresión, como 
recreación de la memoria por efecto de la imagen desplegada desde el cuerpo. 



136 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

Si preguntáramos, por ejemplo, ¿por qué la justicia se aplica a los cuerpos, las-
timándolos, eliminándolos o recluyéndolos?, la alusión nietzscheana al “único 
sentido” ofrecerá todas las respuestas: el cuerpo es la referencia directa que 
invita a practicar en él todos los castigos y todos los premios.

No serán acaso la solidez y el autodominio los atributos característicos 
del cuerpo, sino la exhibición de aquello que, afectado por el mundo es, a su 
vez, definición para el mundo. “El cuerpo es una guerra y una paz” —agrega 
Nietzsche—; como una paz, se reconoce en el cuerpo su fuente natural, que 
lo hace ver como aquello desde lo cual se desenvuelve la actitud natural que 
no formula preguntas, que se deja vivir sin mayores regencias sobre los demás 
objetos del mundo. Pero, como una guerra, el cuerpo enfrenta la realidad bajo 
la cruda experiencia de la enfermedad y las contingencias; espacios de una 
guerra son aquellos en los que el cuerpo se resuelve como forma discontinua 
que se rompe y que se afecta. No pudiendo ser solamente la experiencia del 
dolor, el cuerpo se debate consigo mismo y se abre al sentido que le ofrece 
lo vivo.

En la Fenomenología de la percepción (1945), Maurice Merleau-Ponty valora el 
cuerpo como “lo que da un sentido”, lo que hace posible la promoción y 
derivación de un sentido en cada objeto del mundo; y al “dar un sentido”, el 
cuerpo proyecta tanto sus estados naturales como culturales. El cuerpo se 
halla, efectivamente, en la situación de captar acontecimientos que lo involu-
cran como elemento relacionante en términos de significación. “Total que mi 
cuerpo —afirma Merleau-Ponty— no es solamente un objeto entre los demás 
objetos, un complejo de cualidades sensibles entre otras, es un objeto sensible 
a todos los demás”2. Lo que el cuerpo resuelve, entonces, no es simplemente 
la percepción de la realidad, facilitando su ingreso en un orden del cono-
cimiento susceptible de evaluación y análisis; el cuerpo dispone sus partes 
como elementos vinculantes a través de los cuales ingresa en los campos de 
significación susceptibles de realización. Los objetos del mundo ofrecen al 
cuerpo como elección su efectiva apropiación o incorporación.

Lo constitutivo

En la disposición de las cosas del mundo, la constitución anuncia lo fundan-
te, lo erigido, lo que se eleva desde sí mismo ilustrando un orden. En arreglo 
con la constitución lógica del mundo, la valoración estrictamente objetiva del 
cuerpo significa el principio o comienzo de dicha constitución; testimonio de 
lo establecido como primera presencia. Destituir el cuerpo implicaría, en este 

2 Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Barcelona: Planeta-Agostini, 1985, p. 251.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 137

sentido, negar su participación en la resolución constitutiva del mundo, ha-
cerlo menos que cosa, rebajar su calidad de fundante. La constitución recla-
ma así, que el cuerpo sea mirado como fundamento de todo aquello que no 
puede menos que serlo; en virtud de esta función el cuerpo ilustra no la cosa 
disuelta e insondable que niega la ocasión de su conocimiento, sino la con-
tundencia de su presencia, de su gesto, de su habla, de su razón sustentada 
como evidencia. La noción de constitución dispone el ejercicio de la necesaria 
distinción y reconocimiento del cuerpo, a la par que entabla la diferenciación 
con los demás cuerpos y objetos del mundo. La constitución cobra relevancia 
en cuanto quiere decir que lo corpóreo es lo consolidado, aquello que ilustra 
clara y resueltamente lo que se ha dispuesto para ser abordado, entendido y 
tenido en cuenta.

En el tratamiento que Descartes realiza de la unión entre cuerpo y mente, 
queda ilustrado el voto de confiabilidad que recibe el cuerpo por la constitu-
ción y clara definición que manifiesta en relación con su lugar en el mundo; 
voto que consolida la unión, que afirma la elección del dualismo como efecto 
de la valoración que deposita la mente en el cuerpo, en ausencia de la cual 
presenciaríamos un extrañamiento absoluto de la realidad y una improbable 
constitución de lo humano. En la Sexta meditación, Descartes expone: “Por me-
dio de estas sensaciones de dolor, de hambre, de sed, y así sucesivamente, la 
naturaleza también me enseña que no estoy presente en mi cuerpo como el 
marino está presente en su barco, sino que estoy estrechamente unido a él y, 
por así decir, entremezclado con él, tanto que resulto ser una sola cosa con mi 
cuerpo”3. Que estas palabras anticipen las consideraciones contemporáneas 
sobre el cuerpo como poseedor de mente propia, no debería extrañarnos, 
pues es precisamente a partir de allí que se hace posible ilustrar la constitu-
ción con y a partir del cuerpo.

Por su parte, en las investigaciones fenomenológicas sobre la constitución 
que Husserl adelanta en Ideas II, se parte de la descripción de la naturaleza 
material, animal y anímica a través del cuerpo; así, lo constitutivo es a su 
vez lo puesto o colocado, que privilegia en el objeto no la posibilidad de ser 
conocido, sino su formación en cuanto tal. Entender lo constitutivo como lo 
puesto nos permite reconocer en el cuerpo una dignidad exterior que reclama 
una reflexión sobre lo que es ante los demás cuerpos: un “yo” puesto para sí 
mismo y para los demás, conforme al cual el cuerpo no puede ser sólo cuerpo, 
pues la declaración como persona no le es ajena a su constitución.

Pero la constitución tendría que ser, además, una forma de gobierno que 
tienda un horizonte y dirija lo constituido hacia determinadas acciones. No 

3 Descartes, René. Meditaciones metafísicas con objeciones y respuestas. Sexta meditación. Madrid: 
Alfaguara, 1977.



138 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

siendo del cuerpo la inmovilidad ni de su estado la desconsideración de la 
alteridad, el resultado es que éste se ofrece como una constitución gober-
nada y dirigida que al encontrarse en el mundo sintiendo, percibiendo y co-
nociendo, no puede menos que dar cuenta de la condición insalvable de la 
alteridad. Movilidad y alteridad participan así de manera definitiva como ele-
mentos constitutivos de lo que Husserl denomina: “la constitución de la cosa 
material”.

El encuentro

“El contorno de mi cuerpo —expone Merleau-Ponty— es una frontera que 
las relaciones ordinarias de espacio no franquean”4. Y si no es la forma, el 
contorno, la arquitectura de los cuerpos, sino la tensión de la aproximación 
entre unos y otros conforme están dispuestos en el mundo social, ¿no re-
sultaría aventurado señalar que cada cuerpo es para los demás lo que no ha 
sido ni puede llegar a ser en propiedad? La vinculación del cuerpo con las 
motivaciones del yo, brotan a la vista; la distancia definida y específica en 
relación con todo aquello que constituya el no yo, o el no cuerpo, definirá su 
estar-en-el-mundo. Esta dinámica marca la que podemos denominar “segun-
da constitución”, la cual nos permite ver de qué manera el cuerpo sustenta lo 
social, en la medida en que se ofrece como objeto de conocimiento y practica 
aproximaciones en relación con los otros cuerpos. De esta manera, la utopía 
representada por los otros cuerpos permite verlos como lugares habitados 
que se reclaman mutuamente; lugares próximos, pero irrealizables como lugar 
propio, y en la tensión que instaura esta utopía cada cuerpo manifiesta su 
inclinación, su deseo de ingreso en los otros cuerpos con la resolución de 
conocerlos, de apropiarlos e incorporarlos, si es posible, como alimento que 
desaparece de la vista, que se dirige hacia adentro.

Probablemente, desde cada cuerpo se considera lo anterior determinando 
realizar ciertas aproximaciones que ilustran cómo y por qué en cada ocasión 
vuelve su mirada hacia el otro con el afán de perderse en la aventura de su 
conocimiento; aventura que tendrá sin duda un recorrido, pero también un 
desenlace. La imperiosa necesidad de afrontar este conocimiento se ofrece 
bajo la forma de un despliegue de símbolos y lenguajes, los cuales plantean, 
entre otros asuntos, las preguntas concernientes al erotismo, preguntas por 
la transparencia de los cuerpos, por la restitución de las partes de un segun-
do cuerpo en un ejercicio de piezas articuladas de las que se puede dispo-
ner libre, lúdica y creativamente. De igual manera, a través del lenguaje nos 
servimos de un depurado sistema de metáforas que recrea un cuerpo como 
ofrecimiento y búsqueda del otro cuerpo.

4 Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Op. cit., p. 115.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 139

Ningún otro conocimiento resolvería de manera más precisa y con tal 
multiplicidad de versiones el único conocimiento posible entre dos cuerpos, 
denominado aquí singular e imparcialmente: encuentro. Placer, hedonismo, 
sensualismo son sólo nombres que designan una mitad importante del sis-
tema filosófico que todo hombre y toda mujer practican en su discurrir por 
el mundo entorno o mundo de la vida. Todos estos movimientos son, igual-
mente, profundo conocimiento de los signos que exploran los cuerpos, o, 
como lo denomina Merleau-Ponty: “del hábito perceptivo como adquisición 
de un mundo”5. Tensiones y distensiones: cada cuerpo reescrito desde los 
recorridos por su piel; a través de hábitos de percepción que lo afirman en su 
carrera hacia el conocimiento; el cuerpo deconstruido ahora en el menudeo 
de sus partes extra partes. Todas estas son, finalmente, las preguntas nunca 
formuladas, los argumentos que de la mejor manera resuelven las dudas sobre 
nuestra situación en el mundo. Queda por resolver, sin embargo, la diferencia 
que pueda existir entre un conocimiento como éste y uno filosófico, o, como 
lo plantea Merleau-Ponty: si “la descripción del propio cuerpo en la psicología 
clásica ofrecía ya todo lo que es necesario para distinguirlo de los objetos, 
¿cómo es que los psicólogos no han hecho esta distinción o que, en todo 
caso, no han sacado de la misma ninguna consecuencia filosófica?”6.

Filosóficamente hablando, ¿qué puede esperarse ahora? Es evidente que 
el recurso filosófico habrá cambiado, que no se trata ya de sopesar teorías ni 
de recrear el mito de la caverna, sino de ingresar una vez más en la pregunta 
por la situación del hombre en el mundo; una instancia, si bien constitutiva, 
mal interpretada por algunos, despreciada y denigrada por otros. El tipo de 
problema que moviliza el ejercicio filosófico debe, al menos, estar orientado 
a alcanzar el saber conforme a lo que un cuerpo tiene para entender de sí 
mismo y de los otros cuerpos. En este sentido, experiencia y conocimiento 
deciden no lo que una mente tiene para entender de las demás mentes, lo 
que resulta apenas evidente si evaluamos en detalle nuestra lectura y com-
prensión de la intencionalidad de las otras mentes. El ámbito de la filosofía 
dispone así, próximo a lo que Epicuro infirió desde su quehacer filosófico, 
que la transparencia de los cuerpos plantea sin ambages todas las opciones del 
conocimiento. Así, intentando recrear por ejemplo la participación del cuerpo 
en la definición del yo, tanto como las consecuencias de la distinción entre el 
cuerpo y los objetos del mundo, entendemos éste como radicalmente diferen-
te, como horizonte de la experiencia y no como mera presencia.

En el budismo zen se recomienda pensar con el cuerpo, suspender la ra-
zón, destituir el lenguaje, retardar los nombres e involucrar el cuerpo con lo 

5 Ibíd., p. 165.
6 Ibíd., p. 112.



140 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

natural; en otras palabras, practicar la inversión definitiva de la razón por el 
cuerpo. Esta elección no está lejos del tipo de descubrimientos que todo ser 
humano advierte en su propia naturaleza cuando cansado de su expansión 
racional y de sus preguntas, se vuelca hacia la comprensión del cuerpo y con-
sigue advertir su condición de ventana, así:

a. Si cerrada, concentrando en sí la presión, la carga que significa negar lo 
exterior.

b. Si abierta, poniendo en términos de igualdad y movimiento recíproco lo 
interior y lo exterior.

Dos maestros budistas manifiestan al respecto: “De hecho —escribe Dai-
setz Teitaro Suzuki—, la verdad del Zen es la verdad de la vida, y la vida signi-
fica vivir, moverse, actuar, no meramente reflexionar”7. Taisen Deshimaru dice, 
por su parte: “Es preciso concentrarse en los seis sentidos a la vez (la concien-
cia se considera un sexto sentido), unirlos, armonizarlos. Si los sentidos están 
unificados, se puede encontrar la verdadera concentración sin servirse de la 
voluntad. Pensar sin pensar, inconscientemente…”8.

Entorno del problema

Lo anterior tiene el propósito de adelantar un estudio que aborde el pro-
blema del cuerpo con ocasión de la descripción fenomenológica, que amplíe 
la exposición del problema del cuerpo hacia el tipo de descripciones que ha-
cemos de las cosas del mundo, de su expresión y su significado. El cuerpo 
reclama una redefinición como presupuesto que dispone, de un lado, la parti-
cipación de la percepción, y de otro, la formulación de preguntas que indagan 
por la identidad, la autonomía, la alteridad, el autorreconocimiento. En otras 
palabras, el cuerpo que se vincula con los actos del lenguaje, con la represen-
tación y con el pensamiento, es por supuesto más que mera percepción. El 
problema toca así a la relación entre el sujeto y el mundo, en esa suerte de 
traducción que constituye la lectura de la realidad y la interpretación de sí mis-
mo, donde lo corporal juega un papel definitivo en los procesos de autorre-
presentación, volviendo de revés las disposiciones de lo meramente existencial. 
De otro lado, en función de lo simbólico el cuerpo se dispone no ya como 
simple objeto de la representación figurativa o abstracta, sino como objeto 
interpuesto, depuesto, abierto, roto, repuesto, fragmentado, derivado, etc.

7 Suzuki, Daisetz Teitaro. Ensayos sobre Budismo Zen. Buenos Aires: Kier, 1995, p. 327. 
8 Deshimaru, Taisen. La práctica del Zen. Barcelona: Kairós, 1993, p. 64.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 141

El cuerpo ingresa en la discusión sobre lo material y lo mental a través de la 
fundamentación fenomenológica de la percepción, la cual puede desglosarse 
en las siguientes consideraciones:

1. Desde la fenomenología se interpretan la percepción y los asuntos 
del cuerpo como vinculados a una consideración del yo que representa 
algo más que una forzosa acomodación de términos.

2. Entre las rutas posibles, la investigación acerca del cuerpo identifica 
el orden de lo autobiográfico, donde la historia de un individuo es la histo-
ria de su cuerpo, de la observación y valoración de su cuerpo. 

Volviendo con los “despreciadores del cuerpo”, la siguiente es una relación 
del tipo de problemas que refrendarían el cuerpo como una “gran razón”:

a. Problemas del tratamiento del cuerpo en la historia de la filosofía.

b. Problemas de la vinculación del cuerpo y el yo con las nociones de 
representación e imagen.

c. Problema de los límites de la autorrepresentación del cuerpo como 
autobiografía.

d. Problema de la descripción fenomenológica del cuerpo.

Así visto, ¿qué podríamos decir ahora en favor de los “despreciadores del 
cuerpo”? ¿Recrear para ellos la metáfora del incendio del barco planteada por 
Étienne Bonnot de Condillac (1714-1780) y aceptar que hay algo que efecti-
vamente debe ser expulsado del cuerpo? Cuando se presenta un fuego que 
amenaza con destruir, las acciones que se realizan ilustran el tipo de despren-
dimiento necesario para que el cuerpo continúe siendo cuerpo y sólo cuerpo, 
un reclamo de singularidad y calma. Pero los “despreciadores del cuerpo” no 
contemplan verdad alguna en consideraciones como estas ni en ejercicios de 
discusión filosófica acerca de la constitución, porque antes que todo inter-
pretan el cuerpo como albergando lo que no le pertenece: intenciones, creen-
cias, juicios, sensaciones, deseos, y si recurren a la metáfora del fuego no es 
con el afán de preservar el cuerpo, la “pluralidad dotada de un único sentido”, 
su condición de verdad, sino de guardar con él las distancias que permitan 
comprender las tensiones que genera su desacomodación en relación con la 
valoración exigida por la razón y la verdad.

Michel Serres dramatiza el incendio del barco como una experiencia pro-
pia, mostrando cómo en el momento crucial, cuando la apnea conseguiría 



142 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

reducir todo esfuerzo por preservar el cuerpo y la vida, lo que se revela con 
claridad es lo siguiente: “suficiente para que mi cuerpo hubiera aprendido a 
decir yo siempre en cualquier verdad”9. El momento de vinculación entre el 
cuerpo y el yo, según esto, no estaba siendo ilustrado, ni permitía establecer 
un principio para el conocimiento del yo. Esta discusión está presente, igual-
mente, en las palabras que dirige Nietzsche a los “despreciadores del cuerpo”, 
cuando sanciona abiertamente cómo podemos ser todos quienes, en una im-
probable conciliación con el yo, revelamos nuestra extrañeza de hallarnos en 
parte constituidos por el cuerpo. 

Volvemos nuestro interés hacia los asuntos del cuerpo planteados en fun-
ción del yo, con el propósito de determinar cómo una fuerte tradición de la 
que hacemos parte, declara que lo que se ha ganado para el yo en términos 
de valores, de apercepción y regulación puede ser visto como destituido si 
se privilegia el cuerpo, razón por la cual los “despreciadores del cuerpo” son 
increpados por Zarathustra desde el primer momento, pues está claro que 
no serán ellos quienes decidirán en favor de una voluntad de poderío que 
requerirá sin reticencias una alta valoración del cuerpo. Aceptar el fuerte re-
clamo que Zarathustra hace a los “despreciadores del cuerpo”, implica volver 
la atención hacia el yo como el lugar donde se escenifica la decisión del co-
nocimiento referido a sí mismo; un sí mismo dispuesto desde el cuerpo como 
expresión y significación, un sí mismo ejecutor del autoconocimiento bajo la 
forma de lo que Michel Serres denomina: “contacto de sí consigo”. Y en la 
relevancia que cobre esta noción de contacto, estamos decidiendo práctica-
mente todo; el ser humano como ser de contactos, o, para ser más precisos, 
la resolución de la existencia como contacto del cuerpo con la exterioridad 
dotado de un único sentido que se nos revela ahora con asombrosa claridad: 
lo vivo. “Despreciadores del cuerpo”: despreciadores de todo lo vivo exigido 
desde lo vivo mismo.

Bibliografía

Descartes, René. Meditaciones metafísicas con objeciones y respuestas. Sexta Medi-
tación. Madrid: Alfaguara, 1977.

Deshimaru, Taisen. La práctica del Zen. Barcelona: Kairós, 1993.
Matos dias, Isabel. Merleau-Ponty une poïétique du sensible. Toulouse: Presses 

Universitaires de Mirail, 2001.
Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Barcelona: Planeta-

Agostini, 1985.
Merleau-Ponty, Maurice. Signes. Paris: Gallimard, 1960.

9 Serres, Michel. Los cinco sentidos, ciencia, poesía y filosofía del cuerpo. Bogotá: Taurus, 2003, p. 19.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 143

Merleau-Ponty, Maurice. Le Visible et l’Invisible. Seguido de Notes de travail. Pa-
ris: Gallimard, 1964.

Merleau-Ponty, Maurice. Les aventures de la dialectique. Paris: Gallimard, 1955.
Merleau-Ponty, Maurice. La Prose du Monde. Paris: Gallimard, 1964.
Merleau-Ponty, Maurice. Notes de cours sur L’origine de la géométrie de Husserl. 

Paris: Presses Universitaires de France, 1998.
Merleau-Ponty, Maurice. Sens et Non-sens. Paris: Gallimard, 1966.
Merleau-Ponty, Maurice. L’institution dans l’histoire personnelle et publique – Le 

problème de la passivité, le sommeil, l’inconscient, la mémoire. Tours: Notes de cours 
aux Collège de France (1954-1955), Éditions Belin, 2003.

Nietzsche, Friedrich. Así hablaba Zarathustra. Madrid: Alianza, 1981.
Rainville, Maurice. L’Expérience et l’expression: essai sur la pensée de Maurice Mer-

leau-Ponty. Montréal: Bellarmin, 1988.
Serres, Michel. Los cinco sentidos, ciencia, poesía y filosofía del cuerpo. Bogotá: 

Taurus, 2003.
Suzuki, Daisetz Teitaro. Ensayos sobre Budismo Zen. Buenos Aires: Kier, 1995.





Observaciones fenomenológicas sobre la imagen
Phenomenologics observations about the image

GUILLERMO PÉREZ LA ROTTA
Universidad del Cauca

Colombia

Resumen
La imagen es una expresión del 

cuerpo, sustentada en la visión, y ex-
hibe a partir de ello modalidades de 
presentación, como el recuerdo y la 
pintura figurativa. La imagen responde 
a un poder de creación: Lo imaginario, 
que se vincula en nuestra experiencia 
como saber y afectividad, y se proyec-
ta hasta producir el doble. Hay una di-
mensión personal de la imagen, la cual 
está atravesada por la intersubjetividad 
y la cultura, que devienen en el tiempo.

Palabras clave
Cuerpo, Imagen, Imaginario, Enig-

ma, Carne, Visible, Invisible, Reflexivi-
dad, Pintura, Doble, Cultura, Intersub-
jetividad, Saber, Afectividad.

Abstract
The image is a body expression sus-

tained on the vision, that shows over 
it, their different forms of display, and 
be like the remember and the reflexive 
painting. The image responds to a crea-
tion power: The imaginary; action that 
join with our experience in different 
ways like the knowledge and the affec-
tivity, for then be will projected until 
the production of the double. There is 
a personal dimension of the image that 
is crossed by the intersubjectivity and 
the culture that become on time.

Key words
Body, Image, Imaginary, Riddle, 

Flesh, Visible, Invisible, Reflexivity, 
Paint, Double, Culture, Intersubjectivity, 
Knowledge, Affectivity.



146 - Guillermo Pérez La Rotta

1. La imagen como una modalidad de expresión del cuerpo

El enigma reside en que mi cuerpo es a la vez vidente y 
visible. Él, que mira todas las cosas, también se puede mirar, y re-
conocer entonces en lo que ve el “otro lado” de su potencia vidente.

Maurice Merleau-Ponty. El ojo y el espíritu.

Procuraremos mostrar cómo el problema de la imagen nos lleva a postular 
el valor de lo imaginario y del doble en el seno de la cultura. En el camino 
advertiremos dos modalidades de la imagen: la mental, como fundamento re-
sidente en el espíritu, y la pictórica, como una de sus proyecciones objetivas. 
Para Merleau-Ponty el cuerpo puede existir como enigma, porque participa 
estratégicamente de un sistema de intercambios tácitos y manifiestos con el 
mundo natural y social, trama que este fenomenólogo ha llamado Carne en 
diferentes textos, buscando hacer explícito el Ser Sensible del que estamos 
hechos los humanos en el mundo1, y porque las vinculaciones entre cuerpo y 
mundo tienen un carácter explícito, pero a la vez una densidad infinita como 
experiencia en el espacio y el tiempo2. La definición capital podría ser el hecho 
de que el cuerpo es una instancia ontológica y existencial que consiste en 
recibir y expresar3, pero lo hace siempre desde una profundidad de sentidos 
manifiestos y latentes, y no de una forma total, sino desde lo horizóntico. 
Existe, para el caso que nos ocupa de lo visible y lo vidente, y de sus relacio-
nes con lo invisible, una forma de elaboración expresiva del cuerpo, un trazado 
interior, que el cuerpo realiza desde la experiencia perceptiva que tiene del mundo, 
como afinidad estructural; entonces podemos reconocer en nosotros el tra-

1 Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y el espíritu. Barcelona: Paidós, 1985, p. 26. También Merleau-
Ponty, Maurice. Lo visible y lo invisible. Barcelona: Seix Barral, 1970, p. 168 ss.

2 Enigma es lo que, significativamente, tiene doble cara, un misterio que se proyecta tras 
unos signos explícitos. Podemos pensar la cuestión desde la idea de horizonte de Husserl, que 
pone en escena el propio Merleau-Ponty en Lo visible y lo invisible: “Cuando Husserl habla del ho-
rizonte de las cosas (…) hay que tomar la expresión al pie de la letra (…) el horizonte es un tipo 
de ser: ser poroso, preñado, el ser de la generalidad, y en él está sumido, englobado el otro ser, 
aquel ante el cual se abre el horizonte. Su ser y las lejanías participan de una misma corporeidad 
y visibilidad” (Merleau-Ponty, Maurice. Lo visible y lo invisible. Op. cit., p. 184).

3 La expresión implica una doble cara del sentido, pues siempre se manifiesta con el sig-
no, una dimensión de contenido ontológica, pero dicha doble cara puede ser una mezcla de 
elementos naturales y culturales. Configura una dimensión de ser a la vez que una dimensión 
de sentido. En el pensamiento de Merleau-Ponty la cuestión es central y lo afirma de muchas 
maneras, en distintos lugares. “La operación de expresión, cuando está bien lograda, no sola-
mente deja un sumario al lector y al mismo escritor, hace existir la significación como una cosa 
en el mismo corazón del texto” (Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Barcelona: 
Planeta, 1984, p. 199). Y esto tiene conexión, nuevamente, con enigma y cuerpo: “el análisis de 
la palabra y de la expresión, nos hace reconocer la naturaleza enigmática de nuestro cuerpo” 
(Ibíd., p. 214)”. “La novedad de las artes de la expresión es que hacen salir a la cultura tácita de 
su círculo mortal. El artista ya no se contenta con continuar el pasado por la veneración o la re-
beldía. Vuelve a empezar su tentativa desde el principio, por completo” (Merleau-Ponty, Maurice. 
“El lenguaje indirecto y las voces del silencio”. En: Signos. Barcelona: Seix Barral, 1964, p. 93).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 147

zado de la luz, el color, las formas de cosas y el mundo. Al generarse ese eco 
interior, se le devuelve sentido al mundo desde la visión, y el discernimiento 
de aquello que se ha elaborado, incluso en una visión que no hace reflexiones 
explícitas y sólo ve, pues en actitud natural, cualquiera de nosotros hace a la 
vez proyecciones de sí y evaluaciones instantáneas que ostentan un saber y 
una afectividad en el ver.

Hay que admitir entonces que, en la visión, existe bajo latencia algo nuevo 
creado como figura, y trabajado en una mirada que no habita exclusivamente en 
la presencia de lo puramente corporal, en tanto densidad penetrable; es una 
expresión que surgiendo del cuerpo, está en otro lugar que lo ronda, que se 
desprende de él, pero que está en “otra parte”4. Un ejemplo es el recuerdo del 
rostro de alguien, que conecta fácilmente con vivencias del pasado5. O el recuerdo 
de un campo de presencias6 donde algo ocurrió conmigo en relación con otro y en 
un espacio concreto, un recuerdo que quizás ostenta un trazado anecdótico 
y surge desde trozos de vivencia retomada que se compaginan azarosamente. 
Y sobre ese germen se exhibe, si queremos, una curiosidad que elabora, una 
interrogación que mira internamente eso y piensa con eso, o asume valorativamente 
una práctica desde aquella visión imaginaria7, porque probablemente se en-

4 Encontramos ya el problema de lo imaginario, que para Merleau-Ponty implica una mo-
dalidad de expresión corporal. Al percibir algo concreto, intuitivamente, ya respira un poder de 
imaginar, ligado a aquella percepción, pero que igualmente puede ir muy lejos, autoproyectarse en 
la experiencia interior de quien actúa y piensa. El pensamiento despliega implicaciones entre 
las localizaciones perceptivas de mi cuerpo en el mundo, y el poder de configurarlas, crearlas y 
recrearlas mentalmente, para llegar con ello a cualquier formalización y a sus significaciones posi-
bles, y nuevamente, perceptuales, en un ciclo que va de la percepción a la imaginación creado-
ra, por ejemplo, la figuración pictórica, que interesa especialmente en estas reflexiones sobre 
la imagen (cf. Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y el espíritu. Op. cit., pp. 20 y 21). Podemos también, 
pensar el problema desde el encabalgamiento constructivo, proyectivo, entre imaginación y 
percepción que despliega el lenguaje cinematográfico (cf. Pérez la Rotta, Guillermo. Génesis y sen-
tido de la ilusión fílmica. Bogotá: Siglo del Hombre Editores-Universidad del Cauca, 2003, cap. 5).

5 A propósito de la afectividad posible en la rememoración, León Tolstoi dice en sus Re-
cuerdos: cuando intenta uno representarse las facciones de una persona amada, surgen tantos 
recuerdos a la vez que nos empañan la vista como si tuviésemos lágrimas en los ojos. Son las 
lágrimas del alma” (Tolstoi, León. Recuerdos. Barcelona: Sopena, 1933, p. 10). Sobre la afectivi-
dad de la imagen, Sartre hace una reflexión fenomenológica en Sartre, Jean Paul. Lo imaginario. 
Buenos Aires: Losada, 1976, p. 106 ss. Tomaremos en cuenta esa aproximación de Sartre para 
mostrarla en su posibilidad, en la última parte de este texto.

6 La expresión es de Merleau-Ponty en Fenomenología de la percepción, y refiere al recogimiento 
del tiempo, cuando surge un recuerdo, y puede hacerlo, precisamente desde la situación insos-
layable del “campo de presencias” que el sujeto vivió en un momento dado ( Op. cit., p. 423).

7 Sartre estudia esta cuestión en el texto citado: “La conciencia imaginante representa cier-
to tipo de pensamiento: un pensamiento ligado que se constituye en y por su objeto. Todo 
nuevo pensamiento concerniente a este objeto se presentará, en la conciencia imaginante, 
como una nueva determinación aprehendida del objeto” (Sartre, Jean Paul. Lo imaginario. Op. 
cit., p. 169 ss.).



148 - Guillermo Pérez La Rotta

trecruza, si seguimos con el ejemplo de recuerdo, un acervo de experiencia 
antigua con una nueva posibilidad de expresar, que transforma el sentido de 
lo manifiesto, en texto inacabado y continuo que reflexivamente se sobrepone 
sobre él8.

1.1 Ver y pintar: un camino hacia la reflexividad

Al ver, desde la desnuda configuración de nuestro sentir, podemos retro-
traer nuevamente la experiencia, y encauzarla en el seguimiento y re-elaboración 
práctica y técnica de lo que vemos, del mirar aunado con la habilidad de la mano, en 
la interpretación de las formas que definen el ver; para ofrecer singularmente, 
y no como un calco, el cómo se vuelve algo real para la mirada, tema predilec-
to de una larga tradición pictórica; entonces, entremezclamos en un nuevo 
nivel, a lo real nuestro ser, y a la profundidad de la experiencia horizóntica 
en el mundo, tanto desde la vivencia, como en cuanto aprendo junto con la 
vivencia, como dibujante o pintor, a ver y a interpretar el ser, la luz, el color y 
la figura, a la visión misma de las cosas y de mis semejantes. Y junto con aque-
lla figuración viene la comunicación con otros pintores de la tradición, “mi 
mundo”, entonces puede ser el sufrimiento de un cuerpo que se trasciende en 
conciencia pictórica y reflexiva, como en Frida Kahlo, o el “ir más allá” cuando 
Van Gogh pinta sus últimos cuervos, con una oreja menos en su cara.

Es pues en esa relación elevada a la segunda potencia, en una visión que 
configura con la mano, donde encontramos por ahora la imagen, también 
como enigma, que según Merleau-Ponty, libera todos los problemas de la pin-
tura9. Y no en cuanto réplica de la cosa a secas, fijada en lo inconcebible de 
lo puramente óntico sin intervención de nosotros, sino precisamente en la 
conjuntiva relación perceptiva y significativa entre nosotros y el ser. Dicha re-
lación aparece como un proceso que nuestro autor llama simultánea cercanía y 
lejanía con lo actual de la percepción, y es el crisol de lo imaginario, la textura imaginaria 

8 Cuando decimos “texto”, quizás exageramos en la valoración de la articulación de la co-
rriente de conciencia. Pero en todo caso, mantenemos la expresión que nos parece ilustrativa 
de un fenómeno esencial, comentado por Thomas Nenon, a propósito de lo mental en Husserl: 
la “motivación”, como “Ley Fundamental del Mundo Espiritual”, es el nombre que el pensador 
de Moravia da a aquello que es revelado como forma superior de reflexión, a la conciencia: “no 
es una serie discreta de eventos mentales cuyo agregado constituye el flujo de vida mental. 
Lo que me es revelado es más que un conjunto de estados interrelacionados, cuyas descrip-
ciones y explicaciones completas implican una referencia esencial a otros eventos mentales y 
a la estructura de la vida mental como un todo” (Nenon, Thomas. “La teoría de lo mental en 
Husserl”. En: Anuario Colombiano de Fenomenología, Vol. IV. Popayán: Universidad del Cauca, 2010, 
pp. 365-366).

9 Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y el espíritu. Op. cit., pp. 18 y 21.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 149

de lo real10. Y según Sartre, esa imagen exhibe un saber y una afectividad11. Ve-
remos, por nuestra parte, cómo puede ostentar un saber y cómo puede expresar 
una afectividad.

Podemos, entonces, considerar la imagen en cuanto que puede ser una 
forma fundamental de reflexión; pero es una reflexividad por confusión o 
narcisismo, donde lo que miramos tiene una expresión de conciencia en no-
sotros12, latente y originaria, que puede explicitarse precisamente desde una 
presencia original en la psicología humana13. Esta reflexividad no aparece 
como aquella que propicia el filosofar, que siempre opera bajo una concep-
tualización verbal que incluye en sí el sentido de lo pensado; en el caso de la 
mirada, la reflexión es por implicación, por entremezcla con lo visto, suponiendo 
ello una implicación perceptiva y kinésica con lo real, y una elaboración interna posible 
del mundo figurado, siempre como algo virtual que se actualiza en una emoción, 
en un sentir o pensar del sujeto en cuestión. Leonardo da Vinci lo entiende a 
su modo, y creemos que nos acercamos singularmente a la cuestión que nos 
ocupa, al entender aquel sentido en la visión en este artista, cuando enun-
cia dos significados de reflexión, uno sensible y otro espiritual, en todo caso 
entrelazados14. En el primer caso, bajo un supuesto que toma de Lucrecio15 
y sus simulacros, y sin entender aún el fenómeno físico de la luz, Da Vinci 
supone que todo objeto transmite su imagen a todo los lugares donde pue-
de ser visible, en una suerte de refracción omnipresente, bella y arquetípica, 
y encauzada hacia una metafísica de lo divino y lo natural que cruzaría por 
nosotros16; y la imagen del objeto puede a la vez corresponder con todas las 

10 Ibíd., p. 20.
11 Sartre, Jean Paul. Lo imaginario. Op. cit., pp. 91 y 106. La otra determinación que Sartre 

distingue es el movimiento, pero no la tendremos en cuenta.
12 Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y espíritu. Op. cit., p. 17.
13 Jacques Lacan la encuentra tempranamente en la imagen especular del niño (cf. Aumont, 

Jacques et ál. Estética del cine. Barcelona: Paidós-Comunicación, 1985). Se parte de un fenómeno 
básico que obra como imagen especular: la identificación del yo en sus estados primarios don-
de encuentra un otro para empezar a reflejarse y multiplicarse en su yo. Y la cuestión se aprecia 
en el texto citado, mostrando que tal fenómeno tiene que ver con las experiencias de identi-
ficación en el cine, y, diríamos nosotros, en la experiencia normal y en la experiencia estética 
en general (Ibíd., p. 256 ss.; cf. capítulo sobre el cine y su espectador). Y resulta además signifi-
cativo, para establecer relaciones con el psicoanálisis, que Merleau-Ponty identifique la visión 
con un narcisismo fundamental (Merleau-Ponty, Maurice. Lo visible y lo invisible. Op. cit., p. 173).

14 “Cada objeto transmite su imagen a todos los lugares donde es visible y, a la inversa, cada 
objeto es capaz de recibir en sí mismo todas las imágenes de los objetos que miran hacia él” 
(Da Vinci, Leonardo. Cuaderno de notas. EDIMAT, Madrid, 2007, p. 53). Luego Leonardo plantea la 
inversa: “yo sostengo que los poderes invisibles de la fantasía en los ojos pueden proyectarse al 
objeto, como lo hacen las imágenes del objeto proyectándose en los ojos” (Ibíd., p. 54).

15 Así lo plantea el estudio introductorio al texto citado de Leonardo, escrito por Miguel 
Ángel Ramos (p. 31).

16 cf. “La cultura florentina en la época de Leonardo”. En: Garin, Eugenio. Medioevo y Renaci-
miento. Madrid: Taurus, 1981, p. 237 ss.



150 - Guillermo Pérez La Rotta

demás imágenes de los objetos que miran hacia él. Aunque la consideración 
del pintor italiano surja bajo un supuesto erróneo, que supone que el objeto es 
el que transmite su imagen como simulacro, y no la luz, en todo caso, da Vinci, 
saca una consecuencia importante de esa impresión de las cosas en nosotros, 
como imágenes cósicas: que el ojo transmite a su vez su imagen por el aire a 
todos los objetos que miran hacia él, con una implicación notable, que estri-
ba en el poder del espíritu sobre las cosas: “Por esto es que yo sostengo que 
los poderes invisibles de la fantasía en los ojos pueden proyectarse al objeto, 
como hacen las imágenes del objeto proyectándose en los ojos”17.

Hasta aquí nos interesa resaltar que la visión como tal proyecta una sub-
jetividad en el mundo, susceptible de volverse reflexiva desde el poder mismo 
de la mirada. El ejemplo es la pintura, como efectiva y rica realización de ese 
poder, cuando cierra el círculo entre el ver y el representar nuevamente al 
mundo, en la obra como tal. Ahora, podemos dar un nuevo paso y decir que 
dicha reflexividad puede convertirse en un proceso transfigurador de la mira-
da, porque esta toma los elementos de la visión y de las cosas para llevarlos 
muy lejos en las nuevas configuraciones que establece sobre lo visible, enten-
dido felizmente, como fantasía en Da Vinci, y como visión secreta en Merleau-
Ponty. Tendremos que entrar entonces en el terreno de la inteligibilidad de lo que 
se crea como pensamiento por obra del trabajo con la imagen, y en la referencia esencial al 
mundo. Y describir parcialmente esta cuestión. 

1.2 Lenguaje pictórico, Intersubjetividad y Cultura

Sobre la base de que podemos compartir originalmente las imágenes como 
expresiones que aunque nos resulten familiares, aparecen ante nuestros ojos 
como enigma, entendemos entonces que se abre un horizonte infinito de comuni-
cación a través de las imágenes, y de los soportes técnicos y expresivos que ellas 
puedan tener; y aproximativamente, podríamos resaltar que en todo caso en-
contramos en esa comunicabilidad un desarrollo parcial del lenguaje pictórico:

Cualidad, luz, color, profundidad, que están ahí ante nosotros, están ahí 
porque despiertan un eco en nuestro cuerpo, porque éste los recibe. Este 
equivalente interno, esta fórmula carnal de su presencia que las cosas suscitan 
en mí ¿por qué a su vez no podrían suscitar un trazado, también visible, en el 
que cualquiera otra mirada encontrará los motivos que sostienen su inspec-
ción del mundo?18.

17 Da Vinci, Leonardo. Op.cit., p. 54.
18 Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y el espíritu. Op. cit., p. 19. También en: Merleau-Ponty, Mauri-

ce. “El lenguaje indirecto y las voces del silencio”. Op. cit., pp. 80-84.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 151

El anterior texto nos remite a dos cuestiones centrales: de una parte a 
la relación carnal existente entre el mundo y nosotros; y de otra, a la sus-
tentación de tal relación en un compartir fundamental y significativo que es 
la percepción humana. Nuestro campo perceptivo se ejerce siempre como 
una intencionalidad que descubre y apropia el mundo para el sujeto de ex-
periencia. Pero al mismo tiempo, ese campo es un compartir, que, por muy 
lejanas que estén las coordenadas culturales de los sujetos, responde a la 
universalidad de la precepción y a su entronización en el grado cero de la rea-
lidad corporal19. Corporeidad como dimensión humana, tanto porque cons-
tituye la carne sensible de nuestra presencia en el mundo, como porque allí 
se talla efectivamente la posibilidad de la existencia de lo espiritual. Siempre 
como una aproximación que nos distancia o nos confirma frente a nuestros 
semejantes en la asunción y en la evaluación cognitiva de nuestro mundo. Es 
porque existe una visión compartida del mundo, que lleva dentro de sí la po-
sibilidad real de pensar, que podemos ir más allá de la visión cotidiana, junto 
con ella, para encarnarla en una serie indefinida de significados que nosotros 
producimos, viendo, pensando, sintiendo con el cuerpo. De este modo, la on-
tología encuentra un nuevo centro de gravedad que es el cuerpo entregado a 
un mundo, y comprendidos el uno y el otro como esa textura compartida del 
pensar. Y la pintura es capaz, bajo diferentes modalidades históricas, de asu-
mir esa relación perceptiva con las cosas, ese campo, donde cobra realidad 
para nosotros el espacio y nuestra condición de habitarlo. Por ello, la pintura 
es una contribución esencial a la ontología, a su despliegue:

… el pintor, cualquiera que sea, mientras pinta practica una teoría mágica de 
la visión (…), pinta en todo caso porque ha visto, porque el mundo ha grabado 
en él, al menos una vez, las cifras de lo visible. Le hace falta confesarse, como 
dice un filósofo, que la visión es espejo o concentración del cosmos20.

Bajo el compartir un mundo que habitamos sensiblemente se despliega la 
técnica y los lenguajes que abren indefinidamente el pensamiento del ser. Los 
motivos que sostienen nuestra inspección del mundo atañen a un lenguaje que 
se proyecta en la tradición de la pintura a través de rupturas y continuidades, que 
llegan a trascender la pintura figurativa. Y, si nos mantenemos en la visión y la 
pintura como expresiones entrelazadas y como una parcela del arte, encontramos 
que dicho lenguaje inscrito en la tradición, no es en ningún caso inmanente al 
propio devenir de la pintura exclusivamente, sino que responde, como cual-
quier otra expresión artística, a la historicidad de la cultura y a las determinacio-
nes de espacio y tiempo que atraviesan la pintura como lenguaje y unidad 
en el tiempo, de modo que la universalidad misma de la pintura tiene una 
conexión virtual con unas particularidades que, quien pinta y quien entiende 

19 Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y el espíritu. Op. cit., pp. 18, 39 y 40.
20 Ibíd., p. 25.



152 - Guillermo Pérez La Rotta

la pintura, habrán de tener en cuenta, por lo menos con una mínima familia-
ridad. Surge aquí el problema del estilo y de sus relaciones entre subjetividad 
y cultura, que Merleau-Ponty abordó en su texto El lenguaje indirecto y las voces 
del silencio, y en su debate con André Malraux, y que suponen la implicación 
histórica entre lenguaje del pintor y cultura.

La pintura, como otras artes, puede ser un camino de expresión donde ha-
brán de residir verdad e ideología, que un artista manifiesta en relación con su 
época, y de la comprensión parcial de ello, no sólo a través de su arte, sino 
a través de la crítica estética y la hermenéutica filosófica. Y todo esto marca, 
como intersubjetividad, un camino ejemplar para la política, en tanto es forma 
de construcción de un sentido práctico en el mundo21. En medio de esta con-
cepción sobre la crítica, debemos plantear otra que la soporta: el mundo de la 
vida tiene un horizonte histórico y espacial. Y la cultura, que cierra el circuito 
de imagen personal y reflexiva que se comunica a otros sujetos, lo cierra en el 
tiempo y el espacio natural y social que nos alimenta con expresiones infini-

21 En el plano de la teorización estética mencionamos algunos antecedentes que ilustran la 
importancia de la relación entre arte, ética y praxis política. Para Teodoro Adorno es necesario 
tener presente, para el análisis de la cultura, la relación dialéctica que esta tiene con la sociedad, 
en una tensión negativa, y en el eje histórico fundamental (cf. Adorno, Teodoro. Crítica cultural y 
sociedad. Madrid: Sarpe, 1984, pp. 238-248). Por otra parte, uno de los motivos fundamentales 
de la obra Verdad y Método de Hans-Georg Gadamer, se dirige a reconfigurar la conexión interna 
entre arte y verdad, y para ello, vuelve a retomar criterios críticos, desde autores como Platón y 
Aristóteles, y confronta laboriosamente una tradición esteticista, interpretando los motivos por 
los cuales se disoció, en la práctica y en la teoría, la experiencia del arte de aquella que busca 
y configura verdades (cf. GADAMER, Hans-Georg. Verdad y método. Salamanca: Sígueme, 1977, p. 
567). Y Jean Paul Sartre dedica su meditación sobre qué es la literatura a distinguir fenomeno-
lógicamente las actitudes fundamentales del escritor y del lector, y a entender dentro de esas 
distinciones el sentido urgente de la libertad humana, del emparejamiento de voluntades que 
es la lectura, para resaltar el valor básico del compromiso, ajeno a toda situación panfletaria o 
propagandística, compromiso como responsabilidad frente al mundo (SARTRE, Jean Paul. ¿Qué 
es la literatura? Buenos aires: Losada, 1967. En particular apartados II y III). En una dirección 
semejante encontramos el aporte de Hannah Arendt a la luz de una de las intérpretes de La 
condición humana: la praxis se relaciona esencialmente con la expresión estética y narrativa, pues 
habría una “reinterpretación desde una mirada estética, de la acción humana, en la medida en 
que en ella la praxis política aparece compartiendo las mismas características bajo las que nor-
malmente consideramos una obra de arte. Según María del Rosario Acosta, la acción política 
en Arendt, como la actividad artística, es siempre una acción absolutamente espontánea, que 
busca introducir algo nuevo en el curso de los asuntos humanos; de acuerdo con ello, su única 
pretensión es la de aparecer frente a otros, es decir, supone de alguna manera, siempre, algo 
—o más bien alguien— que en ella se revela, y finalmente, por esas mismas razones, no puede 
ser considerada más que como fin en sí misma” (Acosta, María del Rosario. “Acción política en 
Hannah Arendt. La estética como alternativa a la violencia”. En: Revista Al margen, No. 21-22, 
marzo-junio, 2007, p. 285). Y luego se afirma lo siguiente: “El juicio estético le ofrece al especta-
dor tanto la posibilidad de comprender la acción en su particularidad, sin necesidad de violen-
tarla subsumiéndola a categorías universales, como la posibilidad de convertirse él mismo en 
un actor político, que restablece, mediante sus juicios, el espacio de lo común desechado por 
la filosofía política tradicional” (Ibíd., p. 291).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 153

tas. Los fantasmas que libera la pintura a lo largo de toda su historia son, en 
algún sentido, originalmente de alguien, el delirio es de alguien, la búsqueda 
expresiva es de alguien, pero eso está en una comunicación secreta con la 
cultura y la intersubjetividad, con la tradición de las artes, con las conexiones 
entre ellas, y con los contextos sociales que atraviesan a aquel que sueña para 
pintar o esculpir. Por eso, en el ver, y en el pintar para hacer imagen, surge una 
visibilidad secreta, un sentido invisible y pleno en su enigma, se abre a su vez el 
enigma de la cultura, como un siempre ir más allá, como un terreno imaginario del 
sentido y el pensamiento, siempre en una distancia hermenéutica para reco-
rrer. Problema que Merleau-Ponty comprendió en su análisis fenomenológico 
del lenguaje, que concluye que todo lenguaje nos sobrecoge desde adentro22, 
y nos permite pensar para abrir tortuosamente el sentido. El lenguaje es a la 
vez signo y dimensión ontológica de nuestro mundo, expresión y traducción de las 
cosas, afinidad significativa entre el mundo y nosotros, como proceso inscrito 
en la centralidad de nuestra corporeidad, y susceptible de encontrarse con un 
tratamiento creativo que avanza enigmáticamente hacia el desciframiento de 
la vida cultural23, no porque haya un simple puente entre lenguaje artístico y 
cultura, sino porque son dos caras del mismo problema de ser y significar en el mundo, 
como apertura del horizonte cultural siempre explícito e implícito para los 
hombres de una sociedad24. Este problema hermenéutico de la cultura y el 
lenguaje artístico aparece en un texto fundamental como El lenguaje indirecto y 
las voces del silencio, pero se detecta también en Lo visible y lo invisible, a propósito 
de la ideación que surge en medio de la carne del mundo, del ser sensible en 
general que nos penetra, y en esa medida podemos entonces discernir creati-
vamente desde la expresión del sentido común, de la ciencia y del arte:

Con la primera visión, el primer contacto, el primer placer, hay iniciación, o 
sea no una posición de un contenido, sino apertura de una dimensión que ya 
no podrá cerrarse, establecimiento de un nivel que servirá de referencia a toda 
experiencia futura. La idea es en este nivel, esta dimensión, no una entidad 
invisible de hecho, como un objeto oculto detrás de otro, y tampoco una in-
visibilidad absoluta que no tuviera nada que ver con lo visible, sino lo invisible 
de este mundo, lo que lo habita, lo sostiene, y lo hace visible, su posibilidad 
interior y propia, el Ser que este mundo es25. 

Consideremos ahora cómo es posible que el poder de significar, inherente 
a la visión y a la pintura, en el seno de relaciones intersubjetivas y culturales, 
puede entenderse como una posibilidad constituyente de lo imaginario.

22 Merleau-Ponty, Maurice. “El lenguaje indirecto y las voces del silencio”. Op. cit., pp. 50 y 51.
23 Ibíd., pp. 54 y 55.
24 Ibíd., pp. 76, 79 y 82.
25 Merleau-Ponty, Maurice. Lo visible y lo invisible. Op. cit., p. 187.



154 - Guillermo Pérez La Rotta

2. El poder significativo de lo imaginario: desde la percepción hacia 
la imagen y el doble

La sonrisa de un monarca muerto desde hace tantos años, 
de la que se hablaba en la Nausée, y que se sigue produciendo 
y reproduciendo en la superficie de la tela, es poco decir que sea 

una imagen o una esencia: es el mismo monarca en lo que tenía 
de más vivo.

Maurice Merleau-Ponty. El ojo y el espíritu.

De acuerdo con la anterior concepción, lo imaginario podría comprenderse 
como una capacidad de crear que motiva al pensamiento, y ello puede ocurrir en el 
contexto de la constitución de experiencia surgida desde la conexión corpo-
ral y significativa con el mundo y los otros. Esto supone, entre otras cosas, 
que habría dos momentos de conocimiento hasta cierto punto separables: la 
sensibilidad y la imaginación, pero que en el fondo obran conjuntamente y 
se articulan con el pensamiento. Es desde ese despliegue siempre posible de 
pensamiento y sentido, que se relacionan percepciones y visiones imagina-
rias. La cuestión es en todo caso intrincada, y ha sido asumida filosóficamente 
dentro de una rica tradición26. La imagen sería una cristalización de lo imagina-

26 Apreciemos algunas referencias del problema. Husserl en el parágrafo 70 de Ideas I, (Méxi-
co: F.C.E., 1995) sostiene la importancia de la fantasía que intuye, como posibilidad de crear 
para la conceptualización del geómetra, y valora más la fantasía que la percepción; pero en 
todo caso dicha posibilidad imaginaria ha de terminar con dibujos que expresan las relaciones 
lógicas expuestas o descubiertas (p. 157). También la fantasía puede ser un recurso valioso, de-
cisivo, para las descripciones fenomenológicas y el ajuste exacto de su método. La valoración 
del arte y la poesía, por Husserl, resulta importante, para mostrar su incidencia en el devenir 
del método descriptivo fenomenológico (p. 158). Igualmente, en Experiencia y Juicio (México: 
UNAM, 1980) hace un análisis fenomenológico de la percepción, que en ciertos pasajes ilustra, 
en nuestro criterio, la manera como el ver fenomenologizante podría ser el inicio de la actividad 
del pintor, o a la inversa, del espectador de una obra plástica (cf. El numeral 24, titulado: “La 
contemplación explicadora y las síntesis explicativas”. En particular el punto c, llamado: “El 
mantener-asido en la explicación frente al mantener asido en la aprehensión simple”). Podría 
suponerse una cercanía entre el aporte de Husserl y el planteamiento de Kant, en la Crítica de 
la razón pura, cuando este autor introduce la idea del esquematismo como mediación entre las 
categorías y las intuiciones. Pero habría que sopesar el alcance creativo que Kant le otorga a la 
imaginación, que, en la Crítica de la razón pura, parece sobre todo un recurso intermediario entre 
conceptos e intuiciones. Cornelius Castoriadis hace un balance crítico del aporte kantiano para 
comprender la imaginación como un sustento de nuestra mismidad, de la sucesión y unidad 
misma de la conciencia, y de la síntesis del reconocimiento en el concepto, midiendo alcances 
y límites del aporte kantiano. Ante todo, no tenemos nunca relación con puras impresiones, 
pues ya la percepción comporta una labor lógica. Y el dualismo es sustancial a la concepción 
kantiana del hombre, que de un lado existe como animal sensible y mecánico, y por otro como 
un ser de razón reflexiva y consciente. Para Castoriadis, “nuestra imaginación radical (como 
fuente de quale perceptivo y formas lógicas) es lo que hace posible para todo ser (comprendidos 
los humanos) crear para sí un mundo propio (eigenwelt), “en” el cual se sitúa también él mismo”. 
Conceptualización que compartimos (Castoriadis, Corneilus. Ontología de la imaginación. Bogotá: 
Ed. Ensayo y error, 1997, p. 147 ss.). Por otra parte, Aristóteles, a quien Castoriadis otorga el 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 155

rio que surge en nosotros como potencia creadora, una configuración mental 
que vibra entre la percepción y su ausencia, a partir de una afinidad ontoló-
gica, y una diferencia de modalidad expresiva con esa percepción; un cruce 
naciente entre la vida perceptiva y el germen figurativo y de pensamiento que 
nace o se proyecta en ella. Y siempre estaría expresando a la vez una vivencia 
intencional, que, por privada que sea, estará en contacto con un mundo más 
amplio de experiencia de quien la vive o la explicita y configura como ima-
gen, hacia la intersubjetividad que comparte un mundo. Esta aproximación es 
cercana a la reflexión de Jean Paul Sartre, quien comprende la imagen como 
una expresión que compromete un saber y una afectividad. La imagen como 
presencia de la ausencia27, y trasunto de una percepción o experiencia del 
mundo, es una casi-observación, que, si auscultamos en su realidad inmanente, 
encontramos siempre un saber que se realiza allí28. Sartre recurre a un ejemplo 
básico, directo: mi imagen de Pedro29, cuando lo recuerdo, ya está impregnada 
como casi-observación, de un saber sobre Pedro, que no puedo soslayar de 
la imagen, y surge como efecto de la misma intencionalidad. Aunque puede 
haber una diferencia entre saber puro y un saber ligado a la imagen. El ejemplo 
lo encuentra Sartre en la diferencia que hay entre leer una obra docta y una 
novela. En el primer caso, al leer enlazamos signos lógicamente y el sentido 
surge inmediatamente en la conciencia, como conciencia del significado. En 
el segundo, al leer imaginamos un mundo, y el sentido de las conexiones se-
mánticas se enraíza en la conciencia imaginante del lector30.

A continuación haremos unas aproximaciones en torno a la imagen y a su 
génesis, buscando fijar en esta algunos aspectos de saber y afectividad, para 
ir con ello hacia el horizonte del doble y la cultura. ¿Cómo podemos apre-
ciar, aunque sea parcialmente, la vinculación significativa entre la experiencia 
sensible y lo imaginario? ¿Cómo nace allí la imagen? ¿Por qué hay saber y 

honor de haber descubierto la “imaginación radical”, relaciona progresivamente, y desde su 
diferencia, sensación, imaginación y pensamiento, como modalidades de experiencia de los 
seres humanos, encadenadas en un proceso ascendente de conocimiento (cf. Numerales 4-11 
del capítulo III de De Ánima). Con respecto a las narraciones, y su esencia imaginaria, el pro-
blema es vasto, pero bástenos referir que según Paul Ricoeur, la “disposición de los hechos”, 
que se llama trama, o mythos, como forma de la identidad del relato, del personaje y de nuestra 
identidad como lectores, está mediada por una configuración imaginaria central, del texto y del 
lector, y que vincula naturalmente imaginación, percepción y lógica (cf. “Identidad narrativa”. 
En: Ricoeur, Paul. Historia y narratividad. Paidós, Madrid, 1999). Y en Sartre, también encontramos 
el problema cuando aborda, en Lo imaginario (Op. cit., pp. 104, 105 y 169) la cuestión del saber 
qué surge en la lectura de una obra literaria, por obra de la imaginación del lector: el mundo que 
él recrea, es decisivo para la creación del sentido.

27 Sartre, Jean Paul. Lo imaginario. Op. cit., pp. 114 y 85.
28 Ibíd., pp. 9 y 92.
29 Ibíd., p. 91.
30 Ibíd., p. 101.



156 - Guillermo Pérez La Rotta

afectividad en la imagen? Para avanzar, comentaremos un texto de Plinio, de 
su Historia Natural, donde este autor ilustra el nacimiento de la pintura y la 
escultura a través de una leyenda:

La primera obra de este tipo la hizo en arcilla el alfarero Butades de Sición, 
en Corinto, sobre una idea de su hija, enamorada de un joven que iba a dejar la 
ciudad: la muchacha fijó con líneas los contornos del perfil de su amante sobre 
la pared a la luz de una vela. Su padre aplicó después arcilla sobre el dibujo, al 
que dotó de relieve, e hizo endurecer al fuego esta arcilla con otras piezas de 
alfarería. Se dice que este primer relieve se conservó en Corinto, en el templo 
de las Ninfas31.

Resultan importantes varias cuestiones que se sobreponen como relación 
entre percepción, imagen e intersubjetividad, lo cual nos llevará hasta el signi-
ficado del doble en la cultura. De acuerdo con Plinio, la pintura y la escultura 
nacen en el seno de una leyenda que recoge datos elementales de nuestra 
percepción en el mundo. Nacen de un contorno producido por el juego reflec-
tivo de la luz y la sombra, como efecto de la proyección de un rostro sobre una 
pared. De este modo, se construye la configuración de un perfil humano, utili-
zando el poder mismo de la luz y su relación con la sombra; pero en el fondo 
tendríamos que decir que dicha imagen o silueta reflejada en la pared, nace en 
la visión de la mujer y su padre. El reflejo producido supone una eminente pro-
yección perceptiva y afectiva32 de la mujer sobre el amado, en primer lugar, y 
sobre su silueta en segundo lugar. De modo que en la operación de silueteado 
está comprometida la relación de sentido que tienen para la mujer la figura de 
su amado y su reflejo o representación. No es en la cosa material, donde es-
taría la causa reflexiva, pues allí sólo está el sustento físico de la luz, que, envol-
viendo todo, permite y motiva el ver, y a su vez fija una imagen; es en nuestra 
relación intencional con la cosa y su reflejo, por efecto de la conexión visual, 
entre otras vinculaciones, que tiene la mujer con el hombre. Al ver la silueta de 
su hombre, la mujer imagina, pues en el origen y desenvolvimiento mismo de 
la percepción ya obra lo imaginario para crear una imagen, que convive, tanto 
en la mirada sobre el rostro del amado, como en la imagen que la mujer querrá 
guardar para sí; siempre ocurre que al ver algo imaginamos junto con lo visto, 
o nos movemos mentalmente, inciertamente con lo que vemos, distraídos o 
concentrados, y en la posibilidad de retrotraer hacia adentro lo que vemos y 
llevarlo muy lejos, para pensar y sentir desde su configuración33. Toda visión 

31 Plinio. Historia Natural. Citado por Stoichita, Víctor. Breve historia de las sombra. Madrid: Sirue-
la, 1997, p. 15.

32 En Lo imaginario Sartre hace un aporte al respecto, al mostrar las vinculaciones siempre 
posibles entre imagen y afectividad (Op. cit., p. 106 ss.).

33 Todo ello ocurre dentro de la continuidad fluyente de nuestra conciencia, que está regi-
da por la motivación. En su lectura de algunos capítulos de Ideas II, Nenon retoma la cuestión 
fundamental de la motivación de la conciencia como un fluir permanente (Nenon, Thomas. “La 
teoría de lo mental en Husserl”. Op. cit., p. 369 ss.).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 157

de algo es narcisista34. Todo aquí en el corazón de las cosas y el cuerpo está 
muy allá, en la visión imaginaria, todo lenguaje es un ir muy lejos con lo más 
cercano de la relación cuerpo-mundo35. Al contener espiritualmente el perfil 
representado del amado, la mujer lo mira, lo capta como algo para sí, como 
una forma de relación rica de su espíritu en consonancia con el espíritu de él. 
Y dentro de esa relación, hay múltiples variaciones intencionales, porque por 
algo ella lo quiere retener, porque hay vida tejida entre los dos, afecto, pose-
sión. De modo que no es una relación de la cosa silueta hacia la mujer, sino 
una relación intersubjetiva acrisolada en la integridad de la corporeidad, la que cuenta en 
la esencia de la imagen, y en su emanación afectiva. Aventuramos entonces la idea de 
que toda imagen y todo arte de las imágenes, están mediados por esa relación 
intersubjetiva original que cuenta como sentido en la imagen, y en quien imagina 
con ella desde su percepción e imaginación36.

Ahora bien, la silueta queda fijada en la pared y la mujer la retiene como 
un producto que será destinado a ser presencia de la ausencia37, precisamente 

34 Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y el espíritu. Op. cit., p. 17. Y Merleau-Ponty, Maurice. Lo visible 
y lo invisible. Op, cit., p. 173.

35 Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y el espíritu. Op. cit., pp. 19 y 20.
36 Los pintores han realizado de diversas maneras una suerte de autoconciencia de ello, de su 

relación intersubjetiva, comprometida en y por la pintura. Cuando Van Eyck pinta Los desposorios de 
los Arnolfini, pinta tras ellos un espejo cóncavo, que refleja toda la escena, y al pintor, pequeñito, 
como una conciencia que pinta, y además, se atreve a escribir encima del espejo: “Yo estuve 
aquí”, como testimonio de un desdoblamiento de conciencia y participación del artista, junto 
con el reconocimiento del otro al que pinta. La autoconciencia puede ser del arte pictórico, y 
de su desarrollo hacia la belleza, como sugiere Stoichita, a propósito del cuadro de Murillo, El 
origen de la pintura, que recrea y glosa la leyenda de Plinio (cf. Stoichita, Víctor. Breve historia de la 
sombra, Op. cit., pp. 47-48). Otra modalidad de desdoblamiento y reflejo consciente ocurre cuan-
do el pintor se pinta en el cuadro. Como lo es el Sueño de una tarde dominical en la Alameda, donde 
Diego Rivera reconstruye críticamente la historia de México. Sobre los espejos en la pintura 
hay un aporte de Merleau-Ponty, que relaciona pintura con filosofía, pues es posible una “filo-
sofía figurada de la visión”, precisamente ejercida por los espejos. El espejo, al reflejar, esboza 
reflexivamente, es decir, hacia adentro del espíritu, hacia lo invisible e inteligible, el trabajo de 
la visión. Va del cuerpo a la interioridad de ese cuerpo. Dimensión soberana de la autoconcien-
cia, que une en la teoría lo que cierta tradición filosófica separó: el pensar, el yo y la carne del 
mundo. Por eso, “un cartesiano no se ve en el espejo, ve un maniquí” (Merleau-Ponty, Maurice. 
El ojo y el espíritu. p. 25 y 30). Ejemplo maravilloso de autoconciencia del arte pictórico, y de la 
intersubjetividad, es el cuadro de Velásquez, Las meninas. Para Michel Foucault Las meninas de 
Velásquez entronizan sobre todo la representación clásica, y su invisibilidad a través de la visibilidad 
(Focault, Michel. Las palabras y las cosas. México: Siglo XXI, 1974, p. 24). Su profundo análisis, que 
lleva a reconstruir detalladamente la soberanía de la representación, en todo caso, considera 
junto con ella, algo especial, que venimos planteando: la intersubjetividad de esa representación. 
El cuadro superpone en un punto invisible, a través de lo visible, al pintor, al espectador y a 
los reyes. Y el espejo cumple en ese cruce su función reveladora. Para Foucault, esos tres ejes 
están en todo caso invisibles, “desaparecidos”, “suprimidos” en tanto son fundamento de la 
representación (Ibíd., p. 25) Pero en todo caso, para nosotros, esa representación los mantiene 
como propios, como juego de intersubjetividad. Es una cuestión de acentos.

37 La característica esencial de la imagen mental es para Sartre, el ser “cierta forma que tiene 



158 - Guillermo Pérez La Rotta

a través de una imagen plena de florescencias, y que aparece como un ger-
men que el padre ha de terminar con arcilla. Ella la retiene para desarrollar 
los recuerdos, y podría ir hasta el límite de querer suplantar la imagen por el 
hombre real, o por lo menos hacer equivalencias de uno en otra. Con lo cual 
se nos abre la cuestión de la sobrevaloración imaginaria y de sentido que 
ofrecemos a la imagen, para convertirla en una proyección real en el mundo, 
para transformarla en el doble de nuestro ser38. Cuando el padre da forma, en 
todo caso, el modelo importa en su humanidad total39, y en lo que significa 
para el escultor y la hija, porque ellos son sus congéneres, él su amigo, hijo, o 
rival, y ella su hija. En esa relación triangular, que se extiende hacia lo humano de 
unos seres con historia, surge la posibilidad de expresar algo, por parte del padre, 
interpretando la relación que su hija tiene con el amado. 

Pero, por otra parte, debemos valorar la leyenda como tal: en tanto mito. 
La pintura y la escultura nacen en la noticia40 que trae de atrás, en el origen, Plinio: 
provienen de la historia legendaria de un joven que se marcha y una mujer que 
lo añora desde antes de partir, y de un padre que ayuda a la hija a retenerlo 
en lo imaginario, en el juego entre lo que ella sueña y lo que ve del rostro. La 
pintura y la escultura anidarían desde el principio, en leyendas ilustrativas de 
su posible esencia, y en este caso, una en particular, señalada con intención secreta 
por el mito, pues intenta decir: en algún lugar del edificio de aquellas artes, una 
historia de amor y paternidad, de identidades y afectos en juego, por obra de reflejos viden-
tes, visibles e invisibles, a través de la perpetuación que quiere ser el amor frente 
a la finitud. Por eso, parece posible pensar que la imagen del amado queda 
en Corinto como objeto de culto, para entrar en el universo infinito de los do-
bles, de las proyecciones de la imagen mental, que cristalizan en dobles para 
representar la conciencia humana, de infinitas maneras. Medallón, talismán 
para tenerlo en un templo. El mito, como leyenda y figuración, ostenta pues 
una plenitud que forma una realidad imaginaria que llamamos con Edgar Morin 
el doble: forma de intersubjetividad y conciencia humana que se inscribe en la 
magia, el arte, y la religión. Con lo cual se vuelve a manifestar la relación entre imagen, 
cultura y doble como horizonte de la historia.

el objeto de estar ausente en el seno mismo de la presencia” (Sartre, Jean Paul. Lo imaginario. 
Op. cit., p. 114).

38 Esta cuestión fundamental sólo la abordaremos aquí de pasada. Encuentra una lúcida 
elaboración en el libro de Morin, Édgar. El cine o el hombre imaginario. Barcelona: Seix Barral, 1972.

39 Cuerpo y percepción como formas temporales de la integridad de lo humano en su expe-
riencia, es una relación fundamental que valora Merleau-Ponty de diferentes maneras. En El ojo 
y el espíritu se aprecia la cuestión en la p. 18.

40 El mito como un decir que ya conecta con el sentido ontológico de una revelación y a su 
vez con una imagen que tiene carácter ontológico (cf. Gadamer, Hans-Georg. Mito y razón. Barce-
lona: Paidós, 1997, pp. 17 y 25).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 159

La imagen hace parte de un circuito de modalidades que se reparten en-
tre dos polos: imagen mental y doble. Cuando la imagen, solamente como 
fantasía del espíritu que la configura, se valoriza, ética, antropológicamente, 
al extremo, por obra de ese mismo espíritu, la carga de saber y experiencia 
que ella sostiene, probablemente —en el límite entre la ficción y la creen-
cia— puede derivar hacia su emanación en el doble, los espectros, los dioses, 
las personificaciones, que adquieren autonomía desde nuestra mente, la cual 
no admite, en la fuerza de su visión, que ello pueda ser obra suya. La mente 
necesita esa proyección, y los motivos de tal posibilidad son muy variados, 
pero resaltemos uno: quizás el doble salva frente a la muerte. Luego, en otras 
fase del circuito, el doble toma otra forma cuando le damos encarnación y lo 
situamos, junto con sus caracteres internos, en el mundo, lo configuramos 
perceptualmente, lo plasmamos en los dibujos, los reflejos, las sombras, los 
objetos y las representaciones dramáticas y fabulosas que siempre esconden 
atributos humanos. Como lo invisible en lo visible, como carne del mundo, o 
idea, en términos pontyanos. Entre el juego de esos extremos del doble y la 
imagen mental, Morin ha supuesto una zona de alma41, que se mueve en nuestro 
psiquismo, pues, nuestra conciencia ya está en un lado soñando, fantaseando 
de muchas maneras, ya en el otro, en la pura creencia mítica en el dios o el 
espectro; ora en la mera representación estética, y más allá, en la religión, con 
sus ilusiones sobre la realidad autónoma de lo divino. Aquí, en la fantasía, y 
allá, en el delirio patológico. Juego que va desde la creencia hacia la ficción, 
y que a veces ostenta una retroalimentación de ambas, como cuando repre-
sentamos de muchas maneras a un dios, y además por función mitopoyética, 
creemos que el libro de sus revelaciones está escrito por él; o cuando dejamos 
salir a los espíritus tremendos que habitan en nosotros a través del baile ri-
tual, espíritus eternos, que nos poseen, para después dejarnos morir. En ese 
movimiento histórico y psicológico, intersubjetivo y cultural, la imagen y el 
doble encuentran desarrollos de acuerdo con las creencias e ideologías, pero 
también en función de los desarrollos técnicos, desde el reflejo en el agua, 
hasta la televisión. Pasando naturalmente por el teatro, la danza, la fotografía, 
y la literatura. En todo caso, aquello que Sartre apunta como un saber y una 
afectividad en la intencionalidad de la imagen, responde con creces a las ex-
periencias cognitivas y autorreflejas de los humanos en el devenir e identidad 
de sus culturas.

Podríamos buscar múltiples génesis míticas, en diversas culturas y momen-
tos históricos, y confrontar hermenéuticamente las relaciones interculturales, 
como expresiones ideológicas y políticas que encuentran su vértice de sen-
tido en las relaciones conflictivas entre mitos, imágenes y dobles. Un texto 
histórico como La guerra de las imágenes, de Serge Gruzinski, nos ilustra tal pers-

41 Morin, Édgar. Op. cit., p. 40.



160 - Guillermo Pérez La Rotta

pectiva de análisis, que se concreta en la lucha política y cultural que se libró 
durante la conquista y la colonia en América Latina, y cómo las imágenes ju-
garon un papel central en esa confrontación que llega hoy hasta nosotros por 
diferentes caminos. Un cardenal de la Iglesia Católica aparece en la televisión, 
en el canal del Vaticano, y nos dice que la virgen de Guadalupe nos mira con 
ojos sobrenaturales, y que aquel cuadro no es hecho por mano humana, que 
allí en esa expresión aparece de una forma sobrenatural, la virgen, madre de 
su dios. O la pintura colonial de una monja muerta puede motivar en quien la 
contempla, un salto en el tiempo con resonancias del más allá cristiano, realí-
simo para el creyente, que se vuelve perseverancia en el tiempo, pues la carne 
quiere seguir existiendo, no desde la vida que es integridad de humanidad y 
finitud, sino también en lo imaginario que inmortaliza con el deseo frente a la 
muerte. Algo de ello puede haber, secreto, en la fábula de Plinio. Pero a las 
imágenes occidentales Gruzinski les opone, desde una lectura cuidadosa de 
los textos historiográficos, la noción del ixiptla:

La noción nahua no dio por sentada una similitud de forma (como la imagen 
de Occidente. Nota nuestra): designó la envoltura que recibía, la piel que recu-
bría una forma divina surgida de las influencias cruzadas que emanaban de los 
ciclos del tiempo. El ixiptla era el receptáculo de un poder, la presencia recono-
cible, epifánica, la actualización de una fuerza imbuida en un objeto, un “ser 
ahí” sin que el pensamiento indígena se apresurara a distinguir la esencia divina 
y el apoyo material. No era una apariencia o una ilusión visual que remitiera a 
otra parte, a un más allá. En este sentido el ixiptla se situaba en las antípodas 
de la imagen: subrayaba la inmanencia de las fuerzas que nos rodean, mientras 
que la imagen cristiana, por un desplazamiento inverso, de ascenso, debe sus-
citar la elevación hacia un dios personal42.

Ahora nosotros, con la fenomenología, podemos encontrar, bajo nuevas 
significaciones, quizás, al ser-del-mundo, como un ixiptla indígena, como pre-
sencia de todo en nosotros, pero no como un dios hecho hombre, sino como 
cuerpo que es carne y está tanto aquí, como allá, visible e invisible a la vez43.

42 Gruzinski, Serge. La guerra de las imágenes. México: F.C.E., 1995, p. 61.
43 Y según Merleau-Ponty habría que reafirmar la actitud de muchos pintores que saben que 

el mundo es un eco en ellos cuando pintan, y abren entonces un universo de resonancias que 
aspiran los cosmológico y total (Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y el espíritu. Op. cit., p. 23).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 161

Bibliografía

Acosta, María del Rosario. “Acción y juicio en Hannah Arendt. La estética 
como alternativa a la violencia”. En: Revista Al margen, No. 21-22, marzo-junio 
de 2007.

Adorno, Teodoro. Crítica cultural y sociedad. Madrid: Sarpe, 1984.
Aristóteles. De Ánima. Buenos Aires: Losada, 2004.
Aumont, Jacques et ál. Estética del cine. Barcelona: Paidós-Comunicación, 

1985.
Castoriadis, Cornelius. Ontología de la imaginación. Bogotá: Ensayo y Error, 

1997.
Da Vinci, Leonardo. Cuaderno de notas. Madrid: EDIMAT, 2007.
Foucault, Michel. Las palabras y las cosas. México: Siglo XXI, 1974.
Gruzinski, Serge. La guerra de las imágenes. México: F.C.E., 1995.
Gadamer, Hans-Georg. Mito y razón. Barcelona: Paidós, 1997.
Gadamer, Hans-Georg. Verdad y método. Salamanca: Sígueme, 1996.
Garin, Eugenio. “La cultura florentina en la época de Leonardo”. En: Medio-

evo y Renacimiento. Madrid: Taurus, 1981.
Husserl, Edmund. Experiencia y juicio. México: UNAM, 1980.
Husserl, Edmund. Ideas I. México: F.C.E., 1995.
Merleau-Ponty, Maurice. “El lenguaje indirecto y las voces del silencio”. En: 

Signos. Barcelona: Seix Barral, 1964.
Merleau-Ponty, Maurice. Lo visible y lo invisible. Barcelona: Seix Barral, 1970.
Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Barcelona: Planeta, 

1984.
Merleau-Ponty, Maurice. El ojo y el espíritu. Barcelona: Paidós, 1985.
Morin, Edgar. El cine o el hombre imaginario. Barcelona: Seix Barral, 1972.
Nenon, Thomas. “La teoría de lo mental de Husserl”. En: Anuario Colombiano 

de Fenomenología, Vol. IV. Popayán: Universidad del Cauca, 2010. 
Pérez la Rotta, Guillermo. Génesis y sentido de la ilusión fílmica. Bogotá: Siglo 

del Hombre-Universidad del Cauca, 2003.
Ricoeur, Paul. Historia y narratividad. Barcelona: Paidós, 1999.
Sartre, Jean Paul. ¿Qué es la literatura? Buenos Aires: Losada, 1967.
Stoichita, Víctor. Breve historia de las sombra. Madrid: Ediciones Siruela, 1997.
Tolstoi, León. Recuerdos. Barcelona: Sopena, 1933.





TRADUCCIÓN





Ver desde el punto de vista de Dios
Conversación con Jean-Luc Marion*

Seeing from the point of view of God. 
Interview with Jean-Luc Marion.

Traducción: 
CARLOS ENRIQUE RESTREPO

Universidad de Antioquia
Colombia

* Publicado en: Faith and Leadership, Duke University (EE.UU.), 25 de mayo de 2010. Disponi-
ble en Internet: http://www.faithandleadership.com/node/1449

Resumen
Jean-Luc Marion es uno de los prin-

cipales filósofos y teólogos del mun-
do. Hizo su doctorado en filosofía con 
Jacques Derrida y también estudió con 
teólogos como Henri de Lubac y Hans 
Urs Von Balthasar. Marion enseña en La 
Sorbona, en su Francia natal; es también 
catedrático de Estudios Católicos y pro-
fesor de Filosofía de las Religiones y de 
Teología en la Divinity School de la Uni-
versidad de Chicago. Entre sus principa-
les libros se cuentan El ídolo y la distancia 
(1977), Dios sin el ser (1982), Reducción y 
donación (1989), Siendo dado (1997) y El fe-
nómeno erótico (2003). En 2008 fue elegido 
como miembro de la Academia Francesa, 
en reemplazo de su amigo, el fallecido 
arzobispo de París, cardenal Jean-Marie 
Lustiger. Marion fue entrevistado por 
alumnos de la Duke Divinity School, jun-
to con David Van Biema, experiodista de 
religión para la revista Time. Él habló de 
la aplicación potencial de algunos de sus 
trabajos al liderazgo cristiano.

Palabras clave
Liderazgo, Iglesia, Religión, Tres órde-

nes, Filosofía cristiana, Revelación.

Abstract
Jean-Luc Marion is one of the world’s 

leading philosophers and theologians. 
He did doctoral work in philosophy with 
Jacques Derrida and also learned from 
such theologians as Henri de Lubac and 
Hans Urs von Balthasar. Marion teaches 
at the Sorbonne in his native France and 
is the Greeley Professor of Catholic Stu-
dies and Professor of the Philosophy of 
Religions and Theology at the University 
of Chicago Divinity School. He is the au-
thor of a number of books, including The 
Idol and Distance (1977), God Without Being 
(1982), Reduction and Givenness (1989), Be-
ing Given (1997) and The Erotic Phenomenon 
(2003). He was elected as an immortel by 
the French academy in 2008, an honor 
previously held by his friend, the late Arch-
bishop of Paris, Cardinal Jean-Marie Lusti-
ger.Marion was interviewed by members of 
the class “Writing as a Christian Practice” 
at Duke Divinity School along with fellow 
class guest David Van Biema, former reli-
gion writer for Time magazine. He spoke 
about the potential application of some of 
his work to Christian leadership. The audio 
clip is an excerpt from the following edited 
interview.

Keywords
Leadership, Church, Religion, Three 

orders, Christian philosophy, Revelation.



166 - Conversación con Jean-Luc Marion

— En la actualidad hay una gran desconfianza frente a las personas e instituciones de 
poder. ¿Cuál sería para un cristiano la noción de poder?

— No siendo yo un ministro ni un sacerdote, no estoy en condiciones de 
responder su pregunta. Tuve la suerte de estar muy cerca de personas que 
demostraron lo que debe ser exactamente el liderazgo cristiano. Conocí al 
cardenal Jean-Marie Lustiger en 1968, en La Sorbona. Fuimos íntimos amigos 
hasta su muerte. De él aprendí mucho sobre el liderazgo cristiano.

El liderazgo cristiano implica ver la situación desde el punto de vista de 
Dios. La tentación es ver siempre la situación como la vería un líder no cris-
tiano; basta sumarle algunas preocupaciones directamente relacionadas con 
las cuestiones por las que uno está interesado. En tal caso se ve el panorama 
general de la misma forma que lo haría un director ejecutivo o un asesor pre-
sidencial. Lo cristiano en este liderazgo sigue estando en la periferia. Si uno 
hiciera eso, estaría todo resuelto, porque diría lo que cualquiera diría y haría 
lo que cualquiera haría: cuidar los intereses particulares de su iglesia o de su 
empresa.

Lustiger hizo la diferencia porque veía la historia de la Francia moderna de 
una manera muy diferente que cualquier otro líder político (aunque se le pidió 
asesorar por lo menos a dos presidentes de Francia). Siempre se manifestó 
enérgicamente. Por ejemplo, acostumbraba decir que no hay una descristiani-
zación de Francia. ¿Por qué? Porque Francia nunca fue completamente cristia-
na. A la inversa de lo ocurrido en Alemania, Italia, España y Holanda, no hubo 
en la historia de Francia un momento en el que la autoconciencia de la nación 
se implicara exactamente con el catolicismo. La relación de la nación francesa 
con el catolicismo fue siempre en parte una relación de conflicto, en parte de 
malentendidos, intentando cada uno servirse del otro.

El liderazgo es la habilidad para ver los detalles de la vida sociopolítica 
de forma muy concreta. En un famoso texto de los Pensamientos de Pascal se 
encuentra la doctrina de los tres órdenes. Los tres órdenes son tres puntos 
de vista.

Desde el primer punto de vista, uno ve el mundo como visible, en atención 
a los cuerpos, la materia y el mundo visible. En este orden, los líderes son el 
rey, el presidente, el director ejecutivo de una empresa, el sistema bancario y 
así sucesivamente.

El segundo orden es el orden del espíritu. Este es el mundo invisible de la 
racionalidad. Incluye las ciencias, la filosofía, el arte y la literatura. Uno puede 
ser un completo desconocido en el primer orden y ser un líder en el segundo. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 167

Por ejemplo, Arquímedes era un príncipe en la familia de un rey de Sicilia, pero 
era realmente un líder como matemático. Matemáticos como Einstein son los 
reyes de este segundo orden.

El tercer orden es la caridad, el amor, lo cual presupone el arte. En este 
orden, los santos, los amantes y Cristo son los reyes.

Los órdenes inferiores no pueden ver a los superiores. No se supone que 
el presidente de los Estados Unidos sea un científico o un santo. Él cumple 
una función como presidente de los Estados Unidos, y punto. El segundo or-
den no ve al tercero, pero se ve a sí mismo y ve al primero. Los dos primeros 
órdenes no pueden ver al tercero, pero el tercero puede ver lo que ocurre en 
los dos primeros.

El tema de la ecología y el calentamiento global es un caso típico. El segun-
do orden está llamado a juzgar lo que hace el primero. Lo preferible sería que 
el segundo orden fuese unánime, pero ese no es exactamente el caso. Pero 
supongamos que existe una posición unánime del segundo orden en relación 
con el calentamiento global. En ese caso, el segundo orden puede ser el juez 
del primer orden.

Lo mismo vale para el tercer orden. Éste puede ser el juez de los dos prime-
ros órdenes, que aparecen bajo una luz especial para el tercer orden.

El liderazgo cristiano debe ser algo como eso. El asunto no es decirle a los 
dos primeros órdenes lo que deben hacer o pensar, sino hacerles ver lo que 
están haciendo o pensando, y de lo cual no son conscientes. El significado de 
lo que hacen es diferente de lo que imaginan.

— El replanteamiento de Lustiger sobre la descristianización de Francia no parece ser 
una forma de ver la cuestión “desde el punto de vista de Dios”. Eso podría haberlo propuesto 
un historiador o un sociólogo.

— Sí, mi primer ejemplo no corresponde exactamente con lo que dije. Pero 
quisiera comentar que este ejemplo constituye una manera de ver muy dife-
rente de la retórica habitual en Francia. La gente siempre repite que Francia 
es “la hija mayor de la iglesia”. Pero esa retórica no tiene ningún fundamento 
histórico. Para decir que se adopta un punto de vista no-ideológico, uno tiene 
que apoyarse en otro orden.

Lustiger acostumbraba preguntar por qué los católicos pretenden ser la 
mayoría en Francia. ¿Por qué se quejan de no serlo más? ¿Cuál es el punto de 



168 - Conversación con Jean-Luc Marion

vista de Dios sobre ser la mayoría en una sociedad? Ese no es uno de los man-
damientos. Nunca se nos dijo: “¡Sean la mayoría! ¡Tomen el poder!”. Podemos 
pedir a Dios no ser arrastrados por esta tentación.

Lustiger acostumbraba indicar que, cuando se preguntó si Israel debía te-
ner un rey como los otros pueblos, hubo dos historias: en una, el profeta dice: 
“Sí, que Saúl sea el rey”. Otro texto dice: “Eso es un pecado contra Dios —¡No 
al rey!”. ¡No tenemos una tercera historia que nos diga lo que se decidió! La 
cuestión del rey en la historia de Israel siguió siendo siempre muy controver-
tida.

Lo que tenemos que hacer es ser una verdadera iglesia cristiana.

— Usted ha escrito mucho acerca del amor. En la tradición metodista, hablamos de “ser 
perfectos en el amor”. ¿Cómo afecta su obra sobre el amor el modo en que los cristianos 
viven sus vidas?

— Siempre me inquietó el hecho de que los cristianos digan repetidamen-
te: “Dios nos ama, debemos amarnos los unos a los otros”. Pero lo cierto es 
que tenemos un discurso muy pobre sobre lo que es el amor. Me impresionó 
mucho que, en realidad, no se planteaba esta cuestión, o si se la planteaba, 
no se le daba una respuesta consistente.

Intenté reconstruir la lógica del amor. El amor no es una sensación o un 
sentimiento: el amor es una lógica. Tenemos la lógica de la economía, del 
poder, de la guerra o del ajedrez. En todos estos casos, hay posibilidades y 
reglas. Así también en el caso del amor. Tales reglas están muy bien estableci-
das, y si no las siguiéramos, sería un verdadero desastre.

La única objeción real que se le hizo a mi libro El fenómeno erótico fue sobre 
las últimas cinco páginas, cuando digo que sólo hay una manera de amar y 
que la compartimos con Dios. La única diferencia entre Dios y nosotros es que 
Dios es mucho mejor amante que nosotros. Si se tratara del beisbol, diríamos 
que Dios es un lanzador mucho más brillante y talentoso que nosotros, pero 
el juego es el mismo. Todo es ambiguo entre Dios y nosotros respecto al ser, al 
tiempo, al poder, a la muerte y demás. Pero hay algo unívoco: el amor. Aún en 
el caso de que todo lo otro que he escrito estuviera errado, estoy convencido 
de que esto último es verdad.

— Me parece curioso que usted admita poner el amor en una lógica. También me llama 
la atención que usted diga que el amor que tenemos por los otros es el mismo tipo de amor 
que Dios tiene por nosotros. ¿No es de suponer que Dios sea algo totalmente diferente?



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 169

— En primer lugar, Dios no es algo, porque Dios no es una cosa.

El segundo punto es que lo que sabemos sobre Dios es, en gran medida, 
aquello que Dios mismo supuestamente nos dijo. Lo que Dios nos dijo fue 
sobre el amor: la forma de amar. Cuando digo que sólo hay una forma de amar, 
eso explica la diferencia entre los órdenes.

Los dos primeros órdenes se basan en unos principios muy claros. En el 
primer orden, lo que esperamos es justicia. La justicia es relativa a la igualdad: 
cada uno debe recibir lo que se merece.

El segundo orden, el entendimiento, se basa en la racionalidad: ya sea ésta 
el principio de no-contradicción, o, para la metafísica, el principio de razón 
suficiente. Cada cosa es o bien una causa, o bien un efecto, y todas ellas están 
conectadas entre sí. No podemos comprender un fenómeno aislado.

Los dos primeros órdenes, la justicia y la razón, se basan en un intercam-
bio. El tercer orden se basa en el don. Cuando se da algo, no se da nada a 
cambio. No niego que, en el tercer orden, yo pueda dar un regalo y también 
recibir algo. Pero no es porque le doy algo a alguien que esta persona va a dar-
me algo. La comunión son dones gratuitos que se cruzan. No hay intercambio.

Más aún, en el don no hay intercambio porque no se da ninguna cosa. Esa 
es la paradoja del don. Cuando damos, no damos nada. Damos nuestras vi-
das, nuestro tiempo, amor, cuidados. No damos una cosa. Cuando damos 
una cosa, cuando damos una joya a una mujer o cualquier cosa, esa cosa es 
apenas el símbolo del don. El don real no es real.

Para amar tenemos que obedecer algunas reglas. El amor no es una cues-
tión de justicia. No es a causa de la justicia que amamos a otro. No es injusto 
no ser amado. Es muy peligroso para cualquier tipo de discurso religioso su-
gerir una distinción de razón diciendo: “En algunos campos hay racionalidad, 
en otros hay fe”. ¡No! La fe y el amor son formas de racionalidad. No es la 
habitual racionalidad económica o matemática, pero es una racionalidad. Po-
demos aprender esta racionalidad en la literatura, en el cine, en los relatos. 
¿Por qué es importante la literatura? Porque en la literatura uno aprende —si 
no bien conocidas, al menos bien practicadas— las reglas para amar. La gente 
debería leer a Shakespeare, o a Proust, o a James con más frecuencia. Eso 
posibilitaría que no fracasen en su amor.

— ¿Cómo amamos a una persona sin convertirla en un objeto?

— Comencemos con algunas paradojas: la primera es que yo puedo co-
nocer a alguien siempre y cuando no lo ame. En la vida cotidiana y en las 



170 - Conversación con Jean-Luc Marion

relaciones sociales, podemos conocer perfectamente al otro con el que nos 
relacionamos. Cuando se tiene una cita de negocios, uno intenta saber más 
sobre el otro para estar en una buena situación al hacer un acuerdo. Del mis-
mo modo, todos somos bastante bien conocidos por los órganos federales, 
con todos nuestros archivos. Ellos tienen cantidad de informaciones sobre 
nosotros. Nos conocen porque no nos aman.

Cuando uno comienza a amar, conocer al otro significa algo completamente 
diferente. En la Web existen todos esos sitios para encontrar al instante la 
pareja ideal. ¡Yo diría incluso que, cuanta más información tenga uno sobre el 
otro, menos oportunidad tendrá de encontrar su otra mitad! ¿Por qué? Porque 
conocer a alguien sentimentalmente tiene un significado completamente di-
ferente. En la experiencia real de estar enamorado, cuanto más amo al otro, 
menos lo conozco. Si llega un día en el que uno pueda decir: “Sé todo sobre 
ti”, probablemente será el fin. Cuanto más amo, menos conozco.

Esa es la diferencia entre el ídolo y el icono. El objeto hace el papel del 
ídolo. El objeto no es más que lo que se ve. El objeto cumple los requisitos 
del deseo de ver del sujeto. Es, de hecho, el espejo del sujeto. Eso es el ídolo.

Con el icono, yo no pretendo ver. Lo que quiero es ser visto. Frente al icono, 
uno ora. Uno le habla y escucha. Y aun si el icono permanece en silencio, hay 
algo así como una respuesta. En una situación erótica, lo que yo espero es ser 
visto de una manera privilegiada por el otro. Es por eso que miramos fijamente 
al rostro del otro.

Si uno quiere saber más acerca del otro, no debe mirar fijamente su rostro. 
Vea su documento de identidad, obtenga información y datos sobre él, intente 
ver su actitud, lo que hace con las manos, incluso alguna parte de su rostro, 
pero no los ojos. Cuando uno mira a alguien directamente al rostro, ve dos 
agujeros negros. No hay nada que ver. Nuestra intención no es ver algo. Nues-
tra intención es ver si, a través de esos dos agujeros negros, él o ella me ve. 
¡Me pregunto si el otro está enfocándome!

— ¿Cómo pueden los sacerdotes incorporar la filosofía en su ministerio pastoral?

— No estoy muy convencido de que la filosofía tenga un papel especial 
en el ministerio. Cuando Pascal decidió renunciar a las matemáticas, le dijo a 
un amigo: “Las matemáticas son el juego más bello del mundo. Pero, a fin de 
cuentas, son sólo un juego. No tengo tiempo para jugar ahora”. La filosofía es 
el juego más emocionante que yo haya experimentado. Pero, a fin de cuentas, 
es sólo eso.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 171

La filosofía es necesaria porque es una de las formas más poderosas para 
interpretar la realidad. Hay más luz racional esparcida sobre el mundo por la 
filosofía que por cualquier punto de vista tecnológico o científico. El hecho 
de que actualmente enfrentemos tantas amenazas en el mundo está directa-
mente relacionado con el hecho de que la tecnología no es lo suficientemente 
fuerte ni lo suficientemente sutil para entender lo que está pasando. La tec-
nología nos permite imponer un orden. ¡Bien! Pero ni la ciencia ni la tecnología 
pueden decir una sola palabra sobre si dicho orden debe imponerse. Y lo que 
se impone puede tener buenos resultados o no. El resultado de la aplicación 
de la tecnología en el mundo real no puede ser de ninguna manera evaluado 
por una racionalidad tecnológica, sino tan sólo por algo como las humanida-
des o la filosofía.

Por eso la filosofía es muy importante. Es muy complicado cuando los líde-
res religiosos asumen, sin darse cuenta, una posición filosófica floja o errada, 
creyendo ver en ella algo bíblico. ¡No lo es! ¡Eso es anticuado, caduco, es mala 
filosofía!

La filosofía es útil para evitar ser engañados por la ideología. Pero la filoso-
fía como tal no es nunca la solución. Lo que los ministros o las iglesias deben 
hacer es transmitir la Revelación bíblica. No deben nunca aceptar como cier-
tas aquellas reivindicaciones e ideologías que parecen ser bíblicas, pero que 
en realidad no lo son.

Aquí, en Estados Unidos, es muy claro que el fundamentalismo consiste a 
menudo en la confusión entre lo que es bíblico y lo que no lo es. La filosofía 
puede ser útil para eso: para restablecer la agudeza crítica de la Revelación.





ÉTICA





Descripción fenomenológica del emprendimiento
Phenomenological description of entrepreneurship

CLARA INÉS ORREGO CORREA
Universidad Pontificia Bolivariana

Colombia

* Este artículo se presenta como resultado de la tesis doctoral Fenomenología del emprendimien-
to: formación de la voluntad, dirigida por el Dr. Germán Vargas Guillén.

Resumen
Con base en el método fenomeno-

lógico se realiza la descripción del em-
prendimiento, tematizado en los suje-
tos como una dimensión de la voluntad 
en el proceso de instaurar una nueva 
empresa o de construir alternativas 
de instauración de la misma; de esta 
forma, se fundamenta y comprende el 
emprendimiento desde la subjetividad 
humana. Entonces, se captan las dife-
rentes modalidades de la experiencia 
de emprender y se narran algunas vi-
vencias que ejemplifican las variantes 
encontradas para, luego, describir las 
“invariantes de darse del fenómeno”, 
es decir, el eidos del emprendimiento, 
lo puro, la forma, la esencia, como 
formación de la voluntad entretejida con 
el ámbito afectivo-valorante y el de 
la función teórica o de conocimiento. 
Finalmente, se mostrará que en la me-
dida en que se articule la voluntad o au-
todeterminación del emprendedor con la ac-
ción misma de emprender, derivará en 
la formulación de un modelo dinámico 
de formación, en el cual se organiza la 
acción emprendedora intersubjetiva-
mente, en correspondencia con las re-
des sociales que apoyan el impulso y la 
voluntad para emprender.

Palabras clave
Fenomenología, Emprendimiento, 

Voluntad, Autodeterminación, Eidos, 
Formación.

Abstract
This article describes entrepreneu-

rship under the phenomenological 
model, focusing on the subject as a di-
mension of resolve to create provide al-
ternatives for a new company, allowing 
the origin and understanding of entre-
preneurship from the human subjecti-
vity. The article also portrays different 
entrepreneur practices and narrates 
different life experiences that show 
the different variables present, so that, 
the “phenomenon invariables” i.e., the 
entrepreneurship eidos, its origins and 
quintessence, as well as the determi-
nation intertwined with the affective-
valuating aspect and the theoretical 
function - knowledge. Finally, it is pre-
sented how as the entrepreneur’s resol-
ve or self-determination is articulated 
to the action itself of, it will undertaking 
result in the formulation of a dynamic 
model in which the organizing action is 
inter-subjectively set in corresponden-
ce to social networks that support ini-
tiative and resolve to start a business.

Key words
Phenomenology, Entrepreneurship, 

Resolve, Self-determination, Eidos, For-
mation.



176 - Clara Inés Orrego Correa

Antes de dar comienzo a la descripción conviene justificar el emprendimiento 
como tema elegido. Por efectos del actual proceso de globalización, caracte-
rizado por los cambios socioeconómicos y los avances tecnológicos, se ha 
vislumbrado el emprendimiento como una posibilidad de desarrollo económi-
co, debido a su contribución a la generación de empleo y como una forma de 
atenuar la exclusión, la desigualdad y la pobreza.

En Colombia la Ley 1014 del 2006 dio respuesta a esta necesidad, vía el 
sistema educativo, con el fomento de la cultura emprendedora; en este con-
texto, se dispuso la creación de una unidad de emprendimiento en cada uni-
versidad orientada a promover y a apoyar a los estudiantes en el desarrollo 
de iniciativas empresariales. Sin embargo, la universidad, coherente con la 
visión tradicional de la economía y el modelo de desarrollo imperante, abor-
dó el emprendimiento con una visión instrumental, centrada en la formación 
prescriptiva y mecanicista, en particular ajustada a planes de empresa y de 
negocio. Dichas unidades de emprendimiento adscritas a las universidades 
han señalado en sus estadísticas un alto porcentaje de iniciativas que no lle-
gan a concretarse o, en su defecto, de muy corta duración, asunto que exige 
una reflexión sobre las causas que propician este fenómeno. Aquí se sostiene 
la tesis según la cual es la ausencia de voluntad del emprendedor la principal 
razón de abandono de iniciativas emprendedoras. Ello supone de suyo, como 
se mostrará en la descripción fenomenológica, que emprender es, esencial-
mente, un acto intencionado y, por tanto, una voluntad que emprende.

Ahora bien, la investigación fenomenológica en el ámbito empresarial tie-
ne antecedentes relevantes que indican que la fenomenología ha tenido una 
relación con las disciplinas que confluyen en el objeto de estudio de la admi-
nistración, investigaciones que incluyen, particularmente, la subjetividad. Dan 
cuenta de ello el trabajo de Jones y Spicer1, en el que se describe el espíritu 
empresarial en términos de Lacan y el concepto de objeto sublime; Berglund2 
estudia el emprendimiento desde la perspectiva fenomenológica como ex-
periencia de vida e incluye conceptos y eventos comunes del espíritu empre-
sarial; Senges3 desarrolla una tesis doctoral en la que se pregunta: ¿cuál es 
la idea de la universidad? Y, ¿qué papel debe jugar el espíritu empresarial en 

1 Jones, C. y Spicer, A. The Sublime Object of Entrepreneurship. En:
http://andre.spicer.googlepages.com/jonesandspicer04.pdf, 2005.

2 Berglund, H. “Researching entrepreneurship as lived experience”. In Elgar Edward. Handbook 
of Qualitative Research Methods in Entrepreneurship. J. Ulhoi and H. Neergaard (eds.), 2006, pp. 75-93.
http://www.henrikberglund.com/Phenomenology.pdf Recuperado el 13 de julio de 2009.

3 Senges, M. Knowledge Entrepreneurship in Universities. En:
http://www.tdr.cesca.es/TESIS_UOC/AVAILABLE/TDX-0307108-140133//tesi_msenges.pdf, 2007.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 177

el siglo XXI?; finalmente, Anderson y Smith4 exploran la moral asociada a la 
actividad empresarial.

En todas estas investigaciones se comprueba el diálogo de la fenomeno-
logía con disciplinas como el psicoanálisis, la sociología, la antropología cul-
tural, entre otras, lo que genera un ambiente propicio para aproximarse a la 
descripción fenomenológica del emprendimiento con la idea de realizar un 
aporte a la formación y enseñanza de esta disciplina.

1. Tematización

La noción emprendedor se remonta a 1755, fecha en la cual Richard Cantillon 
la utilizó para designar a aquellas personas capaces de asumir riesgos y poner 
en marcha un proyecto; un emprendedor es una “persona decidida a cumplir 
utopías factibles”, asunto que refiere la posibilidad de realización de una fan-
tasía proyectiva5.

El emprendimiento tiene cierto aire de familia con algunas definiciones ya 
popularizadas; en esta familia etimológica, utilizando los ejes x y y (Figura 1) 
se localizan los términos derivados de la raíz prenděre, los cuales guardan una 
correlación. El primero de ellos, emprenderismo, indica la capacidad creativa del su-
jeto, ejercida una y otra vez, sin su efectiva realización práctica; el empresarismo, 
en cambio, apunta a la regulación procedimental y a la ejecución sistemática 
de procesos administrativos —de orden gerencial, entre otras variables— con 
un uso eventual de la creatividad e innovación. Entre tanto, el emprendimiento 
es una típica que se puede caracterizar como: la conversión de una idea (una 
oportunidad de negocio, una estrategia de persuasión) en un proyecto con-
creto, tanto de sí como de una audiencia —socios, proveedores, clientes, 
etc.— en función de la idea concebida, una voluntad realizativa —constante, 
permanente, persistente, perseverante— de llevar la idea a su ejecución.

Una idea de negocio requiere mantenerse en el tiempo y para ello precisa no 
sólo de una mentalidad empresarial, sino de una estrategia gerencial, la cual 
se logra con la combinación emprendedor-empresario, que ocupa el tercer lugar 
del cuadrante. Se trata de volver la atención al emprendimiento como una estructura 

4 Anderson A. R. & Smith R. “The moral space in entrepreneurship: an exploration of ethi-
cal imperatives and the moral legitimacy of being enterprising”. En: Entrepreneurship & Regional 
Development, Special Edition — Pioneering New Fields of Entrepreneurship Research, London, 
2007, Vol. 19, No. 6, pp. 479-497. http://hdl.handle.net/10059/384 [Impact factor = ABS 3 Star].

5 Toledo, Ulises. “Ejercicio de construcción de un ideal-tipo de la vida social”. En: Revista 
electrónica de epistemología de las ciencias sociales, No. 12, Facultad de ciencias sociales, Universidad 
de Chile, 2001, p. 53.



178 - Clara Inés Orrego Correa

de la experiencia subjetiva de las personas en el mundo de la vida empresarial, pero 
también familiar; y, a su vez, se busca comprenderlo como ingrediente del mundo 
de la vida social y general.

Nos situamos, pues, frente a este fenómeno y progresivamente tratamos 
de establecer quiénes son los que emprenden para describir no cómo viven 
otros las acciones de emprendimiento, sino cómo el investigador comprende 
que las viven los otros. En ese sentido, se da el proceso de reducción a la esfera 
de propiedad, es decir, se trata de que en la descripción temática del empren-
dimiento: quien describe, al hacer la descripción, pone en juego las propias 
comprensiones del emprendimiento y, desde allí, realiza una ampliación e incor-
poración de las variantes o formas varias o variables de emprendimiento observadas 
en otros sujetos, para reducirlas, y así lograr su comprensión. Esta forma de 
describir en análogon6 tiene un momento de corrección o validación, mediante 
el principio fenomenológico de la corregibilidad, que es metodológicamente 
aplicable en este caso.

En resumen, el emprendimiento es tematizado en los sujetos como una di-
mensión de la voluntad y, en ese sentido, el análisis trata de seguir sistemática-
mente las actividades y formas de comprensión de la voluntad en sus proce-
sos efectivos de instaurar empresa o de construir alternativas de instauración 
de la misma.

2. Variaciones o modos de darse el emprendimiento

Tratar de delimitar la esencia es fijar los elementos que constituyen el nú-
cleo esencial del emprendimiento, por esto la atención se fija en las variacio-
nes en las cuales se experiencia el fenómeno. De acuerdo con esta perspecti-
va cada emprendedor despliega una comprensión significativa de su entorno, 
es decir, de su relación con los otros y con las cosas del mundo de la vida.

En este sentido, se trata de narrar las experiencias que ejemplifican las 
variaciones encontradas: emprenderismo, emprendimiento, emprenderismo-
empresarismo, empresarismo. La Figura 1 da cuenta de las variantes o mo-
dalidades a partir de los ejes x y y; el eje x representa el tramo de las compe-
tencias, desde las creativas, que requiere tanto el emprenderismo como el 
emprendimiento, hasta las administrativas, que se logran en el desempeño 

6 Con el término análogon se quiere denotar la reducción de la experiencia a la esfera de 
propiedad, lo que, en términos coloquiales, entendemos como ponerse en los zapatos del otro, esto 
es, pensar como si estuviéramos en las circunstancias del otro. Para ampliar el sentido y alcance 
de la expresión, ver Husserl, E. Meditaciones cartesianas. Traducción de José Gaos y Miguel García 
Baró. México: F.C.E., 2004, p. 139 (Husserliana I, citado Hua. I).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 179

como empresario; el eje y representa el periodo de tiempo que abarca un 
emprendimiento desde la concepción de la idea hasta la ejecución. A conti-
nuación se expone cada una de estas variaciones y se describe la experiencia 
que ilustra cada una de ellas7:

Figura 1: Variaciones del emprendimiento

2.1 El emprenderismo

Se comprende como la modalidad en la cual el sujeto concibe o imagina 
una idea o sueño. En este caso el sujeto continuamente genera ideas novedo-
sas, que no necesariamente pone en ejecución, su rol fundamental es conce-
birlas mediante la creatividad, asunto que lo lleva a explorar oportunidades en 
el entorno. En otras palabras, el sujeto tiene la capacidad de generar ideas de 
negocio, pero esto no implica su desarrollo o puesta en práctica.

En este grupo se inscribe el entrevistado doce (12), cuya historia experien-
cial podría titularse: Tarde descubrí que era emprenderista. Cuenta el entrevistado 
que desde muy joven se caracterizó por generar muchas ideas de negocio, 
asegura que su familia influyó en el enfoque y la educación fundamentada en 
valores y competencias para emprender ideas. Se identifica con condiciones 
de independencia y autonomía, como un ser muy creativo, proactivo y con 
capacidades para investigar, por lo que afirma que la formación de ese carácter 
o voluntad lo ha llevado a la generación de ideas. Sin embargo, reconoce que 

7 Esta descripción de las variaciones del emprendimiento se estableció con base en el tra-
bajo de campo de la tesis doctoral Fenomenología del emprendimiento: formación de la voluntad. Se 
tomó una muestra intencional de emprendedores y emprendimientos cuyo común denominador fue 
el haber recibido el apoyo de las unidades de emprendimiento de instituciones de educación 
superior de la ciudad de Medellín (Universidad Eafit, Universidad Pontificia Bolivariana, Univer-
sidad de Medellín, Universidad Luis Amigó).



180 - Clara Inés Orrego Correa

profesionalmente no es empresario así tenga estudios superiores en esta dis-
ciplina, pues confiesa que no persevera en la puesta en práctica de sus ideas, 
le falta voluntad para desarrollar al menos una de ellas y no reúne las carac-
terísticas necesarias para sostenerlas en el tiempo, en especial en lo referente 
a competencias directivas que identifican al empresario, como organización y 
disciplina.

Este emprenderista considera que el fracaso es producto de la inexperiencia 
y lo ve como una posibilidad de mejoramiento, advierte que los antioqueños 
son individualistas y esta condición impide promover el trabajo en equipo, 
presupuesto esencial para la ejecución de la idea de negocio. En el marco de 
la investigación, es interesante la convicción que este entrevistado tiene del 
emprendimiento asociativo y el valor que otorga a la interacción con otras 
personas para la potenciación del emprendimiento.

2.2 El emprendimiento típico

Consiste en tener una idea creativa de negocio y la voluntad de convertirla 
en realidad, esto implica no sólo tomar la decisión de concebirla sino de apos-
tarle a su ejecución, así como enfrentar los problemas y asumir los riesgos que 
presente su desarrollo. Para ello, el sujeto emprendedor hace ingentes esfuer-
zos en aras de lograr persuadir a los otros de su idea y conseguir su apoyo ante 
las demandas que supone llevarla a la práctica, interacciones que implican un 
compromiso ético traducible en un auténtico sentido de responsabilidad con 
él mismo, con los otros y con el mundo de la vida. En términos empresariales, 
el sujeto tiene la idea de negocio, la voluntad para ejecutarla o la capacidad de 
buscar quién la ejecute. Puede presentarse el caso de que la idea se desarrolle 
dentro de una empresa y no necesariamente se cree una nueva, esta situación 
se asume como una modalidad dentro de esta variante que actualmente es 
aceptada por la academia y denominada intraemprendimiento.

El entrevistado once (11) se ajusta a esta modalidad y su experiencia podría 
intitularse: Mantengo a toda costa mi rol. En su narración afirma que descubrió su rol 
de emprendedor a partir del ejemplo que vio en el empleador de su padre, que era 
un reconocido emprendedor, pues fue él quien despertó en su interior el deseo 
de hacer empresa, sumado a la capacidad de trabajo que heredó de su familia. 
Este emprendedor logró ser persuadido para iniciar su carrera a través de relatos 
e historias que escuchaba en eventos sociales con su padre; en las siguientes 
expresiones revela su motivación como emprendedor: “…es que vos tenés que ser 
empresario, tenés que ser emprendedor”; “vos tenés que tratar de ser tal y tal cosa”.

Aunque las circunstancias de la vida lo llevaron a trabajar en diferentes 
empresas, la idea de crear una propia siempre estuvo presente; su espíritu de 
independencia lo llevó a incursionar en las ventas durante un tiempo hasta 
llegar a tener un capital significativo. En su deseo de superación se presentó a 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 181

la Escuela Militar, la cual contribuyó a reforzar las nociones de competencia y 
riesgo, luego se retiró y trabajó fuera de la ciudad en donde tuvo la posibilidad 
de afianzar su liderazgo con la formación de un grupo de scouts.

A los 30 años comprendió que era necesario prepararse y decidió ingresar 
a la universidad para estudiar Administración de Empresas, pues aún mantenía 
la motivación de crear la propia. Con ayuda de los profesores empezó a ex-
plorar oportunidades en el mercado, hasta que identificó una línea de especial 
interés. En el 2005 creó su empresa en compañía de un socio, con quien ganó 
un concurso de emprendimiento promovido por la Alcaldía de Medellín. La 
empresa se sostuvo con los dos socios hasta el 2009, año en el que decide 
quedarse como único dueño. A pesar de algunas dificultades de orden admin-
istrativo, persevera en el empeño de consolidar su negocio y para ello piensa 
cambiar la razón social.

2.3 El emprenderismo-empresarismo

En esta modalidad el sujeto emprendedor no sólo genera la idea de ne-
gocio, mediante la voluntad de llevarla a la práctica, sino que además busca 
mantenerla en el tiempo asegurando resultados socio-económicos. Aquí se 
requiere el desarrollo de competencias gerenciales y la estructuración de una 
visión empresarial para el logro de la sostenibilidad y sustentabilidad de la 
idea de negocio.

Bajo el título Un perfil investigativo y el complemento administrativo la entrevistada 
5 tipifica esta modalidad: al final de sus estudios profesionales en ingeniería 
encontró su idea de negocio; su tesis se orientó a profundizar en la obtención 
de fragancias alternativas, pues su interés en el marketing olfativo la llevó inicial-
mente a realizar ensayos. Con el tiempo, lo que empezó siendo un pasatiempo 
se convirtió en una microempresa, pues cada vez fueron más los pedidos y 
pronto se vio en la necesidad de intensificar su trabajo. Su compañero, quien 
venía de familia de empresarios, identificó claramente una idea de negocio y 
apoyó esta iniciativa administrativamente.

Como emprendedora considera que en su adolescencia generó algunas 
ideas de negocio, no obstante, esta última iniciativa contó con el enfoque em-
presarial que su compañero le dio para ponerla en práctica; ambos decidieron 
acercarse a una unidad de emprendimiento para desarrollar una tesis conjunta 
en creación de empresa. Haberse retirado de las compañías donde laboraban y 
dedicarse a consolidar la oportunidad que encontraron en el mercado, lo con-
sideran como un acierto. Hoy en día su concepto de negocio se ha ampliado a 
una gama de cosméticos en el mismo tema y la empresa continúa su proyec-
ción con una estrategia de mercado definida.



182 - Clara Inés Orrego Correa

2.4 El Empresarismo

Se diferencia del emprendimiento por su orientación en la búsqueda de la 
riqueza incremental, y para ello adquiere o refuerza las competencias empre-
sariales necesarias en el logro de la ventaja competitiva y la configuración de 
un proyecto empresarial. Ciertamente, sólo la obtención de riqueza pone a 
prueba esta intencionalidad cuyas acciones ocupan un lugar preponderante 
en el desarrollo económico.

Asumí la dirección de la empresa, no podía quedarle mal a mi familia. Este título 
resume la experiencia del gerente de un proyecto asociativo que personifica 
adecuadamente esta modalidad. Con la muerte de su hermano, el entrevis-
tado asume la gerencia y para ello cuenta con el apoyo de su red familiar, 
se asesora de otras organizaciones con el fin de impulsar la idea, pues com-
prende que es necesario fortalecerla técnica, administrativa y financieramente. 
Así surge la idea de diseñar un producto —adicional a los servicios que ya se 
ofrecían— que ayude al sostenimiento de la fundación y genere identidad. El 
producto (una galleta) es elaborado y vendido por personas en proceso de re-
socialización para ayudar a su sostenimiento; en términos administrativos esto 
podría asumirse como intraemprendimiento, el cual tiene un mérito especial 
por tratarse de un grupo con una finalidad social.

La familia, como cariñosamente ellos llaman a la fundación, cuenta hoy con 
aproximadamente 150 personas que gracias a esta innovación ven asegurada 
su alimentación diaria; aquellos que tienen otras necesidades, como la falta de 
un sitio para vivir, pueden vincularse a la fundación con una cuota de sosten-
imiento. Con el propósito de desarrollar estrategias en mercadeo, producción, 
logística y otras que requieren para soportar su iniciativa, continúan investi-
gando y con ese fin se han acercado a la unidad de emprendimiento de una de 
las universidades locales.

3. Descripción eidética

Desde el punto de vista fenomenológico, la realidad empresarial está cons-
tituida por hechos y esencias (estructuras eidéticas); hechos concretos, como 
procesos, inversiones, operaciones, actividades; y esencias como la gestión 
(¿cuál es la estructura eidética de la gestión?), el mercadeo (¿cuál es la es-
tructura eidética del mercadeo?), etc. Toda esencia es, pues, una síntesis de 
singularidades, atributos o características irreductibles que están en relación 
con el mundo de la vida empresarial. La tarea aquí es descubrir y describir la 
esencia o estructura eidética del emprendimiento, que remite a las singulari-
dades de este fenómeno y a las relaciones básicas existentes con el mundo de 
la vida, lo cual se logra a partir de las experiencias y vivencias de los sujetos 
que deciden emprender ideas de negocio.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 183

Con estas consideraciones y atendiendo la máxima regla de la fenomenolo-
gía expuesta por Husserl de “ir a las cosas mismas”, se intenta describir el eidos 
del emprendimiento, en el entendido de que es una tarea compleja, especialmente 
por la naturaleza multidimensional del concepto y por la confusión que han 
generado las distintas nociones acuñadas en los años recientes. Partimos, en-
tonces, de la pregunta esencial: ¿Qué es aquello irreductible en la vivencia del 
emprendimiento? Es decir, ¿cuáles son los componentes que definen la esencia 
o estructura eidética del emprendimiento? Podría preguntarse, también:

1. ¿Cómo despliega el emprendedor toda su creatividad en la búsqueda de 
una oportunidad de negocio?

2. ¿Qué hace que, ante la posibilidad de realizar su idea de negocio, el em-
prendedor abandone la seguridad de un empleo y el estatus logrado en una 
organización?

3. ¿Qué hace que el emprendedor nunca desista de su idea de negocio y en-
frente todas las vicisitudes por hacerla realidad?

4. ¿Por qué en el desarrollo de su iniciativa el emprendedor decide no poner 
límite ni horario a su rutina laboral?

Estas y otras preguntas se pueden esbozar, aunque en esencia la respuesta 
a estos planteamientos tiene que ver con la conducta humana, la cual descan-
sa decididamente en la voluntad, en el querer, en la firme decisión de hacer 
realidad un proyecto; no obstante, es frecuente que muchos se queden en la 
generación de ideas novedosas y no avancen en el desarrollo de competen-
cias administrativas necesarias para la consolidación de un negocio; puede 
asegurarse, entonces, que no todos los sujetos tienen la suficiente voluntad 
de poner en marcha un proyecto, y algunas veces prefieren abandonarlos, 
aunque ello suponga pérdidas financieras y económicas.

Todas estas son vivencias del emprendedor; pero al decir que son viven-
ciadas, se entiende la psique (actividad mental) del sujeto (percepciones, 
impulsos, emociones, deseos, sentimientos, recuerdos, miedos) en relación-
interacción con el mundo concreto de la experiencia y con la cultura. De 
esta manera, el sentido y validez del emprendimiento se da desde diferentes 
perspectivas, en variedad de experiencias subjetivas, como constitución in-
tersubjetiva y de sentido en el horizonte espacio-temporal del mundo de la 
vida empresarial. En palabras de Herrera: “(…) la fenomenología es filosofía 
de la experiencia humana que se establece entre el hombre, la realidad y el 



184 - Clara Inés Orrego Correa

mundo”8. Así, se comprende la experiencia del emprendedor en interacción 
con las estructuras del mundo de la vida, en el cual despliega tanto la concep-
ción de la idea de negocio como su puesta en práctica.

El tema del emprendimiento se ha orientado consuetudinariamente desde 
una estrategia económica e instrumental, y una formación centrada esencial-
mente en la educación técnica y financiera para la creación de riqueza, no da 
cuenta del sentido profundo de la condición humana, toda vez que deja de 
lado la subjetividad y, por tanto, la voluntad del sujeto para el desarrollo de la 
acción, la cual se expresa en actos de autodeterminación, autoconocimiento 
y autovaloración, con la finalidad de aportar a la sociedad una nueva organi-
zación empresarial. Veamos estos actos:

3.1 Autodeterminación

Husserl establece la distinción entre, decisión racional y motivación, por una par-
te, y, por otra, causalidad psíquica o pasiva, esta impulsa a adoptar enseñanzas que 
se logran por afectos pasivos, esto es, “cuando yo sigo al otro es posible que 
yo pueda reproducir sus ideas y eso hago”9. En el ámbito del emprendimien-
to la decisión racional es una voluntad que se expresa en la autodeterminación 
y en la decisión del emprendedor por desarrollar la idea de negocio como 
realización de sí mismo, de su proyecto de vida; en contraste, la causalidad 
pasiva se manifiesta en la decisión de emprender movida por una necesidad, 
siempre que el sujeto trata de hacer coincidir lo que considera viable con sus 
limitaciones. Cabe decir que la voluntad realizativa se logra si se cuenta con la 
libertad y motivación para actuar; se trata aquí de un impulso que potencia el 
querer, mientras que cuando el emprendedor actúa por necesidad, reacciona 
acomodándose al entorno o a las convicciones del otro, razón por la que no 
compromete su voluntad totalmente. En suma, la distinción entre la decisión 
y la ejecución es de sentido, y un abandono parcial o total de la voluntad condu-
ce al aplazamiento o fracaso de la idea de negocio.

Dicho de otra manera, cuando la voluntad supera la necesidad trascien-
de la motivación y de esta forma se soporta la idea de negocio: la voluntad 
se constituye en la medida en que el emprendedor descubre el verdadero 
sentido de la acción de emprender, y esta acción se vigoriza por medio de 
la comunicación que ayuda a configurar el mundo de la vida y posibilita el 
contacto entre el yo y el alter, no sólo con la riqueza de la palabra, sino con la 

8 Herrera, Daniel. La persona y el mundo de la experiencia. Bogotá: Universidad de San Buena-
ventura, 2002, p. 160.

9 Hua. IX 1962, § 42, p. 214.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 185

comunicación gestual y visual por la que los demás sujetos pueden captar el 
propósito u objetivo planteado. Ricoeur lo dice así: “(…) la voluntad férrea es 
la que tiene más razones y argumentos, toda vez que determina y legitima el 
impulso del sujeto y es a partir de ésta que construye la realidad dinámica e 
intersubjetiva”10.

La autodeterminación del sujeto se afirma en la medida en que se revela 
el sentido; a manera de ejemplo, y desde el plano histórico la voluntad reali-
zativa da cuenta de emprendimientos desarrollados a mediados del siglo XIX 
en el contexto antioqueño, específicamente en la obra que ha sido llamada 
Puente de Occidente del municipio de San Fe de Antioquia. Se destaca el del 
ingeniero civil José María Villa Villa, quien no sólo identificó la oportunidad de 
la exportación vía el puerto marítimo hacia los océanos Pacífico o Atlántico, 
sino la distribución del trabajo en la zona y el modo en que los municipios 
aledaños podían contribuir desde sus fortalezas al proyecto, por ejemplo con 
la fundición, el aserrío o la mano de obra; además, logró la aplicación de sus 
aprendizajes en experiencias previas internacionales como su trabajo en la 
construcción del puente de Brooklyn en New York, por lo que se le atribuye el 
título de violinista de los puentes colgantes; en todas estas acciones, se le concibe 
como emprendedor y empresario pues logró incorporarlos roles de diseñador, in-
geniero calculista, jefe obra, jefe de producción e interventor11.

En la actualidad dados los avances científicos y tecnológicos de la econo-
mía del conocimiento, han surgido otras formas de emprendimiento, que no 
requieren de la acción directa del emprendedor en el desarrollo de experien-
cias igualmente importantes, pero sí la voluntad y la capacidad de persuasión, 
además del conocimiento necesario para identificar quién sabe y qué sabe 
hacer; tal es el caso de las telecomunicaciones en Colombia en las que se 
emplean actualmente figuras de tercerización. 

De acuerdo con lo anterior, emprender es una acto intencionado de la voluntad que, 
como tal, se despliega en la realización de su idea emprendedora (acto volitivo), 
de tal manera que constituye el sentido y la razón de existencia para el empren-
dedor, entraña una búsqueda de alternativas, y, aunque no todos los sujetos 
tienen la voluntad para llevar la idea a su realización, requieren la colaboración 
de los otros como ejecutores u operadores, pues los procesos adquieren distin-
tas perspectivas en función de las experiencias organizativas en el mundo de la 
vida. De hecho, todos emprendemos en el día a día acciones que tienen que ver 
con lo lúdico, lo afectivo, lo económico, lo social, entre otros.

10 Ricoeur, Paul. Lo voluntario y lo involuntario. El proyecto y la motivación. Buenos Aires: Docencia, 
1986, p. 85.

11 Corradine, Alberto. “Noticia histórica del Puente de Occidente sobre el río Cauca, Santafé 
de Antioquia”. En: Boletín de historia y antigüedades, Vol. 96, No. 846, 2009, pp. 601-652.



186 - Clara Inés Orrego Correa

3.2 Autoconocimiento

Otro elemento fundamental del eidos del emprendimiento es el autocono-
cimiento que debe tener el sujeto de sí para potenciar su intención creadora; 
para ello debe reflexionar sobre sus capacidades, sus aspiraciones y expecta-
tivas, entre otras dimensiones, en aras de clarificar su papel en la sociedad y 
definir su proyecto de vida. Así, la autoevaluación o autoexamen, es el medio por el 
cual el sujeto aclara sus fortalezas y limitaciones, así como su responsabilidad 
en la decisión y en las acciones que despliega desde el punto de vista social, 
económico y ambiental, en coherencia con una posición ética. 

En este sentido, al decir de Husserl en Psicología fenomenológica12, la contribu-
ción de Brentano a la fenomenología es el reconocimiento de la “intencionali-
dad” como propiedad de la conciencia; aquí puede decirse la intencionalidad 
como un “ver interno” o introspección que constituye “(…) la esencia de toda 
vida psíquica, la conciencia como siendo consciente de algo y, en ese senti-
do, “la evidencia de la experiencia interna””13. Así, pues, volver la atención 
a la experiencia implica esclarecer las estructuras de la voluntad, las cuales 
pasan por el impulso, o acto volitivo, hasta el hecho concreto de la voluntad, 
momentos que no necesariamente se dan en un mismo horizonte temporal y 
cuyo intervalo puede tardar o acelerar la decisión.

De tal forma, un emprendedor autodeterminado adquiere dominio sobre 
sus acciones; no obstante, sostener la iniciativa empresarial requiere afirmar 
la voluntad y contar con capacidades y conocimientos para constituir y ejecu-
tar la idea de negocio, pero, además, es necesario tener valores como autono-
mía y libertad, y un auténtico sentido de responsabilidad para hacerla viable 
socialmente.

3.3 Autovaloración

Para Husserl “(…) los valores son concebidos en este contexto como reali-
dades objetivas de carácter universal que pueden aprehenderse con el corres-
pondiente acto de conciencia”14. Entonces, la autovaloración o componente 

12 Hua. IX § 3, d.
13 Vargas Guillén, Germán. Seminario Formación e intersubjetividad. Relatoría de febrero. Univer-

sidad Eafit. Medellín: Doctorado en Administración, 2011, p. 6.
14 Vargas Bejarano, Julio César. “La ética fenomenológica de Edmund Husserl como ética de 

la “renovación” y ética personal”. En: Estudios de Filosofía. Revista del Instituto de Filosofía Uni-
versidad de Antioquia, 2007, No. 36, p. 66.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 187

axiológico del sujeto constituye una práctica que pertenece a la esfera de la rea-
lidad objetiva en la que los valores se pueden aprehender de manera análoga a 
la percepción15.

Como expresión de la razón humana, la autovaloración representa para el 
sujeto la capacidad de valorar sus acciones, al igual que realizar actos de valo-
rar; en esencia esta autovaloración trasciende a la esfera intersubjetiva, repre-
sentada en las interacciones o intercambios con los sujetos. Husserl lo expresa 
así: “(…) queda por resolver por qué una ética individual significa a la vez una 
ética social y cultural…”16. En efecto, el sujeto no sólo desea su propio bien, 
sino también el de los otros, es decir, el hecho mismo de pertenecer a la socie-
dad implica, en un sano sentido, la generación de una idea en bien propio y de 
los demás, y en caso de presentar conflictos o problemas intentar una solución 
ética, justa y equitativa.

Una vez opera la voluntad, el emprendedor renueva el dominio de sí mismo 
para interactuar en el mundo de la vida, mundo en el que se crean empresas y 
organizaciones con diferentes intereses y metas; tales organizaciones orientan 
estrategias sustentadas en códigos de conducta, en cuyo escenario el sujeto 
dispone de una ética, es decir, de un ideal de vida. Efectivamente, Husserl defi-
ne la ética como una disciplina científica o filosófica cuyo tema es la subjetivi-
dad que se autodetermina racionalmente lo que significa, en términos fenome-
nológicos, identificar un ideal de vida17. 

Para el emprendedor, entonces, la autovaloración refuerza su voluntad, no 
sólo en el momento de la concepción de la idea, sino en su futuro desarrollo; 
implica, además, en el terreno de la acción, la adopción de prácticas y proce-
dimientos responsables a partir de los ámbitos económico, social y ambiental; 
es decir, la iniciativa debe ser sustentable y sostenible económicamente, debe 
contar con el respeto y la responsabilidad de todos los actores que participan 
en ella y, finalmente, ha de minimizar el impacto tecnológico sobre el medio 
ambiente y la contaminación del medio social.

3.4 Mundo de la vida

Todas estas dimensiones de la razón, necesarias para concretar la iniciativa 

15 Ídem.
16 Hua. XXVII, p. xix.
17 Vargas Bejarano, Julio César. Op. cit., p. 78.



188 - Clara Inés Orrego Correa

empresarial, tienen lugar en el mundo de la vida donde encuentra motivo la 
experiencia de emprender, como una forma de proveer sentido y significado a 
la acción del sujeto; este mundo de la vida es considerado también horizonte 
de significaciones en la medida en que garantiza las capacidades, recursos, 
ideas, relaciones necesarias para su puesta en práctica. 

Existe otra instancia singular en el emprendimiento relacionada con la ne-
cesidad de disponer lo nuevo, como lo manifestó hace algunos años Schum-
peter18; se trata de crear nuevas rutas de pensamiento, otras posibilidades o 
acontecimientos, pues la dinámica humana demanda emprendedores capa-
ces de encontrar soluciones a problemas, de modificar o transformar la propia 
vida, la sociedad y el mundo organizacional.

En efecto, en el mundo de la vida la empresa precisa de innovación como 
una forma de aplicar la creatividad en los productos, procesos, materias pri-
mas y demás actividades productivas que deben conducir a la generación de 
valor, lo que exige, a su vez, la voluntad y la conciencia para transportar las 
ideas del campo intuitivo al campo de su realización.

Sin embargo, aunque se reconoce la importancia de la innovación en el 
crecimiento económico y los factores que condicionan el nivel macro y micro 
del mundo de la vida empresarial, se propone aquí la inclusión de la sub-
jetividad; en ella está presupuesta la voluntad o intencionalidad del sujeto. 
Esta asegura, en gran parte, la culminación de la idea empresarial. En suma, 
se propone la complementariedad de estos dos componentes necesarios en 
el proceso formativo de las instituciones y organizaciones dedicadas a esta 
actividad.

Las demás actividades empresariales (relacionadas con la utilidad econó-
mica, el riesgo y la inversión entre muchas otras), cobran importancia cuando 
se decide crear una empresa, pero estas no definen por sí mismas la esencia 
del emprendimiento, sino que son complementarias dado que la autodetermi-
nación del sujeto es la clave para la generación del mismo.

3.5 Intersubjetividad

Para la fenomenología la intersubjetividad es vital, pues como dice Herrera: 

18 Santos, M. Los economistas y la empresa. Empresa y empresario en la historia del pensamiento econó-
mico. Madrid: Alianza, 1997, p. 53.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 189

“el mundo no es exclusivamente nuestro”19. La voluntad individual represen-
tada en el yo puedo, con el propósito de desarrollar una acción conjunta tras-
ciende a un yo comunitario. En este mismo sentido, las relaciones recíprocas 
de estar junto al otro y en relación con el otro, generan una confluencia de 
voluntades para actuar e intervenir en una empresa, animados por una fuerza 
que cohesiona y potencializa la acción de sus miembros. En otros términos, el 
emprendedor percibe que en todas las actividades del proceso creador es ne-
cesaria la colaboración de otros sujetos para potenciar su voluntad; más aún, 
comprende la ventaja que representa la confluencia de voluntades (o voluntad 
común), cuyo papel, además de captar oportunidades, información y recursos 
es ayudar a enfrentar los problemas de la gestión.

Este actuar común, mediado por el acto de la comunicación, implica que 
cada uno de los sujetos puede movilizar la voluntad del otro en cumplimien-
to de una meta o proyecto, mediante la unión de esfuerzos o convergencia de 
voluntades. Así, desde el emprendimiento la intersubjetividad tiene su máxima 
expresión en iniciativas de tipo solidario o asociativo, caracterizadas por la 
cooperación, la pertenencia común de la propiedad y los medios de produc-
ción, pero, fundamentalmente, por una voluntad común que potencia las expe-
riencias o acciones individuales o subjetivas, intencionadas por medio de la 
comunicación.

Inherentes a la intersubjetividad, brotan también las dificultades; en el ám-
bito empresarial el manejo del personal, por ejemplo (que para algunos ha 
sido considerado un asunto administrativo sin importancia y que no requiere 
de habilidades especiales), constituye un punto crítico en relación con la for-
ma de orientar el trabajo colectivamente, dando lugar a actos de inhumanidad 
y prácticas administrativas inflexibles. Sin embargo, la riqueza de la intersub-
jetividad es tal que incluso las mayores dificultades sirven de motivación e 
impulso para la creación, la innovación y el progreso; son, en suma, el terreno 
propicio para aplicar el principio de la corregibilidad.

3.6 Personalidades de orden superior

En estos actos comunitarios es donde se da la convicción colectiva, se 
constituyen estratos de sociabilidad de un orden mayor llamados por Husserl 
“personalidades de orden superior” (POS), los cuales pertenecen al mundo de 
la vida concreto y se ordenan como sistemas de acciones y objetivos defini-
dos comúnmente. Estas personalidades de orden superior portan un carácter, 
unas capacidades y unas facultades para la toma de decisiones; también de 

19 Herrera, Daniel. Op. cit., p. 166.



190 - Clara Inés Orrego Correa

ellas emergen construcciones análogas como normas, disposiciones y polí-
ticas, hacia el logro de las acciones de tipo social, tanto para los que han 
participado de la experiencia colectiva directamente, como para aquellos que 
actúan como trabajadores, proveedores, clientes, etc. El Estado, las ciudades, 
las universidades, las instituciones, las corporaciones y las empresas, entre 
otras, son personalidades de orden superior; y son ellas quienes proveen el re-
ferente normativo necesario para alcanzar la legitimidad social, a la que tiende 
toda voluntad de emprender.

4. Modelo dinámico de formación a partir de la voluntad de 
emprender

De acuerdo con lo anterior, y teniendo en cuenta que el emprendimiento es 
un fenómeno dinámico articulado al mundo de la vida con una relación de ida 
y vuelta, se justifica la representación que aquí se hace, asociado con la figura 
de una espiral (ver Figura 2), en la cual se despliega la voluntad individual hasta 
configurarse en la voluntad común. La circularidad representa la fuerza de la 
voluntad en el horizonte espacio-temporal, en el que se disponen las ideas 
y oportunidades que cruzan el mundo de la vida y que el emprendedor debe 
identificar, estructurar y llevar a la práctica. Este mundo de la vida representa, 
al mismo tiempo, la fuente de renovación constante del emprendedor, como 
terreno fértil para la creatividad, que se entreteje en los actos de decisión, 
representación y valoración.

Ahora bien, la comunicación se da en la intersubjetividad y es por medio de 
ella que el sujeto realiza el proceso conceptual para describir una acción, un 
objeto, un pensamiento, o, simplemente, para justificar una decisión y compro-

Figura 2



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 191

meter la decisión de los otros, sin abandonar la trascendencia de sus conviccio-
nes. En consecuencia, la comunicación es el sistema circulatorio que nutre la 
voluntad, toda vez que el emprendedor da cuenta, por medio del lenguaje, de 
su actividad psíquica de tal modo que los otros acepten su deseo o pulsión de 
crear. Entonces, enlazar la decisión del emprendedor con las acciones posterio-
res, constituye la esfera de inteligibilidad del acto creador, y, en esta dirección, 
el sujeto otorga sentido a la argumentación, al diálogo y a la negociación. Cabe 
decir: la intersubjetividad busca comprender el sentido colectivo mediante el 
proceso de la comunicación, pues es a partir del diálogo que se produce la in-
teracción y la deliberación con el alter, lo cual demanda una cualificación de los 
argumentos si se quiere lograr la constitución de un horizonte de sentido.

Se entiende que las personalidades de orden superior POS tienen el com-
promiso de formar para el emprendimiento, su responsabilidad es promover 
y fortalecer el sistema de valores, la voluntad individual y común, así como 
transitar a un proyecto intersubjetivo que integre y consolide la formación hu-
mana del emprendedor, todo lo cual sólo se logra si se descubre el significado 
y la trascendencia de la acción emprendedora.

Por otra parte, y siguiendo con la explicación de la Figura 2, podemos decir 
que esta dinámica creadora se organiza para efectos de planificar su desarro-
llo en etapas o fases que obedecen a la lógica, son ellas: preincubación, (con-
cepción de la idea, impulso) incubación (creación) y posincubación (sosteni-
bilidad) procesos que no necesariamente son lineales, sino circulares, pues 
como argumenta Dether:

El “proceso emprendedor” no es una evolución lineal armoniosa; en gene-
ral, las transiciones entre cada una de estas fases implican crisis de con-
fianza, ansiedades ante la incertidumbre y reformulaciones —a veces giros 
radicales— en los conceptos y los objetivos originales del negocio. Muchas 
“iniciativas emprendedoras” logran llegar a una etapa avanzada y regresan 
a una o varias fases anteriores que se ponen en evidencia como débiles o 
equivocadas; a veces, se saltan pasos que serán completados más adelan-
te20.

Por todo lo anterior, puede concluirse lo siguiente:

•	 La tarea de fundamentar y ejecutar el emprendimiento desde la for-
mación humana es alcanzable en la medida en que se articule la autodeter-
minación del emprendedor al modelo de formación, de tal forma que se oriente 
su perfil en relación con las variantes encontradas en la investigación y, a 
la vez, se integre a las redes sociales que apoyan el impulso y la voluntad 

20 Dether, Mario. Emprendedores en el proceso emprendedor. En: http://www.mariodehter.
com/emprender/emprendedores-en-el-proceso-emprendedor_3164/, 2009.



192 - Clara Inés Orrego Correa

para emprender; mismas que, luego, colaborarán en su consolidación em-
presarial.

•	 Es claro que es por medio de la comunicación que es posible arti-
cular la voluntad individual y la voluntad común en la perspectiva de una 
convivencia de cooperación; de este modo, puede considerarse la persua-
sión como unidad de conciencia en cuanto intencional, que incluye en el 
mundo de la vida psíquica momentos como la autodeterminación o el querer, 
la autovaloración o el valer y el autoconocimiento o juicio.

•	 Finalmente, desde la perspectiva fenomenológica se puede lograr 
una aproximación a la descripción del emprendedor como una persona con 
conocimiento, motivación y voluntad suficiente para desarrollar su idea o iniciativa en 
forma creativa, con valores y determinación para llevarla a la práctica de manera inter-
subjetiva, y con el objetivo ético de lograr impacto en el mundo de la vida empresarial.

Bibliografía

Anderson A. R. & Smith R. “The moral space in entrepreneurship: an explo-
ration of ethical imperatives and the moral legitimacy of being enterprising”. 
En: Entrepreneurship & Regional Development, Special Edition — Pioneering New 
Fields of Entrepreneurship Research, London, 2007, Vol. 19, No. 6, pp. 479-
497. http://hdl.handle.net/10059/384 [Impact factor = ABS 3 Star].

Berglund, H. “Researching entrepreneurship as lived experience”. In Elgar 
Edward. Handbook of Qualitative Research Methods in Entrepreneurship. J. Ulhoi and 
H. Neergaard (eds.), 2006, pp. 75-93. http://www.henrikberglund.com/Pheno-
menology.pdf Recuperado el 13 de julio de 2009.

Congreso de la República de Colombia. Ley 1014 de fomento a la cultura de 
emprendimiento, 26 de enero de 2006.

Corradine, Alberto. “Noticia histórica del Puente de Occidente sobre el río 
Cauca, Santafé de Antioquia”. En: Boletín de historia y antigüedades, 2009, Vol. 96, 
No. 846, pp. 601-652.

Dether, Mario. Emprendedores en el proceso emprendedor. 2009. En: 
http://www.mariodehter.com/emprender/emprendedores-en-el-proceso-em-
prendedor_3164/

Herrera, Daniel. La persona y el mundo de la experiencia. Bogotá: Universidad de 
San Buenaventura, 2002.

Husserl, Edmund. Phänomenologische Psychologie. Vorlessungen Sommersemester 
1925 (Psicología fenomenológica. Lecciones de semestre de verano de 1925). Ed. Wlater 
Biemel. Den Haag, Martinus Nijhoff, 1962 (Husserliana IX, citada: Hua. IX).

Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascenden-
tal. Una introducción a la filosofía fenomenológica. Barcelona: Editorial crítica, 1970 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 193

(Husserliana VI, citado Hua. VI).
Husserl, Edmund. Renovación del hombre y de la cultura. Cinco ensayos. Introduc-

ción de Guillermo Hoyos Vásquez. Trad. Agustín Serrano de Haro. Barcelona: 
Antrophos-Universidad Autónoma Metropolitana, 2002 (Husserliana XXVII, ci-
tado Hua. XXVII).

Husserl, Edmund. Meditaciones cartesianas. Trad. José Gaos y Miguel García 
Baró. México: F.C.E., 2004 (Husserliana I, citado Hua. I).

Iribarne, Julia. Correspondencia con Clara Inés Orrego. Cartas del 3 y 6 de octubre 
de 2009. Sin publicar.

Jones, C.; Spicer, A. The Sublime Object of Entrepreneurship. 2005. En: http://
andre.spicer.googlepages.com/jonesandspicer04.pdf 

Ricoeur, Paul. Lo voluntario y lo involuntario. El proyecto y la motivación. Editorial 
Docencia, Buenos Aires, Argentina, 1986.

Santos, M. Los economistas y la empresa. Empresa y empresario en la historia del 
pensamiento económico. Alianza, Madrid, 1997.

Senges, M. Knowledge Entrepreneurship in Universities. 2007. En: http://www.tdr.
cesca.es/TESIS_UOC/AVAILABLE/TDX-0307108-140133//tesi_msenges.pdf 

Toledo, Ulises. “Ejercicio de construcción de un ideal-tipo de la vida social”. 
En: Revista electrónica de epistemología de las ciencias sociales, No. 12, Facultad de 
ciencias sociales. Universidad de Chile, 2001, pp. 48-68.

Vargas Guillén, Germán. Filosofía, pedagogía tecnología. Investigaciones de epistemo-
logía de la pedagogía y filosofía de la educación. Bogotá: San Pablo, 2006.

Vargas Guillén, Germán. Seminario Formación e intersubjetividad. Relatoría de 
febrero. Universidad Eafit. Medellín: Doctorado en Administración, 2011.

Vargas Guillén, Germán et ál. Formación y Subjetividad. Universidad pedagógica 
Nacional, Bogotá, 2007.

Vargas Guillén, Germán et ál. La humanización como formación. La filosofía y la 
enseñanza de la filosofía en la condición postmoderna. Bogotá: San Pablo, 2008.

Vargas Bejarano, Julio César. “La ética fenomenológica de Edmund Husserl 
como ética de la “renovación” y ética personal”. En: Estudios de Filosofía, No. 36, 
Revista del Instituto de Filosofía Universidad de Antioquia, 2007, pp. 61-94.





La ética nacida en la posibilidad metafísica*

The ethic that was born in the metaphysic possibility

NATALIA MORALES JARAMILLO
Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

* Este artículo es un reconocimiento al trabajo realizado por la filósofa argentina Julia Valen-
tina Iribarne en sus estudios acerca de la fenomenología de Edmund Husserl en el libro titulado 
De la ética a la metafísica. De igual manera, se propone realizar una inversión teórica de dicho libro 
publicado por la editorial San Pablo en el año 2007.

Resumen
El actuar ético en el hombre es una 

demanda imperante en las sociedades 
y, además, es la fuente de diversas dis-
cusiones filosóficas frente a conceptos 
propios de la teorización ética como 
lo son: la perfección, la teleología y la 
validez. En este estudio revelaremos 
las condiciones bajo las cuales nos es 
posible hablar de un actuar ético en el 
hombre, poniendo en el centro de la 
discusión  la metafísica como una con-
dición necesaria para la generación del 
actuar ético, y planteando una nueva 
interpretación para algunos de los con-
ceptos éticos discutidos por la filoso-
fía. Todo lo anterior se realizará toman-
do en consideración los argumentos 
expuestos por Julia Iribarne acerca de la 
ética desde la perspectiva de Edmund 
Husserl.

Palabras clave
Anónimo fluir originario, Conciencia, 

Devenir, Ética, Hombre, Persona, Ser.

Abstract
The ethical action in man is a de-

mand prevailing in the societies and is 
the source of different philosophical 
discussions in front of theorizing con-
cepts of ethics as are perfection, teleo-
logy, and validity. In this study we will 
reveal the conditions under which we 
can speak of an ethical act in man, and 
putting in the center of the discussion, 
the metaphysics as a necessary condi-
tion for the generation of acting ethi-
cal and proposing a new interpretation 
for each one of those ethical concepts 
discussed by the philosophy. All that, 
taking in consideration the ethical ar-
guments realized by Julia Iribarne and 
Edmund Husserl.

Key words 
Anonymous original flow, Conscien-

ce, Become, Ethics, Man, Person, To be.



196 - Natalia Morales Jaramillo

El habitar del hombre en el mundo, sus relaciones consigo mismo, con la 
sociedad y con su entorno son objeto de análisis para variadas disciplinas, 
como lo son: el derecho, la antropología, la psicología, etc. Todas ellas se 
encuentran al servicio de una fundamentación última que le dé al hombre un 
porqué y un cómo actuar. De igual manera, la filosofía arroja algunas luces 
acerca del hombre y su habitar, pero con la diferencia de abocarse a preguntas 
fundamentales, como: ¿en realidad soy? Y si soy, siguiendo a Kant, ¿qué puedo 
saber? ¿Qué debo hacer? Y ¿qué me es lícito esperar?

Esta alusión al ser y lo que ha de seguirse respecto a la condición de exis-
tir como hombre, abre la posibilidad de una meditación metafísica, devenida 
desde el análisis de lo que nos es dado experimentar como seres aquí y nues-
tro actuar como hombres auténticos, sociales y mortales.

De esta manera, el horizonte de acción del ser humano se acrecienta y la 
ética, como disciplina filosófica dedicada a la fundamentación de la conducta, 
se encarga de dictar a los hombres algunos parámetros de comportamiento 
que se deben seguir con miras a la autopreservación y estabilidad de la so-
ciedad, en consonancia con lo que esta considere como el sentido de ser del 
hombre.

En este panorama, caben preguntas acerca de ¿qué tan objetiva es la ética? 
¿Es una posibilidad como las demás posibilidades de ser? ¿Qué implica para 
el individuo reflexivo un actuar ético? Y si no hay actuar ético, ¿qué habrá? ¿Se 
ha perdido el fundamento de la ética y se han enceguecido las obligaciones 
del hombre respecto de sí mismo?

Estamos en el horizonte de una tecnificación de la conducta, de un “extra-
viadamente habita el hombre”. Este extravío bien puede evidenciarse en un 
simple escepticismo frente a lo que la ética puede lograr en la vida subjetiva 
y en la vida comunitaria. Tal escepticismo, propio de nuestra época y temido 
por Edmund Husserl al inicio de sus investigaciones éticas, hace posible edi-
ficar un paralelo entre su época y la nuestra, haciendo de su propuesta una 
posibilidad de análisis para nuestro contexto.

Para que este escrito resulte más esclarecedor y pueda lograr el cometido 
de instaurar la ética como una posibilidad en el horizonte de sentido del hom-
bre, en cuanto este es en el mundo, se hace menester una breve explicación 
de aquellos fundamentos que hacen posible, en el análisis husserliano, la ex-
periencia ética en el sujeto y que nos permitirán hablar de la metafísica a la ética.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 197

¿Qué es ser en el mundo? 

Cuando se habla del ser en el mundo, bien puede aplicarse esta categoría 
a la totalidad de los entes con los que nos encontramos en el mundo; ser en el 
mundo, entonces, podría ser predicado no sólo de los animales sino de las cosas, 
así como del hombre mismo. De este modo encontramos el predicado ser como 
una, si se quiere, propiedad que logra poner la totalidad del mundo circundante 
en un mismo estrato.

¿Qué compone esta categoría ser y qué significado cobra para el hombre, 
único ser capaz de tomar conciencia de sí mismo? En este punto me remito a 
algunas apreciaciones hechas por la filósofa argentina Julia Valentina Iribarne, 
las cuales hacen alusión a esta categoría como un anónimo fluir originario.

¿Qué compone la categoría de ser? Este estado, en el que se encuentra el 
hombre y su mundo circundante, se define como un estadio primordialmente 
influenciado por un sistema de impulsos, donde la temporalidad no cobra senti-
do y se mantiene un “fluir [del tiempo] que es propio de lo viviente”1, eliminando 
conceptos como la duración, la autoconciencia de un “ser en el tiempo”, “es un 
cambio sin nada que cambie […] no hay nada que dure”2.

Por otra parte, la categoría anónimo abre el camino de la reflexión acerca de 
¿qué significa para el hombre este originario fluir? Sencillamente y ciñéndome 
a la definición de anónimo que logramos obtener en el Diccionario de la Real 
Academia Española, este anónimo pone de manifiesto la propiedad oculta del 
hombre, en cuanto persona, identidad. En otras palabras, este anónimo fluir origina-
rio mantiene en germen el devenir persona, es decir, un sujeto de habitualidades, 
tendencias, intereses, etc.

Bajo la perspectiva de una persona ya constituida, este anónimo fluir originario 
bien pudiese asimilarse a la nada constante, eliminada con la toma de concien-
cia del individuo y con el reconocimiento del “yo puedo”. Este “yo puedo” re-
conoce a la persona en cuanto conciencia encarnada, con un cuerpo y algunas 
limitaciones propias de estar en determinado lugar, en determinadas situacio-
nes y con habitualidades derivadas de su carácter intersubjetivo: la tradición, 
la cultura y la historia en la que se halla inserto, factores que determinarán el 
futuro desarrollo de la subjetividad trascendental, en cuanto constituyen un ho-
rizonte de posibilidades propias para cada uno.

Pero, retomando el orden en el que se pretende llevar esta exposición, ¿en 
qué momento y bajo qué situaciones el sujeto anónimo abandona este estado 
que comparte con el mundo circundante?3

1 Iribarne, Julia. De la ética a la metafísica. Bogotá: San Pablo, 2007, p. 85.
2 Ibíd., p. 87.
3 En este punto, me permito hacer una aclaración: me tomo el atrevimiento de hacer cierta 



198 - Natalia Morales Jaramillo

Se trata de saber cómo es posible construir una personalidad única e ir-
repetible sobre la base de ese fluir anónimo originario […]. Desde el momento 
en que la primordialidad se muestra como primer estadio genético del desar-
rollo personal, es necesario descubrir el eslabón que vincula la primordialidad 
con el yo constitutivo de un estrato más alto4.

El hombre en este estadio es movido por instintos primordiales, o aquello 
que Husserl denomina como motivaciones pasivas, que a su vez funcionan 
como sustrato para la posterior toma de conciencia acerca de sí mismo. “El 
centro-yoico en acción en este estrato primordial no sabe de sí mismo aunque 
actúa a partir de un núcleo yoico”5. Así pues, el nacimiento trascendental, el 
inicio del devenir persona, se podría designar como una toma de conciencia 
de los propios “funcionamientos que en el curso del desarrollo conducirán a 
la objetivación”6.

Los procesos de objetivación, dado su inicio en el conocimiento de los 
propios actuares que anteriormente se nos presentan como instintivos, se 
cimenta en el reconocimiento de la capacidad de conocer-se y, como mencio-
nábamos anteriormente, en el “yo puedo”. En definitiva, se inicia una búsque-
da de la verdadera constitución del sentido mismo, con un afán si se quiere 
científico:

El hombre —un ente entre nosotros— “hace ciencia”. En este hacer acaece 
nada menos que la irrupción de un ente, llamado hombre, en el todo del ente 
y, en tal forma, que en esta irrupción y mediante ella, queda al descubierto el 
ente en su qué es y en su cómo es. Esta descubridora irrupción sirve, a su modo, 
para que por vez primera el ente se recobre a sí mismo7.

Esta alusión de Heidegger, nos remite a una concepción que pareciese 
compartir con Husserl: el hombre hace ciencia, es consiente en alguna medida 
de su ser-en-el-mundo y se encuentra en la constante búsqueda de su qué y 
su cómo es. Este interés ha de ser fruto de una motivación propia del hombre 
y nacida en su toma de conciencia.

En resumen, distinguimos en el ser del hombre dos momentos: un anónimo 
fluir originario y su posterior devenir persona; aquello que separa la existencia del 
hombre en estos dos momentos es una toma de conciencia acerca de sí mis-

analogía entre el hombre y su mundo circundante sólo a fuerza de que ambos se encuentran en 
condiciones iguales respecto a los efectos que logra el tiempo e incluso el espacio en su estar 
en el mundo, mas no refiriéndome a la características intrínsecas de estos.

4Iribarne, Julia. Op. cit., p. 90.
5 Ibídem.
6 Ibíd., p. 91.
7 Heidegger, Martin. ¿Qué es metafísica? [en línea]. consultado: [24, mayo, 2011]. Disponible 

en: http://www.hiedeggeriana.com.ar/ (p. 2).



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 199

mo, nacida de una motivación teleológica inherente al hombre, que le hace 
abandonar la homogeneización del simple ser iniciando su conocer.

… hay que indicar aquí que la teleología, forma de todas las formas par-
ticipa en este desarrollo […] el proceso total que va desde la comunicación 
instintiva, una vida decantada y una historia oculta, tanto como el paso de la 
mónada8 dormida a la despierta. Y luego el pasaje de la conciencia de sí mismo 
racional a la conciencia de la humanidad y a la comprensión del mundo, apa-
rece de jure, en el alma germinal de cada monada9.

Ser del Hombre

¿Qué se denomina como una teleología del hombre?

Aquello que se esgrime como garante de un inicio en el devenir persona es la 
toma de conciencia nacida y dirigida desde la razón. Con esta mención a la ra-
zón comenzamos a hallar en el individuo un núcleo de reflexión orientado a la 
fundamentación de sus actos, condición necesaria tanto para el crecimiento de 
su carácter social, como para su función en cuanto personalidad auténticamen-
te ética. Así, pues, la ética, regida por la razón, da lugar a la acción del hombre 
singularmente y en su co-existir con sus semejantes, en razón de que ambas fa-
cetas del hombre tienden a la perfección de sus acciones por medio de la razón.

“… la razón que hace posible la actitud ética y la actitud ética que, habitualizada, es base 
para el avance crítico de la razón”10.

Pero, este carácter teleológico del actuar ético no es conocido de primera 
mano por el hombre, este ha de descubrir en su actuar  y en sus motivaciones 
aquel centro de acción. De esta manera, la historia cobra importancia en la 
generación de la subjetividad mientras podamos encontrar en ésta rastros de 
aquello hacia lo que tendemos, e igualmente se levanta como evidencia de una 
teleología en la humanidad en general. Esta actitud que logra reconocer a la 
persona como un sujeto en constante devenir es aquello que Husserl denominó 
fenomenología de la génesis, única que puede lograr una visión panorámica de nues-
tro existir, reconociendo un carácter teleológico: “… decimos que la génesis es 
condición de posibilidad de la teleología y que si la génesis, cualquiera que sea, 
culmina, ha sido teleológica”11.

8 Husserl emplea el término leibniziano mónada para designar ese fundamento inefable, lo 
ha elegido porque para leibniz la mónada tiene en sí misma el fundamento de su unidad. lo que 
tiene unidad en sí mismo es absoluto e irrepetible. 

9 Iribarne, Julia. Op. cit., p. 111.
10 Ibíd., p. 28.
11 Ibíd., p. 194.



200 - Natalia Morales Jaramillo

Bajo este panorama cabe la interrogación acerca de: ¿cómo comprender 
la presencia de una teleología tendiente al perfeccionamiento de la acción, 
en situaciones en las que el sujeto toca la irracionalidad, es decir, no actúa 
éticamente? En este punto, habría que distinguir aquello que entendemos por 
irracionalidad.

Por irracionalidad se entiende primeramente, en relación con el anónimo 
fluir originario, el mantenerse en un constante sin-sentido anterior a cualquier 
toma de conciencia. Y en segundo lugar, la irracionalidad renace a causa de 
una situación posterior a la toma de conciencia del individuo, la cual excede 
todo aquello que hemos constituido como nuestros horizontes de sentido re-
tornando a aquella “nada” vacía, aunque en esta ocasión, vacía por una suerte 
de excedencia en nuestro cotidiano existir y entender.

En cuanto a la primera caracterización de la irracionalidad podríamos 
apuntar lo siguiente: dado que este estado es anterior a cualquier toma de 
conciencia, el único garante de la existencia de una teleología en el sujeto, en 
este estado, es la toma de conciencia posterior, es decir, el reconocimiento de 
la existencia en germen de la subjetividad trascendental.

Respecto a la segunda acepción de la irracionalidad, me permito citar lo 
siguiente: “la irracionalidad del factum trascendental que se expresa en la cons-
titución del mundo fáctico y de la vida fáctica del espíritu: esto es, metafísica 
en un nuevo sentido”12. Pero, ¿qué es metafísica? ¿Qué se pretende introducir 
con esta alusión?

La pregunta metafísica, a mi entender, no deja de ser una pregunta por la 
fundamentación. Esta pregunta nos sobreviene precisamente en aquellos mo-
mentos en los cuales la fundamentación nos resulta ausente y nos trasciende 
el sin-sentido. La situación demanda de la persona una actitud, si se quiere, 
científica que le haga ir en busca de alguna fundamentación, y es en este mo-
mento donde la ética puede nacer y renacer en su sentido más puro:

La ética pura deviene la ciencia que descubre, desde el punto de vista prác-
tico, la facticidad teleológica de la subjetividad y hace explícito lo implicado en 
ella: su estructura fundamental teleológica cuya eficiencia se radicaliza a través 
del esfuerzo racional13.

Esta condición era reconocida en los estudios de Edmund Husserl como 
necesaria, 

12 Husserl, E. Erste Philosophie I. Editado por Rudolf Bohem. Hua. VII. La Haya: Martinus Ni-
jhoff, , 1956, p. 188.

13 Iribarne, Julia. Op. cit., p. 28.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 201

… la auténtica existencia humana requiere la lucha eterna entre la caída 
en la inactividad de lo convencional, o lo que quiere decir esencialmente lo 
mismo, una vida en la razón perezosa, en lugar de una vida que surge de una 
auténtica originalidad, que despierta repetidamente lo que es viejo y lo une con 
lo nuevo (Hua. XIV, p. 231).

Así, pues, cada situación que excede nuestra constitución de sentido, bajo 
las circunstancias anteriormente nombradas, se encuentra a la espera de un 
sentido en el marco de la existencia subjetiva, se halla ávida de una renovación 
y perfeccionamiento del sujeto, que le permita avanzar en su propia construc-
ción de sentido, haciendo de este un sujeto teleológico, como lo menciona-
mos anteriormente, tendiente a la perfección de sus acciones por medio de 
la razón.

La actitud auténticamente ética, nacida de la inquietud metafísica, se le-
vanta como garante de una toma de decisión que pueda dar cuenta del senti-
do de la propia existencia.

¿De la metafísica a la ética?

Conforme con lo expuesto anteriormente, podríamos concluir que real-
mente la metafísica posibilita el crecimiento de la ética y es una parte funda-
mental de la construcción de la subjetividad.

Por otra parte, tropezamos con algunas dificultades cuando llevamos este 
análisis al plano de nuestra realidad dado que, bajo esta visión, tanto la ética 
como la metafísica se hallan al servicio de una teleología y si esta existiese tan 
inherentemente al hombre, no habría cabida para una teleología del mal.

Si bien podemos reconocer a cada uno de los individuos que conforman la 
sociedad como personas, no todas estas llevan una vida auténticamente ética. 
El hecho de realizar la pregunta metafísica por el sentido y tocar la irraciona-
lidad en cualquiera de las modalidades anteriormente nombradas, podríamos 
decir, es una condición necesaria pero no suficiente para generar el desarrollo 
auténtico de la persona. Este solo es posible por una decisión personal y un 
esfuerzo racional riguroso asumido por cada individuo.

Igualmente, hay ciertas condiciones que no se pueden obviar de la condi-
ción humana y que requieren ser cumplidas para poder generar una reflexión 
profunda acerca del propio ser, ya que: “mientras el yo se mantenga en actitud 
práctica, el interés práctico de la preservación de sí mismo impide los actos 
conducentes a la propia plenificación: es necesario librarse de las preocu-



202 - Natalia Morales Jaramillo

paciones de la vida”14. Es decir, la capacidad de devenir persona se halla en 
germen en cada uno de nosotros, y puede mantenerse en esta situación con-
forme a las circunstancias y decisiones que se tomen.

De la misma manera, un segundo obstáculo es aquel que incumbe a lo es-
pecífico del actuar en cada hombre. No podemos reducir el hombre a un ser 
constituido únicamente de razón que actúa en situaciones arbitrarias bajo el 
amparo teleológico de la perfección. El hombre se encuentra también consti-
tuido por sentimientos, que configuran una parte importante de su actuar en 
el mundo, le revelan su vocación.

El conocer, así como el sentir, mueve la voluntad del individuo e inicia una 
escala de valores conforme a aquello que cada hombre siente es su plena rea-
lización, y en conformidad con esta ejercerá su actitud ética frente al mundo. 
De esta manera, se pondrá en situaciones propias a su vocación que le man-
tendrán en constante perfeccionamiento. Aunque, como anotábamos anterior-
mente, también esta faceta sentimental del hombre requiere de cierto esfuerzo 
racional, en tanto el hombre conozca y distinga sus reales sentimientos.

Conclusiones

Para finalizar, reitero mis anteriores palabras: “realmente la metafísica posi-
bilita el crecimiento de la ética y es una parte fundamental de la construcción 
de la subjetividad”, puesto que la actitud ética es una construcción que inicia 
con la inquietud metafísica y es renovada por la misma a lo largo de la vida del 
individuo. Este proceso requiere de un compromiso del sujeto con su cons-
trucción personal, al igual que un compromiso con la realización del otro, ya 
que hacemos parte de una sociedad y no podemos tomar la indiferencia como 
nuestro “pan de cada día”. En consecuencia, al hablar de la ética tendremos 
que partir de la metafísica e ir de la metafísica a la ética.

En este punto, solo me resta una última interrogante: ¿Cuál posición to-
mará un filósofo respecto a la cuestión metafísica que nos afecta a todos? 
¿Cuál posición le permite actuar éticamente conforme a su profesión y deseo 
constante de conocer? 

La filosofía —eso que nosotros llamamos filosofía— es tan sólo la puesta 
en marcha de la metafísica; en esta adquiere aquélla su ser actual y sus explícitos 
temas.

Y la filosofía sólo se pone en movimiento, por una peculiar manera de poner 
en juego la propia existencia en medio de las posibilidades radicales de la exis-

14 Iribarne, Julia. Op. cit., p. 111.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 203

tencia en total. Para esta postura es decisivo: en primer lugar, hacer sitio al ente 
en total; después, soltar amarras, abandonándose a la nada, esto es, librándose 
de los ídolos que todos tenemos y a los cuales tratamos de acogernos subrep-
ticiamente; por último, quedar suspensos para que resuene constantemente la 
cuestión fundamental de la metafísica, a que nos impele la nada misma: ¿Por qué 
hay ente y no más bien nada?15

Bibliografía

Heidegger, Martin. ¿Qué es metafísica? [En Línea]. Consultado: [7, mayo, 2011]. 
Disponible en: http://www.heideggeriana.com.ar/

Husserl, E. Erste Philosophie I. Editado por Rudolf Bohem. Hua. VII. La Haya: 
Martinus Nijhoff, 1956.

Iribarne, Julia. De la ética a la metafísica. Bogotá: San Pablo, 2007.

15 Heidegger, Martin. Op. cit., p. 11.





Colaboradores

CAROLINA VILLADA CASTRO
Estudiante de Filosofía en el Instituto de Filosofía de la Universidad de Antio-
quia (Medellín-Colombia). Fue miembro del Consejo editorial y de redacción 
de Versiones. Revista de estudiantes de Filosofía. Actualmente desarrolla su trabajo 
de grado sobre “La apropiación ricoeuriana del concepto de intencionalidad 
de Husserl”, bajo la dirección de Luz Gloria Cárdenas Mejía.
Dirección electrónica: carolina.villadacastro@gmail.com

CLARA INÉS ORREGO CORREA
Docente vinculada a la Universidad Pontificia Bolivariana, Escuela de Ciencias 
Estratégicas. Administradora de Empresas, Universidad Cooperativa de Co-
lombia (1991). Magíster en Ciencias de la Administración, Universidad Eafit 
(2003). Candidata a Doctora en Administración, Universidad Eafit.
Dirección electrónica: clara.orrego@upb.edu.co.

ELIZABETH GUALTEROS ORTIZ
Estudiante de la Licenciatura en Filosofía de la Universidad Pedagógica Nacio-
nal. Es monitora en el Grupo de Investigación Filosofía y enseñanza de la filosofía 
desde 2009. Sus principales intereses filosóficos circulan en torno a la feno-
menología, especialmente en relación con el pensamiento de E. Husserl.
Dirección electrónica: elizalmas@yahoo.com

FRANCISCO DÍEZ FISCHER
Técnico en periodismo, profesor y Licenciado en Filosofía por la Universidad 
Católica Argentina. Doctorando en la Universidad de Buenos Aires y Becario 
del Consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas (CONICET) en 
Argentina. Actualmente, se desempeña como profesor en la Facultad de Dere-
cho de la Universidad Católica Argentina y como coordinador de la Secretaría 
Académica de la misma universidad. Publicaciones recientes: L’écoute inouïe, 
disponible en Internet: http://www.fondsricoeur.fr/photo/ecoute(1).pdf  Puesto 
en línea en julio de 2009. «El logos responsivo de la persona». En: Pensar y 
Educar. Anuario del Instituto Superior de Filosofía, núm. 2, 2009, ISSN 1888-2544, 
pp. 15-31 // «El lenguaje del ser y la voz de la historia». En: Contrastes. Revista 
Internacional de Filosofía, vol. XV, 2010, Universidad de Málaga, España, ISSN: 
1136-4076, pp. 125-145 // «El extraño aquí y ahora de nuestras respuestas». 
En: Revista de Humanidades, Universidad Andrés Bello, Chile, vol. 21-22, junio-
diciembre 2010, pp. 1-18. Dirección electrónica: franciscodiez@uca.edu.ar



206 - Colaboradores

GERMÁN VARGAS GUILLÉN
Profesor Titular de la Universidad Pedagógica Nacional; Filósofo de la Universi-
dad de San Buenaventura; Magíster en Filosofía Latinoamericana por la Universi-
dad de Santo Tomás, Bogotá; Doctor en Educación por la Universidad Pedagógica 
Nacional; realizó la investigación postdoctoral El sentido cabe fenomenología y 
hermenéutica en la Universidad de Texas, en Arlington (2007-2009). Director de 
las colecciones editoriales Filosofía actual y Textos de filosofía (San Pablo) y Filosofía 
y enseñanza de la filosofía (UPN). Es miembro de varios comités científicos de 
publicaciones especializadas en filosofía y en pedagogía. Algunas de sus pu-
blicaciones son: Ausencia y presencia de Dios (2011), Ser y sentido (Coautor: Harry 
P. Reeder; 2009); La humanización como formación (Coautores: Harry P. Reeder, 
Sonia Gamboa; 2008); Tratado de Epistemología (2006); Pensar sobre nosotros mismos 
(2006); La experiencia de ser (2005); La representación computacional de dilemas mora-
les. Investigación fenomenológica de epistemología experimental (2004); Fenomenología del 
ser y del lenguaje (2003). Fue coeditor del segundo volumen del Acta Fenomenoló-
gica Latinoamericana (2005). Dirige el Grupo de Investigación Filosofía y Enseñanza 
de la Filosofía. Por último, el profesor Vargas Guillén es Miembro de la Sociedad 
Colombiana de Filosofía, Miembro Ordinario del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología y Miembro del Husserl Circle.
Dirección electrónica: gevargas2@hotmail.com

GUILLERMO HOYOS VÁSQUEZ
Licenciado en Filosofía y Letras de la Pontificia Universidad Javeriana (Bogo-
tá, Colombia). Licenciado en Teología, St. Georgen (Frankfurt a.M., Alemania). 
Doctor en Filosofía por la Universidad de Colonia (Alemania). Ha sido direc-
tor del Instituto Pensar (Universidad Javeriana) y actualmente se desempeña 
como Director del Instituto de Bioética (Universidad Javeriana, Bogotá). Autor 
de numerosas obras de filosofía política, ética y fenomenología.
Dirección electrónica: ghoyos@javeriana.edu.co

GUILLERMO PÉREZ LA ROTTA
Doctor en Filosofía de la Pontificia Universidad Javeriana (Bogotá-Colombia). 
Profesor del Departamento de Filosofía de la Universidad del Cauca (Popayán-
Colombia). Dedicó su tesis doctoral al tema: Génesis y sentido de la ilusión fílmica 
(Siglo del Hombre / Universidad del Cauca, 2003). Autor de numerosos artícu-
los sobre estética en perspectiva fenomenológica.
Dirección electrónica: guipe420@hotmail.com

HARRY P. REEDER
Es profesor asociado de la Universidad de Texas en Arlington (EE.UU.). Recibió 
su Maestría y su Doctorado en la Universidad de Waterloo (Canadá). Miembro 
del Grupo Filosofía y Enseñanza de Filosofía y del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología. Algunas de sus publicaciones son: Argumentando con cuidado. 
Bogotá: San Pablo, 2007; Lenguaje: dimensiones lingüísticas y extra lingüísticas del 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 207

sentido. Bogotá: Universidad Pedagógica Nacional y Editorial San Pablo, 2007; 
Ser y sentido: teoría y práctica de una fenomenología trascendental-hermenéutica. Bogo-
tá: San Pablo, (co-autor Germán Vargas Guillén), 2009. La praxis fenomenológica 
de Husserl. Bogotá: San Pablo, 2011. Dirección electrónica: reeder@uta.edu

JEAN-LUC MARION
Profesor de la cátedra de Metafísica en la Universidad de París IV-Sorbonne 
(Francia) y en la Universidad de Chicago (EEUU). En 2008, fue nombrado como 
miembro de la Academia Francesa. Junto a Michel Henry y Jean-Louis Chré-
tien, es uno de los autores más influyentes de la fenomenología francesa con-
temporánea. Sus textos son centrales en el debate relativo al denominado 
“giro teológico” de la fenomenología. En castellano se dispone actualmente 
de buena parte de su obra: Prolegómenos a la caridad (Caparros, 1993), El ídolo 
y la distancia (Sígueme, 1999), El fenómeno erótico (El Cuenco de la Plata, 2005), 
Acerca de la donación (Jorge Baudino/UNSAM, 2005), El cruce de lo visible (Ediciones 
Ellago, 2006), Siendo dado (Síntesis, 2008), Sobre la ontología gris. Ciencia cartesiana 
y saber aristotélico en las Regulae (Escolar y Mayo Editores, 2008), y Dios sin el ser 
(Ediciones Ellago, 2010). Dirección electrónica: jean-luc.marion@ens.fr

JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO
Profesor titular de la Universidad EAFIT, de Medellín, Colombia. Doctor en Fi-
losofía, investigador invitado de la Universidad de Montreal, Canadá (2005); ha 
publicado: Sobre el difícil arte del perdón, ensayos. Programa editorial Universidad 
del Valle, Cali, 2009 // El budismo y la filosofía. 2ª ed. Programa editorial Uni-
versidad del Valle, Cali, 2007 // Marvel Moreno, treinta años de ‘escritura de mujer’. 
Instituto Caro y Cuervo, Bogotá, 2007, trabajo ganador del Premio Nacional 
de Ensayo ‘Rafael Gutiérrez Girardot’ (2006). Ministerio de Cultura – Institu-
to Caro y Cuervo // Los rumbos de la mente, ensayos sobre el yo, lo mental natural y 
la inteligencia artificial. San Pablo – Editorial Universidad Pedagógica Nacional, 
Bogotá, 2006 // Pedagogías de la violencia en Colombia. Programa editorial Universi-
dad del Valle, Cali, 2003 // Los 7 poetas del haikú. Programa editorial Universidad 
del Valle, Cali, 2005 // Autobiografías de filósofos y poetas. Editorial Universidad de 
Caldas, Manizales, 2002 // Blanco Rojo Negro, el libro del haikú. Programa editorial 
Universidad del Valle, Cali, 1998 // Hermenéutica y cotidianidad –Dos aplicaciones−. 
San Pablo, Bogotá (en prensa). Dirección electrónica: juancuar60@yahoo.ca

LUZ GLORIA CÁRDENAS MEJÍA
Profesora del Instituto de Filosofía de la Universidad de Antioquia (Medellín, 
Colombia). Doctora en Filosofía de la Universidad de Antioquia. Magíster en 
Filosofía de la Universidad Católica de Lovaina (Bélgica). Filósofa de la Uni-
versidad del Rosario (Bogotá). Integrante del Grupo de Filosofía y Enseñanza de la 
Filosofía. Miembro del Círculo Latinoamericano de Fenomenología, CLAFEN y 
de la Asociación Latinoamericana de Filosofía Antigua, ALFA. Libros: Aristóte-
les: retórica, pasiones y persuasión. San Pablo - Universidad de Antioquia, Bogotá, 



208 - Colaboradores

2011 // En diálogo con los griegos (coautor: Luis Alberto Fallas López) San Pablo 
- Universidad Pedagógica Nacional, Bogotá, 2006 // Retórica, poética y formación. 
Universidad Pedagógica Nacional y Universidad de Antioquia, Bogotá, 2005.
Dirección electrónica: lcardenas@quimbaya.udea.edu.co

NATALIA MORALES JARAMILLO
Estudiante de Licenciatura en Filosofía. Universidad Pedagógica Nacional, Bogo-
tá, Colombia. Dirección electrónica: nmoralesj26@hotmail.com.

PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS
Profesor asociado a la Universidad Tecnológica de Pereira. Es filósofo de la 
Universidad de Caldas, Magíster en Filosofía de la Universidad Javeriana (Bo-
gotá) y Doctor en Filosofía de la Pontificia Universidad Bolivariana (Medellín). 
Es autor de los libros: Intimidad y temporalidad. Husserl-Rilke. Alejandría Libros, 
Bogotá, 2003 y Subjetividad, historia y cultura. Estudios fenomenológicos. Alejandría 
Libros, Bogotá, 2005. El solipsismo y las relaciones de intersubjetividad (Bogotá: San 
Pablo, 2011). También ha sido colaborador en las siguientes revistas: Folios, 
Praxis filosófica y Ciencias humanas. Dirige el grupo de investigación Fenomenología 
y teoría crítica de la sociedad. Miembro Ordinario del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología. Dirección electrónica: juancelibur@hotmail.com

TRADUCTORES

CARLOS ENRIQUE RESTREPO
Doctor en Filosofía de la Universidad de Antioquia (Medellín-Colombia), don-
de se desempeña como profesor en las áreas de Metafísica, Filosofía Moderna 
(Hegel) y Filosofía Francesa Contemporánea. Sus estudios recientes dedican 
especial atención a la obra de Jean-Luc Marion, de quien ha realizado múlti-
ples traducciones castellanas, entre las que se destaca Dios sin el ser (Edicio-
nes Ellago, Vilaboa-Pontevedra, 2010, junto con Daniel Barreto y Javier Bassas 
Vila). Investigador asociado a los Grupos de Investigación: “Filosofía y Ense-
ñanza de la Filosofía” (Universidad de Antioquia/Universidad Pedagógica Na-
cional) y “Religión y Cultura” (Universidad Pontificia Bolivariana). Es miembro 
del Círculo Latinoamericano de Fenomenología (CLAFEN). Autor del libro: La 
remoción del ser. La superación teológica de la Metafísica (San Pablo, 2012), Junto con 
Luz Gloria Cárdenas ha sido editor de los libros Didácticas de la Filosofía I y II 
en Editorial San Pablo (Bogotá, 2011). 
Dirección electrónica: alteridad@quimbaya.udea.edu.co


