Anuario Colombiano
de Fenomenologia

VOLUMEN VI

UNIVERSIDAD PEDAGOGICA
NACIONAL

Bogot4 - Colombia
2012




Rector
Juan Carlos Orozco Cruz

Vicerrector de Gestion
Victor Manuel Rodriguez Sarmiento

Vicerrector Académico
Edgar Alberto Mendoza Parada

Compilador
German Vargas Guillén

Coordinador Fondo Editorial
Victor Espinosa Galéan

Diagramacion
Yon Leider Restrepo

© German Vargas Guillén
Universidad Pedagdgica Nacional

Anuario Colombiano de Fenomenologia
Volumen VI
[SSN:2027-0208

Universidad Pedagdgica Nacional
Calle 72 No. 11 - 86

Pbx: (57) (1) 594 1894 - 347 1190
Apartado Aereo 75144

Bogota - Colombia

2012

© Grupo Interinstitucional de Investigacién:
"Filosofia y ensefanza de la filosofia”

Abril de 2012

Esta publicacidn, o parte de ella, no puede ser reproducida por ningiin me-
dio sin la autorizacidn escrita de los titulares del Copyright.



INDICE

PRESENTACION ..ot 5
La estructura del acontecimiento: percepcion e institucion
GRACIELA RALON DE WALTON .........oiovioeiiooeeeeeeeeeeeeeeeee. 13

De la ciencia a la hermenéutca: Husserl-Aristételes-Ricoeur
LUZ GLORIA CARDENAS MEJIA oo 27

La fenomenologia y las ciencias fisicas de la mente
HARRY P REEDER ... 39

Fenomenologia y hermenéutica del texto
GERMAN VARGAS GUILLEN ........o.ooviiiiiiiioioiieeeeee 51

Hermenéutica e inteligencia artificial
JUAN CARLOS RINCON ACUNA ..ot 69

Husserl y el relativismo cultural
JUAN CARLOS AGUIRRE GARCIA ©... oo, 87

Ontologia del mundo de la vida y crisis de la racionalidad
PEDRO JUAN ARISTIZABAL HOYOS .......vovooeoooeeoeeeeeeeeeee . 101

Temporalidad y narratividad: un dialogo entre Husserl
y Ricoeur, un marco para pensar la subjetividad
ANA BRIZET RAMIREZ CABANZO ... 109



En el nombre de Edmund Husserl: el caso Gadamer,
o la escalera al vacio
JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO ... 127

Intersubjetividad y negatividad en la Critica de la razon dialéctica
MAXIMILIANO BASILIO CLADAKIS .....ovvviiiiiiieeieeieeee 141

Reflexiones sobre la reduccion fenomenolégica trascendental
JULIO CESAR VARGAS BEJARANO .....o.ooovoeooooeeoeeeeeeeee . 157

Ricoeur: la metaforicidad del si mismo
CAROLINA VILLADA CASTRO ..ot 173

Sobre la concepcidén husserliana de la filosofia
como ciencia estricta
JEISON ANDRES SUAREZ .....oooiiiiiiiiii e 183

La analitica existencial como posible guia de una
hermenéutica literaria
GERMAN DARIO VELEZ LOPEZ ..o 195

Paul ricoeur: hacia una formacién en clave narrativa
DIANA MELISA PAREDES OVIEDOQO ..o 213



PRESENTACION

Editar un volumen de un proyecto colectivo, interinstitucional, como lo es
el Anuario Colombiano de Fenomenologia tiene —tanto en sentido fenomenolégico
como, especialmente, en sentido hermenéutico— algo de hospitalidad. Y ni por
el hecho de “recibir” en esta casa —la Universidad Pedagbgica Nacional- como
huéspedes-amigos a los autores de otras “casas-universidades”; sino porque
se alienta el espiritu de comunidad de un proyecto nacido en la Universidad Tec-
nolégica de Pereira, bajo los auspicios del profesor Pedro Juan Aristizabal; en
trénsito, luego, por la Universidad del Valle bajo las cuidadosas manos del
profesor Juan Manuel Cuartas; posteriormente en transito por la Universidad
de Antioquia, para la acogida prodigada por los profesores Luz Gloria Carde-
nas y Carlos Enrique Restrepo; més adelante, viviendo de la amable amistad
de los profesores Guillermo Pérez y Juan Carlos Aguirre; para dar, entonces,
un paso mas por la Universidad Industrial de Santander con la recepcién de la
profesora Sonia Cristina Gamboa.

Tras vacilaciones, en parte por la madurez del movimiento fenomenoldgico-
hermenéutico en Colombia; en parte por la creacién del Circulo Colombiano de
Fenomenologia y Hermenéutica —fruto de la mentada madurez—: el Anuario parecié
empezar a tener vida propia bajo los auspicios de esta naciente institucidn.
No obstante, Victor Espinosa reclamé —como coordinador del Fondo Editorial
de la Universidad Pedagdgica Nacional- que se terminara una primera ronda
de trdnsito, movilidad y fuga de esta publicacién, con una estancia en esta casa
de estudios.

El Anuario poco a poco es una institucién que vive en todas estas univer-
sidades; y més all4 de ellas. Queda ahora a los miembros del naciente Circulo
(ver acta de constitucién como anexo de esta presentacién) decidir si se em-
pieza otra “ronda” por las universidades que lo han auspiciado o si se aloja
definitivamente en la nueva institucion.



La tarea y la realizacién de la fenomenologia y la hermenética en la Univer-
sidad Pedagdbgica Nacional ha tenido, una y otra vez, espacio y posibilidades;
éstas, a su vez, han acompanado la creacién del Programa de Lienciatura en Filosofia
y el Enfasis de Filosofia y ensefianza de la filosofia —en el Doctorado Interinstitucional
en Educacién—. La publicacion de esta entrega de Anuario estrecha esa coope-
racién —que no excluye otras expresiones de la filosoffa y que, sin embargo, en
su madurez: reclama la convivencia y propicia el respeto-—.

Los colegas fenomendlogos y hermeneutas —de Colombia, de América La-
tina y de las demés latitudes del mundo— que han acompanado los procesos
de institucionalizacién de la filosoffa en la Universidad Pedagdgica Nacional:
son parte de la historia de este proceso germinal; pero, igualmente, en su
solidaridad mas y menos expresa: emulan la consolidacién de lo que “se ha
puesto en camino”.

La edicién de este volumen es un “iHeme aqui!”. Estamos en la brega.

En este nlimero se cuenta con la participacién de varios integrantes del
Circulo Latinoamericano de Fenomenologfa y otros académicos nacionales e
internacionales, que nos ofrecen una mirada a la praxis fenomenoldgica y su
alcance en el despliegue constitutivo de la subjetividad y su mundo de la vida.

Asi, de la mano del concepto de institucidén que utiliza Merleau-Ponty en
el anélisis de la subjetividad constituyente, se nos invita a pensar la cuestién
misma de la constitucién de la temporalidad, del darse perceptual del mundo,
como sustrato de la subjetividad, instituida-instituyente. Se entrevé, también,
una similitud entre Aristételes y Husserl en la constitucién de una ciencia de
la subjetividad y su consecuente analisis hermenéutico.

Se muestra la relacién entre la fenomenologia y las ciencias fisicas de la men-
te, en la que la primera deviene como una ciencia de la conciencia que supera el
dualismo ontoldgico alma-cuerpo y pone en evidencia su vinculo con el desarrollo
de las ciencias fisicas de la mente. A la vez que se aproxima una reflexién en torno
al significado conceptual del Mundo de la vida en el devenir de la constitucién de
lo humano, entreviendo la radical separacién que se ha dado de éste frente a la
racionalidad cientifica, por lo que cabe reconstruir el sentido fenomenolégico de
lo humano en relacién con los problemas de las ciencias modernas.

Asimismo, se desarrollan algunas perspectivas en relacién con otros auto-
res. Por una parte, se presentan dos miradas criticas a la reduccién fenome-
noldgica de Husserl, siguiendo la critica de Paul Natorp respecto de la imposi-



bilidad fenomenoldgica de acceso a la experiencia de los objetos inmanentes
y examinando la epoché desde la voluntad libre como motivacién; y por otra, se
denota la relacién-diferencia entre Husserl y Gadamer a partir de lo que Witt-
genstein denominé “escalera al vacio”, entreviendo, por una parte, el papel
de las humanidades y la resistencia por parte de Gadamer a la complejidad
fenomenolégica de Husserl.

Se presenta en esta referencia a otros pensadores, un estudio sobre la
negatividad como categoria fundante de la experiencia intersubijetiva, en un
anélisis de la praxis como condicién para la intersubjetividad y a la luz de la
comprension sartreana de la dialéctica; a la vez que se pone en escena la
discusién de la posibilidad del darse de la filosoffa como ciencia rigurosa, co-
locando en debate la apuesta fenomenolégica de Husserl en continuidad con
los planteamientos de Platén y Descartes.

Con relacién a asuntos concretos de la cotidianidad, se indaga la posibi-
lidad de la dacién de sentido de la obra literaria respecto de la vida misma y
su devenir, como una analitica existencial que funda la idea de una herme-
néutica literaria de la existencia humana. En este sentido, también, se analiza
la posibilidad del darse hermenéutico para la comprensién seméntica en un
autémata, a la luz de las consideraciones de Paul Ricoeur sobre el lenguaje y la
cultura; y se trae a consideracién la pregunta por el valor filoséfico de la me-
taforicidad de la mismidad, o lo que es, la cuestién misma de la hemenéutica
del si mismo.

La fenomenologia como relacién al mundo de la vida, denota la reflexién
misma por la formacién, por lo que se hace, asimismo, un analisis de la in-
tersubjetividad y la formacién a la luz del proyecto fenomenolégico de Hus-
serl como punto de partida para la emergencia del sentido del mundo de la
vida para el sujeto; y a la luz de la comprensién fenomenoldgica del tiempo,
se analiza la relacidén temporalidad-narratividad como marco para pensar la
constitucién de subjetividad y la dacién de sentido en nifios y nifas frente
al despliegue de narrativas propias de la interaccién experiencial con Nue-
vos Repertorios Tecnolégicos. Esto convoca la recosntruccién de la critica
husserliana al relativismo cultural, especialmente, evidenciando su aporte al
relativismo contemporaneo y algunas perspectivas de solucién frente a las
dificultades que éste plantea.

¢Qué viene para la fenomenologia y para la hermenéutica en Colombia? No
se puede “predecir”. De momento basta con constatar que el impulso de un
movimiento esté en curso; que cada vez aparecen mas lazos y mas nexos para



la cooperacién. Este volumen constata que este proceso no se puede llevar a
cabo sin el didlogo con los que ha decidido, frente a estas perspectivas de la
investigacion filoséfica, responder: “Mea res agitur”.

German Vargas Guillén

Profesor titular

Universidad Pedagdgica Nacional
Bogoté, diciembre de 2012



Circulo Colombiano de Fenomenologia y
Hermenéutica

Los abajo firmantes, reunidos en la Sede Bucarica de la Universidad Industrial de
Santander, en Bucaramanga, el 22 de octubre de 2011, decidieron fundar el Circulo
Colombiano de Fenomenologia y Hermenéutica, y establecer el siguiente

REGLAMENTO

Articulo 1. Nombre, &mbito de accibn, caricter y sedes

La agrupacion a que se aplica este Reglamento lleva el nombre de “Circulo Colombiano
de Fenomenologia y Hermenéutica” (CCFyH) y tiene como &mbito de accién la
Republica de Colombia.

El Circulo Colombiano de Fenomenologia y Hermenéutica es una agrupacién privada,
académica, politicamente independiente, y sin fines de lucro.

El Circulo Colombiano de Fenomenologia y Hermenéutica tiene dos sedes: la Secretaria
y la Sede electrénica, cuyos ejercicios se desarrollan transitoriamente en cualquier
institucion académica nacional.

Articulo 2. Objetivos del Circulo

Promover:

2.1 La investigacién fenomenolédgica y hermenéutica en Colombia.

2,2 La discusion en reuniones y eventos de fenomenologia y hermenéutica.

2.3 La publicacion en el campo de la fenomenologia y la hermenéutica, particularmente
el Anuario Colombiano de Fenomenologfa.

2.4 La creacion de archivos y repertorios bibliogréficos.

Articulo 3. Miembros

3.1 El Circulo estd integrado por cuatro clases de miembros: ordinario, colaborador,
asociado y honorario. Son miembros ordinarios quienes tienen trayectoria
investigativa en el campo de interés del Circulo. Son miembros colaboradores quienes
estdn en proceso de formacién. Son miembros asociados los investigadores de otras
nacionalidades que participan en los proyectos y las actividades del Circulo. Son
miembros honorarios quienes han hecho un aporte significativo a la investigacion en
fenomenologia y hermenéutica.

3.2 Criterios de admision:

e Interés en la fenomenologia o la hermenéutica.

e Titulos académicos.

e Cargos académicos.

¢ Aportes en el campo de interés del Circulo.

e Participacion en las actividades y proyectos del Circulo.

3.3 Para separar a un miembro del Circulo, la Asamblea tendra en cuenta:

¢ El desinterés en las actividades y reuniones del Circulo.

¢ Las faltas a la ética académica y publica.

Articulo 4. Organos y administracién del Circulo: Asamblea, Comité de Direcci6n,

Secretaria, Sede Electrénica.

4.1 La Asamblea, conformada por los miembros ordinarios, es el 6rgano méaximo del

Circulo. Elige los miembros del Comité de Direccién, la Secretaria y la Sede electrénica

y las modificaciones al presente Reglamento. Sesiona, al menos, una vez al afio.

4.2 El Comité de Direccion esti conformado por tres miembros y decide:

¢ la admisién y la clase de los miembros;

¢ las relaciones con otras instituciones, proyectos, representaciones y btsqueda de
apoyos;



e asuntos no previstos en este Reglamento.

4.3 La Secretaria

e coordina el Comité de Direccién;

e recibe las solicitudes de afiliaci6n e informa al solicitante la decision;

e comunica las decisiones de la Asamblea.

4.4 La Sede electronica se encarga del sitio web del Circulo y de facilitar el intercambio
de informacién y comunicaciones entre sus miembros.

Firmas:

o Bl Bl

Pedro Juan Aristizabal Hoyos Guillermo Bustamante Zamudio

{éé oria Cé enas ejlaa’ Juan Manuel Cuartas Restrepo

Céam.,b\ b2 SR - SO

Sonia Cristina Gamboa Sarmiento Thomas Nenon
Harry P. Reeder erman Vargas Guillén

S e Kt by

Julio César Vargas Bejarano Kenneth Williford



Asamblea General del
Circulo Colombiano de Fenomenologia y Hermenéutica

ACTA No. 1

Reunida el 22 de octubre de 2011, a las 11 de la mafiana, en la Sede Bucarica de la
Universidad Industrial de Santander, en Bucaramanga, la Asamblea General del

Circulo Colombiano de Fenomenologia y Hermenéutica aprobé el siguiente orden del
dia:

Aprobacion del reglamento del Circulo.
Nombramiento del Comité de Direcci6n.
Nombramiento de la Secretaria del Circulo
Nombramiento del encargado de la Sede Electrénica.
Designacién de miembros honorarios.

Invitaciones a posibles miembros.

Sl e o

Aprobado el orden del dia, se deliber6 sobre los puntos acordados y se concluyé,
respectivamente:

1. Aprobar por unanimidad el reglamento del Circulo.

2. Nombrar a las siguientes personas como miembros del Comité de Direccién:

Pedro Juan Aristizdbal Hoyos

German Vargas Guillén

Julio César Vargas Bejarano

Nombrar a Luz Gloria Cardenas Mejia como Secretaria del Circulo

Nombrar a Sonia Cristina Gamboa Sarmiento encargada de la Sede Electrénica.

Designar miembros honorarios a: Daniel Herrera Restrepo y a Guillermo Hoyos

Vasquez.

6. Invitar especialmente a los siguientes investigadores a ser miembros del
Circulo: Guillermo Pérez Larrotta, Juan Carlos Aguirre, Carlos Enrique
Restrepo; y extender invitacion a los demas colombianos miembros del Circulo
Latinoamericano de Fenomenologia —Clafen.

En cong i ) 2 44
T =" G s
tistizabal Hoyos Guillermo Bustamante Zamudio

\Zg“f%w@cc{&&fi 3 - Y T

SN

oria Cardenas Mejia ~Tuan Manuel Cuartas Restrepo
C Gone~ ey
Sonia Cristina Gamboa Sarmiento Thomas Nenon
/ﬁ”z// "/k 4(% i
Harry P. Reeder /' Germéan Vargz;é Guillén

1o (n'.,\., \/(V‘)"D /74/%7 W%/

Julio 'César Vargas Bejarano Kenneth Williford






La estructura del acontecimiento:
percepcion e institucién
The Structure of Event: Perception and Institution

GRACIELA RALON DE WALTON
Universidad Nacional de San Martin
Argentina

Resumen

Se trata de mostrar el alcance
filoséfico de la nocién de institu-
cién a partir de la cual Merleau-
Ponty busca enmendar la subjetivi-
dad constituyente a fin de pensarla
como instituida-instituyente. Si se
tiene en cuenta que toda institu-
cién echa sus raices en la institu-
cién perceptiva, es necesario pen-
sar la estructura del acontecimiento
desde el mundo percibido, el cual
constituye su suelo, a la vez que
torna visible la estructura del acon-
tecimiento. La génesis de sentido
que se produce en la historia de la
pintura justifica la intima relacién
entre acontecimiento e institucién,
que no es ajena a la tradiciéon y
pone de relieve que el modelo de la
institucién es el tiempo.

Palabras clave: Institucion,
percepcién, acontecimiento, tradi-
cién, tiempo.

Abstract

The paper attempts to show the
philosophical import of the no-
tion of institution through which
Merleau-Ponty attempts to amend
constituting subjectivity in order to
consider it as instituted and institu-
ting. If it is borne in mind that every
institution takes roots in percepti-
ve institution, then the structure of
event must be dealt with from the
viewpoint of the perceptual world,
which builds up its ground and at
the same time makes the structure
of event manifest. The genesis of
meaning that occurs in the history
of painting justifies the intimate re-
lationship between event and insti-
tution, which is not alien to tradi-
tion and shows that the model for
institution is time.

Keywords: Institution, percep-
tion, event, tradition, time.



14 - Graciela Ralén de Walton

Introduccion

La historia de la pintura moderna tiene, para Merleau-Ponty, una dimensién
metafisica. La metafisica, en la que el autor piensa, no impide ligar una filoso-
fia y un acontecimiento porque:

(...) hay en la carne de la contingencia una estructura del acontecimiento,
una virtud propia del escenario, que no impiden la pluralidad de las interpreta-
ciones, que aun mas son la razén profunda de ellas y hacen del acontecimiento
un tema durable de la vida histérica, con derecho a un estatuto filosdfico'.

A un lector familiarizado con la obra de Merleau-Ponty no puede pasarle
inadvertido que la estructura del acontecimiento que hace que la obra hu-
mana se convierta en un tema durable de la vida histérica, es la institucién.
Ahora bien, si se tiene en cuenta que toda institucién echa sus raices en la
institucién perceptiva es necesario pensar la estructura del acontecimiento a
partir del mundo percibido para, luego, comprender en qué sentido la carne
de la contingencia no impide que la pluralidad de interpretaciones hagan del
acontecimiento un tema durable de la vida histérica.

Nuestra exposicién apunta a mostrar, en primer lugar, el alcance filoséfico
de la nocién de institucién a partir de la cual Merleau-Ponty busca enmendar la
subjetividad constituyente a fin de pensarla como instituida-instituyente. En un
segundo momento, describiremos el enraizamiento de la institucién en el mun-
do percibido, el cual constituye su suelo, a la vez que torna visible la estructura
del acontecimiento. En tercer lugar, la génesis de sentido que se produce en la
historia, por ejemplo, de la pintura, justifica la intima relacién entre aconteci-
miento e institucién, que, seglin mi criterio, no es ajena a la tradicién. Finalmen-
te, pondremos de relieve que el modelo de la institucidn es el tiempo.

1. La nocion filosofica de institucion

Merleau-Ponty considera que Husserl ha utilizado la palabra instituciéon
(Stiftung) para designar, en primer lugar, la fecundidad de cada momento del
tiempo, y, en segundo lugar, la fecundidad de los acontecimientos personales
y pablicos que abren una tradicién porque una vez instituidos van més alla de
ellos mismos. Ambos aspectos son recogidos en la nocién de institucién que
da el fenomendlogo francés: “Se entiende por institucidén esos acontecimien-
tos de una experiencia que la dotan de dimensiones durables, por relacién a
las cuales otras experiencias posteriores tendran sentido, formaran una serie

" MERLEAU-PONTY, Maurice. Loeil et ['esprit. Paris: Gallimard, 1960, pp. 61-62.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 15

pensable o una historia (...)"%. En otros términos, se trata de aquellos aconte-
cimientos que, en primer lugar, inauguran un sentido y, que exigen ser conti-
nuados, pero no a titulo de supervivencia o de residuo.

Al comienzo del curso La institucion en la historia personal y piblica; Merleau-
Ponty afirma: “se busca aqui con la nocién de institucién un remedio a las
dificultades de la filosoffa de la conciencia”. Sin entrar en la discusién acerca
de las diferentes lineas de interpretacién a las que el pensamiento de Mer-
leau-Ponty dio lugar como consecuencia del giro ontoldgico producido en sus
Gltimos escritos, y, que, como veremos mas adelante, se advierte en nuestra
exposicién, retomaremos algunas afirmaciones del capitulo dedicado al cogito
en la Fenomenologia de la percepcion, con el propdsito de mostrar como en esta
obra se encuentra, en cierto sentido, anticipada la posibilidad de pensar la
conciencia como instituida-instituyente®.

Partiendo de una concepcién clasica del sujeto y de la conciencia Mer-
leau-Ponty admite que “todo saber supone la primera verdad del cogito™. Si
se rechaza el testimonio de la conciencia el sujeto serfa incapaz de cualquier
tipo de certeza y més aln lo seria de discernir el sentido de sus propias accio-
nes. Si nuestras acciones no son acontecimientos anénimos, es necesario, en
primera instancia, reconocerlas como imputables a un yo. Pero esta primera
verdad es, seglin sostiene Merleau-Ponty, una semi-verdad. Quizés una de las
afirmaciones centrales de la Fenomenologia de la percepcion, que nos orientard a
profundizar en la blsqueda de una subjetividad instituida-instituyente, apa-
rece en el capitulo sobre El Cogito, donde el autor incita a comprender en
qué sentido la subijetividad es, a la vez, "dependiente e indeclinable”®. Los
gérmenes de esta comprension deben ser buscados en la temporalidad y en
la operacidn de expresién.

2 MERLEAU-PONTY, Maurice. Résumés de cours. Collége de France 1952-1960. Paris: Gallimard,
1968, p. 61.

> 1bid., p. 59.

4 En el texto presentado para su candidatura al College de France, Merleau-Ponty realiza una
breve sintesis de los resultados alcanzados en sus dos primeras obras y sefala, con toda clari-
dad, hacia donde se encaminan sus reflexiones posteriores. “Cada sujeto encarnado es como
un registro abierto del que no se sabe lo qué se inscribird ahi, o como un nuevo lenguaje del
que no se sabe qué obras produciré, pero que, una vez aparecido, no podria dejar de decir poco
o mucho, de tener una historia o un sentido. La productividad misma o la libertad de la vida
humana, lejos de negar nuestra situacion, la utilizan y la transforman en medio de expresién”
(MERLEAU-PONTY, Maurice. Parcous deux. Lonrai: Verdier, 2000, p. 41). Con otras palabras, es en
virtud de la libertad que el sujeto que adviene al mundo abre al acontecimiento. Esta observa-
cién, aclara Merleau-Ponty, serd la que venga “a fijar definitivamente el sentido filoséfico de las
primeras, las que por rebote le prescriben un itinerario y un método” (1bid.).

> MERLEAU-PONTY, Maurice. Parcous deux, Op. cit., p. 12.
¢ MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945, p. 459.



16 - Graciela Ralén de Walton

La verdad del yo abre a otra cosa y esta apertura no necesita ser compro-
bada a cada instante por un acto de pensamiento porque es gracias al tiempo
que mis pensamientos pasados no solo estan a disposicién del sujeto sino
que lo abren a un porvenir. El punto de partida para acceder a la subjetividad
no reside, pues, en la declaracién de una subjetividad clara y distinta sino en
el reconocimiento del espesor temporal del cogito. La evidencia del cogito esta
tejida de temporalidad. El cogito se encuentra montado sobre una piramide
de tiempo que oscurece la claridad y la distincién que Descartes reclamaba
para su captacién. Cada conciencia con sus sedimentaciones histéricas y sus
implicancias sensibles se presenta como un “permanente ausente”, que no es
necesario verificar a cada instante del mismo modo que no necesito darme
vuelta para identificar que el otro lado de la habitacién esté ahi. Asi, Merleau-
Ponty puede afirmar que si "yo pienso (...) es porque la flecha del tiempo lo
arrastra todo tras ella, hace que mis sucesivos pensamientos sean, simulté-
neos o que se invadan unos a otros””.

Ahora bien, la primera verdad del cogito no sélo es presentada en la Fenome-
nologia de la percepcion como dependiente de una configuracién temporal sino
también como formando parte de un movimiento de expresion. La subjetivi-
dad puesta en obra a través de la conciencia es una subjetividad dependiente
del lenguaje y de las mediaciones culturales que condicionan su emergencia.
El cogito rehabilita una historia sedimentada que acompanfa a toda evidencia y
que se pone de manifiesto de manera palpable en la operacién de expresién,
por la cual una intencién significativa nueva retoma la herencia del pasado y la
incorpora al presente, abre un ciclo de tiempo donde lo adquirido permanece
a titulo de dimensidn. La dialéctica entre lo instituido y lo instituyente, que
parece adquirir su méxima expresion en el lenguaje, esté presente en todos
los registros de la vida humana. Asfi, la toma de posicién respecto de la verdad
del cogito termina dirimiéndose a través de lo que significa la expresién. La
experiencia de la lectura, en este caso de las Meditaciones, hace ver que tan-
to Descartes como sus lectores comparten un pensamiento instituido, mas
precisamente, autor y lector hablan el mismo lenguaje filoséfico que hace
posible que, en principio, todo lector pueda seguir la lectura del texto. En
virtud de ello, Merleau-Ponty enuncia la posibilidad de un cogito hablado vy,
mas aln, leldo®, que pone en evidencia la interpretacién que Descartes hace
de la subjetividad. La lectura de las Meditaciones sdlo es posible porque los
pensamientos instituidos, que han sido desviados de su sentido ordinario,
gracias a la genialidad de Descartes, conducen al lector hacia un sentido
nuevo que surge al margen de ellos. Tanto Descartes y su lector comienzan a
meditar en un universo que ya habla, es decir, en un universo adquirido. No

" MERLEAU-PONTY, Maurice. Signes. Paris: Gallimard, 1960, p. 21.
8 Cf. MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception, Op. cit., pp. 460-461.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 17

obstante, el cogito hablado esté precedido por un cogito tdcito, esto es, por una
conciencia silenciosa que es indeclinable®.

A pesar de estas primeras observaciones, Merleau-Ponty no parece estar
convencido de haber zanjado en la Fenomenologia de la percepcion, de manera de-
finitiva, las dificultades planteadas por el poder constitutivo de la conciencia.
La filosoffa del entendimiento es incuestionable cuando muestra que la per-
cepcién sélo existe para una conciencia que se refiere a significados. Pero esta
filosoffa es objetable cuando pretende que la experiencia de la pasividad sea
convertida en una construccién del espiritu de modo que la materia del cono-
cimiento sea puesta por la conciencia en una reflexién sobre si misma. La pa-
sividad, por el contrario, exige que “‘tener conciencia’ consista en realizar una
cierta desviacion, una cierta variante en un campo de existencia ya instituido,
que esté siempre detras de nosotros, y cuyo peso (...) interviene hasta en las
acciones por las cuales lo transformamos”!®. La conciencia opera sobre un
campo de existencia ya instituido, més precisamente, para la conciencia todo
es instituido, en el sentido de puesto. En virtud de ello, la institucién es funda-
mentalmente apertura a pero esta apertura se realiza a partir de. Con otras pala-
bras, lo instituyente en la medida que instituye un sentido nuevo lleva consigo
la posibilidad de estar abierto pero esa apertura sélo es posible porque ella
ha germinado previamente en lo instituido que se presenta siempre como una
solicitacién inagotable y misteriosa que interpela en el modo de lo “a decir”,
“a pintar” o “a pensar”. Lo que el pintor, por ejemplo, aporta a la expresion del
mundo es una variante que de entrada solo se le aparece por oposicién a las
otras pinturas, pero que se manifiesta no obstante en cada elemento y en el
conjunto, de suerte que se trata “[...] de una distorsién sistematica dirigida por
la nueva relacién con el mundo”!'. Sin duda, existe por parte del pintor la elec-
cién de un motivo que se presenta como una “desviacion expresiva” respecto
de cierta norma. Pero esta eleccién no puede ser considerada como un en si
absoluto puesto que toda eleccién vuelve a recrear la pintura que hereda y se
apoya sobre ella “como en una de las nervaduras del mundo pictdrico dado”,
al mismo tiempo que abre un advenir. La légica que anima la obra del pintor al
igual que la de la historia de la pintura es una “racionalidad de blsqueda”. En
las Notas sobre La institucion Merleau-Ponty afirma:

° En Lo visible y lo invisible Merleau-Ponty advierte que la conciencia silenciosa o cogito técito
al que habia recurrido en la Fenomenologia de la percepcion para ilustrar cémo el lenguaje es posible
deja sin resolver la articulacién entre la légica técita y silenciosa de la percepcién y la logica
expresa del lenguaje. La conciencia silenciosa o cogito tdcito permitia comprender cémo el len-
guaje no es imposible, sin embargo, no queda claro cémo es posible: "Permanece el problema
del pasaje del sentido perceptivo al sentido del lenguaje (langagier), del comportamiento a la
tematizacién” (MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et 1“invisible. Paris: Gallimard, 1964, p. 230).

' MERLEAU-PONTY, Maurice. Résumés de cours. Colleége de France 1952-1960, Op. cit., p. 67.
"' MERLEAU-PONTY, Maurice. Signes, Op. cit., p. 87.



18 - Graciela Ralén de Walton

[Hay] sujeto instituido e instituyente, pero inseparablemente, y no sujeto
constituyente; [pues] una cierta inercia,~ [el hecho de ser| expuesto a...- pero
les eso que] pone en marcha una actividad, un acontecimiento, la iniciacién en
el presente, que es productivo después de él..., que abre un porvenir. El sujeto
(es) eso en que tales d6rdenes de acontecimientos pueden advenir, campo de
campos'?.

Resulta interesante destacar que en las mismas Notas Merleau-Ponty rela-
ciona la institucidn con el nacimiento, del mismo modo que el nacimiento no
es un acto de constitucion sino la institucién de un porvenir, reciprocamente,
la institucion posee el mismo género de ser que el nacimiento y como él la
institucién no es un acto. Al igual que el nacimiento la institucién implica ini-
ciacién y continuacién. A partir del acontecimiento del nacimiento:

Mi primera percepcidn, con sus horizontes es un acontecimiento siempre
presente, una tradicién inolvidable, incluso como sujeto pensante, todavia soy
esta primera percepcién, y la secuencia de la misma vida que ha inaugurado. En
cierto sentido, no hay actos de conciencia o vivencias distintas de una vida'®.

A través de la institucién de la existencia, que el acontecimiento del naci-
miento pone de manifiesto, se advierte que la institucién significa el estable-
cimiento en una experiencia de dimensiones o sistemas de referencias por re-
lacién a los que toda otra serie de experiencias diferentes tendran un sentido
y formaran una historia. Esto confirma que la conciencia no es una serie de
actos psiquicos que necesita de un Yo unificador, sino “una Unica experiencia,
inseparable de si misma, una tnica cohesién de vida, una tinica temporalidad
que se explicita a partir de su nacimiento y la confirma en todo presente”'*.

Asimismo, la interpretacién de la conciencia como institucién es un aporte
bésico para la elaboracién de una filosofia de la cultura que parte de la pre-
misa de que la subjetividad debe descubrirse a través de las obras en las que
ella se ha objetivado. Desde esta perspectiva, Merleau-Ponty se interesa por
los diferentes modos de intercambio humano para captar cémo el sentido
que asoma en el empleo de los ttiles, de las férmulas magicas, de los elemen-
tos miticos, del lenguaje o de los acontecimientos histéricos, no constituyen
una realidad maciza sino, por el contrario, un sistema eficaz de simbolos o
un racimo de valores simbdlicos que se insertan en lo mas profundo de los
individuos.

12 MERLEAU-PONTY, Maurice. L “institution. La passivité. Notes de cours au Collége de France (1954~
1955). Paris: Belin, 2003, p. 35.

1> MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception, Op. cit., p. 466.
14 1bidem.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 19

2. El enraizamiento de la institucion en el mundo percibido

El reestablecimiento de la figura del mundo percibido, que Merleau-Ponty
comienza a elaborar a partir de la Fenomenologia de la percepcion, exige un trabajo
semejante al del arquedlogo, debido a que esta figura se encuentra oculta
como resultado de los sedimentos que los conocimientos ulteriores han de-
positado en ella. Este trabajo de excavacién implica abrirse paso entre las
teorias clésicas de la percepcidn: empirismo e intelectualismo. Ya se trate de
una accién causal sobre el organismo, o de un modo de pensamiento, o de
un algo indeterminado que debe ser subsumido bajo una categoria, en todos
los casos se esta hablando de la percepcién como acto y, en segundo lugar,
aunque estas teorfas expliquen la percepcién desde perspectivas opuestas,
ambas comparten el mismo prejuicio: la afirmacién de un universo en si, puro
y totalmente explicito. Es, principalmente, frente a este prejuicio que la inten-
cién de Merleau-Ponty se dirige a poner de manifiesto el caracter inaugural de
la percepcién que nos abre al mundo y nos da un l6gos en estado naciente, nos
hace asistir al nacimiento del saber. En otros términos, en la experiencia pri-
mordial de la percepcién las cosas son descubiertas como significaciones en
el momento en que nacen. Pero, paraddjicamente, la percepcidn es también
acontecimiento porque nos abre a una cosa percibida que se presenta como
anterior y verdadera antes de su captacién perceptiva.

Ahora bien, si la percepcién afirma la preexistencia del mundo es porque el
sujeto que percibe se encuentra ya comprometido con el ser mediante cam-
pos perceptivos, sentidos, y de modo mas general, por su cuerpo que esté
hecho para explorar el mundo. Lo que viene a provocar al aparato perceptivo
despierta entre el cuerpo y el mundo una familiaridad primordial, que se ex-
presa al decir que lo percibido existia antes de la percepcidn.

Cuando paseo por una avenida, no consigo ver como cosas los intervalos
entre los arboles y como fondo los &rboles mismos. Soy yo, desde luego, quien
tiene la experiencia del paisaje pero tengo conciencia en esta experiencia de
recoger un sentido desparramado en los fenémenos y de decir lo que ellos
mismos quieren decir®.

En la percepcién el sentido de lo percibido se me aparece como instituido
en él y no como constituido por mi. El mundo percibido y atn el del pensa-
miento, es de tal naturaleza que lo que en él aparece “adquiere sentido en
los términos de un lenguaje cuyos depositarios hemos llegado a ser nosotros,
pero que es un quehacer tanto como una herencia”'. En virtud de ello, el
hombre puede hacer aparecer en él, a través de cierta disposicidon de sus ele-

5 16id., p. 305.
¢ MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde. Paris: Gallimard, 1969, p. 85.



20 - Graciela Ralén de Walton

mentos, "emblemas no sélo de nuestras intenciones instintivas, sino también
de nuestra relacion mas dltima con el ser”!'”. Asi, decir que “el sentido de lo
percibido” aparece "como instituido en él” es decir que él estd motivado por
una relacién del sintiente y de lo sentido que precede a toda iniciativa del yo.
Entre lo percibido y el que percibe hay una complicidad en el sentido que lo
percibido esté delante de nosotros pero nos alcanza desde adentro. Es en
la percepcién actual y presente que debe buscarse nuestra relacidon de ser
con las cosas. La anterioridad de la instituciéon sobre la constitucion, del es-
tablecimiento de las condiciones de una historia sobre eso que produce una
actividad subijetiva, es de entrada la anterioridad de lo percibido. En Lo Visible
y lo invisible, Merleau-Ponty afirma que: “lo propio de lo percibido: ser ya ahi,
no ser por el acto de percepcién, ser la razén de ese acto, y no a la inversa”!8.

Esta anterioridad de lo percibido se refleja, por ejemplo, en la pintura. La
pintura “retoma y sobrepasa” la configuracién del mundo que comienza en la
percepcién. Del mismo modo que Merleau-Ponty distingue entre una palabra
instituida y una palabra instituyente, nos encontramos con una percepciéon
empirica o segunda saturada de las adquisiciones anteriores, y, una percep-
cién originaria, que tiene algo de invencién:

[...] para que reconozca el arbol como arbol, es necesario que, por debajo
de esta significacion adquirida, el acomodo momenténeo del espectéculo sen-
sible vuelva a comenzar, como en el primer dia del mundo vegetal, a dibujar la
idea individual de este arbol'.

Sobre esta base, el autor afirmara anos mas tarde que percibir es ya estili-
zar. Cuando se percibe una mujer —ejemplifica Merleau-Ponty—, no se percibe
un maniqui coloreado, sino “una expresién individual, sentimental, sexual”. Se
trata de una manera Unica de hacer variar el ser femenino que comprendo de
la misma manera que comprendo una frase, puesto que encuentra en el suje-
to “el sistema de resonadores que le conviene”?°. Ahora bien, en el caso del
pintor las significaciones ya establecidas daran lugar a otras, de manera que la
percepcién de la mujer no expresaré sélo una determinada conducta sino una
“manera tipica de habitar el mundo y de tratarle [...] de significarle tanto por la
carne como por el espiritu”?'.

Para comprender la operacién de expresidn, por la que el pintor transforma
el mundo en pintura o el escritor lo traduce en una novela, es necesario, en

17 1bidem.

'8 MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et [ invisible, Op. cit., p. 272.

19 MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception, Op. cit., pp. 54.
20 MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde, Op. cit., p. 84.

2 1bidem.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 21

un primer momento, privarse de las significaciones adquiridas y volver a un
mundo no significante, que es la situacién en la que se encuentra el creador,
al menos respecto de aquello que va a decir. El problema no reside en com-
prender cémo determinadas significaciones pueden o no corresponder a de-
terminados objetos, sino comprender cémo una determinada situacién o un
determinado objeto comienza a significar. La significacién nueva se instituye
cuando los datos ya significativos del mundo son sometidos a una “deforma-
cién coherente”. Pero el problema reside en saber qué significa coherencia y
qué es lo que hace que todos los vectores visibles converjan en una misma
significacién. Merleau-Ponty responde, como ya adelantamos, que la natura-
leza del mundo percibido es lo que hace que el pintor sea capaz de producir
emblemas que expresan no solo las intenciones instintivas sino una relacién
mas Ultima con el Ser. Si el azul del mar puede ensenarle a Renoir algo de Las
lavanderas, es porque cada fragmento del mundo se presenta como una cierta
manera de responder a la interpelacién de la mirada, muestra y ensefia una
manera de hablar:

Se puede pintar unas mujeres desnudas y un arroyo de agua dulce en pres-
encia del mar de Cassis, porque lo tGnico que se le pide al mar es la manera
que tiene de interpretar la sustancia liquida, manifestarla, componerla consigo
misma para hacerla decir eso o lo otro, en suma, una tipica de las manifesta-
ciones del agua®.

La expresidn pictdrica constituye para Merleau-Ponty una de las expre-
siones més acabadas tanto de la presencia del ldgos mudo como del esfuerzo
que el pintor realiza para restituir a través de las formas, de los colores o de
los rostros, la configuracién de lo sensible que la naturaleza realiza sin ningdn
esfuerzo.

La nocién de estilo le ofrece al autor la posibilidad de explicitar esta re-
lacién con lo sensible, pues, muestra hasta qué punto él se inscribe en la
realidad carnal del artista, cdmo €l se lee en sus manos o en sus gestos. El
estilo ilustra el momento fecundo en que un sentido operante o latente en-
cuentra los emblemas que han de liberarlo y de hacerlo accesible a los otros.
Con otras palabras, el esquema interior que el pintor termina por plasmar en
la obra no debe ser buscado ni en la vida interior del artista, ni tampoco es
el producto de los condicionamientos exteriores. Desde este punto de vista,
el pintor no hace mas que decir lo que las cosas y los rostros “"querfan de-
cir”, libera un sentido que le es propuesto por el mundo a medida que se le
aparece. La significacién aparece cuando, por un lado, las construcciones del
conocimiento se aplican a lo percibido “como a algo de lo que hay significacion” v,
a su vez, lo percibido se encuentra con lo comprendido en una doble relacién:

21pid., p. 88.



22 - Graciela Ralén de Walton

es sélo un esbozo, que pide una continuacién, y, también, lo percibido es su
prototipo, de tal manera que sdlo lo percibido hace de lo comprendido su
verdad actual.

El estilo es una manera de habitar el mundo; por eso, no es mas que el
eco de nuestra encarnacién, de nuestra relacién perceptiva con el mundo.
Sdlo se hace visible en la obra y aparece en el punto de contacto entre el
pintor y el mundo, en lo mas profundo de su percepcién de pintor y como
una exigencia que brota de la percepcion. Merleau-Ponty utiliza para referirse
a la nocién de estilo expresiones tales como “generalidad preconceptual”,
“esquema interior”, “sistema de equivalencias”. Mas precisamente, “el estilo
es en cada pintor (...) el indice general y concreto de ‘la deformacién coheren-
te’ por la cual él concentra la significacién atn dispersa en su percepcién y la
hace existir expresamente”?. El concepto de estilo aparece como una tipica
que se configura en el comportamiento de alguien que habla, escribe o pinta.
Esta “"generalidad concreta” no es ni totalmente formalizable ni traducible en
c6digos que podrian ser conscientemente aplicados al material. El concepto
de estilo esté referido a una manera peculiar de hablar, escribir o pintar que no
se deja disolver en reglas sintécticas, semanticas o pragmaticas.

Mauro Carbone, ha recogido a lo largo de la obra de Merleau-Ponty una
serie de motivos que explican el interés del fenomendlogo por la Critica de la
facultad de juzgar. “Es precisamente ese enraizamiento del juicio del gusto en la
aconceptualidad de la intencionalidad operante (...)", el que subyace por de-
bajo de las descripciones realizadas en El lenguaje indirecto y las voces del silencio,
donde Merleau-Ponty intenta mostrar que en la pintura moderna “(...) lo que
reemplaza al objeto, eso no es el sujeto, es la légica alusiva del mundo perci-
bido”. En virtud de esta légica que anima la pintura, es posible “la unién de lo
individual y lo universal”, que garantiza un acuerdo universal sin concepto. Este
tema vuelve a aparecer en los escritos ontolégicos, en los que se trata de una
presentacién universal sin concepto del Ser. La expresién sin concepto aparece
tanto en El ojo y el espiritu como en Lo visible y lo invisible, donde Merleau-Ponty
se vale de algunos textos de Marcel Proust para ilustrar su interpretacién acer-
ca de las ideas sensibles. Lo que nos interesa destacar del estudio de Carbone
es lo siguiente:

Poeticidad y poder analdgico son pues para Merleau-Ponty —con la aconceptu-
alidad a la que estan intimamente ligadas— componentes esenciales de esta ‘l6gica
alusiva’ que, segln él, constituye un solo todo con el mundo sensible, dibujando
en ella ideas que son la ‘armazdén’ misma?*.

2 MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde, Op. cit., p. 86.

2*CARBONE, Mauro. La visibilité de ['invisible. Merleau-Ponty entre Cézanne et Proust. Zurich:
p. 166.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 23

3. Institucion y tradicion

En el resumen sobre ‘La institucion’ en la historia personal y piblica, Merleau-
Ponty introduce la nocién de institucién con la finalidad de precisar, como
ya hemos visto, que el sentido no es constituido por la conciencia, sino se
autoconstituye. La institucion se presenta como autofundacién de una his-
toricidad que Merleau-Ponty define como “orden de la cultura o del sentido”.

Para ilustrar el movimiento que se pone en marcha en toda institucién, el
autor analiza este concepto a través de cuatro érdenes de fenémenos. Los
tres primeros son remitidos a la historia personal e intersubjetiva y el Gltimo a
la historia publica. Es necesario reconocer que hasta en las funciones huma-
nas que cominmente son tratadas como algo puramente bioldgico como, por
ejemplo, la pubertad, se presenta el ritmo de “"conservacién, recuperacién y
sobrepasamiento (dépassement) por parte de lo que ahi ha sedimentado”?. Este
ritmo es caracteristico de cualquier tipo de institucidn, y, en el caso de los
acontecimientos especificamente humanos como puede ser el caso del amor
o de una obra artistica, el pasado no sdlo orienta el futuro, sino que da lugar
a una bisqueda o interrogacién. En otros términos, tanto la historia personal
como la historia publica obedecen a una légica manifiesta, es decir, a la cir-
culacién interior entre el pasado y el futuro que da lugar a nuevas bisquedas:
“Hay simultdneamente descentramiento y recentramiento (recentration) de los
elementos de nuestra propia vida, movimiento de nosotros hacia el pasado y
del pasado reanimado hacia nosotros [...]"?. Ya se trate de la accidn artistica
o de la accién histérica, el trabajo del pasado hacia el presente no concluye
en una historia universal cerrada, sino “en un cuadro de diversas posibilidades
complejas” que permanecen ligadas a las circunstancias locales y acunadas
por un indice de facticidad. Para Merleau-Ponty, el movimiento de institucién
de sentido se encuentra expuesto a la contingencia de la historia, es decir,
permanece abierto a las situaciones impredecibles que lo transforman y que
nunca son reabsorbidas totalmente.

El trabajo de la historia profunda consiste en interrogar la tradicién. La
reflexion acerca de la tradicién pone de manifiesto que no puede ser captada
como algo histéricamente cerrado, porque a través de ella se hace visible el
lazo pasado-presente-futuro. La nocién de horizonte implicita en la tradicién
permite comprender que el pasado es tan verdadero como el presente y el
futuro es “[...] ese excedente olvidado en el camino y, sin embargo, apuntado
desde el comienzo”?’. Asimismo, el presente es tan verdadero como el futuro,

» MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde, Op. cit., p. 61.
% 1bid., pp. 64-65.
27 MERLEAU-PONTY, Maurice. Notes de cours sur Lorigine de la géométrie de Husserl. Suivi de Re-



24 - Graciela Ralén de Walton

porque si bien se sabe que el futuro lo cambiard, la transformacién no debe
ser entendida como una pérdida positiva. De esta manera, todo hecho cul-
tural se encuentra afectado por un horizonte de historicidad que confiere a
nuestras adquisiciones culturales un caracter abierto y provisorio. La génesis
de sentido se manifiesta en totalizaciones precarias que nunca se completan y
que pueden reorganizarse en cada presente. Con otras palabras, cada presen-
te implica la posibilidad de trascender la anterior totalidad de sentido en una
nueva totalidad que permite la recreacién interior del mismo hecho. Por ejem-
plo, el teorema de Pitagoras puede parecer a primera vista como una entidad
eterna; sin embargo, no pasa inadvertido que, si bien la geometria euclidiana
encierra ideas ciertas, estas ideas tienen su origen en un momento histdrico
determinado. La geometria del siglo XIX, al retomar y definir esas ideas de otra
manera, termina por considerar al espacio euclidiano como un caso particular
de un espacio mas general. En tanto formacidn cultural, el espacio euclidiano
comporta un cierto coeficiente de contingencia, es decir, esté ligado a un cier-
to estado del saber, lo cual no significa que debe ser destruido o desvalorizado
sino completado y elaborado por las generaciones siguientes.

En virtud del horizonte de temporalidad, las operaciones expresivas son
adquisiciones provisorias, y todo sentido alcanzado se halla rodeado de un
horizonte que exige una explicitacion. El lugar propio de la verdad reside en
la recuperacién del objeto de pensamiento en su nuevo sentido, aun cuando
el objeto siga conservando, en sus repliegues, relaciones que utilizamos sin
advertirlas. Toda formacidn cultural aparece ligada a un pasado que esté pre-
sente en nosotros, aunque Nosotros no sepamos nada de sus origenes empi-
ricos. Precisamente, este olvido de los origenes que sobrevive en el presente
es la tradicionalidad, la Tradierung, la remisién de, la remisién a... La tradicién
es “olvido de los origenes como origenes empiricos para ser origen eterno”?,
Merleau-Ponty sostiene que somos hombres en la medida en que “[...] apun-
tamos siempre a una unicidad a través del espesor de nuestras vidas, en que
estamos agrupados alrededor de ese interior donde nadie es, que es laten-
te, oculto y (se) nos escapa siempre dejando entre nuestras manos verdades
como huellas de su ausencia”®.

Ahora bien, la nocién de institucién, que, segiin hemos visto, ofrece la cla-
ve para leer la estructura del acontecimiento, pone de manifiesto desde un co-
mienzo que el paso de la conciencia constituyente a la conciencia instituida-
instituyente implica una modificacién en la forma en que Merleau-Ponty habia
concebido el tiempo. La exposicidn de la temporalidad, que en la Fenomenolo-

cherches sur la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris: PUF, 1998, p. 37.
% 1pid., p. 33.
2 1pid., p. 34.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 25

gia de la percepcion reproducia, en parte, el esquema husserliano, principalmen-
te, en lo referente al campo de presencia, mantenia, en cierto sentido, a la
conciencia como centro de organizacién del campo. Al concebir la conciencia
como instituida-instituyente, dos cuestiones estrechamente vinculadas ad-
quieren una nueva modalidad: la relacién entre pasividad y espontaneidad y
la nocidn de tiempo. Expresamente, Merleau-Ponty afirma que “el tiempo es
el modelo de la institucién” y, a continuacion, lo describe en los siguiente tér-
minos: “Hay un parentesco lateral de los ahora que constituye su confusion,
su generalidad, una transtemporalidad de decadencia y de caducidad. Pero la
transtemporalidad originaria “es institucion en estado naciente”°.

Merleau-Ponty concibe el tiempo como quiasmo, lo cual significa que “pa-
sado y presente son Ineinander, cada uno es envuelto-envolvente”®!. El tiempo
es envolver y ser envuelto. Del yo al pasado hay un espesor que no esté hecho
de una serie de perspectivas ni tampoco de la conciencia de su relacién sino
que el campo de presencia es:

(...) ser a distancia, es doble fondo de mi vida de conciencia, y es lo que
hace que pueda ser Stiftung, no solamente de un instante sino de todo un siste-
ma de indices temporales, el tiempo (ora como tiempo del cuerpo, ora como tiem-
po-taximetro del esquema corporal) es el modelo de esas matrices simbdlicas,
que son apertura al ser®?.

El nexo entre la institucién y los acontecimientos se funda, precisamente,
en que cada presente implica la posibilidad de la anterior totalidad de senti-
do en una nueva totalidad que es siempre situada y relativa y que permite la
recreacion interior o el reconocimiento de los hechos?®®. La cohesién de una
vida como asf también la cohesidn de una historia no tiene el caracter de una
conexidn o composicién en el sentido de una serie o una cadena, porque los
diversos tiempos no constituyen una serie de cosas sino que han de consi-
derarse como horizontes que adhieren unos a otros por medio de una “trans-
gresién progresiva” a la vez que se mantienen a la distancia. En sus ultimos
escritos Merleau-Ponty sefnala que la historia que opera en nosotros no es una
cadena de acontecimientos visibles, sino “historia intencional o 'vertical’, con
Stiftungen, olvido que es tradicidn, reasunciones, interioridad en la exterioridad
~Ineinander de presente y de pasado. Por eso, si se puede hablar de cuasi-
eternidad, es porque entre los tiempos vividos se entrecruzan.

% MERLEAU-PONTY, Maurice. Linstitution. La passivité. Notes de cours au Collége de France (1954-
1955), Op. cit., p. 36.

> MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et | “invisible, Op. cit., p. 321.
21pid., p. 227.

3 Cf. MERLEAU-PONTY, Maurice. Notes de cours 1958-1959 et 1960-1961. Paris: Gallimard, pp.
208-209.



26 - Graciela Ralén de Walton

La Stiftung como conservacion y transmision, funda la unidad del tiem-
po y de la cultura. En un sentido, la institucién es una potencia de reunién
que invoca una unidad siempre inacabada. Una tal concepcién de la historia
conduce a pensar el espesor de un presente que liga el presente del pintor al
pasado de la pintura y al pintor a todos los otros pintores. La idea de unidad
subraya la solidaridad entre un cierto pensamiento del tiempo, de la historia,
y de las relaciones con los otros. Asi, Merleau-Ponty afirma que:

(...) no existe un analisis que sea Gltimo porque existe una carne de la his-
toria, porque en ella como en nuestro cuerpo, toda pesa, todo cuenta: no sélo
la infraestructura, sino también la idea que nos hacemos de ella, y sobre todo
los constantes intercambios entre una y otra y en que el peso de las cosas se
convierte también en signo, los pensamientos en fuerzas, el balance en acon-
tecimiento”?*.

Bibliografia

CARBONE, Mauro. La visibilité¢ de ['invisible. Merleau-Ponty entre Cézanne et
Proust. Zurich: Olms, 2001.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard,
1945.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Loeil et ['esprit. Paris: Gallimard, 1960.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Signes. Paris: Gallimard, 1960.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et [ “invisible. Paris: Gallimard, 1964.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Résumés de cours. Collége de France 1952-1960. Pa-
ris: Gallimard, 1968.

MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde. Paris: Gallimard, 1969.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Notes de cours 1958-1959 et 1960-1961. Paris:
Gallimard, 1996.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Notes de cours sur Lorigine de la géométrie de Husser!.
Suivi de Recherches sur la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris: PUF, 1998.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Parcous deux. Lonrai: Verdier, 2000.

MERLEAU-PONTY, Maurice. L “institution. La passivité. Notes de cours au Collége
de France (1954-1955). Paris: Belin, 2003.

* MERLEAU-PONTY, Maurice. Signes, Op. cit., p. 28.



De la ciencia a la hermenéutca:
Husserl-Aristoteles-Ricoeur
From Science to hermeneutics: Husserl-Aristotle-Ricoeur

LUZ GLORIA CARDENAS MEJIA
Universidad de Antioquia
Colombia

Resumen.

Este articulo presenta una similitud
entre el camino adoptado por Aristé-
teles para establecer la ciencia busca-
da y el de Husserl para constituir una
ciencia de la subjetividad. Al final, se
presenta el reconocimiento que hace
Ricoeur de los limites y alcances que
esta idea implica para su hermenéutica.

Palabras claves: Aristételes, Hus-
serl, ciencia, Ricoeur, hermenéutica.

Abstract.

This article presents a correspon-
dence between the routes Aristotle
took to set up an intended science and
those of Husserl in order to constitu-
te a science of subjectivity. In the end,
we can see how Ricoeur admits the ex-
tents and bounds this idea implies for
his hermeneutics.

Keywords:  Aristotle,  Husserl,
science, Ricoeur, hermeneutics.



28 - Luz Gloria Cardenas

Introduccion

¢Es la misma idea de ciencia la que guia a Aristoteles y a Husserl en la
constitucién de la ciencia buscada y en la de la subjetividad? En este texto me
propongo rastrear en la Metafisica de Aristételes y en la Filosofia, ciencia rigurosa
de Husserl esta pregunta. Aristdteles, en la Metafisica, se pregunta por la posi-
bilidad de una ciencia cuyo tema busca precisar. Husserl ve la necesidad de
constituir una ciencia de la subjetividad y asegura que a la filosoffa la ha do-
minado desde el giro socratico-platénico la misma idea de ciencia'. Una gran
distancia en el tiempo separa a estos dos fildésofos; cada uno, animado por
problemas diversos intenta precisar los alcances de su propuesta cientifica.
Preguntar por si es la misma idea de ciencia o diferente la que gufa a estos
dos filésofos se enmarca en el campo de una historia de la filosoffa a la que,
seglin Husserl, le corresponden las formas singulares en cada época; pero la
decision de regirse por tal idea es asunto de la filosofia, pues ella busca ocu-
parse de las ideas, lo esencial, lo universal. Preguntar si ella requiere tal idea,
establecer sus pretensiones, alcances y limitaciones lo es de la critica. Al final
se presentaran las dificultades que para Ricoeur tiene la decisién de Husserl,
su necesidad de responder con la hermenéutica y su regreso a Aristételes.

1. Aristoteles: la ciencia buscada

En el siglo XX surge una interesante polémica sobre la lectura que Pierre
Aubenque hace en el Problema del ser en Aristételes a la Metafisica®. En el prefacio,
a la segunda edicién en francés, da cuenta de las primeras reacciones que
causaron su interpretacién®. Su libro comienza con una referencia a Bretano,
maestro de Husserl, quien en 1869, se pregunta si después de tantos siglos de
exégesis sobre Aristoteles podia decir algo nuevo.

Esta misma pregunta, con mayor razén, puede formularse, un siglo des-
pués?; sin embargo, Aubenque dice: "No pretendemos aportar nada nuevo
sobre Aristételes, sino por el contario, desaprender todo lo que la tradicién
ha anadido al aristotelismo primitivo”. Frente a la propuesta de lectura de
Brentano, quien asegurd que Aristdteles parte de las significaciones multiples

"' HUSSERL, Edmund. La filosofia, ciencia rigurosa. Madrid: Ediciones Encuentro, S.A, 2009, p. 12.

? Las citas de la Metafisica corresponden a la versién al espafiol de Garcia Yebra (Cf., ARIS-
TOTELES. Metafisica. Madrid: Gredos, 1987).

* PIERRE, Aubenque. Le probléeme de I'étre chez Aristote. Paris: Presses Universitaires de France,
1962, nota 1.

“1bid., p. 1.
> 1bid., p. 3.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 29

del ser, afirma que, mas bien, este fildsofo se vio enfrentado progresivamen-
te a admitir, que el ser no es univoco®. Es por esto que la Metafisica termina
por convertirse en el testimonio de una investigacién que enfrento multiples
problemas y la condujo a ser una empresa inacabada. Es interesante anotar
que la lectura que generd esta interpretacion es la de Brentano, maestro de
Husserl, quien enfatizé sobre la significacidn; lo que indica la importancia que
este tema tuvo para él y la que maés tarde le concede Husserl y, en esta direc-
cidn, las posibles conexiones que se pueden realizar, a través de Brentano, de
Husserl con Aristételes.

Aristételes al comienzo del Libro Tauua, tal como lo indica Aubenque,
afirma: "Hay una ciencia que contempla el Ente en cuanto ente (10 6v 1] 6v)
y lo que le corresponde de suyo”™. Considerarla una ciencia no es algo que
estuviera establecido en su época, como si lo eran, por ejemplo, las matema-
ticas. La primera indicacién para una ciencia es determinar su tema, en este
caso: el Ente. La blsqueda es entonces, establecer a qué se refiere. En el
AAlmno, luego de su famosa afirmacion: “Todos los hombres por naturaleza
desean saber” y de referirse a los tipos de conocimiento que van desde la
sensacion a la memoria y de ésta a la experiencia, de la que finalmente surge el
arte y la ciencia; precisa que quien se separd por primera vez de las sensacio-
nes comunes inventoé el arte y luego de éste, muchas otros y posteriormente
las ciencias, unas préacticas, otras tedricas y, finalmente, la que no se ordenan
ni al placer, ni a lo necesario'.

Lo que ahora queremos decir es esto: que la llamada Sabidurfa (co@iav)
versa, en opinién de todos, sobre las primeras causas y los principios. De
suerte que, segln dijimos antes, el experto nos parece mas sabio que los que
tienen una sensacién cualquiera, y, el poseedor de un arte, mas sabio que los
expertos, y el jefe de una obra, mas que un simple operario, y los conocimien-
tos tedricos, mas que los practicos. Resulta pues, evidente que la Sabiduria es
una ciencia (émotéun) sobre ciertos principios y causas''.

°1bid., p. 12.
" Metaph., 1003 a 21.

8 Se utiliza la versién al espafol de Garcia Yebra. El término griego 10 Ov es traducido por
‘ente’ y no por ‘ser’. Garcia Yerba argumenta, en su prélogo a la segunda edicién, que esta
sustitucién de ‘ente’ por ‘ser’, cree, se debe al influjo de los franceses, pues en esa lengua hay
dificultades para distinguir la pronunciacién de la proposicién en del vocablo ent (la t final no se
pronuncia); pero esto no sucede en el espafol y ‘ser’debe reservarse para givou (ARISTOTELES,
Metafisica: XLIV-XLV)

? Metaph., 980 a 21.
10 Metaph., 981 b 20-22.
' Metaph., 981 b 27-9822 3.



30 - Luz Gloria Cérdenas

Para establecer la diferencia entre ciencia y arte, Aristoteles opta por ha-
cerlo a partir de las concepciones que los antiguos han forjado sobre el sabio
y asi determinar sus caracteristicas: el sabio lo sabe todo en la medida de lo
posible, sin tener la ciencia de cada cosa en particular, puede conocer las
cosas dificiles, conoce con mayor exactitud y es mas capaz de ensenar las
causas. Establecido lo anterior, le es licito afirmar que la Sabiduria, entre las
ciencias, es la Unica que se elige por sf misma, conoce los primeros principios
y causasy, por tanto, esta destinada a mandar.

El conocer y el saber buscados por si mismos se dan principalmente en la
ciencia que versa sobre lo mas escible (pues el que elige el saber por el saber
preferird, a cualquier otra, la ciencia mas ciencia, y ésta es la que versa sobre
lo més escible). Y lo més escible son los primeros principios y las causas (pues
mediante ellos y a partir de ellos se conocen las demés cosas, no ellos a través
de lo que les esta sujeto). Y es la més digna de mandar entre las ciencias, y
superior a la subordinada, la que conoce el fin por el que debe hacerse cada
cosa. Y este fin es el bien de cada una, y, en definitiva, el bien supremo en la
naturaleza toda.

Por todo lo dicho, corresponde a la misma Ciencia el nombre que se busca.
Pues es preciso que ésta sea especulacion de los primeros principios y causas.
En efecto, el bien y el fin por lo que se hace algo son una de las causas'?.

Posteriormente, afade otras caracteristicas, la de ser la Gnica ciencia libre,
la més digna de aprecio y la mejor. A continuacién, afirma que son cuatro las
causas. Para precisarlas, revisa lo que los antiguos y contemporaneos han
dicho y encuentra que unos han reconocido la existencia de unas, otros, la de
otras, pero ninguno, todas. Su propésito es evaluar qué tanto se acercaron a
su conocimiento y a qué dificultades se enfrentaron. No pretende hacer his-
toria, sino que considera que este tema es dificil y requiere la ayuda de todos
aquellos que se han pronunciado sobre el asunto.

Si dice que hay una ciencia que contempla el Ente porque es posible iden-
tificarla como tal, lo que supone una idea sobre ésta. Aristételes en la Etica
Nicoméaquea'® la ubica entre los conocimientos que alcanzan la verdad: “las
disposiciones por las cuales el alma posee la verdad cuando afirma o nie-
ga algo son cinco, a saber, el arte (téyvn), la ciencia (émiotAun), la prudencia
(ppbvnoig), la sabiduria (copia) y el intelecto (volc)"'. La ciencia se ocupa de

12 Metaph., 982 a 30-982 b 10.

s Las citas son de la versién al espafiol de Emilio Lledé Ifigo. Cf., ARISTOTELES.
Etica Nicomaquea. Madrid: Gredos, 1988.

"EN., 1139 b 15-17.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 31

lo necesario y eterno, es ensefnable y por tanto, puede aprenderse, bien sea
por induccidén o por silogismo a partir de lo ya conocido, y es por esto, demos-
trable. Aristételes precisa: “cuando uno esta convencido de algo y conoce sus
principios, sabe cientificamente”!®. El conocimiento de los principios es con-
dicién para la demostracién, los cuales no son aprehensibles sino por el in-
telecto. Sélo la sabidurfa, entre las ciencias tiene los dos conocimiento: el de
los principios y la demostracion; y, por esto, dice Aristételes, “es la més exacta
(akpBeoctarn) de las ciencias”'®, pues el sabio no sélo conoce lo que se sigue
de los principios sino también la verdad de éstos: “la sabidurfa seré intelecto y
ciencia, una especie de ciencia capital de los objetos més honorables”!".

El objeto de esta ciencia sdlo ha sido nombrado: el Ente. Para Brentano
la Metafisica es resultado del esfuerzo por determinarlo: “Es por esto que Aris-
toteles no ha cesado de explorar y de examinar en los libros de la Metafisica,
como él mismo lo dice, (Mét Z, 1, 1028 b 2) una sola y Gnica cuestién: ¢Qué es
el ente?”'®, En el prélogo a la edicién francesa del libro, Pascal David asegura
que Brentano responde al reproche de Kant, para quien la lista de categorias
de Aristoteles no sigue ningln principio'®, para él, por el contrario, éste es
enunciado en Epsilon.

Mas puesto que «Ente» dicho sin mas tiene varios sentidos (AeyOuevov
Aéyeton molhoyyg), uno de los cuales es el Ente por accidente, y el otro el
Ente como verdadero, y el no-ente como falso, y, aparte de éstos, tenemos las
figuras de la predicacién (por ejemplo «que», «de qué cualidady, «cuén grandey,
«déndey, «cuando» y si alguna otra significa de este modo) y, todavia, ademés
de todos éstos, el Ente en potencia y el Ente en acto.?

Toda ciencia, dice Brentano, tal como lo afirmaria Aristételes, debe co-
menzar por la elucidacién de su objeto?'. El Ente, que es su objeto de inves-
tigacidn, si bien se dice en multiples sentidos, se ordena, seglin lo demuestra
Brentano, por un principio, al “mostrar cémo las multiples significaciones del
ser se dejan todas subordinar a una primera distincién, la de las cuatro acep-
ciones de este nombre, para luego, entonces, considerar cada una de ellas”?.
Brentano dedica su libro a precisar cémo Aristdteles ordena y explicita cada

> EN., 1139 b 33-34.
'EN., 1141 a 16.
'""EN., 1141 a 19-20.

'8 BRENTANO, Franz. Aristote. Les significations de ['étre. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin,
1992, p- 18.

1bid., p. 10.

20 Metaph., 1026 a 33-1026 b 2.

2 BRENTANO, Franz. Aristote. Les significations de ['étre, Op. cit., p. 19.
2 1pid., p. 20.



32 - Luz Gloria Cérdenas

una de estas cuatro acepciones: ser seglin el accidente, ser segin lo verda-
dero, ser seglin la potencia y el acto y ser segln las figuras de las categorias.

En el mundo griego antiguo, Platén, antes que Aristételes, hizo grandes
esfuerzos para constituir un nuevo saber: la Filosofia. En la Repiiblica®*recurre
al simil de la linea para establecer su idea. Afirma que no parte de hipdtesis
como lo hacen las ciencias para alcanzar sus conclusiones, sino que desde
las hipdtesis se remonta hasta las ideas més puras?'. Al hacerlo le asigna un
puesto més elevado, por encima de las matemaéticas. Aunque para Aristételes
también la filosofia tiene un lugar elevado, este es dado por su tema de inda-
gacion: el Ente en cuanto ente y lo que le corresponde de suyo. Para Aristételes, este
saber adquiere el estatus de ciencia, si logra, a semejanza de las otras cien-
cias, determinar su tema, establecer sus principios y demostrar sus propieda-
des con la determinacién de sus causas. Este camino lo lleva a establecer las
multiples significaciones y a proponer un orden para su investigacién. Brenta-
no llama la atencién sobre este descubrimiento aristotélico, Aubenque, al se-
guirlo, precisa que Aristdteles responde a los sofistas?, quienes aseguran que
el lenguaje sélo tiene una funcién comunicativa, no se refiere a las cosas y por
lo tanto, no es posible constituir una ciencia sobre ellas y menos la filosofia?.

2. Husserl: la ciencia de la subjetividad

A comienzos del siglo XX, Husserl retoma la idea de ciencia de Platén; pero
su propdsito es reorientar a las ciencias del espiritu proporcionandoles una
ciencia de la subjetividad. En La filosofia, ciencia rigurosa de 1911, critica la na-
turalizacién y el historicismo a las que tales ciencias son sometidas. El sujeto
es naturalizado al convertirlo en un objeto equiparable a los de la naturaleza.
Asi lo hace la psicologia cuando concibe el sujeto como un hecho psiquico.
Aunque el cuerpo pertenece a la naturaleza es ante todo un cuerpo espiritua-
lizado. Reconocerlo no implica, cdmo lo hace la historia, acceder a cada sin-
gularidad en su manifestacién; pues, si se quiere constituir una ciencia debe
accederse a una idea universal, en este caso, de la subjetividad. Husserl ase-

2 Se utiliza la versién al espafiol de Conrado Eggers Lan. Cf., PLATON. Reptiblica. En: Didlo-
gos. Madrid: Gredos, 1997.

2 PLATON. Repiiblica, Op. Cit., VI, 509d 6 - 510d 3.

¥ Es célebre el fragmento de Gorgias Sobre lo que no es o sobre la naturaleza en el que “desarrolla
tres argumentos sucesivos. El primero es que nada existe; el segundo, que, atn en el caso de
que algo exista, es inaprehensible para el hombre; y el tercero, que, atiin cuando fuera apre-
hensible, no puede ser comunicado ni explicado a otros” Esta cita corresponde a la versién
doxogréfica de Sexto Empirico, Contra los matemdticos VII 65 ss, traducida al espafiol por Alberto
Melero Bellido.

% PIERRE, Aubenque. Le probleme de ['étre chez Aristote, Op. cit., p. 95.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 33

gura: ni la psicologia ni la historia pueden fundamentar y dar una direccién
adecuada a las ciencias del espiritu; la primera, porque naturaliza el sujeto, la
segunda, porque sélo aprehende lo singular. Es necesario comenzar de nuevo;
para hacerlo es preciso volver a la idea de ciencia original.

Desde sus inicios, la filosofia ha pretendido ser ciencia rigurosa: la ciencia
que satisfaga las necesidades tedricas supremas y haga posible, en sentido
ético religioso, una vida regulada por normas racionales puras. Tal pretensiéon
se ha hecho valer unas veces con mayor y otras con menor energia, pero jaméas
ha sido abandonada por completo; ni siquiera en los tiempos en que el interés
por la teorfa pura y la capacidad para ella amenazaban ruina, o los poderes
religiosos sojuzgaban la libertad de la investigaciéon?’.

Husserl precisa sus caracteristicas: "suprema, la mas rigurosa de todas,
la que representa la inajenable pretensién humana al conocimiento puro y
absoluto”? y agrega, que tenga la posibilidad de ensefnarse y aprenderse. Esta
idea, que fue puesta al comienzo de la filosoffa, dice Husserl, adn no ha podi-
do realizarse; es la vieja idea platénica de alcanzar las ideas més puras. Para
el filésofo alemén las ciencias, aunque inacabadas, no dejan de serlo, hay un
cuerpo doctrinal que se va desarrollando con el tiempo, pero esto, dice, adn
no sucede con la filosoffa. Este llamado platénico de constituir la filosoffa
como una ciencia suprema implica para Husserl la bisqueda de una idea de la
subjetividad con la que pueda darse un nuevo fundamento a las ciencias del
espiritu.

3. Ricoeur: de la ciencia a la hermenéutica

Ricoeur, al seguir a Husserl, intenta constituir una filosoffa de la voluntad.
Al hacerlo encuentra que la fenomenologia es insuficiente para describir la
existencia del mal. No basta constituir una filosofia sin supuestos, tal como lo
exige Husserl, se requiere partir de un lenguaje pleno. Es en la tradicién occi-
dental, en la memoria cultural: hebrea y griega, donde se puede encontrar las
formas en que el mal se ha expresado, pero sélo de manera indirecta No se
trata de hacer historia, sino de recuperar la memoria para preguntar de nuevo.
El fildsofo, que habla desde el fondo de la memoria griega, pregunta desde la
perplejidad que le suscita la presencia del mal y llevado por la reflexién pone
la existencia y la razén, la finitud y la culpabilidad®. Este nuevo comienzo im-
plica un volver al hombre de carne y hueso, que actla y padece.

2" HUSSERL, Edmund. La filosofia, ciencia rigurosa, Op. cit., p. 7.
2 1pid., p. 8.
2 RICOEUR, Paul. Finitud y culpabilidad. Madrid: Trotta, 2004, p. 184.



34 - Luz Gloria Cérdenas

Con la fenomenologia de Husserl le fue posible establecer la estructura
fundamental de la voluntad humana, que se convierte en guia para la reflexién;
pero con las herramientas que provee la descripcién no le es posible abordar
las pasiones con las que la conciencia se hace esclava de s misma. Fue preci-
so quitar el paréntesis, exigido por la descripcién fenomenoldgica, para volver
a la existencia y, conducido por el pensamiento de Gabriel Marcel, dejar hablar
al hombre de carne y hueso®.

En la existencia, la experiencia de uno mismo se revela como el estar alie-
nado de si, es tener el sentimiento de permanecer aprisionado. Dicha expe-
riencia se manifiesta en: la culpabilidad (indignidad del ntcleo personal), el
pecado (situacion del hombre frente a dios), la mancilla (la mancha). Esta ex-
periencia se expresa en el lenguaje de la confesién aun a pesar de su caracter
ciego, sus contradicciones, su reduccién intima y el desconcierto que suscita.
El lenguaje especulativo del filésofo, también el de la gnosis y el del mito tra-
tan, cada uno, a su manera, de dar cuenta de esta experiencia®! sin lograrlo
plenamente. Es necesario, dice Ricoeur, comenzar de nuevo y repetir el lengua-
je de la confesién y asf, restaurar su fondo. Con el vocabulario de la falta y con
la ayuda de la seméntica, Ricoeur logra el reenvio a los simbolos primarios de
la culpabilidad, el pecado y la mancilla. Recoge de la historia comparada de
las religiones los mitos de caida, caos, exilio, obcecacidén divina, para situarlos
en su propio universo de discurso. Trae de la filosoffa las elaboraciones espe-
culativas sobre la culpa y el mal. Con todo esto, ordena y precisa el caracter
de los simbolos encontrados: especulativos (materia-cuerpo-pecado original),
miticos (lucha entre las potencias del orden y del caos, exilio del alma en un
cuerpo extrano, ceguera del hombre por una divinidad hostil, caida de Adan) y
primarios (mancilla-pecado-culpabilidad), con lo que constituye una simbdli-
ca del mal®?. Para comprenderla es preciso una exégesis que, a su vez, requiere
unas reglas de desciframiento: una hermenéutica que no olvide que este len-
guaje de la confesién refiere el enigma de la conciencia de sf.

No basta el esfuerzo anterior, hace falta construir un puente que haga po-
sible el transito desde los simbolos a la filosoffa. Ya no se puede, como lo
hizo Platén, detener el pensamiento filosdfico y dejar simplemente hablar al
mito. Ricoeur tiene que elaborar una antropologia filoséfica que sea regida
por las ideas de desproporcion, finito e infinito, intermediario o mediacién,
para localizar humanamente el mal y dar cuenta de la debilidad especifica del
hombre. El tema de la falibilidad, al conceptualizarlo, alcanza un cierto umbral
de inteligibilidad hasta el limite impuesto por el lenguaje cifrado en el que se

0 1pid., p. 8.
3 1bid., p. 173.
2 1bid., pp. 169-175.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 35

expresa de manera indirecta el mal. Del lado de los simbolos, el mito relata
la presencia del mal. La hermenéutica ofrece las reglas de trasposicién que
permite pasar, de una simbdlica del mal, a la que se le agrega el pensamiento
sobre el mal y sus diversos registros en las ciencias humanas (psicoanélisis,
criminologia, ciencia politica) y en el especulativo, a un nuevo tipo de discurso
filosofico. El pensamiento especulativo, hasta ahora, se ha limitado a dar una
visién ética del mundo que sdlo comprende el mal por la puerta estrecha de la
libertad. Pero, dice Ricoeur, si el mal es injustificable, ¢acaso se puede recupe-
rar integramente en la confesién que la libertad hace de éI? La confesién del
mal es, mas bien, la condicién de la conciencia de la libertad y no a la inversa,
por esto es preciso este nuevo comienzo.

Para hallar el equivalente especulativo que corresponde a los temas de la
caida, el exilio, el caos y la ceguera tragica, hay que realizar una critica sobre
los conceptos de pecado original, materia mala y nada; elaborar los signos es-
peculativos que permitan vincular, a la descripcién del mal, como no-ser espe-
cifico, posesién poderosa, una ontologia fundamental® de la realidad humana
que senale el enigma mas profundo: el de siervo arbitrio (un libre albedrio que
se encadena y se encuentra encadenado desde siempre).

Por su parte, los mitos refieren un mundo roto, una simbdlica del mal que
sefala al hombre, victima y culpable, e indican el enigma del Siervo arbitrio.
Cada uno, da que pensar** y de esta manera empujan la reflexién y las elabora-
ciones que debe hacer el pensamiento especulativo. La confesién, integrada
a la conciencia de si, expresa formas ingenuas en sus diversos aspectos: cds-
mico (hierofanfas), onirico (producciones oniricas) y creativo (verbo poético).
Sus funciones remiten a una estructura simbdlica Gnica que requieren sus
propios criterios de anélisis. El simbolo es un signo y debe distinguirse de la
alegoria y del signo légico, es opaco, analdgico pero en el sentido especifico
de asimilacién: es un sentido primario que participa en un sentido latente que
evoca. Las significaciones analdgicas, que han sido espontaneamente forma-
das e inmediatamente dadoras de sentido, las precisa Ricoeur de la siguiente
manera: mancilla analoga a la mancha, pecado anélogo a la desviacién, cul-
pabilidad anélogo a la carga. El mito, en el que se dice el mal, es un simbolo
de esta clase, desarrollado en forma de relato en un tiempo y en un espacio
originario que no son, por supuesto, los de la historia y la geografia®.

%3 Esta ontologifa seré tema de sus trabajos posteriores: La metdfora viva, St mismo como otro, La
Memoria, la historia, el olvido

*1bid., pp. 13-14.
% 1bid., pp. 175-183.



36 - Luz Gloria Cérdenas

En los limites de la fenomenologia descriptiva la repeticién filoséfica de la
confesién deja hablar al alma del creyente, sus motivaciones e intenciones de
un modo neutralizado, en el modo del ‘como-si’ que mediante la imaginacién
y la simpatia puede repetir la simbdlica de la libertad esclavizada®. Al hacerlo,
se introduce la contingencia que es lo que, precisamente, da que pensar. El reto
es integrarla a la reflexiéon mediante una hermenéutica que para Ricoeur se
convierte en una apuesta: comprender mejor el hombre, el vinculo entre el ser
del hombrey el ser de los demés entes, al seguir la indicacion del pensamiento
simbdlico®”.

Todo lo anterior le exige a Ricoeur un largo y dificil trabajo de pensamiento:
una filosofia que a partir de los simbolos intenta promover, conformar el sen-
tido mediante una interpretacién creadora. Este es su recorrido:

* Deducir el simbolismo del mal humano: guiado por una mitica de la
existencia mala elabora una empirica de la libertad sierva, como un pri-
mer acercamiento a la conciencia de si.

* Transformacién cualitativa de la conciencia reflexiva: cualquier simbolo
es una manifestacién del vinculo del hombre con lo sagrado, llamada
que invita a situarse mejor en el ser.

* Romper el recinto encantado de la reflexidn guiado por el simbolo que
hace pensar que el cogito esté al interior del ser y no al contrario: Descu-
brir que el acto mismo por medio del cual se arranca de la totalidad no
deja de formar parte del ser que lo interpela en cada simbolo.

* Elaborar a partir de los simbolos unos conceptos existenciales, no sélo
estructuras de reflexién sino también de existencia.

Su apuesta: Incluir la deduccidn trascendental de la empirica de la libertad
sierva en una ontologia de la finitud y del mal que eleve los simbolos a concep-
tos existenciales. Una filosoffa que explicite sus supuestos, los enuncie como
creencias, los elaboré como apuestas y los recupere como comprension®®,

Pensar en y a través de la recuperacion de la memoria griega y de otras
memorias que nos constituyen y nos interpelan, supone una y otra vez, vol-
ver a preguntar por la idea de ciencia que cada fildésofo hace suya cuando se
enfrenta a sus propias preguntas y se ve abocado, por los limites que el pen-
samiento y las demandas que la existencia le imponen, a trasgredir e inventar
otras formas: en Platén y en Husserl un remontarse hacia las ideas; en Ricoeur
un volver a la existencia, al hombre de carne y hueso que lo conducirédn, mas

% 1bid., p. 83-84.
¥ 1bid., p. 488.
3 1bid., p. 490.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 37

adelante, a incorporar a su propuesta ontoldgica una de las significaciones del
ente, que encuentra en Aristételes, las del acto y la potencia®.

Por esto la filosoffa es, también, una empresa inacabada, pero lo es, por-
que siempre recomienza de nuevo desde lo més originario.

Bibliografia

ARISTOTELES. Metafisica. Madrid: Gredos, 1987.

PIERRE, A. (1962-1983). Le probleme de ['étre chez Aristote. Paris: Presses Uni-
versitaires de France.

BRENTANO. (1992). Aristote. Les significations de ['étre. Paris: Librairie Philoso-
phique J. Vrin.

HUSSERL, E. (2009). La filosofia, ciencia rigurosa. Madrid: Ediciones Encuentro,
SA

RICOEUR, P, (2004). Finitud y culpabilidad. Madrid: Trotta.

ARISTOTELES. (1987). Metafisica. Madrid: Gredos.

ARISTOTELES. (1988). Etica Nicomaquea. Madrid: Gredos.

PLATON. (1997). Reptblica. En Platén, Didlogos. Madrid: Gredos.

PLATON. (1997). Reptblica. En Platén, Didlogos IV. Madrid: Gredos.

GORGIAS. (1996). Sobre lo que no es o sobre la naturaleza. En Sofistas Tes-
timonios y fragmentos. Madrid: Gredos.

RICOEUR, P (1980). La Metdfora viva. Madrid: Ediciones Cristiandad.

3 En Metdfora viva en 1975 dice: ‘Aristdteles invita a buscar la clave de la explicitacién onto-
légica de la referencia en una recuperacién especulativa de las significaciones del ser. Pero es
importante observar que Aristételes no nos remite a la distincidn de las significaciones catego-
riales del ser, sino a la distincién mas radical, la del ser como potencia y como acto”. RICOEUR,
Paul. La metdfora viva, Op. cit., p. 414.






La fenomenologia y las ciencias fisicas de la mente
Phenomenology and Physical Sciences of the Mind

HARRY P REEDER
Universidad de Texas
Estados Unidos

Resumen

Este articulo pretende mostrar
cémo la fenomenologia husserliana
no sélo supera el dualismo ontolégico
alma-cuerpo sino que tiene un vinculo
importante con las ciencias fisicas de la
mente. Para ello ahondaré en lo atinen-
te a las criticas que se realizan desde la
fenomenologia a las ciencias positivas,
y cémo ella es asimismo una ciencia de
la consciencia.

Palabras clave: Fenomenologia,
ciencias positivas, dualismo, conscien-
cia, intencionalidad.

Abstract

This article pretends to show how
Husserl’'s phenomenology not only
overcomes the ontological dualism
body-soul but is an important link with
the physical sciences of the mind. For
this objetive, I will study in depth the
criticisms that are made from phenom-
enology to the positive sciences, and
how phenomenology is also a science
of consciousness.

Key words: Phenomenology, posi-
tive sciences, dualism, conciousness,
intentionality.



40 - Harry P. Reeder

La historia del estudio de la mente refleja las dificultades de establecer nor-
mas y hechos “fijos”. Durante toda la historia judeo-cristiana la cultura oeste
habfa tenido el dualismo “mente-cuerpo”, pero antes de la nueva ciencia del
siglo diecisiete este dualismo carecié de claridad. El fildésofo-cientifico René
Descartes establecié de mejor modo esta distincién dualista en el afio 1641,
en su Sexta Meditacion: “Para comenzar este examen he de observar, ante todo,
que existe una gran diferencia entre el espiritu y el cuerpo, porque aquel es
indivisible y éste divisible”!. En sus Meditaciones metafisicas, Descartes presenta
un poderoso método cientifico para la investigacién del mundo corporal, pero
ninguna sugerencia de cémo investigar cientificamente el espiritu?. Su método
para tratar el mundo corporal depende principalmente de su presuncién de
que toda la naturaleza, incluso nuestras sensaciones, estdn construidas en
atomos, los que requieren investigaciones en términos matematicos —p. e. se
mide, se pesa, se cuenta—. Aqui es importante recordar que Descartes inventd
—0 descubrié— las coordenadas cartesianas del algebra analitica para medir
los “datos”? de la visién y asi hacerlos “claros y distintos”, e incluso creyé que
lo mismo deberfa ser posible con los otros sentidos. Tanto Descartes (en su
Primera y Quinta Meditacion), como el empirista John Locke*, aceptan la distin-
cidén entre cualidades primarias y cualidades secundarias; aquellas pueden ser
investigadas por medios matematicos, pero éstas no. John Locke identifica
las cualidades primarias como, “cualidades originales oprimarias de un cuerpo, las
cuales, creo, podemos advertir que producen en nosotros las ideas simples de
la solidez, la extension, la forma, el movimiento, el reposo y el niimero”. Identific6, a su
vez, las cualidades secundarias como las que:

(...) en verdad no son nada en los objetos mismos sino potencias para pro-
ducir en nosotros diversas sensaciones por medio de sus cualidades primarias,
es decir, por el bulto, la forma, la textura y el movimiento por sus partes insen-
sibles, como colores, sonidos, gustos, etc.’.

Porque la mente es indivisible, parece que no es posible aplicar los mé-
todos mateméticos a los "datos” de la mente, por eso deben ser datos de
cualidades "meramente” secundarias®, porque el nivel mas basico de la cons-

! DESCARTES, René. Discurso del método, Meditaciones metafisicas, Reglas para la direccion del espiri-
tu, Principios de la filosofia. México: Editorial Porrta, 2006, p. 100.

2Quizés esto es porque Descartes fue sacerdote, pero esto es meramente especulacion.

® Husserl, en sus descripciones de la experiencia vivida, rechaza la idea, aceptada hace
siglos, que todo lo que existe es compuesto de dtomos o corpiisculos, idea compartida por los
filésofos modernos.

4 Cf., LOCKE, John. Ensayo sobre el entendimiento humano. México: Fondo de Cultura Econémi-
ca, 1999.

5 16id., pp. 113-114.
¢ Para anticipar un poco, Husserl insiste en que no hay "datos” de la consciencia, a raiz de



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 41

titucién de cualquier objeto intencional —es decir de la experiencia consciente
de cualquier cosa) es el tiempo inmanente, interno o vivido, dentro del que “el
puro ahora (...) no es mas que un limite ideal, algo abstracto que nada pue-
de ser por si”’-. Debido a que la filosofia moderna presuponia que cualquier
ciencia debe basar sus métodos en la medicién de cosas distintas®, y que
no parecia posible desarrollar una manera de medir la consciencia, “el estu-
dio del espiritu” no tuvo ni fundamento ni historia coherente. Sin embargo,
a finales del siglo diecinueve y principios del siglo veinte, varios pensadores
—notablemente Franz Brentano, Edmund Husserl, Sigmund Freud y William Ja-
mes— trataron de desarrollar un estudio de la mente més sistematico, a pesar
de no tener fundamento en la medicién. Husserl, en sus Investigaciones logicas,
prepard una explicacién de la combinacién entre el a priori y el a posteriori en
un nuevo tipo de ciencia rigorosa, con la reunién de la l6gica formal y la 16gica
trascendental. Las teorfas de Freud pasaron —-mas o menos— rapidamente a
la desaprobacién dentro del estudio de la psicologia, porque hubo muchos
desagrados por los resultados y la interpretacién del uso de su teoria’. Pero
el trabajo de Brentano, Husserl y James tuvo més coherencia y aceptacion,
porque ellos tres trataron de describir los contenidos de la consciencia, en tér-
minos que “todos” pudiesen entender y comparar con su propia experiencia
consciente, para tratar con la consciencia como tal. No obstante, la llamada
a la descripcién, por si sola, no fue suficiente para establecer una ciencia de la
consciencia. Para eso, necesitamos mirar el problema que condujo Husserl a
desarrollar la fenomenologfa.

Desde el siglo diecisiete el mundo filoséfico-cientifico entendia que la nue-
va ciencia funcionaba por “mirar” o “leer” las cosas del mundo corporal —en
términos tradicionales, el imperio a posteriori— basado en los métodos de las
mateméticas y la l6gica —en términos tradicionales, el imperio a priori—. Todos
los filésofos y cientificos —incluso las mismas personas ajenas a estos ambi-
tos—, sean racionalistas o empiristas, estaban de acuerdo en eso'’. Pero nadie
tenfa una explicacién del porqué es posible combinar estos dos imperios en la
ciencia. John Stuart Mill, en su System of Logic de 1843, intenté reducir el im-

la intencionalidad de la experiencia consciente.
"HUSSERL, Edmund. Renovacion del hombre y la cultura. Barcelona: Anthropos, 2002, p. 62.

8 La presuncién de datos de sensacién que John Locke argumentd diciendo que las “cosas”
percibidas son objetos complejos que estdn compuestos de objetos simples, y que George
Berkeley refiere como minimi sensibilii.

° A pesar de eso, Freud fue influenciado por la fenomenologia de Husserl. Cf., HOLENSTEIN,
Elmar. Phdnomenologie der Assoziation. The Hague: Martinus Nijhoff, 1972, p. 55. Ademas, dos
obras cortas de Freud estuvieron en la biblioteca privada de Husserl [Uber Psychoanalyse (1909)
y Selbstdarstellung (1936)], aunque sin ninguna indicacién de hubo estado leido. 1bid., 48.

10 Cf., REEDER, Harry. “El flujo heracliteo y sentidos parmenideos”, En: Acta Fenomenoldgica
Latinoamericana, No. 7, 2009, pp. 67-77.



42 - Harry P. Reeder

perio a priori al imperio a posteriori, reduciendo las leyes légicas —como el modus
ponens— a nada mas que generalizaciones empiricas de facto del entendimiento
humano, es decir, leyes empiricas del pensamiento, teoria que llegd a recibir
el nombre de psicologismo'!. Por esa razén, la fundamentacién de la légica entrd
en una gran crisis. A inicios del siglo veinte, los mateméticos Gottlob Frege y
Edmund Husserl, en sus investigaciones y también en una correspondencia
mutua, trataron de descubrir tal fundamentacién'2.

Para tratar con este problema, Husserl en $6 de los Prolegdmenos de sus Inves-
tigaciones logicas del ano 1900, comenzd con una definicidn muy general (y por eso
neutral) de la naturaleza de la ciencia. Cualquier investigacién que merece el tér-
mino ciencia debe ser una “unidad [sistematica] del nexo de las validaciones funda-
mentadas'®”. En su obra Renovacion, escrita entre 1922 y 1924, Husserl indica que
una filosoffa cientifica también debe incluir las ciencias del espiritu'*. Esto deja en
claro que la ciencia fenomenoldgica no se fundamenta de manera dualista.

En el desarrollo de las Investigaciones logicas, para Husserl la nocién de “vali-
daciones fundamentadas” incluye la discusién y la argumentacién intersubje-
tiva; de hecho, las primeras cuatro de las seis Investigaciones versan sobre el
lenguaje, los sentidos y la gramatica. Husserl se refiere al papel del lenguaje
en el método y en la ciencia de la fenomenologia en muchas de sus obras."
Las ciencias no comienzan con “datos finales”; los cientificos tienen que hallar
“hechos” mediante una larga praxis, y esta praxis incluye el uso del lenguaje
cuando hablan, argumentan y clarifican términos —y todo eso es parte del mé-
todo fenomenolégico, como ciencia—'¢. Husserl dice que la clarificacién de la

"' Cf., MILL, John. System of Logic, Ratiocinative and Inductive. En: Collected Works of John
Stuart Mill, Vol. 7-8. Toronto: University of Toronto Press, 1963. Cf., HUSSERL, Edmund. Philoso-
phie der Arithmetik: Psychologische und logische Untersuchungen. The Hague: Martinus Nijhoff, Hua XII,
1970. Intenté hacer lo mismo en su Filosofia de la aritmética de 1891. La mayoria de los Prolegd-
menos a las Investigaciones ldgicas de Husserl es un ataque prolongado al psicologismus.

12.Cf., MOHANTY, Jitendarnath. Husserl and Frege. Bloomington: Indiana University Press,
1982. Es idea comun entre muchos filésofos norteamericanos que Frege corrigid el psicologismus
de Husserl, pero este libro de Mohante muestra que esta explicacién no es correcta.

13 Cf., HUSSERL, Edmund. Investigaciones ldgicas, 2 Vol. Madrid: Alianza, 1982. He cambiado
la traduccién espanola de Morente y Gaos para enfatizar el sentido. El alemén en Hua XVIII, p.
30, es: "Zum Wesen der Wissenschaft gehdrt also die Einheit des Begriindungszusammenhanges, in dem mit
den einzelnen Erkenntnissen auch die Begriindungen selbst und mit disen auch die héheren Komplexionen von
Begriindungen, die wir Theorien nennen, eine systematische Einheit erhalten”. La palabra “sistemética”
que incluyo indica el sentido de la palabra alemana "Einfeit”.

" HUSSERL, Edmund. Renovacidn del hombre y la cultura. Barcelona: Anthropos, 2002, pp. 4-11.

1> Cf., REEDER, Harry. La praxis fenomenolégica de Edmund Husserl. Bogotéa: Editorial San Pablo,
2011.

16 Cf., VARGAS GUILLEN, German y REEDER, Harry. Ser y Sentido: Hacia una fenomenologia
trascendental-hermenéutica. Bogota: Editorial San Pablo, 2009. Cf., REEDER, Harry. The Theory and
Practice of Husserl's Phenomenology. Bucharest: Zeta Books, 2010. Cf., REEDER, Harry. La praxis



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 43

experiencia y los conceptos pre-cientificos son “la cuestién cardinal de toda
ciencia empirica”'”. Parte de la dificultad de hacer eso es que tenemos que
proceder en este trabajo usando la lengua que ya tenemos de la vida pre-cien-
tifica, y luego buscar métodos para clarificar nuevos sentidos para las viejas
palabras. En la fenomenologia, estos nuevos sentidos proceden del método
de la reduccién fenomenoldgica. Husserl refiere que: "Todas las apercepcio-
nes de nuevo tipo, exclusivamente enlazadas con la reduccién fenomenoldgi-
ca, con el lenguaje de nuevo tipo (nuevo, aunque utilizo el lenguaje corriente,
como es inevitable, pero también bajo el inevitable cambio de sentido) (...)"'8.

En cualquier ciencia, incluso la fenomenolégica, hay enlaces entre la praxis
empirica y el uso del lenguaje. En las ciencias positivas no se presta el sufi-
ciente cuidado a los matices de sentido de sus usos del lenguaje; presumen
que hay univocidad de sentido debido a su particular utilizacidén de métodos
matematicos. Husserl fue consciente de esta parte cuando dice: "Si ‘positivis-
mo’ quiere decir tanto como fundamentacién absolutamente exenta de pre-
juicios (...), en, pues, lo que se puede aprehender originariamente, entonces
somos nosotros los auténticos positivistas”'®. El también dijo: “Si el empirismo
hubiera hecho méas honor a su nombre mediante tal vinculo con la experien-
cia, entonces no habria podido errar la reduccién fenomenoldgica”®. Estas
dos citas indican el problema central con el positivismo y el empirismo. Los
dos no dan cuenta ni del lenguaje, con sus sentidos vividos, ni de la experien-
cia consciente y su rol dentro y fuera de la ciencia.

¢Por qué erraron la reduccién fenomenoldgica? Precisamente porque pre-
suponian tres cosas: el dualismo cartesiano (o el materialismo), el método
matematico como el Gnico método cientifico, y el atomismo de todo lo que
existe, incluso en las ideas. Al respecto, por ejemplo, Hume dice:

...no hay tal cosa como ideas generales y abstractas, hablando con propie-
dad, sino que todas las ideas generales son, en realidad, particulares, vincu-
ladas a un término general, que recuerda en determinados momentos otras
ideas particulares que se asemejan en ciertos detalles a la idea presente en la
mente?'.

fenomenolégica de Edmund Husserl, Op. cit., 2011.

'"HUSSERL, Edmund. La filosofia, ciencia rigorosa. Madrid: Ediciones Encuentro, S. A. Opuscu-
la Philosophica, 2009, p. 36.

'8 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental. Buenos
Aires: Prometeo Libros, 2008, p. 249.

Y HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia estricta. Buenos Aires: Nova, 1962, p, 52.
2 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, Op. cit., p. 286.
2'HUME, David. Investigacion sobre el conocimiento humano. Madrid, Alianza Editorial, 1980, p. 201.



44 - Harry P. Reeder

Todavia hoy en dia hay muchos filésofos analiticos rechazan las nociones
de ideas generales debido a su prejuicio de que no puede existir nada que
no sea atémico, en si, muchos aceptan el apelativo de nominalistas. Por eso
Husserl argumenta que necesitamos una nueva forma de empirismo, que esté
abierto a cualquier “cosa” que aparezca en la experiencia. Esta nueva forma
necesita también una nueva forma de ontologfa, una ontologia regional, dentro
de la que: "Experiencia, evidencia, no son una generalidad vacfa, sino que se
diferencian segln especies, géneros, categorias regionales de seres y tam-
bién segln todas las modalidades espacio-temporales”??. Husserl indica que
el trasfondo de la ontologia regional es “la unidad del todo fenomenolégico
concreto” en el vivir “del curso de la consciencia”?. Esta ida al holismo fue
anticipada por Johann Gottfried Herder:

Si nosotros tenemos cierto grupo de actividades del alma como los may-
ores designios, tales como el humor, la perspicacia, la fantasia, la razén, esto
no significa que la mente jamaés trabaje en un acto singular con una de ellas
independientemente, con el mero humor o la mera razén; esto sélo significa
que nuestro discernimiento es un acto en el que prevalece la formacion de la
abstraccion que llamamos humor o razén, como una instancia de comparacién
o de elucidacién de ideas; no obstante, en todos los actos de la mente el alma
trabaja indivisiblemente (...) Alcanzar una mejor concepcién de la racionalidad
del ser humano, del carécter distintivo de su especie, es algo completamente
diferente; esta concepcion de la racionalidad hace de ella una determinacién
completa del complejo total de las sensaciones e impulsos del ser humano?.

Las regiones de la ontologia fenomenolégica no estén divididos en los tér-
minos tradicionales —segln los cuales algunas cosas o regiones son o “maés
reales” o “sin realidad” — sino por sus “modos de darse”?. Husserl clarifica que
su ontologfa no tiene su fundamento en las sensaciones, el hilo conductor de
los empiristas:

Todo esté en tal correlacion respecto a de los modos de darse que le per-
tenecen y que de ninglin modo son meramente sensibles en una experiencia
posible, y todo tiene su modo de validez y sus modos peculiares de sintesis?.

Por esta razén la ciencia fenomenoldgica nos obliga a un nuevo concepto
de evidencia:

22 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, Op. cit., p. 207.
2 HUSSERL, Edmund. Investigaciones [dgicas, Op. cit., p. 483.

2* HERDER, Johann. Essay On the Origin of Language. Chicago: University of Chicago Press,
1966, pp. 110-111.

» HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. México: FCE, 1986, p. 151.
% 1pid., p. 206 s.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 45

Toda verificacion pensable remite a estos modos de evidencia, porque “ello
mismo” —del modo correspondiente— se halla él mismo en estas intuiciones
como lo intersubjetivamente efectivamente experienciable y verificable, y no
es ninguna substraccién pensada, mientras, por otra parte, es tal en la medida
en que tiene pretensiones de verdad, precisamente las que puede tener por la
retro-referencia a tales evidencias de verdad efectiva®’.

Sin embargo, todo lo que aparece en la vivencia existe. AUn los suenos vy las
imaginaciones existen; no es posible negarlos. Con este concepto de ontologia
regional, es posible empezar una discusién cientifica —en este nuevo sentido
de ciencia— sobre los distintos elementos y formas de las vivencias de la
consciencia —sean ldgicas, linglisticas, extralinglifsticas, existenciales o de
cualquier otra forma.

Pero a la vez es claro que para Husserl la fenomenologia es una ciencia de
la consciencia que no es de ninguna manera “subjetiva” ni “privada”. En §13
de las Meditaciones cartesianas Husserl explica que la fenomenologia procede “en
dos estratos”. En el primer estrato el fenomendlogo “mira hacia dentro”, bajo la
reducciéon fenomenoldgica, a las estructuras trascendentales de su experien-
cia consciente en todas sus formas intencionales. Aqui, el ego y el objeto de
la experiencia son correlatos trascendentales, es decir, los dos polos de cualquier
experiencia consciente (polo-yo, polo-objeto) siempre aparecen enlazados?.
De este estrato tenemos evidencia, y aiin més, estd en contra de cualquier
forma de dualismo: o en la ontologfa o en la ciencia. El segundo estrato de la fe-
nomenologfa procede de “una ciencia de la subjetividad trascendental”, “una
ciencia inauditamente original’®. Esta ciencia intersubjetiva posee todo el discur-
so, argumentacién®® y “critica reciproca®” de cualquier ciencia. Husserl llama
a este estrato “la critica de la experiencia trascendental”?. La critica intersubjetiva
ocurre cuando un fenomendlogo comparte una descripcién fenomenoldgica
con otros, en una ponencia o en una publicacién. Entonces, los otros pueden

2T HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, Op. cit.,
pp.- 169-170.

28 Cf., HUSSERL, Edmund. Thing and Space: Lectures of 1907. Ed. Ulrich Claesges. Edmund
Husserl: Collected Works, Vol. VII. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1997b, pp. 8, 69, 204. Cf.,
HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, Op. cit., p. 221.
Cf., HUSSERL, Edmund. Psychological and Transcendental Phenomenology and the Confronta-
tion with Heidegger (1927-1931). Ed. Thomas Sheehan and Richard E. Palmer. Edmund Husserl:
Collected Works, Vol. V1. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1997a, §§ 41, 46, 66, p. 245.

2 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas, Op. cit., 1986, p. 76.

0 Cf., REEDER, Harry. La praxis fenomenologica de Edmund Husserl, Op. cit., VII, VIII, X. Cf., VAR-
GAS GILLEN, Germén y REEDER, Harry. Ser y Sentido: Hacia una fenomenologia trascendental-herme-
néutica, Op. cit., §$ 11, IV, VI, VII, VIII, IX, XII.

> HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas, Op. cit., 1986, p. 41.

32 1bid., p. 76.



46 - Harry P. Reeder

debatir si la descripcién esté adecuada a la experiencia. Por ejemplo, en tales
discusiones hay recomendaciones de necesidad de amplificacién, cambios,
supresion, etc?.

La relacidn entre el lenguaje y la experiencia consciente es mas compleja
que lo que muchos filésofos, atin hoy en dia, comprenden. Husserl insiste en
que una ciencia (o una ontologfa) de cualquier apariencia consciente, es po-
sible porque toda la experiencia consciente —todas las vivencias— tienen sen-
tido: "Asi hemos hablado también constantemente del ‘sentido’ [Sinn] —una
palabra que en general se usa como equivalente de ‘significacion’ [Bedeutung]
— en todas las vivencias intencionales”*. Este concepto de sentido (Sinn)
es clave, porque solo el hecho de que la consciencia misma —con todos sus
correlatos trascendentales— tiene sentido, hace posible cualquier forma de
ciencia —o de comprensién, o de comunicaciéon—. Un sentido es una experiencia
que ya tiene estructura légica —ordinariamente no en el sentido de la “ldgica
formal” —, una estructura que aparece en el flujo de la experiencia conscien-
te y que puede reaparecer a la misma consciencia o a una comunidad de
consciencias®. Estas estructuras pueden ser linglifsticas o extralingtiisticas®.
Husserl dice que aln la evidencia linglifstica también mantiene su fundamento
pre-lingliistico®. Si pudiéramos examinar los contenidos, sin los anteojos del
lenguaje, tanto de los conceptos actuales como de las nociones histéricas
de la naturaleza de la mente, quizas serfa posible desarrollar una ciencia de
la mente. Seglin Husserl, para establecer esta ciencia necesitamos una nueva
mirada a la consciencia misma. Husserl llama el método para lograr esta nueva
mirada la reduccion fenomenoldgica. Este método no es nada misterioso, aunque
es dificil alcanzar. Debido a la historia de nuestra cultura, de nuestro lengua-
je y del poderoso efecto de las ciencias positivas en nuestro punto de vis-
ta, tenemos que deshacer (reducir) nuestra ordinaria manera de pensar sobre la
consciencia y sus relaciones con el mundo corporal. En su bisqueda de una
explicacién de como es posible que los seres humanos, cambiantes y siempre

* Cf., GENDLIN, Eugene. Two Phenomenologists Do Not Disagree. Ed. Ronald Bruzina y
Bruce Wilshire. Phenomenology: dialogues and bridges, Selected Studies in Phenomenology and Existential
Philosophy, No. 8. Albany: State University of New York Press, 1982, pp. 321-335. Por ejemplo,
esto ocurre mucho en las reuniones del Husserl Circle.

** HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas, Op. cit., 1962, p. 296. Las interpolaciones de
las palabras alemanas son del presente autor. Véase también Reeder, 2009.

*> Cf., REEDER, Harry. El flujo heracliteo y sentidos parmenideos. Op. cit.

*¢ Las relaciones entre los sentidos lingtiisticos y extralingliisticos fueron el tema de un se-
minario doctoral en el afio 2006, en el que siete ensayos del presente autor fueron discutidos
por estudiantes doctorandos de la Universidad Pedagdgica Nacional y por profesores de varias
universidades colombianas. Un resultado del seminario fue la publicacién en 2007, que incluye
los ensayos del Dr. Reeder, respuestas a estos ensayos por parte de los profesores y estudiante,
y breves respuestas a ellas.

*" HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia estricta, Op. cit., §8 4-5.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 47

provisionales —en el mundo a posteriori—, tienen conocimiento de sentidos con-
cretos y no cambiantes —a priori—, es decir l6gicos —formal y trascendental—,
Husserl se dio cuenta que la explicacién de este enlace requiere un “cambio
de enfoque” en la experiencia®®.

Ahora, con los conceptos de la reduccién fenomenoldgica y de la ontologia
regional, podemos dirigimos al problema sobre cémo unir la psicologia experi-
mental (incluso la neuropsicologfa) con el estudio cientifico de la consciencia
"desde dentro”, es decir, con la fenomenologia, y aldn la experiencia subjetiva
de los que poco entrenamiento tienen en ella. La conexién es que la reduccién
fenomenolégica muestra la falsedad del dualismo: la consciencia y el cuerpo
son enlazados, inseparables, correlatos trascendentales. Segtin Husserl: “lo
espiritual tiene entonces consecuencias reales en el cuerpo o es, conforme a
ello, causalmente experimentado”®. Desde el punto de vista fenomenolégico
no hay razdn para rechazar ni investigaciones "desde adentro” ni "desde afue-
ra”, porque tiene tanto sentido decir “veo tu amor” como "veo tu herida”. Y
Husserl agrega: "Naturalmente, habria de entender la teorfa del conocimiento,
no como una que sigue a la metafisica, ni menos que coincide con ella, sino
que la precede, como a la psicologia y a todas las mas disciplinas”*°.

La mayoria de los experimentos sobre el cerebro —cuando menos los re-
cientes— dependen de los reportes de los individuos que expresan a los cien-
tificos lo que ocurre en su experiencia mental —proposiciones protocolares—.
En la actualidad hay muchas investigaciones que no dependen de proposi-
ciones protocolares, pero la nube del dualismo ya afecta las interpretaciones
de los resultados de las mismas investigaciones. En lo que debemos insistir
es en la necesidad de unir los resultados de los experimentos “fisicos” —para
usar un término demasiado dualista— con los resultados de la “terapia de lo
dicho” —incluso la interpretacién de suenos, que a veces puede tener éxito—.
La fenomenologia ofrece una manera —que no la Gnica— de realizarlo. Lo que
ella puede ofrecer es una nueva manera de mirar y de explicar la consciencia.
Husserl sugiere esto cuando él dice que la fenomenologia no solamente nos
da un nuevo mundo, sino que también nos da un nuevo entendimiento de la
consciencia misma, pues: "El milagro de todos los milagros es el yo puroy la
consciencia pura (...)"*!.

*$ HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas, Op. cit., p. 62. Cf., HUSSERL, Edmund. La crisis
de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, Op. cit., p. 221.

39 Cf., HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, Op.
ct., p. 221.

40 HUSSERL, Edmund. Investigaciones ldgicas, Op. cit., p. 188.

4 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica. Méxi-
co: Universidad Nacional Auténoma de México, 2000, p. 88.



48 - Harry P. Reeder

Bibliografia

DESCARTES, René. Discurso del método, Meditaciones metafisicas, Reglas para la
direccion del espiritu, Principios de la filosofia. México: Porrta, 2006.

GENDLIN, Eugene. Two Phenomenologist’s Do Not Disagree. Ed. Ronald
Bruzina y Bruce Wilshire. Phenomenology: dialogues and bridges, Selected Studies in
Phenomenology and Existential Philosophy, No. 8. Albany: State University of New
York Press, 1982.

HERDER, Johann. Essay on the Origin of Language. Chicago: University of Chi-
cago Press, 1966.

HOLENSTEIN, Elmar. Phdnomenologie der Assoziation. The Hague: Martinus Ni-
jhoff, 1972.

HUME, David. Investigacion sobre el conocimiento humano. Madrid, Alianza Edi-
torial, 1980.

HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia estricta. Buenos Aires: Nova, 1962.

HUSSERL, Edmund. Philosophie der Arithmetik: Psychologische und logische Unter-
suchungen. Hua XII. The Hague: Martinus Nijhoff, 1970.

HUSSERL, Edmund. Investigaciones [dgicas, Vol. 1. Madrid: Alianza Editorial, 1982.

HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. México: FCE, 1986.

HUSSERL, Edmund. Psychological and Transcendental Phenomenology
and the Confrontation with Heidegger (1927-1931). Ed. Thomas Sheehan and
Richard E. Palmer. Edmund Husserl, Collected Works, Vol. V1. Dordrecht: Kluwer
Academic Publishers, 1997a.

HUSSERL, Edmund. Thing and Space: Lectures of 1907. Ed. Ulrich Claes-
ges. Edmund Husserl: Collected Works, Vol. VII. Dordrecht: Kluwer Academic Publis-
hers, 1997b.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia feno-
menoldgica. Libro Tercero: La fenomenologia y los fundamentos de las ciencias. México:
Universidad Nacional Auténoma de México, 2000

HUSSERL, Edmund. Renovacion del hombre y la cultura. Barcelona: Anthropos, 2002.

HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascen-
dental. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2008.

HUSSERL, Edmund. La filosofia, ciencia rigorosa. Madrid: Ediciones Encuentro,
S. A. Opuscula Philosophica, 2009.

LOCKE, John. Ensayo sobre el entendimiento humano. México: FCE, 1999.

MILL, John. System of Logic, Ratiocinative and Inductive. Ed. J. M. Robson. Co-
llected Works of John Stuart Mill, Vol. 7-8. Toronto: University of Toronto Press, 1963 ss.

MOHANTY, Jitendra. Husserl and Frege. Bloomington: Indiana University
Press, 1982.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 49

REEDER, Harry. Lenguaje: Dimension linglistica y extralingiiistica del sentido.
Bogota: Universidad Pedagdgica Nacional — Coleccidn filosoffa y ensefianza de
la filosofia—7, 2007.

REEDER, Harry. El flujo heracliteo y sentidos parmenideos. En: Acta Fenome-
nologica Latinoamericana, Vol. 11I. México: Universidad Michoacana de San Nico-
las de Hidalgo y Pontificia Universidad Catdlica de Perd, 2009.

REEDER, Harry. The Theory and Practice of Husserl's Phenomenology. Bucharest:
Zeta Books, 2010.

REEDER, Harry. La praxis fenomenolégica de Edmund Husserl. Bogoté: Editorial
San Pablo, 2011.

VARGAS GUILLEN, Germéan y REEDER, Harry. Ser y Sentido: Hacia una fenome-
nologia trascendental-hermenéutica. Bogota: Editorial San Pablo, 2009.






Fenomenologia y hermenéutica del texto
Phenomenology and Hermeneutics of the Text

GERMAN VARGAS GUILLEN
Universidad Pedagdgica Nacional
Colombia

Resumen

La relatorfa centra la atencién en
lo que es un texto para P Ricoeur. Para
ello, se caracterizan las relaciones de la
escritura con el texto y con el mundo;
se mira hacia la dialéctica explicacién-
comprensién; se examina la contribu-
cién del estructuralismo al estudio del
texto; se establecen las posibilidades
de renovacién del sentido de la inter-
pretacién a partir de la lectura; se aus-
culta la complementariedad estructura-
experiencia subjetiva en el despliegue
del sentido a partir de la lectura y del
texto; finalmente, a modo de conclu-
sién se estudia el carécter radical de la
interpretacién y la comunidad interpre-
tante a partir de Aristételes y de Pierce.

Palabras clave: texto, escritura,
explicacion, interpretacién, fenomeno-
logia, hermenéutica, estructura, analisis
estructural, comunidad interpretante.

Abstract

This paper focuses attention on
which it is a text for P. Ricoeur. In this
direction, the paper characterize the
relationship between writing with the
text and with the world; it is watched
towards the dialectic explanation-un-
derstanding; the contribution from the
structuralism to the study of the text
is examined; the possibilities of reno-
vation of the sense of the interpreta-
tion from the reading settle down; the
complementariness is a deeply subjec-
tive structure-experience in unfolding
of the sense from the reading and the
text; finally, as conclusion in this study
is revised the radical character of the
interpretation and the interpretative
community on Aristotle and on Pierce.

Keywords: text, writing, explana-
tion, interpretation, phenomenology,
hermeneutics,  structure, structural
analysis, interpretative community.



52 - Germén Vargas Guillén

1. ¢éQué es un texto?

Con este titulo identificd uno de sus escritos P Ricoeur. El problema abor-
dado por el autor se puede sintetizar asi: ¢como se relacionan explicacion y
comprension?, por un lado; y, por otro, écdmo se puede liberar la segunda con
respecto a las dependencias que acusd con respecto a las ciencias naturales?

Con respecto al mundo del texto aparecen, al menos, tres momentos para
su estudio. Uno dice relacidn a su estructura y sus multiples e intrincadas rela-
ciones (intratextualidad, intertextualidad; componentes, relaciones; etc.); otro
dice relacién a la experiencia que vive el sujeto con respecto al mismo y es a
ello a lo que se puede llamar la dimension psicoldgica (en la que se busca com-
prender al autor mejor de lo que él mismo se puede comprender); y, un tercero
es la relacién en que se construyen los sentidos y los sujetos por via de la
interaccién de los textos, cabe decir: la dimension intersubjetiva tanto del sentido
como de la experiencia propia del si mismo.

Desde luego, el escrito de Ricoeur se puede leer al menos desde tres pers-
pectivas: la fenomenoldgica, la hermenéutica y la estructuralista. Aqui se va
a mirar en la primera de ellas. Para este efecto conviene recordar que en tal
perspectiva: hay dos polos correlativos que se unen o se entrelazan por la
correlacion; a saber: sujeto y objeto. Esta triada configura la Estructura intencional de
la experiencia humana.

Correlacién Objeto

Figura 1
Estructura intencional

¢Como recurre Ricoeur a esta estructura para mirar la configuracién del
texto? Esta es la pregunta que guiard nuestro analisis.

Partamos en primer término de la caracterizacién de lo que es un texto. Aun-
que esto todavia necesita las debidas aclaraciones, se puede afirmar que un
texto es "(...) todo discurso fijado por la escritura”'. Ahora bien, aquf todavia
no se enfrenta la pregunta: “équé es lo que fija la escritura?”?; y, sin embargo,
se puede senalar que lo que se propone el autor es caracterizar el “(...) debate

"' RICOEUR, Paul. "¢Qué es un texto?”. En: Del texto a la accion. Ensayos de hermenéutica 11. Mé-
xico, FEC.E., 2002; p. 127.
2 bidem.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 53

existente ante dos actitudes fundamentales (...) frente a un texto”, a saber,
qué es “(...) explicar e interpretar”.

2. Escritura, texto y mundo

Ahora hay que considerar cdbmo son las relaciones texto-escritura. Si bien
es cierto que "(...) cada texto se halla en relacién con la lengua en la misma
posicién de realizacién que el habla™ (p. 128) hay que sefialar que *(...) la es-
critura se produce en el lugar (...) del habla”. Mientras el habla se caracteriza
porque ocurre entre sujetos que interactan verbalmente: locutor y escucha;
con respecto al texto y a la escritura lo que se despliega es la ausencia; esto es:

(...) el lector esté ausente en la escritura y el escritor esta ausente en la
lectura. El texto produce asf un doble ocultamiento: del lector y del escritor, y
de esta manera sustituye la relacién de didlogo que une inmediatamente la voz
de uno con el oido del otro®.

La comunicacién pasa, de este modo, de un plano al otro: de la presencia
a la ausencia. Esta Gltima exige, incluso, una suerte de epojé fenomenoldgica en la
cual “(...) leer un libro es considerar a su autor como ya muerto y al libro como
pdstumo”’; es decir, el lector no se comunica con un quien —que escribe, que
se expresa—, sino, mas bien, con un qué —que se dice, que se quiere 0 quiso
decir, etc.

Se puede afirmar, entonces, que “(...) la escritura es una realizacién com-
parable al habla, paralela al habla, una realizacién que toma su lugar y que
de alguna manera la intercepta”®; esto es, donde esta la escritura o el texto
viene a estar de maés el habla; y, viceversa. Son, desde luego, dos modos de la
comunicacién. Pero en cada uno se crea un modo de jugar: intencionalidades,
interacciones, acciones. Y, aunque se puede discutir si la escritura sucede o
precede al habla®, se puede afirmar que “(...) el escrito conserva el discurso y

® 1bidem.

“1bid., p. 128.

> 1bidem.

5 16id., p. 129.

7 1bidem.

S 1bid., p. 129.

° Sobre este problema versa tanto De la gramatologia, Diseminacion y Mal de archivo de J. Derrida

como los comentos que hace P Ricoeur de los planteamientos de aquél en La memoria, la historia
y el olvido.



54 - Germéan Vargas Guillén

lo convierte en un archivo disponible para la memoria individual y colectiva”!®.
En cierto modo, es la escritura —que se modaliza en variedad de textos—la que
funda la posibilidad de la historia y, con ella, tanto del recuerdo como de la
reconciliacidn. Mientras estas dos Gltimas son problema de la ética, de la ex-
periencia subijetiva; la primera abre el campo de la ciencia e incluso de la obje-
tividad —que todavia tiene que ser aclarada en el modo como se entienda— en
el estudio de testimonios, fuentes y pruebas. Entonces, se comprende que
“La liberacién del texto respecto de la oralidad supone () las relaciones entre
el lenguaje y el mundo cuanto de la relacién entre el lenguaje y las diversas
subjetividades implicadas, la del autor y la del lector”!'. En el ambito del texto
hay un, por asi llamarlo, referente distinto al que se da entre los interlocutores
de una conversacidn. Mientras en este Gltimo el locutor es el que puede dar el
crédito Ultimo a lo que se interprete de sus palabras, de la intencién de lo ex-
presado, del modo como fue dicho; en el ambito del texto: el texto mismo es
la instancia de decisidn sobre esos mismos asuntos, a saber, qué se ha dicho,
cémo se ha dicho, para qué se ha dicho.

Sin embargo, entre texto y habla se conserva un rasgo comun: el discurso; v,
en éste, "(...) al dirigirse a otro hablante, el sujeto del discurso dice algo sobre
algo; aquello sobre lo que habla es el referente de su discurso”!?. Esto permite
observar cémo, en cuanto discurso, lo dicho —sea en la expresién oral o en la
escrita— siempre alude a algo. Aqui se encuentra una primera instancia de la
estructura de la correlacién que se puede graficar asf:

Referente Correlacién

Figura 2
Estructura intencional del discurso

Aqui todavia se da al referente, més que un valor, el cardcter de una variable
—que, consecuentemente, puede tomar o asumir distintos valores—; sea, enton-
ces, que tal referente unas veces aluda: a lo dicho, lo que se quiso decir, al mun-
do del que se esta hablando, a los sujetos que se expresan, etc. Sin todavia
establecer las instancias de valor se puede decir que el discurso siempre estd en
correlacion con el referente. Ahora bien, de la variedad de valores que puede tomar

el referente, cabe destacar que "(...) mediante la funcién referencial, el lengua-
je 'reintegra el universo' (...). Todo discurso se encuentra (...) vinculado (...) al
10 [bidem.
" [bidem.

12 1bidem.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 55

mundo”. éQué puede querer decir mundo? Puede ser desde lo que viene al caso
o lo que acaece —como lo afirma L. Wittgenstein al comenzar el Tractatus— hasta
las variedades del darse a la experiencia'®, a saber: la pura facticidad —o Mundo Uno—,
el sentido —vivido en primera persona—, el significado compartido —en la experiencia
compartida o intersubjetiva de sentido. Asi, la fenomenologia de seguir una historia su-
pone que “Remitir a la realidad, en Gltima instancia, es remitir a esta realidad,
que puede ser mostrada en torno de los hablantes, en torno, si se puede decir,
de la propia instancia de discurso”!®: quien profiere un discurso —sea hablado
0 escrito— se refiere a algo que otro debe poder ‘ver’ o ‘verificar’ o ‘validar’'®. Y, sin em-
bargo, pese a que un texto puede aludir a otro texto —como en los casos de:
la cita, el comentario, la glosa, la critica (literaria, cientifica, filoséfica)—, de ahi
no se desprende que se asuma la existencia o el darse de la "(...) perspectiva
del texto absoluto”!”; esa suerte de ideologia que asume que él es un en si, una
suerte de eidos sin encarnacion. Antes bien, lo que se asume es que existe y se
despliega un "(...) cuasimundo de los textos o literatura (...)"'%, que es tal por-
que siempre hay un quien para el cual entra o sale del circuito de la experiencia
de sentido. “(...) A este mundo se lo puede llamar imaginario, en el sentido de
que esta presentificado por lo escrito, en el lugar mismo donde el mundo estaba
presentado por el habla; pero este imaginario es él mismo una creacién de la
literatura, es un imaginario literario”!® al que siempre dan vida los sujetos en su
experiencia. Es en este contexto que se puede evidenciar que en "(...) el texto
(...) no hay locutor propiamente hablando”® y que “(...) el autor es instituido
por el texto”?!.

3. De la dialéctica explicacion-comprension

En la tradicién abierta por W. Dilthey se puede afirmar que “(...) se explica, a
la manera del (...) naturalista, o (...) se interpreta, a la manera del historiador”?.

" Ibid., p. 130.

14 Esta es la versiéon de Husserl: Mundo Uno, Mundo-Subjetivo, Mundo-Intersubijetivo, res-
pectivamente, en Ideas 11, Ideas 1, y, Crisis.

1> 1bid.

16 Al poner lo dicho en relacién con la estructura intencional se ve que asi como al ver, se vea
algo; al escuchar, se escucha algo; al sentir, se siente algo; etc., también aqui en todos los casos
el texto se refiere a algo.

17 1bidem.

81bid., p. 131.

' 1bidem.

20 pidem.

2 1bidem.

2 1pid., p. 132.



56 - Germéan Vargas Guillén

En cambio, en “(...) este ensayo” Ricoeur “exige una renovacién de los dos
conceptos de explicacién y de interpretacién y, gracias a esta renovacidn, una
concepcién menos antinémica de sus relaciones”? y, en este sentido, busca
hacer visible la dialéctica explicacion-comprension con la cual se logra establecer
la mutua complementariedad entre una y otra, como momentos diferentes de
aproximacion al texto. Para ello se tiene que evidenciar el hecho de que con él
y en él se logra “(...) fijacién y (...) conservacién”, esto es, que “(...) la escritura
confiere a los signos”* este nivel de estabilidad que permite tratarlo como
algo en el mundo que dice algo sobre el mundo. Y, sin embargo, “(...) en el corazén
mismo del concepto de interpretacion renace el conflicto entre el caracter
intuitivo inverificable que él debe al concepto psicologizante de comprensién
al cual se lo subordina (...)"?. ¢Por qué? En Ultima instancia, porque siempre
la interpretacidn es asunto de la primera persona. Sin embargo, aqui se surte una
paradoja: la primera persona del intérprete reduce la primera persona del autor —del
interpretado— a su esfera de propiedad. Con ello, la primera persona del interpretado es,
en efecto, segunda persona y el intérprete, en cierto modo, habla a su nombre, lo
sustituye. Por eso aparece un ideal (¢irrealizable?) de la hermenéutica: “Dilthey
comentando a Schleirmacher: 'El fin Gltimo de la hermenéutica es comprender
al autor mejor de lo que él se ha comprendido a si mismo'. He aqui la psicolo-
gfa de la comprensién”2.

La mentada paradoja lleva tanto al psicologismo como al historicismo?”. Para
Husserl s6lo habrd una manera de salir de este atolladero, a saber, mediante
el ideal de la ciencia rigurosa; ideal que encuentra sus bases tanto en la objetividad
del sentido objetivado como en el fenomenologizar del sentido dado. En efecto, en las
[nvestigaciones légicas se pone en evidencia que la objetivacion hace que el sentido
vivido en primera persona por alguien, sobre un mundo efectivo, pueda pasar del
plano de la experiencia subjetiva de modo que quede expuesto para todos y que
ahi pueda ser: criticado, corregido, complementado. Y, precisamente, porque
se trata de un sentido objetivado que esté ahi, que vale para uno y vale para todos,
quien no lo ha vivido en primera persona puede revivicarlo, representificarlo,
desde su propia experiencia.

2 1bidem.
21pid., p. 133.
2 Ibidem.
2 Ibidem.

2 Como fuera la critica de Husserl a Dilthey en el articulo La filosofia como ciencia estricta (1911);
y la que produjera esa severa y, en cierto modo, quejosa reaccién de Dilthey.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 57

(restitucion del texto a la comunicacién)

Referencia a
si mismo

Lector

Referencia al
Mundo compartido mundo, a

otros textos

Mundo
propio, si
mismo
intersubjetividad

Figura 3
Estructura intencional del sentido

El sentido (Sinn) se da en la esfera de la experiencia subjetiva, esto es, es vivido
en primera persona. La objetivacion del sentido produce una nueva esfera —de comer-
cio mutuo la llama Husserl en lnvestigaciones ldgicas—: el significado (Bedeutung). Este
Gltimo para ser comprendido y, posteriormente, criticado, corregido, comple-
tado, requiere que otra vez, y cada vez, un sujeto en su posicién de primera
persona vuelva a tomarlo como sentido, para evaluarlo desde su perspectiva y en el
horizonte en que se ofrece dentro un sistema de referencia.

Este enfoque de la investigacién tuvo un impacto y un efecto en la obra de
W. Dilthey. Asi, en el planteamiento de éste:

() la vertiente obijetiva de la obra se acentda bajo la influencia de las Inves-
tigaciones ldgicas de Husserl (como se sabe, para Husserl, el sentido de un enun-
ciado constituye una idealidad que no existe ni en la realidad cotidiana ni en la
realidad psiquica: es una pura unidad de sentido sin localizacién real)?.

En cierto modo, fue la controversia Dilthey-Husserl (1911) la que 'saca' de
la esfera subjetiva el problema de la interpretacion y crea la dialéctica explicacion-
comprension; es decir, es esta discusidén la que asegura el carédcter basal de la
primera persona como condicion de posibilidad del despliegue del sentido; pero, simul-
taneamente, esta controversia pone en evidencia la urgencia de la objetivacion
que funda la objetividad del sentido —a saber, el significado— para que pueda ser ma-
teria de corregibilidad, esto es, para que sea en efecto tema de la investigacién
cientifica.

% 1pid., p. 134.



58 - Germéan Vargas Guillén

4. La contribucion del estructuralismo

Como se sabe, en términos fenomenoldgicos, se puede tematizar ora el polo
subjetivo, ora el polo objetivo, ora la correlacion. No es, pues, que se desconozca
la existencia del otro, sino que ahora la atencién se dirige a uno de los dos
polos, 0 a su enlace. {Qué es lo que permite el estructuralismo? Volver la aten-
cién al polo-objetivo-texto. Para ello hay que tratarlo como y con “(...) estatuto
autdénomo”¥. Hecha esa epojé¢ hay:

() dos posibilidades. Como lectores, podemos permanecer en la suspen-
sién del texto, tratarlo como texto sin mundo y sin autor y explicarlo entonces,
por sus relaciones internas, por su estructura. O bien podemos levantar la sus-
pensién del texto, acabar el texto en palabras y restituirlo a la comunicacién
viva, con lo cual lo interpretamos. Estas dos posibilidades pertenecen ambas a
la lectura y la lectura es la dialéctica de estas dos actitudes®.

En el contexto de la preeminencia de la estructura intencional se puede ver lo
planteado por Ricoeur en la siguiente figura, en la cual se mantienen los polos
sujeto y texto con un énfasis de la atencién puesta en el segundo de ellos.

Veamos:

Referencia a
si mismo

Referencia al

Mundo comparti mundo, a
otros textos

propio, si
mismo,

Figura 4
Estructura intencional de la lectura

Aqui se observan, de nuevo, los polos sujeto y —en este caso— texto. La aten-
cién se puede volver al polo texto. En tal vuelta de la atencién: el texto puede
ser estudiado en su estructura; se puede incluso estudiar como “texto sin mun-
do”, “sin autor”, en “sus relaciones internas”. Pero, si bien se puede estudiar

2 Tbidem.

0 1pid., p. 135.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 59

la estructura interna o intrinseca del texto, también es preciso observar que el texto
es tal porque mantiene un haz de relaciones: con el autor, con el lector, con
otros textos, con el mundo. Entonces, la “(...) intercepcién®' (...) del texto
(...) con un mundo que se pueda mostrar y con subjetividades que puedan
dialogar”*2

Aqui se opera una “(...) transferencia hacia el lugar del texto —lugar que es
un no lugar—"; y ésta “constituye un proyecto (...)"*. Es s6lo por una decisién
metodoldgica que “(...) el lector decide mantenerse en el lugar del texto” y en
la “(...) la clausura del texto”**. No obstante, de todos modos, siempre se puede
restituir el polo sujeto y las mdltiples relaciones de éste con otros, asi como de
un texto con otros textos. Se comprende que la “(...) intercepcién” en la “(...)
doble trascendencia del discurso, hacia un mundo y hacia otro”*, puesto que
la “intercepcién” o “interrupcién” de las relaciones texto-autor, texto-lector, texto-
textos, texto-mundo: implica reconocer que ellas estén ahi, dadas.

De este modo, cuando se da la mirada estructural del texto, se observa
que:

(...) a pesar de que la escritura estd del mismo lado que el habla en relacién
con la lengua, del lado del discurso, la especificidad de la escritura en relacién
con el habla efectiva se basa en rasgos estructurales susceptibles de ser trata-
dos como andlogos de la lengua en el discurso®®.

Esto es, se puede operar —puede decirse— una diseccion para ver no sdlo los
elementos que componen la estructura, sino las relaciones que conserva la
misma, asi como el devenir de las interacciones dentro de ella —interacciones
sincrénicas—y de ella en el tiempo —interacciones diacrénicas. Cuando se apli-

31 A diferencia de la traduccién de Pablo Corona, este fragmento lo traduce Gabriel Aran-
zueque como “(...) la interrupcion llevada a cabo por el propio texto con todas las relaciones del
mundo al que podemos referirnos y con las subjetividades con las que podemos dialogar” (p.
68, subraya ajena al texto).

La expresién “intercepcién” —que propiamente no aparece en el DRAE- quizé se puede
derivar de “interceptar” o quizé el traductor Corona tiene en mente “interseccién”. Aqui, pues,
hay un problema en la traduccién que tiene efectos en la interpretacién de la idea. Cf. Ricoeur,
Paul. "¢Qué es un texto?” En: Historia y narratividad. Barcelona, Paidds; trad. Gabriel Aranzueque
Sahuquillo, 1999.

En la preparacién de esta relatorfa no se tuvo a mano la versién en francés.
32 1bidem.

> 1bidem.

34 1bidem.

5 16id., p. 135.

¢ 1bid., p. 136.



60 - German Vargas Guillén

ca este forma de estudio, analitica, al mito, se encuentra que la unidad bdsica en
él es el mitema: “(...) un mitema (...) es un valor de oposicién que corresponde
a muchas oraciones particulares y constituye (...) un 'haz de relaciones' (...)
funcién significante (...) es (...) la combinacién, la disposicién de los mitemas,
en suma, la estructura del mito”*’. Este ejemplo paradigméatico muestra que
“El mito aparece entonces como una suerte de instrumento légico que dismi-
nuye las contradicciones para superarlas”.

Pero una cosa no debe perderse de vista: con el andlisis estructrural, muestra
Ricoeur, "(...) hemos explicado el mito, pero no (...) lo hemos interpretado.
Por medio del analisis estructural, aparece la l6gica de las operaciones que
ponen en relacidén mutua los haces de relaciones y que constituye ‘la ley es-
tructural del mito considerado’”*°. El valor del andlisis estructural es el de ofrecer
la explicacién de los procesos intrinsecos al mito, en cuanto texto y en cuanto
discurso; pero ahi no se agota la manera en que puede ser mirado. Para esta-
blecer su sentido hay que dar un 'salto' a la interpretacion.

Asi, pues, "(...) descronologizar el relato (...) hace aparecer la l6gica narrativa
subyacente al tiempo narrativo”*. Esto es lo que ofrece el andlisis estructural;
pero en esta mirada “En Gltima instancia, el relato se reducirfa a una combi-
natoria de algunas unidades dramaticas —prometer, traicionar, impedir, ayudar,
etcétera— que serfan los paradigmas de la accién’*; asi, entonces, tal andlisis
es un punto de partida para la interpretacion, pero todavia falta llevar ésta a su
exposicion.

No obstante, un resultado se debe destacar, a saber, “(...) explicar e inter-
pretar se hallardn en debate sobre el mismo terreno, en el interior de la misma
esfera del lenguaje”*. Se supera asf la oposicidn que legd Dilthey y, mas bien,
se abre la complementariedad que exige un punto de vista fenomenoldgico en
el estudio del sentido.

5. Renovacion del sentido de la interpretacion: la lectura

Una cosa es clara: para que el texto actie como tal se requiere que aparez-
ca al lector, en el acto de lectura de éste, en la lectura. Y ese acto es siempre inter-

7 1bid., p. 137.
8 1bid., p. 138.
> 1bidem.

40 1bid., 139.

U 1bid.

2 1pid., p. 140.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 61

pretativo. Por interpretacién, primera y primariamente se entiende el injerto de
un texto en cuanto discurso con otros textos, con otros discursos en la labor
constitutiva del sentido por parte del sujeto. Ni la escucha ni la lectura, en
cuanto actos, son pasivos, improductivos. Todo lo contrario, uno y otro son,
en todos los casos: revivificacion del sentido. Asi, pues:

(...) el texto como escritura, espera y reclama una lectura. La lectura es
posible porque el texto no esta cerrado en si mismo, sino abierto hacia otra
cosa; leer es, en toda hipdtesis, articular un discurso nuevo al discurso del
texto. Esta articulacién de un discurso con el discurso de denuncia, en la con-
stitucién misma del texto, una capacidad original de continuacién, que es su
caracter abierto. La interpretacién es el cumplimiento concreto de esta articu-
lacién y de esta continuacién®.

La mera decodificacion de grafemas —como la que puede hacer un ‘lector de
textos’ (un ‘lector mecénico’ o un autémata): sea una computadora o un Kindle,
etc.— no es en rigor leer. Leer implica fusidn de horizontes: del horizonte del texto
con el del lector, del mundo que refiere el texto con el mundo de la vida del
lector, etc.

En el interior del mundo de la lectura “(...) se nos ofrecen dos maneras de leer.
Mediante la lectura podemos prolongar y acentuar la suspensién que afecta a
la referencia del texto y llevarla hasta el entorno de un mundo y al pdblico de
los sujetos hablantes: es la actitud explicativa. Pero podemos también levan-
tar esta suspension y acabar el texto como habla real”**. Sin embargo, bien
parece que la segunda manera —la interpretativa— ofrece la posibilidad de inte-
grar la primera; incluso puede decirse que aquélla ofrece una base "objetiva”
para ésta; pero que la segunda es lugar del sentido de la primera.

Ahora hay que dar un paso més. Hay que mirar al haz de relaciones, al en-
tretejimiento y al entrelazamiento, que se da entre interpretacion y subjetividad:

(...) la interpretacion de un texto se acaba en la interpretacién de si de un
sujeto que desde entonces se comprende mejor, se comprende de otra manera
0, incluso, comienza a comprenderse. Este acabamiento de la inteligencia del
texto en una inteligencia de si mismo caracteriza la especie de filosoffa reflexiva

(..)".

Es, de nuevo, volver a cambiar el énfasis sobre aquello que se tematiza o
aquello sobre lo que se vuelve la atencién. Ahora se vuelve la atencién al polo
sujeto. En un grafico quizé se puede representar lo planteado por Ricoeur asi:

43 1bidem.
4 Tbidem.

S 1bid., p. 141.



62 - German Vargas Guillén

Comprension
de si mismo

Comprensién de Mundo de los textos
los signos de

(/- H. — — — — — — — — —
Mundo de los

sujetos hablantes Intertextualidad

Explicacién

Figura 5
Estructura intencional de la interpretacion

Hay, puede decirse, un doble bucle. En el primero se despliega la compren-
sién de si y de la cultura por la interpretacién del texto; en el segundo se des-
pliega la comprensidn del texto por referencia a la objetividad de su estructura
y a la intextualidad que lo soporta:

Por un lado —advierte Ricoeur—, la autocomprensién misma pasa por el ro-
deo de la comprensidn de los signos de cultura en los cuales el yo se documen-
ta y se forma; por el otro, la comprensién del texto no es un fin para si misma,
sino que mediatiza la relacién consigo mismo de un sujeto (...). (...) la reflexién
(...) es (...) la mediacién de los signos y de las obras, y (...) la explicacién (...) se
incorpora como intermediaria en el proceso de la autocomprensién mismo. (...)
en la reflexién hermenéutica —o en la hermenéutica reflexiva— la constitucién
del si mismo y la del sentido son contemporaneos?.

Asi, pues, al comprender —un texto— nos comprendemos; y, al compren-
dernos damos nuevos horizontes de sentido al texto, a los textos.

Avancemos todavia unos pasos en direccion del sujeto como polo de la correlacion.
Husserl (Meditaciones cartesianas, § 44) habld de la esfera de propiedad o del dar-
senos en analogon el sentido tanto del otro como de lo otro. Ello ocurre por una
operacion reductiva. En la fenomenologia de Husserl: reduccion quiere decir recon-
duccion o vuelta de lo dado, por ejemplo, como objetivo a la esfera subjetiva. Veamos
ahora, ¢qué pasa cuando esta reduccion a la esfera de propiedad se opera sobre el
texto? Lo que resulta ahf es que”(...) la interpretacién acerca, iguala, convierte en
contempordneo y semejante [el otro, lo otro, el texto], lo cual es verdaderamente
hacer propio 1o que en principio era extraiio”. Se trata, pues, de poner en el
horizonte de s lo que era ajeno; de dar sentido al texto desde la primera persona de

“1bid., p. 141.
7 1bid., p. 141.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 63

quien lo lee. Asi, pues, “(...) la interpretacién como apropiacién, () [destaca]
el caracter actual de la interpretacién: la lectura es como la ejecucién de una
partitura musical; marca la realizacién, la actualizacién, de las posibilidades
seménticas del texto”. Se puede aceptar la existencia en si del texto, pero este
tiene que ser actualizado mediante la operacién subjetiva, mediante la lectura
y la consecuente interpretacién. Aqui es donde se observa el “(...) caracter de
realizacion, propio de la interpretacién”*, esto es, la lectura es ejecucién del
sentido. Desde luego que “Las oraciones del texto significan fhic et nunc”°, se
requiere ver cémo “(...) el texto actualizado encuentra un entorno y un publi-
co; retoma su movimiento, interceptado y suspendido, de referencia hacia un
mundo y a sujetos. El mundo es el del lector; el sujeto es el lector mismo”!.
El lector no es un apéndice del texto, sino que es la potencia que lo anima,
que lo hace ser, que lo vuelve de su puro estar —como facticidad— a sentido;
porque hay sujeto que ejecuta el sentido se puede afirmar que “(...) la lectura
(...) es (...) acontecimiento e instancia de discurso”?. Aqui se da el paso del
plano de la sintaxis y la estructura al plano de la semdntica; pues no se trata sélo
de un juego de relaciones entre elementos con un determinado orden, sino
que "Por su sentido, el texto () ahora tiene, por su significado, una dimensién
semantica””®. Es en la apertura al sentido donde el sujeto tiene su plena vali-
dez, donde labora y despliega. No se cae asi, ni mucho menos, en una psicolo-
gia, sino que se ve una interdependencia entre estructura (objetiva, objetivada,
estable en su sincronia y fluyente en su diacronfa) y sujeto que reactiva, reac-
tualiza y despliega.

6. De la complementariedad estructura-experiencia subjetiva del
sentido

El proyecto de Ricoeur procura “superar” la “oposicién antindémica y pre-
sentar la articulacién que harfa complementarios el andlisis estructural y la
hermenéutica”*. En el fondo, de lo que se trata es de mantenerse en el puro
ambito de la correlacion sujeto-texto y en ver la funcién correlacional que compor-
ta la interpretacion. Asi, entonces, “(...) cada una de las dos actitudes (...) remite
a la otra por rasgos que le son propios”. Mientras la aproximacién a la estruc-
tura ofrece una posibilidad de caracterizar tanto los elementos constituyentes
como las interacciones, desde un punto de vista explicativo, la aproximacién

8 1bidem.
49 1bid., 142.
°% Ibidem.
> bidem.
>2 1bidem.
>3 1bidem.
>* 1bidem.

> 1bidem.



64 - German Vargas Guillén

interpretativa ofrece las preguntas desde las cuales cobra despliegue el sentido.
De nuevo, volviendo al mito, esto se puede ilustrar con el siguiente ejemplo:

En el transfondo del mito hay una pregunta que es una pregunta suma-
mente significativa, una pregunta sobre la vida y sobre la muerte: ¢se nace de
uno solo o de dos? Incluso formalizada en la figura lo mismo nace de lo mismo o
del otro, esta pregunta es la de la angustia sobre el origen; ¢de dénde viene el
hombre, nace de la tierra o de sus padres? () esta funcién () del mito como
relato de los origenes es la que se ha querido poner entre paréntesis. El analisis
estructural no llega a eludir esta funcién, sélo la posterga para méas adelante®.

Poner preguntas que llenen de sentido la diseccién que ofrece una apro-
ximacién estructural hace que se supere la visidn meramente analitica de los
contenidos culturales. Las preguntas que se formula el interprete permiten
basar en el andlisis un ir méas alléd de la estructura o, si se prefiere, captar la
estructura profunda en su relacién con la vida del sujeto; y, precisamente, con
la vida del sujeto en la cultura. En esta via se puede ver el andlisis estructural
como una etapa. Para Ricoeur, ésta es “una etapa —y una etapa necesaria— en-
tre una interpretacién ingenua y una interpretacién critica, entre una inter-
pretacién de superficie y una interpretacién profunda”’. La dialéctica, el ir y
venir: de estructura a sujeto, de explicacion a comprension funda lo que el autor da
en llamar “un Gnico arco hermenéutico”® que integra “las actitudes opuestas de
la explicacién y la comprensién en una concepcidn global de la lectura como
recuperacion del sentido”’. En dltimo término, el arco hermenéutico tiende un
puente entre texto y sujeto. Es este puente el que permite el desplazamiento de
interpretacién a comprensidn; y viceversa. Asi el texto mismo se convierte en
portador de intencionalidades que no dependen estrictamente del autor y
éstas, al ser explicitadas por el lector, ponen en ejecucién diversos modos de
vida, de accién. De ahi que:

(...) la intencién o el objetivo del texto no es, a titulo primordial, la in-
tencién del autor, las vivencias del escritor a las cuales serfa posible llegar, sino
lo que quiere el texto, lo que quiere decir, para quien obedece a su exhortacién.
Lo que quiere el texto es introducirnos en su sentido (...)%.

Aqui, pese a todo el reconocimiento que se hace al sujeto, hay una auto-
nomia relativa del texto como de la intencién y del sentido que son portados
por él. Y, sin embargo, esto estable u objetivo de y en el texto, lo es sélo
relativamente. Pues, de nuevo, para vivificarse requiere sujeto-lector. En esta
esfera, “(...) explicar es extraer la estructura, es decir, las relaciones internas

0 1pid., p. 143.
T 1bid., p. 144.
>8 1bidem.
> 1bidem.
0 bidem.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 65

de dependencia que constituyen la estatica del texto; interpretar es tomar el
camino del pensamiento abierto por el texto, ponerse la ruta hacia el oriente
del texto”®!. Sélo porque hay un texto dado —portador de intencionalidades y
sentido— es posible interpretarlo, descubrir su hacia dénde —se orienta, tiende®?.

7. A modo de conclusion: el cardcter radical de la interpretacion y la
comunidad interpretante

Ricoeur recurre a Acerca de la interpretacion de AristOteles para mostrar el ca-
racter radical de la interpretacién. Se puede entender por dicho cardcter radical
el que la interpretacién antes de referirse al texto —a los textos—: es una forma
originaria de relacién del sujeto con el mundo. En efecto, observa el autor,
“Interpretar, para Aristételes (...) es lo que ya hace el primer lenguaje, al me-
diatizar con signos nuestra relacién con las cosas”®. Asi, el texto es una inter-
pretacién de segundo o de tercer orden; pero antes de empezar con los textos
se despliega esa experiencia de y con el lenguaje que da sentido al mundo.
Si bien se puede decir, fenomenoldgicamente, conocer es vivir; se puede dar un
paso en direccién de la hermenéutica para afirmar, quizd con mayor radicali-
dad, vivir es intepretar. De ahf que se pueda observar que “(...) la interpretacién
es el discurso mismo, es todo discurso. (...) la interpretacién es interpretacién
mediante el lenguaje antes de ser interpretacidn sobre el lenguaje”®. En ese len-
guaje que somos, antes de pasar a los niveles de la predicacién y del predicado
dentro del discurso y del discurso fijado como texto: interpretamos al vivir, vivi-
mos interpretando. Pero el interpretar incluye todos los pronombres personales:
yo interpreto, td interpretas, él interpreta, nosotros interpretamos, ellos in-
terpretan, etc. “Lo importante para nosotros es que esta relacién de signo a
interpretante es una relacion abierta, en el sentido de que hay siempre otro
interpretante susceptible de mediatizar la primera relacidén”®®. El juego de las

ol 1bidem.

2 Aquf hay un limite entre la fiermenéutica y la exégesis. Ricoeur la documenta en los siguientes
términos: “(...) un Tatbericht, (...) se expresa como un relato de accién: 'Dios hizo...", y un Wortberi-
cht (...) un relato de palabras: 'Dios dijo, y eso fue'. (...) la interpretacién, antes de ser el acto del
exégeta, es el acto del texto: la relacién entre tradicidn e interpretacion es una relacién interna
al texto; interpretar, para el exégeta, es ponerse en el sentido indicado por esta relacién de in-
terpretacién sostenida por el propio texto” (p. 144-145). Aqui hay una cierta, digamos, apuesta
de Ricoeur por la objetividad tanto de las intencionalidades como del sentido del que el texto es
portador. El limite entre exégesis y hermenéutica, entonces, se relaciona con el cardcter mds objetivo
de la primera; a diferencia del cardcter mds subjetivo de la segunda. Aunque en sf este tema tiene
un enorme interés, excede los limites de lo que esta puesto en estudio aqui.

3 16d., p. 145.

4 1bidem.

S 1bid., pp. 145-146.



66 - German Vargas Guillén

multiples interpretaciones pasa por la vivencia de los sujetos en sus distintas
posiciones de existencia, pasa por los textos que expresan los discursos de
los diversos intérpretes, pasa por la interaccién de distintos sujetos con sus
mundos creando nuevas comunidades de sentido.

En la dltima de las direcciones senaladas, se puede centrar la atencién en
la especificidad del texto y su relacién con la comunidad de sentido de la que
depende, como instancia final, la validez. Esta depende, por completo, de la
comunidad interpretante. Asi, pues, seglin Ricoeur:

(...) la serie abierta de los interpretantes que se incorporan a la relacién
de un signo con un objeto pone de manifiesto una relacién triangular, obje-
to-signo-interpretante, que puede servir de modelo para otro tridngulo que
se constituye en el nivel del texto. El objeto es el texto mismo; el signo es la
seméntica profunda destacada por el andlisis estructural y la serie de interpre-
tantes es la cadena de interpretaciones producidas por la comunidad interpre-
tante e incorporadas a la dindmica del texto, como el trabajo del sentido sobre
sf mismo®.

Este trabajo es, en si, la cultura, la historia de la cultura que, por cierto,
constituye al sujeto que se constituye, a su vez, constituyendo el sentido.
Esta es la complejidad de la formacion del sentido, del sujeto y de la cultura que si-
multaneamente es figuracion del si mismo, configuracion de si al desplegar el sentido, v,
reconfiguracion de la cultura®’.

Pese a toda la funcién que cumple aquf el sujeto, Ricoeur llega a la conclu-
sién de que”(...) por el concepto aristotélico de interpretacidn, y () por el con-
cepto de interpretacién de Pierce, estamos en condiciones de despsicologizar ()
nuestra nocién de interpretaciéon y de referirla al trabajo mismo que se ejecuta
en el texto”®8. Aqui el papel del sujeto es activo, pero el sentido no comporta
una dependencia con respecto a él. Méas bien se puede decir que “El decir de
la hermenéutica es un re-decir, que reactiva el decir del texto”®.

©1bid., p. 146.

7 Que esto tenga 0 no que ver con el modelo de la triple mimesis es algo que se puede ver ex-
plorado en los escritos de L.G. Cérdenas Mejia (2009, y, 2010).

58 1bid., p. 146-147.
 1bid., p. 147.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 67

Bibliografia

CARDENAS MEJIA, Luz Gloria. “El giro del tiempo hacia el lugar. Una prime-
ra aproximacion: de Aristoteles a Heidegger”. En: Anuario colombiano de fenome-
nologia. Vol. 1II; pp. 225-239, 2009.

CARDENAS MEJIA, Luz Gloria. "Hacia una hermenéutica del lugar”. En:
Anuario colombiano de fenomenologia. Vol. IV; pp. 133-147, 2010.

RICOEUR, P. La memoria, la historia, el olvido. Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econdémica; trad. Agustin Neira Calvo, 2004.

RICOEUR, Paul. “¢Qué es un texto?” En: Historia y narratividad. Barcelona,
Paidés; trad. Gabriel Aranzueque Sahuquillo, 1999 (Citado en la nota 31).

RICOEUR, Paul. "¢Qué es un texto?” En: Del texto a la accion. Ensayos de her-
menéutica 1. México, FC.E.; pp. 127-147; trad. Pablo Corona, 2002 (Citado en
esta relatorfa).






Hermenéutica e inteligencia artificial
Hermeneutics and Artificial Intelligence

JUAN CARLOS RINCON ACUNA
Universidad Pedagdgica Nacional
Colombia

Resumen

Este articulo realiza un recorrido por
algunas concepciones sobre lenguaje y
cultura en el conflicto de las interpre-
taciones en Ricoeur, buscando analizar
la factibilidad de usar métodos herme-
néuticos para que un autémata pueda
comprender seméanticamente un texto.
Se recurre a los casos de AARON, siste-
ma informético basado en técnicas de
inteligencia artificial escrito por el artis-
ta Harold Cohen y tratado por Pamela
McCorduck; la automatizacién de la
produccién poética hipertextual sobre
la literatura victoriana en el proyecto de
George Landow (Brown University) y el
sistema auténomo Eliza.

Palabras clave: Hermenéutica, In-
teligencia artificial, simbolo, interpreta-
cién, lenguaje, cultura, mundo, texto,
metéfora, discurso, retorica.

Abstract

This article provides an overview
of some concepts about language and
culture in the conflict of Ricoeur's in-
terpretations, aimed to analyze the fea-
sibility of using hermeneutic methods
for an Artificial entity can understand
a text semantically. It denotes AARON
cases, computer system based on arti-
ficial intelligence techniques written by
the artist Harold Cohen and treated by
Pamela McCorduck, the poetic produc-
tion automation hypertext on Victorian
literature in the Web system created by
George Landow (Brown University) and
Eliza autonomous system.

Key words: Hermeneutics, Artificial
Intelligence, Al, Symbol, Interpretation,
Language, Culture, World, Text, Meta-
phor, Discourse, Rhetoric.



70 - Juan Carlos Rincén Acufia

¢Por qué no crear una palabra, una sola, para la percepcién
conjunta de los cencerros insistiendo en la tarde y la puesta de sol
en la lejania? ¢Por qué no inventar otra para el ruinoso y amenazador
ademén que muestran en la madrugada las calles? ...cY otra para la
inconfidencia con nosotros mismos después de una vileza? !

Introduccion

En la antigua Mesopotamia, convergian mercaderes de todas las tribus.
El entendimiento oral era imposible, por lo cual, en manos de unos inicia-
dos, se materializd la concepcién vy fijacion de realidad, mediante simbolos
conceptualmente univocos que representaban objetos del mundo real, dibujados
en tabillas. Asi, un dibujo de un caballo, representaba al objeto caballo. Estos
simbolos, jeroglificos, crearon un sistema de comunicacién independiente del
habla, que podia ser almacenado, reoralizado y negociado?. El desarrollo y so-
fisticacidn de los métodos produjo una forma escritural que representaba de
mejor manera el lenguaje oral, modificando el rol de los lectores: de simples
cotejadores de la realidad en los simbolos univocos, a interpretadores de los
signos y simbolos codificados. Nace la hermenéutica.

La hermenéutica® (del griego punvevtik t€xvn) se define como el arte de
interpretar textos. Su nombre proviene del dios griego Hermes, que es el in-
térprete (ermeneus), seglin se describe en el Cratilo de Platon. A partir de la re-
lacién entre Hermes y la interpretacién, podemos ampliar la mirada e imaginar
que su nombre tiene que ver con el habla y significa que él es el mensajero,
mentiroso o negociante: el tipo de cosas que tienen que ver con el lenguaje
y su interpretacidn®. La interpretacién busca la significacién de las palabras,
—su semantica—, mediante el estudio de simbolos y signos lingtiisticos de
forma diacrénica. La pregunta que surge es: ¢cémo hace el ser humano para
realizar dicha significacién semantica de los signos y simbolos? La inteligen-
cia, como capacidad procesadora, es la base que lidera este proceso; por ello,
una concepcidn sobre la inteligencia se debe desarrollar en aras de buscar la
comprension del proceso y su desarrollo artificial en autématas.

' BORGES, Jorge Luis. El tamaiio de mi esperanza. Buenos Aires: Alianza, 1926, p. 32.

2 TEUBERT, Wolfgang. Writing, hermeneutics, and corpus linguistics. England: Birmingham Univer-
sity, 2007. p.95

* "(Del gr. punvevtik téyvn) 1. adj. Perteneciente o relativo a la hermenéutica 2. f. Arte de
interpretar textos y especialmente el de interpretar los textos sagrados 3. f. Fil. En la filosofia
de Hans-Georg Gadamer, teoria de la verdad y el método que expresa la universalizacién del
fenémeno interpretativo desde la concreta y personal historicidad”. Disponible en: http://bus-
con.rae.es/drael/SrvltConsulta?TIPO_BUS=3&LEMA=hermen%E9utica. Recuperado 28-09.11.

4 PERONARD, Marianne. Escritura, hermenéutica y lingiiistica de corpus. Valparaiso: U de Chile,
2007. p. 12.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 71

La inteligencia en una de sus dimensiones es entendida como la capacidad
para comprender, conocer y realizar el acto de entender, interpretar y recon-
figurar la concepcién del mundo. El estudio de la misma es amplio y carece
de teorias holisticas que la definan. Para el abordaje hermenéutico y su rela-
cién con la Inteligencia Artificial —en adelante IA—, la inteligencia es asumida
como la capacidad de comprender y reestructurar un metamodelo del mundo
sobre la base vivencial del mismo. La hermenéutica tiene muchas vertientes
y teorfas; en este caso concreto, sobre su aporte a la IA, la linea guia se basa
en los planteamientos de Paul Ricoeur, en particular su abordaje a lo que él
denomind una hermenéutica de la distancia, que aduce que la interpretacién es
el hecho surgido de la distancia entre el emisor y el receptor. La base de esta
formulacién de la hermenéutica es el texto, asumido como todo discurso fija-
do por la escritura®. Es labor del lector o intérprete, extraer el nicleo discursivo
conceptual para poder ser apropiado. El lector reelabora el texto, a tal punto
que existir es comprender. La funcién hermenéutica toma un contexto de dos
mundos: el originado por el creador del discurso fijado en el texto y el del
lector interpretante con su cosmovisidn, motivacién e intencionalidad. Estos
contextos marcan la espiral apropiativa del discurso. Ahora bien, écémo pue-
de la hermenéutica, dar lineamientos a la IA para realizar esta labores cogniti-
vas propias de humanos?

La IA busca emular operaciones cognitivas propias del ser humano, como
el interpretar y comprender, inherentes al discurso hermenéutico. La IA en-
cuentra un desafio en la hermenéutica: implica preguntar por la representa-
cién del contexto o mundo de la vida que le permite a la maquina llegar a
interpretar. Se realiza un recorrido por algunas concepciones sobre lenguaje y
cultura en El conflicto de las interpretaciones en Ricoeur, buscando encontrar, en los
métodos hermenéuticos, elementos para que un autdémata pueda compren-
der semanticamente un texto.

1. Lenguaje, cultura y hermenéutica

éCuél es la relacion entre la cultura y la hermenéutica? Basados en la
definicién de hermenéutica como “la teoria de las reglas que presiden una exé-
gesis, es decir, la interpretacién de un texto singular o de un conjunto de sig-
nos susceptibles de ser considerados como un texto”®, se nota la convergente
relacion entre los tépicos en cuestién, por medio del acto interpretativo cultu-
ralmente sesgado. Las expresiones de doble o multiples sentidos son el tema

> RICOEUR, Paul. Del texto a la accion. Ensayos de hermenéutica 11. México: Fondo de Cultura
Econdémica, 2002. p. 35.

¢ RICOEUR, Paul. Freud: una interpretacion de la cultura. México: Siglo XXI. 2007, p. 11.



72 - Juan Carlos Rincén Acuna

del campo hermenéutico gracias a que el acto de interpretar dichas expresio-
nes posibilitan el ingreso del simbolo al campo de la filosoffa del lenguaje. La
blsqueda del criterio semantico del simbolo en la estructura intencional del
doble sentido y el derecho de tener tal estructura como objeto privilegiado de
la interpretacién, permiten que, en la discusién semantica, se dejen de lado
la oposicidn entre distorsion y revelacién, y se concentren los esfuerzos en
reconocer el entorno del campo hermenéutico.

La funcién simbdlica se entiende como “funcién general de mediacion
por medio de la cual el espiritu, la conciencia, construye todos sus universos
de percepcidn y de discurso”’. Esta propuesta revoluciona el concepto de la
sustitucién de la pregunta por la realidad: a la pregunta por la objetivacién,
gracias a la sintesis del espiritu. Lo simbdlico, interpretacién pura, seria el
puente conector entre el sujeto y lo real. La aprehensién de la realidad no
es inmediata. “La tarea de la filosofia de las formas simbdlicas es arbitrar las
pretensiones a lo absoluto de cada una de de las funciones simbdlicas y las
multiples antinomias del concepto de cultura que resultan de ellas”®. El sim-
bolo posibilita el cambio: del orden epistemoldgico a una critica interpretativa
de la cultura.

El lenguaje no es en sf un objeto cultural, nace de la necesidad de interac-
cién y comunicacién entre las diferentes tribus y clanes, en su paso de entida-
des ndémadas a sedentarias. Esta misma génesis, dificulta establecer la funcién
simbdlica como significante univoco, pues descarta de tajo la interpretacién
de expresiones que otorgan un sentido de modo indirecto a través de un sen-
tido directo. La funcién simbdlica es querer decir otra cosa de lo que se dice.
En el anélisis semantico del signo y del simbolo:

(...) la interpretacion se refiere a una estructura intencional de segundo gra-
do que supone que se ha constituido un primer sentido donde se apunta a
algo en primer término, pero donde ese algo remite a otra cosa a la que sdlo
él apunta’.

El signo aparece cargado de una dualidad que constituye la unidad de sig-
nificacién estructural e intencional: de una parte, la unidad estructural del
signo sensible y la significacién que lleva del significante y del significado; por
otro lado, la dualidad intencional del signo: sensible y espiritual, significante y sig-
nificado y la cosa u objeto designado. La dualidad estructural e intencional se
manifestard a través de las palabras provenientes de diversos lenguajes que

71bid., p. 13.
$16id., p. 14.
916id., p. 15.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 73

encontraran un significado idéntico, y por otro, esas significaciones logran
que los signos sensibles valgan por las cosas designadas por ellos. Asi las
cosas, el signo expresa y designa en medio de su dualidad.

El simbolo no funciona andlogamente con la dualidad del signo, sino que
funciona en un estrato superior al del signo, en el plano de la sensibilidad y
la significacién. El simbolo puede entenderse como una expresiéon de doble
o multiple sentido cuyo color seméntico es correlativo al trabajo de interpre-
tacidén que hace explicito su segundo sentido o sus sentidos mdultiples. Las
zonas de emergencia del simbolo determinan este abordaje de los mdltiples
sentidos, por medio de conceptos antagdnicos que significan. Asi pues, el
color blanco puede tener significado interpretativo a través de la definicién de
su antagodnico, el color negro. En el campo onirico, recurriendo al psicoanélisis
propuesto por Freud, “el suefio expresa la arqueologia privada del durmien-
te, que a veces coincide con la de los pueblos”!?, lo cual permite explorar la
nocién de simbolo en lo onirico. Por Gltimo, la imaginaciéon poética, la cual,
seglin Bachelard, es aquella que nos sitGa en el origen del ser hablante, nos
expresa convirtiéndonos en lo que expresa. Los abordajes del simbolo per-
miten estructurar la conexién de sentido a sentido. El sentido simbdlico esta
constituido en y por el sentido literal que opera la analogia, dando el anélogo,
siendo el simbolo, el movimiento mismo del sentido primario que nos acerca
intencionalmente a lo que se simboliza, sin que se pueda determinar univoca-
mente la semejanza.

El pensamiento simbdlico y su doble sentido es el mundo orgénico en el
cual se mueve toda interpretaciéon requiere inicialmente un objeto a ser inter-
pretado, un contexto en el cual dicho objeto tenga validez, un medio para
apropiarse de dicho concepto y un ente que pueda conectar estas variables
para interpretar y reelaborar la version del objeto. El ente puede ser conce-
bido como un artefacto artificial. Entonces, écdmo puede un ente artificial
realizar dicha interpretacion contextualizada?

2. Método hermenéutico, filosofia reflexiva y semdntica

El objeto principal del abordaje hermenéutico en este contexto es deter-
minar su relevancia y pertinencia respecto a que sus funciones puedan ser
ejecutadas por entes artificiales. Se toma una de las caracteristicas de la
misma, la recoleccién de sentido en el objeto mediante integridad intelectual.
El fin dltimo es buscar la apropiacién artificial de sentido, en la dimensién
semantica. Se pretende analizar el entretejer del simbolo y la reflexion como

°1bid., p. 17.



74 - Juan Carlos Rincén Acuna

método estructurante de una filosofia reflexiva que permita la apropiacién de
contenidos seménticos, propia del problema del lenguaje.

La hermenéutica de la cultura como sombra que recubre el problema del
lenguaje, adopta una alteracién de la reflexién en el sentido filosdéfico del tér-
mino, una aventura del cogito y de la filosoffa reflexiva que de él deriva. ¢Es
posible articular, de manera coherente, la interpretacién de los simbolos y la
reflexién filosdfica? La reflexidn no es intuiciéon del yo, porque el yo pienso,
es sblo una verdad abstracta y vacia. El yo sélo puede ser encontrado en
sus objetivaciones. La reflexién sélo puede entenderse como el esfuerzo por
aprehender el yo del ego cogito en el espejo de sus objetos, de sus obras vy, fi-
nalmente, de sus actos. El yo vive perdido y olvidado de si entre sus obras, en
las cuales se manifiesta su deseo y esfuerzo por existir. La reflexién no debe
dirigirse entonces directamente hacia el yo sino hacia sus obras y acciones;
las que dado su cardcter ambiguo, deben ser interpretadas. Asi, la filosofia re-
flexiva se convierte en “filosofia hermenéutica” o “interpretativa”'!. El anélisis
inicial es contradictorio, pues el simbolo en s da que pensar, pero més que
eso exige una autentica reflexion filoséfica. El aspecto netamente semantico es el
aspecto més abstracto del simbolo, requiere interpretacién reflexiva.

La interpretacién, basada en la reflexion, no es inicamente seméntica, sino
que estd impregnada de universalidad en las ontologias miticas del devenir
histérico del ser. El simbolo se convierte en centro de la reflexién. El proble-
ma hermenéutico no es externo a la reflexion, es mas, surge desde el aconte-
cer de los simbolos en sus dimensiones miticas y semanticas, en sus diversas
transformaciones por la conjugacién del mismo. A manera semdntica, la liber-
tad se contrapone a la esclavitud; a manera mitica, el comienzo es lo opuesto
al fin, dando sentido a las primeras, las ultimas citadas. ¢Qué significa esta
correspondencia término a término entre dos simbolismos? Representa, primero, que el
simbolismo positivo adquiere su real valor sélo y a través del simbolismo del mal.
Entonces, en lugar de un contrasentido, se vuelven objetos yuxtapuestos en el
devenir del sentido: unidades productoras de sentido por su conjugacién es-
pacio-temporal, enmarcado en la culturalidad que los procesa. ¢{COémo puede
una filosoffa de la reflexién alimentarse en la fuente simbdlica y hacerse ella mis-
ma hermenéutica?; dicho en otros términos, éla reflexién reclama los simbolos y
la interpretacién de los simbolos?!'?. Esto plantea algunos problemas:

[. El simbolo sigue estando supeditado a la diversidad de las lenguas y
culturas, y oculta su esencia en la irreductible singularidad. ¢Es acaso posible
lograr el suefio de un sistema simbdlico universal que envuelva todas las me-

' TORNERO, Angélica. Hermenéutica y estudios literarios. Morelos: UAEM. 2006, p. 61.
12 RICOEUR, Paul. Freud: una interpretacion de la cultura, Op. cit., p. 39.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 75

morias y las culturalidades individuales en una masa tnica? ¢Cémo puede un
“sujeto artificial” apropiarse de este contenido?

II. Si la filosofia clama ser una ciencia rigurosa, debe entonces alimentarse
de significaciones univocas. Los simbolos, en su esencia, no son objetos como tal,
estan supeditados a la interpretacién reflexiva de los mismos!?.

El establecimiento de un vinculo articulado entre mythos y logos o, en otras
palabras, entre simbolo e interpretacién, pone en manifiesto que la cuestién
de fondo no es el por qué de una interpretacion, sino mas bien el porqué de esas
interpretaciones opuestas. Como ejemplo se puede citar la fenomenologia de
la religién, concebida como una remitizacién del discurso, y el psicoanalisis,
concebido como una desmitificacién del discurso.

Se puede justificar el uso del simbolo en filosofia mediante el uso de la re-
flexién en el tratamiento interpretativo de los simbolos. La reflexién es un es-
fuerzo por “Captar al ego del ego cogito en el espejo de sus objetos, de sus obras
y finalmente de sus actos”!'”. Esto nos hace pensar que la posicién del ego
debe volver a ser captada a través de sus actos porque no esta dada: ni en una
evidencia psicoldgica, ni en una intuicién intelectual, ni en una visién mistica.
La primera verdad debe ser mediatizada. La idea puede ser vista como ilumina-
cién, y el ego adquirirfa fundamento, lejos de la apercepcion. Sensorialmente
siento que existo y pienso, siento que estoy despierto, eso es apercepcion'®.
La reflexidn nos permite vislumbrar el sitio interpretativo del conocimiento en
sf mismo, debiendo ahora distinguir a la reflexién como tarea interpretativa:
lejos de una simple critica del conocimiento: més cercano a las apreciaciones
de Fichte y Nabert, mas lejano de Kant.

Lo que ya se tiene, o lo previamente dado, independiente de la experiencia,
se debe distinguir del caracter simplemente empirico del conocimiento. Esta
caracterizacion permitiria fundamentar una teorfa de la objetividad. La inter-
pretacién como problema se puede enriquecer, no sdlo al ser abordada como
un esfuerzo o deseo, sino més bien bajo la aplicacién de la intuicién, buscan-
do objetivar el estudio reflexivo del mismo. Una filosoffa reflexiva debe incluir
e integrar toda accidén metodoldgica cientifica que permita integrar, descifrar
e interpretar el texto.

La reflexidon no puede ser ciencia, en cuanto no permite apropiarse de los
signos constituyentes de los simbolos para darle un significado inequivoco,

13 16id., p. 40.
“1bid., p. 41.
1> Cf., MORENO, Mariano. Historia de la Filosofia Moderna y Contempordnea. Madrid: MAD SL, 2003.



76 - Juan Carlos Rincén Acufia

pues, como fundamento bésico, el simbolo tan sélo es una interpretacién
subjetiva de la disparidad cultural que se trata de transmitir por medio del
lenguaje. La reflexion es incapaz de superar una abstraccién del ‘yo pienso’ y
descifrar signos perdidos o acaso implicitos de la antropologia humana. La
reflexién necesita, para lograr su cometido, apropiarse de los signos contin-
gentes y equivocos que estan inmersos en la cultura bajo la cual se desarrolla el
lenguaje.

Cabe analizar si la filosoffa puede adquirir alglin tinte universal sobre re-
flexiones culturales, o si puede adquirir rigor en sus trabajos sobre significacio-
nes equivocas, o, si puede, quiza, arbitrar ante interpretaciones con significa-
do limitado. Si pensamos una justificacién de la hermenéutica en la reflexion,
debemos recurrir a una légica de doble sentido. Ahora bien, una légica de do-
ble sentido no puede ser formal, a fuerza es trascendental, de modo que dicha
légica, de doble sentido, usada por la hermenéutica es ldgica trascendental.

Al abordar el simbolismo en su representacién ldgica, se puede verificar
que es semanticamente vacia; pero, con una hermenéutica clara que da signi-
ficado objetivo: se asegura la interpretacién universal, eliminando la ambigtie-
dad en los argumentos. Interpretar no es, por lo tanto, suprimir la ambigtie-
dad, es realmente, apropiarse de y explotar su riqueza.

Si se entiende por ldgica trascendental el establecimiento de las condi-
ciones de posibilidad de una esfera de objetividad en general; la tarea de una
légica semejante es desprender por via regresiva las nociones presupuestas
por la constitucién de un tipo de experiencia y de un tipo correspondiente de
realidad'®.

La aproximacién de la hermenéutica y la l6gica simbdlica no obstante, no
se puede concebir porque si: obliga a la hermenéutica a justificar formalmente
su propio lenguaje. El poder y, a su vez, la limitacién de la l6gica simbdlica,
es irbnicamente su univocidad simbdlica desligada del lenguaje'”. Las propo-
siciones acerca del discurso filoséfico no permiten decir lo que es afirmati-
vamente un enunciado filoséfico. Podriamos decir que el lenguaje indirecto,
simbdlico, de la reflexién puede ser vélido, no porque sea equivoco, sino aunque
sea equivoco.

16 RICOEUR, Paul. Freud: una interpretacion de la cultura, Op. cit., p.49.

17 —(p.~q)": expresa univocidad de conceptos independiente del lenguaje al que se some-
ta: cualquier matemético ucraniano puede interpretar la doble negacién del cartesiano de las
sujetos, e ir mas alla, aduciendo y formalizando la notacién cientifica-matematica. Lo mismo lo
puede hacer un matematico en el Valle de Guatiguara, Colombia, con una culturalidad y tonali-
dad vivencial radical y definitivamente distinta.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 77

La reflexion debe integrar y consolidar un conjunto de interpretaciones. Un
conflicto de la interpretacién no sélo podria ser una crisis del lenguaje, sino
una crisis de la reflexion. La unidad de fondo de la desmitificacion y la remitizacion
del discurso s6lo puede darse al término de unas reglas y practicas encaminadas
a la liberacién del espiritu y el logro de la virtud de la reflexion, en el curso de
la cual, el debate sobre la hermenéutica, se podria convertir en una disciplina
del pensar. Nuestro dilema estd enmarcado en tres aristas: “la reflexion, la
interpretaciéon entendida como restauracién del sentido y la interpretacién
comprendida como reduccién de la ilusion”'®. Se debe desalojar el centro,
para saber lo que significa: pienso, existo, desde una Optica reflexiva concreta
bajo la disciplina hermenéutica.

3. Interpretacion semdntica e inteligencia artificial

Los fracasos de los cientificistas y naturalistas que han trabajado en la
linea de la IA en los tltimos 50 afnos, dan cuenta de la brecha abismal entre
productos sintacticos —o emuladores de ciertas tareas resueltas facilmente
por humanos— vy el fondo del asunto, la imposibilidad de una apropiacién
del mundo, mediante un analisis seméntico!'”. Un enfoque para superar esta
brecha es el estructuralismo: posibilitador del didlogo entre sintaxis y anélisis
estructural. El enfoque nos aproxima a la seméntica, pero cae irreductible-
mente en el caso de la habitacién china?. No obstante, puede ser un punto
de partida, pues aunque la maquina no entiende el sentido, interpreta la regla
légico-sintacticamente, pudiendo a nivel basico realizar operaciones simbdli-
cas con algo de sentido semantico, bajo la estructuracién de memoria funda-
da en patrones. Se recurre a los casos de AARON, sistema informatico basado
en técnicas de 1A, escrito por el artista Harold Cohen y tratado por Pamela
McCorduck; la automatizacién de la produccién poética hipertextual sobre la
literatura victoriana en el proyecto de George Landow (Brown University) y el
sistema auténomo ELIZA, para buscar una caracterizacién y puntos conver-
gentes en la teorfa interpretativa aplicada en la IA.

'8 RICOEUR, Paul. Du langage, du symbole et de 'interpretation. Seuil: DLT, 1966, p. 52.

19 Cf., DREYFUS, Hubert. Why computer may never think like people. Cambridge, MA: The MIT
Press. 1986.

20 Cf., PENROSE, Roger. La nueva mente del emperador. Barcelona: Grijalbo Mondadori, 1991.



78 - Juan Carlos Rincén Acufia

a. El software AARON del artista Harold Cohen

Figura 1. Two Friends with Potted Plant. Pintura generada por el software AARON.
Oleo sobre lienzo, 60x84 pulgadas. Foto de Becky Cohen. 1991

AARON?! es un programa de computador adaptativo y complejo, basado en
IA, disefiado y programado por el artista Harold Cohen, cuyo objeto es producir
arte, en particular, pinturas. Basa su operaciéon en reglas y conocimientos prees-
tablecidos con capacidad para crear productos originales. El sistema es capaz de
crear cientos de cuadros nuevos por dias. La motivacion primaria de este desa-
rrollo fue la exploraciéon de la construccién gramatical en la concepcidén espacial.

No obstante, hablar de una funcién hermenéutica de la pintura es prema-
turo pues, aunque el sistema genera las obras, no comprende en particular
el concepto seméntico e intencional detrds de la misma. Como tal, realiza
anélisis estructural-sintactico de la obra. Ahora bien, es posible hablar de una
semantica de la obra, en un sentido gramatical extrapolado de la sintaxis,
pues AARON usa un contexto preprogramado por el artista que le permite,
sobre ese contexto dado, armar partes de los objetos (Figura 1) que ya conoce,
y variarlos de su posicién inicial. "Las decisiones creativas del humano al reali-
zar arte (...) se caracterizan por un patrén de cambio de fluidez de las mismas,

2l Disefiado por el investigador Harold Cohen a lo largo de 30 afios. Usa IA, en particular
un lenguaje de programacién llamado LISP y C. Puede pintar sobre su campo de conocimiento,
plantas, personas, cajas, recipientes y algo de decoracién.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 79

basadas en la conciencia del artista al realizar su obra”"?. El sistema es capaz
de crear y de alguna forma representar el mundo mediante sus obras, pero es
incapaz de explicar el sentido seméntico y la idea que querfa transmitir con
la misma. “"La idea central de la inteligencia artificial se ejemplifica: el progra-
ma es capaz de generar la ilusién de un conjunto completo y coherente de
imagenes de una representacién relativamente simple”,?’pero es incapaz de
demostrar la intencionalidad y representacién del mundo.

El problema de la relacién entre reglas (sintaxis) y sentido (seméntica) se
puede resolver de una forma sencilla: permitiendo que la maquina tome parte
pasiva en el proceso interpretativo, asignando dicha labor al espectador del ob-
jeto, el cual es capaz de darle sentido a la misma, sin que esta sea la intencién
primaria del creador de la obra, es decir AARON. La inteligencia no serfa aborda-
da en el sentido interpretativo de la hermenéutica, sino en la capacidad para crear.

La automatizacion de la produccion poética hipertextual sobre la literatura Victoriana
de George Landow - Brown University

Vicroria
& the
Vicrorians
Polimical| Socal | Gender
History |HISTORY[MarTers
Philo- ) Tech-
sophy Religion| Science | yology
Theater
TR The Visual |& Populax
XS M" \lcmnmn arrs | B
Tamment
\’zmwan Biklio- Econoand
m,,\ Graphy | Contexts
Related
Places | www
Resources|

oucTion

Peri
1cal s
Book | whar's
Reviews| New

Figura 2. Sitio Web Victoriano. http://www.victorianweb.org/. Internet. Consultado el
20 de Septiembre de 2011

22 MCCORDUCK, Pamela. AARON'’S CODE: Meta-Art, Artificial Intelligence, and the Work of Harold
Cohen. Liverpool: WH. Freeman & Co, 1990. p.44

2 1bid., p. 45.



80 - Juan Carlos Rincén Acunia

La literatura victoriana es muy rica y fecunda en produccién (Figura 2). Uno de
los principales inconvenientes para los estudiosos del tema es la necesidad
de adquirir un nivel alto de experticia para poder navegar en medio de la vasta
produccién de la época, cotejando diversas areas de conocimiento. El proyec-
to liderado por George Landow busca su comprensiéon y ubicacién mediante
el uso de hipertextos, facilitando la labor interpretativa del lector al relacionarse
digitalmente con gran parte de esa coleccién en diferentes ciencias y artes.
Existe un paralelo entre el hipertexto y la teorfa critica, en el cual se destaca
el hecho de que la teoria critica busca teorizar el hipertexto, en tanto que éste
busca encarnar la teoria respecto a la textualidad narrativa y a la funcién del
lector y escritor.

El hipertexto fragmenta, dispersa o atomiza el texto de dos maneras afines.
Primero, suprimiendo la linealidad de lo impreso libera los pasajes individuales
de un Unico principio ordenador: la secuencia y la amenaza de convertir el tex-
to en un caos. Y, segundo, destruye la nocién de texto unitario y permanente?.

La experiencia de la lectura en el hipertexto —o con el hipertexto—, escla-
rece muchas de las ideas més significativas de la teorfa critica. La hipertextua-
lidad esta fundamentada en relaciones entre términos que tejen y entretejen
sentido, mediante los nexos que aparecen en la navegacién del interpretador.
Por medio de la hipertextualidad, el lector tiene la oportunidad de romper la
linealidad del objeto, facilitando su interpretacién y apropiacién, promovien-
do una apertura textual. Una caracteristica a resaltar en la hipertextualidad es
el rompimiento del limite interno/externo del texto —objeto a interpretar—
incorporando y representando de manera diferente el mundo. La funcién del
lector es pues, de explorador y conquistador de los conceptos representados,
mediante navegacidon morfoldgica.

El hipertexto suministra un sistema que puede centrarse una y otra vez
y cuyo centro de atencién depende no tanto del objeto en si, el texto, sino
mas bien del interés y motivacién particular del lector, que se convierte asi
en un verdadero lector activo, otorgdndole un sentido nuevo al texto. El hi-
pertexto posibilita el accionar del lector en un entorno limitado, creando y
recreando conceptos, movido por su motivacion particular. La hermenéutica
se ve potenciada por medio de este dispositivo. El tratamiento hermenéutico,
alcanzado por medio de hipertextos, le permite a la IA tener unos métodos
para la consecucién y apropiacién artificial de conocimiento, quiza, mediante
imitacion del modo de interactuar de un ser humano, buscando crear mapas
cognitivos sobre el campo de accién establecido.

2 LANDOW, George. Hipertexto 3.0: la teoria critica y los nuevos medios en la era de la globalizacion.
Maryland: The Johns Hopkins University Press, 2006, p. 136.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 81

b. Eliza

Eliza es un dispositivo software, elaborado por Joseph Weizenbaum en
1966, cuyo fin es emular la terapia elaborada por el psicélogo clinico Carl
Rogers, tratando de establecer una charla convincente con el usuario, en el
rol de paciente. Eliza almacena informacién categorizada limitada del mundo
sin establecer alguna forma de memoria conceptual, pero, por medio de tres
estrategias, emula sostener una charla humana convincente.

Las estrategias se basan en el malentendido, permitiendo caer en la ilusién
de que realmente el ente artificial charla con uno, que entiende lo que uno le
esta diciendo, que es un ser vivo con el cual se interactGa. Los medios para
lograr su cometido distan lejos de teorias interpretativas y modelos del mundo
real. Funda su conocimiento en una base de datos de palabras clave relacio-
nada con una serie de respuestas adecuadas, en categorias relevantes en una
conversacidén humana normal: amor, sexo, dinero, estado de animo, familia y
trabajo. Si durante la charla el ser humano no ingresa ninguna palabra cono-
cida, el sistema realiza una estrategia muy humana: responde sin tener idea,
por medio de ambigiliedades como “Mmmm, qué interesante”, o “Sigue”, o “¢Ah,
si?”. Otra estrategia es parafrasear la pregunta y repreguntarla de otra forma.

Conversacién con Eliza®

PERSONA> Todos los hombres son iguales.

ELIZA> {De qué forma?

PERSONA> Siempre nos estéan fastidiando de una forma u otra.
ELIZA> (Se te ocurre algin ejemplo especifico?

PERSONA> Si, mi novio me hizo venir aqui.

ELIZA> Tu novio te hizo venir aqui

PERSONA> Dice que me paso deprimida la mayor parte del tiempo.
ELIZA> Siento enterarme de que estas deprimida

PERSONA> Es verdad. No soy feliz.

ELIZA> (Crees que venir aqui te ayudaré a ser feliz?
PERSONA> Necesito alguna ayuda, eso si es verdad.

ELIZA> {Qué significa para ti obtener alguna ayuda?
PERSONA> Quizéa pueda aprender a sobrellevar a mi madre.
ELIZA> Hablame algo més acerca de tu familia.

PERSONA> Mi madre se preocupa por mi.

ELIZA> ¢Quién més se preocupa por ti en tu familia?
PERSONA> Mi padre

ELIZA> Tu padre

» Disponible en: http://www.manifestation.com/neurotoys/eliza.php3. Recuperado 12.09.11.



82 - Juan Carlos Rincdn Acunia

PERSONA> En algunas cosas te pareces a mi padre

ELIZA> éQué parecido ves?

PERSONA> No eres muy agresivo, pero creo que no quieres que yo me dé
cuenta de eso.

ELIZA> {Por qué piensas que yo no soy muy agresivo?

PERSONA> T( no discutes conmigo.

ELIZA> éPor qué crees que yo no discuto contigo?

PERSONA> Me tienes miedo

ELIZA> (Te gusta creer que te tengo miedo?

PERSONA> Mi padre tiene el miedo a todo el mundo.

ELIZA> ¢{Qué maés se te ocurre cuando piensas en tu padre?

PERSONA> En matones.

ELIZA> (Tiene eso que ver con el hecho de que tu novio te hizo venir aqui?

La méaquina esboza rasgos de entendimiento situacional mediante el uso
de bases de datos categorizadas por temas de conversaciones frecuentes.
Algunas versiones del programa usan tesauros. En este sistema particular, la
accion hermenéutica es sintactica, mediante el mapeo de patrones béasicos
de busqueda en la conversacién. Se puede hablar de una caracterizacién
bésica de la semantica mediante el uso estructural de la sintaxis. Esta apli-
cacién ha sido la inspiracion de muchas otras, como SIRI™, lanzada por
Apple para su teléfono IPhone™ 4S lanzado en Octubre de 2011; este pro-
ducto recurre a la IA para realizar labores de asistente virtual, permitiendo
interactuar de un modo mas real que Eliza. Tiene la ventaja de usar motores
de bisqueda en linea y sistemas categorizadores para articular sus respues-
tas. Aunque no posee conocimiento seméantico de las preguntas que se le
hacen, si es capaz de contextualizar, aprender de sus errores, ajustar su
comportamiento y demostrar respuestas adecuadas a las situaciones. Tiene
caracteristicas que lo hacen tnico en su clase, como el manejo de contexto
al acceder a la ubicacién via GPS, examinar la agenda, la lista de tareas de la
persona que lo opera, entre otras cosas. Posee la capacidad de parafrasear
patrones de conversacién en lenguaje natural y usar légica bésica al clasifi-
car el perfil del usuario. Su poder principal radica en la contextualizacidn en
el desarrollo de su interaccién, en cierta medida, realiza una hermenéutica
cotidiana.

4. Hermenéutica e inteligencia artificial
Una de las pretensiones de la IA es emular procesos cognitivos propios de

los seres humanos. ¢Qué pautas brinda la hermenéutica para alcanzar este
propdsito? Se debe determinar el objeto de estudio: un texto, para este caso,



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 83

digital. El texto concebido como todo discurso fijado por la escritura? genera
dos actitudes fundamentales: explicar e interpretar. El texto no es un objeto per se,
buscando ser leido. Reclama contexto interpretativo. El contexto podria definir-
se como el mundo previo interiorizado para interpretar el texto, una suerte de
situacionalidad embebida e involucrada con un trasfondo contextual. Se podria
pensar en crear maquinas que reflexionen sobre los propios recursos apofan-
ticos almacenados, mediante el experienciar virtual, ejerciendo conductividad
basada en esquemas corporales emulados, de forma comprensiva y cognitiva.
Para lograr esto, es indispensable una memoria y una metodologia procedimental de
pensamiento que le permita a la IA, tener a su disposicién un mundo circundante.
Este proceso involucra un qué: memoria; y un cdmo: métodos cognitivos.

La metodologia de pensamiento se enfrenta a un gran obstéculo:

La gente no piensa en inglés o en chino o en apache; piensa en una lengua
de la mente. Esta lengua de la mente, probablemente se parece un poco a
todas estas lenguas; presumiblemente tiene simbolos para postconceptos,
y ordenamiento de simbolos (...) Comparado con cualquiera lengua dada, el
mentalese debe ser mas rico en algunas cosas y mas simple en otras. Debe ser
mas rico, por ejemplo, en cuanto a que varios conceptos deben correspon-
der a una palabra Unica del castellano, palabras como banco o llave. (...) Por
otra parte, mentalese debe ser més simple que las lenguas orales; no incluye
palabras y construcciones especificas de la conversacién (como ‘un’ y ‘el’) y
la informacién acerca de cémo pronunciar las palabras o incluso cémo orde-
narlas, es innecesaria.?’

El reto para la memoria no lo es menos:

Los conceptos mentales parecen ser contenido sin forma y no signos, por
lo tanto, cabe aln la pregunta acerca de su naturaleza. (...) Estas férmulas
enlazarfan la palabra con el mundo y, gracias a este eslabdn, podrian hacer que
el mundo hiciera lo que aquellos que conocen el secreto, quieren que haga.?®

El ente virtual debe ser el encargado de leer e interpretar intencionalmente
un discurso, representado por el texto digital, mediante una dacién de sentido
en un contexto determinado: interpretando y reinterpretando. Al leer, se crea
una version propia del texto lefido. Leer no es solamente decodificar simbolos
y trasladarlos ordenadamente en un lenguaje. Leer implica, necesariamente,
el integrar horizontes de experiencia del autor en su discurso representado en
el texto, y del autémata viviendo en el mundo. Adicionalmente, leer implica una

20 RICOEUR, Paul. Del texto a la accién. Ensayos de hermenéutica 11, Op. cit., p. 62
2" TEUBERT, Wolfgang. Writing, hermeneutics, and corpus linguistics. Op. cit., p. 47.
28 bidem.



84 - Juan Carlos Rincén Acunia

ubicacién y comprensién contextualizada de la posicidn del sujeto lector en
un mundo cultural y linglisticamente sedimentado. Entonces, un ente artifi-
cial debe poder ubicarse de alguna forma en el mundo real y tener experien-
cia contextualizada apropiando horizontes perceptuales. De ahi debe partir la
configuracién de un actor virtual para poder realizar una hermenéutica digital.

La hermenéutica virtual debe necesariamente basarse en una previa repre-
sentacién del mundo, para extraer la intencionalidad representada en el texto
digital, este es el reto planeado por la hermenéutica a la IA. Un lector humano,
al apropiarse de un texto, posee una intencionalidad, motivacién y marco de
referencia apropiado del mundo en el cual se desenvuelve. Estas mismas ca-
racteristicas deben ser representadas por la IA en sus artefactos. La relacién
causal a memoria es directa, pero se debe tener procesos cognitivos que le
permitan su fijacién representacional interna.

Una forma de tener procesos cognitivos en entes virtuales puede extraerse
de los esfuerzos de Landow en la produccién de textos intertextuales. El agente
artificial podria correlacionar, fenomenoldgicamente actuando: noema y noesis,
para poder comprender el texto virtual. Al no tener un proceso cognitivo co-
munmente aceptado, la hermenéutica brinda pautas para la fijacién en memo-
ria de la interpretacién del objeto, mas no brinda una metodologia robusta y
unificada, que permita ser plasmada por la IA.

Si el ente artificial logra apropiarse del mensaje —realizar una lectura—en-
tonces habria cabida para que éste realice una reflexion sobre el texto. El
ente virtual se comprenderia asf mismo a partir de la lectura, y enriqueceria su
mundo mediante la apropiacién ilimitada de textos, almacenando los datos en
informacién digital mediante patrones entrelazados, de forma similar como
lo hace el ser humano. Construiria mundos mediante la recursividad en el
proceso dialéctico de la lectura-comprensién, sentando las bases para una
culturalidad que le permita definir su intencionalidad y motivacién en el saber
del mundo y por ende apropiarse —de alguna forma— del mismo. Es en esta
situacién que el texto adquiere un tinte seméntico, otorgando sentido a la
comprensiéon del mundo dado en forma de texto digital al ente artificial. En
este punto, la percepcién de un ente virtual sobre la obra de Cervantes, serfa
muy diferente a la percepcién y apropiacidén de otro ente virtual, disefiado y
creado bajo las mismas condiciones. El reto es establecer las bases de la ver-
dadera Inteligencia Artificial de forma estructurada y coherente.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 85

Bibliografia

COHEN, Harold. The Further Exploits Of Aaron, Painter. San Diego: Center for
Research in Computing and the Arts, 2000.

DREYFUS, Stuart. Why computer may never think like people. En: Technology
Review, 1986, pp. 45-61.

HUSSERL, Edmund. Phenomenology and the Crisis of Philosophy. New York:
Harper & Row, 1967.

LANDOW, George. Hipertexto 3.0: la teoria critica y los nuevos medios en la era de
la globalizacion. Maryland: The Johns Hopkins University Press, 2006.

McCORDUCK, Pamela. AARON’'S CODE: Meta-Art, Artificial Intelligence, and
the Work of Harold Cohen. Liverpool: WH. Freeman & Co, 1990.

MORENQO, Mariano. Historia de la Filosofia Moderna Y Contemporanea. Madrid:
MAD SL, 2003.

PENROSE, Roger. La nueva mente del emperador. Barcelona: Grijalbo Monda-
dori, 1991.

PERONARD, Marianne. Escritura, hermenéutica y linglifstica de corpus. En:
Revista signos, Vol. 40, No. 64, 2007, pp. 38-45.

PINKER, Steven. The Language Instinct: How the Mind Creates Language. New
York: William Morrow and Company Inc, 1994,

Rae. (s.f.). Disponible en: http://buscon.rae.es/drael/SrvitConsulta?TIPO
BUS=3&LEMA=hermen%E9utica. Recuperado 09-07.11.

RICOEUR, Paul. Acte et signe dans la philosophie de Jean Nabert. Paris: EDUCC,
1962.

RICOEUR, Paul. Du langage, du symbole et de ['interpretation. Seuil: DLT, 1966.

RICOEUR, Paul. Del texto a la accion. Ensayos de hermenéutica 1. México: FCE,
2002.

RICOEUR, Paul. Freud: una interpretacion de la cultura. México: Siglo XXI, 2007.

TEUBERT, Wolfgang. Writing, hermeneutics, and corpus linguistics. Birmingham,
England: Birmingham University, 2007.

TORNERO, Angélica. Hermenéutica y estudios literarios. Morelos: UAEM, 2006.

WALLACE, Michal. (n.d.). Eliza, computer therapist. Disponible en: http:/www.
manifestation.com/neurotoys/eliza.php3. Recuerado 09.07.11.






Husserl y el relativismo cultural
Husserl and the Cultural Relativism

JUAN CARLOS AGUIRRE GARCIA
Universidad del Cauca
Colombia

Resumen

Este trabajo tiene como fin recons-
truir los argumentos dados por Husserl,
en el articulo de la revista Logos, contra
el historicismo que, para los propdsitos
actuales, serd homologado a relativis-
mo cultural, concluyendo que en su ex-
posicién Husserl da suficientes razones
para neutralizar las pretensiones de los
relativistas culturales. Posteriormente,
se analizara la lectura que hace el feno-
mendlogo David Carr, quien responde
afirmativamente a la pregunta: {pue-
de leerse la fenomenologia de Husserl
como un aporte al relativismo contem-
poréneo? Finalmente, intentaré matizar
las criticas de Carr, mostrando las posi-
bles inconsistencias de su lectura y, por
consiguiente, comprometiéndome a
secundar la tesis segin la cual el apor-
te de Husserl ayuda a disolver los "ab-
surdos” relativistas; esto es, sefialando
el valor de las tesis husserlianas en la
clarificacién de algunos problemas que
plantea el relativismo cultural.

Palabras clave: Relativismo cultu-
ral, fenomenologia, historicismo, vali-
dez, conocimiento, ciencia.

Abstract

This work has as goal to rebuild ar-
guments made by Husserl in the article
from Logos journal against historicism
that, for actuals purposes, it will be de-
fined as cultural relativism; concluding
that, in his exposition, Husserl gives
enough reasons to neutralize the cultu-
ral relativist’'s pretentions. Later, it will
be analyzed the lecture made by phe-
nomenologist David Carr, who respond
affirmatively to the question: écould
be Husserl’'s phenomenology one con-
tribution to contemporary relativism?
Finally, I will try to clarify Carr’s critics
showing the possible inconsistencies
of his lecture and, consequently, sup-
porting that Husserl's contribution
helps to eliminate the absurd relativist;
that is, pointing the value of Husserl’s
thesis in the clarification of some pro-
blems that are exposed by cultural re-
lativism.

Key words: cultural relativism,
phenomenology, historicism, validity,
knowledge, science.



88 - Juan Carlos Aguirre Garcla

Introduccion

El relativismo afirma “que la verdad, la bondad o la belleza es relativa a un
marco de referencia, y que no existe ningln estandar general absoluto para juz-
gar entre marcos de referencia en competencia”!. Esta definicién tiene varias
implicaciones, a saber: si se hace alusién a marcos de referencia conceptua-
les, culturales o histéricos; si los dominios pertenecen a los ambitos cogniti-
vos, culturales o estéticos; si se esta recurriendo a niveles dnticos o epistémi-
cos; si estan en juego valores de verdad, bondad o belleza; y, finalmente, si se
estd negando con el relativismo algln tipo de obijetivismo, fundamentalismo o
universalismo. Limitandonos al relativismo cultural, podrfamos decir que este
defiende “que la cultura de una persona influye fuertemente sus modos de
percepcién y pensamiento”?. Aunque el relativismo siempre ha acompanado
a la filosoffa a lo largo de su historia, en la actualidad pueden observarse mo-
dos refinados de relativismo, incluso, en el ambito de las ciencias naturales,
adoptando nombres un tanto estrambdticos como “construccionismo”; igual-
mente, ha incursionado, abierta o soterradamente, en terrenos de reflexién de
ciencias humanas propensas al anélisis de la cultura.

Pareciera que, en la actualidad, carece de sentido preguntarse por la posi-
bilidad de establecer criterios que superen las peculiaridades de los marcos de
referencia; quien se interrogue por esto verfa atacada su persona (ad hominem),
en el mejor de los casos, con el apelativo de cientista o cientificista; en el
peor, con toda suerte de epitetos que van desde “hegemodnico”, “eurocéntri-
co”, “colonial”, y muchos otros. Quizas por ello, un buen niimero de académi-
cos ha reducido su impulso hacia la postulacién de tesis no-relativistas y ha

adoptado una postura tolerante hacia el relativismo.

En 1910, el filésofo alemén Edmund Husserl escribié: “a los absurdos ted-
ricos les siguen inevitablemente absurdos (...) en el comportamiento concreto
tanto tedrico como axioldgico y ético™. A este respecto quiero mencionar la
siguiente cita atribuida a Mussolini:

(...) todo lo que he dicho y hecho en estos tltimos afios es relativismo por
intuicion. Si el relativismo significa el fin de la fe en la ciencia, la decadencia
de ese mito, la «ciencia», concebido como el descubrimiento de la verdad ab-
soluta, puedo alabarme de haber aplicado el relativismo (...) Si el relativismo
significa desprecio por las categorias fijas y por los hombres que aseguran po-

' KRAUSZ, Michael. Varieties of Relativism and the Reach of Reasons. Ed. Steven D. Hales. A
companion to Relativism. Oxford: Wiley-Blackwell, 2011, pp. 70.

2 SWOVYER, Chris. Relativism. Ed. Edward N. Zalta. The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Dis-
ponible en: http://plato.stanford.edu/archives/win2010/entries/relativism/.

* HUSSERL, Edmund. La filosofia, ciencia rigurosa. Madrid: Encuentro, 2009, p. 16.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 89

seer una verdad objetiva externa, entonces no hay nada mas relativista que las
actitudes y la actividad fascista... Nosotros los fascistas hemos manifestado
siempre una indiferencia absoluta por todas las teorias (...) El relativismo mod-
erno deduce que todo el mundo tiene libertad para crearse su ideologia y para
intentar ponerla en préactica con toda la energia posible, y lo deduce del hecho
de que todas las ideologias tienen el mismo valor y que todas las ideologias
son simples ficciones”.

De este ejemplo, y otros que podrian facilmente documentarse, se des-
prenderfa tanto la pertinencia de la idea de Husserl, asi como la urgencia de
considerar con rigor el problema del relativismo.

Resulta paraddjico, sin embargo, que en distintos contextos la fenomeno-
logia es ubicada al lado de las tendencias relativistas, pareciendo incomodar
esto a pocos fenomendlogos; més atn, celebrando, las mayorias, el aggiorna-
miento de la fenomenologia: su capacidad para adaptarse a los nuevos tiem-
pos. Paraddjico, pues Husserl ha pasado a la historia como el filésofo que,
junto con Frege, desterro las tesis centrales del psicologismo (indistinguibles
del relativismo, escepticismo, historicismo, antropologismo y demés). Enton-
ces: 1. cPuede leerse la fenomenologia de Husserl como un aporte al relati-
vismo contemporaneo? O més bien, 2. (Tiene algo que aportar Husserl a la
disolucién de los “absurdos” que conlleva el relativismo?

1. El historicismo o la vision del mundo como “errores epistemologicos”

En el articulo de la revista Logos: La filosofia, ciencia rigurosa, Husserl presenta
la versidn del historicismo en confrontacién con la visién cientifica; bien es
sabido que este filésofo manifestd, durante toda su vida académica, una alta
estimacién por el fenémeno cientifico. La linea de argumentacién usada por
Husserl podria sintetizarse en: 1) presentacién de las tesis historicistas; 2)
presentacién de la idea de Husserl de la naturaleza de la ciencia; 3) respuesta
a la pregunta: {por qué no se pueden confundir una y otra visién? Es preciso
recordar, toda vez que aqui no se abordaré directamente esta cuestién, que
esta discusién tiene como trasfondo la consolidacién de la filosoffa como
ciencia rigurosa, la cual, obviamente, tendré que aspirar a ser ciencia, en vez
de mera visién de mundo. Este apartado resefard brevemente cada uno de
estos puntos.

Husserl comienza afirmando como “verdad factica” que tanto el individuo
como el grupo cultural (lo que él denomina configuracién espiritual) tiene una

4 DOMENECH, Antoni. Prélogo. En: Searle, John. La construccion de la realidad social. Barcelona:
Paidds, 1997, p. 17.



90 - Juan Carlos Aguirre Garcla

especie de marco estructurado en el que se despliega temporalmente la vida
del espiritu; tales estructuras no son estéaticas sino que sobre ellas se confor-
man modos dindmicos de existencia. Si se quiere comprender al individuo o a
la comunidad, bastaria fijarse en tales estructuras, o modos de manifestacién
tipica del espiritu, en determinada regién y época, de modo que se aclaren los
sentidos de sus elaboraciones artisticas, religiosas, éticas, cientificas, meta-
fisicas® (Cf. Husserl, 2009: 59-60), alcanzdndose con ello la visién de mundo
o “sabidurfa”. Ahora bien, sucede que estos marcos en los que se despliega
la vida del espiritu, van cambiando en la medida en que el tiempo va trans-
curriendo, de modo que no puede hablarse de estructuras permanentes sino
variables a lo largo de la historia de la humanidad. Esta visién historicista esta
profundamente influenciada por los hallazgos de la ciencia: tanto teorias bio-
légicas (por ejemplo la teorfa evolucionista) como las mismas teorfas fisicas
(por ejemplo el paso del geocentrismo al heliocentrismo), sugerirfan la verdad
de esta situacién: algo asi como la verosimilitud de una teorfa es dependiente
del momento y el marco conceptual en que se enuncie.

Si bien Husserl reconoce la importancia de los hallazgos de esta visién para
la comprensién de la vida del espiritu, senala los puntos a partir de los cua-
les no puede constituirse conocimiento genuino a partir de ellos. Antes que
nada, es preciso advertir que, para Husserl, es claro que el modo de conseguir
conocimiento genuino ya esta determinado por el proceder del cientifico, el
cual puede resumirse en los siguientes enunciados: a) si bien la ciencia esté
sometida al devenir del tiempo, asi como las demés manifestaciones del espi-
ritu, esto no pone en cuestidn su validez objetiva; b) la naturaleza de la ciencia
se determina tanto por sus bases, como por sus problemas, metas, métodos,
y la sistematicidad en su aparato tedrico (“armonia ldgica entre los proble-
mas rectores (...) y esas bases y esos métodos”®); ¢) las ciencias rigurosas han
“constituido una universitas de ciencias rigurosas supratemporales”?, lo que im-
plica: progreso cientifico por acumulacién, concepto asintético de la verdads®,
criterio de demarcacién entre ciencia y sabidurfa. En este punto dice Husserl:
“La ciencia ha hablado; a la sabidurfa, a partir de ese momento, no le queda
mas que aprender”?; igualmente: “que las visiones del mundo se combatan
unas a otras; sélo la ciencia puede dirimir, y su resolucién lleva el sello de la
eternidad”'®!!; d) La unidn entre ciencia y actitud critica: teniendo claros algu-

> HUSSERL, Edmund. La filosofia, ciencia rigurosa, Op. cit., pp. 59-60.

°1bid., p. 67.

T1bid., p. 72.

81bid., p. 74.

9 16id., p. 76.

19 15d., p. 80.

' Debe notarse que, en este caso, la sabiduria no es vista al modo despectivo de la pseu-



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 91

nos de los presupuestos con los que Husserl opera, podremos comparar las
visiones de ciencia y sabiduria.

Confrontado con la naturaleza de la ciencia, el historicismo nos impulsaria
a adoptar las siguientes actitudes: disolucién de la validez objetiva del conoci-
miento, oscuridad conceptual (lo que conlleva la confusién de los problemas
y, por ende, los fracasos en la comprensién de la realidad y la posibilidad
de hacerlo racionalmente); prejuicios absurdos en la captacién del mundo!2,
Con respecto a lo primero, habrd que decir que en el historicismo o relati-
vismo cultural hay una digresién en el plano légico: no es posible inferir, de
una verdad factica, una universalidad de principio. En este aspecto Husserl es
muy claro y, en aras de la discusién, reconoce lo valiosa que puede ser una
comprension desde la historia; sin embargo, sabe también la diversidad de
planos: por un lado esté la comprension de la ciencia como fenémeno cultural
y, por el otro, la ciencia como sistema tedrico vélido. La prelacién del plano
historicista conduce a absurdos, asi como su intento de fundamentarse en la
ciencia, o su intento por yuxtaponerse a ella para, supuestamente, alcanzar
modos més incluyentes de acceso a la realidad. Con respecto a lo segundo,
Husserl pareciera anticiparse a aquellos filésofos que “enturbian el agua para
que parezca profunda”. Pareciera que al filésofo no le bastara la claridad con
la que el cientifico quiere referirse al cosmos y, en esa medida, reclamara un
lenguaje distinto, oscuro, profundo, el cual se patentiza en textos que quieren
dar la impresién de ciencia, pero que no son méas que curiosas especulacio-
nes. Husserl es contundente al sostener que: “La profundidad es cosa de la
sabiduria; la claridad y distincién conceptuales, de la teorfa rigurosa”'®. Final-
mente, el cardcter absurdo al que conduce el historicismo y, por extension,
el relativismo cultural, lo apoya Husserl en lo ya alcanzado magistralmente
en los Prolegomena. En La filosofia, ciencia rigurosa sblo renueva algunos de los
argumentos usados en el libro de 1900, a saber: la adopcién del relativismo
cultural exigiria la negacién de principios légicos como el de contradiccién;
ademés, si se puede refutar algo con validez objetiva, entonces también hay
un campo en el que se puede fundamentar algo con validez obijetiva.

La presentacion de las tesis de Husserl, en torno a la relacién entre histori-
cismo y ciencia, nos permite concluir que, si bien es cierto que la comprensién
de las culturas a partir del marco espacio-temporal en el que se desenvuel-
ven nos permite acercarnos a multiples aspectos de los fendmenos que las

dociencia postulada por los positivistas l1gicos, es decir, sinsentidos. La postura husserliana es
més acorde a la recepciéon popperiana de la metafisica, entendida por el austriaco como suelo
fértil de donde brotan los auténticos problemas de la ciencia.

2 16id., p. 79-80.
3 16id., p. 83.



92 - Juan Carlos Aguirre Garcia

constituyen, esto no implica, en principio, afirmar que las verdades que allf se
constituyan son vélidas sélo para tal comunidad o durante el tiempo en que la
comunidad las tenga por vigentes. Esta conclusion se apoya en la naturaleza
de la ciencia senalada por Husserl, la cual implica validez objetiva de los co-
nocimientos cientificos, progreso del conocimiento cientifico y, en tal sentido,
supratemporalidad de las leyes y teorfas formuladas por la ciencia. Ninguno de
los tres elementos es stricto sensu dependiente del contexto.

2. El relativismo cultural de Husserl

Si bien es cierto que la fenomenologia de Husserl, desde sus inicios en
1900, ha sido una confrontacién de las tesis relativistas, épor qué la fenome-
nologia es vista, por algunos, como una filosoffa que promueve el relativismo?
Las respuestas a esta pregunta podrian adoptar distintas variantes: primero,
podria decirse que, en un principio, el programa de Husserl apuntaba hacia
el fundamento de un proyecto epistemolégico que asegurara la verdad y el
conocimiento obijetivo, pero que con el tiempo Husserl se fue dando cuenta
que tal pretensién era inalcanzable. Otros podrian argumentar que Husserl
conservd una coherencia en su proyecto, pero que los fenomendlogos poste-
riores se dieron cuenta de nuevas dimensiones que hacfan inviable el progra-
ma husserliano; finalmente, podria decirse que la pregunta no tiene sentido
pues no hay tal promocién al relativismo en la fenomenologia de Husserl. Sin
embargo, en la literatura sobre la fenomenologia, se encuentra una interesan-
te respuesta a esta pregunta, esbozada por uno de los fildsofos que conoce
desde adentro el programa fenomenoldgico: en 1987, el fenomendlogo y tra-
ductor de Husserl, David Carr, en su libro Interpreting Husserl, plantea la siguien-
te tesis: “hay ciertos temas y conceptos que son fundamentales incluso a la
temprana concepcién de la fenomenologia de Husserl, los cuales conducen
hacia el relativismo, pese a que Husserl mismo no hubiera previsto las con-
secuencias de ellos”!'. Este apartado esbozaré la argumentacion seguida por
Carr para defender esta tesis.

Carr comienza reconociendo los esfuerzos de Husserl tanto en Investiga-
ciones Logicas (1900) como en La filosofia, ciencia rigurosa (1911) por desterrar el
fantasma del psicologismo, en sus multiples facetas. Posteriormente, se sor-
prende al ver cémo los herederos de Husserl se han movido hacia versiones
explicitas de relativismo, especialmente del tipo histérico o cultural, en donde
la verdad llega a ser relativa a algunos “"marcos conceptuales”!®. Considera que
la respuesta mas simple seria sostener que los fenomendlogos posteriores a

'“ CARR, David. Interpreting Husserl. Dordrecht: Martinus Nijhoff Publishers, 1987, p. 26.
5 16id., p. 25.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 93

Husserl se han distanciado de él en su antirrelativismo y, por consiguiente, en
este punto no podria hablarse estrictamente de una tradicién fenomenoldgica
y, menos aln, de una escuela o un método unificado. Vale decir que esta pos-
tura se ha hecho cada vez mas predominante entre los expertos y, creo yo, es
promisoria para la comprensién de la historia de la fenomenologia. Pero Carr
se distancia de esta respuesta y se atreve a proponer otra mas radical: es en
los mismos textos iniciales de Husserl, en los que él se muestra como el adalid
del antirrelativismo, donde se encuentran las semillas del relativismo de sus
herederos; en consecuencia, hay un programa fenomenolégico signado por
el relativismo; tal programa se remontarfa a los primeros trabajos filoséficos
de Husserl, del cual los fenomendélogos posteriores toman sus cimientos. En
consecuencia, una de las notas fundamentales del programa fenomenolégico
serfa la adopcién del relativismo.

No me referiré a la ligera disolucién que intenta hacer Carr de los argu-
mentos husserlianos contra el psicologismo'®; me centraré, més bien, en las
tres lineas de ataque en las que Carr identifica la simiente del relativismo: el
concepto de “lo dado”, la intencionalidad y la conciencia como “gestalt tem-
poral”. Aunque presentaré esquematicamente las tres lineas, me dedicaré a
reflexionar sobre la primera, toda vez que se convierte en el “argumento de-
finitivo” sobre el cual se sostienen las otros dos; de manera que aclarando lo
referente a “lo dado”, las otras lineas de ataque quedan, espero, debilitadas.

Con respecto a "lo dado”, si bien Carr concibe la distincién entre Husserl y
Kant con relacidén a los sense data, sospecha que tanto en Investigaciones Logicas
como en Ideas (1913), pareciera que Husserl "no estuviera enteramente libre
de la nocién de sensaciones como datos neutrales que son espontaneamente
interpretados”!”. Carr lee el lema “a las cosas mismas” como parte de la “bUs-
queda de lo dado” tan cara a la historia de la filosofia; sin embargo, reconoce
que Husserl no recurre a “lo dado” al estilo de los sense data de los empiristas,
o de aquellos que intentan responder a todas las respuestas del escéptico.
Husserl, a diferencia de ellos, "ve a los objetos perceptuales en el espacio
como los objetos mas primitivos de los que somos directamente conscientes,
negando la existencia de una capa conscientemente dada de sense data debajo
de ellos”'®. En tal sentido, el fenomendlogo no se pronuncia sobre la existen-
cia o la naturaleza de una experiencia acerca de la existencia o naturaleza de

1" A'mi modo de ver, Carr considera que los argumentos surgidos de la polémica Rorty-
Davidson, en torno a los “esquemas conceptuales”, bastarian para disolver los argumentos de
Husserl contra el psicologismo. Sea cierto o no, creo que en el texto Carr no se dan suficientes
argumentos para asumir este punto.

7 16id., p. 29.
8 164d., p. 30.



94 - Juan Carlos Aguirre Garcia

sus objetos!’. A Carr, sin embargo, le parece paraddjico que Husserl proclame
esto pero, a su vez, siga sosteniendo que en la percepcidén sensible, el objeto
externo es dado.

La fuerza del argumento de Carr se centra en el proceso descriptivo de la
fenomenologia: Husserl retoma un aspecto de “lo dado”: “su caracter inme-
diato” (no-mediado); a partir de esto, "lo dado” es descrito por el fenomend-
logo. En consecuencia:

El hecho descriptivo, en cuanto a los objetos empiricos y los estados de
hechos se refiere, es que la percepcién juega el papel de suplir (supplying) lo
dado, la instancia bésica de auto-evidencia o cumplimiento par excellence mas alla
de donde no podemos ni necesitamos ir. El hecho que la evidencia perceptual
es siempre, como la llama Husserl, “inadecuada”, y abierta a futuras preguntas,
no remueve su funcién de suplir (supplying) lo dado. Mas aln, la evidencia
perceptual no garantiza el acuerdo intersubjetivo, apela a él, lo asume como
venidero®.

Basado en esto, Carr sostiene que se deja la puerta abierta al relativismo:

El concepto de lo inmediato en el sentido puramente descriptivo o fenom-
enolégico no sélo no suple un inexpugnable enlace cognitivo con una realidad
independiente que existe en s misma; sino que tampoco involucra la seguridad
de un acuerdo intersubjetivo, al menos no en el sentido universal requerido
para superar el relativismo?'.

En tal sentido, sefiala Carr que Heidegger y Merleau-Ponty serian més atem-
perados en sus pretensiones, pues sostienen que “el mundo puede variar, si
no desde el individuo, quizas de una comunidad o periodo histérico a otro”?2.

Con respecto a la intencionalidad, Carr afirma que “lo dado” no estd me-
diado por otro objeto; sin embargo, descubre otro modo de mediacién: “por
conceptos”?, y senala que esto hace parte de la teorfa husserliana de la in-
tencionalidad. La teorfa de la intencionalidad afirma que “el objeto no se debe
confundir con o colapsar en el acto en el cual es intencionado”?; por tal mo-
tivo, “aunque [la intencidén consciente] en un sentido requiere el objeto, no

19 1bidem.
21pid., p. 31.
21bid., p. 33.
2 16id., p. 34.
2 1bidem.
2 Ibidem.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 95

es dependiente del estado del mundo en aras de ser lo que es”?. De ahi Carr
concluye, citando a Husserl, que:

(...) no sdlo no es necesario que el objeto intencionado exista, como en el
caso de la ilusién o la fantasia, sino que incluso donde uno supone que el ob-
jeto exista tal y como asumo que es, no se puede concebir ni la conciencia, ni
la experiencia ni la cognicién como una relacién que se obtiene entre el sujeto
y un objeto que exista “en si mismo”%.

Con base en lo anterior, Carr reitera los argumentos planteados cuando
consideraba “lo dado”: comprendido el concepto de intencionalidad, la ex-
periencia o el conocimiento no es méas que una serie de intentos sobre la rea-
lidad, si bien nunca elude nuestro alcance, nunca la alcanzamos plenamente.
De igual modo, Carr recurre a la intersubjetividad; ahora es vista por él como
teleoldgica, es decir, la “teoria de la Evidenz [de Husserl] ha llegado a ser de
carécter genético y dindmico una vez desarroll6 las implicaciones de la distin-
cién entre el objeto que es intencionado y el objeto como es intencionado”
(p. 36). De esto Carr saca las siguientes conclusiones afines con el relativismo:

Lo que Husserl ha descubierto a su manera es, obviamente, el equivalente a
las ya familiares nociones de tomar-como y ver-como. Y podemos ver que estas
nociones se hacen necesarias por el concepto de intencionalidad y por el enfo-
que intencionalista a la experiencia y la cognicién. Lo que requiere el enfoque
de Husserl es que cuando estemos tratando con la conciencia que se dirige a
los sujetos, no podemos hablar de objetos, hechos o incluso el mundo, sin pre-
guntar al mismo tiempo: ¢cuales objetos, cuales hechos, cuadl mundo? Esto es
simplemente decir, desde el punto de vista fenomenolégico, que objeto, hecho
y mundo como intencionados se refieren a algln acto o actos particulares de
intencionalidad. Incluso el mundo objetivo de la ciencia se retrotrae a la co-
munidad cientifica en la que se construye ese mundo. Mas importante ain: en
esta visidn, los objetos de nuestra referencia “socavan” nuestras referencias a
ellos; es decir, son siempre tales que permiten otras posibles referencias en el
sentido de otras intenciones-como?.

Finalmente, Carr recurre a los ejemplos usados por Husserl en La fenomeno-
logia de la conciencia interna del tiempo, para explicitar ain mas el relativismo de
Husserl. En especial, toma el ejemplo de la melodia:

(...) la conciencia es correctamente concebida como fases o experiencias
individuales mas o menos distintas, pero cada una de ellas, como en cada nota
de la melodia, deriva su significado de su lugar en una configuracién temporal

> [bidem.
2 1bid., pp. 34-35.
7 1pid., p. 36-37.



96 - Juan Carlos Aguirre Garcla

que incluye fases pasadas y futuras. Para el experimentador las experiencias
pasadas no son aniquiladas, sino que son “asumidas en su alcance” por un
tipo de conciencia de trasfondo que Husserl llamé retencién, y las experiencias
futuras son asf anticipadas en la asf llamada protencién. El pasado no necesita
ser traido a la mente, como en “recoleccién”, ni el futuro se anticipa expresa-
mente, en aras de jugar un rol en nuestra experiencia del presente. Mas atn,
ellas determinan su sentido, como las notas pasadas y futuras de una melodia
determinan el sentido de la nota que estoy escuchando ahora. Las "melodias”
de un ser consciente pueden ser de mayor o menor alcance, pueden solaparse
unas con otras, 0 contenidas en otros como un tema es contenido en el mov-
imiento de una sinfonfa?®,

La consideracién de este ejemplo le permite afirmar a Carr que cada indivi-
duo tiene una experiencia diferente del pasado, configurada por la comunidad
de la cual es miembro; esto lo hace diferente de un individuo que haya tenido
su propia experiencia pasada y sea miembro de otra comunidad en la que tal
experiencia se constituy6. De ahf concluye dos afirmaciones:

1. si "lo dado” es visto como lo que es “lo dado por sentado” acerca del
mundo de los individuos o grupos particulares, podemos interpretar esto
como una funcién del contexto temporal de su experiencia, de tal modo
que tal contexto variard dependiendo de quién esté involucrado?®, y;

2. un objeto es intencionado como tal, y tal, visto o interpretado de una
cierta manera que ignore las otras posibles formas de intencionar o in-
terpretar; [esto] se puede derivar del contexto o tema temporal de inte-
rés del individuo que lo intenciona®.

Considero que los argumentos de Carr pueden rebatirse a partir de dos
caminos: por un lado, podrian contraponerse estudios rigurosos en los que se
planteara una visién opuesta, por ejemplo, frente al relativismo de la percep-
cién en la que cae Carr, podria anteponerse el realismo de la percepcién de
fenomendlogos como David Woodruff Smith. Sin embargo, el camino se harfa
demasiado largo para las pretensiones de este escrito. El otro camino consis-
te en mostrar las dificultades que encierra la argumentacién de Carr para un
lector no erudito en fenomenologia. Este es el camino que elijo para concluir
esta presentacion.

Considero que la mayor dificultad que se nota en la argumentacién de Carr,
dificultad presente en todos los que defienden un relativismo extremo o in-

2 1pid., pp. 38-39.
2 15id., p. 39.
%0 1pidem.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 97

tentan responder a él, consiste en la visién de “todo o nada”. En efecto, Carr
insiste en que debe haber argumentos “inexpugnables” o “acuerdos intersub-
jetivos” en “sentido universal”; o, en que debemos alcanzar “plenamente” la
realidad. Igualmente, Carr ve con sospecha el caracter genético y dinamico de
la “teorfa de la Evidenz”. En caso de que no haya nada de lo anterior, la fenome-
nologia habria fracasado en lidiar con el relativismo. Considero, sin embargo,
que el fenomendlogo (y creo que ningln epistemdlogo) no esta obligado a
responder al tipo de argumentos que, exagerados, conducen al escepticismo
poco interesante filoséficamente. Dancy resefa esto de la siguiente forma:

Se trata de una persona obstinada cuya pretension es la de que, aunque la
mayoria de la gente se deje convencer por lo que no son més que débiles eviden-
cias, se necesita algo més para que él se convenza. Este escéptico pretende tener
patrones més altos de evidencia que la mayorfa de nosotros; estigmatiza a los
otros como seres a los que se engana o persuade facilmente. Su posicidn se con-
vierte en escepticismo propiamente dicho (es decir, en la posicién de que el cono-
cimiento es imposible, més bien que algo mas infrecuente de lo que pensamos de
ordinario) cuando los patrones se colocan tan altos que no pueden satisfacerse®!.

Como creo que Carr no tiene las pretensiones de representar al escéptico
aburrido, intentaré confrontar, intentando salirme del “todo o nada”, sus argu-
mentos. En primer lugar, Carr sostiene lo siguiente: si la evidencia perceptual
es adecuada y definitiva, los juicios sobre lo dado estédn asegurados; ahora
bien, Husserl sostiene que la evidencia perceptual siempre es inadecuada y
abierta a nuevas preguntas; por consiguiente, la evidencia perceptual nunca
asegura lo dado. Planteado asi el argumento, obviamente implicarfa que la
fenomenologia no tendria un respaldo adecuado en lo dado y, por consiguien-
te, lo dado quedaria relegado a lo que cada individuo o comunidad asumiera
como tal. Sin embargo, al igual que cualquier teorfa epistemoldgica o cientifi-
ca, la fenomenologia esta abierta al falibilismo, lo que no conduce, necesaria-
mente al relativismo. Demos por hecho que "la evidencia perceptual siempre
es inadecuada y abierta a nuevas preguntas”; ésignifica esto que por no ha-
ber un fundamento definitivo, jamés tendremos posibilidad de conocimiento?
Considero que no. El conocimiento cientifico, del cual Husserl echa mano en
el articulo La filosofia, ciencia rigurosa, es incompleto e imperfecto; sin embargo,
esto no le impide sostener que: nadie que esté dotado de razén dudara de la
verdad objetiva o de la probabilidad objetivamente fundada de las admirables
teorfas de la matematica y las ciencias naturales®’. En consecuencia, si es
cierto que no hay verdades definitivas, esto no impacta la obijetividad de la
verdad, ni impide la bisqueda honesta de la misma.

I DANCY, Jonathan. Introduccion a la epistemologia contempordnea. Madrid: Tecnos, 1993, p. 22.
%2 HUSSERL, Edmund. La filosofia, ciencia rigurosa, Op. cit., p. 9.



98 - Juan Carlos Aguirre Garcla

El segundo argumento que plantea Carr puede estructurarse asi: si la evi-
dencia perceptual nunca asegura lo dado, el acuerdo intersubjetivo no puede
estar garantizado. Es un hecho que la evidencia perceptual nunca asegura lo
dado; por tanto, no hay garantia del acuerdo intersubjetivo; lo que en otras
palabras serfa: el acuerdo intersubjetivo no puede darse sobre la base de "lo
dado”, sino que tendra que apelar a otro tipo de garantias como el conven-
cionalismo o el contextualismo, lo que no son més que formas de relativis-
mo. Habiéndose debilitado el antecedente de la condicional, afirmando que si
bien hay casos en los que la evidencia perceptual asegura lo dado, no es dificil
afirmar que, si bien es complejo, en ocasiones, establecer acuerdos basados
en la evidencia, en la mayoria de los casos tales acuerdos son factibles. Como
minimo, en casos de fuerte controversia, podria recurrirse a estrategias como
la de “cabeza de puente”, por Hollis (1998).

Pese a que los dos argumentos centrales de Carr fueron los referidos a
la garantia de evidencia de la percepcién, asi como a la falta de acuerdo in-
tersubjetivo genuino, ain quedan otras dos dificultades que considerar. En
primer lugar, debido a su concepcién de “lo dado”, Carr intenta, de buenas a
primera, ubicar a Husserl en la polémica del denominado “seeing-as problem”
(el problema del “ver como”), mas afin a la cuestién wittgensteiniana del “se-
guimiento de reglas”. En el argumento de Carr se postula un relativismo onto-
légico husserliano (una especie de pluralidad de mundos, una inestabilidad de
la referencia) por ninglin lado suficientemente argumentado y, eso si, frecuen-
temente desmentido por estudiosos de la obra de Husserl. En segundo lugar,
el estruendoso titulo: “conciencia como gestalt temporal”, no se compadece
con el tratamiento dado por él al ejemplo de la melodia; méas atn, ese ejemplo
permitirfa, al contrario, sostener un conocimiento acumulativo y supratem-
poral pues no se podria entender la nota aislada, sino en constante progreso
desde la primera a la segunda, y de esta a la tercera y asf hasta lograr el final.
Igualmente, asf como una melodia es creada en la mente maravillosa del musi-
co iletrado, ésta puede ser reconstruida en notas de pentagrama, transmitida
a amplios publicos, y repetida por cuantas orquestas haya sobre la tierra.

En conclusién, no estamos forzados a aceptar, a partir de la argumenta-
cién de Carr, ni el relativismo cultural ni la imposibilidad de conocimiento que
trascienda los marcos temporales o locales; al menos, no desde la fenome-
nologia de Husserl. Si bien es cierto que multiples estudios contemporéaneos,
por ejemplo los estudios sociales de la ciencia, nos estdn dando informacién
sobresaliente acerca de la produccién de conocimiento y acceso a él, esto no
implica que tengamos que analizar dicho conocimiento bajo las variables Gni-
cas del vaivén del tiempo. Podemos atin conservar la creencia en que algunos
conocimientos se transmiten de una comunidad a otra, de una teoria a otra;
aunque los abogados de la inconmensurabilidad insistan en su imposibilidad.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 99

La defensa de esto no sélo satisface los deleites del epistemdélogo, sino que
tiene profundas implicaciones en el comportamiento ético de las comunida-
des y en el modo de valorar lo humano.

Bibliografia

CARR, David. Interpreting Husserl. Dordrecht: Martinus Nijhoff Publishers,
1987.

CARR, David. Husserl’s Attack on Psychologism and its Cultural Implica-
tions. Ed. Kwok-Ying Lau y John J. Drummond. Husserl's Logical Investigations in
the New Century: Western and Chinese Perspectives. Dordrecht: Springer, 2007, pp.
33-41.

DANCY, Jonathan. Introduccion a la epistemologia contempordnea. Madrid: Tec-
nos, 1993.

DOMENECH, Antoni. Prélogo. En: Searle, John. La construccion de la realidad
social. Barcelona: Paidds, 1997, pp. 11-15.

HOLLIS, Martin. Filosofia de las ciencias sociales; una introduccién. Barcelona:
Ariel, 1998.

HUSSERL, Edmund. La filosofia, ciencia rigurosa. Madrid: Encuentro, 2009.

KRAUSZ, Michael. Varieties of Relativism and the Reach of Reasons. Ed.
Steven D. Hales. A companion to Relativism. Oxford: Wiley-Blackwell, 2011, pp.
70-84.

SWOVYER, Chris. Relativism. Ed. Edward N. Zalta. The Stanford Encyclopedia
of Philosophy, 2010, Disponible en: http://plato.stanford.edu/archives/win2010/
entries/relativism/.






Ontologia del mundo de la vida y
crisis de la racionalidad*
Ontology of the Life-World and the Crisis of Rationality

PEDRO JUAN ARISTIZABAL HOYOS
Universidad Tecnoldgica de Pereira
Colombia

Resumen:

Este articulo establece un acercamien-
to al concepto de Mundo de la Vida (Leben-
swelt), con el cual Husserl, tematizando la
crisis de las ciencias europeas modernas,
realiza un gran esfuerzo por reencontrar el
sentido real de la historia de la humanidad
europea en la primera mitad del siglo XX.
En este articulo se subrayan precisamente
algunos significados del concepto, y se indi-
can algunas consecuencias que trajo, para
la sociedad, la separacién del mundo de la
ciencia de el mundo de la vida. El retorno al
mundo de la vida cotidiano, significa para la fe-
nomenologifa, un retroceso al mundo de la
experiencia humana precientifica, al mundo
prepredicativo, que resulta siendo el pre-
supuesto para toda praxis vital y para toda
praxis tedrico-cognitiva. Tras estas criticas
a las ciencias y a la pérdida de su sentido
para el ser humano, Husserl lo que preten-
de es restituir el mundo de las objetivacio-
nes ideales de las ciencias positivas, a sus
experiencias originarias dadoras de sentido.
Este articulo, se propone entonces, recons-
truir el contexto en el que aparece la dis-
cusién de la fenomenologia de Husserl con
los problemas humanos inherentes a las
ciencias modernas, para las cuales el mun-
do cotidiano no cuenta, y esto ha generado
la crisis, dado que este mundo, es, sin mas,
su ‘olvidado fundamento de sentido’.

Palabras Clave: Mundo de la vida, ex-
periencia originaria, crisis, ciencia moderna,
positivismo, induccién.

Abstract:

This article establishes an approach to
the concept of the life-world (Lebenswelt)
with which Husserl, thematizing the crisis
of the modern European sciences, makes
a huge effort to reencounter the real sen-
se of the European human-kind in the first
half of the XX century. In this article some
meanings of the concept are specifica-
lly highlighted, and some consequences,
brought for the society, by the separation
of the science world from the life world, are
indicated. The return to the daily life word
means for the phenomenology, a retreat to
the pre-scientific human experience-world
that turns into being the presupposition for
all vital praxis and for all theoretical-cogni-
tive praxis. After this criticism to sciences
and the loss of their sense for the human-
being, what Husserl pretends is to reesta-
blish the world of the ideal objectivations of
the positive sciences to the original expe-
riences of the human-being that give sense.
This article pretends to rebuild the context
which appears in the discussion of Husserl’s
phenomenology with the human problems
concerning modern sciences, for which the
daily world does not count, and this has ge-
nerated the crisis, thus this vital world is, at
all, ‘the sense-forgotten fundament’ of the
sciences.

Key words: life-world, original expe-
rience, crisis, modern science, positivism,
induction.

“El presente texto con evidentes modificaciones, fue publicado con anterioridad en el libro
Intimidad y Temporalidad. Fenomenologia e Intuicion poética. Cap. 1, Numeral 2.1. Bajo el titulo Ontolo-
gia del Mundo de la Vida (Lebenswelt). Bogotd, Alejandria Libros, 2003, pp. 76-83.



102 - Pedro Juan Aristizébal Hoyos

Si queremos, pues, retornar a una experiencia
en el sentido Gltimo y originario que buscamos, sélo se
podré tratar de la experiencia originaria del mundo vital
(Lebenswelt), que todavia no sabe nada de estas idealiza-

ciones, sino que constituye su fundamento necesario. Y
este retorno al mundo vital originario no es un retorno
que acepte simplemente al mundo de nuestra experiencia
tal como nos es dado, sino que persigue hasta su origen
la historicidad que ya se halla sedimentada en él (...)
Experiencia y Juicio. E. Husserl.

El mundo de la vida es horizonte total de todos los horizontes actuales y po-
sibles!, y como tal, se le puede adjudicar una gama infinita de significados que
son inherentes a su propia estructura ontolégica®. Es explicitando la tipologia
esencial del mundo de la vida como se posibilita acceder a una ciencia cuyo ob-
jetivo lleva a delimitar las estructuras invariantes de ese mundo®.

Si el mundo vital esté sujeto a un constante cambio de las relatividades y en
referencia continua a la subjetividad, ello no obsta para pensar que, por mu-
cho que cambie, no esté ligado a una estructura esencial. Sila fenomenologfa
ha renunciado a alguna posicién que la comprometa con instancias absolutas,

" HUSSERL, Edmud. Experiencia y Juicio. México: UNAM, 1980, p. 83

2 Semejando al concepto Lebenswelt, el filésofo utiliza otras expresiones como Alltagswelt o
mundo cotidiano; Umwelt o mundo circundante. Cf., HUSSERL, Edmund. El Mundo de la Vida.
Explicitaciones del mundo predado y de su constitucién. Textos del legado pdstumo (1916-
1937). El original aparece en: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und iherer
Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Husserliana XXXIX. Kluwer: Dordrecht: 2008.
A este aspecto también se refiere AGUIRRE, Antonio. Consideraciones sobre el mundo de la vida. En:
Revista Venezolana de Filosofia. Vol. 9, No. 79, 1979, p. 7.

® El planteamiento husserliano de explicitar una ontologia del mundo de la vida lleva en sf una
aparente contradiccién. Pues no puede haber una verdadera ontologia, si se hacen depender
los contenidos esenciales del ser de un yo trascendental, sin fundamentar a la vez ese sujeto
trascendental. Ahora bien, el mundo de la vida como un concepto absoluto, subjetivo-relativo,
implica por un lado “algo en estricta correlacién con el sujeto de su experiencia apto para un
tratamiento fenomenoldgico y al mismo tiempo es tema de una ontologfa asubjetiva” que muestra
al ser que es. [Cf., AGUIRRE, Antonio. Consideraciones sobre el mundo de la vida, Op. cit., p. 11]. Por
tanto, la fenomenologia exige una teorfa general del ser, a la vez, que no concibe el fenémeno
separado del ser. Ello permite comprender la naturaleza de la “dialéctica fenomenolégica”,
pues es a la vez “un concepto natural y trascendental” [Ibid., p. 26.]. Sobre este aspecto, afiade
Aguirre que Merleau-Ponty “basdndose en las ideas de Husserl, pero corrigiéndolas con la
analitica del Dasein de Heidegger (decapitacién de la ‘conciencia constituyente’) desarrolla (...)
una fenomenologia asentada sobre la ambigliedad inherente a sus conceptos o estructuras
fundamentales sobre la relaciéon sujeto-mundo” [Ibid., p. 20]. Sin embargo, queremos resaltar
que Husserl fue consciente de dicha problemética y, en efecto, la fenomenologia trascendental
que es de corte idealista, es una propuesta que se opone a la fenomenologia genética la cual
permite develar el mundo de la vida, la experiencia vital humana referida al mundo y que remite
a la historicidad originaria de dicha correlacién, o en la intersubjetividad que remite a mi relacién
con el otro mundano como “presencia viviente”.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 103

ello no significa que el mundo vital no mantenga una tipologfa esencial, pues
a ésta queda ligada la vida. Ese caracter de ciencia es debido a que todos los
actos humanos sean, cognitivos valorativos o practicos apuntan al mundo,
como siendo el de la totalidad de las evidencias inmediatas de la experiencia.

Ahora bien, la apercepcién de un ser cualquiera para Husserl, tiene una
génesis, una protoinstitucion ligada a una tipicidad que le es propia, por eso
dice: “Si no hubiera visto por primera vez una cosa, obtenido su sentido de
un modo totalmente originario, no podria aprehender lo siempre nuevo “de
antemano” como una cosa; yo deberfa constituir siempre de nuevo originaria-
mente su sentido objetivo”*. No obstante, es claro, que esta tipicidad ligada
a la multiplicidad de experiencias, proviene también de una tipicidad general
de la experiencia humana en su totalidad, tipicidad “que se unifica a través
de cada vida total, y que tiene en esta experiencia la explicitacién “original””’.
Esto posibilita, entonces, que se puedan delimitar las estructuras invariantes,
ya que en el complejo mundo subjetivo-relativo los fendmenos y acaecimientos
se revelan absolutamente como son asf supongan siempre de nuevo a quien
parecer. (Adelante nos referiremos a este tema).

El mundo de la vida, ademas de horizonte, es fundamento total de todas
nuestras acciones y creaciones. El hombre no sdlo tematiza este mundo,
sino que vive en él. Toda su produccidn, sea material o simbdlica, se funda en
él. Es nuestro espacio concreto vivenciado y vivido, en el cual tenemos trato
con las cosas que son el entorno y con los otros seres humanos en concreta
intersubjetividad. En este mundo sofiamos, amamos, realizamos proyectos,
nos proponemos metas, en fin, vivimos. Pero paraddjicamente este mundo,
fundamento de la voluntad y el sentimiento y que ha hecho posible toda crea-
cién cientifica, desde cierta comprensién del mundo, se ha pretendido olvidar,
en una actitud totalizante y ~sumariamente considerada- positivista.

Entonces, desde esa visién, el mundo de la ciencia, idealizado, se ha con-
vertido ~para nosotros- en el Unico "mundo verdadero”. Pues ella pretende
ser el Ginico conocimiento posible y exacto. En cambio, Husserl sefala que el
mundo de la vida, el de la I6gica de la verdad, el de la base referencial para la
verdad ha sido el fundamento olvidado® . La ciencia se convirtié entonces, en
un conocimiento posible y estricto, e igualmente, en el Gnico conocimiento
verdadero.

4 HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und iherer Kon-
stitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Husserliana XXXIX. Kluwer: Dordrecht, 2008, p. 2.

> 16id., p. 13

¢ HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental. Barcelona:
Critica, 1991, p. 54



104 - Pedro Juan Aristizébal Hoyos

Esto no solamente tiene que ver con el positivismo y su peligroso curso de
praeciso mundi’, que parece seguir su marcha inexorable en la historia hasta su
madurez, como lo reclama A. Comte. Sino que igualmente hace referencia a
una colonizacién del mundo de la vida por los complejos sistemas del mundo
contemporaneo. Estos sistemas que son materializaciones de una racionali-
dad Instrumental-finalista, han contribuido con su proceso de burocratizacién
y de monetarizacién, a una marcha global de enajenacién social que se extien-
de a capas cada vez mas amplias del mundo desarrollado. A la ciencia le es
conexa la idea de progreso, junto con el suceso de la industrializacién, que es
su complemento, y a todo esto se agrega ademas, la intervencién tecnolégica,
los aspectos monetarios, la eficiencia, etc. Visto desde la actitud natural, al
ser humano no le queda otra alternativa diferente que permanecer atado a esa
condicién determinada por la precision de los medios, que lo conduce casi inevi-
tablemente a la pérdida de algunos valores que responden a su télos esencial
(libertad, felicidad, sentido, goce, entre otros) que lo encamina a asumir en
sus manos el futuro. Y por consiguiente, esta subordinado a la racionalidad
instrumental propia de los sistemas actuales que mutilan los horizontes per-
manentes del mundo de la vida.

Ante toda esta problemética social contemporanea que pone en cuestién
la esencia humana, diversas reacciones han venido del lado del arte, de la filo-
soffa, de las ciencias sociales y de la psicologia. Husserl ha caracterizado esta
problematica como una crisis, que no solamente abarca a las ciencias, sino a la
cosmovisién universal del hombre. En su obra péstuma mas notoria La Crisis,
Husserl comienza su denuncia sobre la objetivacién l6gico-matematica de la
vida y de la conciencia afirmando que:

Debo contar con que en este lugar consagrado a las ciencias el titulo mismo
de estas conferencias, “La crisis de las ciencias europeas y la psicologia”, suscite
ya alguna posicién. éCabe hablar seriamente de una crisis de nuestras ciencias
sin mas? ¢No serd més bien una exageracién este discurso, tan comin en nues-
tros dias? Que una ciencia esté en crisis quiere decir, en efecto, nada menos que
esto: que su cientificidad genuina, que el modo como se autopropone objetivos
y tareas y elabora, en consecuencia, una metodologia, se han vuelto problemati-
cos. Esto podria, ciertamente, resultar aplicable a la filosofia, que en el presente
tiende amenazadoramente a sucumbir al escepticismo, al irracionalismo, al mis-
ticismo®.

Estas breves palabras con las que comienza sus conferencias en Praga,
sefnalan la crisis a la que se han visto abocadas las ciencias en general pro-

" JANKE, Wofgang. Postontologia. Bogoté: Universidad Javeriana, 1988, p. 28

8 HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental. Una
introduccion a la filosofia fenomenoldgica. Barcelona: Critica, 1991, p. 3.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 105

ducto de un naturalismo que se ha apoderado de las ciencias del espiritu y en
general de las ciencias sociales. Esta critica a sus métodos, que se ha carac-
terizado como critica al psicologismo, tiene en estas conferencias un aire de
profundidad que recae directamente sobre la filosoffa como ciencia primera
que también tiende a sucumbir a los embates de la crisis. Eso también lo
percibié en uno de sus grandes discipulos (M. Heidegger) ya que la lectura de
Ser y Tiempo le defraudd totalmente’. Sobre el misticismo, el irracionalismo y
el escepticismo de tantas filosoffas contemporéaneas parece Husserl tener una
mirada profética:

(...) se dejo determinar la visidn entera del hombre moderno por las ciencias
positivas y se dejé deslumbrar por la prosperty hecha posible por ellas, /ello/ sig-
nificé paralelamente un desvio indiferente respecto de las cuestiones decisivas
para una humanidad auténtica (...). En nuestra indigencia vital —oimos decir-
nada tiene esta ciencia que decirnos. Las cuestiones que excluye por principio
son precisamente las mas candentes para unos seres sometidos, en esta época
desventurada, a mutaciones decisivas: las cuestiones relativas al sentido o sin-
sentido de esta entera existencia humana'®.

Aqui muestra Husserl el resultado de esa ruptura de la ciencia con el mundo
de la vida: la ciencia no dice nada al hombre sobre el sentido del mundo, sobre
sus angustias; la ciencia habla en un mundo de expertos y sus logros de des-
lumbrante prosperity no han hecho mas feliz al hombre. Mientras el hombre
siente amenazada su supervivencia en el mundo, la ciencia sigue su marcha,
su accién cognitivo-instrumental no obra con arreglo a valores sino a fines. La
reflexién fenomenoldgica, en este sentido, no pretende abandonar la ciencia
ni sus logros, sino volver a integrar la ciencia al mundo vital, "al mundo en el
que siempre hemos vivido y que ofrece el terreno (...) para toda determinacién
cientifica”!!; pues para el cientifico sus objetivaciones ideales no son mas que
un producto de la vida misma.

El olvido del mundo de la vida significa para Husserl que desde un princi-
pio, (la matematizacién de la naturaleza por parte de Galileo, por ejemplo),
“se sustituyé el mundo de la experiencia por el mundo exacto, olvidandose
preguntar por las operaciones originarias dadoras de sentido”'?. Se olvida,

? IRIBARNE, Valentina. La intersubjetividad en Husserl. Bosquejo de una teoria. Buenos Aires: Carlos
Lohlé, 1987, p. 28. También a este episodio hace referencia San Martin, Javier. La fenomenologia de
Husserl como Utopia de la razon. Barcelona: Anthropos, 1987, p. 28

1 HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental. Una intro-
duccion a la filosofia fenomenoldgica, Op. cit., p. 6.

""" HUSSERL, Edmund. Experiencia y juicio. México: UNAM, 1980, p. 43. Este tdpico es comen-
tado por DARTIGUES, André. La fenomenologia. Barcelona: Herder, 1975, pp. 91-92.

2 16id., p. 47.



106 - Pedro Juan Aristizébal Hoyos

pues, que la ciencia exacta idealizada, no es méas que un “ropaje de ideas”
con el cual se cubre el mundo de la experiencia inmediata. Se trata asi de
“la creacién de una ciencia de los fundamentos Gltimos, a partir de los cuales
toda fundamentacién objetiva saca su fuerza verdadera, la fuerza a partir de
su Ultima donacién de sentido”!?.

Por eso el retorno al mundo de la vida pone de presente estructuras invarian-
tes de ese mundo que entran en toda experiencia sea esta actual o posible.
En su ontologia "se analizan y describen las estructuras formales-generales;
espacio-temporalidad, movimiento, causalidad, etc.”'*, que son esencias in-
herentes a ese mundo vital. Husserl escribe: es “ontologia del mundo como
mundo de la experiencia posible, 0, lo que es equivalente, de un mundo que
es mundo de los hombres y debe, in infinitum para los hombres y humanidades
que entran en comunicacién, poder ser constituido y ser cognoscible como el
mismo a pesar de todas las correcciones subijetivo-individuales o reciprocas y
de las ampliaciones complementarias”’.

Ahora bien, el retorno al mundo de la vida es un retroceso al mundo de la
experiencia, o sea, al mundo vital en el que hemos vivido. Este mundo que
vivimos “nos ha sido predado desde siempre como impregnado de una sedi-
mentacién de funciones légicas”!¢, y de este mundo nos apropiamos activa-
mente; juzgando, conociendo de una manera légica —no necesariamente en
sentido formal-, sino de una légica de la verdad que Husserl denominé como
‘Logica trascendental’.

Sin embargo, este mundo vital es en sf mismo un a priori preldgico, terreno
universal de creencia pre-dada. Ese terreno universal de la creencia vivida,
es el presupuesto basico para toda praxis del ser humano, que implica tan-
to la praxis vital, praxis en el mundo prepredicativo, pero también praxis en
el modo tedrico cognitivo. El mundo de la vida es lo indudable en si mismo,
nuestra relacién de la conciencia al mundo es fundamentalmente una relacién
de ser, presupuesto para todo juicio. Por lo tanto, “conciencia de mundo es
conciencia en el modo de la certeza de creencia, y no algo adquirido mediante
un acto de asentar el ser”!”. La certeza en el mundo de la experiencia vital im-
plica pues la ddxa, y en este sentido, el retorno al mundo vital es un retroceso

¥ HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental. Una intro-
duccion a la filosofia fenomenoldgica, Op. cit., p. 154.

“ HERRERA, Daniel. Aproximacién a Husserl. En: América Latina y la Fenomenologia. México:
Universidad Pontificia, 1998, p. 14.

1> HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und iherer Kon-
stitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Husserliana XXXIX. Kluwer: Dordrecht, 2008, p. 17.

16 HUSSERL, Edmund. Experiencia y juicio, Op. cit., p. 44.
71bid., p. 31.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 107

que va de la episteme a la doxa'®; alli nos damos cuenta de que tanto el mundo
de la vida del cientifico, fundado en la creencia, como el mundo precienti-
fico de la creencia pura, que implica a los hombres en sus preocupaciones
cotidianas, son de igual rango, y por eso el mundo de la ciencia no tiene una
jerarquia de orden superior al mundo que se vive cotidianamente en la actitud
mundano-vital del ser humano ocupado en los quehaceres de la vida. Para la
existencia humana practico—existencial es indiferente si uno es zapatero o
fenomendlogo o cientifico positivo!?. Sin embargo, la actitud fenomenolégica
exige definitivamente una completa transformacién personal que conlleva un
desprendimiento mayor con respecto al mundo natural.

Podemos afirmar, entonces, que la relacién del ser humano con el mundo
no es fundamentalmente una relacién racional cognitiva, sino vivencial. El ser
humano en este sentido es mas ser que conocer y su vivencia implica una
anticipacién en el modo de previsidn. Asi, este mundo de la vida de los seres
humanos es igualmente previsidn o induccion que es inseparable de la expe-
riencia?’. Esta induccién es anticipacién de lo no percibido en el horizonte de
lo oculto. Por eso este mundo vital es el horizonte de todas las inducciones
posibles.

En todo esto queremos sefalar que, para la fenomenologia, el mundo de la
vida es evidencia en cada percepcién como siendo en el modo de un horizon-
te infinito, y por eso el retornar al mundo de la vida es también retornar a una
experiencia originaria y Gltima que -como explicita Husserl- todavia no sabe
nada de sus idealizaciones sino que constituyen su fundamento necesario?'.

En conclusién, hemos sefialado algunas significaciones del mundo de la
vida, y la manera como el olvido de dicho mundo ha tenido consecuencias
negativas para la racionalidad de las ciencias humanas y para construccién de
un humanismo auténtico.

'8 1bid., p. 29.

19 HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental. Una
introduccion a la filosofia fenomenoldgica, Op. cit., 144.

20 HUSSERL, Edmund. Experiencia y juicio, Op. cit., 34.
21 bidem.



108 - Pedro Juan Aristizébal Hoyos

Bibliografia

AGUIRRE, Antonio. Consideraciones sobre el mundo de la vida. En: Revista
Venezolana de Filosofia, Vol. 9. 1979, pp. 7-32

DARTIGUES, André. La fenomenologia. Barcelona: Herder, 1975.

JANKE, Wolfgang. Postontologia. Bogoté: Universidad Javeriana, 1988.

HUSSERL, Edmund. Experiencia y juicio. México, UNAM, 1980.

HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcen-
dental. Una introduccion a la filosofia fenomenoldgica. Barcelona: Critica, 1991.

HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt
und iherer Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Husserliana XXX-
IX. Kluwer: Dordrecht, 2008.

HERRERA, Daniel. Aproximacién a Husserl. En: América Latina y la Fenomeno-
logia. México: Universidad Pontificia, 1998.

IRIBARNE, Julia Valentina. La intersubjetividad. Bosquejo de una teoria. Madrid:
Eudeba, 1988.

SAN MARTIN, Javier. La fenomenologia de Husserl como utopia de la razén. Barce-
lona: Anthropos, 1987.



Temporalidad y narratividad: un dialogo entre
Husserl y Ricoeur, un marco para pensar la subjetividad
Temporality and Narrativity: a Dialog Between
Husserl and Ricoeur, a Framework to Think About Subjectivity

ANA BRIZET RAMIREZ CABANZO
Universidad Pedagdgica Nacional
Colombia

Resumen

El texto que a continuacién se desarro-
lla, presenta inicialmente un analisis sobre
los paragrafos 31 al 33 de la obra Lecciones
de Fenomenologia de la Conciencia Interna del
Tiempo', que sirve de base para plantear un
didlogo entre la fenomenologia de Husserl
y la hermenéutica de Ricoeur alrededor
de la relacién entre narrativa y tempora-
lidad. Posteriormente, en actitud dialdgica
con estos tedricos se tensiona el plantea-
miento de la constitucién de subjetividad
en nifos y nifias a partir de las narrativas
que se gestan en sus interacciones con los
Nuevos Repertorios Tecnoldgicos? - NRT-,
como apuestas de dacién de sentido que
los constituye como sujetos de acuer-
do a los 6rdenes de la temporalidad que
estos procuran en los actuales entornos
contemporaneos. En esta constitucién, la
apuestas de dacién de sentido en cuanto
a vivencias experienciables de formacién
de si, agencian temporalidades propias
que los objetivan como sujetos en sus
diferentes espacios de ser del ente, que
como efecto, se reconoce en un ser en-
sanchado y vivificado.

Palabras clave: Temporalidad, na-
rratividad, fenomenologia, hermenéutica,
subjetividad, nifios y nifas, nuevos reper-
torios tecnolégicos.

Abstract:

The following text introduces a di-
alogue between Husserl’s phenome-
nology and Ricoeur’s hermeneutics in
order to show the relationship between
narrative and temporality. First there
is an analysis from the book Lections of
Phenomenological that Conscience Internal
of Time writing by Husserl about para-
graphs from 31 to 33. After that, we
had done this reflection we have an
approach of the constitution of the
subjectivity in children from narratives.
In these narratives children had given
sense according to their temporality
when they located as subjects that be-
come on time. In that phenomenology
attitude their life experiences are asked
from interaction with New Technology
Repertory given in the world of life.

Key words: Temporality, narrativity,
phenomenology, hermeneutics, subjec-
tivity, children, new technology reper-
tory.

' HUSSERL, Edmund. Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo. Madrid: Trotta,

2002.

2 Este articulo se inscribe en los desarrollos del proyecto de investigacién doctoral sobre
Infancia —Nuevos Repertorios Tecnoldgicos y Narratividad, cuya asesora es la Dra. Rocio Rueda
Ortiz, en el marco del Doctorado Interinstitucional en Educacién de la UPN.



110 - Ana Brizet Ramirez Cabanzo

Cuando uno ama... Se suspende en el tiempo, se
alargan o se acortan nuestros presentes segun la inten-
sidad con la que vivimos.

La autora.

1. Hundirse en el tiempo como expresion del fluir constante

El texto Lecciones de Fenomenologia de la Conciencia Interna del Tiempo*en los pa-
ragrafos 31 — 33, expone como cada acto es un objeto temporal en la medida
que a este pertenece una duracién en el tiempo. Los objetos que estan en
continuo retroceso "no cambian en absoluto su lugar en el tiempo, sino la dis-
tancia respecto al ahora actual™, que siempre serd novedad, aunque manten-
ga su identidad como lo que es y atraviese por distintas fases que lo modifican
en el fluir, generando puntos objetivos de tiempo individual.

Husserl explica que el hundirse en el tiempo expresa una modificacién del
ahora que transita: “suena se construye en el flujo de tiempo a través de sus
fases™, pero también se localiza en un tiempo rigido que fluye a través de
cualidades, puntos y duraciones que lo identifican en actos repetidos, dando
lugar a la conciencia reproductiva. Es ahi, en ese movimiento de continua in-
mersion en el pasado, donde se halla un tiempo que no fluye, permitiendo tanto
la secuencia de la aprehensidon y la conservacién de los objetos, como la mar-
cacién entre la diferencia originaria, y su pertenencia a una nueva dimensién
que se extiende en el pasado.

La nueva dimensioén se caracteriza por el hecho fenomenolégico de la ac-
tualizacién del “ahora”, lograda por medio de su inmersién en el “ahora” an-
terior que sucesivamente se transforma en el continuo de modificaciones que
genera la conciencia de la extension del suceso. Husserl al preguntarse por la
relacién entre la conciencia del tiempo obijetivo en el cambio continuo de la
conciencia del tiempo, muestra como se da paralelamente un flujo de retroce-
so temporal y un flujo de modificaciones de conciencia; en otras palabras, la
existencia de un lugar “en” el tiempo y un lugar “del” tiempo.

El lugar “en” el tiempo hace visible que el retroceso temporal no afecta la
conservacion del objeto, por tanto mantiene su identidad absoluta, es decir
no aparece ninglin nuevo objeto, ni ninguna nueva fase de éste, siendo el
mismo objeto ininterrumpidamente. El lugar “del” tiempo, al “gestar un nuevo
punto del objeto en el flujo de la modificacién”®dado en la continuidad de

 bidem.

“16id., p. 84.
> 1bid., p. 85.
5 16id., p. 86.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 111

constitucién de un nuevo ahora, que no es solo novedad, sino ademéas un
momento continuo de individuacidén, procura la donacién en presente del lugar del
tiempo, siendo esta donacién de sentido, constitutiva de la individuacién del
sujeto y representando “esta génesis en vivo de la temporalidad y de la indivi-
dualidad y la inmediata sintesis de identidad sobre ella es condicién primitiva
de un orden temporal que vincule todos los lugares de tiempo, ahora si, “en”
el tiempo”’, como intervalos de sentido, del flujo de s.

Se puede apreciar que a la impresién originaria corresponde al tiempo ob-
jetivo, es decir, el punto de tiempo individual en el que yace la forma primige-
nia de toda conciencia; y a la impresién modificada, a ese nuevo -ahora- pues-
to, expuesto y vuelto a aparecer en el tiempo subijetivo, el de la individuacién.
Este por supuesto ocurre en ese llenamiento de la impresién originaria, para
hacerse entera e integra en el continuo de modificaciones entre el ahora pre-
sente y el ahora pasado, en el que se da de forma diferente como un ahora
actual y vivo, que ensancha al ser y lo hace surgir una y otra vez.

En sintesis, la conciencia interna del tiempo manifiesta, deriva del hundi-
miento de cada suceso ahora en el pasado, junto con todas aquellas retencio-
nes y protensiones con las cuales se configura su horizonte intencional:

Lo que cambia es su modo de ser dado y también su intervalo temporal
desde el ahora actual, un ahora que a pesar de estar en continua inmersién y
desplazamiento en el pasado, mantiene inalterada su posicién temporal. Sélo
su forma de darse es la que se modifica, logrando que en el punto vivo-fuente
del ser, en el ahora, mane a la vez siempre nueva primicia de ser. Primicia que se
enriquece y se ensancha continuamente, surgiendo asf el fendmeno del hun-
dimiento, del alejarse®.

El ciclo de ida y vuelta de los sucesos en el pasado, es lo que Husserl
denomina como conciencia reproductiva antes ya nombrada, pues el suceso
originario se identifica en actos repetidos en los que sus objetos se aprehen-
den inalterablemente en el posicionamiento temporal haciéndose durables y
trascendentes. Cada punto de tiempo que ha retrocedido gracias al recuerdo
reproductivo, se desanda en el tiempo para volver a ser constituido, ordena-
do, objetivado y reidentificado en un ahora actual, como una ampliacién del
actual presente, en la medida que es una reproduccién modificada, en pro-
fundo solapamiento y con distintos lugares de tiempo. Allf, se descubre que:

La esencia aprioritica del tiempo pertenece el ser una continuidad de lug-
ares de tiempo con objetividades ora idénticas, ora cambiantes, que la llenan,

" 1bidem.
81bid., p. 89.



112 - Ana Brizet Ramirez Cabanzo

y también pertenece a ella el que la homogeneidad del tiempo absoluto se con-
stituya indefectiblemente en el flujo de las modificaciones de pasado y en el
incesante manar de un ahora, del punto de tiempo creador, del punto —fuente
de los lugares del tiempo en general®.

En este transito que se fija los objetos, estos se extienden y se expo-
nen a su vez temporalmente, dada la articulacién entre las retenciones
-que han sido- y las protensiones —que estan adn por ser-, las cuales
se van vinculando en las diferentes fases de distencién al flujo de la
conciencia, en un continuo que lo hace posible. Justamente, en ese con-
tinuum los fendmenos se sintetizan como una totalidad mas allé de su
pasado y de su presente, pues como afirma Mohanty'® su intencionali-
dad es simplemente temporalidad. Tal sintesis es una dacién de senti-
do, a decir, de la propia temporalidad del sujeto, temporalidad consti-
tuida en la continuidad de lugares de tiempo del si mismo como otro.

2. La narrativa: entre el flujo constituyente de la narrativa y la sub-
jetividad absoluta

Teniendo presente que los paragrafos 31, 32 y 33 de Lecciones de Fenomeno-
logia de la Conciencia Interna del Tiempo de Edmund Husserl exploran la relacién
de la constitutividad de la impresién originaria que se reproduce una y otra
vez con el punto de tiempo obijetivo e individual, es menester pensar en un
“algo” que nos permita hacer puente de concrecién con la constitutividad de
la subjetividad. Desde ese aire de familia como lo expresa el profesor Germén
Vargas entre Husserl y Ricoeur, presento una consideracién desde la cual pue-
do tomar esa constitutividad en la temporalidad del sujeto, siendo el lenguaje
el que permite que a través de, por y en las narrativas puestas en escena, el
sujeto devenga en la subjetividad.

La apuesta mencionada reside en el entrelazamiento de la temporalidad
y la narratividad, siendo esta dltima la posibilidad donde el ser se hace ser;
es decir construye un lugar donde toma clara consciencia del "yo puedo” ser,
gracias a su constitucién y dacién de sentido, con el cual configura su horizonte
que en palabras de Husserl, es el correlato de ese “yo puedo”. Las discusio-
nes que se han acufado hasta hoy, permiten comprender que la subjetividad
como propiedad de constitucién de sentido que me es dada por el decurso

916id., p. 92.

' MOHANTY, Jitendra. Notas a las lecciones de Husserl sobre la conciencia del tiempo. En: Didnoia. Vol.
14, No. 14, 1968, pp. 82 a 95, p. 91. Disponible en: http://dianoia.filosoficas.unam.mx/info/1968
/DIA68_Mohanty.pdf.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 113

de las experiencias vividas, se instala espacialmente en la conciencia y es ahi
donde las narrativas permiten que surja y se desarrolle la conciencia histérica
del sujeto, por cuanto en ella se entrelaza el relato y la identidad de sf, para
pensarlo asf en el contexto dialégico que da sentido a su fluir permanente en
escena enunciativa, existencial y autobiogréfica.

Desde esta perspectiva, las narrativas del yo, son la entrada constitutiva de
la voz experiencial de los sujetos, que hacen manifiesto el rio de historias que
nunca se terminan de contar; esta decursividad es la que hace posible la reali-
zacién de la subjetivacién, dado que las narrativas que allf se procuran cobran
espacialidades que se temporalizan y datan a un sujeto que se desplaza iden-
titariamente ante el mundo de la vida en su esencia, haciendo-lo relacional
y contingente en la trama social de la cultura que entrana toda constitucién
agonal de la subjetividad.

Justamente se descubre que la esencia de la narrativa en el sujeto es el or-
denamiento, desplazamiento y reestructuracién permanente de su experien-
cia, para hacerse sujeto narrativo, que en expresién de Nietzsche es capaz de
realizar promesas, de “recordar hacia delante asf como hacia atrés, y de vincu-
lar un final con su principio, de modo que atestigiie una “integridad” que debe
poseer todo individuo para convertirse en “sujeto”!'. Gracias a la narracién
entonces, se hacen palpables las alusiones de una conciencia que agrupa las
percepciones del mundo y la dacién de sentido que al ser enunciada, se dis-
pone como eje articulador de la vivencia del sujeto y en la que se constituye
"una aptitud paralela para desdoblarse en tiempo del acto de narrar y tiempo
de las cosas narradas”!?.

Paul Ricoeur' asume la narrativa como categoria de la practica social que
establece relaciones con la accién y las capacidades del sujeto a través de
la actividad mimética que confiere la narracién. Es desde la capacidad de la
mimesis que el sujeto deviene como creador del mundo y como productor de
sf, como ipseidad!*. Tal capacidad permite que el sujeto vaya y vuelva, y por

""" WHITE, Hayden. El contenido de la forma. Barcelona: Ediciones Paidds, 1992, p. 54

12 RICOEUR, Paul. Tiempo y narracion 11. Configuracion del tiempo en el relato de ficcion. México: Siglo
XXI, 1995, p. 380.

13 Ricoeur ha elaborado esta nocién fundamentalmente en los textos Tiempo y Narracién
Vol. I, Iy III. Historia y Narratividad y en el Discurso de recepcién del Premio Kluge - Washington,
Volverse capaz, ser reconocido.

“En el texto La Identidad Narrativa, Ricoeur problematiza la identidad desde la nocién de si
mismo, en donde se encuentran los sentidos —idem e ipse-; el primero significa inmutable y el
segundo significa propio a lo largo del tiempo. Es en el sentido de la identidad como ipseidad, que
el autor desarrolla su teoria de la identidad narrativa, alrededor de la cual posiciona reflexiva-
mente las capacidades del sujeto.



114 - Ana Brizet Ramirez Cabanzo

ende, ese regreso es refigurado, transformado en otro, completado, sobre el
mundo humano de la accién a partir de lo que “puede” ser, hacer y acontecer,
y en consecuencia, encontrar-se a si mismo. En este marco de ideas, Ricoeur
desarrolla un despliegue fenomenoldgico sobre el ser capaz, para describir
como las capacidades constituyen el conjunto de poderes bdsicos que otorgan
al ser su caracter de humanidad, para padecer-se en su historia personal y asi
entramar-se en las innumerables historias de nuestros companeros de existencia. Alli, en
esta trama del narrar se halla la marca de la temporalidad de la identidad personal
como constitutiva, pues es la historia la que define a la persona, la hace y la
constituye. Husserl dirfa, su subjetividad absoluta.

Es a través de la posibilidad de narrarse una y otra vez que se manifiesta
ese "yo puedo” que nos plantea Husserl; en el transito narrativo de reme-
moraciones, expectativas, retenciones y protensiones, se afirman los acoples
y desacoples constitutivos a la subjetividad, los que Ricoeur posiciona a lo
largo de las capacidades “de decir, de actuar, de contar, de ser imputable y de
ser promesa”!®. Los desacoplamientos producidos en la conjugacién de estos
poderes, permiten que el sujeto se desplace, se ponga a prueba y se explicite
como “capaz y responsable”, al mostrarse y dar testimonio de sf.

En la conexién de estos poderes que plantea Ricoeur, se delinea la rea-
lizacién de la constitucion intersubjetiva del mundo objetivo esbozada por
Husserl, en la que se posiciona éticamente la experiencia del otro como un
devenir que fluye trascendentalmente en cuanto hace manifiesta la formacién
originaria de sentido en comun-idad, aunque siempre se viva en primera per-
sona. Asi pues, el caracter constituyente de la subjetividad se halla en el mun-
do compartido de la vida, siendo este, fundante de toda accidén comunicativa;
en otras palabras, la constitucién trascendental de la subijetividad, reside en
la intersubjetividad puesta en escena comunicativa.

Desde lo anterior, Ricoeur nos lleva a afirmar que no es posible hablar de
narratividad, sin remitirse a la linglisticidad de la experiencia humana, es decir,
la lingtiisticidad de la temporalidad misma que se despliega en las actuaciones
del sujeto y en las que acontecen sus poderes del presente viviente, desde la
cual se comunica por medio de los actos del lenguaje. Es por tanto en la ex-
periencia del narrar-se donde se configura la narratividad del sujeto en la que
emana su constitucién de sentido del mundo; en ella, se pone en movimiento
la simbolizacién de sus presencias histdricas y culturales, para dar cuenta del
sentido de su existencia. Es en este manar de la narratividad donde el poder
decir, el poder contar, el poder actuar, el poder ser imputable y el poder ser

1> RICOEUR, Paul. Volverse capaz, ser reconocido. Discurso recepcion del Premio Kluge. Washing-
ton: Biblioteca del Congreso de los Estados Unidos, 2004.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 115

promesa, se precisa, para afirmar el que hacer fenomenolégico de cada quien
como sujeto intersubjetivo.

El poder decir remite a la capacidad de enunciacién de todo sujeto, por el
cual el yo que se enuncia en los actos de habla individuales, es sujeto cons-
tituyente en lo que dice, y sus enunciados son los que le permiten ubicarse
y desaparecer como sujeto, dejando asf sus huellas o marcas en el enuncia-
do mismo y suponiendo un efecto interlocutivo, dado que éste siempre va
dirigido a unos otros; en consecuencia, todo acto de habla enunciativo es
dialégico.

El poder actuar se concibe entonces como la capacidad de intervenir sobre la
sociedad y la naturaleza a través de la posibilidad de un individuo para aconte-
cerse y transformarse sobre la realidad, produciendo la artesanfa de la vida, es
decir de “introducir la contingencia humana, la incertidumbre y lo imprevisible
en el curso de las cosas”!%y de las acciones de los otros, designdndose como
agente y como autor de las acciones que dependen de si mismo.

El poder contar se posiciona como la capacidad de hacer legible e inteligible los
acontecimientos, de evidenciarlos, tocarlos y asirlos como parte de la expe-
riencia cuando se cuentan dentro de una historia y en consecuencia se articulan a
la historia de los relatos vitales de los sujetos que se entrelazan con la historia
de otros. En efecto el arte del contar, siempre implica que no se cuenta sblo
para si mismo, sino para otro que le cambia y que le permite desplegarse en el
relato, y asi ocurrir y acontecer narrativamente, dando cuenta de la armazén
de la identidad narrativa que siempre esta abierta, inacabada y posible, dadas
las condiciones de interlocucién y de creacién intersubjetiva, de contar de otro
modo y de dejarse contar por los otros.

La imputabilidad afirma Ricoeur', constituye una capacidad que identifica al su-
jeto como verdadero autor de sus actos que lo responsabiliza y lo sitta en la afir-
macidén consecuente de sus acciones y por ende en la posibilidad de aconte-
cer de otro modo posible; en este sentido el ser humano tiene la capacidad
de ser promesa, de enunciarse, registrarse y atestiguarse a un otro sobre su
proyeccidn del futuro, como ofrecimiento y propuesta de su propia identidad
ante el reconocimiento reciproco y mutuo con los otros.

El conjunto de estas capacidades manifiestan un sujeto capaz de dialogar
con el otro, que se explicita y se alcanza a sf mismo en la experiencia de la
temporalidad de las relaciones humanas, que no ocurre sin conflicto y sin lucha

16 1bidem.

' 1bidem.



116 - Ana Brizet Ramirez Cabanzo

segln Ricoeur. En el contexto de estos poderes del sujeto, se establecen -sus
nuevos lugares “actuales” — nuevos intervalos de sentido-, donde se practica
miméticamente como tal, en el torrente de vivencias compartidas como nos
dirfa Husserl, que le confieren su constitucién “en” el tiempo y en un lugar
“del” tiempo, a manera de momentos continuos de individuacién.

La relacién que Ricoeur despliega entre narracion y temporalidad se desa-
rrolla alrededor del concepto de mimesis que se estructura en tres momentos:
prefiguracién, configuracion y refiguracion. La prefiguracion da cuenta de cémo
los procesos de comprensidn inicial de sentido estén circundados por accio-
nes con fines y motivos especificos que anticipan esa bisqueda de sentido en
un texto posible que adn no se escribe en el mundo del texto, anunciando la
trama en el hacer humano desde el cual se narra. La configuracion por su parte
remite a como la trama es construida dentro de operaciones narrativas en
acciones especificas para hallar al interior del lenguaje el sentido y su articula-
cidén en el tiempo, para situar lo narrado como forma de acontecer imaginaria
e histéricamente. La refiguracion esta definida como el lugar en el que se gene-
ran las transformaciones de la experiencia del lector a partir de una narracién
que lo afecta y lo permea. Asi, acontece el sujeto como lector entre un mundo
real y uno posible de textos en que se fusiona como sujeto de sentido en cada
acto de lectura en el que plasma sus experiencias vitales e imaginarias. De
esta manera el sujeto se despliega en el tiempo y se articula con un modo
narrativo a la lectura de sf mismo, para apropiarse de la vida misma.

Para referir la dimensién de la temporalidad humana Ricoeur acude al con-
cepto de historia de una vida indicando que a través de la poética del relato, esta
es contada en otras historias, adquiriendo el sentido que toda historia de vida
acontece a través de una historia contada. En este sentido menciona que la
identidad estéa circundada por el contraste entre la identidad del si mismo y
la identidad del semejante y por ello, entre las categorias de sustancia defini-
das por Kant, que esquematizan “la permanencia de la realidad en el tiempo,
es decir su representacidén como un substrato de la determinacién empirica
del tiempo en general, substrato que, consiguientemente permanece mientras
cambia todo lo deméas”'®. La permanencia entonces es uno de los principios
analogos de la experiencia que ratifica la sustancia — esencia de un ente, el
cual es cambiante dadas las conexiones de vida que este elabore.

En esta perspectiva, el relato actda como mediador entre la condicién de
permanencia y de cambio de un sujeto a lo largo de su trama y desde la cual
configura su identidad narrativa en el acto del narrar, es decir que “al construir

18 RICOEUR, Paul. Identidad narrativa. En: Historia y narratividad. Barcelona: Paidds, 1999, p. 217.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 117

la identidad dindmica propia de la historia contada, se forja la del personaje”?,
que segln Ricoeur es mas bien una subordinacién, pues el personaje conserva
una identidad que es “correlativa a la de la propia historia”,?® a través de la
narracién a partir de la regla de completud, totalidad y unidad de la trama,
propuesta por la poiesis de Aristoteles.

Al respecto, Ricoeur afirma que la temporalidad es la estructura que le dota
de existencia a la narrativa y es la narrativa a su vez, la que hace viable la refe-
rencia de la temporalidad. De alli, que la narrativa no se conciba como simbolo
que medie entre diferentes universos de significado, sino como el proceso del individuo
que “revela una trama simbolizando los acontecimientos dentro del tiempo y
la historicidad de estos, es decir la forma de simbolizar los acontecimientos
sin el cual no podria indicarse su historicidad”?!; su subjetividad absoluta en
palabras de Husserl, a través de la que se forma como sujeto y se hace cargo
de su temporalidad, en el potencial entrecruzamiento de la temporalidad-na-
rrativa-temporalidad, como ciclo vital de ida y vuelta permanentemente.

Asf pues, la identidad narrativa entendida y constituida en el sentido de un
si-mismo (ipse), difiere de la identidad sustancial o formal de un mismo (idem), por
cuanto la ipseidad se consolida en la estructura temporal "y dindmica fruto de la
composiciéon poética de un texto narrativo”??,donde el si-mismo es refigurado
a través de las configuraciones narrativas por las cuales cambia, es mutable
y se cohesiona a una vida social, como sujeto lector y escritor de su propia
vida que se teje a partir de las historias de la cultura y por tanto esta identidad
narrativa corresponde tanto al individuo como a su comunidad.

De esta manera se hace tangible la existencia del circulo hermenéutico en
el que el sujeto acontece en la trama de historias en las que se hace y se des-
hace, se practica y se piensa, se lee hermenéuticamente para habitarse; pues
en la triple relacién mimética el sujeto vuelve al sujeto hecho sentido; trans-
formado, fisurado e identificado narrativamente en las cadenas de historias
vitales para demostrar que “la identidad narrativa es la resolucién poética del
circulo hermenéutico”? y la conquista del sentido en clave fenomenoldgica.

191bid., p. 218.
2 Thidem.

2 RICOEUR, Paul. Tiempo y narracién 1. Configuracion del tiempo en el relato histérico. México: Siglo
XXI, 1995.

22 RICOEUR, Paul. Tiempo y narracién 111. El tiempo narrado. México: Siglo XXI, 2006, p. 998.
% 1pid., p. 1000.



118 - Ana Brizet Ramirez Cabanzo

3. A proposito, sobre formacion y subjetividad en el entorno de los
nuevos repertorios tecnologicos

De manera creciente la vida de muchos de los nifios y las nifias en el mundo
de hoy transcurre desde la relacién que establecen con las nuevas tecnologias y
medios de comunicacién. Actualmente, gran parte de su realidad esta en el ciberes-
pacio y sus diversas interacciones con otros, con el saber y la cultura se arman en
la convergencia digital que anima esta sociedad. Asf mismo, es en la interaccién y
flujo entre esta realidad digital y fuera de ella donde su subjetividad se despliega y
por ello sus pensamientos, estéticos, sensibilidades y formas de identidad se con-
figuran en red, de manera diversa, cambiante y fluida en un contexto globalizado
mediado por la técnica, en el que urge la solicitud de consolidar una mirada dina-
mica que se sitia como dirfa Zemelman?* en la necesidad de orquestar lenguajes
para dar cuenta del mundo [y del sujeto] en su complejidad.

En actitud dialégica con Husserl y Ricoeur, se tensiona el planteamiento
de la constitucion de subjetividad en nifios y nifias a partir del mundo abierto
de sentidos compartidos, con los nuevos repertorios tecnoldgicos (NRT)? que
hacen parte de las innumerables experiencias en que participan actualmente
y que les confieren su quehacer. Se trata de ecosistemas tecnomediados don-
de predominan ambientes comunicativos y de socializacién, de interaccidén e
intercambio, en el que estan creciendo las nuevas generaciones.

Al hablar de NRT, nos referimos a dispositivos hibridos entre maquina e
interaccién humana, cuyos lenguajes les permiten a quienes los utilizan, co-

2 ZEMELMAN, Hugo. Sujeto: existencia y potencia. México: Anthropos, 1998.

» Los resultados que Rocio Gémez (2010) plantea en su tesis doctoral “Procurarse sentido
en la ciudad contemporanea: jévenes y nuevos repertorios tecnoldgicos” —UPN, son punto de
partida para reflexionar sobre los ecosistemas tecnomediados que se configuran en las inte-
racciones con los NRT. Goémez plantea que los Nuevos Repertorios Tecnolégicos ~NRT como el
teléfono mavil, el chat, el email y las paginas de redes sociales, se constituyen también como
ambientes educativos de aprendizaje y creatividad, que estructuran regimenes discursivos de
representacion particulares que intervienen en la construccién de significado y sentido estético
de la vida cotidiana de los sujetos que interacttian con la convergencia digital que implican.
Agencian ademas otras formas de sensibilidad, experiencia sociocultural y accién cognitiva en
tiempo real y expandido, constituyendo nuevas subjetividades y formas de creatividad que in-
tegran y desarrollan “competencias intelectuales, lenguajes y sistemas notacionales conquistados
por las historias sociales e individuales de las personas”. La nocién de NRT, Cf., GOMEZ, Rocio.
Procurarse sentido en la ciudad contempordnea: jovenes y nuevos repertorios tecnoldgicos. Tesis Doctoral. Bo-
gota: Universidad Pedagdgica Nacional. Doctorado Interinstitucional en Educacién, 2010, p. 43.
se expresa en la miniaturizacién de los componentes de algunos dispositivos, la convergencia
digital que involucran, las multiples y simultédneas funciones sociotecnoldgicas que cumplen,
y el requerimiento organico y subjetivo del usuario para situarse ante su polifuncionalidad en
tiempo real y expandido, para coordinar acciones, trabajo y experiencia humana de mdquinas con md-
quinas, de mdquinas con hombres, de hombres con hombres.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 119

municarse, expresarse, proferir actos discursivos que portan narrativas, signi-
ficados y sentidos particulares que les posibilita configurar practicas sociales
propagadas de la vida misma como sujetos, en tanto se arman en las esfe-
ras individuales y sociales como dadores de sentido, en las que constituyen
formas de ser del ser. A partir de estas interacciones hibridas, nifios y jove-
nes ensanchan sus posibilidades expresivas en funcidén de sus necesidades
para transformarse culturalmente dadas las relaciones sociales, cognitivas,
emocionales, éticas, sexuales, fisicas, que alrededor de estos confluyen en
la mixtura de cualidades fragmentarias, multimediales, interactivas, nodales,
alineales, diseminadas, permanentes y automaticas de las nuevas tecnologias.

Siguiendo a autores como Landow, Lévy, De Kerckhove, Rueda? especifica
que las caracteristicas basicas de las nuevas tecnologias de la informacién
y la comunicacién son interactividad, hipertextualidad y conectividad, las cuales
otorgan la posibilidad de continuidad, proyeccidn, extensién y expansion
entre cuerpo y maquina al sujeto, para ser, comunicarse, sentir y actuar. Es
esta conexién y configuracidn entre disimiles dispositivos tecnolégicos la
que genera ecosistemas comunicativos de interaccion humana, siendo la red la que
permite y alienta la integracion de los individuos dentro de un medio “colectivo”, que
continuamente se actualiza en un ir y venir de la vida online y offline.

En estas posibilidades enriquecidas para el sujeto, la hipertextualidad
confiere la alternancia entre cédigos y lenguajes que no sélo potencian la
reinvencién de las tecnologias de la escritura, sino que ademas modifican
“el orden de la narracién, de sus formas y modalidades de las que puede
revestirse, de los elementos que le acompanan y del tipo de discurso que
se puede desarrollar”?, junto con todas las espacialidades y temporalida-
des que desde ésta se tejen y dentro de las que se pueden realizar infinitas
acciones comunicativas simultaneamente.

Landow?® afirma que la importancia del hipertexto en red para la realizacién
potencial del medio, radica sélo cuando el lector aparece interactuando y en
esa dimensién empieza a ser escritor — autor — lector. Més adn, esa maniobra
extendida a través de los NRT muestra que sus textualidades por el contrario
se actualizan concomitantemente a la convergencia digital de los variados
ecosistemas comunicativos tecnomediados que cada dia se hacen més co-
tidianos para nifios, nifias y jévenes. Por otro lado, la convergencia digital
nos revela que hasta la hipertextualidad propia de la era digital también esta

26 RUEDA, Ortiz Rocio. Para una pedagogia del Hipertexto. Una teoria de la deconstruccion y la comple-
jidad. Barcelona: Anthropos, 2008, p.125.

7 16id., p. 133.
2 1pid., Citado por Rueda, p. 133.



120 - Ana Brizet Ramirez Cabanzo

mutando, al estar relacionandose con tecnologias de varias generaciones, es
decir dispositivos televisivos, celulares, cdmaras digitales y computadores,
haciendo que se produzcan otras formas de narrar la vida, de leerla y escri-
birla, es decir formas textuales que se interiorizan y subjetivizan, como parte
de esas topologias de las dindmicas contemporaneas definidas por Martin-
Barbero? como emergentes en las que se innovan practicas y significados que
descubren en la cultura su caracter.

La hipertextualidad entonces configura una nueva condicién de lenguaje,
que se articula a diferentes experiencias comunicativas en los nifos y jove-
nes; desde la mirada de la deconstruccién y una perspectiva gramatologica®, “se
convierte en un producto, (en proceso permanente), abierto e intertextual,
dotado de un fuerte caracter suplemental de lenguajes”!. Cabe pues a los
maestros e investigadores, entrenarnos en el encuentro de sentido de esos
fragmentos o lexias, de enlaces o nexos, de tramas o trayectos de navegacién
y redes, que proclaman otras formas de textualidad no sdlo del aprendizaje,
sino del mundo de la vida, en el que la multiplicidad y la ambigiiedad de los signi-
ficados, se conservan despiertos como expresion de la inabarcable perplejidad, confusion y
complejidad de la cultura contempordnea.

En la apertura fenomenolégica hermenéutica del entrelazamiento tempo-
ralidad-narratividad-temporalidad, es posible pensar que en la formacién de
ninos y ninas se van imbricando los contenidos e interacciones tecnomedia-
das a la experiencia del ser, de -su ser, con los cuales se proyectan tanto indivi-
dual como colectivamente, en la resemantizacion de lo vivido. Este encuentro
entre fenomenologla y hermenéutica consiste por tanto en hallar e interpretar
las dinamicas de dacién de sentido que nifios y nifias constituyen como su-
jetos de acuerdo a los érdenes de la temporalidad que experiencian en los
actuales entornos contemporaneos de las tecnologias de la informacién y la

29 MARTIN-BARBERO, Jess. De los medios a las mediaciones. Comunicacion, cultura y hegemonia.
Barcelona: Gustavo Gili, 1986, p. 90.

30 Rocio Rueda explica que la deconstruccién como escritura, plantea la estrategia del prefijo
“archi”, como la escritura del origen. Cf., GOMEZ, Rocio. Procurarse sentido en la ciudad contempordnea:
jovenes y nuevos repertorios tecnoldgicos. Op. cit., p. 222. Ella ubica en esos puntos oscuros —aporias-,
autocontradicciones, zonas extremas para dar cuenta del sentido, que sobrepasan lo estableci-
do y lo no dicho, hallando en su marginalidad, el territorio de la textualidad. Es en este puente
de la lecturay la escritura, que Derrida inscribe el Proyecto de Gramatologfa, como la muerte del
libro y el nacimiento de la escritura, con el que cuestiona el sentido de la literabilidad de todo
signo hablado y escrito, para abrir la posibilidad a una teoria general de la escritura. 16id., p. 225. Todo
signo es iterable en ausencia de una intencion comunicativa. La archi-escritura se revela como condicién
de posibilidad desde la cual la comunicacién como sistema articulado no fonético, funda el
habla y la escritura en la experiencia de la intertextualidad de las diferencias. Ibidem.

>l RUEDA, Rocio. Para una pedagogia del Hipertexto. Una teoria de la deconstruccion y la complejidad,
Op. Cit., p. 274.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 121

comunicacién. En ese fluir de vivencias tecnomediadas es posible descubrir
cémo se objetivan como sujetos de una infancia que dia a difa se hace més
plural, diversa y ensanchada, siendo sus narrativas la posibilidad de acceder
a la experiencia del mundo de la vida que nifios y nifias construyen de sus
vivencias tecnomediadas, y en las que también despliegan las capacidades de
poder y de actuar.

Tales entrelazamientos pueden dar cuenta a través de las narrativas, del
acontecimiento como sujetos que existen, se enuncian y escriben su biografia
a partir de los sedimentos espacializados de su experiencia tecnomediada,
con los cuales erigen miltiples sentidos co-legiados de realizacién personal,
en el conjunto “yo puedo”, es decir no solo en sus acciones presentes, sino las
pasadas, las que le permiten recordar, esperar, rememorar, retener; y las veni-
deras, las que le confieren la posibilidad de proyectar y protener. Realizacién
tecnomediada que denota el ejercicio de la libertad de pensar el mundo de la
vida, actuar sobre él, crearlo y transformarlo en la medida en que interactdan
consigo mismo, con los otros, con la cultura y el conocimiento a través de los
entornos digitales.

Desde esta mirada, cuestionar la dinamica entre temporalidad-narrativi-
dad-temporalidad a partir de los NRT, alude a esas relaciones particulares que
entablamos con las técnicas, es decir la pregunta por nosotros mismos como
lo plantea Martin Heidegger®?, implicando que la técnica no puede entenderse
solo como el medio a través del cual los seres humanos actuamos, sino su
esencia radica en una mediacién para poder sacar de dentro la humanidad
de los sujetos, su verdad y formas de existencia, es decir la pregunta por la
sensibilidad y la estética del ser. Alli, donde reside su poder creador al poder
contar, al poder decir, al poder ser imputable y poder ser promesa.

Asi, la invitacién del dialogismo fenomenoldgico-hermenéutico insta a
Vernos a nosotros mismos en las formas como nos relacionamos con estos
dispositivos y con las tecnicidades mismas, que dan cuenta de mutaciones
subjetivas, técnicas y culturales que son promovidas por el engranaje del capi-
talismo y el mercado, que difuminan el sentido de homogeneidad y uniformi-
dad de las identidades. Este contexto de bifurcacién, interconexién y ensan-
chamiento digital de la comunicacién e informacién, muestra la emergencia
de otros modos de relacionamiento social y cultural, fundamentados en otras
temporalidades y en otras formas de percepcién, razonamiento y aprendizaje
que se abastecen de los lenguajes audiovisuales y se contrastan en los asaltos
de los lenguajes hipertextuales. Toda esta revolucién tecnocultural que anida

2 HEIDDEGER, Martin. La pregunta por la técnica. En: Conferencias y articulos. Barcelona:
Serbal, 1994, pp. 9-37.



122 - Ana Brizet Ramirez Cabanzo

hoy al sujeto individual y colectivo, se impregna cada vez mas de la velocidad
y de las potencialidades de la virtualidad, desarrolladas por las nuevas tec-
nicidades o formas de encuentro tecnocultural que con los dispositivos y la
convergencia digital se agencian.

Es posible entonces apostarle a detectar rasgos universales de sentido en
nifos y ninas, lo cual implica a su vez, no desconocer la influencia de las in-
dustrias culturales y del mercado dictamen de la sociedad de consumo y del
entretenimiento que en gran medida instituyen patrones de identificacién en
ninos y jévenes embebidas de las tendencias del mercado y la publicidad ofre-
cidas ya desde el cine, la televisién, la radio, los videojuegos y los entornos
virtuales.

Por esta razdn, el interés de desvelar esos rasgos de sentido, radica en que
a través de las mediaciones tecnolégicas se van armando comun-idades y rea-
lidades sociales tribalizadas, desde las cuales se puede caracterizar las mul-
tiples infancias de hoy como sujetos - actores sociales, es decir sujetos que
act@an en tanto intervienen y transforman las realidades que les son propias,
que les permiten ejercer ese "yo puedo” de manera consciente en el mundo
compartido de la vida; un mundo que ya no es puramente humano, sino un
mundo en el que confluyen sistemas sociotécnicos, materiales y culturales.

Desde esta perspectiva, se puede afirmar que sus interacciones tecnomedia-
das dan cuenta de ser procesos en los que es posible hallar la irreductibilidad
de la primera persona, es decir ese yo evalto lo compartido para hacerlo propio,
pues aunque haya un nicleo comun, siempre es vivido por la primera persona.

En aquella relacién temporalidad — narrativa — temporalidad, es posible
hincarse en el estudio de la condicién de nifios y nifas como sujetos que
acontecen narrativamente y es a la sazén de una actitud fenomenoldgica que
se da el atreverse a plantear preguntas en el orden de sus procesos en que
devienen en subjetividad, hoy mediada por dispositivos tecnoldgicos digitales
o NRT, como por ejemplo:

A. ¢Qué implicaciones genera la mediacién tecnolégica en la creacién de
narrativas de nifios y ninas?

B. {COmo se transforma nuestra comprensién actual del lenguaje y la tem-
poralidad a través de la nueva tecnicidad de los actuales repertorios
tecnoldgicos?

C. éQué procesos en el sujeto y en los lazos intersubjetivos se ensanchan
-y cudles languidecen- a través de las mediaciones neotecnoldgicas?



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 123

D. ¢Coémo se modifica la experiencia con el uso intensivo de los nuevos
repertorios tecnoldgicos?

E. ¢Como se produce el proceso de dacién de sentido a la vida, cuando
esta transcurre bajo las temporalidades y formas narrativas que procu-
ran los NRT en nifios y nifias?

F. ¢Cémo es el mundo de la vida tecnomediado de nifios y nifas?

Estos son algunos de los interrogantes desde los cuales es posible dar
cuenta de la realizacién intersubjetiva de nifios y nifias, la cual puede observar-
se a partir del reconocimiento de sus narrativas, las que se configuran en sus
ambientes familiares, escolares, de pares, en los espacios de comunicacién e
interaccién tecnomediados y en otros en que se desenvuelven como sujetos.
Por ello, apostarle a comprender cuéles y cémo son sus formas de encuentro
experiencial consigo mismo, con los demés, con el conocimiento y la cultura
a partir de los nuevos repertorios tecnolégicos, es aventurarse a des-cubrir las
experiencias que les permite ampliar-se, enriquecer-se y descubrir-se en sus
potencialidades y capacidades, hacer-se conscientes de si mismo y construir
sentido de acuerdo a la intencién de ser mejores seres humanos en la propia
historia en la que acontecen.

Consideramos pues que solo asi en la legitimidad del otro, este podré ser
accién y son sus narrativas la coyuntura desde la cual se puede dar cuenta de
ello. Sus acoplamientos enunciativos son por tanto la plaza de reflexién, co-
municacién y ejercicio de su ciudadania, como juego y lucha del despliegue de
sus multiples aprendizajes en los que se co-construye como sujeto, donde sus
ahoras con los que se actualiza permanentemente son tecnomediados. De
esta manera, sus ahoras actuales, se convierten en la contingencia para hallar el
saber que los acompana, en la experiencia que urge ser desnaturalizada tantas
veces como sea posible.

En ese sentido la actitud fenomenoldgica se orienta a describir el mundo
de la vida en primera persona, es decir a la manera de la experiencia tecno-
mediada de nifios y nifias para desde alli descubrir cémo se es sujeto trascen-
dental dador de sentido y cémo en las puestas de sentido comin emana la
intersubjetividad trascendental en el comercio mutuo o en transacciéon inter-
cultural, es decir, en pleno intercambio de sentidos, que permite el ascenso de la
persona individual a las personalidades de orden superior al tiempo que el descenso de
éstas a aquélla —"lo que en sf es la dialéctica de la comprensidn, del entendi-
miento, de la comunicacién”*.

% VARGAS GUILLEN, German y REEDER, Harry. Ser y sentido. Hacia una fenomenologia trascenden-



124 - Ana Brizet Ramirez Cabanzo

Sea esta la ocasidn para des-entranar el plexo de relaciones entre sus vi-
vencias auténticas, impresiones originarias y experiencias inauténticas; en
otras palabras, esta actitud fendémenoldgica implica epojé, ponerlo todo en
duda, poner entre paréntesis la conviccién naturalizada, desconectar la tem-
poralidad objetiva, la habladuria y la inautenticidad, para ir a las cosas mismas, al
sentido de sus experiencias propias de mundo en el encadenamiento narrati-
VO que se nos dé por entero y que como explica Vargas Guillen, tiene la triple
implicacion de la textura en que vive el lenguaje: del mundo, de la subjetividad
que lo experimenta intersubjetivamente, de la seméntica que queda como
rastro y que anticipa como indicacién?*.

Para seguir en la puesta de sentido, el continuum temporalidad-narrativa-
temporalidad funda la arena de ida y vuelta sin fin donde cada sujeto “puede”
darse en la practica, como oportunidad para poder ser imputable y promesa al
mismo tiempo, asumiéndose como sujeto responsable que constituye sentido
de sus acciones, es decir, que las suspende y coloca delante de los ojos, toma
distancia, cuerpo y presencia. Desde aquellas temporalidades, “puede” enun-
ciar-se y constituir-se, intervenir y transformar-se sobre la realidad, y, articularse
a los relatos vitales que se entrelazan con la historia de otros para contar y ser
contado, y, acontecer en la fusién de horizontes donde el sujeto es delante-de-
s, en la vivencia con-junta de situarse ante el mundo y ante sf mismos.

Bibliografia

GOMEZ, Rocio. Procurarse sentido en la ciudad contempordnea: jévenes y nuevos
repertorios tecnologicos. Tesis Doctoral. Universidad Pedagdgica Nacional. Docto-
rado Interinstitucional en Educacién. Bogota — Colombia. 2010.

HEIDDEGER, Martin. La pregunta por la técnica. En: Conferencias y articulos.
Barcelona: Serbal, 1994, pp. 9-37.

HUSSERL, Edmund. Lecciones de Fenomenologia de la Conciencia Interna del Tiem-
po. Madrid: Trotta, 2002.

MARTIN-BARBERO, Jests. De los medios a las mediaciones. Comunicacion, cultura
y hegemonia. Barcelona: Gustavo Gili, 1986.

MOHANTY, Jitendra. Notas a las lecciones de Husserl sobre la conciencia del tiempo.
En: Didnoia. Vol. 14, No. 14, 1968, pp. 82 a 95. Disponible en: http://dianoia.
filosoficas.unam.mx/info/1968 /DIA68_Mohanty.pdf.

RICOEUR, Paul. Tiempo y narracion 1. Configuracion del tiempo en el relato histérico.
México: Siglo XXI. 1995.

tal-hermenéutica. Bogoté: San Pablo. 2010, p. 8.
*1bid., p. 8.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 125

RICOEUR, Paul. Tiempo y narracion 11. Configuracion del tiempo en el relato de fic-
cion. México: Siglo XXI, 1995.

RICOEUR, Paul. Identidad narrativa. En: Historia y narratividad. Barcelona:
Paidds, 1999.

RICOEUR, Paul. Volverse capaz, ser reconocido. En: Discurso recepcion del Pre-
mio Kluge. Washington: Biblioteca del Congreso de los Estados Unidos, 2004.

RICOEUR, Paul. Tiempo y narracion 1Il. El tiempo narrado. México: Siglo XXI,
2006.

RUEDA, Ortiz Rocio. Para una pedagogia del Hipertexto. Una teoria de la decons-
truccion y la complejidad. Barcelona: Anthropos, 2008.

VARGAS GUILLEN, German y REEDER, Harry. Ser y sentido. Hacia una fenome-
nologia trascendental-hermenéutica. Bogota: San Pablo, 2010.

WHITE, Hayden. El contenido de la forma. Barcelona: Paidés, 1992.

ZEMELMAN, Hugo. Sujeto: existencia y potencia. México: Anthropos, 1998.






En el nombre de Edmund Husserl: el caso Gadamer,
o la escalera al vacio’
In the Name of Edmund Husserl: the Gadamer
Affair or the Stairway to Emptiness

JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO
Universidad Eafit
Colombia

Resumen

La tesis que busco plantear tiene
que ver con la “escalera al vacio” de
Wittgenstein, aplicada a la relacién in-
telectual entre Edmund Husserl y Hans-
Georg Gadamer, un evento que puede
no ser evidente, si se tiene presente
que en asuntos filoséficos la ‘tradicién
humanistica’ cumple un papel funda-
mental que dificilmente se abandona.
La cercania entre Gadamer y Husserl,
dejé ver desde el primer momento la
resistencia de Gadamer para “apreciar
la complejidad de la fenomenologfa de
Husserl”. Lo anterior queda refrendado
en la diferencia que revela la relaciéon
filosoffa — ciencia en ambos autores.

Palabras Clave: Edmund Husser],
la filosofia como ciencia rigurosa, Hans-
Georg Gadamer, filosofia, ciencia, feno-
menologia, hermenéutica.

Abstract

The thesis I'm looking to advance is
related to Wittgenstein's “Stairway to
emptiness”, applied to the intellectual
relationship between Edmund Husserl
and Hans-Georg Gadamer. An event
that is not self evident if we consider
that in philosophical discussions the
“humanistic tradition” plays a role that
is difficult to put aside. The proximi-
ty between Gadamer and Husserl has
shown Gadamer’s resistance to “ap-
preciate Husserl's complex phenome-
nology”. The latter being put on hold
by the difference revealed from the re-
lationship Philosophy — Science in both
authors.

Key words: Edmund Husserl, philo-
sophy as a strict science, Hans-Georg Ga-
damer, philosophy, science, phenome-
nology, hermeneutic.

" Este articulo forma parte avant la lettre de un proyecto de investigacién sobre los desfases
de la universalidad de la hermenéutica, del filésofo aleman Hans-Georg Gadamer.



128 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

Para Edward (d) Ortiz Valencia

Comienza y recomienza en el decir filoséfico un acto declarativo que hace
lugar comdn del saber y el preguntar de los autores. Recabando en la trama
del pensar, procurando satisfacer las exigencias tedricas mds altas, en el nombre de
Edmund Husserl ha quedado formulada una divergencia sobre las opciones
que tiene la filosoffa de constituirse en una ciencia seria y profundamente
rigurosa. En su célebre ensayo de 1911, La filosofia como ciencia rigurosa, la filoso-
fia asistida por la ciencia se torna mas vigilante, respondiendo al llamado de
tramitar sus hallazgos bajo los preceptos del rigor y la ensena critica, tomando
distancia de las formas del naturalismo extremo y radical que “reducen a un
hecho de naturaleza la conciencia [...], y reducen a hechos de la naturaleza
las ideas”!, y del historicismo consecuente que “conduce a un subjetivismo
escéptico radical”?.

Disponemos de una pregunta formulada por el profesor David Vessey, de
la Universidad de Chicago: Who Was Gadamer's Husserl? El mismo Vessey nos
ha puesto en la ruta para responder, mostrandonos que la deuda de Gada-
mer con Husserl no se redime en el sentido de una apropiacién del método,
los preceptos y problemas que plantea la fenomenologia, como puede decir-
se del trabajo de autores como Martin Heidegger, Jean-Paul Sartre, Maurice
Merleau-Ponty y Alfred Schutz. Pero équé puede estar ocurriendo en el caso
de Gadamer, tan cercano a todo este movimiento de ideas en torno a la feno-
menologfa, pero a la vez tan indiferente? La evidencia de una vuelta de tuerca
hacia la hermenéutica filoséfica, revela en el pensamiento de Gadamer, como
lo argumenta Vessey, que “"Gadamer nunca asumio el proyecto de una inter-
pretacién critica cabal de Husserl”.

Aquel célebre aforismo 6:54 de Ludwig Wittgenstein, recogido en su Trac-
tatus Logico Philosophicus, en el que se retrata la situacién que obliga a tirar la
escalera una vez se ha alcanzado el Gltimo peldano, considero que puede
aplicarse a Gadamer en relacién con Husserl. Parafraseando el aforismo, se-
nalarfamos:

I “Réduisent a un fait de nature la conscience (...], y réduisent a des faites de nature les idées”. Cf.,
Husserl, Edmund. La Philosphie comme Science rigoureuse. Paris: Presses Universitaires de France,
1993, p.20.

2*On voit aisément que I'historicisme conséquent méne a un subjetivisme sceptique radi-
cal”. Cf., 1bid. pp. 63-64.

® "Gadamer never took up the Project of a full critical interpretation of Husserl”. Cf., VESSEY,
David. Who Was Gadamer's Husserl? Disponible en: http://www.davevessey.com/Vessey Gadam-
er_Husserl.pdf.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 129

Aforismo 6:54 del Tractatus Logico Phi-
losophicus, de L. Wittgenstein

Paréfrasis del aforismo aplicado a la
deuda de Gadamer con Husserl

“Mis proposiciones sirven como
elucidaciones en el siguiente sen-
tido: cualquiera que me entienda,
eventualmente las reconocerda como
un sinsentido, cuando las ha usado
~~como escalones-- para subir mas
alld de ellas. (El debe, por asf decirlo,
tirar la escalera después de que la ha
escalado). Debe trascender esas pro-
posiciones, y entonces veréd el mun-

Permanecer en las proposiciones
de Husserl —escalén vélido que fun-
da la fenomenologia-, es no cobrar
sin embargo conocimiento de la in-
suficiencia de la descripcién fenome-
nolégica. (Gadamer debe a Husserl
la escalera que, no obstante, se ve
obligado a tirar una vez alcanza el
Gltimo peldafio, donde rigor y cono-
cimiento, verdad y método contro-

do de manera adecuada””. vierten). Trascender las proposicio-
nes de Husserl significard pasar a un
estado de indagacién mas adecuado

y comprensivo.

1. La puesta en comiin

Se infiere sin dificultad la tesis que buscamos plantear, la cual tiene que
ver, dramatica o evidentemente, con la escalera al vacio, un procedimiento que
no resulta sencillo, si se tiene presente que en asuntos de filosofia la ‘tradicién
humanistica’ cumple un papel fundamental que dificilmente se abandona. La
cercania entre Gadamer y Husserl tiene un primer momento, en 1923, en el
seminario que Gadamer recibié en Friburgo sobre lecciones de ldgica tras-
cendental, con un enfoque anti-especulativo admirable, por parte de Husserl,
pero que llegd en un momento que Gadamer juzgd como “demasiado joven
para apreciar la complejidad de la fenomenologia de Husserl”. Venido de Mar-
burgo o, més exactamente, de la escuela neo-kantiana de Paul Natorp, cuyas
tesis resultaban diametralmente contrarias a las de la escuela fenomenoldgica
de Husserl, Gadamer fue recibido como tal, lo que pudo significar para él, en
defensa de la ‘tradicién humanistica’ neo-kantiana, no poca animadversiéon
hacia la escuela y el método fenomenoldgico. Pero a quien Gadamer estaba
destinado a conocer, cuando de Marburgo viajé a Friburgo motivado por su
maestro Paul Natorp, era al joven Martin Heidegger, de quien recibié un primer
seminario sobre las Investigaciones ldgicas, de Husserl:

4 *My propositions serve as elucidations in the following sense: anyone who understands
me eventually recognizes them as nonsensical, when he has used them - as steps - to climb
up beyond them. (He must, so to speak, throw away the ladder after he has climbed up it.) He
must transcend these propositions, and then he will see the world aright”. Cf., WITTGENSTEIN,
Ludwig. Tractatus Logico Philosophicus. Madrid: Altaya, 1996.



130 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

Pero después de que el propio Husserl —escribe Gadamer en su «Autopre-
sentacién de Hans-Georg Gadamer» (1977)-, que con todo su genio analitico
y su infatigable paciencia descriptiva buscaba siempre una evidencia uGltima,
no encontrara un mejor apoyo filoséfico que el del idealismo trascendental de
cufio neokantiano, ¢de dénde llegaria amparo intelectual? Lo trajo Heidegger®.

El telén de fondo era entonces aquel querellar entre neo-kantismo y fe-
nomenologfa. Seis anos més tarde, con motivo de los segundos cursos uni-
versitarios de Davos, llevados a cabo del 17 de marzo al 6 de abril de 1929,
con el tema general ¢Qué es el hombre?, se suscité un debate entre Martin
Heidegger, contrario a una metafisica entendida como disposicién natural del
hombre, y Ernst Cassirer que, en una 6rbita neo-kantiana, se preguntaba por
la posibilidad de superacién de la finitud humana, en tanto que posibilidad
de transito a “otro orden”. Como Heidegger®, puede decirse, Gadamer tomé
distancia del método fenomenoldgico husserliano y sus exigencias en rela-
cién con el examen de la “totalidad” de los contenidos de la conciencia, la
“determinacién” de tales contenidos como reales, ideales, imaginarios, etc.,
y lo que resultaba més controvertido atn, la "suspensién” de la conciencia
fenomenoldégica, que ponia entre paréntesis la realidad. A juicio del propio
Gadamer: “La meticulosidad de la descripcién fenomenoldgica, que Husserl
convirtié en un deber"’.

En La filosofia como ciencia rigurosa, Husserl habia criticado las corrientes del
pensamiento contempordneo, sopesando el estado de cientificidad en el que
se encontraba la Filosoffa; su aspiracién era, a este respecto, que la filosoffa
alcanzara la meta y el ideal al que jamés habfa podido renunciar: llegar a ser
una ciencia rigurosa. No obstante, como él mismo aseguraba:

La filosoffa, que de acuerdo con su finalidad histérica, es la mas elevada y
rigurosa de todas las ciencias, que representa la imperecedera exigencia de la
humanidad hacia el conocimiento puro y absoluto... es incapaz de erigirse en
ciencia verdadera®.

> GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método 11. Salamanca: Sigueme, 2006, p.27.

¢ Una indagacién de otras caracteristicas reclama la relacién entre Husserl y Heidegger, que
no se reduce al vinculo maestro-discipulo, y que si de un lado muestra a Husserl juzgando con
indiferencia la obra central de Heidegger, Sein und Zeit (1927), de otro lado sefiala a Heidegger
trazando con su maestro una distancia sembrada de controversia, que no se resume en el
divorcio provocado por la “hermeneutizacién” de la fenomenologia que desarrollé Heidegger.

" GADAMER, Hans-Georg.Verdad y Método 1. Salamanca: Sigueme, 2007, p. 27.

8 "La philosophie —la science la plus élevée et la plus rigoureuse de toures a en jugar par sa
propre visée historique- qui représente |’aspiration constante de ’humanité a la connaissance
pure et absolute (et a ce qui en est tout a fait indisociable: & une volonté comme & des valeurs
pures et absolues), la philosophie est impuissante a se constituir en science effective”. Cf,,
HUSSERL, Edmund. La Philosphie comme Science rigoureuse. Op. cit., p. 12.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 131

Jugando a la arbitrariedad, procederemos asi: yendo de la exposicién doc-
trinal que realiza Husserl en La filosofia como ciencia rigurosa a las observaciones
de Gadamer en la conferencia Ciencia y Filosofia®. Las historias conectadas en-
tre el articulo de Husserl de 1911, y la conferencia de Gadamer, de 1975, po-
nen de revés en diferentes planos la tutela y autoridad del nombre de Husserl.
Veamos:

1. Se reunirédn aqui, para tomar una fotograffa, a Husserl, de 52 afios, y a
Gadamer, de 75, lo que en términos reales implica una inversién entre
quienes fueron maestro y discipulo (las ideas del “joven” Husserl en-
frentadas a las del "viejo” Gadamer).

2. Se retendra la reflexién de Husserl sobre ciencia y filosofia en un mo-
mento intermedio de su indagacién, sin tener presente sus retractacio-
nes y consideraciones finales, mientras que se concederd a Gadamer el
beneficio de la reflexiéon y la experiencia.

3. Se desatendera el desequilibrio que representa cotejar las ideas del ar-
ticulo de Husserl, que influyé enormemente y prendié el debate sobre
el sentido préctico de la filosoffa, y la conferencia de Gadamer que es,
como él mismo la llama, una “acotacién”, un escrito al margen, sin ma-
yor relevancia para la historia de la filosoffa.

* Wissenschaft und Philosophie, conferencia presentada por Gadamer ante el Stuttgarter Hegel-
Kongress, en 1975; el texto de la conferencia fue publicado dos afos después en Ist systematische
Philosophie moglixh? Dieter Henrich (Ed.), Bouvier Verlag, Bonn, 1977, pp. 53-67. Posteriormente
fue recogido en el volumen Hermeneutische Entwiirfe, ]. C. B. Mohr (Paul Siebeck) Ttibingen, 2000,
que Gadamer consideraba como “especie de apéndice de sus Obras completas”. Versidén en espa-
nol: GADAMER, Hans-Georg. Acotaciones hermenéuticas. Madrid: Trotta, 2002, pp. 23-39.



132 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

2. La divergencia
Gadamer inicia su conferencia declarando:

Esté claro que lo que llamamos filosoffa no es una ciencia en el sentido en el
que lo son las llamadas ciencias positivas; que no tiene ante si algo positivo, dado,
que sea su cometido investigar, y que tenga asignado su lugar entre los demés am-
bitos de trabajo de las otras ciencias. La filosoffa tiene que habérselas con el todo.
Ahora bien, ese todo no es, a diferencia de cualquier otro, el todo compuesto por
la suma de sus partes. Es una idea que va mas alla de cualquier posibilidad de con-
ocimiento finito, y no es nada que pueda ser conocido cientificamente'°.

La confrontacién con las tesis de Husserl acerca de la filosoffa como cien-
cia rigurosa no es aqui explicita, como tampoco lo es a lo largo del volumen
de Verdad y Método sin embargo Gadamer tuvo la ocasion de revelar que a partir
de la publicacién péstuma de Ideen 11 se hizo evidente que Husserl buscaba
aplicar a los problemas de las ciencias del espiritu, la critica que hiciera a
la psicologia objetivista y al objetivismo de la filosoffa'!. Lo anterior permite
advertir que Husserl tiene presente en todo momento la puesta en rigor de la
subjetividad como garantia de la investigacién fenomenoldgica, mientras que,
como él mismo senala: “El error fundamental de la psicologia moderna, y que
le impide ser psicologia en un sentido verdadero, plenamente cientifico, es no
haber ni reconocido ni elaborado este método fenomenoldgico”!?.

Mostrabamos que Gadamer no hace explicita su respuesta a las tesis de
Husserl, pero como el discurrir mismo de la filosoffa ensefia que siempre se
discute con alguien, se responde a alguien, se pregunta a alguien, es apenas
evidente que muchos afios después, al hablar de ciencia y filosoffa, es a Hus-
serl a quien responde, en virtud de que en filosoffa no habla la verdad, sino el
saber que interroga problemas recogidos del estado de las cosas del mundo;
saber que vuelve sobre las valoraciones e interpretaciones que otros (como
los griegos, los medievales, los orientales, los modernos, los romanticos y
los mismos contempordneos) han formulado y reformulado. Asi, partiendo
de la premisa que propone Gadamer sobre el contraste entre la filosoffa y las
ciencias positivas, vislumbramos dos tratamientos, uno de los cuales viene
anunciado, como hemos insistido, en el nombre de Husserl:

0 1bid., p. 23.

" “Superacién del planteamiento epistemoldgico en la investigacién fenomenoldgica”. Cf.,
GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método 11. Salamanca: Sigueme, 2006, pp.305-330.

12*Lerreur fondamentale de la psychologie moderne, et qui lui interdit d’étre psychologie en
un sens véritable, pleinement scientifique, est de n’avoir ni reconnu ni élaboré cette méthode
phénoménologique”. Cf., HUSSERL, Edmund. La Philosphie comme Science rigoureuse. Op.
cit., p. 12.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 133

a) Husserl emprende la revisidn critica de la que califica como “la ambicién
de la filosoffa de ser una ciencia rigurosa”!?, que contrasta con lo que
él mismo sanciona como “la incapacidad de la filosofia de constituir-
se en ciencia efectiva”'*. La analogia de la que se sirve Husserl resulta
elocuente: “el edificio filoséfico” que se debe sustentar en bases cien-
tificas.

b) De su parte, en lo dicho por Gadamer se infiere que, antes que concen-
trarse en algo positivo, la filosofia se emplaza en “el Todo”. En la expre-
sién: La filosofia tiene que habérselas con el todo, Gadamer toma distancia
del método analitico-explicativo de las ciencias positivas, que si bien
escribe un capitulo importante en la historia de la filosofia en el siglo
XX, lo hace a contravia del trabajo hermenéutico, concentrado en la
interpretaciéon y mejor comprensién de aquel “todo”.

De momento, si nos dejamos guiar por las analogias, la concepcién de
ciencia y filosoffa se anuncia bastante diferente en uno y otro autor: “el edi-
ficio filoséfico” vs. “el Todo”. Sin duda lo que esta en juego es, como apun-
ta Husserl “la basqueda del buen método”"®, que puede entenderse como el
trasfondo en virtud del cual la filosoffa se convalida como ciencia rigurosa.
David Vessey precisa: "La insistencia de Gadamer de que Husserl mantiene
todo el tiempo, hasta el final de su vida, su cometido de la fenomenologia
como una ciencia rigurosa, es controvertida, pero ampliamente aceptada”!®.
Lo anterior significa que, en rigor, ha quedado trazada la tarea de tematizar
la fenomenologia trascendental en asuntos como: la percepcién (M. Merleau-
Ponty), la intersubjetividad y el mundo de la vida (A. Schutz), la posibilidad
de una fenomenologia de las esencias (E. Fink), el ensayo de una ontologia
fenomenoldgica (J-P. Sartre). Y aln podria decirse més: como sucede en la
ciencia, llevar a la filosofia aquello que resulte susceptible de descripcién y
enumeracién'’. Pero, una vez mas Gadamer es el gran disidente, que no hace

13 *Dés son tout premier debut, la philosopie a toujours eu I'ambition d’étre une science
rigoureuse”. Cf., bidem.

"4 *La philosophie est impuissante a se constituer en science effective”. Cf., 1bid., p. 12.
1> “Le choix de la bonne méthode”. Cf., Ibidem.

16 *Gadamer’s insistence that Husserl maintained his commitment to phenomenology as a
rigorous science all the way to the end of his life is controversial, but still widely accepted”. Cf.,
VESSEY, David. Who Was Gadamer's Husserl? Dsiponible en: http://www.davevessey.com/Vessey
Gadamer Husserl.pdf.

'"Hemos sefalado en otra ocasién que: “La reduccién eidética que Husserl expresd y utilizd
alo largo de su vida, desde Investigaciones [dgicas, no es otra cosa que la bisqueda de una enume-
racién completa de las invariables que permitan alcanzar el eidos o la plenitud de un significado”.
Cf., CUARTAS RESTREPO, Juan. Daniel Herrera Restrepo, enumeracién y mundo de la vida. En:
Anuario Colombiano de Fenomenologia, Vol. IV. Popayén: Universidad del Cauca. 2010, pp. 17-28.



134 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

causa comun ni del método ni del lenguaje husserliano, y que si pone su aten-
cién en conceptos como “horizonte”, “intencionalidad” y "“mundo de la vida”,
es en procura de una revaloracién hermenéutica de los mismos, y no como
resonador de nociones como ‘subjetividad trascendental’, ‘investigacién fe-
nomenoldgica’ y ‘constitucidn’. En el discurso gadameriano pueden sefialarse
otros asuntos diametralmente diferentes, como la ‘auto-comprensién’, y el
‘lenguaje como horizonte’, los cuales reciben un tratamiento en el marco del

que Gadamer denomina “circuito hermenéutico”'s.

La discusién abierta por Husserl gira en torno a preguntas como: iqué
quiere decir la filosoffa en tanto que ciencia?, {por qué la filosofia se querria
ella misma cientifica? Las primeras consideraciones subrayan que ain admi-
tido el caracter no cientifico de toda la filosoffa, ésta conserva la ambicién
de llegar a ser una ciencia rigurosa. Asf las cosas, o Husserl nos envuelve en
una trama dialéctica de la que nos cuesta salir, como a los interlocutores de
Sdcrates, llevandonos a la més completa desorientacién una vez aceptados
los términos con los que se abordan los problemas, o efectivamente ha que-
dado por resolver cientificamente el papel de la filosoffa, dada la amplitud
del horizonte al que la han llevado autores como Hegel, Nietzsche y Dilthey.
Olivier Lahbib, profesor agregado de Filosofia en el Liceo Merleau-Ponty, de
Paris, plantea: "Asi, ies preciso reservar el calificativo de “cientifico” sélo para
las ciencias positivas, o bien la fenomenologia o la Doctrina de la ciencia o
ciencia rigurosa ameritan igualmente ser llamadas ciencias?”!? En este dilema
nos ha puesto Husserl, y mientras un buen nimero de autores han tomado
partido, auscultando positivamente su propdsito, aportando a la valoracién
de la filosoffa en funcién de su relacién con la ciencia, otros, como Gadamer,
se han apertrechado de argumentos ad hominem para zanjar con Husserl una
diferencia, cuando no una lucha en la que manifiestan su resistencia al trata-
miento de la filosoffa como doctrina y ciencia rigurosa.

Asi descrito, éen qué lado del dilema podriamos ubicar una frase provoca-
dora, hoy famosa, lanzada por Heidegger en una leccién en Friburgo, o como

'8 En sentido estricto, la expresién “circulo hermenéutico” corresponde a Heidegger, que
reconoce en ella: "una posibilidad positiva del conocimiento més originario, que por supuesto
sélo se comprende realmente cuando la interpretacién ha comprendido que su tarea prime-
ra, Gltima y constante consiste en no dejarse imponer nunca por ocurrencias propias o por
conceptos populares ni la posicién, ni la previsidn ni la anticipacién, sino en asegurar la ela-
boracién del tema cientifico desde la cosa misma”. Cf., HEIDEGGER, Martin. El Ser y el Tiempo.
México: FCE, 1997, p. 171.

19 "Ainsi faut-il réserver le qualificatif de “scientifique” aux seules sciences positives, ou bien
la phénoménoogie ou la Doctrine de la science ou science rigoureuse méritent-elles également
d’étre appelées sciences?”. Cf., LAHBIB, Olivier. La phislosophie comme Doctrine de la science
et comme science rigoureuse (De Fichte a Husserl). En: Dogma. Disponible en: http://www.dog-
ma.lu/txt/OL-FichteHusserl.htm.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 135

la calificd él mismo, un quebradero de cabeza: “La ciencia no piensa” (Die Wis-
senschatf denkt nich)? Ante tal confrontacién (declarar que la ciencia positiva es
“irreflexiva”), la ambicién de la filosoffa de llegar a ser ciencia rigurosa, parece
desplomarse. En una entrevista concedida a Richard Wisser en 1969, Heide-
gger reconstruye los méviles que lo llevaron a lanzar aquella afirmacién, que
para los hombres de ciencia pudo significar un “rebajamiento” de la calidad
reflexiva del método, analisis, demostracién y formulacién de hipdtesis a los
que estéa obligada la ciencia. La respuesta de Heidegger fue:

Esa frase, la ciencia no piensa, que causé gran sensacién cuando la dije en una
leccién en Friburgo, significa: la ciencia no se mueve en la dimensién de la filosoffa,
pero estd, sin que ella lo sepa, referida a esa dimensidén. Por ejemplo, la fisica se
mueve en espacio, tiempo y movimiento; lo que sea movimiento, lo que sea espa-
cio, lo que sea tiempo, no lo puede decidir la ciencia en cuanto ciencia; entonces,
la ciencia no piensa; no puede en este sentido pensar con sus métodos?.

En su conferencia de 1975, Gadamer hace eco de aquella declaracién, in-
troduciendo un nuevo elemento: el papel que juega el lenguaje en la relaciéon
ciencia-filosoffa, lo que nos mueve a preguntar: ¢Qué ha de resultar si se enfren-
tan, en un reclamo de comunicabilidad, el pragmatismo del lenguaje cotidiano,
con el hermetismo cientifico? La situacién es compleja, no porque sancionemos
la incompatibilidad de los lenguajes cotidiano y cientifico, lo que podrfa signifi-
car un error de procedimiento, sino porque no hemos asumido atn la tarea de
vincularlos a través de la educacion y la formacién. El critico y tedrico de la lite-
ratura y de la cultura, George Steiner, expone con claridad este estado de cosas:

Hasta que los estudiantes de humanidades no aprendan seriamente un
poco de ciencia, hasta que la gente que estudia lenguas clésicas o literatura
espafnola no estudie también matematicas, no estaremos preparando la mente
humana para el mundo en que vivimos. Si no entendemos algo mejor el lengua-
je de las ciencias no podemos entrar en los grandes debates que se avecinan.
A los cientificos les gustarfa hablar con nosotros, pero nosotros no sabemos
cémo escucharles. Este es el problema?'.

3. Las acepciones en juego
No resulta irrelevante entonces involucrar el lenguaje cientifico, intentando

dar cuanta de los saberes que complementan la comprensién de nuestro estar
en el mundo. Asi, aquellas formalizaciones que se consideran como el lenguaje

20 Cf., «Martin Heidegger en conversacién con Richard Wisser. En: La Lampara de Didgenes,
No. 14-15, 2007, pp. 45-49.

2 STEINER, George. Leducacié humanistica és una educacié de museu. En: Tripodos. No 12,
2002, pp. 83-93.



136 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

de la ciencia, no trazan ni deciden un estatus de inconmensurabilidad en rela-
cién con el lenguaje humano, y la aspiracién de Husserl en relacién con la filoso-
fla como ciencia rigurosa, si bien exigente, se ofrece como posible y finalmente
realizable; cabe decir, que entre ciencia y filosoffa las afinidades se pongan de
manifiesto, si bien no en un primer momento en virtud del método, si en funcién
de un lenguaje que alcance el estatus de causa comtn por estar sustentado en
la educacién, el conocimiento de las ciencias y la interpretacién de las mismas.

Gadamer recaba sobre lo mismo, preguntando: “éTendré finalmente algtin
significado la idea de que la ciencia no sélo no «piensa» -en el sentido enfati-
co del término, como lo usa Heidegger en una frase tan mal interpretada casi
siempre-, sino que ni siquiera habla realmente una lengua propia?”?. De uno
y otro lado se advierte que somos deficitarios de una clara circunscripcién
de la ciencia, y que antes que el hermetismo de una lengua propia, el cono-
cimiento cientifico reclama la deriva hacia su aproximacién y apropiacién. En
este sentido, y volviendo con los planteamientos de Husserl en relacién con la
ciencia?, podria entenderse que antes que a otra cosa, estamos enfrentados
a una polisemia de la palabra ‘ciencia’, que senalaria:

a) Ciencia: La "doctrina” que orienta y regula el conocimiento.

Puede decirse que la ciencia se erige en rigor del conocimiento docto, dis-
ciplinario, alcanzado a través del método cientifico, precisamente; esta es su
verdadera doctrina, que antes que reclamar erudicién y profundidad, como
podria ser el caso de la sabidurfa, aboga por saberes doctrinales sustenta-
dos en certezas, exdmenes, comprobaciones. Se cita como frase célebre de
Husserl la siguiente: “La ciencia genuina, hasta donde alcanza su verdadera
doctrina, carece de profundidad. La profundidad es cosa de la sabidurfa”*.

b) Ciencia: La “validez del lenguaje” que hace suponer que todos los con-
ceptos estan referidos a intuiciones y son coherentes.

Esta acepcién apunta a la probidad de aquellos lenguajes de los que hace
uso la ciencia. Fue precisamente Husserl quien, en las Investigaciones ldgicas
(1900-1901), indagando el significado de las palabras, noté que éste no guarda

22 GADAMER, Hans-Georg. Acotaciones hermenéuticas, Op. cit., p. 25.

2 Husserl expone: "En todo caso, nuestra critica deberd haber mostrado claramente que
ver en el naturalismo una filosofia errénea en su principio mismo, no significa renunciar a la
idea de una filosoffa rigurosamente cientifica, de una «filosofia que parte de la base»”. “En tout
cas, notre critique devrait avoir clairement montré que voir dans le naturalisme une philosophie
erronée dans son principe méme, ne sifnifie pas renoncer a I’'odée d'une philosophie rifoureuse-
ment scientifique, d'une «philosophie qui part d’en bas»”. Cf., HUSSERL, Edmund. La Philosphie
comme Science rigoureuse, Op. cit., p. 59.

2 HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia rigurosa. Madrid: Encuentro, 2009, p. 82.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 137

relacién con las imégenes que su uso proyecta en la representacién psiquica;
esta revelacidn, que constituye un argumento més a favor de la arbitrariedad
del lenguaje, hacia perentoria la exigencia de lenguajes mas formales, como
los de las ciencias positivas, para registrar y dar rigurosidad a la exposicién
filosofica. Asi lo pide Husserl: “Se dé a la filosofia la forma y el lenguaje de la
ciencia genuina y hacerle reconocer como imperfeccién lo que tantas veces se
ha admirado y hasta imitado en ella: a saber, su oscuridad profunda”?.

¢) Ciencia: La “fenomenologifa” asumida con rigurosidad.

La exposicién més fehaciente de un conocimiento cientifico equivalente
a la precision fenomenoldgica con la que se reconocen las més pequenas
diferencias, podemos hallarla en el capitulo «la ciencia de lo concretoy, con el
que Claude Levi-Strauss da comienzo a El pensamiento salvaje (1962). Alli se lee:

Todas las actividades de los hanundo, o casi todas, exigen estar intima-
mente familiarizados con la flora local y un conocimiento preciso de las clasifi-
caciones boténicas (...). Los hanundo clasifican las formas locales de la fauna
aviar en 75 categorias (...) distinguen cerca de doce clases de serpientes {...)
sesenta clases de peces (...) Méas de una docena de crustaceos de mar y de
agua dulce, y un nimero igual de clases de arafias y de miriépodos (...) Los
miles de formas de insectos se agrupan en ciento ocho categorias que tienen
nombre, trece de las cuales corresponden a las hormigas y las termitas... Iden-
tifican mas de setenta clases de moluscos marinos, y més de veinticinco de
moluscos terrestre y de agua dulce. .. cuarto clases de sanguijuelas chupadoras
de sangre (...) En total, llevan un censo de 461 clases zooldgicas?.

Pero el reclamo husserliano no naufraga en un galimatfas de acepciones de
la palabra ‘ciencia’; antes bien, Husserl procura superar la aporfa de la objetivi-
dad del conocimiento, trazando en compensacion el perfil de una fenomeno-
logia trascendental en la que el sujeto que conoce, identifica la temporalidad y
la finitud humana como inmanentes, sin ello afectar la tarea del conocimiento
y la verdad. Asi, entre rigurosidad y trascendentalidad, parece no haber dis-
tancia, toda vez que se cobra conciencia de que toda deficiencia se supera
en la aspiracién de rigurosidad cientifica de la filosoffa. En un pasaje de Verdad
y Método, Gadamer sefala: "El que Husserl tenga presente en todo momento
el «rendimiento» de la subjetividad trascendental, responde sencillamente a
la tarea de la investigacion fenomenolégica de la constitucién”?. En aras de
la coherencia, Gadamer da en el punto al advertir que es en la teorfa de la
constitucién, tal como habfa quedado trazada en Ideas 1 (1913), donde Husserl

% HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia estricta. Buenos Aires: Almagesto, 1992, p.87.
% LEVI-STRAUSS, Claude. El pensamiento salvaje. México: FCE, 1970, p.15.
2T GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método 1. Salamanca: Sigueme, 2007, p. 301.



138 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

realiza el planteamiento fundamental del método de la fenomenologia como
filosoffa trascendental. En la perspectiva metodolégica abogada por Husserl
para el ejercicio filosoéfico, la investigacion fenomenoldgica de la constitucion,
en tanto que concierne a la objetividad de la conciencia, reclama rigurosidad,
tanto en el tratamiento del objeto, como en el examen de la intencionalidad
dirigida a las cosas del mundo; rigurosidad que Husserl parangona con la que
sustenta el método cientifico.

Conclusion

Una vez méas, Gadamer es el detractor, quien descree de las equivalencias
entre ciencia y filosoffa y vigila que no se haga a un lado el mundo de la expe-
riencia, donde anidan los lenguajes y se colma la verdad. “¢Hasta qué punto
el método es una garantia de verdad? —Pregunta— La filosoffa debe exigir de
la ciencia y del método que reconozcan su particularidad en el conjunto de
la existencia humana y de su racionalidad?®”. Gadamer declara que ha sido la
relacién ciencia—filosofia, la que lo ha llevado a desarrollar la filosoffa herme-
néutica que, como insiste en senalar la fildsofa espanola Marfa Teresa Onate
y Zubia?, tiene su punto de partida en la desazén que trajo la Primera Guerra
Mundial, cuando los Estados europeos se lanzaron a una deriva de fuerza y
destruccidn, y los conocimientos cientificos fueron aplicados al desarrollo ar-
mamentistico; cuando campe? la pérdida de valores, pérdida de versiones del
mundo y del sentido comportados por la tradicién. Sin duda la guerra, no sélo
para Gadamer sino para el circulo de pensadores europeo, exponia la desarti-
culacién de sentidos que llevaba a la pregunta équé vive después de la muer-
te? Gadamer es por tanto un autor melancélico, derruido por la barbaridad de
las imagenes, pero portador de la semilla que sobrevive a la tormenta. Asi, en
el encuentro con Husserl, mientras el trabajo de Gadamer puede equivaler al
redescubrimiento de la historicidad humana, el de Husserl lo es del estado de
llenura de las disciplinas cientificas.

La tarea de Gadamer, puede decirse, estd impensada atn, lo que resulta
crucial para llegar a la conclusidén, intempestiva pero cierta, de la escalera al
vacio, porque no se deduce que sencillamente Gadamer ignoré el legado hus-
serliano movido por un afén de notoriedad y diferenciaciéon que le garantizarfa
un lugar en la historia de la filosoffa, més alla del movimiento fenomenoldgico.
Pero ¢qué sucede una vez tirada la escalera? Sirviéndonos del conocimiento

28 GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método 11. Op. cit., p. 391.

2 Cf., ONATE y ZUBIA, Marfa Teresa. Hans-Georg Gadamer: Ontologia Estética y Hermenéutica.
Madrid: Dykinson, 2005.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 139

que el hermeneuta canadiense Jean Grondin®® ha alcanzado de la vida y la obra
de Gadamer, respondemos: inspirado en las ciencias humanas, donde cobré
relevancia la labor hermenéutica a partir de los trabajos de Wilhelm Dilthey, re-
nunciando a toda aspiracién metodolégica, Gadamer elabora sucesivamente
una ambiciosa filosoffa hermenéutica, al mismo tiempo distante y préxima de
la rigurosa fenomenologia trascendental de Husserl.

Bibliografia

CUARTAS RESTREPQ, Juan. Daniel Herrera Restrepo, enumeracién y mundo
de la vida. En: Anuario Colombiano de Fenomenologia, Vol. IV. Popayén: Universidad
del Cauca, 2010, pp. 17-28.

GADAMER, Hans-Georg. Acotaciones hermenéuticas. Madrid: Trotta, 2002.

GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método 1. Salamanca: Sigueme, 2007.

GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método 11. Salamanca: Sigueme, 2006.

GRONDIN, Jean. Zur Komposition von Wahrheit und Methode. En: Der Sinn
fiir Hermeneutik. Darmstadt: wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1994.

HEIDEGGER, Martin. El Ser y El Tiempo. México: FCE, 1997.

HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia estricta. Buenos Aires: Almagesto, 1992.

HUSSERL, Edmund. La Philosphie comme Science rigoureuse. Paris: Presses Uni-
versitaires de France, 1993.

LAHBIB, Olivier. La phislosophie comme Doctrine de la science et comme
science rigoureuse (De Fichte a Husserl). En: Dogma. Disponible en: http://www.
dogma.lu/txt/OL-FichteHusserl.htm.

LEVI-STRAUSS, Claude. El pensamiento salvaje. México: FCE, 1970.

«Martin Heidegger en conversacién con Richard Wisser». En: La Lampara de
Didgenes, No. 14-15, 2007, pp. 45-49.

ONATE y ZUBIA, Marfa Teresa. Hans-Georg Gadamer: Ontologia Estética y Her-
menéutica. Madrid: Dykinson, 2005.

STEINER, George. Leducacié humanistica és una educacié de museu. En:
Tripodos, No. 12, 2002, pp. 83-93. Disponible en: http://www.tripodos.com/pdf/
steiner.pdf.

VESSEY, David. Who Was Gadamer’s Husserl? Dsiponible en: http://www.dave-
vessey.com/Vessey Gadamer Husserl.pdf.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus. Madrid: Altaya, 1996.

0 Cf., GRONDIN, Jean. Zur Komposition von Wahrheit und Methode. En: Der Sinn fiir Herme-
neutik. Darmstadt: wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1994.






Intersubjetividad y negatividad
en la Critica de la razon dialéctica
Intersubjectivity and Negativity in Critique of Dialectical Reason

MAXIMILIANO BASILIO CLADAKIS
Universidad Nacional de San Martin
CONICET
Argentina

Resumen

En el siguiente articulo, trabajare-
mos la constitucién de la experiencia
intersubjetiva a partir de la negatividad
tal como se presenta en la Critica de la
razon dialéctica. En virtud de esta cues-
tién, tomaremos como ejes centrales el
rol fundacional que Sartre le otorga a la
praxis como condicién de posibilidad
del surgimiento de un “nosotros” y la
negativa a aceptar un “ser” intersubje-
tivo que posibilite la unién ontolégica
entre los individuos. En este senti-
do, detendremos nuestra atencién en
la forma en que tanto una como otra
cuestién se encuentran estrechamente
ligadas a la forma en que Sartre com-
prende la dialéctica.

Palabras clave: Fenomenologia,
Sartre, intersubjetividad, experiencia,
dialéctica.

Abstract

In the following article, effort is
aimed to the constitution of the in-
ter-subjective  experience departing
from negativity as presented in the
Critique of Dialectical Reason. Under this
issue, we take as central tracks the
foundational role that Sartre gives the
praxis as a condition of possibility of the
emergence of a “we” and the refusal to
accept a "being” that enable sinter-on-
tological union between individuals. In
this sense, our attention is focused on
how much one and the other questions
are closely linked to the way in which
Sartre understands dialectics.

Keywords: Phenomenology, Sartre,
intersubjectivity, experience, dialectic.



142 - Maximiliano Basilio Cladakis

Introduccion

En el articulo “La Critica de la razon dialéctica: éuna fenomenologia de la
praxis?”! Florence Cayemaex sostiene que la Critica de la razon dialéctica no re-
presenta un abandono del método fenomenolégico por parte de Sartre, sino
que, por el contrario, dicho método es el elegido para llevar a cabo la inves-
tigacion sobre los limites y las posibilidades de la razén dialéctica. Cayemaex
indica que, para salir del escollo en el que el marxismo dogmatico ha sumer-
gido a la racionalidad dialéctica, Sartre realiza una fenomenologia de la praxis
que intenta demostrar que la racionalidad dialéctica es la racionalidad propia
de la praxis humana. En este punto, Cayemaex sefala que el concepto de pra-
xis descrito en la obra de 1960 se encuentra fundado sobre la estructura de la
accién expuesta por la ontologfa fenomenoldgica de El ser y la nada.

Siguiendo, en parte, la tesis de Cayemaex, la intencién de este articulo es
abordar la forma en que la Critica de la razon dialéctica presenta la cuestion de la
intersubjetividad en relacién a la negativa sartreana de aceptar un “ser” inter-
subjetivo y a la de aceptar una substancializacién del "nosotros”. Por un lado,
sostendremos que, para la concepcidén sartreana de la dialéctica, aceptar
una substancializacién del "nosotros” llevarfa a clausurar la misma dialéctica
ya que implicarfa la imposibilidad de toda praxis. Por otro lado, intentaremos
mostrar la continuidad de algunas perspectivas entre El ser y la nada y La cri-
tica de la razon dialéctica con respecto a este tema? y al lugar que se le otorga a
la negatividad como elemento constituyente de la intersubjetividad. En este
sentido, tanto para una obra como para la otra, consideramos muy acertada
la posicién de Celia Amords, en su introduccidn al texto pdstumo Verdad y exis-
tencia. Segln esta autora, para Sartre, la intersubjetividad no es un punto de
partida sino que, por el contrario, la intersubjetividad se encuentra “haciéndo-
se” y "deshaciéndose” de manera permanente?.

' CAYEMAEX, Florence. Le Critique de la raison dialectique: une phénoménologie de la pra-
xis. En: Alter. Revué de phénoménologie, No. 17, 2009, pp. 29-44.

2 Con respecto al tema de la interpretacién de una continuidad o no entre los planteos de El
sery la nada y la Critica de la razén dialéctica nosotros sostenemos una pervivencia de ciertas
ideas si bien reconocemos que se trata de una cuestién abierta. Consideramos que tanto la
corriente "continuista” como la “rupturista”, tiene cada una argumentos vélidos. Con respecto
a esta Ultima, atin cuando se mantenga en una posicién distinta a la nuestra en varios aspectos,
consideramos valioso el trabajo de J. L. Rodriguez Garcia en su libro Jean Paul Sartre. La pasién
por la libertad, donde el autor habla de una “ruptura epistemoldgica” entre ambas obras.

® SARTRE, Jean Paul. Verdad y existencia. Barcelona: Paidés, 1996, p. 33.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 143

1. Dialéctica critica y racionalidad analitica

Cayemaex sefala, acertadamente, que una de la concepciones de la dialéc-
tica mas discutidas por la Critica es la de Engels, principalmente, la que apa-
rece expuesta en la Dialéctica de la naturaleza. Precisamente, el primer capitulo
de la introduccién a la obra de 1960, lleva por titulo “Dialéctica dogmética
y dialéctica critica”. La intencién de Sartre en este capitulo es establecer la
diferencia entre dos formas de pensar la dialéctica: una, la critica, que es la
que él mismo intenta establecer a lo largo del texto; la otra, la dogmatica, que
es la sostenida por lo que Sartre llama “marxismo contemporaneo”, el cual
denomina “dialéctico” a un materialismo mecanicista que, en ultima instan-
cia, representa un idealismo atin mayor que aquel que dice combatir®. Si bien,
cuando Sartre habla de "marxismo contemporéneo”, se refiere, principalmen-
te, a la teorfa oficial de la URSS y del PC, considera que Engels ya se encuentra
en el origen de esta concepcidn. En efecto, Engels sostiene que, la dialéctica
no opera sélo en el mundo socio-histérico sino que, por el contrario, la misma
Naturaleza se rige dialécticamente. Seglin Engels, si la vida de los hombres
es dialéctica, esto se debe a que el hombre es materia, y es, precisamente, la
materia la que se rige por leyes dialécticas. En este aspecto, Sartre no se equi-
voca al concebir la posicidon de Engels como una posicién metafisica ya que,
en la introduccién a la Dialéctica de la naturaleza, puede verse que, a partir de la
tesis acerca de la eternidad de la materia y de sus leyes, se llega a sostener la
tesis del eterno retorno,

La oposicién de Sartre a la concepcién de Engels puede ser comprendida
en dos direcciones complementarias. Por un lado, la ontoldgica; por otro, la
metodoldgica. Con respecto a la primera, es indudable que entre Sartre y En-
gels existe un abismo insalvable. Engels plantea un monismo materialista, en
el cual el hombre no es otra cosa que una manifestacidn de la materia regida
por las leyes de la dialéctica. Sartre, por el contrario, sostiene la irreductibi-
lidad del hombre a la materialidad inorganica, la cual se presenta como una
instancia negadora de la humanidad. Por otro lado, Sartre rechaza, ademas,
la idea de un movimiento intrinseco a la materia, independiente del proyecto
humano que la totaliza.

En lo concerniente a la cuestion metodoldgica, Sartre observa que Engels,
intenta fundamentar la dialéctica a partir de un positivismo propio de la razén
analitica. Para Sartre, en la Dialéctica de la naturaleza es por medio de la observa-
cién empirica que se “"descubren” las tres leyes fundamentales de la dialéctica.
La ley de conversién de la cantidad en cualidad vy, viceversa, la ley de compe-
netracién de los contrarios y la ley que pronuncia que toda negacién de la ne-

4 SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique. Paris: Gallimard, 1960, p. 126.



144 - Maximiliano Basilio Cladakis

gacioén es una afirmacién se develan al investigador a partir de la observacion
objetiva e imparcial del mundo. Sartre ve en esto un doble error: por un lado,
el error de proyectar sobre la naturaleza una dindmica propiamente humana;
por otro, el error de hacer de aquello proyectado, leyes inflexibles como las
de la fisica newtoniana, para luego proyectarlas nuevamente sobre el mundo
social. El resultado de esto es la confusidn a partir de la cual la racionalidad
dialéctica aparece fundada en la racionalidad analitica, la cual descubrirfa en
la Naturaleza, por medio de la observacién empirica, las leyes fundamentales
de la dialéctica. Sin embargo, como ya dijimos, para Sartre, estas leyes no son
“descubiertas” en la Naturaleza sino proyectadas sobre ella, por lo que serfa
una doble hipdstasis.

En contraposicién a Engels, Sartre establece una clara distincién entre la
razén analitica y la razén dialéctica. Cayemaex sefiala, de manera apropiada,
que esta distincién no se encuentra sustentada en un criterio epistemolégico
que determine a una y a otra segln el objeto de estudio. No se trata de una
distincién que comprenderia a la razén analitica como la razdn propia de las
ciencias naturales y a la razén dialéctica como la razén propia de las ciencias
humanas. Por el contrario, para Sartre, se trata de distintos niveles de raciona-
lidad en los cuales la razén analitica es propia tanto de las ciencias de la Na-
turaleza como de las ciencias del hombre. Las principales caracteristicas de la
razén analitica son: sostener los procesos de objetivacion del mundo natural
y humano y establecer leyes y regularidades sin que ello implique volver inte-
ligible la necesidad de dichas regularidades y leyes. La razdn dialéctica, por su
parte, contiene y supera a la razén analitica en tanto vuelve inteligible la nece-
sidad y totaliza los eventos, hechos y estados que la razén analitica mantenia
separados. "Es pues, a la vez, un tipo de racionalidad y la superacién de todos
los tipos racionales; (...): la posibilidad siempre dada de unificar llega a ser la
necesidad permanente para el hombre de totalizar y de ser totalizado, y para
el mundo de ser una totalizaciéon siempre mas amplia y siempre en curso”’.

Sin embargo, a pesar de esto, no debe concluirse que Sartre niegue el valor
de las ciencias empiricas ni mucho menos que intente refutar su método. Pre-
cisamente, Sartre sostiene que las ciencias empiricas representan disciplinas
auxiliares que incrementan los conocimientos sobre hechos particulares. Sar-
tre sostiene que el error consiste del marxismo contemporaneo consiste en
entremezclar ambas racionalidades e intentar fundamentar la razén dialéctica
en la razén analitica. Para Sartre la fundamentacién de la dialéctica no debe
ser sino dialéctica. La razén dialéctica, por lo tanto, tiene que fundarse a si
misma, sin valerse de los criterios propios de la razén analitica. La critica sar-
treana, en este aspecto, se asemeja a lo que hace Kant con la razén analitica:

> 1bid., pp. 119-120.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 145

el objetivo es establecer los limites y posibilidades de la razén dialéctica por
medio de la propia razén dialéctica. Esto conlleva, por su parte, a delimitar el
campo sobre el que opera dicha racionalidad.

En este dltimo punto, Cayemaex sostiene que el ambito propio de la ra-
cionalidad dialéctica, para Sartre, no es otro que el de la praxis humana. Si la
razén analitica se aboca a los lazos de exterioridad entre los fenémenos; la ra-
z6n dialéctica se aboca a los lazos de interioridad; y, para Sartre, dichos lazos
implican necesariamente la existencia humana. Sin lugar a dudas, resuenan
aqui las tesis de El ser y la nada acerca de la pura exterioridad del en-si. Algo
similar ocurre con respecto a la negatividad. Sartre sefiala que la dialéctica
se funda sobre la premisa de que toda negacién de la negacién implica una
afirmacién. Ahora bien, de manera similar a lo que ocurrfa en la obra de 1943
con respecto al no-ser, en la Critica es el proyecto humano el que introduce
la negatividad en el mundo. Precisamente, Sartre rechaza el intento de Engels
de encontrar una negatividad operando en las leyes fisicas. Para Sartre, en la
Naturaleza, sélo hay positividad y es el proyecto humano el que le atribuye el
caracter de negatividad a algunos fenémenos. Al tener como fundamento la
negatividad, la racionalidad dialéctica serd, por lo tanto, la racionalidad de la
praxis humana.

2. Praxis y negatividad

En su articulo "Sartre y la critica a la filosoffa de la historia”¢, Carla Cordua
sefala que una de las diferencias fundamentales entre Engels y Sartre es el
hecho de que, para este Gltimo, no existen leyes de la Historia, mientras que,
para el primero, la Historia se encuentra regulada por leyes de la misma for-
ma en que lo esta la Naturaleza. En efecto, tanto Engels como gran parte del
marxismo de la primera mitad del siglo XX, se habian propuesto "desentranar”
las leyes de la Historia, leyes que deberian poseer la misma universalidad y
exactitud que las del mundo natural.

Hasta qué punto este obijetivo puede encontrarse en las obras del propio
Marx de manera explicita o implicita, es un tema complejo que excede las in-
tenciones de este trabajo. Lo cierto es que Sartre ve en esto una deformacién
del sentido original del marxismo, aunque advierte también la existencia de
cierta ambigliedad en el propio Marx, como asi también la ausencia de una re-
visién sistemaética de la dialéctica. Seglin Sartre, la falta de una revision critica
de la racionalidad dialéctica por medio de si misma ha llevada a que filosoffas

¢ CORDUA, Carla. Sartre y la critica a la filosoffa de la historia. En: Gerencia del tiempo: Ensayos
sobre Sartre. Merida: Universidad de los Andes, 1994, pp. 27-66.



146 - Maximiliano Basilio Cladakis

autodenominadas “dialécticas” intenten “descubrir” leyes de la misma forma
en que lo hace la razén analitica. Sartre, por el contrario, sostiene que la dia-
léctica “(...) no tiene otras leyes que las reglas producidas por la totalizacién
en curso y estas conciernen, evidentemente, a las relaciones de la unificacién
con lo unificado (...), es decir, los modos de presencia eficaz del devenir totali-
zante con las partes totalizadas””.

Esto significa que, para Sartre, la dialéctica no puede tener mas leyes que
las que ella misma se va dando en el proceso de totalizacién; es decir, la dia-
léctica no tiene leyes que la determinen exteriormente. Por lo tanto, la racio-
nalidad dialéctica no debe ser comprendida a partir de la bisqueda de leyes
universales. Lo mismo ocurre cuando se toma a la Historia como objeto de
investigacion. Para Sartre, la Historia no es el resultado de leyes, sino que, por
el contrario, la Historia se fundamenta en la praxis humana.

En este punto es importante destacar que, para Sartre, la praxis no puede
ser comprendida a partir de la l6gica del positivismo. Sartre observa que no
debe pensarse la praxis como la positividad del acto realizado, sino que, por
el contrario, pensar la praxis es pensar la negatividad en la que ella se funda.
En este aspecto, Sartre retoma el caracter negativo de la dialéctica, presente
tanto en la Fenomenologia del Espiritu como en algunos pasajes del prélogo al
Capital. La positividad plena, ya desde El ser y la nada, es pensada por Sartre
como caracteristica esencial del en-si. Por el contrario, la negatividad sera lo
propio de la accién humana, por lo que se pensaré la dialéctica como un mo-
vimiento donde lo negativo es parte fundamental de su despliegue.

La tesis de Cayemaex acerca de la pervivencia del método fenomenolégico
en la Critica encuentra en este aspecto un argumento a su favor. Tanto en la
obra de 1943 como en la de 1960, la negatividad sera el rasgo propio de la
actividad humana. En El ser y la nada la accién es presentada como la negacién
intencional del mundo.

Es lo que entrevela Hegel cuando escribia que el ‘el espiritu es lo negativo’,
aunqgue no parece haberlo recordado al exponer su propia teorfa de la accién
y la libertad. En efecto, desde que se le atribuye a la conciencia ese poder
negativo respecto del mundo y de sf misma, desde que la nihilizacién forma
parte integrante de la posicion de un fin, ha de reconocerse que la condicién
indispensable y fundamental de toda accién es la libertad del ser actuante?.

" SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique, Op. cit., pp. 139-140.

8 SARTRE, Jean Paul. L Etre et le Néant. Essai d “ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard,
1948, p. 511.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 147

En El ser y la nada hay una descripcién fenomenoldgica de la acciéon en don-
de se revela el caracter teleoldgico de su estructura originaria. Pues, cuando el
para-si niega al mundo, lo hace en vistas a un fin que crea ex nihilo”. Contrapo-
niendo el caso del fumador que involuntariamente genera un incendio con el
de Constatino y la creacién de la segunda capital del Imperio, Sartre sostiene
que, cuando actta, el para-sf se retrotrae del mundo y establece un estado de
cosas inexistente que antepone al estado de cosas actual. Esto significa una
nihilizacién de lo que “es” en pos de lo que "no es”. El sentido de la accién,
por lo tanto, se encuentra en el fin, y no en las causas. Es decir, comprender el
sentido de una accién es comprender el fin por el cual se supera el estado de
cosas por medio de la libertad del para-si, no siendo legitimo reducir la accién
a un esquema de estimulo-respuesta propio del positivismo.

En la Critica Sartre mantiene la estructura descrita en El ser y la nada y sobre
ella funda su concepto de praxis. Cayemaex sefala que, tanto en la obra de
1943 como en la de 1960, la actividad humana aparece definida como nihiliza-
cidén y totalizacidén del mundo. Con respecto a esto, es decir, a la totalizacién,
debemos aclarar que la negacidén de la que habla Sartre debe ser comprendi-
da, dentro de una complejidad dialéctica, en la cual la negacién es también
una afirmacién. Precisamente, Sartre sefala que para afirmar la legitimidad del
pensamiento dialéctico hay que demostrar que toda negacién de la negacién
es una afirmacién. No es nuestra intencién sumergirnos en las complejas si-
nuosidades que subyacen a esta tesis ni a la forma en que sera desarrollada
a lo largo de las paginas méas densas de la Critica. Lo que sf nos interesa es
sefalar que la accién en El ser y la nada y la praxis en la obra de 1960, ademas
de implicar cada una la negacién del estado actual del mundo, representan
también una reconfiguracién del mundo. La actividad humana niega al mundo
a la vez que lo totaliza; el proyecto humano unifica el campo de accién sobre
el que extiende su finalidad confiriéndole a los objetos una unidad sintética
que los dota de sentido.

En la Critica, cuando Sartre piensa el proceso de trabajo como praxis tota-
lizadora, lo hace retomando el concepto heideggeriano de (til. Sartre observa
que, cuando el hombre trabaja unifica el campo de utensilios (ustensilité) que
se abre frente a él. Ese campo se presenta como una totalidad que es atra-
vesada por el proyecto humano para separar las herramientas que utilizara

° Este sera, generalmente, uno de los aspectos més discutidos de la tesis sartreana. Las cri-
ticas provendrén tanto de las corrientes mas tradicionales del marxismo, como lo es el caso de
Adam Schaft, como también de la misma fenomenologia. Con respecto a esto Gltimo, no hace
falta més que recordar las criticas merleau-pontyanas, presentes tanto en la Fenomenologia
de la percepcién como en Las aventuras de la dialéctica; en ambas obras, uno de los puntos
centrales de las objeciones serd, precisamente, la forma en que Sartre plantea los méviles de la
accién como creacién ex nihilo de la conciencia.



148 - Maximiliano Basilio Cladakis

con vistas a un fin determinado. Sin embargo, dicha totalizacién es llevada a
cabo a partir de la negacién de dicho campo. Emplear una herramienta, por
ejemplo, es separarla de la totalidad de utensilios, lo que representa una de-
terminacién del objeto empleado. Sartre sefiala que si bien la parte determi-
nada pertenece a la totalidad ya que se exige que el todo esté presente en las
partes, en tanto se aisla, ella no es el todo, por lo que niega a la totalidad y se
niega, en consecuencia, a sf misma. "En una palabra, la determinacién de una
totalidad parcial, en el seno de una totalidad destotalizada tiene por efecto
necesario determinar también, aunque negativamente, al conjunto que queda
fuera de esta integraciéon como una totalidad parcial”'® .

3. El “nosotros” como unidad de accion

Abordando, més especificamente, el objetivo de nuestro trabajo, nos inte-
resa volver a remarcar, ain a pesar de las innegables diferencias que existen
entre ambas obras, la continuidad de planteos y propuestas de El ser y la nada
en la Critica de la razon dialéctica. La negativa sartreana a una substacializacion del
“nosotros” como también la negativa a la configuracién de un “Ser-uno” onto-
l6gico, es un ejemplo de dicha continuidad. En la obra de 1943, Sartre critica el
concepto heideggeriano de Mitsein sosteniendo que la experiencia de un "no-
sotros” no forma parte de la constitucién ontolégica del para-si, sino que, por
el contrario, es una experiencia secundaria. Sartre acusa a Heidegger de incurrir
en un apriorismo de tipo kantiano, al mismo tiempo que concibe, la instauracién
del “nosotros” a partir de la accién comin. “‘Nosotros’ resistimos, ‘nosotros’
sefalamos el asalto, ‘nosotros’ condenamos al culpable, ‘nosotros’ miramos
tal o cual espectaculo”!'!. Con esto, Sartre quiere decir que si bien el “nosotros”
implica una pluralidad de subjetividades reconociéndose, nunca es objeto de
explicitacién sino que el objeto de explicitacién es la tarea comun.

Por su parte, en la Critica, Sartre afirma que el “nosotros” se constituye
como grupo operativo o comunidad practica, lo que significa que el “noso-
tros” se da a partir del libre desarrollo de una praxis comun. El “nosotros”
no es, por tanto, una estructura previa al desarrollo histérico de la actividad
humana sino que se configura a partir de la historia, a partir de la serie de
negaciones y totalizaciones que la Critica tendrd como objetivo describir. No
obstante, Sartre sefiala una primera instancia -primera, si bien tal vez no en el
desarrollo histérico, s en el orden de la inteligibilidad dialéctica- de la cons-
titucién del "nosotros” en la cual la unidad proviene “de afuera”; es decir, que
se recibe pasivamente.

'O SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique, Op. cit., p. 172.
1 SARTRE, Jean Paul. L ‘Etre et le Néant. Essai d “ontologie phénoménologique, Op. cit., p.p. 484-485.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 149

En este punto, es importante retrotraernos a uno de los ejes fundamen-
tales del desarrollo dialéctico de la Historia sostenido por la Critica: la necesi-
dad. Anteriormente, habiamos mencionado que Sartre sostiene que la Razén
dialéctica, para legitimarse a sf misma, debia fundamentar el principio acerca
de que toda negacién de la negacién es una afirmacién. Precisamente, en
la Critica dicho principio aparece verificado en la necesidad. Sartre sostiene
que ella es el primer vinculo entre el hombre y el mundo circundante. Vale
aclarar que, para tratar esta cuestién, Sartre toma como punto de partida
metodoldgica la praxis individual, por lo que, en ese primer momento, de la
inteligibilidad dialéctica, debemos pensar en una relacién individuo-mundo,
totalidad orgénica- materia inorganica. La necesidad, en este sentido, muestra
tanto una negatividad como una positividad. Por un lado, es una negatividad
en tanto revela una carencia. Por otro, es una positividad ya que constituye la
posibilidad de superacién de dicha carencia.

Cuando Sartre habla del mundo circundante se refiere, en este primer mo-
mento, a la materialidad inorgénica, a la materia regida exclusivamente por
leyes de exterioridad. En este punto, se observa la profundizacién de una
dimensién que en El ser y la nada permanecia oscura. La importancia que la
Critica le otorga al vinculo entre el hombre y la materia es indudable. Precisa-
mente, Sartre sostendra en esta obra que las relaciones entre los hombres es-
tan siempre mediadas por la materia. En cierta medida, los hombres se unen
0 se oponen a partir de la materia. Esto implica, una primera totalizacién que
los hombres reciben de la materia y que les otorga una unidad pasiva. Sin
embargo, esto acontece, no sélo en la comprension de la materialidad como
Naturaleza, sino también en el caso de la materia trabajada.

La Historia, tomada en este nivel, ofrece un sentido terrible y desesperan-
te; aparece, en efecto, que los hombres estan unidos por esa negacion inerte
y demonfaca que les toma su sustancia (es decir, su trabajo) para volverla con-
tra todos bajo la forma de inercia activa y de totalizacién por exterminacién”!2,

La materia, se trate de la Naturaleza o de lo préctico-inerte, representa al
mismo tiempo una amenaza y la posibilidad de superar tal amenaza, es decir,
no sélo totaliza a los hombres sino que impone entre ellos una negatividad
reciproca a partir de la cual el Otro es siempre un potencial enemigo. Esto
ocurre porque la historia humana es “el reino de la escasez” (rareté). La esca-
sez se presenta como el "motor” de la Historia puesto que ella interrumpe el
proceso ciclico por el cual los organismos se mantienen iguales a si mismos!?.

12 SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique, Op. cit., p. 200.

13 Con respecto al tema de la escasez, recomendamos la lectura del segundo punto del sex-
to capitulo del ya mencionado Jean-Paul Sartre. La pasién por la libertad de Rodriguez Garcia.



150 - Maximiliano Basilio Cladakis

El proceso ciclico ~-que caracteriza a la vez al tiempo biolégico y a las
primeras sociedades (...) —esta quebrado desde afuera y por el entorno, simple-
mente porque la escasez, como hecho contingente e ineluctable, interrumpe
los cambios. Esta interrupcién se vive como negacién en este sentido simple
de que el movimiento ciclico o funcidn se reproduce en el vacio, negando por
eso mismo la identidad del futuro con el pasado y cayendo en el nivel de una
organizacién circular presente y condicionada por el pasado; este desfase es
la condicién necesaria para que el organismo no sea el medio y el destino de
la funcién sino su fin; en efecto, la Gnica diferencia entre temporalidad sinté-
tica primitiva y el tiempo de la praxis elemental proviene del entorno material
que transforma — por la ausencia de lo que el organismo busca ahi- la totali-
dad como realidad futura en posibilidad!*.

La escasez es la ausencia de la posibilidad de continuar cualquier proceso
ciclico. Imaginemos un poblado que vive de los frutos de un bosque. Para
preservarse, lo Gnico que tienen que hacer sus habitantes es ir hasta el bos-
que y tomar estos frutos directamente de los arboles. Prima aquf una forma
circular del tiempo. Todos los dias, las necesidades se satisfacen de la misma
manera, los organismos humanos y las comunidades que estos constituyen
se conservan con tan sélo ir al lugar que satisface sus necesidades vitales. Sin
embargo, un dia, ocurre un incendio que termina con los arboles de los cuales
conseguian sus alimentos. Se interrumpe la posibilidad de continuar con el
proceso. A partir de dicho acontecimiento, los hombres de ese pueblo debe-
ran buscar nuevas formas de alimentarse si quieren sobrevivir. La escasez se
presenta irrumpiendo el tiempo ciclico y abriendo la posibilidad a la Historia
propiamente dicha.

Como dijimos, la materia, a partir del fenémeno de la escasez, unifica y
opone a los hombres. Esto impone una primera totalizacién que se recibe
de manera pasiva. Sin embargo, esta primera unidad pasiva, elemento cons-
tituyente de la historia humana, es todavia primitiva. Sartre sefialard que la
objetividad real del grupo le llegara al grupo por su propia praxis a través de la
mediacion de los "no-agrupados”. Todo grupo se define a partir de una praxis
comun, dicha praxis totaliza a la materia, pero totaliza también a los demés
hombres, a los que se encuentran por fuera del grupo, es decir, a los “no-
agrupados”. Precisamente, los "no-agrupados” son aquellos que no integran
al grupo pero que son totalizados por este.

En estas péginas el autor realiza una interesante exposicién sobre las diversas interpretaciones
del tema y del lugar que ocuparia dicho concepto en la estructura de la Critica de la razén
dialéctica.

"“1bid., p. 168.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 151

El grupo, al operar practicamente, “(...) determina la totalidad negativa y
practica en el seno de la totalidad exterior, la de los no agrupados”!®. Puede
tratarse individuos serializados o de otros grupos operativos, tanto en uno
como en otro caso, reciben su unidad de manera pasiva a la vez que negativa;
son los "Otros” del grupo. Sin embargo, Sartre observa que asi como el grupo
totaliza a los “"no-agrupados”; los "no-agrupados” totalizan al grupo. En este
sentido, son los “no agrupados” los que le otorgan el ser-uno al grupo. Frente
a los “"no-agrupados”, el integrante del grupo se descubre como inesencial en
su particularidad ya que se descubre a si mismo como expresidn objetiva de
una totalidad que es para el Otro.

Sartre ejemplifica su tesis con el caso del militante politico. El militante
es visto por los Otros como encarnacién del Partido. No se trata sino de una
objetivacién que los Otros realizan sobre él y que él, en tanto siga siendo
miembro del Partido, tiene que asumir. Su palabra tiene que ser la palabra del
Partido, su acto, el acto del Partido, etc. Sartre destaca que, en los casos de
persecucidn politica, es cuando mas se evidencia el proceso de objetivacién
realizado sobre el grupo y sus miembros. Segtin Sartre cuando se encarcela e,
incluso, se asesina a un militante, no se busca encarcelar o asesinar a “este”
militante ni tampoco a “un” militante, sino que lo que se busca es encarcelar
o asesinar al Partido. La inesencialidad de los integrantes del grupo queda, en
esos momentos, claramente evidenciada.

4. El juramento: la tension entre los mismos y los Otros

La constitucién de la unidad del grupo dada por los no-agrupados se refie-
re a la dimensién objetiva del grupo. En la Critica, Sartre establece dos dimen-
siones constitutivas del grupo: la objetiva y la subjetiva, el grupo-objeto y el
grupo-sujeto. En El ser y la nada puede encontrarse una similitud con respecto
al "nosotros”. Sin embargo, existen dos grandes diferencias entre la posicién
de la obra de 1943 y la de 1960. Por un lado, en la obra de 1943, Sartre reduce
la experiencia del “nosotros-sujeto” a una mera experiencia psicolégica indivi-
dual. Por otro, no se presenta de manera clara la relacién entre la experiencia
del "nosotros-objeto” y la del "nosotros-sujeto”; incluso, al gozar de estatus
bien diferenciados, por momentos darfa la impresion que se encuentran total-
mente disociados.

Asf no hay ninguna simetria entre la experiencia del nosotros-objeto
y la del nosotros-sujeto. La primera es la revelacién de una dimensién de
existencia real y corresponde a un simple enriquecimiento de la experiencia

5 16id., p. 533.



152 - Maximiliano Basilio Cladakis

originaria del para-otro-. La otra es una experiencia psicolégica realizada por
un hombre histérico, sumido en un universo trabajado y en una sociedad de
tipo econémico definida; no revela nada de particular, es una vivencia (“erleb-
nis”) puramente subijetiva”!é.

En la Critica, en cambio, la dindmica entre una experiencia y la otra se halla
vinculada a partir de un complejo plexo de totalizaciones en que ambas se
presentan interdependientes entre si. En este sentido, la experiencia inter-
subjetiva no aparece como un mero hecho psicolégico; hay una instancia real
constituida por la praxis comin como totalizacidén en curso que reconfigura
el mundo circundante. En este punto es importante sefalar que, si bien en el
presente trabajo, nos hemos encargado de enfatizar una linea de continuidad
conceptual entre ambas obras, es evidente que hay perspectivas distintas e,
incluso, reconfiguraciones conceptuales de base. A nuestro entender, estos
cambios representan un enriquecimiento dentro del pensamiento sartreano
que permite abordar, con mayor profundidad, temas tales como el rol de lo
pasivo en la actividad humana y la reciprocidad entre las dimensiones objeti-
vas y subjetivas del hombre. Se trata de cuestiones que, si bien estaban pre-
sentes ya en El ser y la nada, son en la Critica consideradas con mayor cautela.

Sin embargo, a pesar de estas diferencias, en la Critica pervive la imposibi-
lidad de que el individuo se funda ontolégicamente en un “nosotros-sujeto”.
En El ser y la nada, Sartre advierte sobre la extrema inestabilidad de las expe-
riencias intersubjetivas, debido al caracter secundario y subordinado de éstas.
En efecto, en esta obra, el para-si se presenta como la unidad irreductible de
la experiencia, pero, a la vez, también como su unidad insuperable. En tanto
el para-sf es nihilizacidn del en-si, del Otro y de si mismo, es ontoldgicamente
imposible la constitucidén de un nosotros-sujeto. En la Critica ocurre algo si-
milar. En el punto anterior, habiamos mencionado que, frente a los "no-agru-
pados”, al miembro del grupo se le revela su particularidad como inesencial.
Sartre observa que, en el interior del grupo, por el contrario, la particularidad
si es reconocida. Precisamente, en esta particularidad se funda el peligro in-
terno que amenaza constantemente al grupo: la dispersién molecular.

Sartre sefala que, en la constitucién del grupo, se presenta una oposicién
radical entre los mismos y los Otros. Los mismos no son sino los integrantes del
grupo; los "Otros”, los no agrupados. Sin embargo, Sartre sostiene que, al
existir la imposibilidad de que el individuo se funda ontolégicamente al grupo,
y de anular, por lo tanto, la particularidad concreta de cada uno, todo miem-
bro es potencialmente un Otro. Esto conlleva a que el grupo, ademés de tener
como tarea una finalidad trascendente, se tome también a si mismo como

16 SARTRE, Jean Paul. L “Etre et le Néant. Essai d “ontologie phénoménologique, Op. cit., p. 502.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 153

finalidad;"(...) en este nivel, en efecto, donde la organizacién se toma a sf mis-
ma por objetivo inmediato con la perspectiva de un fin trascendente, el ser-
en-el grupo ya no esté para cada uno mediado all& por el Otro, sino acé por el
mismo (...)"'". El gran riesgo radica, pues, en que los mismos son potencialmente
Otros. Esto hace que el grupo vea amenazada su existencia en dos sentidos
distintos: por un lado, la eliminacién externa (Naturaleza, materia trabajada,
grupos enemigos, etc.); por otro lado, la eliminacién interna por medio de la
dispersién molecular. A partir de esto Gltimo, el grupo adquiere la tarea de
mantenerse en el tiempo, de evitar su extincidn por desintegracién interna.
Precisamente, el sentido del juramento responde a esta necesidad.

En este sentido, el juramento es una determinacién inerte del porvenir:
entiendo que esta inercia es ante todo negacién de la dialéctica en el corazén
de la dialéctica; cualesquiera que sean los desarrollos ulteriores de la praxis,
del acontecimiento y de la totalizacidn en curso (hasta el nivel, inclusive, de la
totalizacidn histérica), habra un elemento permaneceréa no dialéctico: la per-
tenencia comutn de cada miembro al grupo; el grupo entrara en combinacio-
nes dialécticas nuevas que no lo transforman como grupo sino en su unidad
comn, es decir, su estatuto interior de grupo, no puede ser cambiado!s.

Con el juramento, por lo tanto, se intenta exorcizar el fantasma de la des-
integracién molecular, para lo cual se busca imponer, en el seno mismo del
grupo, una dimensién de inercia que imposibilite la conversion de los mismos
en Otros. Como Sartre sefala, esto implica una negacién de la dialéctica en el
corazén mismo de la dialéctica, ya que el juramento tiene como finalidad ne-
gar las negaciones que se dan en la dinamica interna del grupo. El juramento
reconoce las negaciones de la materia, de los otros grupos, de la praxis comun,
sin embargo, se impone contra la negatividad que se desarrolla dentro del
mismo grupo. En este sentido, el juramento tiende a la cosificacion del grupo.
Sartre sefala que, a partir de él, la libertad se vuelve, en cada uno, Otro por
medio del Otro. Se constituye, entonces, una inercia dentro del grupo a partir
de la alienacién que cada uno realiza de su libertad, lo que termina confor-
mando la unidad material del grupo.

Sin embargo, Sartre sostiene que el juramento siempre es quebrado. Este
quiebre se da a partir de dos dindmicas distintas. Por un lado, el juramento
se quiebra con la realizacion del constante peligro de que los mismos se trans-
formen en Otros. Si bien el juramento tiene como finalidad evitar dicha trans-
formacién, se ve imposibilitado para eliminar la radical alteridad que subyace
entre los miembros. En este punto, la Critica otorga mayor inteligibilidad a

' SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique, Op. cit., p. 562.
8 1bid., p. 440.



154 - Maximiliano Basilio Cladakis

lo dicho en El ser y la nada. En la obra de 1960, el conflicto entre los hom-
bres, mas que una estructura originaria del ser para-otro, es un fenémeno
que aparece mediado por la materialidad. En efecto, Sartre sostendré que,
si el Otro representa una amenaza, es debido a la escasez. En un pérrafo de
la Critica se dice: “(...) la escasez realiza la total pasividad de los individuos
de una colectividad como imposibilidad de coexistencia: el grupo esta de-
finido en una nacidn por sus sobrantes; para subsistir se tiene que reducir
numéricamente”'’En una Historia regida por la escasez, el Otro siempre va a
representar el peligro de que yo no pueda satisfacer mi necesidad y que me
vuelva, incluso, un “sobrante”. Sartre sefiala que esta alteridad sdlo podria ser
superada en un mundo libre de la escasez, lo que implicaria antes que nada
un desarrollo técnico del cual todavia no hay indicios, y ante el que el propio
Sartre se muestra bastante escéptico.

La otra dinédmica a partir de la cual el juramento es quebrado se relaciona
con una necesidad que subyace a la praxis grupal como su condicién de
posibilidad. Es decir, la misma praxis grupal tiene como condicién el quiebre
del juramento, lo que implica la existencia de una contradiccién original en el
juramento. Si bien el juramento consagra la inesencialidad de los caracteres
individuales de aquellos que se convierten en los mismos, se funda sobre la
heterogeneidad de dichos caracteres. Precisamente, la praxis comun, funda-
mento Ultimo del grupo, se constituye a partir de las particularidades de cada
uno de los miembros. Encontramos aqui, entonces, una nueva contradicciéon
inherente a la praxis del grupo. Por un lado, la particularidad representa el
riesgo permanente que debe afrontar el grupo; pero, por otro, ella es también
su condicién de posibilidad. Cuando un miembro realiza una accién, es él el
que la realiza, haciéndolo a su manera, de acuerdo a sus capacidades, con su
estilo propio, etc. Esta particularizacién que el miembro realiza de si mismo
volviéndose Otro de los mismos, es la condicidon de posibilidad de la praxis co-
mun, al mismo tiempo que su negacién ontoldgica.

Conclusién

Para Sartre, aceptar una substancializacién del *nosotros” o una intersub-
jetividad de caracter ontoldgico significaria imposibilitar toda praxis, lo que,
por su parte, seria paralizar la Historia y detener la dialéctica. Sin lugar a du-
das, la tesis de Sartre nos lleva a una reinterpretacién del marxismo que se
encuentra en pugna con las visiones mas ortodoxas de este. Sartre rechaza de
lleno toda teoria que conciba la clase como un ser estéatico y definido de una

9 16id., p. 204.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 155

vez para siempre. Por el contrario, sostiene que la clase, en tanto fenémeno
grupal e intersubjetivo, se estd haciendo y deshaciendo de manera constante.

En este aspecto, podemos encontrar en la Critica la sistematizacion de te-
mas que Sartre ya llevaba una década esbozando en articulos como “Los co-
munistas y la paz” y “Respuesta a Lefort”. Tanto en uno como otro texto, se
plantea la discusién sobre la determinacién de las condiciones de produccién
y la unidad que el proletariado recibe pasivamente de esta. En "Los comunis-
tasy la paz”, Sartre sostiene que: “(...) si el proletariado es sélo el deshecho
inerte de la industrializacién, se derrumbarfa en una polvareda de particulas
idénticas”?. La tesis sartreana apunta a definir la unidad de clase a partir de la
accion comun de dicha clase. Sin embargo, dicha accién comin se encuentra
atravesada por una serie de negaciones tanto externas como internas; pues
el individuo no puede reducirse nunca a la clase a la que pertenece. Estas
particularidades, como vimos, no son sdlo el riesgo contante que corre la
clase, como grupo operativo, de desintegrarse, sino también su condicién de
posibilidad.

La tesis de Cayemaex es muy interesante para repensar el sentido profundo
de la segunda gran obra filoséfica de Sartre. La idea de que Sartre realiza una
fenomenologia de la praxis para fundamentar una dialéctica que no caiga ni en
el mecanicismo ni el idealismo y que, ademés permanezca siempre abierta, sin
llegar a una superacién tltima, nos abre, sin lugar a dudas a nuevos horizontes
de investigacién. En lo que respecta al tema de nuestro trabajo; es decir, a la
intersubjetividad, consideramos que nos brinda un marco muy valioso. Cierta-
mente, la concepcién sartreana de la dialéctica difiere no sélo de la del mar-
xismo dogmatico, sino también de la hegeliana como de la merleau-pontyana.
La cuestién de la intersubijetividad, entonces, no podra ser pensada ni en el
sentido de una sintesis superadora en la cual definitivamente "yo” se reconoz-
ca como "nosotros” y el "nosotros” como “yo”, ni tampoco como la blsqueda
de un “suelo comin” entre yo y el Otro. Por el contrario, Sartre piensa una
dialéctica de negaciones y totalizaciones en constante devenir, en donde los
contrarios no se reconcilien ni tampoco sea reductible a una instancia comdn
originaria. En este aspecto, podemos ver la forma en que Sartre recurre a las
estructuras ontoldgicas descritas en El ser y la nada para pensar el fendémeno
de la intersubjetividad y fundar su propia dialéctica. La idea del conflicto y
la imposibilidad de ser “uno-con-el-Otro” estarén tan presentes en la Critica
como lo estuvieron en El ser y la nada, aunque, como ya dijimos, ambas en-
cuentren en la obra de 1960 una mayor riqueza, debido a la profundizacién de
la materialidad como dimension pasiva de la historia humana.

20 SARTRE, Jean Paul. Problemas del marxismo 1 (Situations VI). Buenos Aires: Losada, 1968, p. 142.



156 - Maximiliano Basilio Cladakis

Bibliografia

CAYEMAEX, Florence. Le Critique de la raison dialectique: une phénomé-
nologie de la praxis. En: Alter. Revué de phénoménologie, No. 17, 2009, pp. 29-44.

CORDUA, Carla. Sartre y la critica a la filosofia de la historia. En: Gerencia del
tiempo: Ensayos sobre Sartre. Mérida: Universidad de los Andes, 1994.

ENGELS, Friedrich. Dialéctica de la naturaleza. Buenos Aires: Cartago, 1983.

PEREZ LINDO, Augusto. Accidn e inercia social en el existencialismo dialéctico de ].P
Sartre. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2001.

RODRIGUEZ GARCIA, José Luis. Jean-Paul Sartre. La pasién por la libertad. Bar-
celona: Bellaterra, 2004.

SARTRE, Jean Paul. L “Etre et le Néant. Essai d “ontologie phénoménologique. Paris:
Gallimard, 1943.

SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique. Paris: Gallimard, 1960.

SARTRE, Jean Paul. Problemas del marxismo 1 (Situations V). Buenos Aires: Lo-
sada, 1968.

SARTRE, Jean Paul. Verdad y existencia. Barcelona: Paidds, 1996.

SARTRE, Jean Paul. El ser y la nada. Buenos Aires: Losada, 2005.

SHAFT, Adam. Filosofia del hombre cMarx o Sartre? México: Grijalbo, 1965.



Reflexiones sobre la reduccion fenomenolégica
trascendental
Reflections on the Transcendental Phenomenological
Reduction

JULIO CESAR VARGAS BEJARANO
Universidad del Valle
Colombia

Resumen

Este articulo pondera dos criticas a
la reduccién fenomenoldgica de Hus-
serl. En primer lugar examina la critica
de Paul Natorp, segln la cual no serfa
posible acceder a una experiencia fe-
nomenolégica de los objetos inma-
nentes. Sin embargo, se muestra que
la critica de Natorp malinterpreta el
sentido de la reflexién fenomenoldgica.
La segunda critica examina el papel de
la voluntad libre como motivacién de la
epoché. Una de las conclusiones centra-
les es que la segunda critica abre po-
sibilidades de reflexién que enriquecen
el sentido de la epoché fenomenoldgica.

Palabras clave: Epoché, reduc-
cién fenomenoldgica, reflexién, acon-
tecimiento.

Abstract

This article ponders two criticisms
of Husserl's phenomenological reduc-
tion. First examine the criticism of Paul
Natorp, in which it would not be possi-
ble to access a phenomenological ex-
perience of immanent objects. Howe-
ver, it is shown that Natorp’s criticism
misunderstands the meaning of pheno-
menological reflection. The second re-
view examines the role of free will and
motivation of the epoché. A central
finding is that the second critical reflec-
tion creates opportunities that en rich
the meaning of the phenomenological
epoché.

Key Words: Epoché, phenomeno-
logical reduction, reflection, event.



158 - Julio César Vargas Bejarano

Introduccion

Como sabemos, la reduccién fenomenoldgica fue uno de los principales
motivos que llevaron al rechazo del giro trascendental por parte de algunos
discipulos de Husserl. Al respecto, cabe referir una anécdota de Karl Lowith:
si bien es cierto que este pensador dedica a Husserl su libro De Hegel a Nietzs-
che, publicado en 1939, sin embargo, cuando se pregunta por aquello que le
quedd de su maestro Husserl, veinte afos atras, responde los siguiente: “su
doctrina sobre la ‘Reduccién’ a la conciencia pura habia perdido prontamente
interés, mientras que las preguntas candentes, que a los mas jovenes motiva-
ban, los tenfan cada vez méas poseidos.” Esta confesidn refleja la pérdida de
protagonismo de la filosoffa de Husserl en los afios veinte y treinta del siglo
anterior, a favor de la filosoffa de Heidegger. Pero, Lowith honra a Husserl del
siguiente modo: “Sin embargo, se le debe al mas viejo la més grande gratitud.
(...) El era un ‘Espiritu concienzudo”, tal y como lo describe Nietzsche en el
Zarathustra. Me es inolvidable, cdmo este gran investigador de lo mas peque-
no en aquellos dias en que se temia en Friburgo la ocupacién por parte de
las tropas francesas y los auditorios se vaciaban, cémo podia la seriedad del
investigar cientifico no ser perturbada por nada en el mundo”!. Tengelyi, al co-
mentar este pasaje llama la atencién sobre el hecho de que allf se constata el
carécter intempestivo de esta filosoffa en las referidas décadas; sin embargo,
lo que en un cierto tiempo aparece extemporaneo, en otro puede resultar una
virtud. Esto lo atestigua la actualidad que ha ganado Husserl en las Gltimas
dos décadas en la filosoffa francesa, y sus especiales aportes a las ciencias
sociales y a la filosoffa cognitiva.

Este trabajo ofrece algunas reflexiones sobre la reduccién fenomenoldgica,
ordenadas a mostrar en qué sentido resiste dos criticas. La primera tiene su
origen en Natorp, y su principal argumento es la imposibilidad de elevar los
objetos inmanentes (vivencias) a tema de la reflexion fenomenolégica. La se-
gunda, esté dirigida a examinar la motivacién de la epoché y sus efectos en la
vida de la subjetividad.

La primera parte, tiene lugar en una breve reconstruccidn del proceso de la
reduccién: la descripcidn de la actitud natural, y la desconexién de su tesis. En
la segunda parte se expone la critica a la reduccién fenomenoldgica trascen-
dental formulada por Natorp y desarrollada por Patocka. Esta critica niega en
principio cualquier posibilidad de una fenomenologia subijetiva, debido a que
no seria posible efectuar la reflexion. Sin embargo, a nuestro juicio la critica

! Citado por Lazlo Tengelyi. La cita corresponde a la primera edicién de 1941. En las ediciones
posteriores, por ejemplo en la de 1950, no aparece més ese comentario. Cf., TENGELYI, Lazlo.
Erfahrung und Ausdruck. Dordrecht: Springer, 2007.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 159

no apunta al sentido exacto de la reflexidon fenomenoldgica, pues ella no con-
siste en inspeccionar ninguna “interioridad”. En la tercera parte examinamos
la tesis de que la epoché se realiza mediante un acto voluntario y libre. Ante la
dificultad de establecer un principio volitivo propio de la epoché, se plantea la
posibilidad de que ella sea la consecuencia de un “acontecimiento”.

1. La epoché fenomenologica y la reduccion trascendental

Para el afo de 1911 Husserl contaba con un claro proyecto de trabajo
filoséfico que si bien habia empezado al menos una década atrés, con las
"Investigaciones Ldgicas”?, en ese momento habrfa alcanzado una madurez
tal que le permitfa anunciar el esperado advenimiento de una “Filosoffa como
ciencia estricta”. Ya desde el comienzo de este articulo Husserl enuncia los
rasgos propios del ideal de una disciplina que adquiera el estatuto de “ciencia”
en el sentido mas pleno. A la filosoffa le habfa llegado por fin el momento,
después de méas de dos milenios de investigacién, de acceder al estatuto de
“ciencia”, lo cual exigia un rigor mucho mayor que el de las ciencias positivas
(puras, naturales y sociales) modernas. El ideal més exigente de cientificidad
se remonta al origen de la filosofia griega, incluso hasta Heréclito y por su
puesto al esplendor de los grandes clasicos del siglo IV, a Platén y Aristdteles.
Husserl sostiene que la filosoffa tan solo alcanza la anhelada episteme si ella
fundamenta todo su saber en la evidencia, de tal manera que sobre esta base
se puedan resolver todos los problemas de la razén teédrica, valorativa, volitiva
y practica en general. Tan solo la filosoffa que pueda mostrar cémo acceder
al fundamento originario de todo conocimiento y actividad humana, puede
ganar la autoridad y el reconocimiento de “ciencia”.

En este contexto, y con base en el proyecto de 1911, Husserl publica dos
anos después su obra programatica Ideas I, en la que busca presentar sistemé-
ticamente cémo es posible la realizacion filoséfica de este ideal y el camino
para acceder al fundamento de todos los modos de la racionalidad humana.
De acuerdo con esta obra programatica, la filosofia tan solo es ciencia estricta

2 HUSSERL, Edmund. Investigaciones Ldgicas, Vol. 1 y 1. Madrid: Alianza, 1982.

® Pero, si la fenomenologia ya habia surgido once anos atras, surge la pregunta: ¢cen qué
consistia la novedad de este proyecto, en comparacién con la primera versién de las “Investiga-
ciones Légicas"? En relacién con esta pregunta tan solo podemos ofrecer, en el marco de esta
investigacién, una indicacién general y es que en dicha obra Husserl habia descrito el origen del
conocimiento légico y tedrico en general, con base en la descripcién de los actos objetivantes
de la conciencia. Si bien es cierto, que alli habia adelantado un esquema general de los actos
volitivos, valorativos y précticos, algunos anos después descubrird cémo se realiza el conoci-
miento empirico y sobre qué base se realiza la constitucién de los valores, de los ideales éticos
y religiosos y de todo aquello hacia lo que se orienta la accién en general. Véase: Bernet, R.,
Kern, I. y Marbach, E., 1995.



160 - Julio César Vargas Bejarano

si se atiene a las exigencias de la “fenomenologia pura” y, si procede fenome-
nolégicamente, todos sus problemas alcanzaran la claridad y rigor propios de
la ciencia. En esta parte presentamos cuél es la via que propone Husserl para
acceder a esta fuente originaria que permite la realizacién de la ciencia estric-
ta, a saber la epoché y la reduccién fenomenoldgica.

Husserl se incluye en la tradicion filoséfica, que puede remontarse incluso
hasta Heraclito, en cuanto plantea la posibilidad de que el conocimiento su-
pere la parcialidad de los saberes contextuales y relativos (las cosmovisiones y
la sabiduria) y logre dar cuenta del mundo, entendido como el horizonte gene-
ral o la totalidad que esté a la base de todo conocimiento y de todo saber rela-
tivo. Dicho conocimiento no deberfa limitarse a ciertos sectores de la realidad,
como es el caso en la actitud natural, pues ellos contendrian siempre aspec-
tos desconocidos que influirfan en nuestro concepto general del mundo. En
otros términos, la filosoffa fenomenoldgica tan sdlo puede llegar a ser lo que
aspira, ciencia del mundo, si explica cémo es posible que el conocimiento no
se restrinja a la apariencia o manifestacién, y que por ello mismo sea relativo
(sofistica) e incluso hasta inviable (escepticismo), sino que mas bien acceda
a la verdad, esto es al ser de los objetos y del mundo. El tratamiento de esta
pregunta conduce a Husserl a la epoché o puesta entre paréntesis de la tesis de
la actitud natural.

La actitud natural designa un modo de relacionarse con los objetos y el
mundo en general, de acuerdo con el cual se presume, con mayor o menor
conciencia, de que a cada aparecer o manifestacién de un objeto le correspon-
de un ser o un modo de ser. Si, por ejemplo, observamos una mesa podemos
establecer que ella se presenta — rigurosamente hablando — parcialmente, en
perspectiva, pero tenemos la tendencia de ir més alla del aspecto o lado visto
y otorgarle el caracter de ser a lo que esta apareciendo y considerarlo plena-
mente en su aparecer. No nos percatamos de que la percepcién se realiza de
tal modo que anticipa siempre los aspectos por venir y retiene los aspectos
recientemente observados, y que sobre esta base tiene lugar una sintesis que
permite atribuirle a la "cosa” un ser objetivo. En este contexto, la descripcién
fenomenolégica permite advertir que la objetivacién es producto de una ten-
dencia, de un impulso volitivo que rige la intencionalidad. Husserl sostiene en
este sentido que la toma de posicién respecto del ser del objeto consiste en
una aprehensién (del ser) con base en las manifestaciones sensibles. En otros
términos, a pesar de que vemos solamente un aspecto de un objeto tendemos
a decir de inmediato que es esto o aquello, queriendo determinar con ello una
realidad trascendente a los aspectos que originariamente se estén ofreciendo
ante la mirada. Con ello, el ser queda atribuido al objeto mediante un acto
judicativo, de manera que éste tiene un caracter “en si” o totalmente indepen-
diente de la conciencia.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 161

En la actitud natural el ser humano esta dirigido a los objetos otorgdndo-
les un caracter de ser, objetivo y en si. Para el hombre de la actitud natural el
mundo y las “"cosas” poseen un ser que va de suyo, es decir, no tienen que ver
con los actos de la conciencia, sino que ella se encuentra con ellos mediante
una relacién cognoscitiva. En esta actitud, los objetos y el mundo son lo otro
de la conciencia y el conocimiento es un proceso que se realiza mediante
sucesivas aproximaciones a la evidencia, por ejemplo mediante los métodos
inductivos, deductivos o simplemente por el ensayo y error. Quien vive en esta
actitud realiza sus actividades de acuerdo con sus intereses personales, que
corresponden siempre a un oficio o profesidn, de tipo practico y tedrico. Alll
se busca siempre tener el dominio de uno o varios temas y el conocimiento
de las técnicas que permitan el control y uso practico de un objeto y la fami-
liaridad con una regién de la realidad. Las reflexiones que se llevan a cabo en
la actitud natural pueden dar pie a la duda sobre el ser del objeto, pero sin
poner por tema la relacién con el ser de la totalidad o el ser del mundo. Esta
creencia en el ser del mundo, como una entidad que soporta toda toma de
posicién sobre el ser de la realidad la denomina Husserl “tesis general de la
actitud natural™ .

En la actitud natural constatamos que cada objeto no aparece aislado,
sino en un contexto particular que ofrece siempre un campo de posibilidades.
Asi, por ejemplo, puedo dirigir la atencién al maletin que esta sobre la mesa y
luego mirar tanto la mesa, como la pared, la ventana y el salén que sirve como
el campo de percepcidn. En este ‘campo de accidn’ nos podemos desplazar
libre, pero no caprichosamente, pues cada objeto tiene modos tipicos de apa-
recer, ya sea en relacién a los sucesivos aspectos que estan ahora ocultos a la
mirada y que pueden ser anticipados, ya sea en relacién con los otros objetos
que constituyen su trasfondo de aparicidn. Las reglas que determinan estas
remisiones, tanto internas como externas al objeto, junto con sus respecti-
vas anticipaciones, retenciones y rememoraciones, conforman el horizonte
general del aparecer. El horizonte designa el campo subjetivo de posibilida-
des que no solo incluye el libre desplazamiento espacial, sino que también
incluye todas las capacidades o potencialidades subjetivas (Vermaglichkeiten)
que determinan las interacciones o transformaciones que se pueden llevar
alli a cabo. Asf las cosas, el horizonte incluye tanto las quinestecias, como las
habitualidades, las convicciones, las valoraciones, entre otros, que conforman
el “yo puedo™.

4 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica. Méxi-
co: FCE, 1986, p. 69.

> HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica, Vol. 11
("Ideas II"). México: UNAM, 1996, p. 309.



162 - Julio César Vargas Bejarano

Una de las caracteristicas de esta "potencialidad” del horizonte es que per-
mite avanzar en el conocimiento del objeto sin llegar a agotarlo y sin que las
remisiones de uno a otro objeto conduzcan finalmente a la nada o vacio.
Puesto que a cada objeto le corresponde un horizonte, y dado que siempre
existe la posibilidad de desplazarse sucesiva e indefinidamente de un contex-
to general a otro, se presupone la existencia de un mundo uno, un horizonte
general que esté a la base de los diferentes horizontes. El mundo se concibe
como el horizonte Gltimo e insuperable que sirve de marco general a toda ex-
periencia; Klaus Held sefala una analogia entre dos correlaciones: asi como el
objeto funge como una unidad sintética de sus multiples modos de aparicién,
del mismo modo a la conciencia del objeto le corresponde la creencia en el
ser del mundo. De una parte, el objeto permanece idéntico, a pesar de que se
ofrece a través de distintas perspectivas o modos de manifestacién y, de otra
parte, existe una creencia inalterable en el ser del mundo, que es correlativa a
todas las vivencias que podamos tener de los objetos®.

La tesis general de la actitud natural consiste en la creencia en el ser ob-
jetivo del mundo. Ante la pregunta sobre cdmo es posible llevar esa creencia
y esa relacién con el mundo tema filoséfico, Husserl procede del siguiente
modo. En primer lugar, es necesario tener presente que los anteriores analisis
sobre los modos de aparecer del objeto y el horizonte se realizaron desde una
perspectiva diferente a la actitud natural, pues en ella se a acostumbra a tener
por tema tan sélo los objetos, su ser y atributos, sin tener presentes — a lo
sumo ocasionalmente — los modos como estos se dan. Los modos de mani-
festaciéon de los objetos permanecen en la actitud natural normalmente bajo
las sombras, en favor de su presentacién clara y distinta, al modo de un tele-
scopio, cuyo lado oscuro e interior funciona como medio para la presentacién
de los objetos, pero que él mismo no aparece. Asi mismo, la actitud natural
tampoco se ocupa del mundo, de su estructura de horizonte general de toda
experiencia, y no examina el sentimiento la certeza y la confianza de que a
pesar de todas las posibles desilusiones cognoscitivas, éste no desaparecera.

En consecuencia, a diferencia de la actitud natural, la actitud fenomenolé-
gica dirige su atencién hacia los modos de donacién de los objetos, al mundo
como horizonte Gltimo y a sus estructuras, para examinarlos y describir cémo
funcionan en nuestra experiencia en general. Para ello se requiere suspender
la tesis de la actitud natural para luego examinar la relacién entre el aparecery
los modos de ser, que alli se asume como obvia. De este modo, surge el inte-
rrogante de cémo es posible que en un aparecer siempre se dé algo, o que algo

¢ HELD, Klaus. Husserl’s Phenomenology of the Life-World. Ed. Don Welton. The new Husserl.
Bloomington: Indiana University Press, 2003, pp. 37-41.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 163

se aparezca en tanto que... (als)” . Por esta via se explicita no solo el aparecer
de algo singular, sino también las remisiones de éste hacia otros fenémenos,
o si se prefiere hacia el horizonte de remisiones contextuales que determinan
el objeto. La desconexidn se realiza mediante la epoché, como via para ganar
el campo fenoménico. Lo que es puesto entre paréntesis no queda anulado,
sino tan sélo neutralizado. La epoché permite la tematizacién del cémo del apare-
cer del objeto y del horizonte general del mundo que permanecen ocultos para
la actitud natural. En otros términos, la epoché permite la tematizacién no tanto
de aquello que aparece como de su modo de aparecer, esto es, de los supues-
tos que determinan que aparezca asi y no de otro modo, como concrecién de
una de las formas de la modalizacién. Por esta via se busca comprender mejor
el qué, el contenido de lo que se manifiesta y sus determinaciones.

La epoché exige un cambio radical o de principio, en cual descubrimos un
nuevo reino o dominio: la conciencia. Sin embargo, ello no es posible de un mo-
mento a otro, pues si bien la desconexién es total y se realiza en un solo paso,
la conquista de la nueva regién no se logra sino gracias a una nueva actitud y
mediante un proceso. En este contexto, debemos tener presente que no es-
tamos dispuestos a cambiar facilmente nuestras actitudes. Ellas consisten en
las disposiciones habituales que los sujetos tienen hacia determinados obje-
tos, personas o el mundo; una actitud designa diversos modos de comporta-
miento guiados por convicciones, habitualidades y creencias. El transito hacia
la actitud filoséfica supone un desencanto o desilusién de la actitud natural:
empezar a percibir la realidad de un modo distinto. éCémo es posible la ejecu-
cién de este trénsito? Si bien la tesis de la actitud natural es susceptible de ser
modalizada, puesta en duda, cuestionada y por ello asumida como probable,
posible etc., en ello no consiste la epoché fenomenoldgica; de lo que se trata es
de un tipo especial de modalizacién, a saber: la neutralizacién de la tesis de
la actitud natural, esto es, la abstencién de cualquier toma de posicidon sobre
el ser (real) de los objetos y del mundo. De manera que una vez que la tesis
es "puesta fuera de juego” o “desconectada "el mundo permanece como el
horizonte general de los horizontes, el trasfondo de remisiones fenoménicas
que se torna ahora en tema de descripcién.

Si asumimos que para realizar la epoché se debe poner fuera de juego cual-
quiera toma de posicién sobre el ser del mundo, surge la pregunta por el
estatuto de los actos déxicos, o que toman posicidn sobre el ser y sus mo-
dalizaciones, ya que no es posible una ciencia estricta, una descripcién de un
objeto o del mundo, si prescindimos de una toma de posicién sobre su ser.
Frente a esto la fenomenologia se dirige a aquella instancia desde la cual se realizan

" HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica. Op.
cit., pp. 58-59.



164 - Julio César Vargas Bejarano

estas tomas de posicion; el método fenomenoldgico no se propone acallarlas o
aniquilarlas, si no por el contrario examinarlas y describir cémo es su estructu-
ra interna, y cémo se desarrollan o se gestan, desde sus origen en el presente
viviente y en los datos originarios de la sensibilidad. Para ello, se hace cargo
de los ingredientes o componentes a través de los cuales se hace presente el
objeto, y que sirven de base para la aprehensién o constitucidn de su sentido
de ser, como ser real, probable, dudoso o cuestionable, posible, entre otros.

De este modo se ha reconducido el saber de la actitud natural hacia un
nuevo “escenario”: la conciencia; esto quiere decir que la descripcién de los
objetos y del mundo se realiza con base en sus modos de aparecer en la
conciencia. A este procedimiento de reconduccién se le denomina reduccién
fenomenoldgica y uno de los primeros resultados de este procedimiento me-
toédico es que la conciencia no aparece como una “cosa” entre otras muchas,
sino que a ella le pertenece el aparecer y su respectiva perspectiva, es ella
quien ejecuta los actos perceptivos, valorativos, volitivos, judicativos, entre
otros. En otros términos, el mundo deja de concebirse como una totalidad en
si, allende la conciencia, y pasa a ser el horizonte general de remisiones desde
el cual se manifiestan todos los objetos, y al cual tenemos acceso tan sélo
desde una perspectiva subjetivo-relativa. Con este proceder la fenomenologia
trascendental resulta ser una variante mas del idealismo clasico.

2. Critica de Natorp al modelo trascendental

Este nlcleo fundamental de la reduccién fenomenoldgica, comin a todas
las vias propuestas por Husserl para acceder a la subjetividad trascendental,
recibié tempranamente una critica de fondo por parte de Natorp y fue tan de-
cisiva que la retomaron posteriormente por varios fenomendlogos, entre ellos
especialmente Patocka. El centro de la critica se puede ver ya en el paragrafo
14 de la "Quinta Investigacidn Légica”®, pero su alcance no afecta tan solo a
esta temprana version de la fenomenologia, sino también a la reformulacién
trascendental de 1913 presentada en Ideas I.

En relacion a la distincién entre el contenido (reell) de las vivencias y el con-
tenido en el sentido del objeto percibido, Natorp objeta lo siguiente: “puedo
considerar el sonido por sf o en relacién con otros contenidos de conciencia,
sin tomar en cuenta su existencia para un yo; pero no puedo considerarme a
mi mismo, ni considerar mi ofr, por si, sin pensar en el sonido”®). Esa misma
tesis la expresa més adelante del siguiente modo:

8 HUSSERL, Edmund. Quinta investigacién légica. En: Investigaciones ldgicas. Op. cit., pp. 473-589.
*16id., p. 500.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 165

Toda la riqueza, toda la multiple variedad de la conciencia, reside exclusiva-
mente en el contenido. La conciencia de una simple sensacion no se distingue en
nada, por su naturaleza y en cuanto conciencia, de la conciencia de un mundo;
el momento del <ser conciso> es en ambas exactamente el mismo; la diferen-
cia reside exclusivamente en el contenido!'®.

En otro pasaje de la misma obra, la “Psicologia general segin el método
critico” afirma que:

Husserl sélo ve aqui una dificultad especial de la tarea de una descripcién
psiquica pura. A mi me parece que hay algo més. Para Husserl la subjetividad
es a todas luces una segunda objetividad del mismo tipo que la habitualmente
mentada y coordinada con ella. Eso es, justamente, lo que no puedo reconocer
como correcto'!.

Con ello Natorp esta planteando la imposibilidad de separar, en un nivel
originario, los contenidos vividos de la manifestacién o presentacién del ob-
jeto (noesis), de los contenidos objetivos (noema). En efecto, la reduccién
fenomenoldgica permitird descubrir una relacién indisociable entre: a) la ma-
nifestacién (vivida) del objeto, que esté constituida a su vez por los conteni-
dos sensibles y por el acto de atribucién de sentido — a este momento de la
correlacién lo denominaréd Husserl noesis y b) el noema o componente objetivo
del aparecer: aquello que el objeto nos estd mostrando en cada momento y
dentro de los limites de su aparecer. Natorp encuentra que esta divisién resul-
ta artificial, pues la noesis no se ofrece (directamente) a la intuicién, o si mas
bien es un constructo conceptual, al cual se accede a posteriori. La pregunta de
Natorp se puede sintetizar del siguiente modo: ¢éCémo es posible hablar de
las noesis como objetos, si ellas fungen siempre como aquello que posibilita
el aparecer del objeto? {Se necesita la relacién noesis-noema para dirigir la
mirada reflexiva y tematizar objetivamente las vivencias? Segln esta critica
esto llevaria a Husserl a plantear dos planos distintos e irreductibles del apa-
recer fenoménico, de una parte el noético, esto es el ingrediente sensitivo de la
vivencia junto con sus actos de donacién del sentido, y de otro el noemético
que permite la referencia al aspecto objetivo de la “cosa”. Pero, segin Natorp
estos dos momentos estarfan dados originariamente en la vivencia intencional
de una manera indiferenciable. De tal manera que hablar de las noesis como
“objetos” tan solo serfa el producto de una operacién posterior de caracter
conceptual, pues en la experiencia originaria ellas no se ofrecen en modo
alguno objetivamente. ¢Quién dice que al escuchar un ruido, interviene un

0 16id., p. 504.

"' NATORP Paul. Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode. Erstes Buch: Objekt und Methode der
Psychologie. Tiibingen: Mohr/Siebeck, 1912, p. 283. Cf., RUIZ FERNANDEZ, José. Un problema de la
fenomenologia: la controversia entre Husserl y Natorp. En: Investigaciones fenomenoldgicas. Anuario de
la Sociedad Espaiiola de Fenomenologia, No. 5, 2007, pp. 209-223.



166 - Julio César Vargas Bejarano

componente sensitivo, hilético, sobre el cual suceda posteriormente el acto
de aprehensién? Esto quiere decir que cuando alguien escucha un sonido, eo
ipso oye directamente una moto, y tan solo después distingue, mediante el
acto reflexivo, esto es, de un modo indirecto y por tanto no fenomenoldgico,
los componentes noético y noematico.

La critica de Natorp se dirige especialmente a la trascendentalizacién; a su
juicio ella serfa un proceso constructivo (tedrico) de diferenciaciones que en
Gltimo término se contraponen al sentido originario de la correlacién intencio-
nal. Al respecto leemos en Patocka, quien desarrolla la misma critica:

La pregunta es, precisamente, acerca de la estructura cogito-sum; si es posible
convertir el cogito en cogitatum y en qué circunstancias. La fenomenologia tras-
cendental constantemente se empefa en hacer del sum un cogitatum, para que
haya un objeto al que poder dirigir la mirada'?.

Frente a esta critica, podemos decir que se basa en una interpretacién uni-
lateral de la reflexion fenomenolégica: ella consistirfa en volver la mirada sobre
un yo anterior y sus vivencias, para elevarlas al nivel de cogitatum, de un objeto
con el mismo estatuto que cualquier objeto intencional. De acuerdo con esa
interpretacién, la estructura intencional funge efectivamente bajo el esquema
ego-cogito-cogitatum, pero siempre y cuando esté referida directamente al objeto
que se manifiesta. El problema consistirfa en explicar cémo es posible dirigir
la atencién hacia las propias vivencias intencionales y en tematizarlas sin que
sean constituidas como “objeto”. Al respecto, podemos constatar que Hus-
serl no solo plantea explicitamente esta posibilidad, sino que describe la tarea
de la fenomenologifa (estatica) como “la mostracién y descripcién esencial de
la forma total de una vida animica en general, esto es, el modo esencial de una
corriente de conciencia”'®. Sin embargo, los datos hiléticos, las perspectivas
y los modos de donacién en general, ellos mismos no son resultado de una
constitucién, de una aprehensién del yo presente que vuelva su mirada hacia
el pasado, hacia la inmanencia de la conciencia'* . Antes bien, lo que sucede
es que una vez practicada la reduccién fenomenolégica y estando siempre
relacién originaria con lo que se manifiesta, la mirada atenta del yo se dirige
no tanto a su nicleo noemético, a su momento objetivo, sino a los datos hi-
léticos, de la sensacién, que o bien fungen como medio para la presentacién
de un objeto, o bien forman parte de una experiencia pasiva, de los datos que
estan presentes en el campo de conciencia, pero que no han ganado suficien-
te relevancia, como para dirigir a ellos explicitamente la atencién.

12 PATOCKA, Jan. Introduccion a la fenomenologia. Barcelona: Herder, 2005, p. 147.

13 HUSSERL, Edmund. Phanomenologische Psychologie. Husserliana IX. The Hage: Martinus
Nijhoff, 1968, p. 406.

' 1bidem.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 167

Este enfoque de la reflexiéon fenomenolégica nos muestra que la division
entre el yo pasado, o mejor, el campo de conciencia observado y el yo es-
pectador es “artificial”, pues de lo que se trata es de un presente viviente, un
continuo, gracias al cual podemos volver la atencién hacia los modos de la
presentacidn, sin que esto signifique que los constituimos de igual manera a
como sucede la constitucién del objeto. Los datos hiléticos, la aprehensién y
toda la vida del cogito no devienen objeto de la conciencia, sino que ellos fun-
gen como medio para la presentacién del objeto trascendente: como objeto
posible, presente o pasado. El sujeto trascendental funge como espectador
de los actos constituyentes, sin participar él mismo en la constitucién. El error
que Natorp y Patocka le atribuyen a la fenomenologia reflexiva es pretender
que la vida inmanente de la conciencia se constituye de igual manera que los
objetos que en ella aparecen. A su juicio, los datos hiléticos nunca pueden
comparecer directamente a la experiencia y por tanto, las descripciones feno-
menoldgicas son construcciones conceptuales, que nunca pueden dar razén
de la manera como se constituye el aparecer. Este es el centro de la propuesta
de una fenomenologia a-subjetiva, que lleva a Patocka a seguir la propuesta
de Heidegger, de una analitica existenciaria del Da-sein y a proponer que la
auténtica epoché consiste en la efectiva desconexién total del ser en general,
que tiene lugar en la nada que anonada, en los estados de angustia; pero la
experiencia de esta nada, ya no es resultado de una actitud filoséfica, sino que
en ella caemos involuntariamente!. Sin embargo, esta critica no tiene pre-
sente que la fenomenologia accede a una dimensién de la subjetividad, de tal
manera que el objeto no es simplemente aquello que estéa ante la conciencia,
ni el sujeto un yo natural que se toma a si mismo por objeto. Méas alla de la
esta dualidad, la fenomenologia se dirige hacia la fuente primera, el presente
viviente, en el que tienen lugar toda la actividad constitutiva de los objetos y
que a su vez nunca puede ser constituido de modo objetivo.

3. Sobre la motivacion de la epoché trascendental

En esta Ultima parte nos ocupamos del problema de cémo se pone en
practica la epoché. Para ello partimos del siguiente dilema: o bien la puesta en
marcha de la epoché tan solo es momentanea, y obedece a un interés cognos-
citivo, o bien la epoché debe abarcar la totalidad de la existencia y por eso lleva
consigo un cambio de actitud que afecte las convicciones, creencias e incluso
los hébitos de la vida diaria. Al respecto cabe decir que la exposicién de Ideas
[ tiene el problema de que describe la posibilidad de la epoché, pero no da
cuenta ni de su motivacidn, ni de su necesidad. La prueba de ello, es que se
puede practicar la epoché, para luego atenerse a las descripciones eidéticas de

1> PATOCKA, Jan. Introduccion a la fenomenologia. Op. cit., pp. 150 -158.



168 - Julio César Vargas Bejarano

la conciencia y asumir éstas como la nueva verdad, como la teorfa que ahora
si va a dar cuenta, desde una perspectiva de la actitud natural, de cuéles son
las estructuras de la mente y la manera como se constituyen intencionalmente
los objetos y regiones del mundo. Sin embargo, este procedimiento se realiza
ain en el marco de la actitud natural y podrfamos decir del realismo, pues se
puede tener la ilusién de que se realiza fenomenologia, si tan solo se exami-
nan (naturalmente) las estructuras generales de la intencionalidad, y la manera
como ellas intervienen en la constitucién de un objeto.

¢Pero, basta haber realizado las descripciones puras de las estructuras in-
tencionales de la conciencia, para haber abandonado la actitud natural?

Al parecer el paso a la actitud fenomenolégica serfa un acto libre y volun-
tario. Esto significarfa que la epoché consiste en una resolucién personal de
suspender el juicio, de poner radicalmente fuera de juego toda teoria, para
luego examinar cudl es el valor de verdad de cada conocimiento, de cada
percepcién y toma de posicidon. Sin embargo, esta descripcién parece més
una “instruccién técnica”, que por su caracter tedrico no motiva cambio de
actitud alguno. En el mejor de los casos, la epoché se pone en préctica para
satisfacer un interés o curiosidad personal y ver cémo es eso de suspender el
juicio y qué se puede lograr con ello... pero en breve tendré lugar un regreso
a la actitud natural.

La radicalidad fenomenoldgica, que busca elevarse a la dignidad de “cien-
cia estricta”, se encuentra ante el reto de mostrar la motivacién de su primer
paso metddico, su comienzo. Cémo es posible dar el primer paso, de tal ma-
nera que alguien pueda decir: “aqui empiezo la epoché y sostengo firmemente la
voluntad de suspender todo juicio y todo prejuicio sobre la relacién aparecer
y ser, para luego examinar su valor de verdad y esto con tal radicalidad que la
extiendo a toda mi vida personal”. Este modo de proceder, suena poco con-
vincente, pues ¢hasta qué punto la decisién voluntaria de practicar la epoché,
que nos permite seguir el proyecto de fenomenologfa pura como “ciencia es-
tricta”, es una decisioén libre, que no esta condicionada por la historia personal
previa, una decisidn indiferente a todo lo que acontece en la actitud natural?
¢Acaso la diferencia entre estos dos tipos de actitudes se refiere a un inicio
tan radical que esté totalmente desvinculado de la actitud natural, a la que
solo abandonamos porque advertimos que la realidad del mundo puede ser
vista de otro modo, esto es, como un rendimiento constitutivo de la estructu-
ra ego-cogito-cogitatum, o mejor dicho de la subijetividad trascendental?

Frente a las insuficiencias de la motivacion tedrica para practicar la epoché,
planteamos la tesis de que ella — antes que un inicio espontédneo — es una
renovacidn o renacimiento. Renovacién que funge como respuesta a un acon-



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 169

tecimiento, a una situacién novedosa que ocasiona perplejidad y asombro.
Los acontecimientos generan transformaciones en un orden — social y/o per-
sonal —, de manera que los criterios que hasta ese momento eran asumidos
como verdaderos y vélidos quedan en entredicho; con Waldenfels podemos
denominar a esta situacidén como de “penumbra”'®. Esta situacién novedosa
no es ajena a la afectividad, a los sentimientos, sino que los conmueve pro-
fundamente. Como lo advierte Waldenfels, los acontecimientos irrumpen en
el orden personal e interpersonal de tal forma que producen una conmocién
total en la vida, como es el caso de la muerte de un hijo, la tortura, el secues-
tro, el asesinato de un ser amado en un fleteo o el encuentro de la persona
amada, el feliz descubrimiento de la vocaciéon personal. Los acontecimientos
advienen leve y sigilosamente, y no son producto de una planeacién o de una
decisién volitiva, sino que “nos suceden”, y resultan siendo tan decisivos que
marcan el término de un ciclo de la vida, por ejemplo, la culminacién de la
infancia y el inicio de la adolescencia. Con respecto a la pregunta de si el ini-
cio de la filosoffa, y en este caso la epoché, es un acontecimiento o es un acto
voluntario, planteamos la hipétesis de que ella es una respuesta o un epilogo
a un acontecimiento. Pero, icudl es el tipo de acontecimiento que antecede
a la actitud filoséfica? Ante la dificultad de identificar un género de aconte-
cimientos que motiven el abandono de la actitud natural, debemos dirigir la
atencién hacia el modo como los acontecimientos producen un estado afec-
tivo propicio para la filosofia. La tradicion filoséfica nos advierte, desde Platén
y Aristételes, que el asombro antecede la reflexién filosédfica; pero también
Heidegger ve a la angustia frente a la nada como el acontecimiento previo a
la filosofia. No obstante, en relacién con los estados afectivos tematizaremos
al asombro, porque alli el pensamiento se encuentra conmocionado por algo
misterioso, seductor y sublime. Pero, esto lo retomaremos en la tercera parte,
pues ahora dirigimos la atencién hacia la actitud perpleja y asombrada que
decide abandonar radicalmente sus convicciones previas; una radicalidad tal
que abandona la actitud natural porque no le basta toda la complejidad, el
ingenio y las maravillas tecnoldgicas de la actitud natural.

A diferencia de la epoché escéptica, la fenomenologia suspende el juicio
con el objetivo de establecer cdmo es posible la relacién entre aparecer y ser,
cémo es posible hablar de verdad en medio de los diversos contextos cultu-
rales, y en qué sentido el mundo de la vida funge como horizonte abierto y
uno, que esté a la base de la pluralidad de opiniones y entornos histéricos y
culturales. Ese es ciertamente su propdsito, pero con respecto a la pregunta
de cémo se realiza la epoché, llama la atencién que nos encontramos ante una

¢ WALDENFELS, Bernhard. La experiencia radicalizada. Ed. Alfredo Rocha. En: La responsa-
bilidad de pensar. Homenaje a Guillermo Hoyos Vdsquez. Barranquilla: Ediciones Uninorte, 2008, pp.
136-161.



170 - Julio César Vargas Bejarano

paradoja: de una parte interviene un componente volitivo, que efectda libre-
mente la suspensién del juicio. De la voluntad depende no solo la ejecucién
del acto filoséfico (la epoché), sino también su duracién y la persistencia en su
realizacion, de tal manera que se pueda hablar efectivamente de una actitud.
De otra parte, si se sostiene la tesis del acontecimiento como factor determi-
nante de la epoché, ella no serfa un producto de la voluntad, sino més bien una
consecuencia o reaccién frente a algo cuyo sentido se debe esclarecer.

La epoché funge como la decisién de examinar el acontecimiento asombro-
so que ha conmovido las bases de la existencia personal y que tiene que ver
con el problema de la verdad, es decir, de como tiene lugar la correlacién entre
la multiplicidad del aparecer y la unidad del objeto y del mundo. La filosoffa
surge para tratar de establecer qué es la realidad y qué la verdad. Considerar a
fondo estos temas exige un cambio de orientacién de la mirada, de un modo
semejante a como los artistas proceden cuando contemplan sus objetos y el
mundo. Pero, a diferencia de esa actitud la epoché y la reduccién se atienen
a los modos del aparecer, para dirigirse a su fuente: la experiencia origina-
ria. La experiencia originaria es el “principio de los principios” se entiende
como la relacién primera — intuitiva — con el objeto, en donde éste aparece
siempre de un modo evidente, sin mediacidn alguna por parte de prejuicios o
ideologias”!”. Por eso, la epoché no es propiamente el principio, sino un paso
metddico hacia el origen; y el método fenomenolégico funge en primer lu-
gar como una arqueologia. Como la epoché y la reduccién trascendental se
proponen descender hasta la experiencia originaria, nos parece oportuna la
interpretaciéon de Garcia-Bard, de que la tematizacidn de la experiencia pre-
predicativa o estética equivale a recobrar la infancia.

El retorno a la infancia no consiste en dejarse llevar por lo que los psicoa-
nalistas denominan el principio primario, esto es, la huida fantasiosa hacia el
lugar del ensuefio, del juego y de la ausencia de compromiso con el mundo.
Tampoco consiste en la empresa fallida de retornar a los paisajes perdidos y
miticos, asumiendo que son reales y que asi sea mediante la expresién artis-
tica se podrian recuperar, tal y como lo intenté Marcel Proust. Ernesto Volke-
ning en su ensayo sobre la infancia, sostiene que ella es un “paisaje mitico”'®, el
periodo més significativo de la vida, de mayor plenitud, que determina plena-
mente el curso de la vida adulta, sin importar qué tanta conciencia se tenga
de ello. Volkening advierte lo vano que resulta el intento de reconstruir ple-
namente el jardin paradisiaco de la infancia. Sin embargo, en la infancia fue

' HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica, Op.
cit., pp. 51-58.

'8 VOLKENING, Ernesto. El paisaje mitico de la infancia (recordando a Proust). En: Eco, Tomo
XXII/1-2, 1971, p. 194.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 171

donde tuvimos la experiencia “originaria” y “cumbre” de la vida — siguiendo la
formulacién de Garcia-Bar6'®. Si la infancia es un periodo de la vida irrecupe-
rable, un pasado presente que determina la génesis del yo —y esto es valido
tanto desde una perspectiva psicoldgica, como también fenomenoldgica—,
surge la pregunta por los vinculos entre ésta (la infancia) y la reduccién fe-
nomenoldgica. Para ello, acudimos a la famosa metéafora nietzscheana de las
tres transformaciones: del espiritu que se torna camello, el camello en ledén y
el ledn en nino. El espiritu humano en su primera transformacién en camello
esta sometido a todo tipo de pesantez, para luego liberarse y poder decir “no”
frente a las imposiciones externas. Sin embargo, al leén le hace falta la creati-
vidad del nino, a quien Nietzsche describe como “inocencia y olvido, un nuevo
comienzo, un juego, una rueda que gira por si misma, un primer movimiento,
un santo decir s{"%.

Al liberarse del peso de la verdad tedrica, de la tradicidn filoséfica y cien-
tifica, el espiritu gana la ligereza del ledn, pero adn hace falta la renovacién
o recuperacion de la actitud infantil, su pasidn por jugar y crear, su asombro
ante el mundo y la vida, su interés por el conocimiento y su esperanza. Retor-
nar a esta actitud no significa en absoluto que se ha recuperado plenamente
la infancia, sino que renace el espiritu adormecido y reprimido, cuya creativi-
dad y voz propia se perdi6 definitivamente dando lugar a la adolescencia, esto
es, el comienzo del periodo de la vida donde se clausurd la esfera cerrada y
atemporal de la infancia. El renacimiento de la epoché es posible debido a que
alli tiene lugar una recuperacién de la actitud infantil del juego, de la inocencia
que se asombra ante lo misterioso y que se plantea las preguntas metafisicas
centrales; el nifo no se caracteriza por poseer una actitud dogmatica, antes
bien se preocupa por indagar el ser de la realidad y podrfamos decir por inves-
tigar y ofrecer posibles (nuevas) respuestas a sus dramas.

Bibliografia

BERNET, Rudolf., KERN, Iso y MARBACH, Eduard. An Introduction to Husser-
lian Phenomenology. Evanston: North western University Press, 1995.

GARCIA-BARO, Miguél. Del dolor, la verdad y el bien. Salamanca: Sigueme,
2006.

HELD, Klaus. Lebendige Gegenwart. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966.

HELD, Klaus. Husserl's Phenomenology of the Life-World. Ed. Don Welton.
The new Husserl. Bloomington: Indiana University Press, 2003.

HUSSERL, Edmund. Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die

19 GARCIA-BARO, Miguel. Del dolor, la verdad y el bien. Salamanca: Sigueme, 2006, p. 90.
2 NIETZSCHE, Friedrich. Asi hablaba Zaratustra. Madrid: Alianza Editorial, 1983.



172 - Julio César Vargas Bejarano

transzendentale Phdnomenologie. Husserliana V1. Den Haag: Martinus Nijhoff,
1954.

HUSSERL, Edmund. Phdnomenologische Psychologie. Husserliana IX. The
Hage: Martinus Nijhoff, 1968.

HUSSERL, Edmund. Zur Phanomenologie der Intersubjektivitat (1921-
1928). Husserliana XIV. The Hage: Martinus Nijhoff, 1973a.

HUSSERL, Edmund. Zur Phinomenologie der Intersubjektivitit (1928-1935).The
Hage: Martinus Nijhoff. 1973b.

HUSSERL, Edmund. Investigaciones Ldgicas, Vol. I y 1. Madrid: Alianza Edito-
rial, 1982.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia feno-
menoldgica. México: FCE, 1986.

HUSSERL, Edmund. El articulo de la Encyclopedia Britannica. México: UNAM,
1990.

HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascen-
dental. Barcelona: Critica, 1991.

HUSSERL, Edmund. Briefwechsel. Die Miinchenen Phinomenologen. Dordrecht:
Kluwer, 1993.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia feno-
menoldgica, Vol. 11 (“Ideas 11"). México: UNAM, 1996.

HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia rigurosa. Madrid: Encuentro, 2009.

NATORR Paul. Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode. Erstes Buch: Objekt
und Methode der Psychologie. Tiibingen: Mohr/Siebeck, 1912.

NIETZSCHE, Friedrich. Asi hablaba Zaratustra. Madrid: Alianza Editorial,
1983.

PATOCKA, Jan. Introduccion a la fenomenologia. Barcelona: Herder, 2005.

RUIZ FERNANDEZ, José. Un problema de la fenomenologfa: la controversia
entre Husserl y Natorp. En: Investigaciones fenomenologicas. Anuario de la Sociedad
Esparola de Fenomenologia, No. 5, 2007.

TENGELYI, Lazlo. Erfahrung und Ausdruck. Dordrecht: Springer, 2007.

VOLKENING, Ernesto. El paisaje mitico de la infancia (recordando a Proust). En:
Eco, Tomo XXIII/1-2, 1971, pp. 194-213.

WALDENFELS, Bernhard. Bruchlinien der Erfahrung. Frankfurt: Suhrkamp,
2002.

WALDENFELS, Bernhard. La experiencia radicalizada. Ed. Alfredo Rocha.
En: La responsabilidad de pensar. Homenaje a Guillermo Hoyos Vdsquez. Barranquilla:
Ediciones Uninorte, 2008.



Ricoeur: la metaforicidad del si mismo
Ricoeur: the Metaphoricity of Self

CAROLINA VILLADA CASTRO
Universidad de Antioquia
Colombia

Resumen

Este texto pretende vislumbrar la
insistencia en el valor filoséfico de la
metéfora que es, a su vez, la vertiente
de indagacién desde la que intentare-
mos explorar la respuesta ricoeuriana a
la pregunta por la mismidad a partir de
la asuncién de su metaforicidad. El mo-
vimiento que se lleva acabo se inicia
con un bosquejo de la discusién que
trazan las perspectivas de Nietzsche,
Heidegger y Derrida en torno a la me-
téfora y que seran interpeladas por Ri-
coeur desde su filosoffa hermenéutica.
Entonces podra bordearse la conside-
racién del si mismo como un conflicto
de interpretaciones entre las diversas
formas discursivas a que se aboca la
hermenéutica.

Palabras clave: Metéafora, meta-
fisica, hermenéutica, interpretacién,
concepto.

Abstract

This text seeks to discern the
emphasis on the philosophical value of
the metaphor is, in turn, the slope of
inquiry from which we will try to explore
the answer to the question ricoeuriana
sameness from assuming its metapho-
ricity. The movement that takes place
begins with an outline of the discussion
that traces the perspectives of Nietzs-
che, Heidegger and Derrida about the
metaphor and to be challenged by his
philosophy Ricoeur from hermeneutics.
You can then generate consideration of
him as a conflict of interpretation bet-
ween the various forms of discourse to
which he devoted hermeneutics.

Key words: Metaphor, metaphy-
sics, hermeneutics, interpretation, con-
cept.



174 - Carolina Villada Castro

Introduccion

Tras la desedimentacién de la intuitividad, reflexividad, coseidad y solipsis-
mo de la subjetividad metafisica que acoge la filosoffa ricoeuriana se reitera
la pregunta hermenéutica por el si mismo: deconstruido como sujeto, el si
mismo se indica entonces como pura aperturidad interpretativa que se jue-
ga en su movimiento incesante de refiguracion discursiva. La fenomenologia
hermenéutica propuesta por Ricoeur se aboca entonces a la multiplicidad de
metaforas que se deslizan entre los discursos, como diversos modos de res-
ponder a la pregunta por el sf mismo. Asi, antes que insistir en la presunta
identidad de la subjetividad metafisica, la fenomenologia hermenéutica afirma
la metaforicidad del si mismo que es la virtualidad que sostiene su exuberan-
Cia interpretativa.

1. Metafisica y Metdfora

La exploracién de las tensas relaciones entre el concepto y la metdfora en la
filosoffa comienzan a trazarse a partir de la critica a la metafisica de Nietzsche,
Heidegger y Derrida: la asuncién nietzscheana del lenguaje como pura acti-
vidad de metaforizacién, la critica heideggeriana a la metafisica subsistente
a la metafora y finalmente, la deconstruccién del fundacionalismo filoséfico
de Derrida, oscilan entre la necesidad de afirmar su estricta proximidad y la
exigencia de una retirada de la metafora. Esta es la disyuntiva que plantea
el horizonte de la critica a la metafisica a la que intentaré responder Ricoeur
tomando el desvio hacia su filosoffa hermenéutica, que explora en la inter-
seccion entre la metéfora y el concepto una via de acceso fundamental a la
pregunta por la interpretacién.

La asuncidn nietzscheana del lenguaje como potencia de ficcién permite
afirmar la metaforicidad de todo concepto, mientras se rebate la necesidad
légica e intuitiva que le aseguraba la reflexion filosdfica en su funcion legiti-
madora. De este modo, la borradura de la metéafora que esté a la base de todo
concepto corresponde al movimiento de idealizacidn que lo funda y hasta lo
institucionaliza, adrede las palabras de Nietzsche en su ensayo Sobre verdad y
mentira en sentido extramoral:

¢Qué es entonces la verdad? Una hueste en movimiento de metéforas,
metonimias, antropomorfismos, en resumidas cuentas, una suma de
relaciones humanas que han sido realzadas, extrapoladas y adornadas poética
y retéricamente y que, después de un prolongado uso, un pueblo considera
firmes, candnicas y vinculantes; las verdades son ilusiones de las que se ha
olvidado que lo son, metéforas que se han vuelto gastadas y sin fuerza sensible,



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 175

monedas que han perdido su troquelado y no son ahora consideradas como
monedas sino como metal'.

Como se indica, la critica nietzscheana a la metafisica en vista del olvido de
la metéfora que pertenece a todo concepto, si bien intenta limitar las preten-
siones fundadoras de la filosoffa, no obstante traza una linea de indagacién
por la que intercederd insistentemente Ricoeur: se trata de la proximidad in-
eludible de la metéfora y el concepto en el corazén mismo de la interpretacién
pues, como se indicarda més adelante, sélo en su entrecruzamiento acontece
el pensamiento.

En contraste, la critica heideggeriana a la metafisica subsistente al lenguaje
mantiene la metafora atrapada en el dualismo de lo sensible e inteligible, de
manera que su funcidn no seria mas que apuntar figurativamente a lo inteligi-
ble, es decir, a un sentido propio que la trasciende y supera. Por tanto, si con-
cedemos a Heidegger que "lo metaférico no existe més que en las fronteras
de la metafisica”? (entonces tendremos que asumir la metafora como un mero
suplemento de la metafisica.

Ahora bien, si la Gnica senda para explorar la pregunta ontoldgica por el len-
guaje supone una superacioén de la metafisica, entonces la retirada de la meté-
fora se hace igualmente inminente. La mostracion del ser en la inmanencia del
lenguaje pretende no sdélo socavar su funcién meramente representativa con
que era instrumentalizado por la subjetividad metafisica, sino la sustitucién me-
taférica que mantuvo en el olvido la pregunta por el ser en tanto fue sustituida
por la pregunta metafisica por el ente.

De este modo, el gran logro de la pregunta ontoldgica por el lenguaje se
jugaria precisamente en la asuncién de la pertenencia del ser al decir, de su
aperturidad en el habla: “Lo que se despliega en el habla es el Decir en tanto que Mos-
tracion (Das Wesende der Sprache ist die Sage als die Zeige)”*. Para Heidegger, el habla
en su pertenencia co-originaria a la escucha, es un movimiento de mostracién
y sustraccidén incesante del ser que articula el decir; en otras palabras, lo que
se efectda en el decir es el advenimiento apropiador del ser que siempre pone
en vibracién una red de significaciones (tierra, cielo, mortales, dioses).

En divergencia con Heidegger, Ricoeur exploraré el valor filoséfico de la
metafora en esta concepcién que afirma la aperturidad del ser en la inmanen-
cia del lenguaje, mas precisamente sus alcances ontoldgicos, pues su apuesta

" NIETZSCHE, Friedrich. Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Madrid: Tecnos, 2007, p. 25.
2 RICOEUR, Paul. La metdfora viva. Madrid: Cristiandad, 1980, p. 383.
* HEIDEGGER, Martin. De camino al habla. Barcelona: Serbal, 1987, p. 229.



176 - Carolina Villada Castro

consistira precisamente en que la creacién de sentido que efectiia la metéafora
es aperturidad de posibilidades de ser en que se juega el ser mismo, como acon-
tecer incesante entre su historicidad y lingtisticidad.

Paralelamente, en su ensayo La mitologia blanca de Derrida, en consonancia
con las consideraciones nietzscheanas en torno a la metaforicidad del con-
cepto, sefala la doble borradura de la metafora que se lleva a cabo en el gran
texto de la metafisica, no sélo por el movimiento de idealizacién que lleva a
la constitucidén esquematica del concepto, sino a partir de su consagracién
como el sentido més propio del ser, asi el "proceso mismo de la metaforiza-
cién: idealizacién y reapropiacion”. Se impugna como la doble apropiacién
de la metéafora sobre cuyo olvido se erige la metafisica.

Desde esta perspectiva, la imposibilidad de una teoria de la metafora como
de una retérica de la filosofia quedan atrapadas en la circularidad de esta
transaccién usurera entre el concepto y la metéfora que realiza la metafisica:
la dificultad de una teorfa de la metéafora responde precisamente a que todo
concepto que pudiera componer una reflexidn sobre ella ya estarfa implicado
por ella, en palabras de Derrida: "Todos los conceptos que han operado en la
definicién de la metéfora tienen siempre un origen y una eficacia en st mismos
“metafdricos””°. La metéfora del suelo firme que atraviesa la fundamentacién
filosofica, la metéafora de la luz que cruza la intuicién y la reflexién, ast como la
del lugar en la asuncién de la metéfora como tropo, ilustran unas cuantas de
las metéforas que recorren los conceptos bésicos con que habria de llevarse
a cabo precisamente una teorfa de la metéfora. No obstante, la imposibilidad
de una reduccién de la filosoffa a una retdrica vendria a estar a su vez limitada
por los remanentes metafisicos que recorren la metéfora, manteniéndola re-
ducida a una funcién meramente suplementaria que ya indicaba Heidegger. En
suma, la metaforicidad de todo concepto asi como los dualismos metafisicos
que recorren la metéfora trazan el circulo en que quedan atrapadas tanto una
teorfa de la metafora como una retérica de la filosoffa.

A esta lectura derridiana de la metéfora a partir de la critica de la meta-
fisica le recusa Ricoeur una radicalizacién de la critica heideggeriana de la
metafora que implicarfa su abandono. Precisamente en su ensayo La retirada
de la metdfora Derrida responde a Ricoeur y precisa la direccién de sus diserta-
ciones: la circularidad de la metéafora y del concepto que imposibilitarfa una
teoria de la metafora no se dirige a su abandono al modo heideggeriano, sino
a la deconstruccién del fundacionalismo filoséfico a la manera nietzscheana;
de este modo su interés no es negar el valor filoséfico de la metéfora, sino in-

* DERRIDA, Jacques. Mdrgenes de la filosofia. Barcelona: Paidds, 1989, p. 293.
5 1bid., p. 292.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 177

dicar la utilizacién usurera que le ha concedido la metafisica al consagrarlas en
conceptos que se deslizan de un discurso a otro e incluso se institucionalizan.

De esta manera, la metaforicidad del concepto que permitié a Nietzsche
separar la filosoffa de toda funcién fundadora, permite ahora a Derrida tantear
un pensamiento de la diseminacion, que considera la metafisica como un gran
texto cuyos trazos se desdoblan infinitamente en otros sin que sea posible
hallar un origen que los fundamente o legitime. El trazo es asf la repeticién in-
cesante del retraso de toda presencia o ser; asi, en lugar de la mostracién del
ser en su pertenencia al lenguaje como lo pretendia Heidegger, la exploracién
derridiana del trazo, nos aboca a su diseminacién incesante; lo que se repite
entre los trazos que componen el gran texto de la metafisica es entonces su
différance, ese desdoblamiento continuo que desfonda todo fundacionalismo
o dogmatismo. La retirada de la metafora no es, por tanto, la condicién para
un pensamiento del ser seglin la exigencia heideggeriana, sino el desvio a un
pensamiento del trazo y de su perpetua diseminacién aproximandose a la in-
sistencia nietzscheana en el abandono del fundacionalismo filoséfico.

Esta es precisamente la critica a la metafisica desde la que se desarrolla la
exploracién de los alcances filoséficos de la metéafora por Nietzsche, Heide-
gger y Derrida que trazan una disyuntiva entre la asuncién nietzscheana de su
pertenencia al discurso filoséfico y la exigencia heideggeriana de su abando-
no. A esta vertiente de exploraciéon responderd precisamente Ricoeur desde
su filosoffa hermenéutica.

2. Hermenéutica y metaforicidad del si mismo

La exploracién hermenéutica de la metafora que lleva a cabo Ricoeur
apuesta por sus alcances ontoldgicos. Allende de la funcién suplementaria den-
tro de la metafisica que subordina la metafora a la necesidad légica e intuitiva
del concepto autosuficiente y autofundador y, mas atin, en divergencia con la
exigencia heideggeriana de invocar su retirada, Ricoeur intentaré reivindicar
el valor filoséfico de la metafora a partir de su proximidad al concepto en el
corazén mismo de la interpretacion.

En su obra La metdfora viva el desplazamiento de la concepcién aristotélica
de la metéafora como un efecto de sustitucién nominal hacia la concepcién
de los lingtiistas modernos que extienden su alcance al nivel del sentido de la
frase, sera apropiado por Ricoeur a partir de su concepcion hermenéutica del
lenguaje, que le permitira indicar la metafora simultdneamente como creacién
de sentido y exploracién de posibilidades de ser en el mundo.



178 - Carolina Villada Castro

De este modo, la indagacién hermenéutica de la metafora establece su va-
lor filoséfico en los alcances ontoldgicos del conflicto de interpretaciones que
lleva a cabo. Asf la metdfora, como ya lo dijera Ricoeur en torno al simbolo, da
que pensar; la creacion misma de sentido que alcanza ésta llevando el lenguaje
a sus limites, aboca a posibilidades de existencia que reiteran la potencia on-
tolégica de la ficcién, tan defendida en las indagaciones ricoeurianas.

Desde los albores de su hermenéutica, Ricoeur se aboca a la pregunta por
los alcances filoséficos de todas las formas de excedencia de sentido entre los
que se cuenta el simbolo y la metéfora, en aras de explicitar el modo como
responden a diversas formas de pertenencia del hombre al mundo: ya desde
la pregunta por lo sagrado al modo de las mitologias y textos sagrados, ya
desde una semantica del deseo a la manera de los simbologia de los suefios,
ya desde la creacién de metéforas de la poética. En cada caso la bisqueda
ricoeuriana es la de pensar a partir de la interpretacién de las diversas modu-
laciones del lenguaje, que en los simbolos y la metéfora alcanzan su maxima
saturacién. La metafora es asi un excedente de sentido cuya exploracién ha
de precisar el valor filoséfico de las variaciones imaginativas que atraviesa la
ficcién, en cuyo juego se reitera la virtualidad de nuestra existencia.

En la retérica tradicional que comprende tanto las reflexiones aristotélicas
como las consideraciones de Cicerén y Quintiliano, se concibe la metéfora
como un efecto de sustitucién que se efectlia entre nombres con semejanza
de sentido, produciendo la aproximacién de cédigos lexicales diversos en vir-
tud de su directa proporcionalidad. La metéfora es entonces, una mera tra-
duccién de un nombre en otro cuya semejanza viene asegurada por su proxi-
midad seméntica.

Ahora bien, el giro fundamental llevado a cabo en la linglistica moderna
es precisado por I. A. Richards, estableciendo que el efecto de la metéafora no
se cumple a nivel del nombre, sino al nivel del sentido de la frase; la metafora
no es mas que un efecto de sustitucién nominal, sino produccién de sentido.
Adrede nos dird Ricoeur a partir del viraje abierto por Richards:

La metéafora atafe a la semantica de la oracidn antes de que se relacione
con la seméntica de la palabra (...) la tensién en una expresién metaférica,
realmente no es algo que sucede entre dos términos en la expresién, sino més
bien entre dos interpretaciones opuestas de la misma. Es el conflicto de esas
dos interpretaciones lo que sostiene la metéafora®.

La metéfora ya no se reduce, por tanto, a una traduccién que redundaria
en las posibilidades seménticas de cédigos lexicales bien determinados, sino

¢ RICOEUR, Paul. Teoria de la interpretacion. México: Siglo XXI, 20006, p. 63.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 179

que en su potencia de ficcidn o, si se quiere, de creacidn de sentido abocarfa
a un conflicto de interpretaciones que llevaria el lenguaje a los limites mismos
de sus posibilidades semanticas, en consonancia se nos dira: “en una meta-
fora viva la tensidn entre las palabras o, mas precisamente, entre las dos in-
terpretaciones, una literal y otra metaférica en el nivel de una oracién entera,
suscita una verdadera creacion de sentido””. En otros términos, produciendo una
impertinencia seméntica dentro de los limites bien definidos del lenguaje, la
metafora crea una nueva pertinencia seméntica llevando al lenguaje hasta el
limite mismo. Sélo en el éxtasis del lenguaje despliega su potencia la metdfora.

Tras este importante desplazamiento de la lingiiistica moderna en la con-
cepcién de la metafora, Ricoeur asume la exploracién de sus alcances filo-
sdficos; de este modo, a la innovacién seméntica que opera en la metéafora
se anadiré la explicitacidén de su potencia ontoldgica a partir de la concepcién
hermenéutica del lenguaje. Aqui el desvio de la exigencia heideggeriana de
una retirada de la metéfora se hace manifiesto a partir, precisamente, de la
apropiacién ricoeuriana de su concepcién hermenéutica del lenguaje: si la
aperturidad del ser pertenece al decir, si a su acontecer responde el discurrir
del habla, entonces, la articulacién lingliistica que se juega en la metéfora
como fenédmeno del lenguaje es uno de los modos de mostracién del ser. En
los limites del horizonte de comprensién la metafora articula el acontecer del
ser extasiando el lenguaje; en otras palabras, en el éxtasis del lenguaje la metdfora
responde al ser mismo como acontecer, a su aperturidad originaria.

Como se ha indicado a la exigencia heideggeriana de una retirada de la
metafora como Gnico modo de acceder a la pregunta ontoldgica por el len-
guaje, Ricoeur opone la posibilidad de determinar los alcances ontoldgicos de
la metéafora, Gnicamente desde una concepcién hermenéutica del lenguaije.
Desde la hermenéutica la metafora despliega posibilidades de ser propias del ser
mismo como acontecer o virtualidad infinita, en tanto el lenguaje en que se articula
es aperturidad o mostracién misma de este acontecer.

Los alcances ontolégicos de la metafora responden, por tanto, a su po-
tencia de ficcidén que patentiza el éxtasis del lenguaje: haciendo epoché de la
referencia ordinaria a que apunta el sentido sefialado dentro de un horizonte
interpretativo compartido, la metafora desdobla el sentido y su referencia,
movimiento por el que se despliega un sentido y una referencia virtuales como
posibilidades de ser en el mundo mismas, sobre esto nos dird Ricoeur: “la
imagen lleva a cabo, en este sentido, la suspensién o la epoché de la realidad
cotidiana. Pero dicha epoché sélo es el aspecto negativo de la ficciéon” (Ricoeur:
1999, p. 54) y més adelante “este juego entre la imagen y el lenguaje convierte

"1bid., p. 65.



180 - Carolina Villada Castro

lo imaginario en la proyeccién de un mundo ficticio, en el boceto de un mundo
virtual en el que podria vivirse”s.

Ahora podemos abordar el modo como la proximidad entre el concep-
to y la metafora yacen en el corazén mismo de la interpretacién. Como se
ha indicado, la metéafora no es un suplemento ilustrativo o, si se quiere, una
traduccién del concepto que siempre la trasciende y supera; la metdfora es un
conflicto de interpretaciones con alcances ontologicos. La proximidad entre la metafora
y el concepto se hace entonces perentoria para la hermenéutica, entre ambos
se juega la interpretacién misma: de un lado los trazos finos del concepto, de
otro lado las variaciones interpretativas que intenta la metéfora, en sus bordes
del acontecer de la interpretacién, en consonancia dira Ricoeur:

La interpretacién es, por tanto, una modalidad del discurso que opera en
la interaccién de dos campos, el de lo metaférico y el de lo especulativo. Es,
pues, un discurso mixto que, como tal, no puede dejar de experimentar la at-
raccidn de dos exigencias rivales. Por un lado, quiere la claridad del concepto;
por el otro, intenta preservar el dinamismo de la significacién que el concepto
fija e inmoviliza®.

La metaforicidad del concepto expone entonces los conflictos de inter-
pretacién en que entra en juego, a la vez que su configuracién se aboca al
despliegue de una de ellas en que se cifra su apuesta. Este es precisamente
el escenario de la interpretaciéon: en la interseccién del concepto y la meta-
fora oscila incesantemente su movimiento... dejemos resonar entonces las
palabras de Ricoeur: "La metéfora viva no es viva sélo en cuanto vivifica un
lenguaje constituido. Sf lo es en cuanto inscribe el impulso de la imaginacién
en un “pensar mas” a nivel del concepto”.

Como se indica, la indagacién por los alcances filoséficos de la metéfora
obtiene en la hermenéutica ricoeuriana una nueva perspectiva de indagacién.
La critica a la metafisica que pasaba por la critica a la metéfora se subvierte
con Heidegger en la exigencia de su retirada, con lo que una exploracién de las
posibilidades filoséficas de la metéafora es eliminada. Ante semejante encruci-
jada la alternativa ricoeuriana es pues, la de explicitar los alcances ontolégicos
del conflicto de interpretaciones que acontece en la metéfora. De ahi la im-
portancia de afirmar no sdlo su proximidad al concepto, sino de asegurar en
su interseccién el acontecer mismo de la interpretacién, no en vano precisaré
Ricoeur:

8 RICOEUR, Paul. Historia y Narratividad. Barcelona: Paidds, 1999, p. 54.
9 RICOEUR, Paul. La metdfora viva. Op. cit., p. 409.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 181

Yo me inclino a ver el universo del discurso dinamizado por el juego de
atracciones y repulsiones creadoras constantes de dependencias de interac-
cién y de interseccidn, cuyos focos organizadores se descentran unos de otros
sin que jamas este juego encuentre el reposo en un saber absoluto que reab-
sorberfa las tensiones!'®.

Ahora bien, los giros de este rodeo en torno a la metéfora a partir de la
critica a la metafisica y a partir de la hermenéutica apuntan a una hipéte-
sis fundamental que tantearemos seguidamente: la asuncién ricoeuriana del
si mismo como puro movimiento de metaforizaciono reconfiguracion. La fenome-
nologfa hermenéutica sobre la que se desarrolla el pensamiento ricoeuriano
esta cruzada por una cuestién fundamental que interpela diversamente am-
bas tradiciones: de un lado, la explicitacion fenomenoldgica de una subjetividad
intencional, siempre fluyente y situada como horizonte de toda experiencia
posible; de otro lado, la recuperacion hermenéutica de la pregunta ontoldgica
por el st mismo en su aperturidad mundana y tempdrea entre las que acontece
su existencia. De este modo, lejos de toda pretensién de una subjetividad fun-
dadora, intuitiva y sustancial como fue considerada por la tradicién filoséfica,
la apuesta ricoeuriana desde su fenomenologia hermenéutica es por un si mis-
mo que acontece como pura aperturidad interpretativa. Simbolos, mitologias,
relatos, discursos que indican las articulaciones narrativas entre las que el sf
mismo se reconfigura incesantemente.

En suma, la consideracién axiomatica y césica de la que intentd liberarse
la subjetividad intencional de la fenomenologfa husserliana asi como el acon-
tecer de la existencia extética del Dasein heideggeriano impiden identificar el s
mismo de la fenomenologia hermenéutica con la continuidad de una presencia
cosica, intuitiva, reflexiva y solipsista al modo de la metafisica; en contraste,
exigen explorar las diversas modalidades de sentido en que se patentiza nues-
tra mundaneidad e historicidad. El si mismo de la fenomenologia hermenéutica
no se explicita entonces como un sustrato u horizonte de toda experiencia
posible, sino que se rodea en los diversos modos como ha sido interpretado
y narrado. En suma el si mismo es un rodeo interpretativo, una tension de inter-
pretaciones que mantendria y renovaria su pura virtualidad una vez que se ha
deconstruido como sujeto.

El concepto del si mismo en la fenomenologia hermenéutica presupone enton-
ces su zona de proximidad con la metafora: la metaforicidad de este concepto
se juega en la tensién entre la multiplicidad de interpretaciones que bordea;
de este modo entre los diversos discursos el concepto de si mismo se meta-
morfosea respondiendo precisamente a las diversas configuraciones y recon-
figuraciones que cada uno de ellos implica. Entre los modos de narracién en
que puede rodearse éste.

19 16id., pp. 407-408.



182 - Carolina Villada Castro

En este orden de ideas, los relatos de ficcion permiten, no obstante, llevar-
lo al limite, y es ahi, que toda pretendida identidad de un si mismo se invierte
en su virtualidad, de este modo, en el espacio imaginario lo que retorna ince-
santemente es el flujo de variaciones imaginativas que fisura la continuidad
de toda pretendida mismidad en un movimiento de reconfiguracién continuo.

Consideracion final

La consideracién del si mismo como reconfiguracién incesante, nos permite
insistir en su asuncién como metdfora viva. El si mismo, ademas, como pura aper-
turidad interpretativa se desliza entre multiplicidad de figuraciones o metéfo-
ras discursivas que renuevan permanentemente los rodeos hermenéuticos.
De este modo, la fenomenologia hermenéutica de Ricoeur, entre la asuncién
de una subjetividad como sustrato originario de toda experiencia posible del
idealismo trascendental husserliano y la deconstruccién de la metafisica de la
subjetividad heideggeriana, afirma la metaforicidad de este complejo concep-
to; pues sélo en su continua refiguracion se preserva su virtualidad. El si mismo crece
por tanto en la proximidad del concepto y la metéfora: borrando los limites de
todo concepto del si mismo, toda reinterpretacion reitera su metaforicidad. En suma, la
reivindicacién filoséfica de la metéafora a que apuesta Ricoeur desde su her-
menéutica alcanza la pregunta por el si mismo para afirmar su virtualidad infinita
en su abundancia interpretativa.

Bibliografia.

DERRIDA, Jacques. Mdrgenes de la filosofia. Madrid: Catedra, 1989.

DERRIDA, Jacques. La deconstruccion en las fronteras de la metafisica: La retirada
de la metdfora. Barcelona: Paidds, 1998.

HEIDEGGER, Martin. De camino al habla. Barcelona: Serbal, 1987.

NIETZSCHE, Friedrich. Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Madrid:
Tecnos, 2007.

RICOEUR, Paul. La metdfora viva. Madrid: Cristiandad, 1980.

RICOEUR, Paul. Historia y Narratividad. Barcelona: Paidds, 1999.

RICOEUR, Paul. Teoria de la interpretacion. México: Siglo XXI, 2006.



Sobre la concepcidon husserliana de la filosofia
como ciencia estricta
On the Husserliana Conception of
Philosophy as Rigorous Science

JEISON ANDRES SUAREZ
Universidad del Valle
Colombia

Resumen

Este articulo caracteriza, de manera
general, un panorama general del desa-
rrollo de la ciencia, si se quiere, en el
pensamiento occidental. En dicho pa-
norama se enlaza la propuesta hecha
por Husserl de hacer de la filosoffa una
ciencia rigurosa, que a su vez, exige un
cuidadoso analisis en la transicién de
un método fenomenoldgico a una filo-
soffa fenomenoldgica fundada en prin-
cipios universales en continuidad con
Platén y Descartes.

Palabras clave: Ciencia, filosoffa,
fenomenologia, l6gica.

Abstract

This article discusses, in general,
an overview of the development of sci-
ence, if you will, in Western thought. In
such a scenario is bound to the pro-
posal made by Husserl to make philos-
ophy a rigorous science, which in turn
requires a careful analysis in the tran-
sition from a phenomenological ap-
proach to a phenomenological philos-
ophy founded on universal principles in
continuity with Platén and Descartes.

Key Words: Science, philosophy,
phenomenology, logic.



184 - Jeison Andrés Suarez

Su meta vital en tanto que filosofo,

Es una ciencia universal sobre el mundo,

Un saber definitivo, universal,

Un universo de verdades en si acerca del mundo,
Del mundo en si...

Husserl (Crisis, Epilogo, §73)

Es un hecho, al menos para una parte de la tradicion filoséfica actual, que
La Estructura de las revoluciones cientificas de 1962, dio al mundo una leccién im-
portante respecto del proceder de las ciencias. Muchos académicos vy fil6-
sofos de la ciencia creen que la irrupcién en el campo cientifico del ahora
famoso concepto de “paradigma”, alienta, por vez primera, el intento de una
fundamentacién metafisica de la practica cientifica efectiva. El pensamiento
occidental le debe a Kuhn la tematizacion de la nocién de "marco conceptual”
y la elaboracién tedrica de los llamados “modelos paradigméticos”; unos ar-
quetipos metafisicos y epistemoldgicos que funcionan como contextos que
no solo permiten la formacidn de los diferentes modelos tedricos y teorfas de
nivel inferior sino que también, prescriben generalmente la forma de organiza-
cién o agrupamiento de tales teorias.

En virtud de tales modelos paradigméticos, hoy en dia es mas sencillo
aceptar que el proceder cientifico no sea para nada entendido como un pro-
ceso acumulativo y estable; esto sucede porque los logros que una comuni-
dad cientifica particular reconoce durante algin tiempo como “el fundamento
de su préactica ulterior”!, y que permiten establecer periodos de “ciencia nor-
mal”, se ven interrumpidos por rupturas violentas no acumulativas en las que
la ciencia, por decirlo de alglin modo, se revoluciona y reemplaza los antiguos
paradigmas por unos totalmente nuevos, acordes con el nuevo punto de vista
adoptado.

Medio siglo antes de que la historia de la ciencia obtuviera un alcance tras-
cendental con La estructura, el paradigma que predominaba en buena parte de
la Europa oriental obedecia a la idea de la fundamentacién absoluta de todas
las ciencias “inclusive de las ciencias exactas”? a partir de un sistema tedrico
cientificamente elaborado, una ciencia, teorfa o doctrina de la ciencia. Poco
antes, en la segunda mitad del siglo XIX, diversos sistemas especulativos de
corte idealista le asignaron como tarea a la doctrina de la ciencia el estudio de
la estructura de toda teorfa cientifica, de la relacién entre términos del lengua-
je tedrico y el lenguaje observacional, de los métodos cientificos, de la logica

! “achievements that some particular scientific community acknowledges for a time as sup-
plying the foundation for its further practice”. Cf., KUHN, Thomas. The Structure of Scientific Revo-
lutions. Chicago: The University of Chicago Press, 1970.

2 HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia estricta. Buenos Aires: Nova, 1962, p. 9.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 185

del lenguaje cientifico, etc. Para Fichte, por ejemplo, la doctrina de la ciencia
como sistema armonico y absoluto tiene la tarea de hacer de la filosofia una
ciencia, es decir, una doctrina objetiva, sistematica, evidente, vélida para to-
dos e irrefutable. Esta pretensién de origen cartesiano de sistematizar cienti-
ficamente la filosofia es resumida en una especie de razonamiento légico que
cuenta con cuatro puntos importantes, a saber:

1) El saber se configura a sf mismo por si mismo en un sistema completo,
organizado y articulado. 2) Una parte de este sistema es su concepto de si mis-
mo, en la organizacién original que se acaba de citar, y esta parte es justamente
la Doctrina de la Ciencia. 3) Por tanto, la Doctrina de la Ciencia no es el con-
cepto de un individuo cualquiera, sino que es el concepto que el saber mismo
tiene de sf mismo |...] la Doctrina de la Ciencia es meramente un sistema de
intuiciones, pero en modo alguno del pensamiento; no es un producto artificial
de la libertad sino un producto natural del saber. 4) Ella apunta a la realidad
solo remitiendo més alla de si misma, en el punto de vista de la intuicién, en-
teramente distinto del pensamiento, a lo visto”?.

Con la llegada del siglo XX, el deseo de los fil6sofos idealistas por estable-
cer la filosoffa como una ciencia, mas exactamente como una ciencia estricta,
ve en la figura de Husserl a su mayor y posiblemente su Gltimo representante.
Con la publicacién en 1900 de las Investigaciones Légicas, se da apertura a todo
un programa filoséfico cuyo desarrollo alimenté, gran parte de la filosofia ale-
mana de la primera mitad del siglo XX, y cuyo radio de accién, como bien lo
sabemos, se extendié posteriormente, en gracia a las mercedes de filésofos
como Sartre, Merleau-Ponty, Levinas, Ricoeur, Patocka y el mismo Derrida, a
paises como Francia, Polonia y Checoslovaquia. En efecto, a partir de 1900
se desencadeno un movimiento muy seminifero en filosoffa que darfan a co-
nocer muchas de las ideas que serian el insumo béasico de todo el siglo XX;
recordemos que en un periodo relativamente corto que va de 1900 hasta 1910
se publican obras de una importancia inimaginable: los dos volimenes de las
Investigaciones Ldgicas, La interpretacion de los sueiios de Freud, Los Principios Eticos
de Moore, la Teoria de la relatividad de Einstein, El Pragmatismo de James y por
ultimo hacia 1910 los Principia Mathematica de Russell y Whitehead.

Si bien es cierto que el papel de la légica como teoria pura de la ciencia
(Wissenschaftlehre), o doctrina que indaga con generalidad esencial los posibles
caminos hacia los principios Gltimos procurando una norma y una guia a la
ciencia efectiva y practica (explicitando, al mismo tiempo, la esencia de una
ciencia autentica en general, es decir, su posibilidad pura), resalta de manera
particularmente clara en los Prolegomenos a la [6gica pura, solo es en el ensayo La
filosofta como ciencia estricta, donde se hace realmente explicito la exigencia del

> FICHTE, Johann. Doctrina de la ciencia. Madrid: Akal, 1999, p. 60.



186 - Jeison Andrés Suarez

desarrollo de una filosoffa rigurosamente cientifica. Cien afios después de la
publicacién del ensayo siguen habiendo divergencias respecto del abandono
o la continuidad del ideal de la filosoffa como ciencia rigurosa. La pregunta
de si cabandono Husserl el ideal de la ciencia rigurosa? O si éconduce este
ideal toda la obra de Husserl y es el “santo y sefia” de toda la fenomenologia
desde sus comienzos hasta el final?* Reduce las posibilidades a una respuesta
absoluta en que se adopta una posicién en negacién de la otra. Si se adopta
la posicién de abandono debe negarse la posibilidad del ideal de una filosoffa
rigurosamente cientifica como hilo conductor de todo el proyecto fenomenoldgico
husserliano.

Lo que me interesa particularmente es proponer una via alterna, a las dos
posturas anteriores, que contemple la posibilidad de la evolucién y despla-
zamiento en la concepcién de las relaciones entre la ciencia y la filosofia;
una reflexién que tenga presente el transito que va de la consideracién de la
fenomenologia como un método descriptivo hacia el absolutismo en el cual
la fenomenologia es considerada como la ciencia de la subjetividad trascen-
dental, como la ciencia universal autentica. Lo que quiero decir es que la pre-
tensién no muy humilde de que la filosoffa debe ser una “ciencia estricta”,
presentada idealmente en el articulo de la revista Logos en 1911, es una meta
a la que el proyecto fenomenolégico de Husserl jamés pudo renunciar, pero
cuya realizacién o cumplimiento como logro solo se dio de manera parcial y
aproximativa en los treinta y ocho afos siguientes a la publicacién en 1900
de las Investigaciones Logicas. Segiin dice el mismo Husserl en la carta del 21 de
diciembre de 1930 enviada a Ingarden. “Pero la obra sistematica fundamental
de la fenomenologia, que interiormente preparo propiamente desde hace una
década y en que ahora trabajo, me preocupa més, naturalmente y en vista de
mi edad”®. Hoy sabemos que el plan de Husserl de elaborar la obra fundamen-
tal de la fenomenologia, no hallo realizacién en ninguna de las obras tardias
aparecidas después. El plan mismo se mantuvo en proceso de formacién y
la esperanza de su realizacidn se vinculo para Husserl con diferentes obras y
con esbozos que permanecieron en forma de manuscritos, me refiero al tra-
bajo sobre Crisis y al texto publicado en 1939, un afo después de su muerte,
gracias a la colaboracién de Landgrebe, bajo el nombre de Experiencia y Juicio.

* Tal pregunta fue tema de discusién en el coloquio de fenomenologia de 2010 llevado a
cabo en el marco del Il Congreso Colombiano de Filosoffa que tuvo lugar en la Universidad del
Valle. Igualmente esta cuestién fue referida en diversas relatorias expuestas en el Seminario
“Formacién e Intersubjetividad” del Doctorado Interinstitucional en Educacién de la Universi-
dad Pedagdgica Nacional de Colombia.

> Algunos de los pasajes mas importantes del intercambio epistolar entre Husserl e Ingarden
aparecen referidos en la introduccién que en calidad de editor Paul Janssen realiza en febrero de
1974 a la edicién de Légica formal y dgica trascendental publicada como tomo XVII de la coleccién
Husserliana en la editorial Martinus Nijhoff.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 187

Digo esto porque tengo la leve sospecha de que las grandes publicaciones
en la vida de Husserl dieron a conocer multiples perspectivas de lo que hoy
conocemos por fenomenologia trascendental: en primera instancia, por ejem-
plo, se crefa que las Investigaciones consistian en la superaciéon del psicologis-
mo apartandose de toda teorfa subjetivista; con la publicacién de las Ideas en
1913, casi una década y media después, se institucionalizo de alguna manera
a la fenomenologia como una forma de idealismo trascendental. En 1929 apa-
rece un texto en donde se pone de manifiesto nuevamente la temética ldgica,
esta vez se propone la teorizacién de la ldgica trascendental como superaciéon
de la l6gica formal; la aparicidn de las Meditaciones Cartesianas y pdstumamente
el texto sobre Crisis, eclipso por completo a las obras cuyo tema radicaba en
consideraciones sobre lo 16gico a tal extremo que Crisis fue apartada del resto
del corpus husserliano y fue entendida, sin tener en cuenta las obras que la
precedian, como expresién de una fenomenologia transformada conforme a
la situacidn social de la Alemania de aquella época. En efecto, esto permitié
perder de vista la continuidad que impera en la obra de Husserl.

Si tenemos en cuenta esta supuesta continuidad respecto de la ideas de
Husserl, entonces, ¢Cudl es verdaderamente la concepcién de Husserl del
concepto de ciencia? éCémo entender adecuadamente el ideal de la filosoffa
como ciencia estricta? ¢Por qué ve a la fenomenologia como la ciencia funda-
mental de la filosoffa? é{Debemos creer como quiere Husserl que la situacién
actual exige necesariamente la realizacién de un sistema doctrinal en respues-
ta al abandonado de la modernidad del ideal iniciado con Platén de establecer
a la filosoffa como una ciencia autentica? El punto de arranque para intentar
obtener alguna claridad respecto de esta cuestiones, como ya se dijo, es el
propdsito de realizar la idea de una filosoffa en tanto ciencia rigurosa; propé-
sito que solo es posible gracias a un método eficaz y preciso, la fenomenolo-
gia o psicologia descriptiva tal y como fue definida en 1900.

Para Husserl, la realizacién del ideal de la verdadera ciencia es posible solo
de un modo: "no aceptando nada preconcebido, no admitiendo como co-
mienzo nada tradicional, no dejandonos cegar por ningn nombre y buscando
los principios, entregdndonos voluntariamente a los problemas mismos y a las
exigencias provenientes de ellos”. Otra objecién de Husserl que refuerza la
realizacion de este ideal revela que la filosoffa solo puede constituirse estricta-
mente como una ciencia si no se la deja al arbitrio de las convicciones de cada
cual, es decir, si se constituye un conocimiento objetivo de la verdad y alcanza
evidencia para sus conocimientos, pero mucho més importante aun es com-
prender que la verdadera ciencia debe avanzar sisteméaticamente desde los
primeros principios, dando muestra del orden légico interno del conocimiento

¢ HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia estricta, Op. cit., p. 71.



188 - Jeison Andrés Suarez

mismo. Por tal razén, la filosoffa en sentido estricto es “por esencia la ciencia
de los verdaderos principios, de los origenes””.

El concepto de ciencia del cual parte Husserl es en efecto muy riguroso.
Es el concepto de ciencia de Platén, de Descartes y de todo el racionalismo
imperante en el siglo XVII. Este concepto de ciencia orientado hacia la verdad
absoluta y las normas incondicionales difiere en gran medida de lo que mo-
dernamente hacia el final del siglo XIX se entendia por ciencia experimental.
Sin lugar a dudas para nuestro filésofo, la ciencia verdadera se genera con la
fundamentacién platénica de la l6gica, entendida ésta como una esfera uni-
versal que investiga los requisitos esenciales del saber y expone las normas
con las cuales se constituye una ciencia que aspira conscientemente a la legi-
timidad normativa general, justificando su método y teoria al mismo tiempo.

El sentido original de este ideal platdnico de ciencia autentica y radical
consiste en que “la evidencia légica fundamental que resulta de la idea pura
del conocimiento posible y del método del conocimiento en general, precede
a los métodos efectivamente practicados por la ciencia y las formas féacticas
de la ciencia”?, sirviendo de guia como verdad universal y como principio va-
lido a priori para la préctica cientifica. Sin embargo, este ideal de la ciencia
verdadera que si bien inicio con Platén y fue llevado a su méxima exigencia
con la duda metddica cartesiana o la filosoffa critica kantiana (al plantear la
posibilidad de la filosoffa de establecerse como una ciencia) fue lentamente
cayendo en el olvido. La deficiencia de la situacién cientifica diagnosticada
por Husserl como una crisis hizo que este ideal de ciencia autentica y estricta
fuese abandonado y sustituido por una forma de ciencia especial, incomple-
ta, una “técnica tedrica” basada en la experiencia practica, desarrollada en
las variadas y repetidas actividades practicas; estas nuevas practicas tedricas,
ciencias empiricas o de hechos, en tanto ciencias, estan siempre dirigidas a
una regién particular de objetos, y sujetas a leyes inherentes a la esencia de la
objetividad en general. De ahf que las asf llamadas ciencias exactas se encuen-
tren en un estado imperfecto e incompleto “son incompletas en razén del
horizonte infinito de problemas sin solucién, que jamés dejaran en descanso
el afan de conocimiento”.

Sin embargo, sabemos por tradicién que la multiplicidad de estas activida-
des o actos de conocimiento, verificacién, falsacién, validacién y célculo es lo
que constituye el corpus de cualquier teorfa cientifica moderna; sabemos ade-

" 1bidem.

8 HUSSERL, Edmund. Ldgica formal y ldgica trascendental. Ensayo de una critica de la razén ldgica.
México: Instituto de investigaciones filoséficas, UNAM, 2009, p. 49.

? HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia estricta. Op. cit., p. 9.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 189

mas que dichas actividades estan organizadas sistematicamente para poder
diferenciarse en modos determinados de otros tipos de actividades précticas
que difieren respecto de sus obijetos. Igualmente que los resultados obte-
nidos por dichas précticas son comunicados desde un grupo de cientificos
hacia otro, compartidos por un grupo de expertos. Si tenemos en cuenta esta
perspectiva, la ciencia, en principio, debe considerarse como un proyecto co-
munitario y colectivo que nos involucra a todos por igual, que requiere, seglin
el lenguaje de Kuhn, de una comunidad cientifica no solo para proseguir las
tareas emprendidas por un grupo de cientificos, sino, también, para dar cada
vez mas posibilidad de realizacién al principio de corregibilidad. Por tanto pa-
rece ser cierto que la ciencia “ha de ser juzgada como la realizacién colectiva
del trabajo de generaciones de investigadores [...] que tienen diferentes fuen-
tes de valor, funciones, diferentes modos de obrar y ensefiar |...] sus colabo-
radores no necesitan sabidurfa sino talento para la teoria. Sus contribuciones
enriquecen el tesoro de valideces eternas, tesoro que llegara a constituir la
felicidad para la humanidad”!®.

La critica que Husserl emprende en el articulo de 1911, contra la “filoso-
fia naturalista” y el “historicismo y la filosofia de la cosmovisidon”, tiene en
consideracién ,segln creo, el proceder metddico de las ciencias empiricas,
aquella investigacién que se fundamenta firmemente en los logros de una co-
munidad cientifica anterior, en los paradigmas desde los cuales se definen los
problemas y métodos legitimos para las sucesivas generaciones de cientificos;
un modelo de ciencia que opera como una estructura idealizada compuesta
por leyes generales o juicios primitivos cuya verdad es autoevidente, llamadas
axiomas y por teoremas que son una especie de juicios que se derivan de le-
yes generales y universales.

Segln él, sf todas las ciencias empiricas o facticas proceden metddica-
mente en la persecucién de la verdad, empleando distintos medios que les
permita llegar al conocimiento de verdades o probabilidades que de otro
modo permanecerian ocultas, entonces, el anélisis de los fundamentos de es-
tos instrumentos metddicos, en donde estan reunidas la intelecciones de nu-
merosas generaciones de investigadores, debe proporcionar los medios para
establecer las normas generales sobre dichos procedimientos y reglas para la
invencién y construccién de los mismos. La ciencia en cuanto actividad ra-
cional es, pues, un pensar judicativo que se forma, ordena y se une conforme
ideas formales de la razdn. Las formaciones que se constituyen de este modo
son principios, teoremas, deducciones, demostraciones que son expresadas
proposicionalmente como una unidad tedrica. De esto se sigue que los distin-
tos modos de interconexién que vinculan reciprocamente a los actos de juicio

7pid., pp. 69-70.



190 - Jeison Andrés Suarez

o aquellos instrumentos metddicos que idealmente constituyen una teorfa
cientifica deben ser fundamentaciones fijas e inteligibles que se distinguen
porque:

Tienen en primer término, el caracter de complejos fijos, por lo que respecta
a su contenido. Para llegar a cierto conocimiento, por ejemplo, al del teorema
de Pitagoras, no podemos escoger como puntos de partida cualesquiera cono-
cimientos de entre los inmediatamente dados; ni nos es licito insertar en el cur-
so restante del pensamiento, o excluir de él, cualesquiera miembros. En segundo
término, las conexiones de fundamentacién no son arbitrarias, no reina el azar,
sino la razén y el orden; y esto quiere decir la ley regulativa. Si aplicamos la
proposicién “un triangulo equilatero es equiangulo” en un problema matemati-
co concerniente a cierto triangulo ABC, llevamos a cabo una fundamentacién,
que explicitamente dice asi: Todo triangulo equilatero es equidngulo, el trian-
gulo ABC es equiléatero, luego es equiangulo. En tercer término, son formales.
Las fundamentaciones correspondientes no varfan con las distintas clases de
objetos |[...] méas aun, podemos decir que todas las especies de raciocinios
se prestan a ser generalizadas de tal modo, a ser concebidas tan puramente,
que resultan libres de toda relacién esencial con una esfera del conocimiento
concretamente limitada''.

Estas fundamentaciones o formaciones no son otra cosa mas que los con-
ceptos o las categorfas primitivas que estan en la base de todo desarrollo
tedrico realizable en el &mbito de lo 16gico formal y que constituyen la base de
toda ciencia posible. El absolutismo de Husserl en su doctrina del concepto
de la ciencia se hace palpable, sobre todo como se muestra en Los prolegome-
nos a la légica pura; pero es mas notorio aun en su pretencioso y celebre texto
de 1911. Por esta razdén en las Investigaciones Logicas el tema importante no es
la distincién entre la filosofia y la ciencia respecto a su exigencia de saber
absoluto.

Esto cambia en la época en que Husserl considera a la fenomenologia
como la ciencia de la subijetividad trascendental: “aqui se fundara la feno-
menologia pura o trascendental no como una ciencia de hechos, sino como
una ciencia de esencias [...] No una ciencia eidética de fenédmenos reales,
sino de fenédmenos trascendentalmente reducidos, es lo que debe ser nuestra
fenomenologia”!?. Con la publicacién de las Ideas en 1913 la fenomenologia
adquiere un nuevo matiz; ya no es solamente entendida como un método des-
criptivo que mantiene relaciones estrechas con la psicologia, sino que ahora
es, también, una ciencia universal, aprioristica, y autentica que nos permite
alcanzar “ideas precisas acerca de la estructura méas general de esa concien-

""HUSSERL, Edmund. Investigaciones Légicas. Madrid: Alianza Editorial, 1982, pp. 44-45.

12 HUSSERL, Edmund. Ideas Relativas a una Fenomenologia Pura y una Filosofia Fenomenoldgica.
México: FCE, 1986, p. 10.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 191

cia pura, y mediante ellas acerca de los grupos de problemas, direcciones de
investigacion y métodos més generales también que son propios de la nueva
ciencia”®. Esto implica la idea de que todas las ciencias particulares no son
sino elementos heterébnomos de esta ciencia verdadera.

Ante todo, debe quedar claro que si la l6gica y la ontologia formal man-
tienen conjuntamente la perspectiva de la unidad de la ciencia verdadera (tal
y como se demuestra en el $62 del capitulo 11 de los Prolegomenos y en todo
el capitulo 1 de las Ideas) es gracias al empirismo y al racionalismo radical de
que goza la fenomenologia como método y como ciencia fundamental de la
filosoffa. En La fenomenologia de las investigaciones logicas, René Schérer argumenta
a favor de esta posicién. Su tesis sostiene que si todo ser ha de fundarse y le-
gitimarse en un acto de conciencia que comprende la unidad de su origen, en-
tonces, se puede hablar de un racionalismo radical en la fenomenologia; y en
tanto que esa legitimacién no es, en Gltimo anélisis, una explicacién deductiva
a partir de principios extrafos, sino una fundacién o constitucién a partir de la
vida concreta de la conciencia, captada en su experiencia més original, pode-
mos hablar de un empirismo radical. No hay duda que esta doble orientacién
permite comprender a la fenomenologia en su unidad, pero no hace més que
dejar entrever la compleja tarea asignada por Husserl.

En este orden de ideas, a la fenomenologia le compete, pues, la modesta
tarea de unificacién de estos dos modos de pensamiento que histéricamen-
te se han excluido, el uno al otro, a causa de las severas acusaciones de los
filésofos que ven en la razén o en la experiencia el fundamento de todo el
conocimiento posible. Esta concordancia, por supuesto, implica un cambio
profundo en los conceptos y en el método; implica, asimismo, la persisten-
cia y la culminacién de una idea determinada de filosofia. Por ello, segin las
palabras de Schérer, “comprender la fenomenologia no es separarla de sus
referencias bajo pretexto de salvaguardar su originalidad, es religarla a una
motivacion histérica que Husserl ha querido que fuese fundamental, al ver en
la fenomenologia el resultado y la elucidacién de un proyecto que inspira la
Idea de filosoffa desde su origen”!*.

Asf pues, esta pretensién e ideal de un ser y de una verdad absoluta y
universal permiten el surgimiento tedrico de la fenomenologia trascendental
como “ciencia a priori destinada a suministrar el érgano fundamental para una
filosoffa rigurosamente cientifica y a posibilitar, en un desarrollo consecuente,

3 16id., p. 11.

14 SCHERER, René. La idea de la légica pura como motivo de una elucidacién fenomenolé-
gica. En: La fenomenologia de las investigaciones ldgicas. Madrid: Gredos, 1969.



192 - Jeison Andrés Suarez

una reforma metédica de todas las ciencias”?. En sintesis, si bajo el titulo de
fenomenologia pura o trascendental Husserl intenta fundamentar una ciencia
totalmente nueva, referente a un nuevo campo como es el de la subjetividad
trascendental, es porque cree encontrar en ella el camino mas originario y
seguro hacia el ser absoluto, el punto de partida necesario e indubitable que
hace posible la concrecién de la idea ya platénica, ya cartesiana, de estable-
cer a la filosoffa como la ciencia universal de fundamentacién absoluta. La
fenomenologia asf presentada ademés de ser el camino hacia el ser absoluto,
que se obtiene mediante las diferentes reducciones, es, asimismo, un méto-
do que describe, en la esfera inmanente (noética) de la vida consciente, las
estructuras y las necesidades esenciales en la cuales se lleva a cabo esta vida
en la que todo ser real se retrotrae a su pura idealidad como fenémeno. Todo
ser de un objeto de conocimiento “que puede ser tanto real como ideal, tanto
una cosa material como un proceso 0 como una especie 0 como una relacién
matematica”'®, al retrotraerse a un ser fenomenal debe fundarse sobre una
experiencia trascendental que tenga, como tal, un carécter de apoliticidad que
le permita “extraer” sus propios conceptos operativos sin mediacién de nin-
glin otro concepto; si seguimos en la tonica de las ldeas, esta fenomenologia
trascendental tiene que llegar por si misma a los sistemas de conceptos que
determinan el sentido fundamental de todos los dominios cientificos, es decir,
a la region analitica y sus categorfas!’.

Indudablemente son estas categorfas logicas o analiticas las que brindan
el fundamento a los axiomas que son a su vez el fundamento de disciplinas
estrictamente cientificas puras como la matematica o el calculo y, por qué no,
la fenomenologia; son los conceptos puramente l6gicos y fundamentales que
determinan dentro del sistema total de los axiomas la esencia légica del ob-
jeto en general. Estas categorias son meras formas vacias, es decir, conceptos
independientes de toda materia del conocimiento, que no tienen en cuenta
ninguna determinacién material de objetos y que, por tanto, son algo radi-
calmente no-cualitativo; en tanto categorias de la regién analitica, son como
“formas” que requieren un cumplimiento material con el cual algo como un
objeto pueda ser, al tiempo que son independientes de su “posible cumpli-
miento”. Estas formas categoriales, pues, no son objetos reales ni tampoco
contenidos de conciencia sino formas universales irreales, en las cuales todo lo
cognoscible debe encajar, el presupuesto de toda existencia real.

Este razonamiento le permite comprobar que una fenomenologia comple-
tamente desarrollada de modo sistematico “seria eo ipso la verdadera y auten-

" HUSSERL, Edmund. El articulo de la Encyclopedia Britannica. México: UNAM, 1990, p. 35.
¢ HUSSERL, Edmund. Investigaciones [dgicas. Madrid, Alianza Editorial, 1982, p. 192.
'"HUSSERL, Edmund. Meditaciones Cartesianas. México: FCE, 1986, p. 32.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 193

tica ontologia universal que encerrara en si todas las posibilidades regionales
del ser [...] seria, pues, el universo cientifico de fundamentacién absoluta”'8.
Sin embargo, esta ontologia formal universal (entendiéndola siempre como la
l6gica pura en toda su extensién hasta una generalidad universal) se relaciona
con diversas ontologfas materiales o regionales. Puesto que la ontologfa for-
mal representa para Husserl la teorfa maximamente abstracta sobre objetos
cualesquiera, su fundamento no puede proceder de las esencias dotadas de
un contenido material pero si de las esencias (fendmenos) que se presentan
en su mera forma esencial general, aquellas esencias completamente vacias
y puras de todo contenido material que se ajustan a la manera de una forma
vacia a todo objeto posible. Por consiguiente, la ontologfa en su formal uni-
versalidad se establecerfa como una teoria a priori de la ciencia cuya mision
radicarfa no solo en la investigacidon de aquello que hace de los distintos sa-
beres una ciencia estricta, sino también, en la fijacién de las condiciones de
posibilidad (noética y l6gico-obijetivas) del conocimiento cientifico.

En resumidas cuentas, cabe decir que la presentacién de la fenomenologia
trascendental como ciencia total de lo a priori; “es el fundamento para auten-
ticas ciencias de hechos y para una autentica filosoffa universal en el sentido
cartesiano; una ciencia universal de fundamentacién absoluta, acerca de lo
que de hecho es. Pues toda la racionalidad del factum se encuentra en lo a
priori. Ciencia aprioritica es ciencia de los hechos para recibir fundamentacién
ultima y de principio”!®. En otras palabras, la fenomenologia como una cien-
cia que no concede valides a ningln saber del que no podamos dar cuenta
por medio de principios originarios, evidentes que brinden el fundamento ab-
solutamente indubitable y seguro sobre el cual puede elevarse el verdadero
sistema doctrinal del que dispondréa la filosoffa en su eterna bisqueda del
conocimiento puro y absoluto, el ideal de establecerse como ciencia estricta.

Bibliografia

FICHTE, Johann. Doctrina de la ciencia. Madrid: Akal, 1999.

HUSSERL, Edmund. La filosofia como ciencia estricta. Buenos Aires: Nova, 1962.

HUSSERL, Edmund. Investigaciones ldgicas. Madrid: Alianza Editorial, 1982.

HUSSERL, Edmund. Ideas Relativas a una Fenomenologia Pura y una Filosofia Fe-
nomenoldgica. México: FCE, 1986a.

HUSSERL, Edmund. Meditaciones Cartesianas. México: FCE, 1986b.

HUSSERL, Edmund. El articulo de la Encyclopedia Britannica. México: UNAM,
1990.

'8 HUSSERL, Edmund. Meditaciones Cartesianas. Op. cit., p. 229.
19 16id., p. 230.



194 - Jeison Andrés Suérez

HUSSERL, Edmund. Légica formal y ldgica trascendental. Ensayo de una critica de
la razon légica. México: Instituto de investigaciones filoséficas, UNAM, 2009.

KUHN, Thomas. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: The University
of Chicago Press, 1970.

SCHERER, René. La idea de la l6gica pura como motivo de una elucidacién
fenomenoldgica. En: La fenomenologia de las investigaciones ldgicas. Madrid: Gre-
dos, 1969.



La analitica existencial como posible
guia de una hermenéutica literaria’
The Existential Analysis as a Possible
Guide Literary Hermeneutics

GERMAN DARIO VELEZ LOPEZ
Universidad Eafit
Colombia

Resumen

El propdsito del presente trabajo es
el de plantear la idea de una hermenéu-
tica literaria fundada en la hermenéu-
tica existencial o analitica existencial.
La tarea de la hermenéutica especifica-
mente literaria consiste en establecer
un sentido de la obra literaria. Dicho
sentido esté frecuentemente referido a
la exposicién de un modo de vida par-
ticular. En el caso de algunas novelas,
tal narracién constituye el asunto o
argumento central. Pero la exposicién
de un modo de vida supone una cierta
comprensién, por general y provisional
que ella sea, de la vida misma y de su
modo de ser. Asi pues, una interpreta-
cién literaria que sitde en su nicleo la
exposicion (descripcidn, critica, elogio,
etc.) de un tipo de vida como elemen-
to que configura el sentido de la obra,
puede suponer, e incluso necesitar una
hermenéutica de la vida. Este titulo
puede ser una paréfrasis de “analitica
existencial”, de “hermenéutica fenome-
nolégica de la existencia humana”, en
fin, de “Ser y tiempo”.

Palabras clave: Literatura, filoso-
fla, hermenéutica, apropiacién, exis-
tencia.

Abstract

The purpose of this paper is to raise
the idea of a possible literary hermeneu-
tics based on an existential analytics.
The task of specifically literary herme-
neutics is to establish a sense of the li-
terary work. This sense is often referred
to the exposure of a particular lifes-
tyle. In the case of some novels, such
narrative is the central issue or argu-
ment. But the exposure of a way of life
implies an understanding, no matter
how general and provisional it may be,
of life itself and its way of being. Thus,
a literary interpretation that places at
its core an exposure (description, cri-
tic, praise, etc.) of a way of life as an
element that sets the direction of the
work, can suppose and even need an
hermeneutics of life. This title may be a
paraphrase of “existential analytics”, or
“hermeneutics of human existence”, in
short, of “Being and Time.”

Keywords: Literature, philosophy,
hermeneutics, apropiation, existence.

* Texto resultado de la investigacién titulada: La apropiacién de si como transformacion
existencial en la escritura autobiogréfica. Investigacién financiada por la Universidad EAFIT



196 - German Darfo Vélez Lépez

Introduccion

En la introduccién a Ser y tiempo Heidegger deja planteada una relaciéon
entre la analitica de la existencia humana, o la ontologfa fundamental, y otro
tipo de interpretaciones, que califica como existentivas, y entre las cuales se
cuentan la psicologia filoséfica, la antropologia, la ética, la poesia, la biogra-
fia y la historiograffa. Estas formas de interpretacién son modos particulares
mediante los cuales la existencia se comprende a si misma. Claramente, aun-
que la vida humana puede y necesita siempre proporcionarse a s{ misma una
interpretacién o una comprensiéon de si misma con el fin de orientarse en el
mundo, no necesariamente dicha interpretacion tiene que ser filoséfica. Cier-
tamente, y afortunadamente, no todos tenemos que desarrollar una analitica
existencial con el fin de apropiarnos de nuestra existencia. Pero que busque-
mos siempre y en cada caso, por los medios que nos sean dados, tomar nues-
tra vida en nuestras manos, realmente o también quizés sblo aparentemente,
es algo que hace parte de la constitucion esencial de nuestro modo de ser, del
modo humano de ser, al que Heidegger designa como Dasein. Asi pues, dis-
ponemos nosotros, necesariamente, y como posibilidad también de nuestra
existencia, de diversos modos de interpretacién. Hay quienes se orientan en
la vida apelando a la historiografia, a la historia monumental como la llamaba
Nietzsche, buscando ejemplos o modelos en ella; pero hay también quienes
acuden al psicoanélisis buscando comprender su existencia en términos de su
realidad psiquica, o de esa “realidad” pre-ontoldgica, como la designa Lacan,
que es la del inconsciente, para reconocer su estructura, y asumir una posi-
cidén ética resuelta frente a ella; y asi, en general, podemos afirmar que cada
uno de nosotros se comprende a si mismo a partir de una o unas interpre-
taciones determinadas, disponibles, libremente o co-activamente asumidas,
con las cuales nos confrontamos activamente en un dialogo, o que aceptamos
pasivamente como orientaciones certeras y eficaces, que conducirdn nuestra
vida hacia la realizacién de nuestros anhelos o de nuestras metas.

Pero la lista de los modos de interpretacién de los que disponemos cada
uno de nosotros propuesta por Heidegger es muy singular, sino arbitraria. Vol-
vamos al fragmento puntual de Ser y tiempo:

Ahora bien, como al Dasein no sdlo le pertenece una comprensién de su
ser, sino que ésta se desarrolla o decae seglin el modo de ser que tiene cada
vez el Dasein mismo, puede éste disponer de una amplia gama de formas de
interpretacion. La psicologia filoséfica, la antropologia, la ética, la “politica”,
la poesia, la biograffa y la historiografia, han indagado, por diferentes caminos
y en proporciones variables, los comportamientos, las facultades, las fuerzas,
las posibilidades y los destinos del Dasein. Queda abierta empero la pregunta
si estas interpretaciones fueron realizadas con una originariedad existencial



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 197

comparable a la originariedad que tal vez ellas tuvieron en el plano existentivo.
Ambas cosas no van necesariamente juntas, pero tampoco se excluyen. La
interpretacion existentiva puede exigir una analitica existencial, al menos si se
comprende el conocimiento filoséfico en su posibilidad y necesidad'.

Se trata, como puede apreciarse, de un texto que vincula al ser del
hombre con dos tipos de aproximacién gnoseoldgica: analitica existen-
cial e interpretaciones existentivas. O también, ontologia fundamental
o del Dasein de un lado y de otro, interpretaciones que podriamos desig-
nar como regionales, o relativas a determinados aspectos de lo huma-
no. Pero al mismo tiempo, este breve fragmento sugiere un programa
de investigacién que enlaza ambos enfoques: si se comprenden la filo-
soffa de un modo determinado, a saber, en su posibilidad y necesidad,
la interpretacién no estrictamente filoséfica puede exigir una analitica
existencial, es decir, una ontologia fundamental. Pero ¢qué significa en-
tonces comprender el conocimiento filoséfico en su posibilidad y ne-
cesidad?

Esta doble consideracién del conocimiento filosdéfico estéa filoséficamen-
te motivada en el pensamiento de Heidegger. El conocimiento filosdfico es
posible toda vez que el hombre es aquel ente destacado que no se limita
a presentarse entre los entes. Nuestra particularidad éntica consiste en que
comprendemos el ser siempre de una cierta manera. Esa comprensién no se
desarrolla necesariamente como conocimiento filoséfico, temético, explicito,
pero es una comprensién “operativa” siempre, en el sentido de que mediante
ella cada uno se orienta en su vida, en su existencia. Asi pues, comprender el
conocimiento filoséfico en su posibilidad es concebirlo a partir de este rasgo
particularisimo del ser humano. El ser humano comprende el ser y su ser siem-
pre de alguna manera. Esa comprensién puede ademés ser explicitamente de-
sarrollada en una obra de arte, por ejemplo, en un poema o en una novela. La
misma condicién que hace posible el conocimiento filoséfico hace posible el
conocimiento no filoséfico contenido en la obra literaria. Ahora bien, aquello
que hace posible al conocimiento filoséfico, también lo hace en gran medida
necesario. El Dasein tiene, conforme a su constitucién esencial, la tendencia a
interpretar el ser y su ser a partir del ser del ente con el cual de manera regular
e inmediata esté en relacién, es decir, el ente intramundano que no es como
él mismo, Dasein. Heidegger designa esta tendencia como “interpretacién de
rebote”?. Ella es responsable de que de modo igualmente regular e inmediato
el Dasein se malentienda, se malinterprete a si mismo toméndose como un

"' HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 1998, p. 40.
2 1bidem.



198 - German Darfo Vélez Lépez

ente que se presenta como las cosas del mundo, que se conciba a si mismo
como algo que simplemente estd ahf disponible, o segtn el término técnico
con el que designa este modo de ser propio del ente intramundano, como una
presencia subsistente (Vorhandensein). La filosoffa como fenomenologia herme-
néutica es necesaria, seglin esto, porque el Dasein es un ente que al interpre-
tarse a s mismo tiene la tendencia a soslayar el fendmeno mismo de su propia
constitucién, es decir, tiende a ocultarse a si mismo su ser mas propio, a huir
ante él o a olvidarse de él. Como fenomenologia hermenéutica, tiene entonces
la filosoffa la tarea de hacer aparecer, en una interpretacién que lo ponga al
descubierto, el ser huidizo del Dasein.

Segln esto podemos retomar la idea que estabamos planteando en los
siguientes términos: una interpretacion existentiva, por ejemplo literaria, que
no haya sido realizada con la originariedad existencial que pudo haber alcan-
zado en el plano de la motivacién y la ejecucién ontica puede ser una interpre-
tacidn en la que el Dasein, con respecto a sus comportamientos, facultades, fuerzas,
posibilidades y destinos, permanezca oculto.

1. Analitica existencial y auto-interpretacion literaria de la vida

La obra literaria estd necesariamente enraizada énticamente. Su originarie-
dad a nivel éntico parece indiscutible. Ella es la expresién de una comprensién
particular de la vida que se nutre de las circunstancias en las que ella se gesta,
esto es, de su facticidad. Es autointerpretacién de la vida. Pero esta autointer-
pretacién puede desplegarse de modos diversos. Puede desarrollarse (ausbildet)
o puede decaer (zerfillt) y atrofiarse. Pasamos asf al plano de la hermenéutica
literaria, y de la responsabilidad que le es propia. La cuestién que nos plantea-
mos en este punto es sencillamente esta: équé impide ver una interpretacién en
la que una claridad existencial basica no hace parte del proceso hermenéutico?
Esto no dice nada acerca de si la obra literaria en cuestién es buena o mala li-
teratura. No se problematiza aqui directamente el canon literario sino la lectura
de la obra. La interrogacién recae mas bien sobre la cuestion acerca de si en la
lectura de la obra literaria se desarrolla la comprensidén de la vida al desplegarse
la autointerpretacién o si por el contrario en ella la comprensién se arruina y
decae. El problema es cémo determinar si la direccidn en la que se mueve una
interpretacién de la vida humana es apropiada o inapropiada. Es necesario de-
finir un criterio que nos permita decidir en qué casos se trata de uno u otro tipo
de interpretacidn existentiva. Es justamente en este punto en el que la interpre-
tacién existencial puede sernos ttil.

Antes de desarrollarse explicitamente como una analitica de la existencia
humana, Heidegger designd su proyecto como ciencia originaria de la vida en



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 199

siy para si?, un afo después®, y bajo la influencia de Dilthey, comenzé a desig-
nar el objeto de esta ciencia como “la experiencia factica de la vida”, titulo que
serfa reemplazado en la obra de 1927 por el de Dasein. El hecho incontestable
de esta ciencia originaria no era, como para la fisica, el mundo natural, sino
el mundo humano, un mundo esencialmente diferente y peculiar que exigia
una aproximacién igualmente particular. El factum de la ciencia originaria de
la vida en siy para si es aquella vida que para si misma es vida, esto es que se
reconoce a s misma como vida, o que es experiencia factica de la vida. La vida
humana no necesita salir de si misma para reconocerse de este modo. Ella,
permaneciendo en si misma, se sabe a si misma, se interroga y se responde
a s misma. Este caracter particular de la vida humana fue designado por Hei-
degger como su autosuficiencia®. La vida no necesita salir de si misma para
comprenderse y tenerse a si misma. Hace parte de la constitucién de la vida
humana este rasgo. Puede compararse al misterio del lenguaje en Gadamer: la
universalidad del lenguaje. No nos salimos de él, no pensamos en él por fuera
de él. Hay una autosuficiencia constitutiva del lenguaje y de la vida humana.
Ahora bien, el modo regular e inmediato como la vida se interroga y responde
a si misma es tal que muestra una preferencia por el contenido, por el qué
en detrimento del modo, del cémo. La vida humana es, en su autosuficiencia,
generalmente indiferente al modo cémo ella es®. Se trata de una condicién
fenomenoldgica basica méas que de una deficiencia cognitiva a la que hubiera
que aplicarle correctivos: la consciencia es intencional. Consciencia es siem-
pre consciencia de algo, esta dirigida a algo, apunta a algo. Este dato bésico,
estudiado por Brentano, desarrollado ampliamente por Husserl, constituye la
base estructural de la indiferencia de la vida con respecto al modo de vivir. In-
mediata y regularmente tenemos consciencia de las cosas, pero no del modo
como somos conscientes de ellas. Prestar atencion al como implica suspender
el qué, ponerlo entre paréntesis, realizar ese acto filoséfico fundamental que
Husserl designé époché. Este descubrimiento béasico y radical fue sometido por
Heidegger a una transformacién critica y conducido al plano de la analitica
existencial. Para Heidegger, mas que de un rasgo caracteristico de la conscien-
cia, se trata de la estructura de la vida humana misma. En lugar de afirmar que
la consciencia es siempre consciencia de algo, Heidegger afirma que la vida
siempre es vida en un mundo. La relacién intencional de la vida con el mundo
es un dato a priori. No hay vida sin mundo. Pero el mundo de la vida se declina
de multiples maneras. Esta, por ejemplo, el mundo circundante, en el que las

> Cf., HEIDEGGER, Martin. Grundprobleme der Phinomenologie, 1919-20. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann, 1993.

4 Cf., HEIDEGGER, Martin. Phinomenologie des religiosen Lebens. Frankfurt am Main: Vittorio
Klostermann, 1995.

> HEIDEGGER, Martin. Introduccion a la fenomenologia de la religion. México: Ediciones Siruela,
2006, p. 43.

© 1bidem.



200 - German Dario Vélez Lopez

multiples ocupaciones y el trabajo definen su intencionalidad caracteristica,
pero también esta el mundo que compartimos con los demas, el mundo en el
que nos relacionamos con el otro, y finalmente también tenemos un mundo
propio, el mundo delimitado por la relacién de cada uno consigo mismo. La
relacién con el mundo en esta triple declinacién esta marcada por la atencién
permanente al contenido de la relacién intencional (con el mundo, con el
otro, con uno mismo) y simultdneamente por la indiferencia con respecto al
modo como esa relacién intencional se realiza.

La experiencia factica que esa relacién intencional proporciona define el
sentido de la vida factica. Ella es, segln la forzada sintesis a la que Heidegger
somete el fendmeno: “la preocupacion actitudinal, caediza, referencialmente
indiferente, y autosuficiente por la significatividad””. La vida es experiencia
factica, esto es, histdrica, de si misma. Esta experiencia autosuficiente, in-
diferente con respecto al modo de ser, expresa una preocupacion constante
por la significatividad. La analitica de 1927 muestra que esta preocupacién,
rudimentariamente esbozada en el seminario de 1921, se satisface mediante
la asimilacién a-critica de una comprensién del mundo, del otro y de sf mismo
ya hecha, y piblicamente disponible. Dicha interpretacién descarga al Dasein
de la tarea de preguntarse por el modo como efectivamente vive. Por esta
razén el Dasein se manifiesta regularmente como lo contrario de si. Pero lo
contrario del Dasein no es la inexistencia, sino como recuerda Jean Grondin,
el Wegsein. El estar lejos de si, el estar en otra parte, el estar distraido, es decir,
el no estar "ahi”®.

El modo corriente de ocultamiento del Dasein lo determina aquello que
Heidegger designa como la publicidad:

Distancialidad, medianfa y nivelacién constituyen, como modos de ser del
uno, lo que conocemos como ‘la publicidad” [“die Offentlichkeit”]. Ella regula
primeramente toda interpretacién del mundo y del Dasein, y tiene en todo
razén. Y esto no ocurre por una particular y primaria relacién de ser con las
“cosas”, ni porque ella disponga de una transparencia del Dasein hecha ex-
plicitamente propia, sino precisamente porque no va “al fondo de las cosas”,
porque es insensible a todas las diferencias de nivel y autenticidad. La publici-
dad oscurece todas las cosas y presenta lo asf encubierto como cosa sabida y
accesible a cualquiera®.

7 1bid., p. 46.

8 COURTINE, Jean-Frangois (Ed.). Heidegger, 1919-1929: de I'herméneutique de la facticité a la mé-
taphysique du Dasein. Paris: J. Vrin, 1996, p. 188.

° HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo, Op. cit., p. 151.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 201

El estado interpretado ptblico proporciona una interpretaciéon-cierre, una
interpretacién-cerrojo, que justamente impide el acceso del Dasein a su ser, es
decir a su existencia, o si se quiere, a su modo de vivir. Cuando esa autointer-
pretacién autosuficiente e indiferente se desarrolla explicitamente como obra
literaria, la interpretacién publica se replica, la actitud natural con respecto
a la propia vida no se suspende, y el Dasein se olvida de si y eventualmente
arrastra a otros en su olvido.

Un elemento que se desprende del mismo punto de partida, es decir, de la
capacidad ontoldgica peculiar del Dasein darfa cuenta no sélo de lo que hace
posible y necesario este olvido de si, sino de lo que lo motiva existentiva u
Onticamente. éPor qué, llevado por qué fuerzas, persuadido por qué argumen-
tos, seducido por qué espejismo cae el Dasein en la interpretacién ruinosa de
su existencia? Podemos aproximarnos por dos vias, que no son enteramente
divergentes, a esta cuestion.

En primer lugar la interpretacidn existencialmente deficiente tapona la falta
de fundamento o el vacio constitutivo de la vida humana. Sobre este vacio
quizés no haya que hacer mucho escéndalo, pero esta ahi. No se trata de una
queja de existencialistas, e incluso puede que tenga poco que ver con el pre-
gonado absurdo de la existencia. La existencia humana es més bien lo contra-
rio. En lugar de la carencia de sentido, hay en general una sobreabundancia de
sentido. La autosuficiencia de la existencia es responsable de la produccién
de sentido. El modo como esa autosuficiencia resulta facilitada y potencia-
lizada actualmente, asi como el modo como se distribuye o se ponen en el
mercado cultural, como en una especie de bolsa de valores del espiritu, justi-
ficaciones de la existencia de diversa envergadura, rango y vigencia le confiere
a dicha autosuficiencia un cierto cardcter abrumador y obnubilante. Con todo,
aquello que determina esencialmente la falta de fundamento, el abismo de la
vida humana es justamente el hecho de que el sentido es una cuestién espe-
cificamente humana. Es una versién de la constitucién ontoldgica del Dasein.
El sentido es algo por lo que cada uno de nosotros preguntamos y por lo que
sélo cada uno de nosotros podemos responder. La responsabilidad basica,
primaria, consiste en eso. El sentido del ser y el sentido de nuestra existencia
estan a nuestro cargo. Esto quiere decir que la existencia comporta para no-
sotros un cierto peso. San Agustin nombraba este aspecto de la vida humana
como molestia, moles, peso. La tentacion de descargarse de eso, de soltar ese
peso es constante.

Pero el peso de la existencia es en dltima instancia intransferible. El Dasein
es en cada caso él mismo. Aquello que le confirma irrefutablemente ese he-
cho, ese factum, es su condicién mortal. Nadie puede morir en su lugar. Con
esto tocamos brevemente a la segunda motivacién para el Wegsein. Es el horror



202 - German Dario Vélez Lopez

ante la propia muerte, que es la que particulariza absolutamente al Dasein,
en tanto es lo en si mismo intransferible, la que empuja al Dasein a huir de
sf mismo. El Dasein que huye de si se entrega a la charla ensordecedora y a
la interpretacién publica. El Gerede, la habladurfa, como afirma Grondin, “que
reine todo el universo de lugares comunes, al mismo tiempo tranquilizantes
y divertidos, no es un fenémeno cualquiera en la arquitectura de Sein und Zeit.
Es la antitesis misma del Dasein. El Wegsein describe la situacién del Dasein
que se abandona a los chismorreos que corren en lugar de acometer las cosas
mismas, comenzando por las suyas”'?.

Pero aqui esté al mismo tiempo dada la posibilidad de la apropiacién. Este
es el aspecto dialéctico si se quiere de la estructura de la existencia. Allf mismo
donde el Dasein huye ante siy se olvida de si, puede reconocer la posibilidad
de salir de ese estado factico de pérdida. Uno de los resultados de las inter-
pretaciones fenomenoldgicas de San Agustin consiste justamente en mostrar
que el olvido tiene un sentido intencional de referencia. Indica, apunta, refiere
a lo perdido, es un modo de tener, ciertamente impropio, pero vigente. Tener
en cuanto perdido.

Las habladurfas, el estado interpretativo publico y cotidiano albergan una
posibilidad semejante para el Dasein: “El Dasein no logra liberarse jamés de
este estado interpretativo cotidiano en el que primeramente ha crecido. En
él, desde él y contra él se lleva a cabo toda genuina comprension, interpre-
tacién y comunicacién, todo redescubrimiento y toda re-apropiacidon”!!. La
re-apropiacién es justamente una apropiacion de aquello ante lo que huye el
Dasein. La propiedad de su ser le es dada al Dasein por su finitud, por su ser
mortal en tanto que posibilidad més propia, irrespectiva e intransferible. De
esta posibilidad de re-apropiacién daré testimonio el fendmenos de la voz de
la conciencia, analizado por Heidegger en el segundo capitulo de la segunda
seccioén de Ser y tiempo.

2. Bases existenciales de la re-apropiacion y testimonio de la posi-
bilidad

Pérdida y posibilidad de re-apropiacién sostienen una relacién que pode-
mos designar como dialéctica. Con ello queremos decir que la apropiacién no
es necesariamente lo contradictoriamente opuesto a la pérdida. No se trata
de un cambio radical de estado, sino de una modificacién éntica de la exis-

10 COURTINE, Jean-Frangois (ed.). Heidegger, 1919-1929: de ['herméneutique de la facticité a la
métaphysique du Dasein, Op. cit., p. 189.

""" HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo, Op. cit., p. 192.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 203

tencia dentro de la misma vida cotidiana y factica. La apropiacién no es una
salida del mundo, ni es el resultado de un esfuerzo ascético o de particular
continencia. Se produce mas bien como una torsién peculiar del estado facti-
co de pérdida, de olvido, de huida. Esto quiere decir: si el Dasein huye ante su
propia finitud, la apropiacién esta ligada estructuralmente con el caracter fini-
to de su existencia. Asi como en las lecciones sobre el olvido en San Agustin,
lo que descubre el anélisis existencial es una relacién intencional con la finitud
de la que huye el Dasein. Esa relacién intencional es un “estar vuelto hacia”
la propia finitud. El modo como se realiza la relacién intencional, su sentido
de ejecucién o cumplimiento es el del “precursar”, el adelantarse, el anticipar
la muerte. Esta anticipacién, que nada tiene que ver con una realizacién de la
muerte, constituye una apropiacién comprensora de la posibilidad més propia
como posibilidad y en ese sentido es apropiacién de si.

La muerte es la posibilidad mds propia del Dasein. El estar vuelto hacia
esta posibilidad le abre al Dasein su mds propio poder-ser, en el que su ser esté
puesto radicalmente en juego. Alli puede manifestarsele al Dasein que en esta
eminente posibilidad de si mismo queda arrebatado al uno, es decir, que, ad-
elantdndose, puede siempre escapar de él. Ahora bien, sélo la comprension de
este “poder” revela la pérdida en la cotidianidad del uno-mismo que tiene lugar
facticamente!'?.

La naturaleza dialéctica de la relacién entre propiedad e impropiedad esta
claramente determinada por la circunstancia mencionada por Heidegger: la
pérdida sélo se revela ante el Dasein que comprende este poder-ser propio
abierto por la anticipacion de la muerte. Asf, la transformacién que se pro-
duce en la cotidianidad revela al mismo tiempo el modo de ser desde el cual
la transformacién se produce. El movimiento existencial de volverse hacia la
muerte como posibilidad més propia, hace manifiesto al mismo tiempo el es-
tado factico de pérdida. Todo el juego existencial se revela de golpe en este
movimiento. No hay pues, un reconocimiento previo o persistente de la im-
propiedad, que el Dasein arrastraria de mala gana en una existencia inautén-
tica o decadente.

La anticipacién de la muerte tiene al mismo tiempo un efecto liberador. La
comprension de la posibilidad de la imposibilidad y su apropiacién comporta
un sentido eminentemente positivo para la existencia humana: permite una
apropiada eleccién y motiva la transformacién ulterior de la existencia que
puede interrogar radicalmente su estado de ya comprendida e interpretada.

El adelantarse haciéndose libre para la propia muerte libera del estar perdi-
do entre las fortuitas posibilidades que se precipitan sobre nosotros, y nos hace

2 16id., p. 282.



204 - German Dario Vélez Lopez

comprender y elegir por primera vez en forma propia las posibilidades féacticas
que estan antepuestas a la posibilidad insuperable. El adelantarse le abre a la
existencia como posibilidad extrema, la de renunciar a si misma quebrantando
asl toda obstinacidén respecto a la existencia ya alcanzada. Adelantandose, el
Dasein se libra de quedar rezagado tras de si mismo y del poder-ser ya com-
prendido, y de hacerse asi “demasiado viejo para su victoria” (Nietzsche)'.

Siguiendo estos elementos ya clasicos de la analitica existencial en funcién
de nuestra preocupacién por la interpretacién existentiva de carécter litera-
rio podemos arrojar una nueva luz sobre el sentido del proyecto ontoldgico.
Comporta un elemento que habria que designar como esencialmente ético. La
libertad para una apropiada decisién acerca de la propia existencia es la meta
de la anticipacién de la posibilidad extrema de la muerte. Sin embargo, todo
el contenido positivo de la transformacién existencial en direccién a la apro-
piacién suscita una pregunta: {por qué la apropiacién no constituye la facti-
cidad misma de la existencia, teniendo que alcanzarse por el rodeo dialéctico
descrito? Dicho brevemente: écdmo puede ser que un bien tan evidente per-
manezca regularmente oculto? Quizas habria que preguntar como Heraclito
écomo puede uno ocultarse ante algo que nunca zozobra? Heidegger indica, en un ex-
tenso comentario a esta sentencia cémo el énfasis esta puesto, para los grie-
gos, en el ocultamiento mismo, entendido no como una conducta cualquier
o contingente del hombre entre muchas otras sino como “rasgo fundamental
de toda conducta en relacién con lo presente y lo ausente”!'*. Siguiendo esta
misma idea, y en el contexto cultural y filolégico de la sentencia griega, el
ocultamiento del hombre ante lo que nunca zozobra estd emparentado con
el olvidar y con el olvido. Puede alegarse que el ocultamiento y el olvido de
los griegos es algo esencialmente diferente de la experiencia actual subjetiva
e incluso psicolégica del olvido. Cabria contestar a esto que el olvido referido
al Dasein tiene que ver menos con una deficiencia cognitiva en sentido psico-
fisico y en cambio, quizés, mucho més que ver con la estructura misma del
ser y con la comprensién del ser desarrollada por la metafisica misma: una
comprensidn que esencialmente olvida al ser mismo del hombre.

Volviendo a la pregunta planteada, podriamos decir que la historia misma
del ser, su interpretacién predominantemente metafisica es responsable del
ocultamiento-olvido, y que el bien al que hemos aludido debe ser cada vez
redescubierto y reapropiado en contra del imperante poder de ocultamiento
del ser ya interpretado, ya comprendido del hombre.

Pero entonces hay que preguntar: ¢de qué modo se dirige el Dasein hacia
esta posibilidad de apropiacién, no teniendo noticia del estado de pérdida?

13 16id., p. 283.
" HEIDEGGER, Martin. Conferencias y articulos. Barcelona: Odéds, 1994, p. 232.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 205

¢Qué motiva el movimiento de anticipacidn, no sélo el volverse hacia su pro-
pia finitud, sino el adelantarse comprensoramente a ella? Es la funcién de la
“llamada de la conciencia”.

Este elemento que introduce la analitica existencial es de una importancia
radical para nuestra aproximacién. La indagacién que se abre ante el proyecto
ontoldgico en cierta medida lo pone a tambalear, lo descompleta, le retira
toda posibilidad de construccién dialéctica, si la tuvo, y reenvia la interpre-
tacién hacia el plano de los fenémenos. La radicalidad de este paso se deja
sentir en las preguntas con las cuales Heidegger abre su investigacidn hacia la
problematica 6ntica de la conciencia:

Pero este estar vuelto hacia la muerte existencialmente “"posible”, sigue
siendo, pese a ello, desde el punto de vista existentivo, una exigencia fantasti-
ca. [...] Se proyecta alguna vez el Dasein facticamente en semejante estar vuel-
to hacia la muerte ¢Exige siquiera, desde el fondo de su ser més propio, un
modo propio de poder-ser que esté determinado por el adelantarse?'.

El proyecto ontoldgico es puesto en cuestion desde el punto de vista exis-
tentivo. A este nivel toda la interpretacién existencial podria ser solamente
una construccién en el aire, una fantasmagoria. Por esta razén Heidegger se
pregunta si y de qué manera el Dasein “atestigua, desde su mas propio poder-
ser, la posibilidad de un modo propio de existencia, de tal suerte que no sélo la
manifieste como existentivamente posible, sino que la exija desde si mismo”!®. Lo
que la interpretacidn ontoldgica exige en este punto es una prueba del poder-
ser propio del Dasein. Esa prueba, que en la existencia concreta corresponde
al fenémeno anunciado de la voz de la conciencia, creemos poder derivarla
también de la obra literaria y es por lo tanto susceptible de ser situada en una
hermenéutica literaria existencialmente advertida. En realidad la posibilidad
de realizar este procedimiento no es enteramente ajena a la analitica misma,
y ha sido practicada ya por Heidegger a propdsito del concepto central de
cuidado (Sorge). Buscando una confirmacién éntica de la interpretacién preli-
minar del ser del Dasein, Heidegger sitGia en una fabula la exposicion literaria
de la prueba. En una nota a pié de pagina Heidegger indica que la prueba
documental de la interpretacién ontoldgica fue encontrada en un articulo de
K. Burdach, en el que éste muestra que Goethe tomd de Herder y reelaboré
para la segunda parte de Fausto la fabula de cura, transmitida como fabula 220
de Hyginio'”.

" HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo, Op. cit., p. 286.
16 Ibidem.

" 1bid., p. 219.



206 - German Dario Vélez Lopez

La fabula es, pues, retomada por Heidegger en el parédgrafo 42 de Ser y
tiempo, cuyo titulo es “Confirmacién de la interpretacidn existencial del Dasein
como cuidado por medio de la autointerpretacién pre-ontoldgica del Dasein”.
El titulo indica el modo cémo la autointerpretacién pre-ontoldgica o existen-
tiva es tomada en consideracién: se trata de una confirmacién de la inter-
pretacion existencial. Heidegger habla también de testimonio pre-ontoldgico.
Aunque “su fuerza demostrativa sea “"solamente histdrica” tiene, con todo,
un “peso particular, aunque no puramente ontolégico”'®. La relacién entre el
testimonio ontico (pre-ontoldgico) y la interpretacidn existencial no es el de
una generalizacién Ontico-teorética sino ontolégico-aprioristica'®. No es onti-
ca porque aquello que hace manifiesta la analitica no son propiedades de un
ente, atributos constantes, sino estructuras de ser, modos posibles de ser. Los
modos posibles de ser son condicién de posibilidad de la designacién éntica,
aclara Heidegger, y con ello, podemos anadir, de la interpretacién existentiva,
por ejemplo literaria. La literatura constituirfa, segin esto, una comprobacién
a posteriori de la estructura existencial.

De modo anélogo a la exposicién de la prueba 6ntica al final del anélisis
preliminar del ser del Dasein, en la segunda seccién de Ser y tiempo Heidegger
busca tras la exposicidn de la interpretaciéon existencial de la muerte y de la
anticipacién de la muerte como posibilidad de apropiacién, una confirmacién
dntica, un testimonio éntico de esa posibilidad, que aporte una prueba histé-
rica, es decir, situada de modo factico en el tiempo. Llegamos asi al fenémeno
de la voz de la conciencia. Mediante la referencia a este fendmeno marcamos
de un solo trazo el arco que describe la interpretacidon ontoldgica en aquello
que resulta relevante para los propésitos de la hermenéutica literaria. La cues-
tién, de cara a la obra literaria, consiste en determinar el contenido filoséfico
de esta posibilidad existencial asi como el modo de reconocerlo en el tejido
de la obra literaria.

Nuevamente nos guiamos por la distincién que propone Heidegger entre el
dominio éntico, factico, concreto y el dominio ontolégico, el nivel del sentido
del ser de la existencia humana que determina la manifestacién éntica y que
recoge su sentido.

En la obra literaria reconocemos estructuras dnticas. Ellas son lo primera-
mente manifiesto. Con respecto a la posibilidad de apropiacidn, la existencia
humana manifiesta énticamente una preocupacién corriente en el fenéme-
no de la responsabilidad, la culpa e incluso el remordimiento de conciencia.
La interpretacién ontolégica se orienta con respecto a este fenémeno de un

8 16id., p. 218.
9 16id., p. 220.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 207

modo divergente al de la conocida genealogia nietzscheana. La cuestion exis-
tencial es menos la de la procedencia histérica que la del a priori ontolégico
en el que se funda la experiencia moral.

Visto desde la perspectiva existencial, la falta moral, en la que se manifiesta
un estado é6ntico de pérdida del individuo remite, antes que al “tener deudas”
nietzscheano, a una falta ontoldgica constitutiva de lo humano. En lugar del
contrato social y de las originarias relaciones de intercambio, se trata de la
originaria primacia de la existencia sobre la esencia cuyo efecto dntico es la
falta de fundamento de la existencia humana.

Pero veamos en primer lugar de qué modo la introduccién metodoldgica
de la voz de la conciencia esté vinculada con el resto del proyecto existencial:

Con la pérdida en el uno ya se ha decidido siempre el inmediato pod-
er-ser factico del Dasein: sus tareas, sus reglas, sus patrones de medida, la
urgencia y el alcance de su ocupado y solicito estar-en-el-mundo. El uno ya
ha sustraido siempre al Dasein la toma entre manos de estas posibilidades de
ser. [...] El traerse de vuelta desde el uno, es decir, la modificacién existentiva
del uno-mismo que lo convierte en un ser-si-mismo propio, deberé llevarse a
cabo como una reparacion de la falta de eleccion. |[...] Pero, como esté perdido en el
uno, primero debe encontrarse. Y para poder de algin modo encontrarse, debe
ser “mostrado” a si mismo en su posible propiedad. El Dasein necesita de un
testimonio de un poder-ser-si-mismo, que él ya es siempre como posibilidad.
[...] tomaremos como un testimonio que responde a estas exigencias lo que
la autointerpretacién cotidiana del Dasein conoce como la voz de la conciencia®.

En estas indicaciones iniciales con las cuales Heidegger introduce la pro-
blematica de la voz de la conciencia se indica claramente cuél es su funcién
dentro de la economfia existencial. La voz de la conciencia tiene la funcién de
mostrar al Dasein la posibilidad de la apropiacién. El modo como esa posibi-
lidad se realiza efectivamente depende de cémo se despliega en la existencia
y de qué manera involucra en su despliegue capas profundas de la estructura
de la existencia humana.

Haciendo una apretada sintesis, en funcién del propdsito hermenéutico-
literario, de las experiencias decisivas que aporta el fenémeno de la voz de la
conciencia podemos plantear lo siguiente:

1. Elestado pérdida en el unoy la posibilidad de arrancarse de este estado
son comprendidos en términos de la escucha del otro, de la escucha
de si mismo y de la posibilidad de romper la primera por medio de la

2 1pid., pp. 287-288.



208 - German Dario Vélez Lopez

segunda "Uno solo puede encontrarse a sf mismo si uno se escucha a
s mismo”, es una especie de consigna existentiva que podria despren-
derse de una primera aproximacion al problema. El primer movimiento
consiste en situarnos frente a la necesidad de romper la primacia de la
voz del otro en las elecciones de la vida cotidiana.

2. ¢COmo se produce la llamada que rompe con la primacia de la voz del
otro? ¢Cémo puede describirsela dnticamente? “En esa tendencia a
abrir que tiene la llamada hay un momento de choque, de repentina
sacudida”?'. Hay una especie de coherencia en el nivel éntico de esta
experiencia que da cuenta de sus posibilidades, de su capacidad de vol-
ver a traer al Dasein desde su estado de pérdida. Con el fin de romper
con la escucha del uno, por la cual éste mantiene su poder, es decir, con
el fin de romper la fuerza de las habladurias, del “ruido” o del “bullicio”
que le son propios, el choque y la sacudida son necesarios.

3. la llamada de la conciencia, en tanto que modo del discurso, emplaza
una estructura comunicativa muy precisa. Lo que pertenece a esta es-
tructura, y aquello a causa de lo cual ella conserva un poder manifiesto
sobre el Dasein y sobre la posibilidad de arrancarlo del dominio del uno,
es que ella se dirige al "mismo” del “uno-mismo” y "deja de lado” en
cierta medida al uno como tal. “Que la llamada no tome en consideracion al
uno ni al estado interpretativo publico del Dasein no significa que ella
no lo alcance. Precisamente al no tomarlo en consideracion, reduce al uno,
avido de consideracién publica, a cosa sin importancia”?2.

4. Esta llamada que viene del Dasein en tanto que estar-arrojado, a cargo
de si mismo, esta llamada de la conciencia es el modo como la expe-
riencia de la extrafieza (no familiaridad) es puesta frente al Dasein, y es
también la experiencia por la cual la familiaridad del mundo construido
por el uno es quebrada. Constituye pues, al mismo tiempo, la experien-
cia en la que “la desazén acosa al Dasein y amenaza la olvidada pérdida
de st mismo”%.

5. La amenaza de la olvidada pérdida de si no implica necesaria e inme-
diatamente una apropiacién de si, pero la hace posible. El sentido de
la voz de la conciencia consiste justamente en esto, en hacer posible la
apropiacién, despertando la desazdn, la no familiaridad con el mundo
erigido por la interpretacién publica del uno y conduciendo al Dasein

2 1pid. P 291.
2 1pid., p. 293.
% 1pid., p. 297.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 209

hasta el umbral de una eleccién. La travesfa de ese umbral seré designa-
da por Heidegger como resolucion.

Con estas indicaciones sumarias concluimos la exposicién de los elemen-
tos analitico-existenciales bésicos en los cuales se apoyaria la interpretacién
literaria. Ellos constituyen una gufa para la interpretacion. La lectura de la ana-
litica heideggeriana es necesariamente sesgada, casi quirGrgica. El propdsito
consiste menos en reconstruir el camino existencial que en revelar en él los
elementos que serfan homogéneos con respecto a una interpretacién existen-
tiva de caracter literario. Por esta razén hemos privilegiado en la lectura de la
ontologfa justamente los momentos Onticos, es decir, aquellos que pueden
ser reencontrados, bajo la forma que les confiera la transformacién poética a
la que sean sometidos, en la superficie de la obra literaria.

Conclusion

Recapitulando el analisis podemos afirmar que la funcién de una analiti-
ca existencial en relacidén con una interpretacién existentiva de tipo literario
consistirfa en hacer manifiesta la tendencia del Dasein a huir de sf mismo, sea
para tematizarla como destino regular del Dasein, sea como advertencia ante
el peligro de replicar el olvido de sf y la huida ante si. Quizas este reconoci-
miento basico de la estructura de ser del Dasein constituya una indicacién
ontoldgica relevante para la novela de formacién. El Bildungsroman advertido
existencialmente, serfa aquel en el que la interpretacién se desarrollara (sich
ausbildet). Evidentemente, la analitica existencial no puede proponer un mode-
lo concreto de desarrollo. Su posibilidad se restringe a indicar formalmente la
estructura de ser y la motivacién ontoldgica del olvido de si. La obra literaria
puede constituir, con respecto a esta indicacién, su desformalizacion poética.
Dicho de otro modo: una hermenéutica literaria que gozara, por decirlo asi,
de una originariedad existencial comparable a su originariedad éntica serfa
aquella en la que la interpretacién hiciera manifiestos los medios especifica-
mente literarios para una suspension de la autosuficiencia de la existencia y
una confrontacién con la finitud. Esta suspensién y confrontacidn seria acaso
la peripecia fundamental del personaje. Lo que motivarfa originariamente su
salida de la indiferencia y su retorno a si. Dicha interpretacién haria manifiesto
el sentido de la transformacidén éntica del personaje en direccién a la apro-
piacién de si o al tenerse a si mismo. Evidentemente esto no significa que la
interpretacién o incluso que la obra literaria ontolégicamente advertida, tenga
que ser edificante en el sentido de conducir a una apropiacién de si. El cono-
cimiento filoséfico puede hacer parte de una obra que tematiza justamente
el Wegsein. Pero en este caso, la originariedad ontoldgica de la poetizacién del
Wegsein es desplazada a un personaje que cumple en la obra literaria una fun-



210 - German Dario Vélez Lopez

cién auto-consciente, auto-referencial o si se quiere, metaficcional.

Con este término designamos algo preciso en la estructura de una obra
literaria. Siguiendo la clésica definicién que propone Patricia Waugh, “la meta-
ficcién es el término aplicado a aquellas obras de ficcidon que, de forma auto-
consciente y sistematica, llaman la atencién sobre su condicién de artificio
creado con el fin de interrogar las relaciones entre ficcién y realidad”*.

Dejar al desnudo el procedimiento, recuerda Genette? era la expresion em-
pleada por los formalistas rusos para hacer manifiesto “el caracter imaginario
y modificable ad libitum de la historia contada”. Es un elemento caracteristico
de la novela metaficcional contemporanea que puede ser asimilada a una fun-
cién hermenéutico-filoséfica: la de constituir una suspensién de la autosufi-
ciencia de la experiencia de la vida. Esta suspensién, en términos de Genette
es la ruptura misma del contrato ficcional, por la cual a nivel textual leemos,
en lugar de la suspensién de la autosuficiencia, la “suspensién voluntaria de
la incredulidad”?®. En términos de la base hermenéutico filoséfica, podemos
decir que la forma metaficcional llama la atencién sobre el hecho, el factum de
que la comprensién de la vida es el resultado de una autointerpretacién. Este
hecho que se torna manifiesto estd, por lo general, destinado al ocultamiento.
La narracidn supone siempre un auto-olvido que la meta-narracién interrumpe.

Desde otro punto de vista, Barthes aproxima este procedimiento al resque-
brajamiento de la buena conciencia burguesa?. Pero esa buena conciencia
también podria interpretarse desde un punto de vista ontoldgico, asi como la
correlativa "mala conciencia”: llamada de la conciencia, como algo propio de
la vida, el hecho de que ella se llame a sf misma, se hable, y en ese hablarse
intente romper con el primado de la voz del otro, y su apacible buena concien-
cia. Ese resquebrajamiento, que puede leerse como un acontecimiento histé-
rico, la analitica del Dasein lo interpreta como un acontecimiento existencial.
Es posibilidad de reapropiacién. Se tratarfa, entonces, de lo que podriamos
designar como una micro fenomenologia del espfritu literario.

Bibliografia
BARTHES, Roland. Ensayos criticos. Buenos Aires: Seix Barral, 2003.
COURTINE, Jean-Francois (ed.). Heidegger, 1919-1929: de ['herméneutique de la

2*WAUGH, Patricia. Metafiction. Theory and practice of the self-conscious fiction. Routledge: London
and New York, 1984, p. 2.

¥ GENETTE, Gérard. Metalepsis, de la figura a la accién. Buenos Aires: Fondo de cultura
econdmica, 2004, pp. 26-27.

% 1pid., p. 26.
2" BARTHES, Roland. Ensayos criticos. Buenos Aires: Seix Barral, 2003, p. 193.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 211

facticité a la métaphysique du Dasein. Paris: ]. Vrin, 1996.

GENETTE, Gérard (2004). Metalepsis, de la figura a la accion. Buenos Aires:
Fondo de cultura econémica.

HEIDEGGER, Martin. Grundprobleme der Phédnomenologie, 1919-20. Frankfurt
am Main: Vittorio Klostermann, 1993.

HEIDEGGER, Martin. Conferencias y articulos. Barcelona: Odds, 1994,

HEIDEGGER, Martin. Phdnomenologie des religiGsen Lebens. Frankfurt am Main:
Vittorio Klostermann, 1995.

HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Santiago de Chile: Editorial Universitaria,
1998.

HEIDEGGER, Martin. Introduccion a la fenomenologia de la religion. México: Edi-
ciones Siruela, 2006.

WAUGH, Patricia. Metafiction. Theory and practice of the self-conscious fiction. Lon-
don and New York: Routledge, 1984.






Paul Ricoeur: hacia una formacidén en clave narrativa
Paul Ricoeur: Towards a Training in Narrative Key

DIANA MELISA PAREDES OVIEDO
Universidad de Antioquia
Colombia

Resumen

En este articulo se realiza una apro-
ximacién al tema de la Bildung en cla-
ve narrativa. A partir del recurso a Paul
Ricoeur, se plantea que el proceso for-
mativo acontece en el seno de media-
ciones simbdlicas diversas; con base
en este postulado, es posible pensar
una pedagogia de la radical novedad,
en donde la idea de accién aparece
vinculada a la educacién y vida huma-
na, al entenderse la educacién como
accion narrada que nos sitla frente a la
apertura, a la posibilidad mdiltiple, a lo
imprevisible.

Este escrito cuenta entonces con
tres apartados: el primero se ocu-
pa de los autores que prefiguraron la
propuesta ricoeuriana sobre el sujeto
narrado. El segundo contiene las pro-
puestas ricoeurianas sobre el sujeto, la
hermenéutica y la narracién. El tercero
desarrolla la propuesta de una Bildung
en clave narrativa.

Palabras Clave: Formacién, Narra-
cidén, Sujeto, Formacidén Narrativa.

Abstract

This article provides an approach to
the issue of Bildung in narrative pers-
pective. Effective use of Paul Ricoeur, it
suggests that learning process occurs
within different symbolic mediation,
base don this assumption, we may
think of a new radical pedagogy, where
the idea of action appears to be linked
to Education and human life, to un-
derstand Education as narrated action
that confronts us with the opening, the
multiple possibility and unpredictable.

This paper has three sections: the
first deals with the authors that fores-
hadowed the proposed ricoeurian na-
rrated subjetc. The second contains
the proposal on the ricoeurian subject,
hermeneutics and narrative. The third
proposal develops Bildung in narrative
perspective

Key Words: Training, Narrative,
Subject, Narrative formative.



214 - Diana Melisa Paredes Oviedo

Introduccion

Uno de los enfoques que atraviesa las teorfas de la formacién es el que se
conoce como perspectiva afirmativa', entendiendo por ésta aquella que tiene
un sentido definido, una orientacién o un producto esperado. Se pretende en-
tonces que el educador o maestro que esté vinculado a este enfoque articule su
accién a la defensa de ese horizonte, no obstante, cabe preguntarse aqui si ese
actor percibe claramente cada una de las fases o componentes de su accion.

Considero pues, haciendo eco de Hannah Arendt?, que por accidén no pue-
de entenderse un simple movimiento, sino que es una fuente de historia que
se entiende como crdnica, relato o narracidn. Una accidén de la que no se tiene
claridad hasta que no esté finalizada y que permite la construccién de un rela-
to, a través de una especie de recuerdo reflexivo. Un maestro que es personaje
de su relato, que ha perdido su rol como agente es el que emerge aqui, con
base en esta apuesta la accién educativa, en cuanto subgrupo de la accién
humana, aparece como susceptible de ser narrada, de permitir la creacién de
una historia digna de ser contada.

La intencién inicial de este trabajo es aportar al debate sobre una forma-
cién en clave narrativa y si bien podriamos encontrar en Arendt o en Levinas
aportes para esta empresa, es en Paul Ricoeur en donde se desarrolla con més
potencia el vinculo entre sujeto y narracion. Paul Ricoeur sirve de apoyo para
este trabajo, ya que en su obra filosdfica realiza uno de las principales contri-
buciones para un proyecto pedagdgico en clave narrativa y consiste en afirmar
que nuestra capacidad humana para la autocomprensién ha de pasar necesa-
riamente por el acceso a la cultura y, en general, a un conjunto muy amplio de
mediaciones simbdlicas. Desde este enfoque el mundo es un escenario donde
nos educamos a través de una narracién, desde un enfoque textual®.

El proyecto de Ricoeur se encuentra entre la obra de Hannah Arendt y la
apuesta filoséfica de Emanuel Levinas*. Del proyecto arendtiano retoma la
idea de que la accién adquiere sentido luego de que el agente ha dejado de
actuar. La bisqueda de identidad a través del lenguaje, del nombre propio, es
uno de los proyectos a los que se abre el enfoque del fildsofo francés. Ricoeur
trata de responder a la pregunta ¢quién hizo la accién?

"BENNER, Dietrich. La capacidad formativa y la determinacion del ser humano. Sobre la pregunta y el
planteo de una teoria de la formacion no-afirmativa. En: Educacién. Vol. 43, 1991. p. 87-102.

2 ARENDT, Hannah. De la historia a la accion. Barcelona: Paidds, 1995.

> BARCENA, Fernando; MELICH, Joan-Carles. La educacidn como acontecimiento ético. Natalidad,
narracion y hospitalidad. Espania, Paidds. 2000. p. 92

*1bid.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 215

Asi las cosas, toda la educacién es en y a partir del libro, tanto en el plano
real como en el metaférico. La vida humana es un texto que constantemente
estamos leyendo con la intencién de comprender lo que somos. A este autor
también le interesa el tema de la intersubjetividad, ese modo de hacernos a
nosotros mismos a través de los relatos de otros, especialmente de las victimas.

Seglin Barcena y Meélich®, es posible pensar una pedagogia de la radical
novedad a partir del proyecto de Ricoeur, ya que este autor recupera la idea
de accidn y si se considera que educacién y vida humana se traducen como
acciones estamos frente a la apertura, a la posibilidad multiple a lo imprevi-
sible, una pedagogia de la radical novedad es, entonces, una pedagogia que
no puede eludir pensar lo que pretende- la educacién- sino como una accién
narrada y capaz de seguir narrdndose, atenta pues a lo ya "dicho”, pero sobre
todo responsable de lo que alin queda por “decir”: el radical comienzo del que
cada sujeto, como nacido, puede ser protagonista®.

Para llegar al nivel mencionado, este trabajo recorrera varias rutas. En pri-
mer lugar, se realizard una aproximacién sucinta a diferentes propuestas que
fueron retomadas por el autor para plantearse la pregunta por el sujeto, la
narracién y la hermenéutica, entre las que se encuentran los siguientes au-
tores: René Descartes, Martin Heidegger, Federico Nietzsche y Hans George
Gadamer. En segundo lugar, se describirdn la propuestas ricoeurianas sobre
el sujeto, la hermenéutica y la narracidn. En tercer lugar, retomando los com-
ponentes del apartado anterior se planteard una perspectiva de formacién en
clave narrativa.

Marco para comprender la propuesta de Paul Ricoeur:

Paul Ricoeur en su propuesta filoséfica hace una revisidn sobre el tema del
sujeto. Uno de los autores en los que se concentra es René Descartes y su pro-
yecto filoséfico que va de la duda a la certeza del cogito. Encuentra Ricoeur
en la propuesta cartesiana una duda no desesperanzada, la entiende como un
horizonte con base en el cual el autor pretende encontrar un fundamento final
e inamovible para el conocimiento. La primera certeza que ofrece Descartes
es, precisamente, la existencia de esa cosa dubitativa.

Cabe anotar que el yo al que se alude en la propuesta del filésofo de las
ciencias es un "yo” sin un amarre corporal. El sujeto entonces se presenta

> BARCENA, Fernando; MELICH, Joan-Carles. La educacidn como acontecimiento ético. Natalidad,
narracion y hospitalidad. Espania, Paidds. 2000

°1bid., p. 94.



216 - Diana Melisa Paredes Oviedo

como el acto mas simple de pensar, en esta accidén dubitativa como accién
de pensamiento parece colegirse que el sujeto ya estd dado y lo Gnico que
falta es hacerlo visible. Esa cosa que piensa, es una cosa que ama, duda,
siente, concibe, afirma, niega, quiere u odia, imagina y siente, con lo cual se
resuelve la inquietud acerca de eso que somos, ante lo cual Paul Ricoeur abre
otra pregunta {quiénes somos?, para intentar resolverla plantea una serie de
elementos que seran ampliados en este texto:

1) Nuestra experiencia de mundo es la que permite identificarnos como
“alguien”.

2) La experiencia de mundo no depende de un pensamiento puro.

3) La identidad no puede asumirse como ahistdrica.

Otro autor con el que dialoga el proyecto ricoeuriano es Nietzsche, quien
en su texto Verdad y mentira en sentido extramoral”, lleva a casi el limite su critica
al lenguaje. Para este fil6ésofo el lenguaje es figurado, no encierra verdades;
con base en este postulado, cuando el hombre se presenta a si mismo como
“yo pienso” no puede ponerse al margen del lenguaje, es una interpretacién
de ese vinculo entre el supuesto sujeto con la accién del pensamiento, lo que
presenta lo anterior como un simple orden aparente.

Lo que propone Nietzsche se enmarca dentro del movimiento del giro
lingiiistico, en donde el lenguaje se presenta como metaférico y multivoco.
En este marco con lo que contamos los seres humanos es con una repre-
sentacién del mundo con la cual intentamos sobrevivir, hacemos frente a la
necesidad de constantes interpretaciones y correcciones. En este universo
lingtiistico hay una mirada sobre la experiencia subjetiva, la explica desde un
enfoque donde la subjetividad se va construyendo en el lenguaje también de
modo intersubjetivo cambiante, todo este proceso acontece en un horizonte
histérico en donde los sujetos usan el lenguaje pero, de manera simulténea,
lo habitan.

En sus trabajos, el filésofo de Leipzig, pone en claro que la historia no es
esencialista, sino que es devenir, es la progresiva manifestacién de una fuerza
como voluntad de poder y no la transmisién de un sentido., es por ello que
interpretar se entiende en este autor como la explicitacién de una actividad
energética, lo que se busca aqui es hacer prevalecer las fuerzas que aumentan
el poder de vivir y no ubicarnos en el lugar del que escucha la transmisién
de un sentido. Para Nietzsche todo es interpretacidn, ya que se impele al in-
térprete a que confiera sentido a un pasado que carece de valor vinculante;
cabe anotar que, ni siquiera la subijetividad del intérprete ocupa un lugar de

" NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Verdad y mentira en sentido extramoral. Rocken. 1873.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 217

referencia, ya que el mismo sujeto es el resultado de una interpretacién que
se encuentra determinada por una energética, por un conflicto de fuerzas e
intereses, sobre el proyecto nietzscheano dice Ferraris lo siguiente:

Aqui Nietzsche va mucho mas allé del historicismo y del positivismo. Su
critica en contra de la objetivacién metédica y en contra de la fetichizacién de
lo dado no se limita a restablecer, como en la teorfa clasica del conocimiento,
el papel gnoseoldgico de la subjetividad. Incluso el sujeto es el resultado de
una interpretacién, “algo impuesto después”®.

La hermenéutica de Ricoeur hereda lo expuesto hasta aqui, pero se es-
fuerza en el mantenimiento de un caracter universal de lo hermenéutico, en
donde el ser que puede ser comprendido es lenguaje. Cabe anotar que en su
proyecto sostiene que la comprension del sujeto sélo se da en el lenguaije,
por medio de los textos como construcciones multivocas que hacemos de
nosotros mismos o sobre los demés. Es importante aclarar que su proyecto
no sélo parte de esta revisién al proyecto cartesiano y al nietzscheano, sino
que también explora la propuesta heideggeriana, en donde la pregunta por
el yo es reconfigurada bajo el cuestionamiento por el ser. Encuentra nuestro
filésofo francés en el proyecto que tiene entre manos el aleman la posibilidad
de considerar que existe una preeminencia del ser sobre el pensar. El hecho
anterior termina indicando que me encuentro implicado en la indagacién en
tanto “yo soy” y no en tanto "yo pienso”. Heidegger orienta a cada quien para
que se haga la pregunta por lo que es en primera persona, pero este “yo soy”
se encuentra situado en un tiempo y en un mundo especifico, de modo que
hay una encarnacién de este yo soy.

Ademas de la recurrencia a Heidegger, el pensador francés también explora
algunos postulados del proyecto nietzscheano, especialmente en lo relacio-
nado con su critica al cogito, en donde presenta cuan absurda es la preocu-
pacién por encontrar algo que pueda ser llamado “yo”. Para llegar a tal nivel,
el aleman denuncia que hay una tradicion filoséfica que tiene un caracter de
autofundamentacién en donde se ha actuado frente al lenguaje de la siguiente
manera: se ha hecho abstraccién de la mediacién lingtiistica que ha hecho
posible decir "yo soy” o “yo pienso”; se ha invisibilizado un sinnimero de
recursos retdricos para poder dar cabida a un argumento potente sobre la
inmediatez de la reflexion.

En El ser y el tiempo, Heidegger expone su enfoque de una hermenéutica
que es sustraida a la tradicién de las Geisteswissenscahften y lo plantea en los
siguientes términos: “El término hermenéutica no se usa en Sein und Zeit
para indicar ni el arte de la interpretacién ni la interpretacidén misma, sino méas

8 FERRARIS, Maurizio. Historia de la Hermenéutica. Madrid- México: Siglo XXI. 2007. p.149



218 - Diana Melisa Paredes Oviedo

bien el intento de determinar la esencia de la interpretacion sobre la base de
lo hermenéutico”. De esta formulacién se colige que estamos frente a una
hermenéutica de lo hermenéutico en donde la existencia, en calidad de inter-
pretacién, adquiere un valor esencial en términos ontoldgicos, ya que desde
este autor la autocomprension del Ser-ahi es la autocomprensién de ese Gnico
ente capaz de hacerse la pregunta por el ser. En Heidegger la hermenéutica
es entendida como el proceso por el cual el hombre encuentra la dimensién
de la ontologia, previa a cualquier determinacién puramente antropoldgica
y sujeto-céntrica. EI comprender se constituye pues en el modo primario de
realizacidn de ese Ser-ahi, es el estar-en-el mundo, lo que hace de la compren-
sién algo lejano a lo metodoldgico y lo constituye como caréacter ontolégico
primario de la vida humana misma.

A partir de la segunda mitad de los afnos 30, el filésofo de Baden produce
una serie de escritos que, paulatinamente, describen el “giro” frente a los te-
mas de El ser y el tiempo (1927). Es su obra Carta sobre el humanismo (1947) donde
este autor evidencia su visidn ampliada sobre la pregunta por lo humano,
ahora le preocupa la conexion existente entre poesia y filosoffa, amparado tal
vinculo en aquél que encuentra entre lenguaje y ontologia. Antes de presen-
tar esta nueva perspectiva, Heidegger se las habfa visto en cursos universita-
rios con temas como: a) La superacién de la metafisica y de la razdn sujeto-
céntrica. b) El papel de Nietzsche en la filosoffa moderna. En este campo de
debate encuentra el autor las bases para una deconstruccién de la tradicién
filosofica y halla en el lenguaje el quid de su propuesta, ya que éste se revela
como vehiculo de la tradicién e instrumento de su superacidn, en palabras del
mismo autor “el hombre es hombre porque habla. Es la leccién de Wilhelm
Von Humboldt. Queda, empero, por meditar sobre qué significa: el hombre”!°.

Ante la reduccién del humanismo a la perspectiva existencialista de Sartre,
le opone Heidegger una lectura una nueva perspectiva ontolégica donde acla-
ra que nos encontramos en una dimensién donde hay principalmente ser so-
bre el hombre; y el lugar de encuentro entre el ser y el hombre es precisamen-
te el lenguaje. Con este giro se desplaza el lugar dominante de la propuesta
existencial-antropolégica y cobra fuerza el plano ontoldgico, lo que le exigira
a este autor una revisién del tema de la historicidad, es por ello que el autor
incursiona en Carta en una linea de pensamiento donde la tradicién humana
sea entendida como transmisién histérica, sin caer en atropocentrismos.

Ahora la hermenéutica que propone este fildsofo es una hermenéutica de
la auscultacién y del anuncio. Si bien hay una deconstruccién de la historia de

? HEIDEGGER, Martin. De camino al habla. Barcelona: Cerbal. 1990. p. 91
0 16id., p.27



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 219

la ontologia, no con ello se piensa en poner fin a la idea del ser, ahora lo que
se pretende es auscultar el lenguaje de la tradicidn al considerarsele depésito
de los diferentes "pasos”, en los cuales se condensa histéricamente el destino
del ser. En este marco, la hermenéutica presentada por Heidegger no es el
método de las Ciencias del Espiritu, sino como deconstruccién de la tradicién,
al respecto dice Vattimo:

En cuanto es auscultacién del lenguaje, el pensamiento es hermenéutica.
Es este un término que, aunque Heidegger lo emplea cada vez menos después
de El ser y el tiempo, puede ser asumido como una de las palabras guias de
todo su pensamiento''.

La interpretacién en esta Optica no serd entendida como ascenso de un
significante linglifstico a un significado conceptual. Las intuiciones técitas son
suprimidas aqui, lo que existe es una idea de que el comprender se encuentra
histérica y lingliisticamente determinado. La lengua es la encargada de abrir
las distintas épocas en las que el ser se historiza, aqui la distancia temporal
adquiere un valor determinante y su superacién no resulta problematica, ya
que se reconoce la imposibilidad de pensar de acuerdo al espiritu de una épo-
ca ajena a la presente.

La hermenéutica como anuncio se vincula a este enfoque de la ausculta-
cién. Si se considera que la reflexion sobre el lenguaje no es una bisqueda de
los referentes externos a los cuales debe corresponder la lengua, sino que es
asumida como autorreflexién del lenguaje, la auscultacién de la lengua devie-
ne el anuncio de lo que, especulativamente, ella despliega en si misma. Para
Heidegger “hermenéuein no significa primariamente interpretar, sino antes
que esto, conducir el mensaje y el anuncio”'?. Lo que emerge en la dimensién
especulativa del lenguaje ya se habia anunciado, la palabra se constituye en
una apertura de mundos histéricos y hermenéuticos, no es un reflejo de la
realidad sino que ahora le da lugar a algo que no existia previamente. En este
marco, poesia y filosoffa se unen al ser, seglin Heidegger, los modos de poner-
se en obra la verdad, esa que no existia antes de que tal obra fuese producida.

El problema de la hermenéutica lo trabaja en sentido estricto Paul Ricoeur
a partir de 1970. Antes de eso, entre los temas estudiados se encuentran las
lecturas paralelas del existencialismo y la fenomenologfa, la epistemologia del
simbolo en donde estudia las expresiones multivocas por medio de las cuales
los hombres intentamos condensar los momentos significativos de nuestra
existencia y de nuestra tradicién. Llegada la década en mencién, el filésofo

"'VATTIMO, G. Intoduzione a Heidegger. Roma-Bari: Laterza. 1971
2 HEIDEGGER, Martin. De camino al habla. Barcelona: Cerbal. 1990. p. 105



220 - Diana Melisa Paredes Oviedo

se encuentra con el hecho que el simbolo demanda algo més alla del trabajo
epistémico, exige una interpretacién, precisamente lo que acontece es un giro
en donde, seglin Ricoeur, la hermenéutica descubre la propia razdén de ser
precisamente en la interpretacién de los simbolos y lo plantea de la siguiente
manera:

Llamo simbolo a toda estructura de significaciones en las cuales un sentido
directo, primario, literal, designa para lo excedente otro sentido, indirecto, se-
cundario, figurado, que puede ser condensado sélo a través del primero [...] La
interpretacion es el trabajo mental que consiste en descifrar el sentido oculto
en el sentido aparente, en desplegar los niveles de significacién implicitos en la
significacién literal |...] Simbolo e interpretaciéon devienen asi conceptos relati-
vos; hay interpretacién allf donde hay sentido mdiltiple y la interpretacién es la
que propicia que la pluralidad de sentidos se manifieste'.

En sus trabajos De la Interpretacion. Ensayo Sobre Freud (1966) y El Conflicto
de las Interpretaciones (1969) da cuenta del nuevo marco para la hermenéutica,
donde los enfoques de anélisis son la filosoffa, la fenomenologia de las religio-
nes y las ciencias humanas. De manera reciente, el autor trasladd sus investi-
gaciones al campo de las variaciones de la metafora y también al campo de la
narracién, explorando los vinculos de ésta con la existencia y la temporalidad.

En su proyecto filoséfico, la fenomenologia cobra un valor superlativo para
la hermenéutica. Lo anterior obedece al hecho que en su trabajo, el filésofo
francés ha reencontrado la fenomenologia en la hermenéutica logrando, por
esta via, recuperar la esencia epistemoldgica de la filosoffa, sobre este aspec-
to el pensador nos dice lo siguiente:

Por una parte, la critica del “objetivismo™ es llevada a sus Ultimas conse-
cuencias justamente en la Gltima fase de la fenomenologia; esta critica del ob-
jetivismo concierne al problema hermenéutico no sélo indirectamente, desde
el momento que se opone a la pretensién de la epistemologia de las ciencias
naturales de suministrar a las ciencias humanas un modelo Gnico, metodologi-
camente valido, sino también directamente, desde el momento en que cues-
tiona el intento por proveer a las Geisteswissenschaften de un método objetivo
como el de las ciencias naturales. Por otra parte, la Gltima fenomenologfa de
Husserl articula su critica del objetivismo con una problematica positiva que al-
lana el camino hacia una ontologia de la comprensién; esta nueva problemati-
ca tiene por tema el Lebenswelt, el “mundo de la vida™, o sea, un estrato de
la experiencia anterior a la relacién sujeto-objeto, la cual ha dado a todas las
variedades del neokantismo su tema conductor'.

13 RICOEUR, Paul. El conflicto de las interpretaciones: ensayos de hermenéutica. México: Fondo de
Cultura Econdémica. 2003. p. 26

4 RICOEUR, Paul. La Memoria, la historia y el olvido. Madrid: Trotta. 2003. P22



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 221

Con esta incorporacién de lo fenomenoldgico lo que intenta Ricoeur es
un reconocimiento fenomenolégico completo del lenguaje y el mundo de la
vida. Se inicia pues una perspectiva de trabajo donde se pasa del comprender
epistemolégico al ser del comprender, en otros términos: es un traslado del
comprender como forma de conocimiento al comprender como forma de ser
que exige una analitica del Dasein, donde la comprensién se revele como uno
de sus modos de ser. Para este autor no existe comprensién, ni reflexion del
sujeto sobre sf mismo sin enciclopedia, sin las expresiones en las cuales la
vida se objetiva, es por ello que el cogito sdlo puede recuperarse gracias a un
desciframiento aplicado a los documentos de su vida.

La tarea que abre Ricoeur a la hermenéutica es descifrar esos signos del
hombre, sin que ello implique encontrar al final una transparencia de la re-
flexién absoluta; lo que deja en evidencia este recurso es que el comprender
tiene una opacidad que le es constitutiva. El modo de existir que descubre la
hermenéutica seguira estando para ser interpretado, es por ello que el tréansi-
to de comprender a través de la enciclopedia tiene, en Ricoeur, el sentido de
reconciliacién con la tradicién y, ademas, implica una orientacién practica. En
este proyecto explicacién y comprensidn son complementarias, mientras que
la primera es metddica, la segunda seria el momento no metddico que prece-
de, acompana y circunda la explicacioén, por tal razén para Ricoeur:

De nuevo, la explicacidn desarrolla analiticamente la comprension. Es esta
proyeccién, en el plano epistemoldgico, con una implicacién mas profunda en
el plano ontoldgico, entre la pertenencia de nuestro ser a los seres y al ser, y
el distanciamiento, la que hace posible cualquier objetivacién, cualquier expli-
cacién y cualquier critica'.

Con base en todo lo expuesto, sintéticamente, hasta aqui, es posible afir-
mar que para este filésofo el acceso a la comprensién del sujeto sélo se da en
el lenguaje, por medio de las mediaciones de los textos, ya sea los construidos
en términos autobiograficos o aquellos en los que intentamos dar cuenta de
los otros en diferentes narraciones, sean producciones donde tratemos de
dar cuenta de lo amamos u odiamos, que hayan sido escritos de modo clan-
destino o publico. En fin, la finalidad de la hermenéutica es mostrar que la
existencia ingresa a la palabra, al sentido y a la reflexién haciendo una exége-
sis continua de todas las significaciones que acontecen en el mundo cultural;
asf las cosas, la existencia se constituye en sf misma gracias a la apropiacién
de ese sentido que, en principio, se encuentra afuera, dispersa en obras, ins-
tituciones, monumentos culturales como producciones en donde la vida del
espiritu se ha objetivado.

1> RICOEUR, Paul. Logique herméneutique? En: Contemporary Philosophy. A new survey. La Haya,
Nijhoff, Vol.1. 1980. p. 179-223.



222 - Diana Melisa Paredes Oviedo

La propuesta ricoeuriana se aproxima pues a una fenomenologfa de la lec-
tura cuya misién central es romper el caracter autofundante del sujeto, ya que
éste se ve a sl mismo interpelado por esa objetivacién. Lo que se presenta es
una apertura radical de eso "yo” a posibilidades méas amplias. La comprensién,
entonces, no serfa constitucién del sujeto, en Ricoeur lo que nos constituye
son todas esas producciones culturales que ahora revisamos. No hay una pre-
ocupacidn por hallar detrés de cada produccidén humana una intencionalidad
desconocida, sino desplegar ante ese texto el mundo que se abre y descubre,
ahora el sujeto no es el origen sino el punto de llegada de toda interpretacion.

Paul Ricoeur: Sujeto, hermenéutica y narracion

Paul Ricoeur le apuesta a una propuesta en donde la narracién permite la
constitucién de un sujeto distinto al de la modernidad. En sus obras iniciales,
ya mencionadas en el apartado anterior, este autor plantea que la voluntad
humana choca siempre con los “involuntarios” limites de la finitud humana. El
hombre no es capaz de comprenderse a si mismo de manera directa, sino que
lo hace interpretando signos fuera de él, en la cultura, la historia, el lenguaje,
los mitos y los simbolos.

No es posible considerar al hombre como una conciencia capaz de au-
torrevelarse y de tener acceso a si misma de modo directo. Lo anterior gra-
cias que se encuentra atravesado por significados y sentidos que le resultan
ajenos, si bien el hombre desarrolla procesos intelectivos y de pensamiento,
este hecho no logra hacerle infalible y acabado, le presenta més bien como
un ser descentrado que requiere comprenderse a si mismo, pero para lograrlo
debe actuar a través de las estructuras objetivas que le ofrecen la cultura, la
sociedad, la religidn, el lenguaje. Emerge pues el hombre en Ricoeur como ser
interpretativo que se encuentra en busca de sentido y comprensién, es un
hermeneuta o mediador, “un ser que tiene que transitar espacios intermedios,
espacios textuales en los que se guarda el secreto de si mismo. Tiene pues que
aprender el arte de descifrar las significaciones indirectas, el arte mismo de la
hermenéutica”!e.

Se abre ante nuestros ojos un ser humano que es capaz de captarse a si
mismo, a través del aprendizaje y la mediacién de los productos creados por
él. Para lograr tal cosa, debe desidentificarse, salir de s en busca de eso otro.
En Si mismo como otro (1986) el fildsofo francés sefiala que la humanidad cuenta
con ciertos invariantes o universales en ese proceso de salir de nosotros y

16 BARCENA, Fernando; MELICH, Joan-Carles. La educacién como acontecimiento ético. Natalidad,
narracion y hospitalidad. Espania, Paidés. 2000. p. 101



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 223

son las que siguen: el didlogo, la accidn y padecimiento en un contexto de
realidad que requiere interpretacion, la importancia de la memoria y la narra-
cién. Vernos cara a cara no acontece como una transparencia, cada quien se
encuentra inscrito en un marco cultural que comparte con otros y que ofrece
pistas para poder “leernos” y “leer” a otros. No obstante, si bien podemos
leer no basta con ello, se requiere educarnos en la lectura, toda vez que los
simbolos y signos cambian, manteniéndonos en una condicién de bisqueda
de sentido, para Ricoeur:

La comprensién de si es narrativa de un extremo a otro. Comprenderse es
apropiarse de la propia vida de uno. Ahora bien, comprender esta historia es
hacer el relato de ella, conducidos por los relatos, tanto histéricos como ficti-
cios, que hemos comprendido y amado. Asi nos hacemos lectores de nuestra
propia vida'’.

El sujeto que emerge en este escenario es producto entonces de una pre-
comprension narrativa. Todo aquello en lo que vive el hombre tiene una es-
tructura narrativa, el trabajo, la educacién, el amor, el odio, etc, son historias
que recibe el recién llegado y que experimenta a lo largo de su vida. Cuando
el nino nace dentro de la familia, encuentra en ella una estructura de acogida
que lo envuelve en un mundo de signos y simbolos para que aprenda a prote-
gerse. La lengua materna cumple un papel esencial en este proceso, toda vez
que, a través de ella, se ofrecen las narraciones esenciales para la configura-
cién de esa identidad en su estado inicial, es una lengua que abre al hombre
a los padecimientos y transformaciones de un mundo que le resultaba ajeno.

Apropiandose de esta lengua iniciética, el infante se encuentra en condi-
cién de hacerse cargo de ese medio que le rodea. Se apropia asi del mundo de
la vida, un nuevo cosmos emerge ante su mirada, ha salido de la indefinicién
e indefensién. Cabe anotar que esto no supone una visiéon salvifica y acabada
de lo signico, por el contrario, la lengua materna es una lengua de acogida
que abre mundo, en la medida que se muestra en la vivencia, la multiplicidad
concomitante al signo y al simbolo. Estos dltimos nunca se encuentran total-
mente interpretados, son ambiglios y en constante reelaboracidn, lo anterior
gracias a que en ellos se revela la potencia que tenemos de interpretarnos e
interpretar el mundo.

Este escenario nos muestra entonces que uno de los problemas esenciales
de este sujeto narrado es el de la memoria. Paul Ricoeur remonta su tratamiento
de este tema a Aristételes y encuentra en este una frase reveladora, a saber:

7 RICOEUR, Paul. Autocomprensién e Historia. En: Los Caminos de la Interpretacién. Barcelona:
Anthropos. 1991. p.42



224 - Diana Melisa Paredes Oviedo

“La memoria es el pasado”!®. Este pasado esta vinculado estrechamente con
el horizonte de la espera, la posibilidad futura de la conjetura y el presente de
las sensaciones; es necesario entonces, en este horizonte narrativo, desarrollar
herramientas que permitan recuperar la huella del recuerdo, ya que la memoria
se incorpora a la configuracién de la identidad a través de la funcién narrativa'®.
La sedimentacién lingtifstica de lo vivido por otros permite la configuracién de
la identidad de este sujeto narrado, quien ahora para narrarse a si mismo elige,
entre el torrente de sus vivencias, aquellas que pueden configurar un relato.

Estamos situados frente a un sujeto que asume su vida como un torrente
de acontecimientos que puede presentar en un relato coherente. Su preo-
cupacion seré por la unidad de sentido de estos acontecimientos dispersos,
que ahora aparecen en una trama que recapitula aquello que le da sentido a
su accidn, es por ello que este relato sitda la accién humana tanto en el tiem-
po como en la memoria. Podemos narrar porque recordamos, y aquello que
“escribimos”, a su vez, se constituye en escenario de reinterpretaciones de las
vivencias que se han sedimentado en la memoria. Cabe anotar que no pode-
mos caer en la ingenuidad de identificar recuerdo y narracion, existe distancia
entre la vivencia y el recuerdo, asi como entre el recuerdo y la narracién; lo
anterior se agudiza si asumimos como cierto que en la narracién se cometen
omisiones intencionales o no de eso que vivimos.

Este sujeto narrado es un ser finito, un ser para la muerte que encuentra
en esta condicién la potencia para su relato. Un ser que recuerda y olvida, y
que encuentra también en el olvido otro potenciador para su narracién, para
prevenir el olvido se ve obligado a narrarse, puede senalarse que la memoria le
arranca trozos de olvido a lo finito. Lo que narramos trata de aproximarse a la
potencia de la vivencia, es un palido reflejo de ésta, de lo que se recuerda de
ella, para Ricoeur memoria y olvido se encuentran en una relacién dialéctica,
por ello hay un olvido que es el de reserva acerca de lo cual Ricoeur dice lo
siguiente: "(...) sélo es posible recordar sobre la base de olvidar, y no al revés;
porque en la modalidad del olvido, el haber sido, “abre” primariamente el hori-
zonte en el que, comprendiéndose, el Dasein perdido en la “exterioridad” puede
acordarse de lo que se preocupa”?°. Esta alternativa debe también ser vigila-
da de manera permanente, ya que algunos podrian postular la existencia de
poderes superiores que imponen un relato canénico que clausura la potencia
creativa de la narracion, lo que supone despoijar a los actores de su poder de
narrarse a si mismos e imponer cierto tipo de olvido en donde el no-saber de
lo que soy capaz se impone.

'8 RICOEUR, Paul. La Memoria, la historia y el olvido. Madrid: Trotta. 2003.p.19
9 16id., p.168
2 16id., p. 575



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 225

Volviendo al tema de la subjetividad narrativa que se teje en el proyecto
ricoeuriano, es necesario explorar un poco el modo como este autor plantea
que se construyen las narraciones de nosotros mismos tomando como punto
de partida nuestra finitud y la fragmentariedad de nuestras vivencias. Una pis-
ta importante sobre este proceso se encuentra en el Estudio VI de la obra Sf
mismo como Otro (1996a), que lleva por titulo “El si y la identidad narrativa”, en
este dice lo siguiente:

Cémo el modelo especifico de conexién entre acontecimientos constitu-
idos por la construccién de la trama permite integrar en la permanencia en el
tiempo lo que parece ser su contrario bajo el régimen de identidad -mismidad-,
a saber, la diversidad, la variabilidad, la discontinuidad, la inestabilidad?'.

El sujeto en clave narrativa propuesto aqui se configura bajo la perspectiva
de la identidad del personaje, que se constituye en un vinculo estrecho con la
identidad de la trama. Armar o construir una trama supone crear una intriga,
propiciar el enigma y poner en relacién elementos que coinciden o que se
contraponen. Asf las cosas, Ricoeur nos presenta un entramado que no es ho-
mogéneo, que constantemente se debe ajustar, de manera que se presta aten-
cién tanto a la disposicion de los hechos, como a la regulacién de la trama.
Hacemos frente entonces a una concordancia discordante que se constituye
en la mediacién que hace la trama entre “la diversidad de acontecimientos y la
unidad temporal de la historia narrada (...); entre la pura sucesion y la unidad
de la forma temporal”??. Esta sintesis paraddjica es la que le permite al sujeto
hacer de su historia algo verosimil, coherente y con sentido.

En el relato encuentra Ricoeur el escenario para atribuir el qué de la accién
a un sujeto o quién, logrando llevar este proceso a preguntas como el épor
qué?y el écdmo? De las acciones mismas. En este orden de ideas, es el relato
el que constituye la identidad del personaje, ahora identidad narrativa, gracias
al desarrollo de la historia narrada, ya que para este filésofo, precisamente, la
identidad de la historia es la que configura la identidad del personaje que no
se hace en solitario, aunque para tratar el tema de su configuracién se parte
de ese quien de las vivencias capaz de sacar sus recuerdos de la fragmenta-
riedad en la que se encuentra. Recordemos que para este autor no existe un
lenguaje privado, por ende, no hay narraciones individuales, ya que la funcién
de nuestro relato es “ser para otros” y “con otros”, maxime si consideramos
que somos capaces de construir ese “decir de mi” a partir de lo que ofrecen
las tradiciones culturales.

2 RICOEUR, Paul. Si mismo como otro. Madrid: Siglo XX1.1996. p.139
2 1pid., p. 140.



226 - Diana Melisa Paredes Oviedo

En Si mismo como Otro nos recuerda que “el agente del cual depende la
accion tiene una historia; es su propia historia”?®*. Somos productores de ac-
ciones y, de manera simultanea, somos personajes al tener nuestras acciones
un vinculo estrecho con nuestra biograffa y con lo que nos acontece; por ello,
la vida de los seres humanos se hace legible cuando se le aplican modelos nar-
rativos, En este sentido “la comprensién de si es una interpretacion, y la inter-
pretacién de si encuentra en la narracién una mediacién privilegiada a través
de la historia y la ficcién»*. La narracién, o el acto de narrar, se constituye
asi en capacidad creadora del hombre para conformar una trama a partir de
lo que vive, pero reconociendo que esta se encuentra entretejida por juicios,
recuerdos y enunciados de su vivencia, sin que tal cosa suponga una captura
de la vivencia pura del sujeto. Asimismo, en esta narracién hay un didlogo con
las tramas vivenciales de los otros, de modo que en este proceso se ponen
en juego sentidos que son compartidos de manera publica, se pretende co-
municar al otro algo con lo que se construyen tramas multiples que permiten
la cercania entre los narradores, quienes tacitamente se siguen en las tramas
y se instauran, desde un marco intersubjetivo, como actores que validan los
significados que cada narrador le da al mundo, sefiala Ricoeur que

La persona, entendida como personaje del relato, no es una identidad dis-
tinta de sus experiencias. Muy al contrario: comparte el régimen de la identidad
dindmica propia de la historia narrada. El relato construye la identidad del per-
sonaje, que podemos llamar su identidad narrativa, al construir la de la historia
narrada. La identidad de la historia hace la identidad del personaje®.

La formacién de una identidad narrativa supone en Ricoeur seguir un mo-
delo lector, en otras palabras, del sujeto humano como lector. En Tiempo y
Narracidn III, este filésofo nos recuerda que la vida humana es temporalidad y
que el tiempo humano es el producto de la combinacién del “tiempo histoéri-
co” y del “tiempo de ficcidén”, con base en este hecho, la comprensién de uno
mismo estarfa mediada por la recepcién de ambos relatos; es por ello que se
puede afirmar que en este autor la lectura es el medio para interpretarnos a
nosotros mismos, ya que con este ejercicio vamos refinando el personaje que
somos, mejoramos la capacidad para comprendernos, en la medida que, nos
exponemos a los relatos. La identidad que ofrece el filésofo francés para este
sujeto narrativo, es una identidad ipse, una ipseidad que incorpora la alteridad,
de manera que resulta imposible hablar de uno mismo sin pensar en el otro y
sin asumir nuestra identidad como abierta a la transformacién.

2 16id., p. 106.

2 BARCENA, Fernando; MELICH, Joan-Carles. La educacidn como acontecimiento ético. Natalidad,
narracion y hospitalidad. Espania, Paidds. 2000. p. 118.

» RICOEUR, Paul. Si mismo como otro. Madrid: Siglo XXI. 1996. p. 147.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 227

Una formacion en clave narrativa

Con base en las directrices que abre Ricoeur, es necesario situar la accién
educativa como accién narrativa, vinculada de manera estrecha con la memo-
ria y la imaginacién. Cada uno de nosotros es el resultado de la cultura en la
que ha nacido y en la que se ha educado. La educacién puede definirse o com-
prenderse como un proceso de transmisién de mundos simbélicos a través de
relatos y narraciones, un mundo de ficciones que resulta basico para que los
recién llegados construyan su identidad.

Al nacer, todos los seres humanos nos encontramos en una tradicién ima-
ginaria con la que nos familiarizamos gracias a la accién de los padres, fami-
liares, vecinos, escuela, empresa o industria, cuya misién es transmitir esa
herencia desde un horizonte puramente narrativo. El ser en el mundo esté
condicionado por las formas de mediacién simbdlico-narrativas, de las que
no puede soslayarse y entre las que se encuentran el lenguaje, las reglas de
conducta, las perspectivas del mundo, los sistemas de pensamiento, etc. Lo
anterior no impide que el hombre se oponga al mundo en el que se ha for-
mado, lo que queda claro es que logra tal cosa gracias a que el mundo esté
narrativamente constituido.

La educacién bajo este enfoque se encuentra ubicada entre el deseo de
narrar y la narracién del deseo. Por una parte, con ella se esperarfa que el
hombre forme una identidad particular como producto de la herencia cultural
a la que se ve sometido, donde lo histérico y lo ficcional convergen de manera
inseparable; por otra, encontramos asi que el modo de hacernos humanos
opera a través de las narraciones, en otras palabras: funciona en el marco de
una practica narrativa. Asf las cosas, la educacién nos ayuda a “contarnos” a
nosotros mismos, es por ello que la formacidn puede encontrar en este marco
literario un escenario potente para su desarrollo.

Es un sentido poético el que se despliega y la propuesta ricoeuriana es uno
de los pilares de esta lectura. Para este fildsofo francés poetizar implica repre-
sentar de manera creadora, original y novedosa todos los posibles campos de
actuacidon humana, para lograr urdimos “tramas” o relatos en los que damos
cuenta de ellos. En este sentido, la educacién es imaginacién, es invencion
y ficcién, que deja de lado la existencia de una realidad “"objetiva” que se en-
cuentra alli y debemos develar, encontramos entonces, en primer lugar, que
esta perspectiva formativa requiere de la ficcidén (Mimesis) como punto inicial
y acerca de ella Ricoeur dice lo siguiente:

Es mejor traducir mimesis por “representacién de la accién”, o por “imag-
inacién creadora”. Desgraciadamente una larga tradicién hostil nos ha hecho



228 - Diana Melisa Paredes Oviedo

entender la imitacién en el sentido de copia, de réplica de lo idéntico. Y no
comprendemos en lo absoluto la declaracién central de la Poética de Aristote-
les, segln la cual la epopeya, tragedia y comedia son imitaciones de la ac-
cién humana. Ahora bien, precisamente porque mimesis no es una copia, sino
una reconstruccién mediante la imaginacién creadora, Aristételes no se con-
tradice?.

Sin el recurso a la mimesis como imaginacién creadora, no encontrarfa su
lugar una accién educativa, carecerfa de sentido, en la medida que, se asume
como accién narrada. Desde la Optica ricoeuriana no hay accién sin narraciéon
y sin “imaginacién creadora”. En este orden de ideas, la mimesis se presen-
ta en un sentido dindmico, en calidad de representacién en movimiento. Se
aleja de este modo de las perspectivas acrénicas de la mimesis y recupera el
sentido dindmico de ésta en el que se apoya Aristdteles para definir el acto
poético, que ahora se presenta como accidn creadora.

En este nuevo horizonte de sentido, la educacién, o mejor la accién edu-
cativa, se constituye en accién poética en la que el educador se revela como
narrador. Para poder clasificar la accién narrativa como educativa debemos re-
cordar que en los proyectos antropolégico-pedagdgicos el hombre ha hecho
frente a las preguntas por lo que es, lo que puede y debe hacer de si, para lo
cual ha requerido de narraciones o relatos de su vida que acudan en su auxilio.
Partiendo de este contexto, Barcena y Mélich apuestan por una interpretacién
educativa del proyecto ricoeuriano en los siguientes términos: “entender la
educaciéon como el relato de la formacién de la identidad o la subjetividad”2”.
Esta postura se encuentra supremamente distante de aquellas que asumen
la “imaginacién” como copia o imitacién de una realidad constituida y nos
aproximan a una lectura de dicha realidad como reconstruccién mediante la
imaginacién creadora, para ilustrar este asunto se puede plantear el siguien-
te ejemplo: cuando quiero dar cuenta de lo que soy acudo a una estructura
narrativa, por medio de la cual describo lo que me ha hecho ser tal; con este
ejercicio me estoy representando de manera creativa, produzco y configuro la
accién de llegar a ser lo que soy mediante el relato.

Bajo esta nueva égida conceptual, es posible plantear que la imaginacién
educa siempre y cuando las subjetividades construyan relatos y adquieran su
forma gracias a ellos. La accién educativa no serd mimética en términos de
imitar un modelo de otros en nosotros, sino que ahora serad entendida como
aquella que crea tramas, que construye relatos, que le da cuerpo a otra tem-

26 RICOEUR, Paul. Hermenéutica y Semiética. En: Horizontes del Relato. Lecturas y conversaciones con
Paul Ricoeur. Cuaderno Gris, n® 2, Madrid: UAM. p.83-84

27 BARCENA, Fernando; MELICH, Joan-Carles. La educacidn como acontecimiento ético. Natalidad,
narracion y hospitalidad. Espana, Paidés. 2000. p. 106



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 229

poralidad. La leccién que Ricoeur nos deja en Tiempo y Narracion 128, 11° y 1II*° le
da sentido a la Gltima afirmacién, para este autor no hay tiempo humano sin
relato, precisamente el tiempo se humaniza en la medida que es un tiempo
narrado; con base en esto es posible afirmar que desde este enfoque los seres
humanos inventamos la accién, creamos la realidad que vivimos.

No puede pasarse por alto en este apartado la descripcién de la triple
mimesis como explicacién minuciosa del acto creador. La mimesis I es el mo-
mento de la prefiguracién, se considera como el momento anterior a la com-
posicién poética. En este punto, el actor posee una comprensién previa del
mundo y de la accién, en otras palabras: hay una apropiacién del [éxico pero
no hay una mirada acuciosa sobre el sentido de las palabras mismas. Con este
momento, Ricoeur presenta su interpretacion del mundo humano como uni-
verso simbdlico en donde realizamos acciones simbélicas desde el inicio de
nuestro paso por la tierra. La accidén no se encuentra seguida por el simbolo,
ambos elementos emergen al tiempo ya que el simbolo no es una subordina-
cién, maxime si consideramos que el tiempo humano es un entrelazamiento
de pasado, presente y futuro; asf las cosas, el tiempo y la accidén humana son
un entramado, son un entrecruzamiento de simbolos que en su mixtura permi-
ten la emergencia de sentido. La mimesis 1l se entiende como el momento de la
creacion, ya que en ella se estructura narrativamente la experiencia humana.
La mimesis 111 es la refiguracion, la reconfiguracion de la accién que implica una
lectura, o apropiacién del relato por parte del lector-actor.

La accién educativa se vincula entonces a esta estructura mimética, pues-
to que gracias a ella reconocemos la simbdlica del relato y somos capaces
de reconfigurar la accién a partir de tal simbdlica. Hay en este dltimo nivel
de la mimesis un entrecruzamiento entre dos universos, el del texto y el del
lector. Se colige entonces de esta apuesta que la narracién remite a la vida, la
composicién del relato se realiza en el lector quien funde su horizonte con el
del mundo ficcién que se abre ante sus ojos; pero también que la vida misma
remite a la narracién, no estamos ateniéndonos a un proceso filogenético,
sino que hay una alusién a la vida humana como bios que se desenvuelve en
el plexo del simbolo, en la multiplicidad de relatos con los que se relaciona
y en el padecimiento narrativo con el que tipifica su vivencia, por ejemplo: la
vida es un drama, la vida es una comedia, la vida es una poesia, la vida es una
tragedia.

28 RICOEUR, Paul. Tiempo y Narracion Vol. 1: Configuraciones del tiempo en el relato histérico. México:
Siglo XXI. 1995

2 RICOEUR, Paul. Tiempo y Narracién. Vol. 11: Configuracion del Tiempo en el relato de ficcion. México:
Siglo XXI. 1995

30 RICOEUR, Paul. Tiempo y Narracion. Vol. 111: El tiempo narrado. México: Siglo XXI. 1996



230 - Diana Melisa Paredes Oviedo

El segundo elemento que aparece en esta pedagogia de la novedad es el
texto, o mejor: la funcién magisterial del texto. En este enfoque narrativo, el
lector contara con una tarea educativa primordial, construir su propio texto
a partir del texto que lee. Un trasegar que tenga como finalidad esencial la
comprension de nuestra existencia exigira que hagamos tal movimiento ante
los demés, con los demas, ante los textos y con los textos, por ello "compren-
derse es comprenderse ante el texto y recibir de él las condiciones de un si
mismo distinto al yo que se pone a leer”!.

La comprensidén de uno mismo como meta de esta propuesta formativa,
exige en la 6ptica de Ricoeur un desdoblamiento de uno mismo. Debemos ser
capaces de vernos como otros para lograr el cometido mencionado, para ello
la lectura es la herramienta crucial, ya que ésta es una mediacién que permite
comprender el mundo gracias al efecto liberador que nos proporciona. Cuan-
do nos aproximamos a un texto nos sentimos interpelados por los personajes
y las situaciones que se describen, he aqui donde se hace visible la funcién
magisterial del texto ya que nos obliga a preguntarnos por nuestra identidad
frente a la narracion que se abre.

El texto como ficcién o imaginacién configura, segln el filésofo francés, lo
ideolégico y lo utdpico, en sentido mas amplio, permite la justificacién de la
identidad pero, simultdneamente, posibilita el ser otro. Tal como dejé esbo-
zado este autor en Ideologia y Utopia®?, cada sociedad tiene una imagen de si
al igual que cada hombre, estas son el producto de una urdimbre previa que
exige reelaboracion en el presente, reescribimos el pasado o el lenguaje here-
dado, las ficciones previas que le dan sentido a la existencia actual, por ello:

De un modo u otro, todos los sistemas simbdlicos contribuyen a configurar
la realidad. Muy especialmente, las tramas que inventamos nos ayudan a con-
figurar nuestra experiencia temporal confusa, informe y, en dltima instancia,
muda®?.

La realidad aparece como tejido de simbolos, del relato y de la ficcién. Es
también texto, lenguaje narrativo que configura la realidad social y el mundo
de la accién, pero también se refiguran. Nos enfrentamos a una realidad ima-
ginaria, construida, inventada y lejana a pretensiones de verdad. La realidad
como texto le ensefia a cada recién llegado a preguntarse por su identidad y le
ayuda a la construccién de ella a través de una narracidén nueva que también
es un relato de ficcién. Cada individuo se encuentra obligado a “verse” en los

I RICOEUR, Paul. Narratividad, Fenomenologia y hermenéutica. En: Horizontes del Relato. Lecturas y
conversaciones con Paul Ricoeur. Cuaderno Gris, n® 2, Madrid: UAM. 1997. p. 493

32 RICOEUR, Paul. Ideologia y Utopia. Barcelona: Gedisa. 1997
® 1bid., p. 483



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 231

relatos ajenos, ya sea que se los hayan contado o los haya leido; cada uno
necesita desdoblarse en el “otro”, narrar al “otro” para que nuestra historia de
vida adquiera sentido en cuanto personajes de la narracion.

Bibliografia

ARENDT, Hannah. (1995) De la historia a la accion. Barcelona, Paidds.

BARCENA, Fernando; MELICH, Joan-Carles. (2000) La educacidn como aconte-
cimiento ético. Natalidad, narracion y hospitalidad. Espana, Paidds.

BENNER, Dietrich (1991). La capacidad formativa y la determinacion del ser hu-
mano. Sobre la pregunta y el planteo de una teoria de la formacion no-afirmativa. En:
Educacién. Vol. 43, pp. 87-102.

HEIDEGGER, Martin (1990) De camino al habla. Barcelona, Cerbal.

FERRARIS, Maurizio. (2007) Historia de la Hermenéutica. Madrid- México, Siglo
XXI.

RICOEUR, Paul (1991) Autocomprension e Historia. En: Los Caminos de la Interpre-
tacion. Barcelona, Anthropos.

RICOEUR, Paul (1995a) Tiempo y Narracion Vol. 1: Configuraciones del tiempo en el
relato historico. México, Siglo XXI.

RICOEUR, Paul (1995b) Tiempo y Narracion. Vol. Il: Configuracion del Tiempo en el
relato de ficcion. México, Siglo XXI

RICOEUR, Paul (1996a) Si mismo como otro. Madrid, Siglo XXI.

RICOEUR, Paul (1996b) Tiempo y Narracion. Vol. 11I: El tiempo narrado. México,
Siglo XXI

RICOEUR, Paul (1997a) Hermenéutica y Semidtica. En: Horizontes del Relato. Lec-
turas y conversaciones con Paul Ricoeur. Cuaderno Gris, n® 2, Madrid, UAM.

RICOEUR, Paul (1997b) Narratividad, Fenomenologia y hermenéutica. En: Hori-
zontes del Relato. Lecturas y conversaciones con Paul Ricoeur. Cuaderno Gris, n° 2,
Madrid, UAM.

RICOEUR, Paul (1997c¢) Ideologia y Utopia. Barcelona, Gedisa.

RICOEUR, Paul (2003a) La Memoria, la historia y el olvido. Madrid, Trotta.

RICOEUR, Paul (2003b) El conflicto de las interpretaciones: ensayos de hermenéuti-
ca. México, Fondo de Cultura Econdmica.

VATTIMO, G. (1971). Intoduzione a Heidegger. Roma-Bari. Laterza.



232 - Colaboradores

Colaboradores

GERMAN VARGAS GUILLEN

Profesor Titular de la Universidad Pedagdgica Nacional; Fildsofo de la
Universidad de San Buenaventura; Magister en Filosofia Latinoamericana por la
Universidad de Santo Tomés, Bogotéa; Doctor en Educacion por la Universidad
Pedagdgica Nacional; realizé la investigacion postdoctoral El sentido cabe feno-
menologia y hermenéutica en la Universidad de Texas, en Arlington (2007-2009).
Director de las colecciones editoriales Filosofia actual y Textos de filosofia (San
Pablo) y Filosofia y enseiianza de la filosofia (UPN). Es miembro de varios comités
cientificos de publicaciones especializadas en filosofia y en pedagogia. Algu-
nas de sus publicaciones son: Ausencia y presencia de Dios (2011), Ser y sentido
(Coautor: Harry P. Reeder; 2009); La humanizacion como formacion (Coautores: Ha-
rry P Reeder, Sonia Gamboa; 2008); Tratado de Epistemologia (2006); Pensar sobre
nosotros mismos (2006); La experiencia de ser (2005); La representacion computacional
de dilemas morales. Investigacion fenomenoldgica de epistemologia experimental (2004);
Fenomenologia del ser y del lenguaje (2003). Fue coeditor del segundo volumen del
Acta Fenomenoldgica Latinoamericana (2005). Dirige el Grupo de Investigacién Filo-
sofia y Enseiianza de la Filosofia. Por tltimo, el profesor Vargas Guillén es Miembro
de la Sociedad Colombiana de Filosofia, Miembro Ordinario del Circulo Lati-
noamericano de Fenomenologia y Miembro del Husserl Circle.

Direccion electrénica: gevargas2@hotmail.com

GRACIELA RALON DE WALTON

Doctora en Filosoffa por la Universidad de Buenos Aires. Profesora en
la Universidad Nacional de San Martin. Autora de articulos sobre temas rela-
cionados con el topico cultura-naturaleza, entre ellos, “La triada physis-logos-
historia en Merleau-Ponty” (en: El sujeto interrumpido. La emergencia del mundo en
la fenomenologia contempordnea. Santiago de Chile: Ediciones Universidad Alber-
to Hurtado, 2009), "Symbolic Matrices and the Institution of Meaning” (en:
Chiasmi International, Nro. 9, 2008), “El suelo de la naturaleza como lugar de
arraigo de la cultura” (en: Investigaciones Fenomenoldgicas. Nimero extraordinario:
Merleau-Ponty desde la fenomenologia en su primer centenario. Madrid: So-
ciedad Espafola de Fenomenologfa, 2008. http://www.uned.es/dpto_fim/info_
gral/invfen.htm), "Mundo y fe perceptiva”. Anuario de Filosofia Juridica y Social,
2009, Nro.28., “La légica practica y la nociéon de hébito”, Anuario Colombiano de
Fenomenologia, Universidad de Cauca, Volumen IV, 2010, “Existencia encarnada
y libertad”, Paideia. Revista de filosofia y diddctica de la filosofia, Ao XXXI, Enero-
abril 2011, Madrid. Miembro originaria del Circulo Latinoamericano de Feno-



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 233

menologfa (CLAFEN). Directora del Proyecto de Investigacién (G078) “Rasgos
fenomenolégicos y hermenéuticos para una teorfa de la accién: Accidn e in-
tersubjetividad” en la Escuela de Humanidades de la Universidad Nacional de
San Martin (2008-2010).

Direccidn electrénica: grwalton@fibertel.com.ar

HARRY P. REEDER

Es profesor asociado de la Universidad de Texas en Arlington (EE.UU.).
Recibié su Maestria y su Doctorado en la Universidad de Waterloo (Canada).
Miembro del Grupo Filosoffa y Ensefianza de Filosofia y del Circulo Latinoame-
ricano de Fenomenologia. Algunas de sus publicaciones son: Argumentando con
cuidado. Bogoté: San Pablo, 2007; Lenguaje: dimensiones lingiiisticas y extra lingiiis-
ticas del sentido. Bogoté: Universidad Pedagdgica Nacional y Editorial San Pablo,
2007; Ser y sentido: teoria y prdctica de una fenomenologia trascendental-hermenéutica.
Bogota: San Pablo, (co-autor Germén Vargas Guillén), 2009. La praxis fenomeno-
[6gica de Husserl. Bogota: San Pablo, 2011.

Direccion electrénica: reeder@uta.edu

JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO

Profesor titular de la Universidad Eafit, de Medellin, Colombia. Doc-
tor en Filosoffa, investigador invitado de la Universidad de Montreal, Canada
(2005); ha publicado: Sobre el dificil arte del perdon, ensayos. Programa editorial
Universidad del Valle, Cali, 2009 // El budismo y la filosofia. 22 ed. Programa edi-
torial Universidad del Valle, Cali, 2007 // Marvel Moreno, treinta arios de ‘escritura
de mujer'. Instituto Caro y Cuervo, Bogotd, 2007, trabajo ganador del Premio
Nacional de Ensayo ‘'Rafael Gutiérrez Girardot’ (2006). Ministerio de Cultura
— Instituto Caro y Cuervo // Los rumbos de la mente, ensayos sobre el yo, lo mental
natural y la inteligencia artificial. San Pablo — Editorial Universidad Pedagdgica
Nacional, Bogota, 2006 // Pedagogias de la violencia en Colombia. Programa edito-
rial Universidad del Valle, Cali, 2003 // Los 7 poetas del haikii. Programa editorial
Universidad del Valle, Cali, 2005 // Autobiografias de filosofos y poetas. Editorial
Universidad de Caldas, Manizales, 2002 // Blanco Rojo Negro, el libro del haiki.
Programa editorial Universidad del Valle, Cali, 1998 // Hermenéutica y cotidianidad
—Dos aplicaciones— . San Pablo, Bogotéa (en prensa).

Direccién electrdnica: juancuar60@yahoo.ca

LUZ GLORIA CARDENAS MEJiA

Profesora del Instituto de Filosofia de la Universidad de Antioquia (Me-
dellin, Colombia). Doctora en Filosoffa de la Universidad de Antioquia. Magis-
ter en Filosoffa de la Universidad Catdlica de Lovaina (Bélgica). Filésofa de la
Universidad del Rosario (Bogotd). Integrante del Grupo de Filosofia y Enseianza de
la Filosofta. Miembro del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia, CLAFEN
y de la Asociacién Latinoamericana de Filosofia Antigua, ALFA. Libros: Aristdte-



234 - Colaboradores

les: retorica, pasiones y persuasion. San Pablo - Universidad de Antioquia, Bogota,

2011 // En didlogo con los griegos (coautor: Luis Alberto Fallas Lépez) San Pablo

~ Universidad Pedagdgica Nacional, Bogota, 2006 // Retérica, poética y formacion.

Universidad Pedagdgica Nacional y Universidad de Antioquia, Bogoté, 2005.
Direccién electrénica: lcardenas@quimbaya.udea.edu.co

PEDRO JUAN ARISTIZABAL HOYOS

Profesor asociado a la Universidad Tecnolégica de Pereira. Es filésofo
de la Universidad de Caldas, Magister en Filosofia de la Universidad Javeriana
(Bogotd) y Doctor en Filosoffa de la Pontificia Universidad Bolivariana (Me-
dellin). Es autor de los libros: Intimidad y temporalidad. Husserl-Rilke. Alejandria
Libros, Bogotd, 2003 y Subjetividad, historia y cultura. Estudios fenomenoldgicos.
Alejandria Libros, Bogota, 2005. El solipsismo y las relaciones de intersubjetividad
(Bogota: San Pablo, 2011). También ha sido colaborador en las siguientes re-
vistas: Folios, Praxis filoséfica y Ciencias humanas. Dirige el grupo de investigacion
Fenomenologia y teoria critica de la sociedad. Miembro Ordinario del Circulo Latino-
americano de Fenomenologia.

Direccién electrdnica: juancelibur@hotmail.com

CAROLINA VILLADA CASTRO

Egresada de Filosoffa del Instituto de Filosoffa de la Universidad de
Antioquia (Medellin-Colombia). Fue miembro del Consejo editorial y de re-
daccién de Versiones. Revista de estudiantes de Filosofia. Actualmente desarrolla su
trabajo de grado sobre “La apropiacién ricoeuriana del concepto de intencio-
nalidad de Husserl”, bajo la direccién de Luz Gloria Cérdenas Mejfa.

Direccién electrénica: carolina.villadacastro@gmail.com

DIANA MELISA PAREDES OVIEDO
Magister en Educacion y Magister en Filosoffa, Universidad de Antioquia. Estu-
diante del Doctorado Interinstitucional en Educacién en la linea filosofia y ense-
fianza de la filosofia, Universidad Pedagdgica Nacional. Docente e investigadora
de la Facultad de Educacién y del Instituto de Filosoffa Universidad de Antio-
quia y docente del municipio de Medellin. E-mail: calebita33@gmail.com

JUAN CARLOS RINCON ACUNA
Ingeniero de Sistemas de la Universidad Industrial de Santander; estudiante
del Programa Interinstitucional en Educacién en la Universidad Pedagdgica
Nacional, de Bogotd — Colombia; Becario de Colciencias desde 2013; desarro-
lla la Tesis Doctoral: Imagen, representacion e Inteligencia Artificial, bajo la direccién
del dr. German Vargas Guillén.

JUAN CARLOS AGUIRRE GARCIA
Fil6sofo y Mg. en Filosofia de la Universidad de Caldas; es profesor de la Uni-



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 235

versidad del Cauca, en Popayan — Colombia. Actualmente desarrolla su Tesis
Doctoral bajo la direccién de Carlos Enrique Restrepo.

ANA BRIZET RAMIREZ CABANZO

Es profesora del Distrito Capital, goza de Comisién de Estudios Doc-
torales desde 2013; Estudiante del Programa Interinstitucional en Educacién
en la Universidad Pedagdgica Nacional, de Bogota — Colombia. Desarrolla su
Tesis Doctoral sobre la educacién y la cultura digital bajo la direccién de Rocio
Rueda Ortiz.

MAXIMILIANO BASILIO CLADAKIS
investigador de la Universidad Nacional de San Martin: y del Consejo Nacional
de Investigaciones Cientificas y Técnicas de Buenos Aires, Argentina. Desarro-
lla su Tesis Doctoral bajo la direccién de Graciela Ralén de Walton.

JULIO CESAR VARGAS BEJARANO
Doctor en Filosoffa de la Universidad de Wuppertal (Alemania) donde desa-
rrollo su tesis doctoral sobre la voluntad en E. Husserl; desde su promocién
como doctor se ha abierto al estudio del pensamiento de Hannah Arendt, con
especial interés en la natalidad. Es profesor titular de la Universidad del Valle;
Cali — Colombia; ademés es miembro del Circulo Latinoamericano de Feno-
menologia (Clafen).

JEISON ANDRES SUAREZ

Egresado de la carrera de filosoffa de la Universidad del Valle; Cali —
Colombia, donde desarrollo su aproximacién y sus estudios de fenomenologia
con Julio César Vargas B., quien dirigid su trabajo de grado.

GERMAN DARIO VELEZ LOPEZ

Doctor en Filosoffa, especialista en el pensamiento filoséfico de M.
Heidegger, en el contexto de la tradicién francesa. Profesor e investigador de
la Universidad Eafit; Medellin — Colombia, en la cual es profesor del Programa
de Doctorado en Humanidades; miembro del Circulo Latinoamericano de Fe-
nomenologia.






