
Anuario Colombiano 
de Fenomenología

VOLUMEN VI

Bogotá - Colombia
2012



Anuario Colombiano de Fenomenología 
Volumen VI

ISSN:2027-0208

Universidad Pedagógica Nacional
Calle 72 No. 11 - 86

Pbx: (57) (1) 594 1894 - 347 1190
Apartado Áereo  75144

Bogotá - Colombia
2012

Rector 
Juan Carlos Orozco Cruz

Vicerrector de Gestión
Víctor Manuel Rodríguez Sarmiento
 
Vicerrector Académico
Édgar Alberto Mendoza Parada

Compilador 
Germán Vargas Guillén

Coordinador Fondo Editorial
Víctor Espinosa Galán

Diagramación
Yon Leider Restrepo

© Germán Vargas Guillén
Universidad Pedagógica Nacional

© Grupo Interinstitucional de Investigación: 
“Filosofía y enseñanza de la filosofía”

Abril de 2012

Esta publicación, o parte de ella, no puede ser  reproducida por ningún me-
dio sin la autorización escrita de los titulares del Copyright.



ÍNDICE

PRESENTACIÓN ......................................................................................5

La estructura del acontecimiento: percepción e institución
GRACIELA RALÓN DE WALTON ............................................................13

De la ciencia a la hermenéutca: Husserl-Aristóteles-Ricoeur
LUZ GLORIA CÁRDENAS MEJÍA ............................................................27

La fenomenología y las ciencias físicas de la mente	
HARRY P. REEDER .................................................................................39

Fenomenología y hermenéutica del texto
GERMÁN VARGAS GUILLÉN .................................................................51

Hermenéutica e inteligencia artificial	
JUAN CARLOS RINCÓN ACUÑA ............................................................69

Husserl y el relativismo cultural
JUAN CARLOS AGUIRRE GARCÍA ..........................................................87

Ontología del mundo de la vida y crisis de la racionalidad
PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS ....................................................101

Temporalidad y narratividad: un diálogo entre Husserl 
y Ricoeur, un marco para pensar la subjetividad	
ANA BRIZET RAMIREZ CABANZO ......................................................109



En el nombre de Edmund Husserl: el caso Gadamer, 
o la escalera al vacío
JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO .................................................127

Intersubjetividad y negatividad en la Crítica de la razón dialéctica
MAXIMILIANO BASILIO CLADAKIS .....................................................141

Reflexiones sobre la reducción fenomenológica trascendental
JULIO CÉSAR VARGAS BEJARANO ......................................................157

Ricoeur: la metaforicidad del sí mismo
CAROLINA VILLADA CASTRO .............................................................173

Sobre la concepción husserliana de la filosofía 
como ciencia estricta
JEISON ANDRÉS SUÁREZ ...................................................................183

La analítica existencial como posible guía de una 
hermenéutica literaria
GERMÁN DARÍO VÉLEZ LÓPEZ ..........................................................195

Paul ricoeur: hacia una formación en clave narrativa
DIANA MELISA PAREDES OVIEDO .....................................................213



PRESENTACIÓN

Editar un volumen de un proyecto colectivo, interinstitucional, como lo es 
el Anuario Colombiano de Fenomenología tiene –tanto en sentido fenomenológico 
como, especialmente, en sentido hermenéutico– algo de hospitalidad. Y ni por 
el hecho de “recibir” en esta casa –la Universidad Pedagógica Nacional– como 
huéspedes-amigos a los autores de otras “casas-universidades”; sino porque 
se alienta el espíritu de comunidad de un proyecto nacido en la Universidad Tec-
nológica de Pereira, bajo los auspicios del profesor Pedro Juan Aristizábal; en 
tránsito, luego, por la Universidad del Valle bajo las cuidadosas manos del 
profesor Juan Manuel Cuartas; posteriormente en tránsito por la Universidad 
de Antioquia, para la acogida prodigada por los profesores Luz Gloria Cárde-
nas y Carlos Enrique Restrepo; más adelante, viviendo de la amable amistad 
de los profesores Guillermo Pérez y Juan Carlos Aguirre; para dar, entonces, 
un paso más por la Universidad Industrial de Santander con la recepción de la 
profesora Sonia Cristina Gamboa.

Tras vacilaciones, en parte por la madurez del movimiento fenomenológico-
hermenéutico en Colombia; en parte por la creación del Círculo Colombiano de 
Fenomenología y Hermenéutica –fruto de la mentada madurez–: el Anuario pareció 
empezar a tener vida propia bajo los auspicios de esta naciente institución. 
No obstante, Víctor Espinosa reclamó –como coordinador  del Fondo Editorial 
de la Universidad Pedagógica Nacional– que se terminará una primera ronda 
de tránsito, movilidad y fuga de esta publicación, con una estancia en esta casa 
de estudios.

El Anuario poco a poco es una institución que vive en todas estas univer-
sidades; y más allá de ellas. Queda ahora a los miembros del naciente Círculo 
(ver acta de constitución como anexo de esta presentación) decidir si se em-
pieza otra “ronda” por las universidades que lo han auspiciado o si se aloja 
definitivamente en la nueva institución.



La tarea y la realización de la fenomenología y la hermenética en la Univer-
sidad Pedagógica Nacional ha tenido, una y otra vez, espacio y posibilidades; 
éstas, a su vez, han acompañado la creación del Programa de Lienciatura en Filosofía 
y el Énfasis de Filosofía y enseñanza de la filosofía –en el Doctorado Interinstitucional 
en Educación–. La publicación de esta entrega de Anuario estrecha esa coope-
ración –que no excluye otras expresiones de la filosofía y que, sin embargo, en 
su madurez: reclama la convivencia y propicia el respeto–.

Los colegas fenomenólogos y hermeneutas –de Colombia, de América La-
tina y de las demás latitudes del mundo– que han acompañado los procesos 
de institucionalización de la filosofía en la Universidad Pedagógica Nacional: 
son parte de la historia de este proceso germinal; pero, igualmente, en su 
solidaridad más y menos expresa: emulan la consolidación de lo que “se ha 
puesto en camino”.

La edición de este volumen es un “¡Heme aquí!”. Estamos en la brega.

* * *

En este número se cuenta con la participación de varios integrantes del 
Círculo Latinoamericano de Fenomenología y otros académicos nacionales e 
internacionales, que nos ofrecen una mirada a la praxis fenomenológica y su 
alcance en el despliegue constitutivo de la subjetividad y su mundo de la vida. 

Así, de la  mano del concepto de institución que utiliza Merleau-Ponty en 
el análisis de la subjetividad constituyente, se nos invita a pensar la cuestión 
misma de la constitución de la temporalidad, del darse perceptual del mundo, 
como sustrato de la subjetividad, instituida-instituyente. Se entrevé, también, 
una similitud entre Aristóteles y Husserl en la constitución de una ciencia de 
la subjetividad y su consecuente análisis hermenéutico. 

Se muestra la relación entre la fenomenología y las ciencias físicas de la men-
te, en la que la primera deviene como una ciencia de la conciencia que supera el 
dualismo ontológico alma-cuerpo y pone en evidencia su vínculo con el desarrollo 
de las ciencias físicas de la mente. A la vez que se aproxima una reflexión en torno 
al significado conceptual del Mundo de la vida en el devenir de la constitución de 
lo humano, entreviendo la radical separación que se ha dado de éste frente a la 
racionalidad científica, por lo que cabe reconstruir el sentido fenomenológico de 
lo humano en relación con los problemas de las ciencias modernas. 

Asimismo, se desarrollan algunas perspectivas en relación con otros auto-
res. Por una parte,  se presentan dos miradas críticas a la reducción fenome-
nológica de Husserl, siguiendo la crítica de Paul Natorp respecto de la imposi-



bilidad fenomenológica de acceso a la experiencia de los objetos inmanentes 
y examinando la epoché desde la voluntad libre como motivación; y por otra, se 
denota la relación-diferencia entre Husserl y Gadamer a partir de lo que Witt-
genstein denominó “escalera al vacío”, entreviendo, por una parte, el papel 
de las humanidades y la resistencia por parte de Gadamer a la complejidad 
fenomenológica de Husserl.

Se presenta en esta referencia a otros pensadores, un estudio sobre la 
negatividad como categoría fundante de la experiencia intersubjetiva, en un 
análisis de la praxis como condición para la intersubjetividad y a la luz de la 
comprensión sartreana de la dialéctica; a la vez que se pone en escena la 
discusión de la posibilidad del darse de la filosofía como ciencia rigurosa, co-
locando en debate la apuesta fenomenológica de Husserl en continuidad con 
los planteamientos de Platón y Descartes.

Con relación a asuntos concretos de la cotidianidad, se indaga la posibi-
lidad de la dación de sentido de la obra literaria respecto de la vida misma y 
su devenir, como una analítica existencial que funda la idea de una herme-
néutica literaria de la existencia humana. En este sentido, también, se analiza 
la posibilidad del darse hermenéutico para la comprensión semántica en un 
autómata, a la luz de las consideraciones de Paul Ricoeur sobre el lenguaje y la 
cultura; y se trae a consideración la pregunta por el valor filosófico de la me-
taforicidad de la mismidad, o lo que es, la cuestión misma de la hemenéutica 
del sí mismo.

La fenomenología como relación al mundo de la vida, denota la reflexión 
misma por la formación, por lo que se hace, asimismo, un analisis de la in-
tersubjetividad y la formación a la luz del proyecto fenomenológico de Hus-
serl como punto de partida para la emergencia del sentido del mundo de la 
vida para el sujeto; y a la luz de la comprensión fenomenológica del tiempo, 
se analiza la relación temporalidad-narratividad como marco para pensar la 
constitución de subjetividad y la dación de sentido en niños y niñas frente 
al despliegue de narrativas propias de la interacción experiencial con Nue-
vos Repertorios Tecnológicos. Esto convoca la recosntrucción de la crítica 
husserliana al relativismo cultural, especialmente, evidenciando su aporte al 
relativismo contemporáneo y algunas perspectivas de solución frente a las 
dificultades que éste plantea.

* * *

¿Qué viene para la fenomenología y para la hermenéutica en Colombia? No 
se puede “predecir”. De momento basta con constatar que el impulso de un 
movimiento está en curso; que cada vez aparecen más lazos y más nexos para 



la cooperación. Este volumen constata que este proceso no se puede llevar a 
cabo sin el diálogo con los que ha decidido, frente a estas perspectivas de la 
investigación filosófica, responder: “Mea res agitur”.

Germán Vargas Guillén
Profesor titular

Universidad Pedagógica Nacional
Bogotá, diciembre de 2012











La estructura del acontecimiento: 
percepción e institución

The Structure of Event: Perception and Institution

GRACIELA RALÓN DE WALTON
Universidad Nacional de San Martín

Argentina

Resumen
Se trata de mostrar el alcance 

filosófico de la noción de institu-
ción a partir de la cual Merleau-
Ponty busca enmendar la subjetivi-
dad constituyente a fin de pensarla 
como instituida-instituyente. Si se 
tiene en cuenta que toda institu-
ción echa sus raíces en la institu-
ción perceptiva, es necesario pen-
sar la estructura del acontecimiento 
desde el mundo percibido, el cual 
constituye su suelo, a la vez que 
torna visible la estructura del acon-
tecimiento. La génesis de sentido 
que se produce en la historia de la 
pintura justifica la íntima relación 
entre acontecimiento e institución, 
que no es ajena a la tradición y 
pone de relieve que el modelo de la 
institución es el tiempo.

Palabras clave: Institución, 
percepción, acontecimiento, tradi-
ción, tiempo.

Abstract
The paper attempts to show the 

philosophical import of the no-
tion of institution through which 
Merleau-Ponty attempts to amend 
constituting subjectivity in order to 
consider it as instituted and institu-
ting. If it is borne in mind that every 
institution takes roots in percepti-
ve institution, then the structure of 
event must be dealt with from the 
viewpoint of the perceptual world, 
which builds up its ground and at 
the same time makes the structure 
of event manifest. The genesis of 
meaning that occurs in the history 
of painting justifies the intimate re-
lationship between event and insti-
tution, which is not alien to tradi-
tion and shows that the model for 
institution is time.

Keywords: Institution, percep-
tion, event, tradition, time.



14 - Graciela Ralón de Walton

Introducción
	
La historia de la pintura moderna tiene, para Merleau-Ponty, una dimensión 

metafísica. La metafísica, en la que el autor piensa, no impide ligar una filoso-
fía y un acontecimiento porque:

 
(...) hay en la carne de la contingencia una estructura del acontecimiento, 

una virtud propia del escenario, que no impiden la pluralidad de las interpreta-
ciones, que aun más son la razón profunda de ellas y hacen del acontecimiento 
un tema durable de la vida histórica, con derecho a un estatuto filosófico1. 
	
A un lector familiarizado con la obra de Merleau-Ponty no puede pasarle 

inadvertido que la estructura del acontecimiento que hace que la obra hu-
mana se convierta en un tema durable de la vida histórica, es la institución. 
Ahora bien, si se tiene en cuenta que toda institución echa sus raíces en la 
institución perceptiva es necesario pensar la estructura del acontecimiento a 
partir del mundo percibido para, luego, comprender en qué sentido la carne 
de la contingencia no impide que la pluralidad de interpretaciones hagan del 
acontecimiento un tema durable de la vida histórica.

	
Nuestra exposición apunta a mostrar, en primer lugar, el alcance filosófico 

de la noción de institución a partir de la cual Merleau-Ponty busca enmendar la 
subjetividad constituyente a fin de pensarla como instituida-instituyente. En un 
segundo momento, describiremos el enraizamiento de la institución en el mun-
do percibido, el cual constituye su suelo, a la vez que torna visible la estructura 
del acontecimiento. En tercer lugar, la génesis de sentido que se produce en la 
historia, por ejemplo, de la pintura, justifica la íntima relación entre aconteci-
miento e institución, que, según mi criterio, no es ajena a la tradición. Finalmen-
te, pondremos de relieve que el modelo de la institución es el tiempo.

1. La noción filosófica de institución
	
Merleau-Ponty considera que Husserl ha utilizado la palabra institución 

(Stiftung) para designar, en primer lugar, la fecundidad de cada momento del 
tiempo, y, en segundo lugar, la fecundidad de los acontecimientos personales 
y públicos que abren una tradición porque una vez instituidos van más allá de 
ellos mismos. Ambos aspectos son recogidos en la noción de institución que 
da el fenomenólogo francés: “Se entiende por institución esos acontecimien-
tos de una experiencia que la dotan de dimensiones durables, por relación a 
las cuales otras experiencias posteriores tendrán sentido, formarán una serie 

1 MERLEAU-PONTY, Maurice. L’oeil et l’esprit. Paris: Gallimard, 1960, pp. 61-62.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 15

pensable o una historia (...)”2. En otros términos, se trata de aquellos aconte-
cimientos que, en primer lugar, inauguran un sentido y, que exigen ser conti-
nuados, pero no a título de supervivencia o de residuo.

   
Al comienzo del curso La institución en la historia personal y pública; Merleau-

Ponty afirma: “se busca aquí con la noción de institución un remedio a las 
dificultades de la filosofía de la conciencia”3. Sin entrar en la discusión acerca 
de las diferentes líneas de interpretación a las que el pensamiento de Mer-
leau-Ponty dio lugar como consecuencia del giro ontológico producido en sus 
últimos escritos, y, que, como veremos más adelante, se advierte en nuestra 
exposición, retomaremos algunas afirmaciones del capítulo dedicado al cogito 
en la Fenomenología de la percepción, con el propósito de mostrar cómo en esta 
obra se encuentra, en cierto sentido, anticipada la posibilidad de pensar la 
conciencia como instituida-instituyente4.  

   
Partiendo de una concepción clásica del sujeto y de la conciencia Mer-

leau-Ponty admite que “todo saber supone la primera verdad del cogito”5. Si 
se rechaza el testimonio de la conciencia el sujeto sería incapaz de cualquier 
tipo de certeza y más aún lo sería de discernir el sentido de sus propias accio-
nes. Si nuestras acciones no son acontecimientos anónimos, es necesario, en 
primera instancia, reconocerlas como imputables a un yo. Pero esta primera 
verdad es, según sostiene Merleau-Ponty, una semi-verdad. Quizás una de las 
afirmaciones centrales de la Fenomenología de la percepción, que nos orientará a 
profundizar en la búsqueda de una subjetividad instituida-instituyente, apa-
rece en el capítulo sobre El Cogito, donde el autor incita a comprender en 
qué sentido la subjetividad es, a la vez, “dependiente e indeclinable”6. Los 
gérmenes de esta comprensión deben ser buscados en la temporalidad y en 
la operación de expresión.

2 MERLEAU-PONTY, Maurice. Résumés de cours. Collège de France 1952-1960. Paris: Gallimard, 
1968, p. 61.

3 Ibíd., p. 59.
4 En el texto presentado para su candidatura al Collège de France, Merleau-Ponty realiza una 

breve síntesis de los resultados alcanzados en sus dos primeras obras y señala, con toda clari-
dad, hacia donde se encaminan sus reflexiones posteriores. “Cada sujeto encarnado es como 
un registro abierto del que no se sabe lo qué se inscribirá ahí, o como un nuevo lenguaje del 
que no se sabe qué obras producirá, pero que, una vez aparecido, no podría dejar de decir poco 
o mucho, de tener una historia o un sentido. La productividad misma o la libertad de la vida 
humana, lejos de negar nuestra situación, la utilizan y la transforman en medio de expresión” 
(MERLEAU-PONTY, Maurice. Parcous deux. Lonrai: Verdier, 2000, p. 41). Con otras palabras, es en 
virtud de la libertad que el sujeto que adviene al mundo abre al acontecimiento. Esta observa-
ción, aclara Merleau-Ponty, será la que venga “a fijar definitivamente el sentido filosófico de las 
primeras, las que por rebote le prescriben un itinerario y un método” (Ibíd.).

5 MERLEAU-PONTY, Maurice. Parcous deux, Op. cit., p. 12.
6 MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 1945, p. 459.



16 - Graciela Ralón de Walton

   La verdad del yo abre a otra cosa y esta apertura no necesita ser compro-
bada a cada instante por un acto de pensamiento porque es gracias al tiempo 
que mis pensamientos pasados no solo están a disposición del sujeto sino 
que lo abren a un porvenir. El punto de partida para acceder a la subjetividad 
no reside, pues, en la declaración de una subjetividad clara y distinta sino en 
el reconocimiento del espesor temporal del cogito. La evidencia del cogito está 
tejida de temporalidad. El cogito se encuentra montado sobre una pirámide 
de tiempo que oscurece la claridad y la distinción que Descartes reclamaba 
para su captación. Cada conciencia con sus sedimentaciones históricas y sus 
implicancias sensibles se presenta como un “permanente ausente”, que no es 
necesario verificar a cada instante del mismo modo que no necesito darme 
vuelta para identificar que el otro lado de la habitación está ahí. Así, Merleau-
Ponty puede afirmar que si “yo pienso (...) es porque la flecha del tiempo lo 
arrastra todo tras ella, hace que mis sucesivos pensamientos sean, simultá-
neos o que se invadan unos a otros”7. 

   
Ahora bien, la primera verdad del cogito no sólo es presentada en la Fenome-

nología de la percepción como dependiente de una configuración temporal sino 
también como formando parte de un movimiento de expresión.  La subjetivi-
dad puesta en obra a través de la conciencia es una subjetividad dependiente 
del lenguaje y de las mediaciones culturales que condicionan su emergencia. 
El cogito rehabilita una historia sedimentada que acompaña a toda evidencia y 
que se pone de manifiesto de manera palpable en la operación de expresión, 
por la cual una intención significativa nueva retoma la herencia del pasado y la 
incorpora al presente, abre un ciclo de tiempo donde lo adquirido permanece 
a título de dimensión. La dialéctica entre lo instituido y lo instituyente, que 
parece adquirir su máxima expresión en el lenguaje, está presente en todos 
los registros de la vida humana. Así, la toma de posición respecto de la verdad 
del cogito termina dirimiéndose a través de lo que significa la expresión. La 
experiencia de la lectura, en este caso de las Meditaciones, hace ver que tan-
to Descartes como sus lectores  comparten un pensamiento instituido, más 
precisamente, autor y lector hablan el mismo lenguaje filosófico que hace 
posible que, en principio, todo lector pueda seguir la lectura del texto. En 
virtud de ello, Merleau-Ponty enuncia la posibilidad de un cogito hablado y, 
más aún, leído8, que pone en evidencia la interpretación que Descartes hace 
de la subjetividad. La lectura de las Meditaciones sólo es posible porque los 
pensamientos instituidos, que han sido desviados de su sentido ordinario, 
gracias a la genialidad de Descartes, conducen al lector hacia un sentido 
nuevo que surge al margen de ellos. Tanto Descartes y su lector comienzan a 
meditar en un universo que ya habla, es decir, en un universo adquirido. No 

7 MERLEAU-PONTY, Maurice. Signes. Paris: Gallimard, 1960, p. 21.
8 Cf. MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception, Op. cit., pp. 460-461.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 17

obstante, el cogito hablado está precedido por un cogito tácito, esto es, por una 
conciencia silenciosa que es indeclinable9. 

	
A pesar de estas primeras observaciones, Merleau-Ponty no parece estar 

convencido de haber zanjado en la Fenomenología de la percepción, de manera de-
finitiva, las dificultades planteadas por el poder constitutivo de la conciencia. 
La filosofía del entendimiento es incuestionable cuando muestra que la per-
cepción sólo existe para una conciencia que se refiere a significados. Pero esta 
filosofía es objetable cuando pretende que la experiencia de la pasividad sea 
convertida en una construcción del espíritu de modo que la materia del cono-
cimiento sea puesta por la conciencia en una reflexión sobre sí misma. La pa-
sividad, por el contrario, exige que “‘tener conciencia’ consista en realizar una 
cierta desviación, una cierta variante en un campo de existencia ya instituido, 
que está siempre detrás de nosotros, y cuyo peso (...) interviene hasta en las 
acciones por las cuales lo transformamos”10. La conciencia opera sobre un 
campo de existencia ya instituido, más precisamente, para la conciencia todo 
es instituido, en el sentido de puesto. En virtud de ello, la institución es funda-
mentalmente apertura a pero esta apertura se realiza a partir de. Con otras pala-
bras, lo instituyente en la medida que instituye un sentido nuevo lleva consigo 
la posibilidad de estar abierto pero esa apertura sólo es posible porque ella 
ha germinado previamente en lo instituido que se presenta siempre como una 
solicitación inagotable y misteriosa que interpela en el modo de lo “a decir”, 
“a pintar” o “a pensar”. Lo que el pintor, por ejemplo, aporta a la expresión del 
mundo es una variante que de entrada solo se le aparece por oposición a las 
otras pinturas, pero que se manifiesta no obstante en cada elemento y en el 
conjunto, de suerte que se trata “[...] de una distorsión sistemática dirigida por 
la nueva relación con el mundo”11. Sin duda, existe por parte del pintor la elec-
ción de un motivo que se presenta como una “desviación expresiva” respecto 
de cierta norma. Pero esta elección no puede ser considerada como un en sí 
absoluto puesto que toda elección vuelve a recrear la pintura que hereda y se 
apoya sobre ella “como en una de las nervaduras del mundo pictórico dado”, 
al mismo tiempo que abre un advenir. La lógica que anima la obra del pintor al 
igual que la de la historia de la pintura es una “racionalidad de búsqueda”. En 
las Notas sobre La institución Merleau-Ponty afirma:

9 En Lo visible y lo invisible Merleau-Ponty advierte que la conciencia silenciosa o cogito tácito 
al que había recurrido en la Fenomenología de la percepción para ilustrar cómo el lenguaje es posible 
deja sin resolver la articulación entre la lógica tácita y silenciosa de la percepción y la lógica 
expresa del lenguaje. La conciencia silenciosa o cogito tácito permitía comprender cómo el len-
guaje no es imposible, sin embargo, no queda claro cómo es posible: “Permanece el problema 
del pasaje del sentido perceptivo al sentido del lenguaje (langagier), del comportamiento a la 
tematización” (MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et l´invisible. Paris: Gallimard, 1964, p. 230).

10 MERLEAU-PONTY, Maurice. Résumés de cours. Collège de France 1952-1960, Op. cit., p. 67.
11 MERLEAU-PONTY, Maurice. Signes, Op. cit., p. 87.



18 - Graciela Ralón de Walton

[Hay] sujeto instituido e instituyente, pero inseparablemente, y no sujeto 
constituyente; [pues] una cierta inercia,- [el hecho de ser] expuesto a…- pero 
[es eso que] pone en marcha una actividad, un acontecimiento, la iniciación en 
el presente, que es productivo después de él…, que abre un porvenir. El sujeto 
(es) eso en que tales órdenes de acontecimientos pueden advenir, campo de 
campos12.
 
Resulta interesante destacar que en las mismas Notas Merleau-Ponty rela-

ciona la institución con el nacimiento, del mismo modo que el nacimiento no 
es un acto de constitución sino la institución de un porvenir, recíprocamente, 
la institución posee el mismo género de ser que el nacimiento y como él la 
institución no es un acto. Al igual que el nacimiento la institución implica ini-
ciación y continuación. A partir del acontecimiento del nacimiento:

Mi primera percepción, con sus horizontes es un acontecimiento siempre 
presente, una tradición inolvidable, incluso como sujeto pensante, todavía soy 
esta primera percepción, y la secuencia de la misma vida que ha inaugurado. En 
cierto sentido, no hay actos de conciencia o vivencias distintas de una vida13. 

A través de la institución de la existencia, que el acontecimiento del naci-
miento pone de manifiesto, se advierte que la institución significa el estable-
cimiento en una experiencia de dimensiones o sistemas de referencias por re-
lación a los que toda otra serie de experiencias diferentes tendrán un sentido 
y formarán una historia. Esto confirma que la conciencia no es una serie de 
actos psíquicos que necesita de un Yo unificador, sino “una única experiencia, 
inseparable de sí misma, una única cohesión de vida, una única temporalidad 
que se explicita a partir de su nacimiento y la confirma en todo presente”14.

   
Asimismo, la interpretación de la conciencia como institución es un aporte 

básico para la elaboración de una filosofía de la cultura que parte de la pre-
misa de que la subjetividad debe descubrirse a través de las obras en las que 
ella se ha objetivado. Desde esta perspectiva, Merleau-Ponty se interesa por 
los diferentes modos de intercambio humano para captar cómo el sentido 
que asoma en el empleo de los útiles, de las fórmulas mágicas, de los elemen-
tos míticos, del lenguaje o de los acontecimientos históricos, no constituyen 
una realidad maciza sino, por el contrario, un sistema eficaz de símbolos o 
un racimo de valores simbólicos que se insertan en lo más profundo de los 
individuos.

12 MERLEAU-PONTY, Maurice. L´institution. La passivité. Notes de cours au Collège de  France (1954-
1955). Paris: Belin, 2003, p. 35.

13 MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception, Op. cit., p. 466.
14 Ibídem. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 19

2. El enraizamiento de la institución en el mundo percibido

El reestablecimiento de la figura del mundo percibido, que Merleau-Ponty 
comienza a elaborar a partir de la Fenomenología de la percepción, exige un trabajo 
semejante al del arqueólogo, debido a que esta figura se encuentra oculta 
como resultado de los sedimentos que los conocimientos ulteriores han de-
positado en ella.  Este trabajo de excavación implica abrirse paso entre las 
teorías clásicas de la percepción: empirismo e intelectualismo. Ya se trate de 
una acción causal sobre el organismo, o de un modo de pensamiento, o de 
un algo indeterminado que debe ser subsumido bajo una categoría, en todos 
los casos se está hablando de la percepción como acto y, en segundo lugar, 
aunque estas teorías expliquen la percepción desde perspectivas opuestas, 
ambas comparten el mismo prejuicio: la afirmación de un universo en sí, puro 
y totalmente explícito. Es, principalmente, frente a este prejuicio que la inten-
ción de Merleau-Ponty se dirige a poner de manifiesto el carácter inaugural de 
la percepción que nos abre al mundo y nos da un lógos en estado naciente, nos 
hace asistir al nacimiento del saber. En otros términos, en la experiencia pri-
mordial de la percepción las cosas son descubiertas como significaciones en 
el momento en que nacen. Pero, paradójicamente, la percepción es también 
acontecimiento porque nos abre a una cosa percibida que se presenta como 
anterior y verdadera antes de su captación perceptiva. 

	
Ahora bien, si la percepción afirma la preexistencia del mundo es porque el 

sujeto que percibe se encuentra ya comprometido con el ser mediante cam-
pos perceptivos, sentidos, y de modo más general, por su cuerpo que está 
hecho para explorar el mundo. Lo que viene a provocar al aparato perceptivo 
despierta entre el cuerpo y el mundo una familiaridad primordial, que se ex-
presa al decir que lo percibido existía antes de la percepción. 

Cuando paseo por una avenida, no consigo ver como cosas los intervalos 
entre los árboles y como fondo los árboles mismos. Soy yo, desde luego, quien 
tiene la experiencia del paisaje pero tengo conciencia en esta experiencia de 
recoger un sentido desparramado en los fenómenos y de decir lo que ellos 
mismos quieren decir15. 
	
En la percepción el sentido de lo percibido se me aparece como instituido 

en él y no como constituido por mí. El mundo percibido y aún el del pensa-
miento, es de tal naturaleza que lo que en él aparece “adquiere sentido en 
los términos de un lenguaje cuyos depositarios hemos llegado a ser nosotros, 
pero que es un quehacer tanto como una herencia”16. En virtud de ello, el 
hombre puede hacer aparecer en él, a través de cierta disposición de sus ele-

15 Ibíd., p. 305.
16 MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde. Paris: Gallimard, 1969, p. 85.



20 - Graciela Ralón de Walton

mentos, “emblemas no sólo de nuestras intenciones instintivas, sino también 
de nuestra relación más última con el ser”17. Así, decir que “el sentido de lo 
percibido” aparece “como instituido en él” es decir que él está motivado por 
una relación del sintiente y de lo sentido que precede a toda iniciativa del yo. 
Entre lo percibido y el que percibe hay una complicidad en el sentido que lo 
percibido está delante de nosotros pero nos alcanza desde adentro. Es en 
la percepción actual y presente que debe buscarse nuestra relación de ser 
con las cosas. La anterioridad de la institución sobre la constitución, del es-
tablecimiento de las condiciones de una historia sobre eso que produce una 
actividad subjetiva, es de entrada la anterioridad de lo percibido. En Lo Visible 
y lo invisible, Merleau-Ponty afirma que: “lo propio de lo percibido: ser ya ahí, 
no ser por el acto de percepción, ser la razón de ese acto, y no a la inversa”18.

	
Esta anterioridad de lo percibido se refleja, por ejemplo, en la pintura. La 

pintura “retoma y sobrepasa” la configuración del mundo que comienza en la 
percepción. Del mismo modo que Merleau-Ponty distingue entre una palabra 
instituida y una palabra instituyente, nos encontramos con una percepción 
empírica o segunda saturada de las adquisiciones anteriores, y, una percep-
ción originaria, que tiene algo de invención:

 
[…] para que reconozca el árbol como árbol, es necesario que, por debajo 

de esta significación adquirida, el acomodo momentáneo del espectáculo sen-
sible vuelva a comenzar, como en el primer día del mundo vegetal, a dibujar la 
idea individual de este árbol19. 
	
Sobre esta base, el autor afirmará años más tarde que percibir es ya estili-

zar. Cuando se percibe una mujer –ejemplifica Merleau-Ponty–, no se percibe 
un maniquí coloreado, sino “una expresión individual, sentimental, sexual”. Se 
trata de una manera única de hacer variar el ser femenino que comprendo de 
la misma manera que comprendo una frase, puesto que encuentra en el suje-
to “el sistema de resonadores que le conviene”20. Ahora bien, en el caso del 
pintor las significaciones ya establecidas darán lugar a otras, de manera que la 
percepción de la mujer no expresará sólo una determinada conducta sino una 
“manera típica de habitar el mundo y de tratarle [...] de significarle tanto por la 
carne como por el espíritu”21. 

	
Para comprender la operación de expresión, por la que el pintor transforma 

el mundo en pintura o el escritor lo traduce en una novela, es necesario, en 

17 Ibídem. 
18 MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et l`invisible, Op. cit., p. 272.
19 MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception, Op. cit., pp. 54.
20 MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde, Op. cit., p. 84. 
21 Ibídem. 	



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 21

un primer momento, privarse de las significaciones adquiridas y volver a un 
mundo no significante, que es la situación en la que se encuentra el creador, 
al menos respecto de aquello que va a decir. El problema no reside en com-
prender cómo determinadas significaciones pueden o no corresponder a de-
terminados objetos, sino comprender cómo una determinada situación o un 
determinado objeto comienza a significar. La significación nueva se instituye 
cuando los datos ya significativos del mundo son sometidos a una “deforma-
ción coherente”. Pero el problema reside en saber qué significa coherencia y 
qué es lo que hace que todos los vectores visibles converjan en una misma 
significación. Merleau-Ponty responde, como ya adelantamos, que la natura-
leza del mundo percibido es lo que hace que el pintor sea capaz de producir 
emblemas que expresan no solo las intenciones instintivas sino una relación 
más última con el Ser. Si el azul del mar puede enseñarle a Renoir algo de Las 
lavanderas, es porque cada fragmento del mundo se presenta como una cierta 
manera de responder a la interpelación de la mirada, muestra y enseña una 
manera de hablar:

Se puede pintar unas mujeres desnudas y un arroyo de agua dulce en pres-
encia del mar de Cassis, porque lo único que se le pide al mar es la manera 
que tiene de interpretar la sustancia líquida, manifestarla, componerla consigo 
misma para hacerla decir eso o lo otro, en suma, una típica de las manifesta-
ciones del agua22.
	
La expresión pictórica constituye para Merleau-Ponty una de las expre-

siones más acabadas tanto de la presencia del lógos mudo como del esfuerzo 
que el pintor realiza para restituir a través de las formas, de los colores o de 
los rostros, la configuración de lo sensible que la naturaleza realiza sin ningún 
esfuerzo. 

	
La noción de estilo le ofrece al autor la posibilidad de explicitar esta re-

lación con lo sensible, pues, muestra hasta qué punto él se inscribe en la 
realidad carnal del artista, cómo él se lee en sus manos o en sus gestos.  El 
estilo ilustra el momento fecundo en que un sentido operante o latente en-
cuentra los emblemas que han de liberarlo y de hacerlo accesible a los otros. 
Con otras palabras, el esquema interior que el pintor termina por plasmar en 
la obra no debe ser buscado ni en la vida interior del artista, ni tampoco es 
el producto de los condicionamientos exteriores. Desde este punto de vista, 
el pintor no hace más que decir lo que las cosas y los rostros “querían de-
cir”, libera un sentido que le es propuesto por el mundo a medida que se le 
aparece. La significación aparece cuando, por un lado, las construcciones del 
conocimiento se aplican a lo percibido “como a algo de lo que hay significación” y, 
a su vez, lo percibido se encuentra con lo comprendido en una doble relación: 

22 Ibíd., p. 88.



22 - Graciela Ralón de Walton

es sólo un esbozo, que pide una continuación, y, también, lo percibido es su 
prototipo, de tal manera que sólo lo percibido hace de lo comprendido su 
verdad actual.

	
El estilo es una manera de habitar el mundo; por eso, no es más que el 

eco de nuestra encarnación, de nuestra relación perceptiva con el mundo. 
Sólo se hace visible en la obra y aparece en el punto de contacto entre el 
pintor y el mundo, en lo más profundo de su percepción de pintor y como 
una exigencia que brota de la percepción. Merleau-Ponty utiliza para referirse 
a la noción de estilo expresiones tales como “generalidad preconceptual”, 
“esquema interior”, “sistema de equivalencias”. Más precisamente, “el estilo 
es en cada pintor (...) el índice general y concreto de ‘la deformación coheren-
te’ por la cual él concentra la significación aún dispersa en su percepción y la 
hace existir expresamente”23. El concepto de estilo aparece como una típica 
que se configura en el comportamiento de alguien que habla, escribe o pinta. 
Esta “generalidad concreta” no es ni totalmente formalizable ni traducible en 
códigos que podrían ser conscientemente aplicados al material. El concepto 
de estilo está referido a una manera peculiar de hablar, escribir o pintar que no 
se deja disolver en reglas sintácticas, semánticas o pragmáticas. 

	
Mauro Carbone, ha recogido a lo largo de la obra de Merleau-Ponty una 

serie de motivos que explican el interés del fenomenólogo por la Crítica de la 
facultad de juzgar. “Es precisamente ese enraizamiento del juicio del gusto en la 
aconceptualidad de la intencionalidad operante (...)”, el que subyace por de-
bajo de las descripciones realizadas en El lenguaje indirecto y las voces del silencio, 
donde Merleau-Ponty intenta mostrar que en la pintura moderna “(...) lo que 
reemplaza al objeto, eso no es el sujeto, es la lógica alusiva del mundo perci-
bido”. En virtud de esta lógica que anima la pintura, es posible “la unión de lo 
individual y lo universal”, que garantiza un acuerdo universal sin concepto. Este 
tema vuelve a aparecer en los escritos ontológicos, en los que se trata de una 
presentación universal sin concepto del Ser. La expresión sin concepto aparece 
tanto en El ojo y el espíritu como en Lo visible y lo invisible, donde Merleau-Ponty 
se vale de algunos textos de Marcel Proust para ilustrar su interpretación acer-
ca de las ideas sensibles. Lo que nos interesa destacar del estudio de Carbone 
es lo siguiente:

 
Poeticidad y poder analógico son pues para Merleau-Ponty –con la aconceptu-

alidad a la que están íntimamente ligadas– componentes esenciales de esta ‘lógica 
alusiva’ que, según él, constituye un solo todo con el mundo sensible, dibujando 
en ella ideas que son la ‘armazón’ misma24.

23 MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde, Op. cit., p. 86.
24 CARBONE, Mauro. La visibilité de l’invisible. Merleau-Ponty entre Cézanne et Proust. Zurich: 

p. 166.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 23

3. Institución y tradición

En el resumen sobre ‘La institución’ en la historia personal y pública, Merleau-
Ponty introduce la noción de institución con la finalidad de precisar, como 
ya hemos visto, que el sentido no es constituido por la conciencia, sino se 
autoconstituye. La institución se presenta como autofundación de una his-
toricidad que Merleau-Ponty define como “orden de la cultura o del sentido”.

	
Para ilustrar el movimiento que se pone en marcha en toda institución, el 

autor analiza este concepto a través de cuatro órdenes de fenómenos. Los 
tres primeros son remitidos a la historia personal e intersubjetiva y el último a 
la historia pública. Es necesario reconocer que hasta en las funciones huma-
nas que comúnmente son tratadas como algo puramente biológico como, por 
ejemplo, la pubertad, se presenta el ritmo de “conservación, recuperación y 
sobrepasamiento (dépassement) por parte de lo que ahí ha sedimentado”25. Este 
ritmo es característico de cualquier tipo de institución, y, en el caso de los 
acontecimientos específicamente humanos como puede ser el caso del amor 
o de una obra artística, el pasado no sólo orienta el futuro, sino que da lugar 
a una búsqueda o interrogación. En otros términos, tanto la historia personal 
como la historia pública obedecen a una lógica manifiesta, es decir, a la cir-
culación interior entre el pasado y el futuro que da lugar a nuevas búsquedas: 
“Hay simultáneamente descentramiento y recentramiento (recentration) de los 
elementos de nuestra propia vida, movimiento de nosotros hacia el pasado y 
del pasado reanimado hacia nosotros [...]”26. Ya se trate de la acción artística 
o de la acción histórica, el trabajo del pasado hacia el presente no concluye 
en una historia universal cerrada, sino “en un cuadro de diversas posibilidades 
complejas” que permanecen ligadas a las circunstancias locales y acuñadas 
por un índice de facticidad. Para Merleau-Ponty, el movimiento de institución 
de sentido se encuentra expuesto a la contingencia de la historia, es decir, 
permanece abierto a las situaciones impredecibles que lo transforman y que 
nunca son reabsorbidas totalmente.	

	
El trabajo de la historia profunda consiste en interrogar la tradición. La 

reflexión acerca de la tradición pone de manifiesto que no puede ser captada 
como algo históricamente cerrado, porque a través de ella se hace visible el 
lazo pasado-presente-futuro. La noción de horizonte implícita en la tradición 
permite comprender que el pasado es tan verdadero como el presente y el 
futuro es “[...] ese excedente olvidado en el camino y, sin embargo, apuntado 
desde el comienzo”27. Asimismo, el presente es tan verdadero como el futuro, 

25 MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde, Op. cit.,  p. 61.
26 Ibíd., pp. 64-65.
27 MERLEAU-PONTY, Maurice. Notes de cours sur L’origine de la géométrie de Husserl. Suivi de Re-



24 - Graciela Ralón de Walton

porque si bien se sabe que el futuro lo cambiará, la transformación no debe 
ser entendida como una pérdida positiva. De esta manera, todo hecho cul-
tural se encuentra afectado por un horizonte de historicidad que confiere a 
nuestras adquisiciones culturales un carácter abierto y provisorio. La génesis 
de sentido se manifiesta en totalizaciones precarias que nunca se completan y 
que pueden reorganizarse en cada presente. Con otras palabras, cada presen-
te implica la posibilidad de trascender la anterior totalidad de sentido en una 
nueva totalidad que permite la recreación interior del mismo hecho. Por ejem-
plo, el teorema de Pitágoras puede parecer a primera vista como una entidad 
eterna; sin embargo, no pasa inadvertido que, si bien la geometría euclidiana 
encierra ideas ciertas, estas ideas tienen su origen en un momento histórico 
determinado. La geometría del siglo XIX, al retomar y definir esas ideas de otra 
manera, termina por considerar al espacio euclidiano como un caso particular 
de un espacio más general. En tanto formación cultural, el espacio euclidiano 
comporta un cierto coeficiente de contingencia, es decir, está ligado a un cier-
to estado del saber, lo cual no significa que debe ser destruido o desvalorizado 
sino completado y elaborado por las generaciones siguientes. 

	
En virtud del horizonte de temporalidad, las operaciones expresivas son 

adquisiciones provisorias, y todo sentido alcanzado se halla rodeado de un 
horizonte que exige una explicitación. El lugar propio de la verdad reside en 
la recuperación del objeto de pensamiento en su nuevo sentido, aun cuando 
el objeto siga conservando, en sus repliegues, relaciones que utilizamos sin 
advertirlas. Toda formación cultural aparece ligada a un pasado que está pre-
sente en nosotros, aunque nosotros no sepamos nada de sus orígenes empí-
ricos. Precisamente, este olvido de los orígenes que sobrevive en el presente 
es la tradicionalidad, la Tradierung, la remisión de, la remisión a... La tradición 
es “olvido de los orígenes como orígenes empíricos para ser origen eterno”28. 
Merleau-Ponty sostiene que somos hombres en la medida en que “[...] apun-
tamos siempre a una unicidad a través del espesor de nuestras vidas, en que 
estamos agrupados alrededor de ese interior donde nadie es, que es laten-
te, oculto y (se) nos escapa siempre dejando entre nuestras manos verdades 
como huellas de su ausencia”29. 

	
Ahora bien, la noción de institución, que, según hemos visto, ofrece la cla-

ve para leer la estructura del acontecimiento, pone de manifiesto desde un co-
mienzo que el paso de la conciencia constituyente a la conciencia instituida-
instituyente implica una modificación en la forma en que Merleau-Ponty había 
concebido el tiempo. La exposición de la temporalidad, que en la Fenomenolo-

cherches sur la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris: PUF, 1998, p. 37.
28 Ibíd., p. 33.
29 Ibíd., p. 34.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 25

gía de la percepción reproducía, en parte, el esquema husserliano, principalmen-
te, en lo referente al campo de presencia, mantenía, en cierto sentido, a la 
conciencia como centro de organización del campo. Al concebir la conciencia 
como instituida-instituyente, dos cuestiones estrechamente vinculadas ad-
quieren una nueva modalidad: la relación entre pasividad y espontaneidad y 
la noción de tiempo. Expresamente, Merleau-Ponty afirma que “el tiempo es 
el modelo de la institución” y, a continuación, lo describe en los siguiente tér-
minos: “Hay un parentesco lateral de los ahora que constituye su confusión, 
su generalidad, una transtemporalidad de decadencia y de caducidad. Pero la 
transtemporalidad originaria “es institución en estado naciente”30. 

	
Merleau-Ponty concibe el tiempo como quiasmo, lo cual significa que “pa-

sado y presente son Ineinander, cada uno es envuelto-envolvente”31. El tiempo 
es envolver y ser envuelto. Del yo al pasado hay un espesor que no está hecho 
de una serie de perspectivas ni tampoco de la conciencia de su relación sino 
que el campo de presencia es:

(...) ser a distancia, es doble fondo de mi vida de conciencia, y es lo que 
hace que pueda ser Stiftung, no solamente de un instante sino de todo un siste-
ma de índices temporales, el tiempo (ora como tiempo del cuerpo, ora como tiem-
po-taxímetro del esquema corporal) es el modelo de esas matrices simbólicas, 
que son apertura al ser32.
   
El nexo entre la institución y los acontecimientos se funda, precisamente, 

en que cada presente implica la posibilidad de la anterior totalidad de senti-
do en una nueva totalidad que es siempre situada y relativa y que permite la 
recreación interior o el reconocimiento de los hechos33.  La cohesión de una 
vida como así también la cohesión de una historia no tiene el carácter de una 
conexión o composición en el sentido de una serie o una cadena, porque los 
diversos tiempos no constituyen una serie de cosas sino que han de consi-
derarse como horizontes que adhieren unos a otros por medio de una “trans-
gresión progresiva” a la vez que se mantienen a la distancia. En sus últimos 
escritos Merleau-Ponty señala que la historia que opera en nosotros no es una 
cadena de acontecimientos visibles, sino “historia intencional o ‘vertical’, con 
Stiftungen, olvido que es tradición, reasunciones, interioridad en la exterioridad 
-Ineinander de presente y de pasado. Por eso,  si se puede hablar de cuasi-
eternidad, es porque entre los tiempos vividos se entrecruzan.

30 MERLEAU-PONTY, Maurice. L‘institution. La passivité. Notes de cours au Collège de France (1954-
1955), Op. cit., p. 36.

31 MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et l´invisible, Op. cit., p. 321.
32 Ibíd., p. 227.
33 Cf. MERLEAU-PONTY, Maurice. Notes de cours 1958-1959 et 1960-1961. Paris: Gallimard,  pp. 

208-209.



26 - Graciela Ralón de Walton

	 La Stiftung como conservación y transmisión, funda la unidad del tiem-
po y de la cultura. En un sentido, la institución es una potencia de reunión 
que invoca una unidad siempre inacabada. Una tal concepción de la historia 
conduce a pensar el espesor de un presente que liga el presente del pintor al 
pasado de la pintura y al pintor a todos los otros pintores. La idea de unidad 
subraya la solidaridad entre un cierto pensamiento del tiempo, de la historia, 
y de las relaciones con los otros. Así, Merleau-Ponty afirma que:

(...) no existe un análisis que sea último porque existe una carne de la his-
toria, porque en ella como en nuestro cuerpo, toda pesa, todo cuenta: no sólo 
la infraestructura, sino también la idea que nos hacemos de ella, y sobre todo 
los constantes intercambios entre una y otra y en que el peso de las cosas se 
convierte también en signo, los pensamientos en fuerzas, el balance en acon-
tecimiento”34.

Bibliografía
CARBONE, Mauro. La visibilité de l’invisible. Merleau-Ponty entre Cézanne et 

Proust. Zurich: Olms, 2001.
MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la perception. Paris: Gallimard, 

1945. 
MERLEAU-PONTY, Maurice. L’oeil et l’esprit. Paris: Gallimard, 1960. 
MERLEAU-PONTY, Maurice. Signes. Paris: Gallimard, 1960.
MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et l´invisible. Paris: Gallimard, 1964.
MERLEAU-PONTY, Maurice. Résumés de cours. Collège de France 1952-1960. Pa-

ris: Gallimard, 1968.
MERLEAU-PONTY, Maurice. La prose du monde. Paris: Gallimard, 1969.
MERLEAU-PONTY, Maurice. Notes de cours 1958-1959 et 1960-1961. Paris: 

Gallimard, 1996.
MERLEAU-PONTY, Maurice. Notes de cours sur L’origine de la géométrie de Husserl. 

Suivi de Recherches sur la phénoménologie de Merleau-Ponty. Paris: PUF, 1998.
MERLEAU-PONTY, Maurice. Parcous deux. Lonrai: Verdier, 2000.
MERLEAU-PONTY, Maurice. L´institution. La passivité. Notes de cours au Collège 

de  France (1954-1955). Paris: Belin, 2003.

34 MERLEAU-PONTY, Maurice. Signes, Op. cit., p. 28.



De la ciencia a la hermenéutca: 
Husserl-Aristóteles-Ricoeur

From Science to hermeneutics: Husserl-Aristotle-Ricoeur

LUZ GLORIA CÁRDENAS MEJÍA
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen.
Este artículo presenta una similitud 

entre el camino adoptado por Aristó-
teles para establecer la ciencia busca-
da y el de Husserl para constituir una 
ciencia de la subjetividad. Al final, se 
presenta el reconocimiento que hace 
Ricoeur de los límites y alcances que 
esta idea implica para su hermenéutica. 

Palabras claves: Aristóteles, Hus-
serl, ciencia, Ricoeur, hermenéutica.

Abstract.
This article presents a correspon-

dence between the routes Aristotle 
took to set up an intended science and 
those of Husserl in order to constitu-
te a science of subjectivity. In the end, 
we can see how Ricoeur admits the ex-
tents and bounds this idea implies for 
his hermeneutics.

Keywords: Aristotle, Husserl, 
science, Ricoeur, hermeneutics.



28 - Luz Gloria Cárdenas

Introducción

¿Es la misma idea de ciencia la que guía a Aristóteles y a Husserl en la 
constitución de la ciencia buscada y en la de la subjetividad? En este texto me 
propongo rastrear en la Metafísica de Aristóteles y en la Filosofía, ciencia rigurosa 
de Husserl esta pregunta. Aristóteles, en la Metafísica, se pregunta por la posi-
bilidad de una ciencia cuyo tema busca  precisar. Husserl ve la necesidad de 
constituir una ciencia de la subjetividad y asegura que a la filosofía la ha do-
minado desde el giro socrático-platónico la misma idea de ciencia1. Una gran 
distancia en el tiempo separa a estos dos filósofos; cada uno,  animado por 
problemas diversos intenta precisar los alcances de su propuesta científica. 
Preguntar por si es la misma idea de ciencia o diferente la que guía a estos 
dos filósofos se  enmarca en el campo de una historia de la filosofía a la que, 
según Husserl, le corresponden las formas singulares en cada época; pero la 
decisión de regirse por tal idea es asunto de la filosofía, pues ella busca ocu-
parse de las ideas, lo esencial, lo universal. Preguntar si ella requiere tal idea, 
establecer sus pretensiones, alcances y limitaciones lo es de la crítica. Al final 
se presentarán las dificultades que para Ricoeur tiene la decisión de Husserl, 
su necesidad de responder con la hermenéutica y su regreso a Aristóteles. 

1. Aristóteles: la ciencia buscada

En el siglo XX surge una interesante polémica sobre la lectura que Pierre 
Aubenque hace en el Problema del ser en Aristóteles a la Metafísica2. En el prefacio, 
a la segunda edición en francés, da cuenta de las primeras reacciones que 
causaron su interpretación3. Su libro comienza con una referencia a Bretano, 
maestro de Husserl, quien en 1869, se pregunta si después de tantos siglos de 
exégesis sobre Aristóteles podía decir algo nuevo.

Esta misma pregunta, con mayor razón, puede formularse, un siglo des-
pués4; sin embargo, Aubenque dice: “No pretendemos aportar nada nuevo 
sobre Aristóteles, sino por el contario, desaprender todo lo que la tradición 
ha añadido al aristotelismo primitivo”5. Frente a la propuesta de lectura de 
Brentano, quien aseguró que Aristóteles parte de las significaciones múltiples 

1 HUSSERL, Edmund. La filosofía, ciencia rigurosa. Madrid: Ediciones Encuentro, S.A, 2009, p. 12.
2 Las citas de la Metafísica corresponden a la versión al español de García Yebra (Cf., ARIS-

TÓTELES. Metafísica. Madrid: Gredos, 1987).
3 PIERRE, Aubenque. Le problème de l’être chez Aristote. Paris: Presses Universitaires de France, 

1962, nota 1.
4 Ibíd., p. 1.
5 Ibíd., p. 3.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 29

del ser, afirma que, más bien, este filósofo se vio enfrentado progresivamen-
te a admitir, que el ser no es unívoco6. Es por esto que la Metafísica termina 
por convertirse en el testimonio de una investigación que enfrento múltiples 
problemas y la condujo a ser una empresa inacabada. Es interesante anotar 
que la lectura que generó esta interpretación es la de Brentano, maestro de 
Husserl, quien enfatizó sobre la significación; lo que indica la importancia que 
este tema tuvo para él y la que más tarde le concede Husserl y, en esta direc-
ción, las posibles conexiones que se pueden realizar, a través de Brentano, de 
Husserl con Aristóteles.

Aristóteles al comienzo del Libro Gamma, tal como lo indica Aubenque, 
afirma: “Hay una ciencia que contempla el Ente en cuanto ente (τὸ ὂν ᾗ ὂν) 
y lo que le corresponde de suyo”78. Considerarla una ciencia no es algo que 
estuviera establecido en su época, como si lo eran, por ejemplo, las matemá-
ticas. La primera indicación para una ciencia es determinar su tema, en este 
caso: el Ente. La búsqueda es entonces, establecer a qué se refiere. En el 
Alpha, luego de su famosa afirmación: “Todos los hombres por naturaleza 
desean saber”9 y de referirse a los tipos de conocimiento que van desde la 
sensación a la memoria y de ésta a la experiencia, de la que finalmente surge el 
arte y la ciencia; precisa que quien se separó por primera vez de las sensacio-
nes comunes inventó el arte y luego de éste, muchas otros y posteriormente 
las ciencias, unas prácticas, otras teóricas y, finalmente, la que no se ordenan 
ni al placer, ni a lo necesario10.

Lo que ahora queremos decir es esto: que la llamada Sabiduría (σοφίαν) 
versa, en opinión de todos, sobre las primeras causas y los principios. De 
suerte que, según dijimos antes, el experto nos parece más sabio que los que 
tienen una sensación cualquiera, y, el poseedor de un arte, más sabio que los 
expertos, y el jefe de una obra, más que un simple operario, y los conocimien-
tos teóricos, más que los prácticos. Resulta pues, evidente que la Sabiduría es 
una ciencia (ἐπιστέμη) sobre ciertos principios y causas11.

6 Ibíd., p. 12. 
7 Metaph., 1003 a 21.
8 Se utiliza la versión al español de García Yebra. El término griego τὸ ὂν es traducido por 

‘ente’ y no por ‘ser’. García Yerba argumenta, en su prólogo a la segunda edición, que esta 
sustitución de ‘ente’ por ‘ser’, cree, se debe al influjo de los franceses, pues en esa lengua hay 
dificultades para distinguir la pronunciación de la proposición en del vocablo ent (la t final no se 
pronuncia); pero esto no sucede en el español y ‘ser’debe reservarse para εἶναι (ARISTÓTELES, 
Metafísica: XLIV-XLV)

9 Metaph., 980 a 21.
10 Metaph., 981 b 20-22.
11 Metaph., 981 b 27-982ª 3.



30 - Luz Gloria Cárdenas

Para establecer la diferencia entre ciencia y arte, Aristóteles opta por ha-
cerlo a partir de las concepciones que los antiguos han forjado sobre el sabio 
y así determinar sus características: el sabio lo sabe todo en la medida de lo 
posible, sin tener la ciencia de cada cosa en particular, puede conocer las 
cosas difíciles, conoce con mayor exactitud y es más capaz de enseñar las 
causas. Establecido lo anterior, le es lícito afirmar que la Sabiduría, entre las 
ciencias, es la única que se elige por sí misma, conoce los primeros principios 
y causas y, por tanto, está destinada a mandar. 

El conocer y el saber buscados por sí mismos se dan principalmente en la 
ciencia que versa sobre lo más escible (pues el que elige el saber por el saber 
preferirá, a cualquier otra, la ciencia más ciencia, y ésta es la que versa sobre 
lo más escible). Y lo más escible son los primeros principios y las causas (pues 
mediante ellos y a partir de ellos se conocen las demás cosas, no ellos a través 
de lo que les está sujeto). Y es la más digna de mandar entre las ciencias, y 
superior a la subordinada, la que conoce el fin por el que debe hacerse cada 
cosa. Y este fin es el bien de cada una, y, en definitiva, el bien supremo en la 
naturaleza toda.

Por todo lo dicho, corresponde a la misma Ciencia el nombre que se busca. 
Pues es preciso que ésta sea especulación de los primeros principios y causas. 
En efecto, el bien y el fin por lo que se hace algo son una de las causas12.

Posteriormente, añade otras características, la de ser la única ciencia libre, 
la más digna de aprecio y la mejor. A continuación, afirma que son cuatro las 
causas. Para precisarlas, revisa lo que los antiguos y contemporáneos han 
dicho y encuentra que unos han reconocido la existencia de unas, otros, la de 
otras, pero ninguno, todas. Su propósito es evaluar qué tanto se acercaron a 
su conocimiento y a qué dificultades se enfrentaron. No pretende hacer his-
toria, sino que considera que este tema es difícil y requiere la ayuda de todos 
aquellos que se han pronunciado sobre el asunto. 

Si dice que hay una ciencia que contempla el Ente porque es posible iden-
tificarla como tal, lo que supone una idea sobre ésta. Aristóteles en la Ética 
Nicomáquea13 la ubica entre los conocimientos que alcanzan la verdad: “las 
disposiciones por las cuales el alma posee la verdad cuando afirma o nie-
ga algo son cinco, a saber, el arte (τέχνη), la ciencia (ἐπιστήμη), la prudencia 
(φρόνησις), la sabiduría (σοφία) y el intelecto (νοῦς)”14. La ciencia se ocupa de 

12 Metaph., 982 a 30-982 b 10.
13 Las citas son de la versión al español de Emilio Lledó Iñigo. Cf., ARISTÓTELES. 

Ética Nicomaquea. Madrid: Gredos, 1988.
14 EN., 1139 b 15-17.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 31

lo necesario y eterno, es enseñable y por tanto, puede aprenderse, bien sea 
por inducción o por silogismo a partir de lo ya conocido, y es por esto, demos-
trable. Aristóteles precisa: “cuando uno está convencido de algo y conoce sus 
principios, sabe científicamente”15. El conocimiento de los principios es con-
dición para la demostración, los cuales no son aprehensibles sino por el in-
telecto. Sólo la sabiduría, entre las ciencias tiene los dos conocimiento: el de 
los principios y la demostración; y, por esto, dice Aristóteles, “es la más exacta 
(ἀκριβεστάτη) de las ciencias”16, pues el sabio no sólo conoce lo que se sigue 
de los principios sino también la verdad de éstos: “la sabiduría será intelecto y 
ciencia, una especie de ciencia capital de los objetos más honorables”17.  

El objeto de esta ciencia sólo ha sido nombrado: el Ente. Para Brentano 
la Metafísica es resultado del esfuerzo por determinarlo: “Es por esto que Aris-
tóteles no ha cesado de explorar y de examinar en los libros de la Metafísica, 
como él mismo lo dice, (Mét Z, 1, 1028 b 2) una sola y única cuestión: ¿Qué es 
el ente?”18.  En el prólogo a la edición francesa del libro, Pascal David asegura 
que Brentano responde al reproche de Kant, para quien la lista de categorías 
de Aristóteles no sigue ningún principio19, para él, por el contrario, éste es 
enunciado en Epsilón. 

Mas puesto que «Ente» dicho sin más tiene varios sentidos (λεγόμενον 
λέγεται πολλαχῶς), uno de los cuales es el Ente por accidente, y el otro el 
Ente como verdadero, y el no-ente como falso, y, aparte de éstos, tenemos las 
figuras de la predicación (por ejemplo «que», «de qué cualidad», «cuán grande», 
«dónde», «cuándo» y si alguna otra significa de este modo) y, todavía, además 
de todos éstos, el Ente en potencia y el Ente en acto.20

Toda ciencia, dice Brentano, tal como lo afirmaría Aristóteles, debe co-
menzar por la elucidación de su objeto21. El Ente, que es su objeto de inves-
tigación, si bien se dice en múltiples sentidos, se ordena, según lo demuestra 
Brentano, por un principio, al “mostrar cómo las múltiples significaciones del 
ser se dejan todas subordinar a una primera distinción, la de las cuatro acep-
ciones de este nombre, para luego, entonces, considerar cada una de ellas”22. 
Brentano dedica su libro a precisar cómo Aristóteles ordena y explicita cada 

15 EN., 1139 b 33-34.
16 EN., 1141 a 16.
17 EN., 1141 a 19-20.
18 BRENTANO, Franz. Aristote. Les significations de l’être. Paris: Librairie Philosophique J. Vrin, 

1992, p- 18.
19 Ibíd., p. 10.
20 Metaph., 1026 a 33-1026 b 2.
21 BRENTANO, Franz. Aristote. Les significations de l’être, Op. cit., p. 19.
22 Ibíd., p. 20.



32 - Luz Gloria Cárdenas

una de estas cuatro acepciones: ser según el accidente, ser según lo verda-
dero, ser según la potencia y el acto y ser según las figuras de las categorías. 

En el mundo griego antiguo, Platón, antes que Aristóteles, hizo grandes 
esfuerzos para constituir un nuevo saber: la Filosofía. En la República23recurre 
al símil de la línea para establecer su idea. Afirma que no parte de hipótesis 
como lo hacen las ciencias para alcanzar sus conclusiones, sino que desde 
las hipótesis se remonta hasta las ideas más puras24. Al hacerlo le asigna un 
puesto más elevado, por encima de las matemáticas. Aunque para Aristóteles 
también la filosofía tiene un lugar elevado, este es dado por su tema de inda-
gación: el Ente en cuanto ente y lo que le corresponde de suyo. Para Aristóteles, este 
saber adquiere el estatus de ciencia, si logra, a semejanza de las otras cien-
cias, determinar su tema, establecer sus principios y demostrar sus propieda-
des con la determinación de sus causas. Este camino lo lleva a establecer las 
múltiples significaciones y a proponer un orden para su investigación. Brenta-
no llama la atención sobre este descubrimiento aristotélico, Aubenque, al se-
guirlo, precisa que Aristóteles responde a los sofistas25, quienes aseguran que 
el lenguaje sólo tiene una función comunicativa, no se refiere a las cosas y por 
lo tanto, no es posible constituir una ciencia sobre ellas y menos la filosofía26.

2. Husserl: la ciencia de la subjetividad

A comienzos del siglo XX, Husserl retoma la idea de ciencia de Platón; pero 
su propósito es reorientar a las ciencias del espíritu proporcionándoles una 
ciencia de la subjetividad. En La filosofía, ciencia rigurosa de 1911, crítica la na-
turalización y el historicismo a las que tales ciencias son sometidas. El sujeto 
es naturalizado al convertirlo en un objeto equiparable a los de la naturaleza. 
Así lo hace la psicología cuando concibe el sujeto como un hecho psíquico. 
Aunque el cuerpo pertenece a la naturaleza es ante todo un cuerpo espiritua-
lizado. Reconocerlo no implica, cómo lo hace la historia, acceder a cada sin-
gularidad en su manifestación; pues, si se quiere constituir una ciencia debe 
accederse a una idea universal, en este caso, de la subjetividad. Husserl ase-

23 Se utiliza la versión al español de Conrado Eggers Lan. Cf., PLATÓN. República. En: Diálo-
gos. Madrid: Gredos, 1997.

24 PLATÓN. República, Op. Cit., VI, 509d 6 - 510d 3.
25 Es célebre el fragmento de Gorgias Sobre lo que no es o sobre la naturaleza en el que “desarrolla 

tres argumentos sucesivos. El primero es que nada existe; el segundo, que, aún en el caso de 
que algo exista, es inaprehensible  para el hombre; y el tercero, que, aún cuando fuera apre-
hensible, no puede ser comunicado ni explicado a otros” Esta cita corresponde a la versión 
doxográfica de Sexto Empírico, Contra los matemáticos VII 65 ss, traducida al español por Alberto 
Melero Bellido. 

26 PIERRE, Aubenque. Le problème de l’être chez Aristote, Op. cit., p. 95.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 33

gura: ni la psicología ni la historia pueden fundamentar y dar una dirección 
adecuada a las ciencias del espíritu; la primera, porque naturaliza el sujeto, la 
segunda, porque sólo aprehende lo singular. Es necesario comenzar de nuevo; 
para hacerlo es preciso volver a la  idea de ciencia original.

Desde sus inicios, la filosofía ha pretendido ser ciencia rigurosa: la ciencia 
que satisfaga las necesidades teóricas supremas y haga posible, en sentido 
ético religioso, una vida regulada por normas racionales puras. Tal pretensión 
se ha hecho valer unas veces con mayor y otras con menor energía, pero jamás 
ha sido abandonada por completo; ni siquiera en los tiempos en que el interés 
por la teoría pura y la capacidad para ella amenazaban ruina, o los poderes 
religiosos sojuzgaban la libertad de la investigación27.

Husserl precisa sus características: “suprema, la más rigurosa de todas, 
la que representa la inajenable pretensión humana al conocimiento puro y 
absoluto”28 y agrega, que tenga la posibilidad de enseñarse y aprenderse. Esta 
idea, que fue puesta al comienzo de la filosofía, dice Husserl, aún no ha podi-
do realizarse; es la vieja idea platónica de alcanzar las ideas más puras. Para 
el filósofo alemán las ciencias, aunque inacabadas, no dejan de serlo, hay un 
cuerpo doctrinal que se va desarrollando con el tiempo, pero esto, dice, aún 
no sucede con la filosofía. Este llamado platónico de constituir la filosofía 
como una ciencia suprema implica para Husserl la búsqueda de una idea de la 
subjetividad con la que pueda darse un nuevo fundamento a las ciencias del 
espíritu.  

3. Ricoeur: de la ciencia a la hermenéutica

Ricoeur, al seguir a Husserl, intenta constituir una filosofía de la voluntad. 
Al hacerlo encuentra que la fenomenología es insuficiente para describir la 
existencia del mal.  No basta constituir una filosofía sin supuestos, tal como lo 
exige Husserl, se requiere partir de un lenguaje pleno. Es en la tradición occi-
dental, en la memoria cultural: hebrea y griega, donde se puede encontrar las 
formas en que el mal se ha expresado, pero sólo de manera indirecta  No se 
trata de hacer historia, sino de recuperar la memoria para preguntar de nuevo. 
El filósofo, que habla desde el fondo de la memoria griega, pregunta desde la 
perplejidad que le suscita la presencia del mal y llevado por la reflexión pone 
la existencia y la razón, la finitud y la culpabilidad29. Este nuevo comienzo im-
plica un volver al hombre de carne y hueso, que actúa y padece.

27 HUSSERL, Edmund. La filosofía, ciencia rigurosa, Op. cit., p. 7.
28 Ibíd., p. 8.
29 RICOEUR, Paul. Finitud y culpabilidad. Madrid: Trotta, 2004, p. 184.



34 - Luz Gloria Cárdenas

Con la fenomenología de Husserl le fue posible establecer la estructura 
fundamental de la voluntad humana, que se convierte en guía para la reflexión; 
pero con las herramientas que provee la descripción no le es posible abordar 
las pasiones con las que la conciencia se hace esclava de sí misma. Fue preci-
so quitar el paréntesis, exigido por la descripción fenomenológica, para volver 
a la existencia y, conducido por el pensamiento de Gabriel Marcel, dejar hablar 
al hombre de carne y hueso30.  

En la existencia, la experiencia de uno mismo se revela como el estar alie-
nado de sí, es tener el sentimiento de permanecer aprisionado. Dicha expe-
riencia se manifiesta en: la culpabilidad (indignidad del núcleo personal), el 
pecado (situación del hombre frente a dios), la mancilla (la mancha). Esta ex-
periencia se expresa en el lenguaje de la confesión aun a pesar de su carácter 
ciego, sus contradicciones, su reducción intima y el desconcierto que suscita. 
El lenguaje especulativo del filósofo, también el de la gnosis y el del mito tra-
tan, cada uno, a su manera, de dar cuenta de esta experiencia31 sin lograrlo 
plenamente. Es necesario, dice Ricoeur, comenzar de nuevo y repetir el lengua-
je de la confesión y así, restaurar su fondo. Con el vocabulario de la falta y con 
la ayuda de la semántica, Ricoeur logra el reenvío a los símbolos primarios de 
la culpabilidad, el pecado y la mancilla. Recoge de la historia comparada de 
las religiones los mitos de caída, caos, exilio, obcecación divina, para situarlos 
en su propio universo de discurso. Trae de la filosofía las elaboraciones espe-
culativas sobre la culpa y el mal. Con todo esto, ordena y precisa el carácter 
de los símbolos encontrados: especulativos (materia-cuerpo-pecado original), 
míticos (lucha entre las potencias del orden y del caos, exilio del alma en un 
cuerpo extraño, ceguera del hombre por una divinidad hostil, caída de Adán) y 
primarios (mancilla-pecado-culpabilidad), con lo que constituye una simbóli-
ca del mal32. Para comprenderla es preciso una exégesis que, a su vez, requiere 
unas reglas de desciframiento: una hermenéutica que no olvide que este len-
guaje de la confesión refiere el enigma de la conciencia de sí. 

No basta el esfuerzo anterior, hace falta construir un puente que haga po-
sible el tránsito desde los símbolos a la filosofía. Ya no se puede, como lo 
hizo Platón, detener el pensamiento filosófico y dejar simplemente hablar al 
mito. Ricoeur tiene que elaborar una antropología filosófica que sea regida 
por las ideas de desproporción, finito e infinito, intermediario o mediación, 
para localizar humanamente el mal y dar cuenta de la debilidad específica del 
hombre. El tema de la falibilidad, al conceptualizarlo, alcanza un cierto umbral 
de inteligibilidad hasta el límite impuesto por el lenguaje cifrado en el que se 

30 Ibíd., p. 8.
31 Ibíd., p. 173.
32 Ibíd., pp. 169-175.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 35

expresa de manera indirecta el mal. Del lado de los símbolos, el mito relata 
la presencia del mal. La hermenéutica ofrece las reglas de trasposición que 
permite pasar, de una simbólica del mal, a la que se le agrega el pensamiento 
sobre el mal y sus diversos registros en las ciencias humanas (psicoanálisis, 
criminología, ciencia política) y en el especulativo, a un nuevo tipo de discurso 
filosófico. El pensamiento especulativo, hasta ahora, se ha limitado a dar una 
visión ética del mundo que sólo comprende el mal por la puerta estrecha de la 
libertad. Pero, dice Ricoeur, si el mal es injustificable, ¿acaso se puede recupe-
rar íntegramente en la confesión que la libertad hace de él? La confesión del 
mal es, más bien, la condición de la conciencia de la libertad y no a la inversa, 
por esto es preciso este nuevo comienzo.

Para hallar el equivalente especulativo que corresponde a los temas de la 
caída, el exilio, el caos y la ceguera trágica, hay que realizar una crítica sobre 
los conceptos de pecado original, materia mala y nada; elaborar los signos es-
peculativos que permitan vincular, a la descripción del mal, como no-ser espe-
cífico, posesión poderosa, una ontología fundamental33 de la realidad humana 
que señale el enigma más profundo: el de siervo arbitrio (un libre albedrío que 
se encadena y se encuentra encadenado desde siempre). 

Por su parte, los mitos refieren un mundo roto, una simbólica del mal que 
señala al hombre, víctima y culpable, e indican el enigma del Siervo arbitrio. 
Cada uno, da que pensar34 y de esta manera empujan la reflexión y las elabora-
ciones que debe hacer el pensamiento especulativo. La confesión, integrada 
a la conciencia de sí, expresa formas ingenuas en sus diversos aspectos: cós-
mico (hierofanías), onírico (producciones oníricas) y creativo (verbo poético). 
Sus funciones remiten a una estructura simbólica única que requieren sus 
propios criterios de análisis. El símbolo es un signo y debe distinguirse de la 
alegoría y del signo lógico, es opaco, analógico pero en el sentido específico 
de asimilación: es un sentido primario que participa en un sentido latente que 
evoca. Las significaciones analógicas, que han sido espontáneamente forma-
das e inmediatamente dadoras de sentido, las precisa Ricoeur de la siguiente 
manera: mancilla análoga a la mancha, pecado análogo a la desviación, cul-
pabilidad análogo a la carga. El mito, en el que se dice el mal, es un símbolo 
de esta clase, desarrollado en forma de relato en un tiempo y en un espacio 
originario que no son, por supuesto, los de la historia y la geografía35.

33 Esta ontología será tema de sus trabajos posteriores: La metáfora viva, Sí mismo como otro, La 
Memoria, la historia, el olvido

34 Ibíd., pp. 13-14.
35 Ibíd., pp. 175-183.



36 - Luz Gloria Cárdenas

En los límites de la fenomenología descriptiva la repetición filosófica de la 
confesión deja hablar al alma del creyente, sus motivaciones e intenciones de 
un modo neutralizado, en el modo del ‘como-sí’ que mediante la imaginación 
y la simpatía puede repetir la simbólica de la libertad esclavizada36. Al hacerlo, 
se introduce la contingencia que es lo que, precisamente, da que pensar. El reto 
es integrarla a la reflexión mediante una hermenéutica que para Ricoeur se 
convierte en una apuesta: comprender mejor el hombre, el vínculo entre el ser 
del hombre y el ser de los demás entes, al seguir la indicación del pensamiento 
simbólico37. 

Todo lo anterior le exige a Ricoeur un largo y difícil trabajo de pensamiento: 
una filosofía que a partir de los símbolos intenta promover, conformar el sen-
tido mediante una interpretación creadora. Este es su recorrido:

•	 Deducir el simbolismo del mal humano: guiado por una mítica de la 
existencia mala elabora una empírica de la libertad sierva, como un pri-
mer acercamiento a la conciencia de sí.

•	 Transformación cualitativa de la conciencia reflexiva: cualquier símbolo 
es una manifestación del vínculo del hombre con lo sagrado, llamada 
que invita a situarse mejor en el ser.

•	 Romper el recinto encantado de la reflexión guiado por el símbolo que 
hace pensar que el cogito está al interior del ser y no al contrario: Descu-
brir que el acto mismo por medio del cual se arranca de la totalidad no 
deja de formar parte del ser que lo interpela en cada símbolo.

•	 Elaborar a partir de los símbolos unos conceptos existenciales, no sólo 
estructuras de reflexión sino también de existencia.

Su apuesta: Incluir la deducción trascendental de la empírica de la libertad 
sierva en una ontología de la finitud y del mal que eleve los símbolos a concep-
tos existenciales. Una filosofía que explicite sus supuestos, los enuncie como 
creencias, los elaboré como apuestas y los recupere como comprensión38.

Pensar en y a través de la recuperación de la memoria griega y de otras 
memorias que nos constituyen y nos interpelan, supone una y otra vez, vol-
ver a preguntar por la idea de ciencia que cada filósofo hace suya cuando se 
enfrenta a sus propias preguntas y se ve abocado, por los límites que el pen-
samiento y las demandas que la existencia le imponen, a trasgredir e inventar 
otras formas: en Platón y en Husserl un remontarse hacia las ideas; en Ricoeur 
un volver a la existencia, al hombre de carne y hueso que lo conducirán, más 

36 Ibíd., p. 83-84.
37 Ibíd., p. 488.
38 Ibíd., p. 490.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 37

adelante, a incorporar a su propuesta ontológica una de las significaciones del 
ente, que encuentra en Aristóteles, las del acto y la potencia39. 

Por esto la filosofía es, también, una empresa inacabada, pero lo es, por-
que siempre recomienza de nuevo desde lo más originario. 

Bibliografía
ARISTÓTELES. Metafísica. Madrid: Gredos, 1987.
PIERRE, A. (1962-1983). Le problème de l’être chez Aristote. Paris: Presses Uni-

versitaires de France.
BRENTANO. (1992). Aristote. Les significations de l’être. Paris: Librairie Philoso-

phique J. Vrin.
HUSSERL, E. (2009). La filosofía, ciencia rigurosa. Madrid: Ediciones Encuentro, 

S.A.
RICOEUR, P. (2004). Finitud y culpabilidad. Madrid: Trotta.
ARISTÓTELES. (1987). Metafísica. Madrid: Gredos.
ARISTÓTELES. (1988). Ética Nicomaquea. Madrid: Gredos.
PLATÓN. (1997). República. En Platón, Diálogos. Madrid: Gredos.
PLATÓN. (1997). República. En Platón, Diálogos IV. Madrid: Gredos.
GORGIAS. (1996). Sobre lo que no es o sobre la naturaleza. En Sofistas Tes-

timonios y fragmentos. Madrid: Gredos.
RICOEUR, P. (1980). La Metáfora viva. Madrid: Ediciones Cristiandad.

39 En Metáfora viva en 1975 dice: “Aristóteles invita a buscar la clave de la explicitación onto-
lógica de la referencia en una recuperación especulativa de las significaciones del ser. Pero es 
importante observar que Aristóteles no nos remite a la distinción de las significaciones catego-
riales del ser, sino a la distinción más radical, la del ser como potencia y como acto”. RICOEUR, 
Paul. La metáfora viva, Op. cit., p. 414.





La fenomenología y las ciencias físicas de la mente
Phenomenology and Physical Sciences of the Mind

HARRY P. REEDER
Universidad de Texas

Estados Unidos

Resumen
Este artículo pretende mostrar 

cómo la fenomenología husserliana 
no sólo supera el dualismo ontológico 
alma-cuerpo sino que tiene un vínculo 
importante con las ciencias físicas de la 
mente. Para ello ahondaré en lo atinen-
te a las críticas que se realizan desde la 
fenomenología a las ciencias positivas, 
y cómo ella es asimismo una ciencia de 
la consciencia.

Palabras clave: Fenomenología, 
ciencias positivas, dualismo, conscien-
cia, intencionalidad.

Abstract
This article pretends to show how 

Husserl’s phenomenology not only 
overcomes the ontological dualism 
body-soul but is an important link with 
the physical sciences of the mind.  For 
this objetive, I will study in depth the 
criticisms that are made from phenom-
enology to the positive sciences, and 
how phenomenology is also a science 
of consciousness.

Key words: Phenomenology, posi-
tive sciences, dualism, conciousness, 
intentionality.



40 - Harry P. Reeder

La historia del estudio de la mente refleja las dificultades de establecer nor-
mas y hechos “fijos”. Durante toda la historia judeo-cristiana la cultura oeste 
había tenido el dualismo  “mente-cuerpo”, pero antes de la nueva ciencia del 
siglo diecisiete este dualismo careció de claridad. El filósofo-científico René 
Descartes estableció de mejor modo esta distinción dualista en el año 1641, 
en su Sexta Meditación: “Para comenzar este examen he de observar, ante todo, 
que existe una gran diferencia entre el espíritu y el cuerpo, porque aquel es 
indivisible y éste divisible”1. En sus Meditaciones metafísicas, Descartes presenta 
un poderoso método científico para la investigación del mundo corporal, pero 
ninguna sugerencia de cómo investigar científicamente el espíritu2. Su método 
para tratar el mundo corporal depende principalmente de su presunción de 
que toda la naturaleza, incluso nuestras sensaciones, están construidas en 
átomos, los que requieren investigaciones en términos matemáticos –p. e. se 
mide, se pesa, se cuenta–. Aquí es importante recordar que Descartes inventó 
–o descubrió– las coordenadas cartesianas del álgebra analítica para medir 
los “datos”3 de la visión y así hacerlos “claros y distintos”, e incluso creyó que 
lo mismo debería ser posible con los otros sentidos. Tanto Descartes (en su 
Primera y Quinta Meditación), como el empirista John Locke4, aceptan la distin-
ción entre cualidades primarias y cualidades secundarias; aquellas pueden ser 
investigadas por medios matemáticos, pero éstas no. John Locke identifica 
las cualidades primarias como, “cualidades originales oprimarias de un cuerpo, las 
cuales, creo, podemos advertir que producen en nosotros las ideas simples de 
la solidez, la extensión, la forma, el movimiento, el reposo y el número”. Identificó, a su 
vez, las cualidades secundarias como las que:

(...) en verdad no son nada en los objetos mismos sino potencias para pro-
ducir en nosotros diversas sensaciones por medio de sus cualidades primarias, 
es decir, por el bulto, la forma, la textura y el movimiento por sus partes insen-
sibles, como colores, sonidos, gustos, etc.5.

Porque la mente es indivisible, parece que no es posible aplicar los mé-
todos matemáticos a los “datos” de la mente, por eso deben ser datos de 
cualidades “meramente” secundarias6, porque el nivel más básico de la cons-

1 DESCARTES, René. Discurso del método, Meditaciones metafísicas, Reglas para la dirección del espíri-
tu, Principios de la filosofía. México: Editorial Porrúa, 2006, p. 100. 

2 Quizás esto es porque Descartes fue sacerdote, pero esto es meramente especulación.
3 Husserl, en sus descripciones de la experiencia vivida, rechaza la idea, aceptada hace 

siglos, que todo lo que existe es compuesto de átomos o corpúsculos, idea compartida por los 
filósofos modernos.

4 Cf., LOCKE, John. Ensayo sobre el entendimiento humano. México: Fondo de Cultura Económi-
ca, 1999. 

5 Ibíd., pp. 113-114.
6 Para anticipar un poco, Husserl insiste en que no hay “datos” de la consciencia, a raíz de 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 41

titución de cualquier objeto intencional –es decir de la experiencia consciente 
de cualquier cosa) es el tiempo inmanente, interno o vivido, dentro del que “el 
puro ahora (...) no es más que un límite ideal, algo abstracto que nada pue-
de ser por sí”7–. Debido a que la filosofía moderna presuponía que cualquier 
ciencia debe basar sus métodos en la medición de cosas distintas8, y que 
no parecía posible desarrollar una manera de medir la consciencia, “el estu-
dio del espíritu” no tuvo ni fundamento ni historia coherente. Sin embargo, 
a finales del siglo diecinueve y principios del siglo veinte, varios pensadores 
–notablemente Franz Brentano, Edmund Husserl, Sigmund Freud y William Ja-
mes– trataron de desarrollar un estudio de la mente más sistemático, a pesar 
de no tener fundamento en la medición. Husserl, en sus Investigaciones lógicas,  
preparó una explicación de la combinación entre el a priori y el a posteriori en 
un nuevo tipo de ciencia rigorosa, con la reunión de la lógica formal y la lógica 
trascendental. Las teorías de Freud pasaron –más o menos– rápidamente a 
la desaprobación dentro del estudio de la psicología, porque hubo muchos 
desagrados por los resultados y la interpretación del uso de su teoría9. Pero 
el trabajo de Brentano, Husserl y James tuvo más coherencia y aceptación, 
porque ellos tres trataron de describir los contenidos de la consciencia, en tér-
minos que “todos” pudiesen entender y comparar con su propia experiencia 
consciente, para tratar con la consciencia como tal. No obstante, la llamada 
a la descripción, por sí sola, no fue suficiente para establecer una ciencia de la 
consciencia. Para eso, necesitamos mirar el problema que condujo Husserl a 
desarrollar la fenomenología.

Desde el siglo diecisiete el mundo filosófico-científico entendía que la nue-
va ciencia funcionaba por “mirar” o “leer” las cosas del mundo corporal –en 
términos tradicionales, el imperio a posteriori– basado en los métodos de las 
matemáticas y la lógica –en términos tradicionales, el imperio a priori–. Todos 
los filósofos y científicos –incluso las mismas personas ajenas a estos ámbi-
tos–, sean racionalistas o empiristas, estaban de acuerdo en eso10. Pero nadie 
tenía una explicación del porqué es posible combinar estos dos imperios en la 
ciencia. John Stuart Mill, en su System of Logic de 1843, intentó  reducir el im-

la intencionalidad de la experiencia consciente.
7 HUSSERL, Edmund. Renovación del hombre y la cultura. Barcelona: Anthropos, 2002, p. 62.
8 La presunción de datos de sensación que John Locke argumentó diciendo que las “cosas” 

percibidas son objetos complejos que están compuestos de objetos simples, y que George 
Berkeley refiere como minimi sensibilii.

9 A pesar de eso, Freud fue influenciado por la fenomenología de Husserl. Cf., HOLENSTEIN, 
Elmar. Phänomenologie der Assoziation. The Hague: Martinus Nijhoff, 1972, p. 55. Además, dos 
obras cortas de Freud estuvieron en la biblioteca privada de Husserl [Über Psychoanalyse (1909) 
y Selbstdarstellung (1936)], aunque sin ninguna indicación de hubo estado leído. Ibid., 48.

10 Cf., REEDER, Harry. “El flujo heraclíteo y sentidos parmenídeos”, En: Acta Fenomenológica 
Latinoamericana, No. 7, 2009, pp. 67–77.



42 - Harry P. Reeder

perio a priori al imperio a posteriori, reduciendo las leyes lógicas –como el modus 
ponens– a nada más que generalizaciones empíricas de facto del entendimiento 
humano, es decir, leyes empíricas del pensamiento, teoría que llegó a recibir 
el nombre de psicologismo11. Por esa razón, la fundamentación de la lógica entró 
en una gran crisis. A inicios del siglo veinte, los matemáticos Gottlob Frege y 
Edmund Husserl, en sus investigaciones y también en una correspondencia 
mutua, trataron de descubrir tal fundamentación12. 

	
Para tratar con este problema, Husserl en §6 de los Prolegómenos de sus Inves-

tigaciones lógicas del año 1900, comenzó con una definición muy general (y por eso 
neutral) de la naturaleza de la ciencia. Cualquier investigación que merece el tér-
mino ciencia debe ser una “unidad [sistemática] del nexo de las validaciones funda-
mentadas13”. En su obra Renovación, escrita entre 1922 y 1924, Husserl indica que 
una filosofía científica también debe incluir las ciencias del espíritu14. Esto deja en 
claro que la ciencia fenomenológica no se fundamenta de manera dualista.

	
En el desarrollo de las Investigaciones lógicas, para Husserl la noción de “vali-

daciones fundamentadas” incluye la discusión y la argumentación intersubje-
tiva; de hecho, las primeras cuatro de las seis Investigaciones versan sobre el 
lenguaje, los sentidos y la gramática. Husserl se refiere al papel del lenguaje 
en el método y en la ciencia de la fenomenología en muchas de sus obras.15 
Las ciencias no comienzan con “datos finales”; los científicos tienen que hallar 
“hechos” mediante una larga praxis, y esta praxis incluye el uso del lenguaje 
cuando hablan, argumentan y clarifican términos –y todo eso es parte del mé-
todo fenomenológico, como ciencia–16. Husserl dice que la clarificación de la 

11 Cf., MILL, John. System of Logic, Ratiocinative and Inductive. En: Collected Works of John 
Stuart Mill, Vol. 7-8. Toronto: University of Toronto Press, 1963. Cf., HUSSERL, Edmund. Philoso-
phie der Arithmetik: Psychologische und logische Untersuchungen. The Hague: Martinus Nijhoff, Hua XII, 
1970. Intentó hacer lo mismo en su Filosofía de la aritmética de 1891. La mayoría de los Prolegó-
menos a las Investigaciones lógicas de Husserl es un ataque prolongado al psicologismus.

12 Cf., MOHANTY, Jitendarnath. Husserl and Frege. Bloomington: Indiana University Press, 
1982. Es idea común entre muchos filósofos norteamericanos que Frege corrigió el psicologismus 
de Husserl, pero este libro de Mohante muestra que esta explicación no es correcta.

13 Cf., HUSSERL, Edmund. Investigaciones lógicas, 2 Vol. Madrid: Alianza, 1982. He cambiado 
la traducción española de Morente y Gaos para enfatizar el sentido. El alemán en Hua XVIII, p. 
30, es: “Zum Wesen der Wissenschaft gehört also die Einheit des Begründungszusammenhanges, in dem mit 
den einzelnen Erkenntnissen auch die Begründungen selbst und mit disen auch die höheren Komplexionen von 
Begründungen, die wir Theorien nennen, eine systematische Einheit erhalten”. La palabra “sistemática” 
que incluyo indica el sentido de la palabra alemana “Einheit”.

14 HUSSERL, Edmund. Renovación del hombre y la cultura. Barcelona: Anthropos, 2002, pp. 4-11.
15 Cf., REEDER, Harry. La praxis fenomenológica de Edmund Husserl. Bogotá: Editorial San Pablo, 

2011.
16 Cf., VARGAS GUILLÉN, Germán y REEDER, Harry. Ser y Sentido: Hacia una fenomenología 

trascendental-hermenéutica. Bogotá: Editorial San Pablo, 2009. Cf., REEDER, Harry. The Theory and 
Practice of Husserl’s Phenomenology. Bucharest: Zeta Books, 2010. Cf., REEDER, Harry. La praxis 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 43

experiencia y los conceptos pre-científicos son “la cuestión cardinal de toda 
ciencia empírica”17. Parte de la dificultad de hacer eso es que tenemos que 
proceder en este trabajo usando la lengua que ya tenemos de la vida pre-cien-
tífica, y luego buscar métodos para clarificar nuevos sentidos para las viejas 
palabras. En la fenomenología, estos nuevos sentidos proceden del método 
de la reducción fenomenológica. Husserl refiere que: “Todas las apercepcio-
nes de nuevo tipo, exclusivamente enlazadas con la reducción fenomenológi-
ca, con el lenguaje de nuevo tipo (nuevo, aunque utilizo el lenguaje corriente, 
como es inevitable, pero también bajo el inevitable cambio de sentido) (…)”18.

	
En cualquier ciencia, incluso la fenomenológica, hay enlaces entre la praxis 

empírica y el uso del lenguaje. En las ciencias positivas no se presta el sufi-
ciente cuidado a los matices de sentido de sus usos del lenguaje; presumen 
que hay univocidad de sentido debido a su particular utilización de métodos 
matemáticos. Husserl fue consciente de esta parte cuando dice: “Si ‘positivis-
mo’ quiere decir tanto como fundamentación absolutamente exenta de pre-
juicios (...), en, pues, lo que se puede aprehender originariamente, entonces 
somos nosotros los auténticos positivistas”19. Él también dijo: “Si el empirismo 
hubiera hecho más honor a su nombre mediante tal vínculo con la experien-
cia, entonces no habría podido errar la reducción fenomenológica”20. Estas 
dos citas indican el problema central con el positivismo y el empirismo. Los 
dos no dan cuenta ni del lenguaje, con sus sentidos vividos, ni de la experien-
cia consciente y su rol dentro y fuera de la ciencia. 

	
¿Por qué erraron la reducción fenomenológica? Precisamente porque pre-

suponían tres cosas: el dualismo cartesiano (o el materialismo), el método 
matemático como el único método científico, y el atomismo de todo lo que 
existe, incluso en las ideas. Al respecto, por ejemplo, Hume dice:

…no hay tal cosa como ideas generales y abstractas, hablando con propie-
dad, sino que todas las ideas generales son, en realidad, particulares, vincu-
ladas a un término general, que recuerda en determinados momentos otras 
ideas particulares que se asemejan en ciertos detalles a la idea presente en la 
mente21.

fenomenológica de Edmund Husserl, Op. cit., 2011.
17 HUSSERL, Edmund. La filosofía, ciencia rigorosa. Madrid: Ediciones Encuentro, S. A. Opuscu-

la Philosophica, 2009, p. 36.
18 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Buenos 

Aires: Prometeo Libros, 2008, p. 249.
19 HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia estricta. Buenos Aires: Nova, 1962, p, 52.
20 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Op. cit., p. 286.
21 HUME, David. Investigación sobre el conocimiento humano. Madrid, Alianza Editorial, 1980, p. 201.



44 - Harry P. Reeder

Todavía hoy en día hay muchos filósofos analíticos rechazan las nociones 
de ideas generales debido a su prejuicio de que no puede existir nada que 
no sea atómico, en sí, muchos aceptan el apelativo de nominalistas. Por eso 
Husserl argumenta que necesitamos una nueva forma de empirismo, que esté 
abierto a cualquier “cosa” que aparezca en la experiencia. Esta nueva forma 
necesita también una nueva forma de ontología, una ontología regional, dentro 
de la que: “Experiencia, evidencia, no son una generalidad vacía, sino que se 
diferencian según especies, géneros, categorías regionales de seres y tam-
bién según todas las modalidades espacio-temporales”22. Husserl indica que 
el trasfondo de la ontología regional es “la unidad del todo fenomenológico 
concreto” en el vivir “del curso de la consciencia”23. Esta ida al holismo fue 
anticipada por Johann Gottfried Herder:

Si nosotros tenemos cierto grupo de actividades del alma como los may-
ores designios, tales como el humor, la perspicacia, la fantasía, la razón, esto 
no significa que la mente jamás trabaje en un acto singular con una de ellas 
independientemente, con el mero humor o la mera razón; esto sólo significa 
que nuestro discernimiento es un acto en el que prevalece la formación de la 
abstracción que llamamos humor o razón, como una instancia de comparación 
o de elucidación de ideas; no obstante, en todos los actos de la mente el alma 
trabaja indivisiblemente (…) Alcanzar una mejor concepción de la racionalidad 
del ser humano, del carácter distintivo de su especie, es algo completamente 
diferente; esta concepción de la racionalidad hace de ella una determinación 
completa del complejo total de las sensaciones e impulsos del ser humano24.

Las regiones de la ontología fenomenológica no están divididos en los tér-
minos tradicionales –según los cuales algunas cosas o regiones son o “más 
reales” o “sin realidad” – sino por sus “modos de darse”25. Husserl clarifica que 
su ontología no tiene su fundamento en las sensaciones, el hilo conductor de 
los empiristas:

Todo está en tal correlación respecto a de los modos de darse que le per-
tenecen y que de ningún modo son meramente sensibles en una experiencia 
posible, y todo tiene su modo de validez y sus modos peculiares de síntesis26.

Por esta razón la ciencia fenomenológica nos obliga a un nuevo concepto 
de evidencia: 

22 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Op. cit., p. 207.
23 HUSSERL, Edmund. Investigaciones lógicas, Op. cit., p. 483.
24 HERDER, Johann. Essay On the Origin of Language. Chicago: University of Chicago Press, 

1966, pp. 110-111.
25 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. México: FCE, 1986, p. 151.
26 Ibíd., p. 206 s.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 45

Toda verificación pensable remite a estos modos de evidencia, porque “ello 
mismo” –del modo correspondiente– se halla él mismo en estas intuiciones 
como lo intersubjetivamente efectivamente experienciable y verificable, y no 
es ninguna substracción pensada, mientras, por otra parte, es tal en la medida 
en que tiene pretensiones de verdad, precisamente las que puede tener por la 
retro-referencia a tales evidencias de verdad efectiva27.

Sin embargo, todo lo que aparece en la vivencia existe. Aún los sueños y las 
imaginaciones existen; no es posible negarlos. Con este concepto de ontología 
regional, es posible empezar una discusión científica –en este nuevo sentido 
de ciencia– sobre los distintos elementos y formas de las vivencias de la 
consciencia –sean lógicas, lingüísticas, extralingüísticas, existenciales o de 
cualquier otra forma.

Pero a la vez es claro que para Husserl la fenomenología es una ciencia de 
la consciencia que no es de ninguna manera “subjetiva” ni “privada”. En §13 
de las Meditaciones cartesianas Husserl explica que la fenomenología procede “en 
dos estratos”. En el primer estrato el fenomenólogo “mira hacia dentro”, bajo la 
reducción fenomenológica, a las estructuras trascendentales de su experien-
cia consciente en todas sus formas intencionales. Aquí, el ego y el objeto de 
la experiencia son correlatos trascendentales, es decir, los dos polos de cualquier 
experiencia consciente (polo-yo, polo-objeto) siempre aparecen enlazados28. 
De este estrato tenemos evidencia, y aún más, está en contra de cualquier 
forma de dualismo: o en la ontología o en la ciencia. El segundo estrato de la fe-
nomenología procede de “una ciencia de la subjetividad trascendental”, “una 
ciencia inauditamente original”29. Esta ciencia intersubjetiva posee todo el discur-
so, argumentación30 y “crítica recíproca31” de cualquier ciencia. Husserl llama 
a este estrato “la crítica de la experiencia trascendental”32. La crítica intersubjetiva 
ocurre cuando un fenomenólogo comparte una descripción fenomenológica 
con otros, en una ponencia o en una publicación. Entonces, los otros pueden 

27 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Op. cit., 
pp.- 169-170.

28 Cf., HUSSERL, Edmund. Thing and Space: Lectures of 1907. Ed. Ulrich Claesges. Edmund 
Husserl: Collected Works, Vol. VII. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1997b, pp. 8, 69, 204. Cf., 
HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Op. cit., p. 221. 
Cf., HUSSERL, Edmund. Psychological and Transcendental Phenomenology and the Confronta-
tion with Heidegger (1927-1931). Ed. Thomas Sheehan and Richard E. Palmer. Edmund Husserl: 
Collected Works, Vol. VI. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers, 1997a, §§ 41, 46, 66, p. 245.

29 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas, Op. cit., 1986, p. 76.
30 Cf., REEDER, Harry. La praxis fenomenológica de Edmund Husserl, Op. cit., VII, VIII, X. Cf., VAR-

GAS GILLÉN, Germán y REEDER, Harry. Ser y Sentido: Hacia una fenomenología trascendental-herme-
néutica, Op. cit., §§ II, IV, VI, VII, VIII, IX, XII.

31 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas, Op. cit., 1986, p. 41.
32 Ibíd., p. 76.



46 - Harry P. Reeder

debatir si la descripción está adecuada a la experiencia. Por ejemplo, en tales 
discusiones hay recomendaciones de necesidad de amplificación, cambios, 
supresión, etc33.

La relación entre el lenguaje y la experiencia consciente es más compleja 
que lo que muchos filósofos, aún hoy en día, comprenden. Husserl insiste en 
que una ciencia (o  una ontología) de cualquier apariencia consciente, es po-
sible porque toda la experiencia consciente –todas las vivencias– tienen sen-
tido: “Así hemos hablado también constantemente del ‘sentido’ [Sinn] –una 
palabra que en general se usa como equivalente de ‘significación’ [Bedeutung] 
– en todas las vivencias intencionales”34. Este  concepto de sentido (Sinn) 
es clave, porque solo el hecho de que la consciencia misma –con todos sus 
correlatos trascendentales– tiene sentido, hace posible cualquier forma de 
ciencia –o de comprensión, o de comunicación–. Un sentido es una experiencia 
que ya tiene estructura lógica –ordinariamente no en el sentido de la “lógica 
formal” –, una estructura que aparece en el flujo de la experiencia conscien-
te y que puede reaparecer a la misma consciencia o a una comunidad de 
consciencias35. Estas estructuras pueden ser  lingüísticas o extralingüísticas36. 
Husserl dice que aún la evidencia lingüística también mantiene su fundamento 
pre-lingüístico37. Si pudiéramos examinar los contenidos, sin los anteojos del 
lenguaje, tanto de los conceptos actuales como de las nociones históricas 
de la naturaleza de la mente, quizás sería posible desarrollar una ciencia de 
la mente. Según Husserl, para establecer esta ciencia necesitamos una nueva 
mirada a la consciencia misma. Husserl llama el método para lograr esta nueva 
mirada la reducción fenomenológica. Este método no es nada misterioso, aunque 
es difícil alcanzar. Debido a la historia de nuestra cultura, de nuestro lengua-
je y del poderoso efecto de las ciencias positivas en nuestro punto de vis-
ta, tenemos que deshacer (reducir) nuestra ordinaria manera de pensar sobre la  
consciencia  y sus relaciones con el mundo corporal. En su búsqueda de una 
explicación de cómo es posible que los seres humanos, cambiantes y siempre 

33 Cf., GENDLIN, Eugene. Two Phenomenologists Do Not Disagree. Ed. Ronald Bruzina y 
Bruce Wilshire. Phenomenology: dialogues and bridges, Selected Studies in Phenomenology and Existential 
Philosophy, No. 8. Albany: State University of New York Press, 1982, pp. 321-335. Por ejemplo, 
esto ocurre mucho en las reuniones del Husserl Circle.

34 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas, Op. cit., 1962, p. 296. Las interpolaciones de 
las  palabras alemanas son del presente autor. Véase también Reeder, 2009.

35 Cf., REEDER, Harry. El flujo heraclíteo y sentidos parmenídeos. Op. cit.
36 Las relaciones entre los sentidos lingüísticos y extralingüísticos fueron el tema de un se-

minario doctoral en el año 2006, en el que siete ensayos del presente autor fueron discutidos 
por estudiantes doctorandos de la Universidad Pedagógica Nacional y por profesores de varias 
universidades colombianas. Un resultado del seminario fue la publicación en 2007, que incluye 
los ensayos del Dr. Reeder, respuestas a estos ensayos por parte de los profesores y estudiante, 
y breves respuestas a ellas. 

37 HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia estricta, Op. cit., §§ 4-5.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 47

provisionales –en el mundo a posteriori–, tienen conocimiento de sentidos con-
cretos y no cambiantes –a priori–, es decir lógicos –formal y trascendental–, 
Husserl se dio cuenta que la explicación de este enlace requiere un “cambio 
de enfoque” en la experiencia38.

Ahora, con los conceptos de la reducción fenomenológica y de la ontología 
regional, podemos dirigimos al problema sobre cómo unir la psicología experi-
mental (incluso la neuropsicología) con el estudio científico de la consciencia 
“desde dentro”, es decir, con la fenomenología, y aún la experiencia subjetiva 
de los que poco entrenamiento tienen en ella. La conexión es que la reducción 
fenomenológica muestra la falsedad del dualismo: la consciencia y el cuerpo 
son enlazados, inseparables, correlatos trascendentales. Según Husserl: “lo 
espiritual tiene entonces consecuencias reales en el cuerpo o es, conforme a 
ello, causalmente experimentado”39. Desde el punto de vista fenomenológico 
no hay razón para rechazar ni investigaciones “desde adentro” ni “desde afue-
ra”, porque tiene tanto sentido decir “veo tu amor” como “veo tu herida”. Y 
Husserl agrega: “Naturalmente, habría de entender la teoría del conocimiento, 
no como una que sigue a la metafísica, ni menos que coincide con ella, sino 
que la precede, como a la psicología y a todas las más disciplinas”40.

La mayoría de los experimentos sobre el cerebro –cuando menos los re-
cientes– dependen de los reportes de los individuos que expresan a los cien-
tíficos lo que ocurre en su experiencia mental –proposiciones protocolares–. 
En la actualidad hay muchas investigaciones que no dependen de proposi-
ciones protocolares, pero la nube del dualismo ya afecta las interpretaciones 
de los resultados de las mismas investigaciones. En lo que debemos insistir 
es en la necesidad de unir los resultados de los experimentos “físicos” –para 
usar un término demasiado dualista– con los resultados de la “terapia de lo 
dicho” –incluso la interpretación de sueños, que a veces puede tener éxito–. 
La fenomenología ofrece una manera –que no la única– de realizarlo. Lo que 
ella puede ofrecer es una nueva manera de mirar y de explicar la consciencia. 
Husserl sugiere esto cuando él dice que la fenomenología no solamente nos 
da un nuevo mundo, sino que también nos da un nuevo entendimiento de la 
consciencia misma, pues: “El milagro de todos los milagros es el  yo puro y la 
consciencia pura (…)”41.

38 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas, Op. cit., p. 62. Cf., HUSSERL, Edmund. La crisis 
de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Op. cit., p. 221.

39 Cf., HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Op. 
cit., p. 221.

40 HUSSERL, Edmund. Investigaciones lógicas, Op. cit., p. 188.
41 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Méxi-

co: Universidad Nacional Autónoma de México, 2000, p. 88.



48 - Harry P. Reeder

Bibliografía
DESCARTES, René. Discurso del método, Meditaciones metafísicas, Reglas para la 

dirección del espíritu, Principios de la filosofía. México: Porrúa, 2006. 
GENDLIN, Eugene. Two Phenomenologist’s Do Not Disagree. Ed. Ronald 

Bruzina y Bruce Wilshire. Phenomenology: dialogues and bridges, Selected Studies in 
Phenomenology and Existential Philosophy, No. 8. Albany: State University of New 
York Press, 1982. 

HERDER, Johann. Essay on the Origin of Language. Chicago: University of Chi-
cago Press, 1966.

HOLENSTEIN, Elmar. Phänomenologie der Assoziation. The Hague: Martinus Ni-
jhoff, 1972.

HUME, David. Investigación sobre el conocimiento humano. Madrid, Alianza Edi-
torial, 1980.

HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia estricta. Buenos Aires: Nova, 1962.
HUSSERL, Edmund. Philosophie der Arithmetik: Psychologische und logische Unter-

suchungen. Hua XII. The Hague: Martinus Nijhoff, 1970.
HUSSERL, Edmund. Investigaciones lógicas, Vol. II. Madrid: Alianza Editorial, 1982.
HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. México: FCE, 1986.
HUSSERL, Edmund. Psychological and Transcendental Phenomenology 

and the Confrontation with Heidegger (1927-1931). Ed. Thomas Sheehan and 
Richard E. Palmer. Edmund Husserl, Collected Works, Vol. VI. Dordrecht: Kluwer 
Academic  Publishers, 1997a. 

HUSSERL, Edmund. Thing and Space: Lectures of 1907. Ed. Ulrich Claes-
ges. Edmund Husserl: Collected Works, Vol. VII. Dordrecht: Kluwer Academic Publis-
hers, 1997b.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica. Libro Tercero: La fenomenología y los fundamentos de las ciencias. México: 
Universidad Nacional Autónoma de México, 2000

HUSSERL, Edmund. Renovación del hombre y la cultura. Barcelona: Anthropos, 2002.
HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascen-

dental. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2008.
HUSSERL, Edmund. La filosofía, ciencia rigorosa. Madrid: Ediciones Encuentro, 

S. A. Opuscula Philosophica, 2009. 
LOCKE, John. Ensayo sobre el entendimiento humano. México: FCE, 1999.
MILL, John. System of Logic, Ratiocinative and Inductive. Ed. J. M. Robson. Co-

llected Works of John Stuart Mill, Vol. 7-8. Toronto: University of Toronto Press, 1963 ss.
MOHANTY, Jitendra. Husserl and Frege. Bloomington: Indiana University 

Press, 1982.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 49

REEDER, Harry. Lenguaje: Dimensión lingüística y extralingüística del sentido. 
Bogotá: Universidad Pedagógica Nacional – Colección filosofía y enseñanza de 
la filosofía–7, 2007.

REEDER, Harry. El flujo heraclíteo y sentidos parmenídeos. En: Acta Fenome-
nológica Latinoamericana, Vol. III. México: Universidad Michoacana de San Nico-
lás de Hidalgo y Pontificia Universidad Católica de Perú, 2009. 

REEDER, Harry. The Theory and Practice of Husserl’s Phenomenology. Bucharest: 
Zeta Books, 2010.

REEDER, Harry. La praxis fenomenológica de Edmund Husserl. Bogotá: Editorial 
San Pablo, 2011. 

VARGAS GUILLÉN, Germán y REEDER, Harry. Ser y Sentido: Hacia una fenome-
nología trascendental-hermenéutica. Bogotá: Editorial San Pablo, 2009. 





Fenomenología y hermenéutica del texto
Phenomenology and Hermeneutics of the Text

GERMÁN VARGAS GUILLÉN
Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

Resumen 
La relatoría centra la atención en 

lo que es un texto para P. Ricoeur. Para 
ello, se caracterizan las relaciones de la 
escritura con el texto y con el mundo; 
se mira hacia la dialéctica explicación-
comprensión; se examina la contribu-
ción del estructuralismo al estudio del 
texto; se establecen las posibilidades 
de renovación del sentido de la inter-
pretación a partir de la lectura; se aus-
culta la complementariedad estructura-
experiencia subjetiva en el despliegue 
del sentido a partir de la lectura y del 
texto; finalmente, a modo de conclu-
sión se estudia el carácter radical de la 
interpretación y la comunidad interpre-
tante a partir de Aristóteles y de Pierce.

Palabras clave: texto, escritura, 
explicación, interpretación, fenomeno-
logía, hermenéutica, estructura, análisis 
estructural, comunidad interpretante.

Abstract 
This paper focuses attention on 

which it is a text for P. Ricoeur. In this 
direction, the paper characterize the 
relationship between writing with the 
text and with the world; it is watched 
towards the dialectic explanation-un-
derstanding; the contribution from the 
structuralism to the study of the text 
is examined; the possibilities of reno-
vation of the sense of the interpreta-
tion from the reading settle down; the 
complementariness is a deeply subjec-
tive structure-experience in unfolding 
of the sense from the reading and the 
text; finally, as conclusion in this study 
is revised the radical character of the 
interpretation and the interpretative 
community on Aristotle and on Pierce.

Keywords: text, writing, explana-
tion, interpretation, phenomenology, 
hermeneutics, structure, structural 
analysis, interpretative community.



52 - Germán Vargas Guillén

1. ¿Qué es un texto?
	

Con este título identificó uno de sus escritos P. Ricoeur. El problema abor-
dado por el autor se puede sintetizar así: ¿cómo se relacionan explicación y 
comprensión?, por un lado; y, por otro, ¿cómo se puede liberar la segunda con 
respecto a las dependencias que acusó con respecto a las ciencias naturales?

Con respecto al mundo del texto aparecen, al menos, tres momentos para 
su estudio. Uno dice relación a su estructura y sus múltiples e intrincadas rela-
ciones (intratextualidad, intertextualidad; componentes, relaciones; etc.); otro 
dice relación a la experiencia que vive el sujeto con respecto al mismo y es a 
ello a lo que se puede llamar la dimensión psicológica (en la que se busca com-
prender al autor mejor de lo que él mismo se puede comprender); y, un tercero 
es la relación en que se construyen los sentidos y los sujetos por vía de la 
interacción de los textos, cabe decir: la dimensión intersubjetiva tanto del sentido 
como de la experiencia propia del sí mismo.

Desde luego, el escrito de Ricoeur se puede leer al menos desde tres pers-
pectivas: la fenomenológica, la hermenéutica y la estructuralista. Aquí se va 
a mirar en la primera de ellas. Para este efecto conviene recordar que en tal 
perspectiva: hay dos polos correlativos que se unen o se entrelazan por la 
correlación; a saber: sujeto y objeto. Esta tríada configura la Estructura intencional de 
la experiencia humana.

Figura 1
Estructura intencional

¿Cómo recurre Ricoeur a esta estructura para mirar la configuración del 
texto? Esta es la pregunta que guiará nuestro análisis.

Partamos en primer término de la caracterización de lo que es un texto. Aun-
que esto todavía necesita las debidas aclaraciones, se puede afirmar que un 
texto es “(...) todo discurso fijado por la escritura”1. Ahora bien, aquí todavía 
no se enfrenta la pregunta: “¿qué es lo que fija la escritura?”2; y, sin embargo, 
se puede señalar que lo que se propone el autor es caracterizar el “(…) debate 

1 RICOEUR, Paul. “¿Qué es un texto?”. En: Del texto a la acción. Ensayos  de hermenéutica II. Mé-
xico, F.C.E., 2002; p. 127.

2 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 53

existente ante dos actitudes fundamentales (...) frente a un texto”, a saber, 
qué es “(…) explicar e interpretar”3.

	
2. Escritura, texto y mundo

Ahora hay que considerar cómo son las relaciones texto-escritura. Si bien 
es cierto que “(…) cada texto se halla en relación con la lengua en la misma 
posición de realización que el habla”4 (p. 128) hay que señalar que “(…) la es-
critura se produce en el lugar (…) del habla”5. Mientras el habla se caracteriza 
porque ocurre entre sujetos que interactúan verbalmente: locutor y escucha; 
con respecto al texto y a la escritura lo que se despliega es la ausencia; esto es:

 (...) el lector está ausente en la escritura y el escritor está ausente en la 
lectura. El texto produce así un doble ocultamiento: del lector y del escritor, y 
de esta manera sustituye la relación de diálogo que une inmediatamente la voz 
de uno con el oído del otro6. 

La comunicación pasa, de este modo, de un plano al otro: de la presencia 
a la ausencia. Esta última exige, incluso, una suerte de epojé fenomenológica en la 
cual “(...) leer un libro es considerar a su autor como ya muerto y al libro como 
póstumo”7; es decir, el lector no se comunica con un quien –que escribe, que 
se expresa–, sino, más bien, con un qué –que se dice, que se quiere o quiso 
decir, etc.

Se puede afirmar, entonces, que “(...) la escritura es una realización com-
parable al habla, paralela al habla, una realización que toma su lugar y que 
de alguna manera la intercepta”8; esto es, donde está la escritura o el texto 
viene a estar de más el habla; y, viceversa. Son, desde luego, dos modos de la 
comunicación. Pero en cada uno se crea un modo de jugar: intencionalidades, 
interacciones, acciones. Y, aunque se puede discutir si la escritura sucede o 
precede al habla9, se puede afirmar que “(…) el escrito conserva el discurso y 

3 Ibídem.
4 Ibíd., p. 128.
5 Ibídem.
6 Ibíd., p. 129.
7 Ibídem.
8 Ibíd., p. 129.
9 Sobre este problema versa tanto De la gramatología, Diseminación y Mal de archivo de J. Derrida 

como los comentos que hace P. Ricoeur de los planteamientos de aquél en La memoria, la historia 
y el olvido.



54 - Germán Vargas Guillén

lo convierte en un archivo disponible para la memoria individual y colectiva”10. 
En cierto modo, es la escritura –que se modaliza en variedad de textos– la que 
funda la posibilidad de la historia y, con ella, tanto del recuerdo como de la 
reconciliación. Mientras estas dos últimas son problema de la ética, de la ex-
periencia subjetiva; la primera abre el campo de la ciencia e incluso de la obje-
tividad –que todavía tiene que ser aclarada en el modo como se entienda– en 
el estudio de testimonios, fuentes y pruebas. Entonces, se comprende que 
“La liberación del texto respecto de la oralidad supone (�) las relaciones entre 
el lenguaje y el mundo cuanto de la relación entre el lenguaje y las diversas 
subjetividades implicadas, la del autor y la del lector”11. En el ámbito del texto 
hay un, por así llamarlo, referente distinto al que se da entre los interlocutores 
de una conversación. Mientras en este último el locutor es el que puede dar el 
crédito último a lo que se interprete de sus palabras, de la intención de lo ex-
presado, del modo como fue dicho; en el ámbito del texto: el texto mismo es 
la instancia de decisión sobre esos mismos asuntos, a saber, qué se ha dicho, 
cómo se ha dicho, para qué se ha dicho.

Sin embargo, entre texto y habla se conserva un rasgo común: el discurso; y, 
en éste, “(…) al dirigirse a otro hablante, el sujeto del discurso dice algo sobre 
algo; aquello sobre lo que habla es el referente de su discurso”12. Esto permite 
observar cómo, en cuanto discurso, lo dicho –sea en la expresión oral o en la 
escrita– siempre alude a algo. Aquí se encuentra una primera instancia de la 
estructura de la correlación que se puede graficar así:

Figura 2
Estructura intencional del discurso

Aquí todavía se da al referente, más que un valor, el carácter de una variable 
–que, consecuentemente, puede tomar o asumir distintos valores–; sea, enton-
ces, que tal referente unas veces aluda: a lo dicho, lo que se quiso decir, al mun-
do del que se está hablando, a los sujetos que se expresan, etc. Sin todavía 
establecer las instancias de valor se puede decir que el discurso siempre está en 
correlación con el referente. Ahora bien, de la variedad de valores que puede tomar 
el referente, cabe destacar que “(...) mediante la función referencial, el lengua-
je 'reintegra el universo' (...). Todo discurso se encuentra (...) vinculado (…) al 

10 Ibídem.
11 Ibídem.
12 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 55

mundo”13. ¿Qué puede querer decir mundo? Puede ser desde lo que viene al caso 
o lo que acaece –como lo afirma L. Wittgenstein al comenzar el Tractatus– hasta 
las variedades del darse a la experiencia14, a saber: la pura facticidad –o Mundo Uno–, 
el sentido –vivido en primera persona–, el significado compartido –en la experiencia 
compartida o intersubjetiva de sentido. Así, la fenomenología de seguir una historia su-
pone que “Remitir a la realidad, en última instancia, es remitir a esta realidad, 
que puede ser mostrada en torno de los hablantes, en torno, si se puede decir, 
de la propia instancia de discurso”15: quien profiere un discurso –sea hablado 
o escrito– se refiere a algo que otro debe poder ‘ver’ o ‘verificar’ o ‘validar’16. Y, sin em-
bargo, pese a que un texto puede aludir a otro texto –como en los casos de: 
la cita, el comentario, la glosa, la crítica (literaria, científica, filosófica)–, de ahí 
no se desprende que se asuma la existencia o el darse de la “(…) perspectiva 
del texto absoluto”17; esa suerte de ideología que asume que él es un en sí, una 
suerte de eidos sin encarnación. Antes bien, lo que se asume es que existe y se 
despliega un “(…) cuasimundo de los textos o literatura (…)”18, que es tal por-
que siempre hay un quien para el cual entra o sale del circuito de la experiencia 
de sentido. “(...) A este mundo se lo puede llamar imaginario, en el sentido de 
que está presentificado por lo escrito, en el lugar mismo donde el mundo estaba 
presentado por el habla; pero este imaginario es él mismo una creación de la 
literatura, es un imaginario literario”19 al que siempre dan vida los sujetos en su 
experiencia. Es en este contexto que se puede evidenciar que en “(…) el texto 
(…) no hay locutor propiamente hablando”20 y que “(…) el autor es instituido 
por el texto”21.

3. De la dialéctica explicación-comprensión

En la tradición abierta por W. Dilthey se puede afirmar que “(…) se explica, a 
la manera del (…) naturalista, o (…) se interpreta, a la manera del historiador”22. 

13 Ibíd., p. 130.
14 Esta es la versión de Husserl: Mundo Uno, Mundo-Subjetivo, Mundo-Intersubjetivo, res-

pectivamente, en Ideas II, Ideas I, y, Crisis.
15 Ibíd.
16 Al poner lo dicho en relación con la estructura intencional se ve que así como al ver, se vea 

algo; al escuchar, se escucha algo; al sentir, se siente algo; etc., también aquí en todos los casos 
el texto se refiere a algo.

17 Ibídem.
18 Ibíd., p. 131.
19 Ibídem.
20 Ibídem.
21 Ibídem.
22 Ibíd., p. 132.



56 - Germán Vargas Guillén

En cambio, en “(…) este ensayo” Ricoeur “exige una renovación de los dos 
conceptos de explicación y de interpretación y, gracias a esta renovación, una 
concepción menos antinómica de sus relaciones”23 y, en este sentido, busca 
hacer visible la dialéctica explicación-comprensión con la cual se logra establecer 
la mutua complementariedad entre una y otra, como momentos diferentes de 
aproximación al texto. Para ello se tiene que evidenciar el hecho de que con él 
y en él se logra “(...) fijación y (...) conservación”, esto es, que “(…) la escritura 
confiere a los signos”24 este nivel de estabilidad que permite tratarlo como 
algo en el mundo que dice algo sobre el mundo. Y, sin embargo, “(...) en el corazón 
mismo del concepto de interpretación renace el conflicto entre el carácter 
intuitivo inverificable que él debe al concepto psicologizante de comprensión 
al cual se lo subordina (…)”25. ¿Por qué? En última instancia, porque siempre 
la interpretación es asunto de la primera persona. Sin embargo, aquí se surte una 
paradoja: la primera persona del intérprete reduce la primera persona del autor –del 
interpretado– a su esfera de propiedad. Con ello, la primera persona  del interpretado es, 
en efecto, segunda persona y el intérprete, en cierto modo, habla a su nombre, lo 
sustituye. Por eso aparece un ideal (¿irrealizable?) de la hermenéutica: “Dilthey 
comentando a Schleirmacher: 'El fin último de la hermenéutica es comprender 
al autor mejor de lo que él se ha comprendido a sí mismo'. He aquí la psicolo-
gía de la comprensión”26.

La mentada paradoja lleva tanto al psicologismo como al historicismo27. Para 
Husserl sólo habrá una manera de salir de este atolladero, a saber, mediante 
el ideal de la ciencia rigurosa; ideal que encuentra sus bases tanto en la objetividad 
del sentido objetivado como en el fenomenologizar del sentido dado. En efecto, en las 
Investigaciones lógicas se pone en evidencia que la objetivación hace que el sentido 
vivido en primera persona por alguien, sobre un mundo efectivo, pueda pasar del 
plano de la experiencia subjetiva de modo que quede expuesto para todos y que 
ahí pueda ser: criticado, corregido, complementado. Y, precisamente, porque 
se trata de un sentido objetivado que está ahí, que vale para uno y vale para todos, 
quien no lo ha vivido en primera persona puede revivicarlo, representificarlo, 
desde su propia experiencia.

23 Ibídem.
24 Ibíd., p. 133.
25 Ibídem.
26 Ibídem.
27 Como fuera la crítica de Husserl a Dilthey en el artículo La filosofía como ciencia estricta (1911); 

y la que produjera esa severa y, en cierto modo, quejosa reacción de Dilthey.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 57

Figura 3
Estructura intencional del sentido

El sentido (Sinn) se da en la esfera de la experiencia subjetiva, esto es, es vivido 
en primera persona. La objetivación del sentido produce una nueva esfera –de comer-
cio mutuo la llama Husserl en Investigaciones lógicas–: el significado (Bedeutung). Éste 
último para ser comprendido y, posteriormente, criticado, corregido, comple-
tado, requiere que otra vez, y cada vez, un sujeto en su posición de primera 
persona vuelva a tomarlo como sentido, para evaluarlo desde su perspectiva y en el 
horizonte en que se ofrece dentro un sistema de referencia.

Este enfoque de la investigación tuvo un impacto y un efecto en la obra de 
W. Dilthey. Así, en el planteamiento de éste:

 (�) la vertiente objetiva de la obra se acentúa bajo la influencia de las Inves-
tigaciones lógicas de Husserl (como se sabe, para Husserl, el sentido de un enun-
ciado constituye una idealidad que no existe ni en la realidad cotidiana ni en la 
realidad psíquica: es una pura unidad de sentido sin localización real)28. 

En cierto modo, fue la controversia Dilthey-Husserl (1911) la que 'saca' de 
la esfera subjetiva el problema de la interpretación y crea la dialéctica explicación-
comprensión; es decir, es esta discusión la que asegura el carácter basal de la 
primera persona como condición de posibilidad del despliegue del sentido; pero, simul-
táneamente, esta controversia pone en evidencia la urgencia de la objetivación 
que funda la objetividad del sentido –a saber, el significado– para que pueda ser ma-
teria de corregibilidad, esto es, para que sea en efecto tema de la investigación 
científica.

28 Ibíd., p. 134.

(restitución del texto a la comunicación)

Mundo compartido
Mundo

propio, sí
mismo

intersubjetividad

Referencia a 
sí mismo

Referencia al 
mundo, a

otros textos



58 - Germán Vargas Guillén

4. La contribución del estructuralismo

Como se sabe, en términos fenomenológicos, se puede tematizar ora el polo 
subjetivo, ora el polo objetivo, ora la correlación. No es, pues, que se desconozca 
la existencia del otro, sino que ahora la atención se dirige a uno de los dos 
polos, o a su enlace. ¿Qué es lo que permite el estructuralismo? Volver la aten-
ción al polo-objetivo-texto. Para ello hay que tratarlo como y con “(...) estatuto 
autónomo”29. Hecha esa epojé hay:

(�) dos posibilidades. Como lectores, podemos permanecer en la suspen-
sión del texto, tratarlo como texto sin mundo y sin autor y explicarlo entonces, 
por sus relaciones internas, por su estructura. O bien podemos levantar la sus-
pensión del texto, acabar el texto en palabras y restituirlo a la comunicación 
viva, con lo cual lo interpretamos. Estas dos posibilidades pertenecen ambas a 
la lectura y la lectura es la dialéctica de estas dos actitudes30. 

En el contexto de la preeminencia de la estructura intencional se puede ver lo 
planteado por Ricoeur en la siguiente figura, en la cual se mantienen los polos 
sujeto y texto con un énfasis de la atención puesta en el segundo de ellos.

Veamos:

Figura 4
Estructura intencional de la lectura

Aquí se observan, de nuevo, los polos sujeto y –en este caso– texto. La aten-
ción se puede volver al polo texto. En tal vuelta de la atención: el texto puede 
ser estudiado en su estructura; se puede incluso estudiar como “texto sin mun-
do”, “sin autor”, en “sus relaciones internas”. Pero, si bien se puede estudiar 

29 Ibídem. 
30 Ibíd., p. 135. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 59

la estructura interna o intrínseca del texto, también es preciso observar que el texto 
es tal porque mantiene un haz de relaciones: con el autor, con el lector, con 
otros textos, con el mundo. Entonces, la “(…) intercepción31  (…) del texto 
(…) con un mundo que se pueda mostrar y con subjetividades que puedan 
dialogar”32.

Aquí se opera una “(…) transferencia hacia el lugar del texto –lugar que es 
un no lugar–”; y ésta “constituye un proyecto (…)”33. Es sólo por una decisión 
metodológica que “(…) el lector decide mantenerse en el lugar del texto” y en 
la “(…) la clausura del texto”34. No obstante, de todos modos, siempre se puede 
restituir el polo sujeto y las múltiples relaciones de éste con otros, así como de 
un texto con otros textos. Se comprende que la “(…) intercepción” en la “(…) 
doble trascendencia del discurso, hacia un mundo y hacia otro”35, puesto que 
la “intercepción” o “interrupción” de las relaciones texto-autor, texto-lector, texto-
textos, texto-mundo: implica reconocer que ellas están ahí, dadas.

De este modo, cuando se da la mirada estructural del texto, se observa 
que:

 (...) a pesar de que la escritura está del mismo lado que el habla en relación 
con la lengua, del lado del discurso, la especificidad de la escritura en relación 
con el habla efectiva se basa en rasgos estructurales susceptibles de ser trata-
dos como análogos de la lengua en el discurso36.

Esto es, se puede operar –puede decirse– una disección para ver no sólo los 
elementos que componen la estructura, sino las relaciones que conserva la 
misma, así como el devenir de las interacciones dentro de ella –interacciones 
sincrónicas– y de ella en el tiempo –interacciones diacrónicas. Cuando se apli-

31 A diferencia de la traducción de Pablo Corona, este fragmento lo traduce Gabriel Aran-
zueque como “(...) la interrupción llevada a cabo por el propio texto con todas las relaciones del 
mundo al que podemos referirnos y con las subjetividades con las que podemos dialogar” (p. 
68, subraya ajena al texto). 

La expresión “intercepción” –que propiamente no aparece en el DRAE– quizá se puede 
derivar de “interceptar” o quizá el traductor Corona tiene en mente “intersección”. Aquí, pues, 
hay un problema en la traducción que tiene efectos en la interpretación de la idea. Cf. Ricoeur, 
Paul. “¿Qué es un texto?” En: Historia y narratividad. Barcelona, Paidós; trad. Gabriel Aranzueque 
Sahuquillo, 1999. 

En la preparación de esta relatoría no se tuvo a mano la versión en francés.
32 Ibídem.
33 Ibídem.
34 Ibídem.
35 Ibíd., p. 135.
36 Ibíd., p. 136.



60 - Germán Vargas Guillén

ca este forma de estudio, analítica, al mito, se encuentra que la unidad básica en 
él es el mitema: “(…) un mitema (…) es un valor de oposición que corresponde 
a muchas oraciones particulares y constituye (...) un 'haz de relaciones' (...) 
función significante (...) es (…) la combinación, la disposición de los mitemas, 
en suma, la estructura del mito”37. Este ejemplo paradigmático muestra que 
“El mito aparece entonces como una suerte de instrumento lógico que dismi-
nuye las contradicciones para superarlas”38.

Pero una cosa no debe perderse de vista: con el análisis estructrural, muestra 
Ricoeur, “(…) hemos explicado el mito, pero no (…) lo hemos interpretado. 
Por medio del análisis estructural, aparece la lógica de las operaciones que 
ponen en relación mutua los haces de relaciones y que constituye ‘la ley es-
tructural del mito considerado’”39. El valor del análisis estructural es el de ofrecer 
la explicación de los procesos intrínsecos al mito, en cuanto texto y en cuanto 
discurso; pero ahí no se agota la manera en que puede ser mirado. Para esta-
blecer su sentido hay que dar un 'salto' a la interpretación.

Así, pues, “(…) descronologizar el relato (…) hace aparecer la lógica narrativa 
subyacente al tiempo narrativo”40. Esto es lo que ofrece el análisis estructural; 
pero en esta mirada “En última instancia, el relato se reduciría a una combi-
natoria de algunas unidades dramáticas –prometer, traicionar, impedir, ayudar, 
etcétera– que serían los paradigmas de la acción”41; así, entonces, tal análisis 
es un punto de partida para la interpretación, pero todavía falta llevar ésta a su 
exposición.

No obstante, un resultado se debe destacar, a saber, “(...) explicar e inter-
pretar se hallarán en debate sobre el mismo terreno, en el interior de la misma 
esfera del lenguaje”42. Se supera así la oposición que legó Dilthey y, más bien, 
se abre la complementariedad que exige un punto de vista fenomenológico en 
el estudio del sentido.

5. Renovación del sentido de la interpretación: la lectura

Una cosa es clara: para que el texto actúe como tal se requiere que aparez-
ca al lector, en el acto de lectura de éste, en la lectura. Y ese acto es siempre inter-

37 Ibíd., p. 137.
38 Ibíd., p. 138.
39 Ibídem.
40 Ibíd., 139.
41 Ibíd.
42 Ibíd., p. 140.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 61

pretativo. Por interpretación, primera y primariamente se entiende el injerto de 
un texto en cuanto discurso con otros textos, con otros discursos en la labor 
constitutiva del sentido por parte del sujeto. Ni la escucha ni la lectura, en 
cuanto actos, son pasivos, improductivos. Todo lo contrario, uno y otro son, 
en todos los casos: revivificación del sentido. Así, pues:

 (...) el texto como escritura, espera y reclama una lectura. La lectura es 
posible porque el texto no está cerrado en sí mismo, sino abierto hacia otra 
cosa; leer es, en toda hipótesis, articular un discurso nuevo al discurso del 
texto. Esta articulación de un discurso con el discurso de denuncia, en la con-
stitución misma del texto, una capacidad original de continuación, que es su 
carácter abierto. La interpretación es el cumplimiento concreto de esta articu-
lación y de esta continuación43. 

La mera decodificación de grafemas –como la que puede hacer un ‘lector de 
textos’ (un ‘lector mecánico’ o un autómata): sea una computadora o un Kindle, 
etc.– no es en rigor leer. Leer implica fusión de horizontes: del horizonte del texto 
con el del lector, del mundo que refiere el texto con el mundo de la vida del 
lector, etc.

En el interior del mundo de la lectura “(…) se nos ofrecen dos maneras de leer. 
Mediante la lectura podemos prolongar y acentuar la suspensión que afecta a 
la referencia del texto y llevarla hasta el entorno de un mundo y al público de 
los sujetos hablantes: es la actitud explicativa. Pero podemos también levan-
tar esta suspensión y acabar el texto como habla real”44. Sin embargo, bien 
parece que la segunda manera –la interpretativa– ofrece la posibilidad de inte-
grar la primera; incluso puede decirse que aquélla ofrece una base “objetiva” 
para ésta; pero que la segunda es lugar del sentido de la primera.

Ahora hay que dar un paso más. Hay que mirar al haz de relaciones, al en-
tretejimiento y al entrelazamiento, que se da entre interpretación y subjetividad:

 (...) la interpretación de un texto se acaba en la interpretación de sí de un 
sujeto que desde entonces se comprende mejor, se comprende de otra manera 
o, incluso, comienza a comprenderse. Este acabamiento de la inteligencia del 
texto en una inteligencia de sí mismo caracteriza la especie de filosofía reflexiva 
(…)45. 

Es, de nuevo, volver a cambiar el énfasis sobre aquello que se tematiza o 
aquello sobre lo que se vuelve la atención. Ahora se vuelve la atención al polo 
sujeto. En un gráfico quizá se puede representar lo planteado por Ricoeur así:

43 Ibídem.
44 Ibídem.
45 Ibíd., p. 141.



62 - Germán Vargas Guillén

Figura 5
Estructura intencional de la interpretación

Hay, puede decirse, un doble bucle. En el primero se despliega la compren-
sión de sí y de la cultura por la interpretación del texto; en el segundo se des-
pliega la comprensión del texto por referencia a la objetividad de su estructura 
y a la intextualidad que lo soporta: 

Por un lado –advierte Ricoeur–, la autocomprensión misma pasa por el ro-
deo de la comprensión de los signos de cultura en los cuales el yo se documen-
ta y se forma; por el otro, la comprensión del texto no es un fin para sí misma, 
sino que mediatiza la relación consigo mismo de un sujeto (...). (...) la reflexión 
(...) es (...) la mediación de los signos y de las obras, y (...) la explicación (...) se 
incorpora como intermediaria en el proceso de la autocomprensión mismo. (...) 
en la reflexión hermenéutica –o en la hermenéutica reflexiva– la constitución 
del sí mismo y la del sentido son contemporáneos46.

 Así, pues, al comprender –un texto– nos comprendemos; y, al compren-
dernos damos nuevos horizontes de sentido al texto, a los textos.

Avancemos todavía unos pasos en dirección del sujeto como polo de la correlación. 
Husserl (Meditaciones cartesianas, § 44) habló de la esfera de propiedad o del dár-
senos en analogon el sentido tanto del otro como de lo otro. Ello ocurre por una 
operación reductiva. En la fenomenología de Husserl: reducción quiere decir recon-
ducción o vuelta de lo dado, por ejemplo, como objetivo a la esfera subjetiva. Veamos 
ahora,  ¿qué pasa cuando esta reducción a la esfera de propiedad se opera sobre el 
texto? Lo que resulta ahí es que”(...) la interpretación acerca, iguala, convierte en 
contemporáneo y semejante [el otro, lo otro, el texto], lo cual es verdaderamente 
hacer propio lo que en principio era extraño”47. Se trata, pues, de poner en el 
horizonte de sí lo que era ajeno; de dar sentido al texto desde la primera persona de 

46 Ibíd., p. 141.
47 Ibíd., p. 141.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 63

quien lo lee. Así, pues, “(...) la interpretación como apropiación, (�) [destaca] 
el carácter actual de la interpretación: la lectura es como la ejecución de una 
partitura musical; marca la realización, la actualización, de las posibilidades 
semánticas del texto”48. Se puede aceptar la existencia en sí del texto, pero este 
tiene que ser actualizado mediante la operación subjetiva, mediante la lectura 
y la consecuente interpretación. Aquí es donde se observa el “(...) carácter de 
realización, propio de la interpretación”49, esto es, la lectura es ejecución del 
sentido. Desde luego que “Las oraciones del texto significan hic et nunc”50, se 
requiere ver cómo “(…) el texto actualizado encuentra un entorno y un públi-
co; retoma su movimiento, interceptado y suspendido, de referencia hacia un 
mundo y a sujetos. El mundo es el del lector; el sujeto es el lector mismo”51. 
El lector no es un apéndice del texto, sino que es la potencia que lo anima, 
que lo hace ser, que lo vuelve de su puro estar –como facticidad– a sentido; 
porque hay sujeto que ejecuta el sentido se puede afirmar que “(…) la lectura 
(…) es (…) acontecimiento e instancia de discurso”52. Aquí se da el paso del 
plano de la sintaxis y la estructura al plano de la semántica; pues no se trata sólo 
de un juego de relaciones entre elementos con un determinado orden, sino 
que “Por su sentido, el texto (�) ahora tiene, por su significado, una dimensión 
semántica”53. Es en la apertura al sentido donde el sujeto tiene su plena vali-
dez, donde labora y despliega. No se cae así, ni mucho menos, en una psicolo-
gía, sino que se ve una interdependencia entre estructura (objetiva, objetivada, 
estable en su sincronía y fluyente en su diacronía) y sujeto que reactiva, reac-
tualiza y despliega.

6. De la complementariedad estructura-experiencia subjetiva del 
sentido

El proyecto de Ricoeur procura “superar” la “oposición antinómica y pre-
sentar la articulación que haría complementarios el análisis estructural y la 
hermenéutica”54. En el fondo, de lo que se trata es de mantenerse en el puro 
ámbito de la correlación sujeto-texto y en ver la función correlacional que compor-
ta la interpretación. Así, entonces, “(…) cada una de las dos actitudes (…) remite 
a la otra por rasgos que le son propios”55. Mientras la aproximación a la estruc-
tura ofrece una posibilidad de caracterizar tanto los elementos constituyentes 
como las interacciones, desde un punto de vista explicativo, la aproximación 

48 Ibídem.
49 Ibíd., 142.
50 Ibídem.
51 Ibídem.
52 Ibídem.
53 Ibídem.
54 Ibídem.
55 Ibídem.



64 - Germán Vargas Guillén

interpretativa ofrece las preguntas desde las cuales cobra despliegue el sentido. 
De nuevo, volviendo al mito, esto se puede ilustrar con el siguiente ejemplo:

En el transfondo del mito hay una pregunta que es una pregunta suma-
mente significativa, una pregunta sobre la vida y sobre la muerte: ¿se nace de 
uno solo o de dos? Incluso formalizada en la figura lo mismo nace de lo mismo o 
del otro, esta pregunta es la de la angustia sobre el origen; ¿de dónde viene el 
hombre, nace de la tierra o de sus padres? (�) esta función (�) del mito como 
relato de los orígenes es la que se ha querido poner entre paréntesis. El análisis 
estructural no llega a eludir esta función, sólo la posterga para más adelante56.

Poner preguntas que llenen de sentido la disección que ofrece una apro-
ximación estructural hace que se supere la visión meramente analítica de los 
contenidos culturales. Las preguntas que se formula el interprete permiten 
basar en el análisis un ir más allá de la estructura o, si se prefiere, captar la 
estructura profunda en su relación con la vida del sujeto; y, precisamente, con 
la vida del sujeto en la cultura. En esta vía se puede ver el análisis estructural 
como una etapa. Para Ricoeur, ésta es “una etapa –y una etapa necesaria– en-
tre una interpretación ingenua y una interpretación crítica, entre una inter-
pretación de superficie y una interpretación profunda”57. La dialéctica, el ir y 
venir: de estructura a sujeto, de explicación a comprensión funda lo que el autor da 
en llamar “un único arco hermenéutico”58 que integra “las actitudes opuestas de 
la explicación y la comprensión en una concepción global de la lectura como 
recuperación del sentido”59. En último término, el arco hermenéutico tiende un 
puente entre texto y sujeto. Es este puente el que permite el desplazamiento de 
interpretación a comprensión; y viceversa. Así el texto mismo se convierte en 
portador de intencionalidades que no dependen estrictamente del autor y 
éstas, al ser explicitadas por el lector, ponen en ejecución diversos modos de 
vida, de acción. De ahí que:

 (...) la intención o el objetivo del texto no es, a título primordial, la in-
tención del autor, las vivencias del escritor a las cuales sería posible llegar, sino 
lo que quiere el texto, lo que quiere decir, para quien obedece a su exhortación. 
Lo que quiere el texto es introducirnos en su sentido (…)60. 

Aquí, pese a todo el reconocimiento que se hace al sujeto, hay una auto-
nomía relativa del texto como de la intención y del sentido que son portados 
por él. Y, sin embargo, esto estable u objetivo de y en el texto, lo es sólo 
relativamente. Pues, de nuevo, para vivificarse requiere sujeto-lector. En esta 
esfera, “(...) explicar es extraer la estructura, es decir, las relaciones internas 

56 Ibíd., p. 143.
57 Ibíd., p. 144.
58 Ibídem.
59 Ibídem.
60 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 65

de dependencia que constituyen la estática del texto; interpretar es tomar el 
camino del pensamiento abierto por el texto, ponerse la ruta hacia el oriente 
del texto”61. Sólo porque hay un texto dado –portador de intencionalidades y 
sentido– es posible interpretarlo, descubrir su hacia dónde –se orienta, tiende62.

7. A modo de conclusión: el carácter radical de la interpretación y la 
comunidad interpretante

Ricoeur recurre a Acerca de la interpretación de Aristóteles para mostrar el ca-
rácter radical de la interpretación. Se puede entender por dicho carácter radical 
el que la interpretación antes de referirse al texto –a los textos–: es una forma 
originaria de relación del sujeto con el mundo. En efecto, observa el autor, 
“Interpretar, para Aristóteles (...) es lo que ya hace el primer lenguaje, al me-
diatizar con signos nuestra relación con las cosas”63. Así, el texto es una inter-
pretación de segundo o de tercer orden; pero antes de empezar con los textos 
se despliega esa experiencia de y con el lenguaje que da sentido al mundo. 
Si bien se puede decir, fenomenológicamente, conocer es vivir; se puede dar un 
paso en dirección de la hermenéutica para afirmar, quizá con mayor radicali-
dad, vivir es intepretar. De ahí que se pueda observar que “(...) la interpretación 
es el discurso mismo, es todo discurso. (...) la interpretación es interpretación 
mediante el lenguaje antes de ser interpretación sobre el lenguaje”64. En ese len-
guaje que somos, antes de pasar a los niveles de la predicación y del predicado 
dentro del discurso y del discurso fijado como texto: interpretamos al vivir, vivi-
mos interpretando. Pero el interpretar incluye todos los pronombres personales: 
yo interpreto, tú interpretas, él interpreta, nosotros interpretamos, ellos in-
terpretan, etc. “Lo importante para nosotros es que esta relación de signo a 
interpretante es una relación abierta, en el sentido de que hay siempre otro 
interpretante susceptible de mediatizar la primera relación”65. El juego de las 

61 Ibídem.
62 Aquí hay un límite entre la hermenéutica y la exégesis. Ricoeur la documenta en los siguientes 

términos: “(...) un Tatbericht, (...) se expresa como un relato de acción: 'Dios hizo...', y un Wortberi-
cht (...) un relato de palabras: 'Dios dijo, y eso fue'. (...) la interpretación, antes de ser el acto del 
exégeta, es el acto del texto: la relación entre tradición e interpretación es una relación interna 
al texto; interpretar, para el exégeta, es ponerse en el sentido indicado por esta relación de in-
terpretación sostenida por el propio texto” (p. 144-145). Aquí hay una cierta, digamos, apuesta 
de Ricoeur por la objetividad tanto de las intencionalidades como del sentido del que el texto es 
portador. El límite entre exégesis y hermenéutica, entonces, se relaciona con el carácter más objetivo 
de la primera; a diferencia del carácter más subjetivo de la segunda. Aunque en sí este tema tiene 
un enorme interés, excede los límites de lo que está puesto en estudio aquí. 

63 Ibíd., p. 145.
64 Ibídem.
65 Ibíd., pp. 145-146.



66 - Germán Vargas Guillén

múltiples interpretaciones pasa por la vivencia de los sujetos en sus distintas 
posiciones de existencia, pasa por los textos que expresan los discursos de 
los diversos intérpretes, pasa por la interacción de distintos sujetos con sus 
mundos creando nuevas comunidades de sentido. 

En la última de las direcciones señaladas, se puede centrar la atención en 
la especificidad del texto y su relación con la comunidad de sentido de la que 
depende, como instancia final, la validez. Ésta depende, por completo, de la 
comunidad interpretante. Así, pues, según Ricoeur:

 (…) la serie abierta de los interpretantes que se incorporan a la relación 
de un signo con un objeto pone de manifiesto una relación triangular, obje-
to-signo-interpretante, que puede servir de modelo para otro triángulo que 
se constituye en el nivel del texto. El objeto es el texto mismo; el signo es la 
semántica profunda destacada por el análisis estructural y la serie de interpre-
tantes es la cadena de interpretaciones producidas por la comunidad interpre-
tante e incorporadas a la dinámica del texto, como el trabajo del sentido sobre 
sí mismo66. 

Este trabajo es, en sí, la cultura, la historia de la cultura que, por cierto, 
constituye al sujeto que se constituye, a su vez, constituyendo el sentido. 
Esta es la complejidad de la formación del sentido, del sujeto y de la cultura que si-
multáneamente es figuración del sí mismo, configuración de sí al desplegar el sentido, y, 
reconfiguración de la cultura67.

Pese a toda la función que cumple aquí el sujeto, Ricoeur llega a la conclu-
sión de que”(...) por el concepto aristotélico de interpretación, y (�) por el con-
cepto de interpretación de Pierce, estamos en condiciones de despsicologizar (�) 
nuestra noción de interpretación y de referirla al trabajo mismo que se ejecuta 
en el texto”68. Aquí el papel del sujeto es activo, pero el sentido no comporta 
una dependencia con respecto a él. Más bien se puede decir que “El decir de 
la hermenéutica es un re-decir, que reactiva el decir del texto”69.

66 Ibíd., p. 146.
67 Que esto tenga o no que ver con el modelo de la triple mímesis es algo que se puede ver ex-

plorado en los escritos de L.G. Cárdenas Mejía (2009, y, 2010).
68 Ibíd., p. 146-147.
69 Ibíd., p. 147.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 67

Bibliografía
CÁRDENAS MEJÍA, Luz Gloria. “El giro del tiempo hacia el lugar. Una prime-

ra aproximación: de Aristóteles a Heidegger”. En: Anuario colombiano de fenome-
nología. Vol. III; pp. 225-239, 2009.

CÁRDENAS MEJÍA, Luz Gloria. “Hacia una hermenéutica del lugar”. En: 
Anuario colombiano de fenomenología. Vol. IV; pp. 133-147, 2010.

RICOEUR, P. La memoria, la historia, el olvido. Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica; trad. Agustín Neira Calvo, 2004.

RICOEUR, Paul. “¿Qué es un texto?” En: Historia y narratividad. Barcelona, 
Paidós; trad. Gabriel Aranzueque Sahuquillo, 1999 (Citado en la nota 31).

RICOEUR, Paul. “¿Qué es un texto?” En: Del texto a la acción. Ensayos de her-
menéutica II. México, F.C.E.; pp. 127-147; trad. Pablo Corona, 2002 (Citado en 
esta relatoría).





Hermenéutica e inteligencia artificial
Hermeneutics and Artificial Intelligence

JUAN CARLOS RINCÓN ACUÑA
Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

Resumen
Este artículo realiza un recorrido por 

algunas concepciones sobre lenguaje y 
cultura en el conflicto de las interpre-
taciones en Ricoeur, buscando analizar 
la factibilidad de usar métodos herme-
néuticos para que un autómata pueda 
comprender semánticamente un texto. 
Se recurre a los casos de AARON, siste-
ma informático basado en técnicas de 
inteligencia artificial escrito por el artis-
ta Harold Cohen y tratado por Pamela 
McCorduck; la automatización de la 
producción poética hipertextual sobre 
la literatura victoriana en el proyecto de 
George Landow (Brown University) y el 
sistema autónomo Eliza.

	
Palabras clave: Hermenéutica, In-

teligencia artificial, símbolo, interpreta-
ción, lenguaje, cultura, mundo, texto, 
metáfora, discurso, retórica.

Abstract
This article provides an overview 

of some concepts about language and 
culture in the conflict of Ricoeur‘s in-
terpretations, aimed to analyze the fea-
sibility of using hermeneutic methods 
for an Artificial entity can understand 
a text semantically. It denotes AARON 
cases, computer system based on arti-
ficial intelligence techniques written by 
the artist Harold Cohen and treated by 
Pamela McCorduck, the poetic produc-
tion automation hypertext on Victorian 
literature in the Web system created by 
George Landow (Brown University) and 
Eliza autonomous system.

Key words: Hermeneutics, Artificial 
Intelligence, AI, Symbol, Interpretation, 
Language, Culture, World, Text, Meta-
phor, Discourse, Rhetoric.



70 - Juan Carlos Rincón Acuña

¿Por qué no crear una palabra, una sola, para la percepción 
conjunta de los cencerros insistiendo en la tarde y la puesta de sol 

en la lejanía? ¿Por qué no inventar otra para el ruinoso y amenazador 
ademán que muestran en la madrugada las calles? ...¿Y otra para la 

inconfidencia con nosotros mismos después de una vileza? 1

Introducción

En la antigua Mesopotamia, convergían mercaderes de todas las tribus. 
El entendimiento oral era imposible, por lo cual, en manos de unos inicia-
dos, se materializó la concepción y fijación de realidad, mediante símbolos 
conceptualmente unívocos que representaban objetos del mundo real, dibujados 
en tabillas. Así, un dibujo de un caballo, representaba al objeto caballo. Estos 
símbolos, jeroglíficos, crearon un sistema de comunicación independiente del 
habla, que podía ser almacenado, reoralizado y negociado2. El desarrollo y so-
fisticación de los métodos produjo una forma escritural que representaba de 
mejor manera el lenguaje oral, modificando el rol de los lectores: de simples 
cotejadores de la realidad en los símbolos unívocos, a interpretadores de los 
signos y símbolos codificados. Nace la hermenéutica.

La hermenéutica3  (del griego ρμηνευτικ τέχνη) se define como el arte de 
interpretar textos. Su nombre proviene del dios griego Hermes, que es el in-
térprete (ermeneus), según se describe en el Crátilo de Platón. A partir de la re-
lación entre Hermes y la interpretación, podemos ampliar la mirada e imaginar 
que su nombre tiene que ver con el habla y significa que él es el mensajero, 
mentiroso o negociante: el tipo de cosas que tienen que ver con el lenguaje 
y su interpretación4. La interpretación busca la significación de las palabras, 
—su semántica—, mediante el estudio de símbolos y signos lingüísticos de 
forma diacrónica.  La pregunta que surge es: ¿cómo hace el ser humano para 
realizar dicha significación semántica de los signos y símbolos? La inteligen-
cia, como capacidad procesadora, es la base que lidera este proceso; por ello, 
una concepción sobre la inteligencia se debe desarrollar en aras de buscar la 
comprensión del proceso y su desarrollo artificial en autómatas.

1 BORGES, Jorge Luis. El tamaño de mi esperanza. Buenos Aires: Alianza, 1926, p. 32.
2 TEUBERT, Wolfgang. Writing, hermeneutics, and corpus linguistics. England: Birmingham Univer-

sity, 2007. p.95
3 “(Del gr. ρμηνευτικ τέχνη) 1. adj. Perteneciente o relativo a la hermenéutica 2. f. Arte de 

interpretar textos y especialmente el de interpretar los textos sagrados 3. f. Fil. En la filosofía 
de Hans-Georg Gadamer, teoría de la verdad y el método que expresa la universalización del 
fenómeno interpretativo desde la concreta y personal historicidad”. Disponible  en: http://bus-
con.rae.es/draeI/SrvltConsulta?TIPO_BUS=3&LEMA=hermen%E9utica. Recuperado 28-09.11.

4 PERONARD, Marianne. Escritura, hermenéutica y lingüística de corpus. Valparaíso: U de Chile, 
2007. p. 12.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 71

La inteligencia en una de sus dimensiones es entendida como la capacidad 
para comprender, conocer y realizar el acto de entender, interpretar y recon-
figurar la concepción del mundo. El estudio de la misma es amplio y carece 
de teorías holísticas que la definan.  Para el abordaje hermenéutico y su rela-
ción con la Inteligencia Artificial —en adelante IA—, la inteligencia es asumida 
como la capacidad de comprender y reestructurar un metamodelo del mundo 
sobre la base vivencial del mismo. La hermenéutica tiene muchas vertientes 
y teorías; en este caso concreto, sobre su aporte a la IA, la línea guía se basa 
en los planteamientos de Paul Ricoeur, en particular su abordaje a lo que él 
denominó una hermenéutica de la distancia, que aduce que la interpretación es 
el hecho surgido de la distancia entre el emisor y el receptor. La base de esta 
formulación de la hermenéutica es el texto, asumido como todo discurso fija-
do por la escritura5. Es labor del lector o intérprete, extraer el núcleo discursivo 
conceptual para poder ser apropiado. El lector reelabora el texto, a tal punto 
que existir es comprender. La función hermenéutica toma un contexto de dos 
mundos: el originado por el creador del discurso fijado en el texto y el del 
lector interpretante con su cosmovisión, motivación e intencionalidad. Estos 
contextos marcan la espiral apropiativa del discurso. Ahora bien, ¿cómo pue-
de la hermenéutica, dar lineamientos a la IA para realizar esta labores cogniti-
vas propias de humanos?

La IA busca emular operaciones cognitivas propias del ser humano, como 
el interpretar y comprender, inherentes al discurso hermenéutico. La IA en-
cuentra un desafío en la hermenéutica: implica preguntar por la representa-
ción del contexto o mundo de la vida que le permite a la máquina llegar a 
interpretar. Se realiza un recorrido por algunas concepciones sobre lenguaje y 
cultura en El conflicto de las interpretaciones en Ricoeur, buscando encontrar, en los 
métodos hermenéuticos, elementos para que un autómata pueda compren-
der semánticamente un texto.

1. Lenguaje, cultura y hermenéutica

¿Cuál es la relación entre la cultura y la hermenéutica? Basados en la 
definición de hermenéutica como “la teoría de las reglas que presiden una exé-
gesis, es decir, la interpretación de un texto singular o de un conjunto de sig-
nos susceptibles de ser considerados como un texto”6, se nota la convergente 
relación entre los tópicos en cuestión, por medio del acto interpretativo cultu-
ralmente sesgado. Las expresiones de doble o múltiples sentidos son el tema 

5 RICOEUR, Paul. Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II. México: Fondo de Cultura 
Económica, 2002. p. 35.

6 RICOEUR, Paul. Freud: una interpretación de la cultura. México: Siglo XXI. 2007, p. 11.



72 - Juan Carlos Rincón Acuña

del campo hermenéutico gracias a que el acto de interpretar dichas expresio-
nes posibilitan el ingreso del símbolo al campo de la filosofía del lenguaje. La 
búsqueda del criterio semántico del símbolo en la estructura intencional del 
doble sentido y el derecho de tener tal estructura como objeto privilegiado de 
la interpretación, permiten que, en la discusión semántica, se dejen de lado 
la oposición entre distorsión y revelación, y se concentren los esfuerzos en 
reconocer el entorno del campo hermenéutico.  

La función simbólica se entiende como “función general de mediación 
por medio de la cual el espíritu, la conciencia, construye todos sus universos 
de percepción y de discurso”7. Esta propuesta revoluciona el concepto de la 
sustitución de la pregunta por la realidad: a la pregunta por la objetivación, 
gracias a la síntesis del espíritu. Lo simbólico, interpretación pura, sería el 
puente conector entre el sujeto y lo real. La aprehensión de la realidad no 
es inmediata.  “La tarea de la filosofía de las formas simbólicas es arbitrar las 
pretensiones a lo absoluto de cada una de de las funciones simbólicas y las 
múltiples antinomias del concepto de cultura que resultan de ellas”8. El sím-
bolo posibilita el cambio: del orden epistemológico a una crítica interpretativa 
de la cultura.

El lenguaje no es en sí un objeto cultural, nace de la necesidad de interac-
ción y comunicación entre las diferentes tribus y clanes, en su paso de entida-
des nómadas a sedentarias. Esta misma génesis, dificulta establecer la función 
simbólica como significante univoco, pues descarta de tajo la interpretación 
de expresiones que otorgan un sentido de modo indirecto a través de un sen-
tido directo. La función simbólica es querer decir otra cosa de lo que se dice. 
En el análisis semántico del signo y del símbolo:

(...) la interpretación se refiere a una estructura intencional de segundo gra-
do que supone que se ha constituido un primer sentido donde se apunta a 
algo en primer término, pero donde ese algo remite a otra cosa a la que sólo 
él apunta9.

El signo aparece cargado de una dualidad que constituye la unidad de sig-
nificación estructural e intencional: de una parte, la unidad estructural del 
signo sensible y la significación que lleva del significante y del significado; por 
otro lado, la dualidad intencional del signo: sensible y espiritual, significante y sig-
nificado y la cosa u objeto designado. La dualidad estructural e intencional se 
manifestará a través de las palabras provenientes de diversos lenguajes que 

7 Ibíd., p. 13.
8 Ibíd., p. 14.
9 Ibíd., p. 15.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 73

encontrarán un significado idéntico, y por otro, esas significaciones logran 
que los signos sensibles valgan por las cosas designadas por ellos. Así las 
cosas, el signo expresa y designa  en medio de su dualidad.

El símbolo no funciona análogamente con la dualidad del signo, sino que 
funciona en un estrato superior al del signo, en el plano de la sensibilidad y 
la significación. El símbolo puede entenderse como una expresión de doble 
o múltiple sentido cuyo color semántico es correlativo al trabajo de interpre-
tación que hace explícito su segundo sentido o sus sentidos múltiples. Las 
zonas de emergencia del símbolo  determinan este abordaje de los múltiples 
sentidos, por medio de conceptos antagónicos que significan. Así pues, el 
color blanco puede tener significado interpretativo a través de la definición de 
su antagónico, el color negro. En el campo onírico, recurriendo al psicoanálisis 
propuesto por Freud, “el sueño expresa la arqueología privada del durmien-
te, que a veces coincide con la de los pueblos”10, lo cual permite explorar la 
noción de símbolo en lo onírico. Por último, la imaginación poética, la cual, 
según Bachelard, es aquella que nos sitúa en el origen del ser hablante, nos 
expresa convirtiéndonos en lo que expresa. Los abordajes del símbolo per-
miten estructurar la conexión de sentido a sentido. El sentido simbólico está 
constituido en y por el sentido literal que opera la analogía, dando el análogo, 
siendo el símbolo, el movimiento mismo del sentido primario que nos acerca 
intencionalmente a lo que se simboliza, sin que se pueda determinar unívoca-
mente la semejanza.

El pensamiento simbólico y su doble sentido es el mundo orgánico en el 
cual se mueve toda interpretación requiere inicialmente un objeto a ser inter-
pretado, un contexto en el cual dicho objeto tenga validez, un medio para 
apropiarse de dicho concepto y un ente que pueda conectar estas variables 
para interpretar y reelaborar la versión del objeto.  El ente puede ser conce-
bido como un artefacto artificial.  Entonces, ¿cómo puede un ente artificial 
realizar dicha interpretación contextualizada?

2. Método hermenéutico, filosofía reflexiva y semántica

El objeto principal del abordaje hermenéutico en este contexto es deter-
minar su relevancia y pertinencia respecto a que sus funciones puedan ser 
ejecutadas por entes artificiales.  Se toma una de las características de la 
misma, la recolección de sentido en el objeto mediante integridad intelectual. 
El fin último es buscar la apropiación artificial de sentido, en la dimensión 
semántica. Se pretende analizar el entretejer del símbolo y la reflexión como 

10 Ibíd., p. 17.



74 - Juan Carlos Rincón Acuña

método estructurante de una filosofía reflexiva que permita la apropiación de 
contenidos semánticos, propia del problema del lenguaje.

La hermenéutica de la cultura como sombra que recubre el problema del 
lenguaje, adopta una alteración de la reflexión en el sentido filosófico del tér-
mino, una aventura del cogito y de la filosofía reflexiva que de él deriva.  ¿Es 
posible articular, de manera coherente, la interpretación de los símbolos y la 
reflexión filosófica?  La reflexión no es intuición del yo, porque el yo pienso, 
es sólo una verdad abstracta y vacía. El yo sólo puede ser encontrado en 
sus objetivaciones. La reflexión sólo puede entenderse como el esfuerzo por 
aprehender el yo del ego cogito en el espejo de sus objetos, de sus obras y, fi-
nalmente, de sus actos. El yo vive perdido y olvidado de sí entre sus obras, en 
las cuales se manifiesta su deseo y esfuerzo por existir. La reflexión no debe 
dirigirse entonces directamente hacia el yo sino hacia sus obras y acciones; 
las que dado su carácter ambiguo, deben ser interpretadas. Así, la filosofía re-
flexiva se convierte en “filosofía hermenéutica” o “interpretativa”11. El análisis 
inicial es contradictorio, pues el símbolo en sí da que pensar, pero más que 
eso exige una autentica reflexión filosófica. El aspecto netamente semántico es el 
aspecto más abstracto del símbolo, requiere interpretación reflexiva.

La interpretación, basada en la reflexión, no es únicamente semántica, sino 
que está impregnada de universalidad en las ontologías míticas del devenir 
histórico del ser. El símbolo se convierte en centro de la reflexión.  El proble-
ma hermenéutico no es externo a la reflexión, es más, surge desde el aconte-
cer de los símbolos en sus dimensiones míticas y semánticas, en sus diversas 
transformaciones por la conjugación del mismo. A manera semántica, la liber-
tad se contrapone a la esclavitud; a manera mítica, el comienzo es lo opuesto 
al fin, dando sentido a las primeras, las ultimas citadas. ¿Qué significa esta 
correspondencia término a término entre dos simbolismos? Representa, primero, que el 
simbolismo positivo adquiere su real valor sólo y a través del simbolismo del mal. 
Entonces, en lugar de un contrasentido, se vuelven objetos yuxtapuestos en el 
devenir del sentido: unidades productoras de sentido por su conjugación es-
pacio-temporal, enmarcado en la culturalidad que los procesa. ¿Cómo puede 
una filosofía de la reflexión alimentarse en la fuente simbólica y hacerse ella mis-
ma hermenéutica?; dicho en otros términos, ¿la reflexión reclama los símbolos y 
la interpretación de los símbolos?12. Esto plantea algunos problemas:

I. El símbolo sigue estando supeditado a la diversidad de las lenguas y 
culturas, y oculta su esencia en la irreductible singularidad. ¿Es acaso posible 
lograr el sueño de un sistema simbólico universal que envuelva todas las me-

11 TORNERO, Angélica. Hermenéutica y estudios literarios. Morelos: UAEM. 2006, p. 61.
12 RICOEUR, Paul. Freud: una interpretación de la cultura, Op. cit., p. 39.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 75

morias y las culturalidades individuales en una masa única? ¿Cómo puede un 
“sujeto artificial” apropiarse de este contenido?

II. Si la filosofía clama ser una ciencia rigurosa, debe entonces alimentarse 
de significaciones unívocas. Los símbolos, en su esencia, no son objetos como tal, 
están supeditados a la interpretación reflexiva de los mismos13.

El establecimiento de un vínculo articulado entre  mythos y logos o, en otras 
palabras, entre símbolo e interpretación, pone en manifiesto que la cuestión 
de fondo no es el por qué de una interpretación, sino más bien el porqué de esas 
interpretaciones opuestas. Como ejemplo se puede citar la fenomenología de 
la religión, concebida como una remitización del discurso, y el psicoanálisis, 
concebido como una desmitificación del discurso.

Se puede justificar el uso del símbolo en filosofía mediante el uso de la re-
flexión en el tratamiento interpretativo de los símbolos. La reflexión es un es-
fuerzo por “Captar al ego del ego cogito en el espejo de sus objetos, de sus obras 
y finalmente de sus actos”14. Esto nos hace pensar que la posición del ego 
debe volver a ser captada a través de sus actos porque no está dada: ni en una 
evidencia psicológica, ni en una intuición intelectual, ni en una visión mística. 
La primera verdad debe ser mediatizada. La idea puede ser vista como ilumina-
ción, y el ego adquiriría fundamento, lejos de la apercepción. Sensorialmente 
siento que existo y pienso, siento que estoy despierto, eso es apercepción15. 
La reflexión nos permite vislumbrar el sitio interpretativo del conocimiento en 
sí mismo, debiendo ahora distinguir a la reflexión como tarea interpretativa: 
lejos de una simple crítica del conocimiento: más cercano a las apreciaciones 
de Fichte y Nabert, más lejano de Kant.

Lo que ya se tiene, o lo previamente dado, independiente de la experiencia, 
se debe distinguir del carácter simplemente empírico del conocimiento. Esta 
caracterización permitiría fundamentar una teoría de la objetividad. La inter-
pretación como problema se puede enriquecer, no sólo al ser abordada como 
un esfuerzo o deseo, sino más bien bajo la aplicación de la intuición, buscan-
do objetivar el estudio reflexivo del mismo. Una filosofía reflexiva debe incluir 
e integrar toda acción metodológica científica que permita integrar, descifrar 
e interpretar el texto. 

La reflexión no puede ser ciencia, en cuanto no permite apropiarse de los 
signos constituyentes de los símbolos para darle un significado inequívoco, 

13 Ibíd., p. 40.
14 Ibíd., p. 41.
15 Cf., MORENO, Mariano. Historia de la Filosofía Moderna y Contemporánea. Madrid: MAD SL, 2003.



76 - Juan Carlos Rincón Acuña

pues, como fundamento básico, el símbolo tan sólo es una interpretación 
subjetiva de la disparidad cultural que se trata de transmitir por medio del 
lenguaje.  La reflexión es incapaz de superar una abstracción del ‘yo pienso’ y 
descifrar signos perdidos o acaso implícitos de la antropología humana. La 
reflexión necesita, para lograr su cometido, apropiarse de los signos contin-
gentes y equívocos que están inmersos en la cultura bajo la cual se desarrolla el 
lenguaje.

Cabe analizar si la filosofía puede adquirir algún tinte universal sobre re-
flexiones culturales, o si puede adquirir rigor en sus trabajos sobre significacio-
nes equivocas, o, si puede, quizá, arbitrar ante interpretaciones con significa-
do limitado. Si pensamos una justificación de la hermenéutica en la reflexión, 
debemos recurrir a una lógica de doble sentido. Ahora bien, una lógica de do-
ble sentido no puede ser formal, a fuerza es trascendental, de modo que dicha 
lógica, de doble sentido, usada por la hermenéutica es lógica trascendental.

Al abordar el simbolismo en su representación lógica, se puede verificar 
que es semánticamente vacía; pero, con una hermenéutica clara que da signi-
ficado objetivo: se asegura la interpretación universal, eliminando la ambigüe-
dad en los argumentos.  Interpretar no es, por lo tanto, suprimir la ambigüe-
dad, es  realmente, apropiarse de y explotar su riqueza. 

Si se entiende por lógica trascendental el establecimiento de las condi-
ciones de posibilidad de una esfera de objetividad en general; la tarea de una 
lógica semejante es desprender por vía regresiva las nociones presupuestas 
por la constitución de un tipo de experiencia y de un tipo correspondiente de 
realidad16. 

La aproximación de la hermenéutica y la lógica simbólica no obstante, no 
se puede concebir porque si: obliga a la hermenéutica a justificar formalmente 
su propio lenguaje. El poder y, a su vez, la limitación de la lógica simbólica, 
es irónicamente su univocidad simbólica desligada del lenguaje17. Las propo-
siciones acerca del discurso filosófico no permiten decir lo que es afirmati-
vamente un enunciado filosófico. Podríamos decir que el lenguaje indirecto, 
simbólico, de la reflexión puede ser válido, no porque sea equívoco, sino aunque 
sea equívoco.

16 RICOEUR, Paul. Freud: una interpretación de la cultura, Op. cit., p.49.
17 “~(p.~q)”: expresa univocidad de conceptos independiente del lenguaje al que se some-

ta: cualquier matemático ucraniano puede interpretar la doble negación del cartesiano de las 
sujetos, e ir más allá, aduciendo y formalizando la notación científica-matemática. Lo mismo lo 
puede hacer un matemático en el Valle de Guatiguará, Colombia, con una culturalidad y tonali-
dad vivencial radical y definitivamente distinta.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 77

La reflexión debe integrar y consolidar un conjunto de interpretaciones. Un 
conflicto de la interpretación no sólo podría ser una crisis del lenguaje, sino 
una crisis de la reflexión. La unidad de fondo de la desmitificación y la remitización 
del discurso sólo puede darse al término de unas reglas y prácticas encaminadas 
a la liberación del espíritu y el logro de la virtud de la reflexión, en el curso de 
la cual, el debate sobre la hermenéutica, se podría convertir en una disciplina 
del pensar. Nuestro dilema está enmarcado en tres aristas: “la reflexión, la 
interpretación entendida como restauración del sentido y la interpretación 
comprendida como reducción de la ilusión”18. Se debe desalojar el centro, 
para saber lo que significa: pienso, existo, desde una óptica reflexiva concreta 
bajo la disciplina hermenéutica.

3. Interpretación semántica e inteligencia artificial

Los fracasos de los cientificistas y naturalistas que han trabajado en la 
línea de la IA en los últimos 50 años, dan cuenta de la brecha abismal entre 
productos sintácticos —o emuladores de ciertas tareas resueltas fácilmente 
por humanos— y el fondo del asunto, la imposibilidad de una apropiación 
del mundo, mediante un análisis semántico19.  Un enfoque para superar esta 
brecha es el estructuralismo: posibilitador del diálogo entre sintaxis y análisis 
estructural. El enfoque nos aproxima a la semántica, pero cae irreductible-
mente en el caso de la habitación china20. No obstante, puede ser un  punto 
de partida, pues aunque la máquina no entiende el sentido, interpreta la regla 
lógico-sintácticamente, pudiendo a nivel básico realizar operaciones simbóli-
cas con algo de sentido semántico, bajo la estructuración de memoria funda-
da en patrones. Se recurre a los casos de AARON, sistema informático basado 
en técnicas de IA, escrito por el artista Harold Cohen y tratado por Pamela 
McCorduck; la automatización de la producción poética hipertextual sobre la 
literatura victoriana en el proyecto de George Landow (Brown University) y el 
sistema autónomo ELIZA, para buscar una caracterización y puntos conver-
gentes en la teoría interpretativa aplicada en la IA. 

18 RICOEUR, Paul. Du langage, du symbole et de l’interpretation. Seuil: DLT, 1966, p. 52.
19 Cf., DREYFUS, Hubert. Why computer may never think like people. Cambridge, MA: The MIT 

Press. 1986. 
20 Cf., PENROSE, Roger. La nueva mente del emperador. Barcelona: Grijalbo Mondadori, 1991.



78 - Juan Carlos Rincón Acuña

Figura 1. Two Friends with Potted Plant. Pintura generada por el software AARON. 
Oleo sobre lienzo, 60x84 pulgadas. Foto de Becky Cohen. 1991

AARON21 es un programa de computador adaptativo y complejo, basado en  
IA, diseñado y programado por el artista Harold Cohen, cuyo objeto es producir 
arte, en particular, pinturas. Basa su operación en reglas y conocimientos prees-
tablecidos con capacidad para crear productos originales. El sistema es capaz de 
crear cientos de cuadros nuevos por días.  La motivación primaria de este desa-
rrollo fue la exploración de la construcción gramatical en la concepción espacial.  

No obstante, hablar de una función hermenéutica de la pintura es prema-
turo pues, aunque el sistema genera las obras, no comprende en particular 
el concepto semántico e intencional detrás de la misma. Como tal, realiza 
análisis estructural-sintáctico de la obra. Ahora bien, es posible hablar de una 
semántica de la obra, en un sentido gramatical extrapolado de la sintaxis, 
pues AARON usa un contexto preprogramado por el artista que le permite, 
sobre ese contexto dado, armar partes de los objetos (Figura 1) que ya conoce, 
y variarlos de su posición inicial. “Las decisiones creativas del humano al reali-
zar arte (...) se caracterizan por un patrón de cambio de fluidez de las mismas, 

21 Diseñado por el investigador Harold Cohen a lo largo de 30 años. Usa IA, en particular 
un lenguaje de programación llamado LISP y C. Puede pintar sobre su campo de conocimiento, 
plantas, personas, cajas, recipientes y algo de decoración.

a. El software AARON del artista Harold Cohen



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 79

basadas en la conciencia del artista al realizar su obra”22. El sistema es capaz 
de crear y de alguna forma representar el mundo mediante sus obras, pero es 
incapaz de explicar el sentido semántico y la idea que quería transmitir con 
la misma. “La idea central de la inteligencia artificial se ejemplifica: el progra-
ma es capaz de generar la ilusión de un conjunto completo y coherente de 
imágenes de una representación relativamente simple”,23pero es incapaz de 
demostrar la intencionalidad y representación del mundo.

El problema de la relación entre reglas (sintaxis) y sentido (semántica) se 
puede resolver de una forma sencilla: permitiendo que la máquina tome parte 
pasiva en el proceso interpretativo, asignando dicha labor al espectador del ob-
jeto, el cual es capaz de darle sentido a la misma, sin que esta sea la intención 
primaria del creador de la obra, es decir AARON. La inteligencia no sería aborda-
da en el sentido interpretativo de la hermenéutica, sino en la capacidad para crear.

La automatización de la producción poética hipertextual sobre la literatura Victoriana 
de George Landow - Brown University

Figura 2. Sitio Web Victoriano. http://www.victorianweb.org/. Internet. Consultado el 
20 de Septiembre de 2011

22 MCCORDUCK, Pamela. AARON’S CODE: Meta-Art, Artificial Intelligence, and the Work of Harold 
Cohen. Liverpool: W.H. Freeman & Co, 1990. p.44

23 Ibíd., p. 45.



80 - Juan Carlos Rincón Acuña

La literatura victoriana es muy rica y fecunda en producción (Figura 2). Uno de 
los principales inconvenientes para los estudiosos del tema es la necesidad 
de adquirir un nivel alto de experticia para poder navegar en medio de la vasta 
producción de la época, cotejando diversas áreas de conocimiento. El proyec-
to liderado por George Landow busca su comprensión y ubicación mediante 
el uso de hipertextos, facilitando la labor interpretativa del lector al relacionarse 
digitalmente con gran parte de esa  colección en diferentes ciencias y artes. 
Existe un paralelo entre el hipertexto y la teoría crítica, en el cual se destaca 
el hecho de que la teoría crítica busca teorizar el hipertexto, en tanto que éste 
busca encarnar la teoría respecto a la textualidad narrativa y a la función del 
lector y escritor.

El hipertexto fragmenta, dispersa o atomiza el texto de dos maneras afines. 
Primero, suprimiendo la linealidad de lo impreso libera los pasajes individuales 
de un único principio ordenador: la secuencia y la amenaza de convertir el tex-
to en un caos. Y, segundo, destruye la noción de texto unitario y permanente24.

La experiencia de la lectura en el hipertexto —o con el hipertexto—, escla-
rece muchas de las ideas más significativas de la teoría crítica. La hipertextua-
lidad está fundamentada en relaciones entre términos que tejen y entretejen 
sentido, mediante los nexos que aparecen en la navegación del interpretador. 
Por medio de la hipertextualidad, el lector tiene la oportunidad de romper la 
linealidad del objeto, facilitando su interpretación y apropiación, promovien-
do una apertura textual. Una característica a resaltar en la hipertextualidad es 
el rompimiento del límite interno/externo del texto —objeto a interpretar— 
incorporando y representando de manera diferente el mundo. La función del 
lector es pues, de explorador y conquistador de los conceptos representados, 
mediante navegación morfológica.

El hipertexto suministra un sistema que puede centrarse una y otra vez 
y cuyo centro de atención depende no tanto del objeto en sí, el texto, sino 
más bien del interés y motivación particular del lector, que se convierte así 
en un verdadero lector activo, otorgándole un sentido nuevo al texto. El hi-
pertexto posibilita el accionar del lector en un entorno limitado, creando y 
recreando conceptos, movido por su motivación particular.  La hermenéutica 
se ve potenciada por medio de este dispositivo. El tratamiento hermenéutico, 
alcanzado por medio de hipertextos, le permite a la IA tener unos métodos 
para la consecución y apropiación artificial de conocimiento, quizá, mediante 
imitación del modo de interactuar de un ser humano, buscando crear mapas 
cognitivos sobre el campo de acción establecido.

24 LANDOW, George. Hipertexto 3.0: la teoría crítica y los nuevos medios en la era de la globalización. 
Maryland: The Johns Hopkins University Press, 2006, p. 136.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 81

b. Eliza

Eliza es un dispositivo software, elaborado por Joseph Weizenbaum en 
1966, cuyo fin es emular la terapia elaborada por el psicólogo clínico Carl 
Rogers, tratando de establecer una charla convincente con el usuario, en el 
rol de paciente. Eliza  almacena información categorizada limitada del mundo 
sin establecer alguna forma de memoria conceptual, pero, por medio de tres 
estrategias, emula sostener una charla humana convincente.

Las estrategias se basan en el malentendido, permitiendo caer en la ilusión 
de que realmente el ente artificial charla con uno, que entiende lo que uno le 
está diciendo, que es un ser vivo con el cual se interactúa. Los medios para 
lograr su cometido distan lejos de teorías interpretativas y modelos del mundo 
real. Funda su conocimiento en una base de datos de palabras clave relacio-
nada con una serie de respuestas adecuadas, en categorías relevantes en una 
conversación humana normal: amor, sexo, dinero, estado de ánimo, familia y 
trabajo. Si durante la charla el ser humano no ingresa ninguna palabra cono-
cida, el sistema realiza una estrategia muy humana: responde sin tener idea, 
por medio de ambigüedades como “Mmmm, qué interesante”, o “Sigue”, o “¿Ah, 
sí?”. Otra estrategia es parafrasear la pregunta y repreguntarla de otra forma.

Conversación con Eliza25

PERSONA> Todos los hombres son iguales.
ELIZA> ¿De qué forma?
PERSONA> Siempre nos están fastidiando de una forma u otra.
ELIZA> ¿Se te ocurre algún ejemplo específico?
PERSONA> Sí, mi novio me hizo venir aquí.
ELIZA> Tu novio te hizo venir aquí
PERSONA> Dice que me paso deprimida la mayor parte del tiempo.
ELIZA> Siento enterarme de que estas deprimida
PERSONA> Es verdad. No soy feliz.
ELIZA> ¿Crees que venir aquí te ayudará a ser feliz?
PERSONA> Necesito alguna ayuda, eso sí es verdad.
ELIZA> ¿Qué significa para ti obtener alguna ayuda?
PERSONA> Quizá pueda aprender a sobrellevar a mi madre.
ELIZA> Háblame algo más acerca de tu familia.
PERSONA> Mi madre se preocupa por mí.
ELIZA> ¿Quién más se preocupa por ti en tu familia?
PERSONA> Mi padre
ELIZA> Tu padre

25 Disponible en: http://www.manifestation.com/neurotoys/eliza.php3. Recuperado 12.09.11.



82 - Juan Carlos Rincón Acuña

PERSONA> En algunas cosas te pareces a mi padre
ELIZA> ¿Qué parecido ves?
PERSONA> No eres muy agresivo, pero creo que no quieres que yo me dé 

cuenta de eso.
ELIZA> ¿Por qué piensas que yo no soy muy agresivo?
PERSONA> Tú no discutes conmigo.
ELIZA> ¿Por qué crees que yo no discuto contigo?
PERSONA> Me tienes miedo
ELIZA> ¿Te gusta creer que te tengo miedo? 
PERSONA> Mi padre tiene el miedo a todo el mundo.
ELIZA> ¿Qué más se te ocurre cuando piensas en tu padre?
PERSONA> En matones.
ELIZA> ¿Tiene eso que ver con el hecho de que tu novio te hizo venir aquí?

La máquina esboza rasgos de entendimiento situacional mediante el uso 
de bases de datos categorizadas por temas de conversaciones frecuentes. 
Algunas versiones del programa usan tesauros. En este sistema particular, la 
acción hermenéutica es sintáctica, mediante el mapeo de patrones básicos 
de búsqueda en la conversación.  Se puede hablar de una caracterización 
básica de la semántica mediante el uso estructural de la sintaxis.  Esta apli-
cación ha sido la inspiración de muchas otras, como  SIRI™, lanzada por 
Apple para su teléfono IPhone™ 4S lanzado en Octubre de 2011; este pro-
ducto recurre a la IA para realizar labores de asistente virtual, permitiendo 
interactuar de un modo más real que Eliza. Tiene la ventaja de usar motores 
de búsqueda en línea y sistemas categorizadores para articular sus respues-
tas. Aunque no posee conocimiento semántico de las preguntas que se le 
hacen, si es capaz de contextualizar, aprender de sus errores, ajustar su 
comportamiento y demostrar respuestas adecuadas a las situaciones. Tiene 
características que lo hacen único en su clase, como el manejo de contexto 
al acceder a la ubicación vía GPS, examinar la agenda, la lista de tareas de la 
persona que lo opera, entre otras cosas. Posee la capacidad de parafrasear 
patrones de conversación en lenguaje natural y usar lógica básica al clasifi-
car el perfil del usuario.  Su poder principal radica en la contextualización en 
el desarrollo de su interacción, en cierta medida, realiza una hermenéutica 
cotidiana.

4. Hermenéutica e inteligencia artificial  

Una de las pretensiones de la lA es emular procesos cognitivos propios de 
los seres humanos. ¿Qué pautas brinda la hermenéutica para alcanzar este 
propósito? Se debe determinar el objeto de estudio: un texto, para este caso, 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 83

digital. El texto concebido como todo discurso fijado por la escritura26 genera 
dos actitudes fundamentales: explicar e interpretar. El texto no es un objeto per se, 
buscando ser leído. Reclama contexto interpretativo. El contexto podría definir-
se como el mundo previo interiorizado para interpretar el texto, una suerte de 
situacionalidad embebida e involucrada con un trasfondo contextual.  Se podría 
pensar en crear máquinas que reflexionen sobre  los propios recursos apofán-
ticos almacenados, mediante el experienciar virtual, ejerciendo conductividad 
basada en esquemas corporales emulados, de forma comprensiva y cognitiva. 
Para lograr esto, es indispensable una memoria y una metodología procedimental de 
pensamiento que le permita  a la IA, tener a su disposición un mundo circundante. 
Este proceso involucra un qué: memoria;  y un cómo: métodos cognitivos.

La metodología de pensamiento se enfrenta a un gran obstáculo: 
La gente no piensa en inglés o en chino o en apache; piensa en una lengua 

de la mente. Esta lengua de la mente, probablemente se parece un poco a 
todas estas lenguas; presumiblemente tiene símbolos para postconceptos, 
y ordenamiento de símbolos (…) Comparado con cualquiera lengua dada, el 
mentalese debe ser más rico en algunas cosas y más simple en otras. Debe ser 
más rico, por ejemplo, en cuanto a que varios conceptos deben correspon-
der a una palabra única del castellano, palabras como banco o llave. (…) Por 
otra parte, mentalese debe ser más simple que las lenguas orales; no incluye 
palabras y construcciones específicas de la conversación (como ‘un’ y ‘el’) y 
la información acerca de cómo pronunciar las palabras o incluso cómo orde-
narlas, es innecesaria.27

El reto para la memoria no lo es menos: 

Los conceptos mentales parecen ser contenido sin forma y no signos, por 
lo tanto, cabe aún la pregunta acerca de su naturaleza. (…) Estas fórmulas 
enlazarían la palabra con el mundo y, gracias a este eslabón, podrían hacer que 
el mundo hiciera lo que aquellos que conocen el secreto, quieren que haga.28

El ente virtual debe ser el encargado de leer e interpretar intencionalmente 
un discurso, representado por el texto digital, mediante una dación de sentido 
en un contexto determinado: interpretando y reinterpretando. Al leer, se crea 
una versión propia del texto leído.  Leer no es solamente decodificar símbolos 
y trasladarlos ordenadamente en un lenguaje. Leer implica, necesariamente, 
el integrar horizontes de experiencia del autor en su discurso representado en 
el texto, y del autómata viviendo en el mundo. Adicionalmente, leer implica una 

26 RICOEUR, Paul. Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II, Op. cit., p. 62
27 TEUBERT, Wolfgang. Writing, hermeneutics, and corpus linguistics. Op. cit., p. 47.
28 Ibídem.



84 - Juan Carlos Rincón Acuña

ubicación y comprensión contextualizada de la posición del sujeto lector en 
un mundo cultural y lingüísticamente sedimentado. Entonces, un ente artifi-
cial debe poder ubicarse de alguna forma en el mundo real y tener experien-
cia contextualizada apropiando horizontes perceptuales. De ahí debe partir la 
configuración de un actor virtual para poder realizar una hermenéutica digital.

La hermenéutica virtual debe necesariamente basarse en una previa repre-
sentación del mundo, para extraer la intencionalidad representada en el texto 
digital, este es el reto planeado por la hermenéutica a la IA. Un lector humano, 
al apropiarse de un texto, posee una intencionalidad, motivación y marco de 
referencia apropiado del mundo en el cual se desenvuelve. Estas mismas ca-
racterísticas deben ser representadas por la IA en sus artefactos. La relación 
causal a memoria es directa, pero se debe tener procesos cognitivos que le 
permitan su fijación representacional interna.

Una forma de tener procesos cognitivos en entes virtuales puede extraerse 
de los esfuerzos de Landow en la producción de textos intertextuales. El agente 
artificial podría correlacionar, fenomenológicamente actuando: noema y noesis, 
para poder comprender el texto virtual. Al no tener un proceso cognitivo co-
múnmente aceptado, la hermenéutica brinda pautas para la fijación en memo-
ria de la interpretación del objeto, mas no brinda una metodología robusta y 
unificada, que permita ser plasmada por la IA.

Si el ente artificial logra apropiarse del mensaje —realizar una lectura—en-
tonces habría cabida para que éste realice una reflexión sobre el texto. El 
ente virtual se comprendería así mismo a partir de la lectura, y enriquecería su 
mundo mediante la apropiación ilimitada de textos, almacenando los datos en 
información digital mediante patrones entrelazados, de forma similar como 
lo hace el ser humano. Construiría mundos mediante la recursividad en el 
proceso dialéctico de la lectura-comprensión, sentando las bases para una 
culturalidad que le permita definir su intencionalidad y motivación en el saber 
del mundo y por ende apropiarse —de alguna forma— del mismo. Es en esta 
situación que el texto adquiere un tinte semántico, otorgando sentido a la 
comprensión del mundo dado en forma de texto digital al ente artificial. En 
este punto, la percepción de un ente virtual sobre la obra de Cervantes, sería 
muy diferente a la percepción y apropiación de otro ente virtual, diseñado y 
creado bajo las mismas condiciones.  El reto es establecer las bases de la ver-
dadera Inteligencia Artificial de forma estructurada y coherente.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 85

Bibliografía

COHEN, Harold. The Further Exploits Of Aaron, Painter. San Diego: Center for 
Research in Computing and the Arts, 2000.

DREYFUS, Stuart. Why computer may never think like people. En: Technology 
Review, 1986, pp. 45-61.

HUSSERL, Edmund. Phenomenology and the Crisis of Philosophy. New York: 
Harper & Row, 1967.

LANDOW, George. Hipertexto 3.0: la teoría crítica y los nuevos medios en la era de 
la globalización. Maryland: The Johns Hopkins University Press, 2006.

McCORDUCK, Pamela. AARON’S CODE: Meta-Art, Artificial Intelligence, and 
the Work of Harold Cohen. Liverpool: W.H. Freeman & Co, 1990.

MORENO, Mariano. Historia de la Filosofia Moderna Y Contemporanea. Madrid: 
MAD SL, 2003.

PENROSE, Roger. La nueva mente del emperador. Barcelona: Grijalbo Monda-
dori, 1991.

PERONARD, Marianne. Escritura, hermenéutica y lingüística de corpus. En: 
Revista signos, Vol. 40, No. 64, 2007, pp. 38-45.

PINKER, Steven. The Language Instinct: How the Mind Creates Language. New 
York: William Morrow and Company Inc, 1994.

Rae. (s.f.). Disponible en: http://buscon.rae.es/draeI/SrvltConsulta?TIPO_
BUS=3&LEMA=hermen%E9utica. Recuperado 09-07.11. 

RICOEUR, Paul. Acte et signe dans la philosophie de Jean Nabert. Paris: EDUCC, 
1962.

RICOEUR, Paul. Du langage, du symbole et de l’interpretation. Seuil: DLT, 1966.
RICOEUR, Paul. Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II. México: FCE, 

2002.

RICOEUR, Paul. Freud: una interpretación de la cultura. México: Siglo XXI, 2007.
TEUBERT, Wolfgang. Writing, hermeneutics, and corpus linguistics. Birmingham, 

England: Birmingham University, 2007.
TORNERO, Angélica. Hermenéutica y estudios literarios. Morelos: UAEM, 2006.
WALLACE, Michal. (n.d.). Eliza, computer therapist. Disponible en: http://www.

manifestation.com/neurotoys/eliza.php3. Recuerado 09.07.11.





Husserl y el relativismo cultural
Husserl and the Cultural Relativism

JUAN CARLOS AGUIRRE GARCÍA
Universidad del Cauca

Colombia

Resumen
Este trabajo tiene como fin recons-

truir los argumentos dados por Husserl, 
en el artículo de la revista Logos, contra 
el historicismo que, para los propósitos 
actuales, será homologado a relativis-
mo cultural, concluyendo que en su ex-
posición Husserl da suficientes razones 
para neutralizar las pretensiones de los 
relativistas culturales. Posteriormente, 
se analizará la lectura que hace el feno-
menólogo David Carr, quien responde 
afirmativamente a la pregunta: ¿pue-
de leerse la fenomenología de Husserl 
como un aporte al relativismo contem-
poráneo? Finalmente, intentaré matizar 
las críticas de Carr, mostrando las posi-
bles inconsistencias de su lectura y, por 
consiguiente, comprometiéndome a 
secundar la tesis según la cual el apor-
te de Husserl ayuda a disolver los “ab-
surdos” relativistas; esto es, señalando 
el valor de las tesis husserlianas en la 
clarificación de algunos problemas que 
plantea el relativismo cultural.

Palabras clave: Relativismo cultu-
ral, fenomenología, historicismo, vali-
dez, conocimiento, ciencia.

Abstract
This work has as goal to rebuild ar-

guments made by Husserl in the article 
from Logos journal against historicism 
that, for actuals purposes, it will be de-
fined as cultural relativism; concluding 
that, in his exposition, Husserl gives 
enough reasons to neutralize the cultu-
ral relativist’s pretentions. Later, it will 
be analyzed the lecture made by phe-
nomenologist David Carr, who respond 
affirmatively to the question: ¿could 
be Husserl’s phenomenology one con-
tribution to contemporary relativism? 
Finally, I will try to clarify Carr’s critics 
showing the possible inconsistencies 
of his lecture and, consequently, sup-
porting that Husserl’s contribution 
helps to eliminate the absurd relativist; 
that is, pointing the value of Husserl’s 
thesis in the clarification of some pro-
blems that are exposed by cultural re-
lativism. 

Key words: cultural relativism, 
phenomenology, historicism, validity, 
knowledge, science.



88 - Juan Carlos Aguirre García

Introducción

El relativismo afirma “que la verdad, la bondad o la belleza es relativa a un 
marco de referencia, y que no existe ningún estándar general absoluto para juz-
gar entre marcos de referencia en competencia”1. Esta definición tiene varias 
implicaciones, a saber: si se hace alusión a marcos de referencia conceptua-
les, culturales o históricos; si los dominios pertenecen a los ámbitos cogniti-
vos, culturales o estéticos; si se está recurriendo a niveles ónticos o epistémi-
cos; si están en juego valores de verdad, bondad o belleza; y, finalmente, si se 
está negando con el relativismo algún tipo de objetivismo, fundamentalismo o 
universalismo. Limitándonos al relativismo cultural, podríamos decir que este 
defiende “que la cultura de una persona influye fuertemente sus modos de 
percepción y pensamiento”2. Aunque el relativismo siempre ha acompañado 
a la filosofía a lo largo de su historia, en la actualidad pueden observarse mo-
dos refinados de relativismo, incluso, en el ámbito de las ciencias naturales, 
adoptando nombres un tanto estrambóticos como “construccionismo”; igual-
mente, ha incursionado, abierta o soterradamente, en terrenos de reflexión de 
ciencias humanas propensas al análisis de la cultura.

Pareciera que, en la actualidad, carece de sentido preguntarse por la posi-
bilidad de establecer criterios que superen las peculiaridades de los marcos de 
referencia; quien se interrogue por esto vería atacada su persona (ad hominem), 
en el mejor de los casos, con el apelativo de cientista o cientificista; en el 
peor, con toda suerte de epítetos que van desde “hegemónico”, “eurocéntri-
co”, “colonial”, y muchos otros. Quizás por ello, un buen número de académi-
cos ha reducido su impulso hacia la postulación de tesis no-relativistas y ha 
adoptado una postura tolerante hacia el relativismo.

En 1910, el filósofo alemán Edmund Husserl escribió: “a los absurdos teó-
ricos les siguen inevitablemente absurdos (...) en el comportamiento concreto 
tanto teórico como axiológico y ético”3. A este respecto quiero mencionar la 
siguiente cita atribuida a Mussolini:

(...) todo lo que he dicho y hecho en estos últimos años es relativismo por 
intuición.  Si el relativismo significa el fin de la fe en la ciencia, la decadencia 
de ese mito, la «ciencia», concebido como el descubrimiento de la verdad ab-
soluta, puedo alabarme de haber aplicado el relativismo (...) Si el relativismo 
significa desprecio por las categorías fijas y por los hombres que aseguran po-

1 KRAUSZ, Michael. Varieties of Relativism and the Reach of Reasons. Ed. Steven D. Hales. A 
companion to Relativism. Oxford: Wiley-Blackwell, 2011, pp. 70.

2 SWOYER, Chris. Relativism. Ed. Edward N. Zalta. The Stanford Encyclopedia of Philosophy. Dis-
ponible en: http://plato.stanford.edu/archives/win2010/entries/relativism/. 

3 HUSSERL, Edmund. La filosofía, ciencia rigurosa. Madrid: Encuentro, 2009, p. 16.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 89

seer una verdad objetiva externa, entonces no hay nada más relativista que las 
actitudes y la actividad fascista… Nosotros los fascistas hemos manifestado 
siempre una indiferencia absoluta por todas las teorías (...) El relativismo mod-
erno deduce que todo el mundo tiene libertad para crearse su ideología y para 
intentar ponerla en práctica con toda la energía posible, y lo deduce del hecho 
de que todas las ideologías tienen el mismo valor y que todas las ideologías 
son simples ficciones4.

De este ejemplo, y otros que podrían fácilmente documentarse, se des-
prendería tanto la pertinencia de la idea de Husserl, así como la urgencia de 
considerar con rigor el problema del relativismo.

Resulta paradójico, sin embargo, que en distintos contextos la fenomeno-
logía es ubicada al lado de las tendencias relativistas, pareciendo incomodar 
esto a pocos fenomenólogos; más aún, celebrando, las mayorías, el aggiorna-
miento de la fenomenología: su capacidad para adaptarse a los nuevos tiem-
pos. Paradójico, pues Husserl ha pasado a la historia como el filósofo que, 
junto con Frege, desterró las tesis centrales del psicologismo (indistinguibles 
del relativismo, escepticismo, historicismo, antropologismo y demás). Enton-
ces: 1. ¿Puede leerse la fenomenología de Husserl como un aporte al relati-
vismo contemporáneo? O más bien, 2. ¿Tiene algo que aportar Husserl a la 
disolución de los “absurdos” que conlleva el relativismo?

1. El historicismo o la visión del mundo como “errores epistemológicos”

En el artículo de la revista Logos: La filosofía, ciencia rigurosa, Husserl presenta 
la versión del historicismo en confrontación con la visión científica; bien es 
sabido que este filósofo manifestó, durante toda su vida académica, una alta 
estimación por el fenómeno científico. La línea de argumentación usada por 
Husserl podría sintetizarse en: 1) presentación de las tesis historicistas; 2) 
presentación de la idea de Husserl de la naturaleza de la ciencia; 3) respuesta 
a la pregunta: ¿por qué no se pueden confundir una y otra visión? Es preciso 
recordar, toda vez que aquí no se abordará directamente esta cuestión, que 
esta discusión tiene como trasfondo la consolidación de la filosofía como 
ciencia rigurosa, la cual, obviamente, tendrá que aspirar a ser ciencia, en vez 
de mera visión de mundo. Este apartado reseñará brevemente cada uno de 
estos puntos.

Husserl comienza afirmando como “verdad fáctica” que tanto el individuo 
como el grupo cultural (lo que él denomina configuración espiritual) tiene una 

4 DOMÉNECH, Antoni. Prólogo. En: Searle, John. La construcción de la realidad social. Barcelona: 
Paidós, 1997, p. 17.



90 - Juan Carlos Aguirre García

especie de marco estructurado en el que se despliega temporalmente la vida 
del espíritu; tales estructuras no son estáticas sino que sobre ellas se confor-
man modos dinámicos de existencia. Si se quiere comprender al individuo o a 
la comunidad, bastaría fijarse en tales estructuras, o modos de manifestación 
típica del espíritu, en determinada región y época, de modo que se aclaren los 
sentidos de sus elaboraciones artísticas, religiosas, éticas, científicas, meta-
físicas5 (Cf. Husserl, 2009: 59-60), alcanzándose con ello la visión de mundo 
o “sabiduría”. Ahora bien, sucede que estos marcos en los que se despliega 
la vida del espíritu, van cambiando en la medida en que el tiempo va trans-
curriendo, de modo que no puede hablarse de estructuras permanentes sino 
variables a lo largo de la historia de la humanidad. Esta visión historicista está 
profundamente influenciada por los hallazgos de la ciencia: tanto teorías bio-
lógicas (por ejemplo la teoría evolucionista) como las mismas teorías físicas 
(por ejemplo el paso del geocentrismo al heliocentrismo), sugerirían la verdad 
de esta situación: algo así como la verosimilitud de una teoría es dependiente 
del momento y el marco conceptual en que se enuncie.

Si bien Husserl reconoce la importancia de los hallazgos de esta visión para 
la comprensión de la vida del espíritu, señala los puntos a partir de los cua-
les no puede constituirse conocimiento genuino a partir de ellos. Antes que 
nada, es preciso advertir que, para Husserl, es claro que el modo de conseguir 
conocimiento genuino ya está determinado por el proceder del científico, el 
cual puede resumirse en los siguientes enunciados: a) si bien la ciencia está 
sometida al devenir del tiempo, así como las demás manifestaciones del espí-
ritu, esto no pone en cuestión su validez objetiva; b) la naturaleza de la ciencia 
se determina tanto por sus bases, como por sus problemas, metas, métodos, 
y la sistematicidad en su aparato teórico (“armonía lógica entre los proble-
mas rectores (...) y esas bases y esos métodos”6); c) las ciencias rigurosas han 
“constituido una universitas de ciencias rigurosas supratemporales”7, lo que im-
plica: progreso científico por acumulación, concepto asintótico de la verdad8, 
criterio de demarcación entre ciencia y sabiduría. En este punto dice Husserl: 
“La ciencia ha hablado; a la sabiduría, a partir de ese momento, no le queda 
más que aprender”9; igualmente: “que las visiones del mundo se combatan 
unas a otras; sólo la ciencia puede dirimir, y su resolución lleva el sello de la 
eternidad”1011; d) La unión entre ciencia y actitud crítica: teniendo claros algu-

5 HUSSERL, Edmund. La filosofía, ciencia rigurosa, Op. cit., pp. 59-60. 
6 Ibíd., p. 67.
7 Ibíd., p. 72. 
8 Ibíd., p. 74. 
9 Ibíd., p. 76. 
10 Ibíd., p. 80.
11 Debe notarse que, en este caso, la sabiduría no es vista al modo despectivo de la pseu-



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 91

nos de los presupuestos con los que Husserl opera, podremos comparar las 
visiones de ciencia y sabiduría.

Confrontado con la naturaleza de la ciencia, el historicismo nos impulsaría 
a adoptar las siguientes actitudes: disolución de la validez objetiva del conoci-
miento, oscuridad conceptual (lo que conlleva la confusión de los problemas 
y, por ende, los fracasos en la comprensión de la realidad y la posibilidad 
de hacerlo racionalmente); prejuicios absurdos en la captación del mundo12. 
Con respecto a lo primero, habrá que decir que en el historicismo o relati-
vismo cultural hay una digresión en el plano lógico: no es posible inferir, de 
una verdad fáctica, una universalidad de principio. En este aspecto Husserl es 
muy claro y, en aras de la discusión, reconoce lo valiosa que puede ser una 
comprensión desde la historia; sin embargo, sabe también la diversidad de 
planos: por un lado está la comprensión de la ciencia como fenómeno cultural 
y, por el otro, la ciencia como sistema teórico válido. La prelación del plano 
historicista conduce a absurdos, así como su intento de fundamentarse en la 
ciencia, o su intento por yuxtaponerse a ella para, supuestamente, alcanzar 
modos más incluyentes de acceso a la realidad. Con respecto a lo segundo, 
Husserl pareciera anticiparse a aquellos filósofos que “enturbian el agua para 
que parezca profunda”. Pareciera que al filósofo no le bastara la claridad con 
la que el científico quiere referirse al cosmos y, en esa medida, reclamara un 
lenguaje distinto, oscuro, profundo, el cual se patentiza en textos que quieren 
dar la impresión de ciencia, pero que no son más que curiosas especulacio-
nes. Husserl es contundente al sostener que: “La profundidad es cosa de la 
sabiduría; la claridad y distinción conceptuales, de la teoría rigurosa”13. Final-
mente, el carácter absurdo al que conduce el historicismo y, por extensión, 
el relativismo cultural, lo apoya Husserl en lo ya alcanzado magistralmente 
en los Prolegomena. En La filosofía, ciencia rigurosa sólo renueva algunos de los 
argumentos usados en el libro de 1900, a saber: la adopción del relativismo 
cultural exigiría la negación de principios lógicos como el de contradicción; 
además, si se puede refutar algo con validez objetiva, entonces también hay 
un campo en el que se puede fundamentar algo con validez objetiva. 

La presentación de las tesis de Husserl, en torno a la relación entre histori-
cismo y ciencia, nos permite concluir que, si bien es cierto que la comprensión 
de las culturas a partir del marco espacio-temporal en el que se desenvuel-
ven nos permite acercarnos a múltiples aspectos de los fenómenos que las 

dociencia postulada por los positivistas lógicos, es decir, sinsentidos. La postura husserliana es 
más acorde a la recepción popperiana de la metafísica, entendida por el austríaco como suelo 
fértil de donde brotan los auténticos problemas de la ciencia.

12 Ibíd., p. 79-80.
13 Ibíd., p. 83.



92 - Juan Carlos Aguirre García

constituyen, esto no implica, en principio, afirmar que las verdades que allí se 
constituyan son válidas sólo para tal comunidad o durante el tiempo en que la 
comunidad las tenga por vigentes. Esta conclusión se apoya en la naturaleza 
de la ciencia señalada por Husserl, la cual implica validez objetiva de los co-
nocimientos científicos, progreso del conocimiento científico y, en tal sentido, 
supratemporalidad de las leyes y teorías formuladas por la ciencia. Ninguno de 
los tres elementos es stricto sensu dependiente del contexto.

2. El relativismo cultural de Husserl

Si bien es cierto que la fenomenología de Husserl, desde sus inicios en 
1900, ha sido una confrontación de las tesis relativistas, ¿por qué la fenome-
nología es vista, por algunos, como una filosofía que promueve el relativismo? 
Las respuestas a esta pregunta podrían adoptar distintas variantes: primero, 
podría decirse que, en un principio, el programa de Husserl apuntaba hacia 
el fundamento de un proyecto epistemológico que asegurara la verdad y el 
conocimiento objetivo, pero que con el tiempo Husserl se fue dando cuenta 
que tal pretensión era inalcanzable. Otros podrían argumentar que Husserl 
conservó una coherencia en su proyecto, pero que los fenomenólogos poste-
riores se dieron cuenta de nuevas dimensiones que hacían inviable el progra-
ma husserliano; finalmente, podría decirse que la pregunta no tiene sentido 
pues no hay tal promoción al relativismo en la fenomenología de Husserl. Sin 
embargo, en la literatura sobre la fenomenología, se encuentra una interesan-
te respuesta a esta pregunta, esbozada por uno de los filósofos que conoce 
desde adentro el programa fenomenológico: en 1987, el fenomenólogo y tra-
ductor de Husserl, David Carr, en su libro Interpreting Husserl, plantea la siguien-
te tesis: “hay ciertos temas y conceptos que son fundamentales incluso a la 
temprana concepción de la fenomenología de Husserl, los cuales conducen 
hacia el relativismo, pese a que Husserl mismo no hubiera previsto las con-
secuencias de ellos”14. Este apartado esbozará la argumentación seguida por 
Carr para defender esta tesis.

Carr comienza reconociendo los esfuerzos de Husserl tanto en Investiga-
ciones Lógicas (1900) como en La filosofía, ciencia rigurosa (1911) por desterrar el 
fantasma del psicologismo, en sus múltiples facetas. Posteriormente, se sor-
prende al ver cómo los herederos de Husserl se han movido hacia versiones 
explícitas de relativismo, especialmente del tipo histórico o cultural, en donde 
la verdad llega a ser relativa a algunos “marcos conceptuales”15. Considera que 
la respuesta más simple sería sostener que los fenomenólogos posteriores a 

14 CARR, David. Interpreting Husserl. Dordrecht: Martinus Nijhoff Publishers, 1987, p. 26. 
15 Ibíd., p. 25. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 93

Husserl se han distanciado de él en su antirrelativismo y, por consiguiente, en 
este punto no podría hablarse estrictamente de una tradición fenomenológica 
y, menos aún, de una escuela o un método unificado. Vale decir que esta pos-
tura se ha hecho cada vez más predominante entre los expertos y, creo yo, es 
promisoria para la comprensión de la historia de la fenomenología. Pero Carr 
se distancia de esta respuesta y se atreve a proponer otra más radical: es en 
los mismos textos iniciales de Husserl, en los que él se muestra como el adalid 
del antirrelativismo, donde se encuentran las semillas del relativismo de sus 
herederos; en consecuencia, hay un programa fenomenológico signado por 
el relativismo; tal programa se remontaría a los primeros trabajos filosóficos 
de Husserl, del cual los fenomenólogos posteriores toman sus cimientos. En 
consecuencia, una de las notas fundamentales del programa fenomenológico 
sería la adopción del relativismo.

No me referiré a la ligera disolución que intenta hacer Carr de los argu-
mentos husserlianos contra el psicologismo16; me centraré, más bien, en las 
tres líneas de ataque en las que Carr identifica la simiente del relativismo: el 
concepto de “lo dado”, la intencionalidad y la conciencia como “gestalt tem-
poral”. Aunque presentaré esquemáticamente las tres líneas, me dedicaré a 
reflexionar sobre la primera, toda vez que se convierte en el “argumento de-
finitivo” sobre el cual se sostienen las otros dos; de manera que aclarando lo 
referente a “lo dado”, las otras líneas de ataque quedan, espero, debilitadas.

Con respecto a “lo dado”, si bien Carr concibe la distinción entre Husserl y 
Kant con relación a los sense data, sospecha que tanto en Investigaciones Lógicas 
como en Ideas (1913), pareciera que Husserl “no estuviera enteramente libre 
de la noción de sensaciones como datos neutrales que son espontáneamente 
interpretados”17. Carr lee el lema “a las cosas mismas” como parte de la “bús-
queda de lo dado” tan cara a la historia de la filosofía; sin embargo, reconoce 
que Husserl no recurre a “lo dado” al estilo de los sense data de los empiristas, 
o de aquellos que intentan responder a todas las respuestas del escéptico. 
Husserl, a diferencia de ellos, “ve a los objetos perceptuales en el espacio 
como los objetos más primitivos de los que somos directamente conscientes, 
negando la existencia de una capa conscientemente dada de sense data debajo 
de ellos”18. En tal sentido, el fenomenólogo no se pronuncia sobre la existen-
cia o la naturaleza de una experiencia acerca de la existencia o naturaleza de 

16 A mi modo de ver, Carr considera que los argumentos surgidos de la polémica Rorty-
Davidson, en torno a los “esquemas conceptuales”,  bastarían para disolver los argumentos de 
Husserl contra el psicologismo. Sea cierto o no, creo que en el texto Carr no se dan suficientes 
argumentos para asumir este punto.

17 Ibíd., p. 29.
18 Ibíd., p. 30.



94 - Juan Carlos Aguirre García

sus objetos19. A Carr, sin embargo, le parece paradójico que Husserl proclame 
esto pero, a su vez, siga sosteniendo que en la percepción sensible, el objeto 
externo es dado.

La fuerza del argumento de Carr se centra en el proceso descriptivo de la 
fenomenología: Husserl retoma un aspecto de “lo dado”: “su carácter inme-
diato” (no-mediado); a partir de esto, “lo dado” es descrito por el fenomenó-
logo. En consecuencia: 

El hecho descriptivo, en cuanto a los objetos empíricos y los estados de 
hechos se refiere, es que la percepción juega el papel de suplir (supplying) lo 
dado, la instancia básica de auto-evidencia o cumplimiento par excellence más allá 
de donde no podemos ni necesitamos ir. El hecho que la evidencia perceptual 
es siempre, como la llama Husserl, “inadecuada”, y abierta a futuras preguntas, 
no remueve su función de suplir (supplying) lo dado. Más aún, la evidencia 
perceptual no garantiza el acuerdo intersubjetivo, apela a él, lo asume como 
venidero20.

Basado en esto, Carr sostiene que se deja la puerta abierta al relativismo:
 

El concepto de lo inmediato en el sentido puramente descriptivo o fenom-
enológico no sólo no suple un inexpugnable enlace cognitivo con una realidad 
independiente que existe en sí misma; sino que tampoco involucra la seguridad 
de un acuerdo intersubjetivo, al menos no en el sentido universal requerido 
para superar el relativismo21.

En tal sentido, señala Carr que Heidegger y Merleau-Ponty serían más atem-
perados en sus pretensiones, pues sostienen que “el mundo puede variar, si 
no desde el individuo, quizás de una comunidad o período histórico a otro”22.

Con respecto a la intencionalidad, Carr afirma que “lo dado” no está me-
diado por otro objeto; sin embargo, descubre otro modo de mediación: “por 
conceptos”23, y señala que esto hace parte de la teoría husserliana de la in-
tencionalidad. La teoría de la intencionalidad afirma que “el objeto no se debe 
confundir con o colapsar en el acto en el cual es intencionado”24; por tal mo-
tivo, “aunque [la intención consciente] en un sentido requiere el objeto, no 

19 Ibídem.
20 Ibíd., p. 31.
21 Ibíd., p. 33. 
22 Ibíd., p. 34.
23 Ibídem.
24 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 95

es dependiente del estado del mundo en aras de ser lo que es”25. De ahí Carr 
concluye, citando a Husserl, que:

(...) no sólo no es necesario que el objeto intencionado exista, como en el 
caso de la ilusión o la fantasía, sino que incluso donde uno supone que el ob-
jeto exista tal y como asumo que es, no se puede concebir ni la conciencia, ni 
la experiencia ni la cognición como una relación que se obtiene entre el sujeto 
y un objeto que exista “en sí mismo”26.

Con base en lo anterior, Carr reitera los argumentos planteados cuando 
consideraba “lo dado”: comprendido el concepto de intencionalidad, la ex-
periencia o el conocimiento no es más que una serie de intentos sobre la rea-
lidad, si bien nunca elude nuestro alcance, nunca la alcanzamos plenamente. 
De igual modo, Carr recurre a la intersubjetividad; ahora es vista por él como 
teleológica, es decir, la “teoría de la Evidenz [de Husserl] ha llegado a ser de 
carácter genético y dinámico una vez desarrolló las implicaciones de la distin-
ción entre el objeto que es intencionado y el objeto como es intencionado” 
(p. 36). De esto Carr saca las siguientes conclusiones afines con el relativismo:

Lo que Husserl ha descubierto a su manera es, obviamente, el equivalente a 
las ya familiares nociones de tomar-como y ver-como. Y podemos ver que estas 
nociones se hacen necesarias por el concepto de intencionalidad y por el enfo-
que intencionalista a la experiencia y la cognición. Lo que requiere el enfoque 
de Husserl es que cuando estemos tratando con la conciencia que se dirige a 
los sujetos, no podemos hablar de objetos, hechos o incluso el mundo, sin pre-
guntar al mismo tiempo: ¿cuáles objetos, cuáles hechos, cuál mundo? Esto es 
simplemente decir, desde el punto de vista fenomenológico, que objeto, hecho 
y mundo como intencionados se refieren a algún acto o actos particulares de 
intencionalidad. Incluso el mundo objetivo de la ciencia se retrotrae a la co-
munidad científica en la que se construye ese mundo. Más importante aún: en 
esta visión, los objetos de nuestra referencia “socavan” nuestras referencias a 
ellos; es decir, son siempre tales que permiten otras posibles referencias en el 
sentido de otras intenciones-como27.

Finalmente, Carr recurre a los ejemplos usados por Husserl en La fenomeno-
logía de la conciencia interna del tiempo, para explicitar aún más el relativismo de 
Husserl. En especial, toma el ejemplo de la melodía: 

(...) la conciencia es correctamente concebida como fases o experiencias 
individuales más o menos distintas, pero cada una de ellas, como en cada nota 
de la melodía, deriva su significado de su lugar en una configuración temporal 

25 Ibídem.
26 Ibíd., pp. 34-35.
27 Ibíd., p. 36-37. 



96 - Juan Carlos Aguirre García

que incluye fases pasadas y futuras. Para el experimentador las experiencias 
pasadas no son aniquiladas, sino que son “asumidas en su alcance” por un 
tipo de conciencia de trasfondo que Husserl llamó retención, y las experiencias 
futuras son así anticipadas en la así llamada protención. El pasado no necesita 
ser traído a la mente, como en “recolección”, ni el futuro se anticipa expresa-
mente, en aras de jugar un rol en nuestra experiencia del presente. Más aún, 
ellas determinan su sentido, como las notas pasadas y futuras de una melodía 
determinan el sentido de la nota que estoy escuchando ahora. Las “melodías” 
de un ser consciente pueden ser de mayor o menor alcance, pueden solaparse 
unas con otras, o contenidas en otros como un tema es contenido en el mov-
imiento de una sinfonía28.

La consideración de este ejemplo le permite afirmar a Carr que cada indivi-
duo tiene una experiencia diferente del pasado, configurada por la comunidad 
de la cual es miembro; esto lo hace diferente de un individuo que haya tenido 
su propia experiencia pasada y sea miembro de otra comunidad en la que tal 
experiencia se constituyó. De ahí concluye dos afirmaciones: 

1.	 si “lo dado” es visto como lo que es “lo dado por sentado” acerca del 
mundo de los individuos o grupos particulares, podemos interpretar esto 
como una función del contexto temporal de su experiencia, de tal modo 
que tal contexto variará dependiendo de quién esté involucrado29, y; 

2.	 un objeto es intencionado como tal, y tal, visto o interpretado de una 
cierta manera que ignore las otras posibles formas de intencionar o in-
terpretar; [esto] se puede derivar del contexto o tema temporal de inte-
rés del individuo que lo intenciona30.

Considero que los argumentos de Carr pueden rebatirse a partir de dos 
caminos: por un lado, podrían contraponerse estudios rigurosos en los que se 
planteara una visión opuesta, por ejemplo, frente al relativismo de la percep-
ción en la que cae Carr, podría anteponerse el realismo de la percepción de 
fenomenólogos como David Woodruff Smith. Sin embargo, el camino se haría 
demasiado largo para las pretensiones de este escrito. El otro camino consis-
te en mostrar las dificultades que encierra la argumentación de Carr para un 
lector no erudito en fenomenología. Este es el camino que elijo para concluir 
esta presentación.

Considero que la mayor dificultad que se nota en la argumentación de Carr, 
dificultad presente en todos los que defienden un relativismo extremo o in-

28 Ibíd., pp. 38-39.
29 Ibíd., p. 39.
30 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 97

tentan responder a él, consiste en la visión de “todo o nada”. En efecto, Carr 
insiste en que debe haber argumentos “inexpugnables” o “acuerdos intersub-
jetivos” en “sentido universal”; o, en que debemos alcanzar “plenamente” la 
realidad. Igualmente, Carr ve con sospecha el carácter genético y dinámico de 
la “teoría de la Evidenz”. En caso de que no haya nada de lo anterior, la fenome-
nología habría fracasado en lidiar con el relativismo. Considero, sin embargo, 
que el fenomenólogo (y creo que ningún epistemólogo) no está obligado a 
responder al tipo de argumentos que, exagerados, conducen al escepticismo 
poco interesante filosóficamente. Dancy reseña esto de la siguiente forma:

 
Se trata de una persona obstinada cuya pretensión es la de que, aunque la 

mayoría de la gente se deje convencer por lo que no son más que débiles eviden-
cias, se necesita algo más para que él se convenza. Este escéptico pretende tener 
patrones más altos de evidencia que la mayoría de nosotros; estigmatiza a los 
otros como seres a los que se engaña o persuade fácilmente. Su posición se con-
vierte en escepticismo propiamente dicho (es decir, en la posición de que el cono-
cimiento es imposible, más bien que algo más infrecuente de lo que pensamos de 
ordinario) cuando los patrones se colocan tan altos que no pueden satisfacerse31.

Como creo que Carr no tiene las pretensiones de representar al escéptico 
aburrido, intentaré confrontar, intentando salirme del “todo o nada”, sus argu-
mentos. En primer lugar, Carr sostiene lo siguiente: si la evidencia perceptual 
es adecuada y definitiva, los juicios sobre lo dado están asegurados; ahora 
bien, Husserl sostiene que la evidencia perceptual siempre es inadecuada y 
abierta a nuevas preguntas; por consiguiente, la evidencia perceptual nunca 
asegura lo dado. Planteado así el argumento, obviamente implicaría que la 
fenomenología no tendría un respaldo adecuado en lo dado y, por consiguien-
te, lo dado quedaría relegado a lo que cada individuo o comunidad asumiera 
como tal. Sin embargo, al igual que cualquier teoría epistemológica o científi-
ca, la fenomenología está abierta al falibilismo, lo que no conduce, necesaria-
mente al relativismo. Demos por hecho que “la evidencia perceptual siempre 
es inadecuada y abierta a nuevas preguntas”; ¿significa esto que por no ha-
ber un fundamento definitivo, jamás tendremos posibilidad de conocimiento? 
Considero que no. El conocimiento científico, del cual Husserl echa mano en 
el artículo La filosofía, ciencia rigurosa, es incompleto e imperfecto; sin embargo, 
esto no le impide sostener que: nadie que esté dotado de razón dudará de la 
verdad objetiva o de la probabilidad objetivamente fundada de las admirables 
teorías de la matemática y las ciencias naturales32. En consecuencia, si es 
cierto que no hay verdades definitivas, esto no impacta la objetividad de la 
verdad, ni impide la búsqueda honesta de la misma.

31 DANCY, Jonathan. Introducción a la epistemología contemporánea. Madrid: Tecnos, 1993, p. 22.
32 HUSSERL, Edmund. La filosofía, ciencia rigurosa, Op. cit., p. 9. 



98 - Juan Carlos Aguirre García

El segundo argumento que plantea Carr puede estructurarse así: si la evi-
dencia perceptual nunca asegura lo dado, el acuerdo intersubjetivo no puede 
estar garantizado. Es un hecho que la evidencia perceptual nunca asegura lo 
dado; por tanto, no hay garantía del acuerdo intersubjetivo; lo que en otras 
palabras sería: el acuerdo intersubjetivo no puede darse sobre la base de “lo 
dado”, sino que tendrá que apelar a otro tipo de garantías como el conven-
cionalismo o el contextualismo, lo que no son más que formas de relativis-
mo. Habiéndose debilitado el antecedente de la condicional, afirmando que si 
bien hay casos en los que la evidencia perceptual asegura lo dado, no es difícil 
afirmar que, si bien es complejo, en ocasiones, establecer acuerdos basados 
en la evidencia, en la mayoría de los casos tales acuerdos son factibles. Como 
mínimo, en casos de fuerte controversia, podría recurrirse a estrategias como 
la de “cabeza de puente”, por Hollis (1998).

Pese a que los dos argumentos centrales de Carr fueron los referidos a 
la garantía de evidencia de la percepción, así como a la falta de acuerdo in-
tersubjetivo genuino, aún quedan otras dos dificultades que considerar. En 
primer lugar, debido a su concepción de “lo dado”, Carr intenta, de buenas a 
primera, ubicar a Husserl en la polémica del denominado “seeing-as problem” 
(el problema del “ver como”), más afín a la cuestión wittgensteiniana del “se-
guimiento de reglas”. En el argumento de Carr se postula un relativismo onto-
lógico husserliano (una especie de pluralidad de mundos, una inestabilidad de 
la referencia) por ningún lado suficientemente argumentado y, eso sí, frecuen-
temente desmentido por estudiosos de la obra de Husserl. En segundo lugar, 
el estruendoso título: “conciencia como gestalt temporal”, no se compadece 
con el tratamiento dado por él al ejemplo de la melodía; más aún, ese ejemplo 
permitiría, al contrario, sostener un conocimiento acumulativo y supratem-
poral pues no se podría entender la nota aislada, sino en constante progreso 
desde la primera a la segunda, y de esta a la tercera y así hasta lograr el final.  
Igualmente, así como una melodía es creada en la mente maravillosa del músi-
co iletrado, ésta puede ser reconstruida en notas de pentagrama, transmitida 
a amplios públicos, y repetida por cuantas orquestas haya sobre la tierra. 

En conclusión, no estamos forzados a aceptar, a partir de la argumenta-
ción de Carr, ni el relativismo cultural ni la imposibilidad de conocimiento que 
trascienda los marcos temporales o locales; al menos, no desde la fenome-
nología de Husserl. Si bien es cierto que múltiples estudios contemporáneos, 
por ejemplo los estudios sociales de la ciencia, nos están dando información 
sobresaliente acerca de la producción de conocimiento y acceso a él, esto no 
implica que tengamos que analizar dicho conocimiento bajo las variables úni-
cas del vaivén del tiempo. Podemos aún conservar la creencia en que algunos 
conocimientos se transmiten de una comunidad a otra, de una teoría a otra; 
aunque los abogados de la inconmensurabilidad insistan en su imposibilidad. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 99

La defensa de esto no sólo satisface los deleites del epistemólogo, sino que 
tiene profundas implicaciones en el comportamiento ético de las comunida-
des y en el modo de valorar lo humano.

Bibliografía
CARR, David. Interpreting Husserl. Dordrecht: Martinus Nijhoff Publishers, 

1987.
CARR, David. Husserl’s Attack on Psychologism and its Cultural Implica-

tions. Ed. Kwok-Ying Lau y John J. Drummond. Husserl’s Logical Investigations in 
the New Century: Western and Chinese Perspectives. Dordrecht: Springer, 2007, pp. 
33-41.

DANCY, Jonathan. Introducción a la epistemología contemporánea. Madrid: Tec-
nos, 1993.

DOMÉNECH, Antoni. Prólogo. En: Searle, John. La construcción de la realidad 
social. Barcelona: Paidós, 1997, pp. 11-15.

HOLLIS, Martín. Filosofía de las ciencias sociales; una introducción. Barcelona: 
Ariel, 1998.

HUSSERL, Edmund. La filosofía, ciencia rigurosa. Madrid: Encuentro, 2009.
KRAUSZ, Michael. Varieties of Relativism and the Reach of Reasons. Ed. 

Steven D. Hales. A companion to Relativism. Oxford: Wiley-Blackwell, 2011, pp. 
70-84.

SWOYER, Chris. Relativism. Ed. Edward N. Zalta. The Stanford Encyclopedia 
of Philosophy, 2010, Disponible en: http://plato.stanford.edu/archives/win2010/
entries/relativism/.





Ontología del mundo de la vida y 
crisis de la racionalidad*

Ontology of the Life-World and the Crisis of Rationality

PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS
Universidad Tecnológica de Pereira

Colombia

Resumen: 
Este artículo establece un acercamien-

to al concepto de Mundo de la Vida (Leben-
swelt), con el cual Husserl, tematizando la 
crisis de las ciencias europeas modernas, 
realiza un gran esfuerzo por reencontrar el 
sentido real de la historia de la humanidad 
europea en la primera mitad del siglo XX. 
En este artículo se subrayan precisamente 
algunos significados del concepto, y se indi-
can algunas consecuencias que trajo, para 
la sociedad, la separación del mundo de la 
ciencia de el mundo de la vida. El retorno al 
mundo de la vida cotidiano, significa para la fe-
nomenología, un retroceso al mundo de la 
experiencia humana precientífica, al mundo 
prepredicativo,  que resulta siendo el pre-
supuesto para toda praxis vital y para toda 
praxis teórico-cognitiva. Tras estas críticas 
a las ciencias y a la pérdida de su sentido 
para el ser humano, Husserl lo que preten-
de es restituir el mundo de las objetivacio-
nes ideales de las ciencias positivas, a sus 
experiencias originarias dadoras de sentido. 
Este artículo, se propone entonces, recons-
truir el contexto en el que aparece la dis-
cusión de la fenomenología de Husserl con 
los problemas humanos inherentes a las 
ciencias modernas, para las cuales el mun-
do cotidiano no cuenta, y esto ha generado 
la crisis, dado que este mundo, es, sin más, 
su ‘olvidado fundamento de sentido’. 

Palabras Clave: Mundo de la vida, ex-
periencia originaria, crisis, ciencia moderna, 
positivismo, inducción.

Abstract: 
This article establishes an approach to 

the concept of the life-world (Lebenswelt) 
with which Husserl, thematizing the crisis 
of the modern European sciences, makes 
a huge effort to reencounter the real sen-
se of the European human-kind in the first 
half of the XX century. In this article some 
meanings of the concept are specifica-
lly highlighted, and some consequences, 
brought for the society, by the separation 
of the science world from the life world, are 
indicated. The return to the daily life word 
means for the phenomenology, a retreat to 
the pre-scientific human experience-world 
that turns into being the presupposition for 
all vital praxis and for all theoretical-cogni-
tive praxis. After this criticism to sciences 
and the loss of their sense for the human-
being, what Husserl pretends is to reesta-
blish the world of the ideal objectivations of 
the positive sciences to the original expe-
riences of the human-being that give sense. 
This article pretends to rebuild the context 
which appears in the discussion of Husserl’s 
phenomenology with the human problems 
concerning modern sciences, for which the 
daily world does not count, and this has ge-
nerated the crisis, thus this vital world is, at 
all, ‘the sense-forgotten fundament’ of the 
sciences.

Key words: life-world, original expe-
rience, crisis, modern science, positivism, 
induction.

* El presente texto con evidentes modificaciones, fue publicado con anterioridad en el libro 
Intimidad y Temporalidad. Fenomenología e Intuición poética. Cap. II, Numeral 2.1. Bajo el título Ontolo-
gía del Mundo de la Vida (Lebenswelt). Bogotá, Alejandría Libros, 2003, pp. 76-83.



102 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

	 Si queremos, pues, retornar a una experiencia 
en el sentido último y originario que buscamos, sólo se 
podrá tratar de la experiencia originaria del mundo vital 
(Lebenswelt), que todavía no sabe nada de estas idealiza-

ciones, sino que constituye su fundamento necesario.  Y 
este retorno al mundo vital originario no es un retorno 

que acepte simplemente al mundo de nuestra experiencia 
tal como nos es dado, sino que persigue hasta su origen 

la historicidad que ya se halla sedimentada en él (...)
Experiencia y Juicio. E. Husserl.

El mundo de la vida es horizonte total de todos los horizontes actuales y po-
sibles1, y como tal, se le puede adjudicar una gama infinita de significados que 
son inherentes a su propia estructura ontológica2.   Es explicitando la tipología 
esencial del mundo de la vida como se posibilita acceder a una ciencia cuyo ob-
jetivo lleva a delimitar las estructuras invariantes de ese mundo3. 

Si el mundo vital está sujeto a un constante cambio de las relatividades y en 
referencia continua a la subjetividad, ello no obsta para pensar que, por mu-
cho que cambie, no esté ligado a una estructura esencial.  Si la fenomenología 
ha renunciado a alguna posición que la comprometa con instancias absolutas, 

1 HUSSERL, Edmud. Experiencia y Juicio. México: UNAM, 1980, p. 83
2 Semejando al concepto Lebenswelt, el filósofo utiliza otras expresiones como Alltagswelt o 

mundo cotidiano; Umwelt o mundo circundante.  Cf., HUSSERL, Edmund. El Mundo de la Vida. 
Explicitaciones del mundo predado y de su constitución. Textos del legado póstumo (1916-
1937). El original aparece en: Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und iherer 
Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Husserliana XXXIX. Kluwer: Dordrecht: 2008. 
A este aspecto también se refiere AGUIRRE, Antonio.  Consideraciones sobre el mundo de la vida.  En: 
Revista Venezolana de Filosofía.  Vol. 9, No. 79, 1979, p. 7.

3 El planteamiento husserliano de explicitar una ontología del mundo de la vida lleva en sí una 
aparente contradicción.  Pues no puede haber una verdadera ontología, si se hacen depender 
los contenidos esenciales del ser de un yo trascendental, sin fundamentar a la vez ese sujeto 
trascendental.  Ahora bien, el mundo de la vida como un concepto absoluto, subjetivo-relativo, 
implica por un lado “algo en estricta correlación con el sujeto de su experiencia apto para un 
tratamiento fenomenológico y al mismo tiempo es tema de una ontología asubjetiva” que muestra 
al ser que es.  [Cf., AGUIRRE, Antonio. Consideraciones sobre el mundo de la vida, Op. cit., p. 11].  Por 
tanto, la fenomenología exige una teoría general del ser, a la vez, que no concibe el fenómeno 
separado del ser.  Ello permite comprender la naturaleza de la “dialéctica fenomenológica”, 
pues es a la vez “un concepto natural y trascendental” [Ibíd., p. 26.]. Sobre este aspecto, añade 
Aguirre que Merleau-Ponty “basándose en las ideas de Husserl, pero corrigiéndolas con la 
analítica del Dasein de Heidegger (decapitación de la ‘conciencia constituyente’) desarrolla (...) 
una fenomenología asentada sobre la ambigüedad inherente a sus conceptos o estructuras 
fundamentales sobre la relación sujeto-mundo” [Ibíd., p. 20]. Sin embargo, queremos resaltar 
que Husserl fue consciente de dicha problemática y, en efecto, la fenomenología trascendental 
que es de corte idealista, es una propuesta que se opone a la fenomenología genética la cual 
permite develar el mundo de la vida, la experiencia vital humana referida al mundo y que remite 
a la historicidad originaria de dicha correlación, o en la intersubjetividad que remite a mi relación 
con el otro mundano como “presencia viviente”.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 103

ello no significa que el mundo vital no mantenga una tipología esencial, pues 
a ésta queda ligada la vida. Ese carácter de ciencia es debido a que todos los 
actos humanos sean, cognitivos valorativos o prácticos apuntan al mundo, 
como siendo el de la totalidad de las evidencias inmediatas de la experiencia.

Ahora bien, la apercepción de un ser cualquiera para Husserl, tiene una 
génesis, una protoinstitución ligada a una tipicidad que le es propia, por eso 
dice: “Si no hubiera visto por primera vez una cosa, obtenido su sentido de 
un modo totalmente originario, no podría aprehender lo siempre nuevo “de 
antemano” como una cosa; yo debería constituir siempre de nuevo originaria-
mente su sentido objetivo”4. No obstante, es claro, que esta tipicidad ligada 
a la multiplicidad de experiencias, proviene también de una tipicidad general 
de la experiencia humana en su totalidad, tipicidad “que se unifica a través 
de cada vida total, y que tiene en esta experiencia la explicitación “original””5.  
Esto posibilita, entonces, que se puedan delimitar las estructuras invariantes, 
ya que en el complejo mundo subjetivo-relativo los fenómenos y acaecimientos 
se revelan absolutamente como son así supongan siempre de nuevo a quien 
parecer. (Adelante nos referiremos a este tema). 

	
El mundo de la vida, además de horizonte, es fundamento total de todas 

nuestras acciones y creaciones.  El hombre no sólo tematiza este mundo, 
sino que vive en él.  Toda su producción, sea material o simbólica, se funda en 
él.  Es nuestro espacio concreto vivenciado y vivido, en el cual tenemos trato 
con las cosas que son el entorno y con los otros seres humanos en concreta 
intersubjetividad.  En este mundo soñamos, amamos, realizamos proyectos, 
nos proponemos metas, en fin, vivimos. Pero paradójicamente este mundo, 
fundamento de la voluntad y el sentimiento y que ha hecho posible toda crea-
ción científica, desde cierta comprensión del mundo, se ha pretendido olvidar, 
en una actitud totalizante y -sumariamente considerada- positivista.  

	
Entonces, desde esa visión, el mundo de la ciencia, idealizado, se ha con-

vertido -para nosotros- en el único “mundo verdadero”.  Pues ella pretende 
ser el único conocimiento posible y exacto.  En cambio, Husserl señala que el 
mundo de la vida, el de la lógica de la verdad, el de la base referencial para la 
verdad ha sido el fundamento olvidado6 . La ciencia se convirtió entonces, en 
un conocimiento posible y estricto, e igualmente, en el único conocimiento 
verdadero.

4 HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und iherer Kon-
stitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Husserliana XXXIX. Kluwer: Dordrecht, 2008, p. 2.

5 Ibíd., p. 13
6 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Barcelona: 

Crítica, 1991, p. 54



104 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

Esto no solamente tiene que ver con el positivismo y su peligroso curso de 
praeciso mundi7, que parece seguir su marcha inexorable en la historia hasta su 
madurez, como lo reclama A. Comte.  Sino que igualmente hace referencia a 
una colonización del mundo de la vida por los complejos sistemas del mundo 
contemporáneo. Estos sistemas que son materializaciones de una racionali-
dad Instrumental-finalista, han contribuido con su proceso de burocratización 
y de monetarización, a una marcha global de enajenación social que se extien-
de a capas cada vez más amplias del mundo desarrollado. A la ciencia le es 
conexa la idea de progreso, junto con el suceso de la industrialización, que es 
su complemento, y a todo esto se agrega además, la intervención tecnológica, 
los aspectos monetarios, la eficiencia, etc.  Visto desde la actitud natural, al 
ser humano no le queda otra alternativa diferente que permanecer atado a esa 
condición determinada por la precisión de los medios, que lo conduce casi inevi-
tablemente a la pérdida de algunos valores que responden a su télos esencial 
(libertad, felicidad, sentido, goce, entre otros) que lo encamina a asumir en 
sus manos el futuro.  Y por consiguiente, está subordinado a la racionalidad 
instrumental propia de los sistemas actuales que mutilan los horizontes per-
manentes del mundo de la vida.

Ante toda esta problemática social contemporánea que pone en cuestión 
la esencia humana, diversas reacciones han venido del lado del arte, de la filo-
sofía, de las ciencias sociales y de la psicología.  Husserl ha caracterizado esta 
problemática como una crisis, que no solamente abarca a las ciencias, sino a la 
cosmovisión universal del hombre. En su obra póstuma más notoria La Crisis, 
Husserl comienza su denuncia sobre la objetivación lógico-matemática de la 
vida y de la conciencia afirmando que:

	
Debo contar con que en este lugar consagrado a las ciencias el título mismo 

de estas conferencias, “La crisis de las ciencias europeas y la psicología”, suscite 
ya alguna posición. ¿Cabe hablar seriamente de una crisis de nuestras ciencias 
sin más? ¿No será más bien una exageración este discurso, tan común en nues-
tros días? Que una ciencia esté en crisis quiere decir, en efecto, nada menos que 
esto: que su cientificidad genuina, que el modo como se autopropone objetivos 
y tareas y elabora, en consecuencia, una metodología, se han vuelto problemáti-
cos.  Esto podría, ciertamente, resultar aplicable a la filosofía, que en el presente 
tiende amenazadoramente a sucumbir al escepticismo, al irracionalismo, al mis-
ticismo8. 
	
Estas breves palabras con las que comienza sus conferencias en Praga, 

señalan la crisis a la que se han visto abocadas las ciencias en general pro-

7 JANKE, Wofgang. Postontología. Bogotá: Universidad Javeriana, 1988, p. 28
8 HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental. Una 

introducción a la filosofía fenomenológica. Barcelona: Crítica, 1991, p. 3. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 105

ducto de un naturalismo que se ha apoderado de las ciencias del espíritu y en 
general de las ciencias sociales.  Esta crítica a sus métodos, que se ha carac-
terizado como crítica al psicologismo, tiene en estas conferencias un aire de 
profundidad que recae directamente sobre la filosofía como ciencia primera 
que también tiende a sucumbir a los embates de la crisis.  Eso también lo 
percibió en uno de sus grandes discípulos (M. Heidegger) ya que la lectura de 
Ser y Tiempo le defraudó totalmente9.  Sobre el misticismo, el irracionalismo y 
el escepticismo de tantas filosofías contemporáneas parece Husserl tener una 
mirada profética:

	
(…) se dejó determinar la visión entera del hombre moderno por las ciencias 

positivas y se dejó deslumbrar por la prosperty hecha posible por ellas, /ello/ sig-
nificó paralelamente un desvío indiferente respecto de las cuestiones decisivas 
para una humanidad auténtica (…). En nuestra indigencia vital –oímos decir- 
nada tiene esta ciencia que decirnos. Las cuestiones que excluye por principio 
son precisamente las más candentes para unos seres sometidos, en esta época 
desventurada, a mutaciones decisivas: las cuestiones relativas al sentido o sin-
sentido de esta entera existencia humana10. 

	
Aquí muestra Husserl el resultado de esa ruptura de la ciencia con el mundo 

de la vida: la ciencia no dice nada al hombre sobre el sentido del mundo, sobre 
sus angustias; la ciencia habla en un mundo de expertos y sus logros de des-
lumbrante prosperity no han hecho más feliz al hombre.  Mientras el hombre 
siente amenazada su supervivencia en el mundo, la ciencia sigue su marcha, 
su acción cognitivo-instrumental no obra con arreglo a valores sino a fines.  La 
reflexión fenomenológica, en este sentido, no pretende abandonar la ciencia 
ni sus logros, sino volver a integrar la ciencia al mundo vital, “al mundo en el 
que siempre hemos vivido y que ofrece el terreno (...) para toda determinación 
científica”11; pues para el científico sus objetivaciones ideales no son más que 
un producto de la vida misma.

	
El olvido del mundo de la vida significa para Husserl que desde un princi-

pio, (la matematización de la naturaleza por parte de Galileo, por ejemplo), 
“se sustituyó el mundo de la experiencia por el mundo exacto, olvidándose 
preguntar por las operaciones originarias dadoras de sentido”12.  Se olvida, 

9 IRIBARNE, Valentina. La intersubjetividad en Husserl. Bosquejo de una teoría. Buenos Aires: Carlos 
Lohlé, 1987, p. 28. También a este episodio hace referencia San Martín, Javier. La fenomenología de 
Husserl como Utopía de la razón. Barcelona: Anthropos, 1987, p. 28

10 HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental. Una intro-
ducción a la filosofía fenomenológica, Op. cit., p. 6.

11 HUSSERL, Edmund. Experiencia y juicio. México: UNAM, 1980, p. 43. Este tópico es comen-
tado por DARTIGUES, André. La fenomenología.  Barcelona: Herder, 1975, pp. 91-92.

12 Ibíd., p. 47.



106 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

pues, que la ciencia exacta idealizada, no es más que un “ropaje de ideas” 
con el cual se cubre el mundo de la experiencia inmediata.  Se trata así de 
“la creación de una ciencia de los fundamentos últimos, a partir de los cuales 
toda fundamentación objetiva saca su fuerza verdadera, la fuerza a partir de 
su última donación de sentido”13.

Por eso el retorno al mundo de la vida pone de presente estructuras invarian-
tes de ese mundo que entran en toda experiencia sea esta actual o posible.  
En su ontología “se analizan y describen las estructuras formales-generales; 
espacio-temporalidad, movimiento, causalidad, etc.”14, que son esencias in-
herentes a ese mundo vital. Husserl escribe: es “ontología del mundo como 
mundo de la experiencia posible, o, lo que es equivalente, de un mundo que 
es mundo de los hombres y debe, in infinitum para los hombres y humanidades 
que entran en comunicación, poder ser constituido y ser cognoscible como el 
mismo a pesar de todas las correcciones subjetivo-individuales o recíprocas y 
de las ampliaciones complementarias”15.  

Ahora bien, el retorno al mundo de la vida es un retroceso al mundo de la 
experiencia, o sea, al mundo vital en el que hemos vivido.  Este mundo que 
vivimos “nos ha sido predado desde siempre como impregnado de una sedi-
mentación de funciones lógicas”16, y de este mundo nos apropiamos activa-
mente; juzgando, conociendo de una manera lógica –no necesariamente en 
sentido formal-, sino de una lógica de la verdad que Husserl denominó como 
‘Lógica trascendental’.

Sin embargo, este mundo vital es en sí mismo un a priori prelógico, terreno 
universal de creencia pre-dada.  Ese terreno universal de la creencia vivida, 
es el presupuesto básico para toda praxis del ser humano, que implica tan-
to la praxis vital, praxis en el mundo prepredicativo, pero también praxis en 
el modo teórico cognitivo.  El mundo de la vida es lo indudable en sí mismo, 
nuestra relación de la conciencia al mundo es fundamentalmente una relación 
de ser, presupuesto para todo juicio.  Por lo tanto, “conciencia de mundo es 
conciencia en el modo de la certeza de creencia, y no algo adquirido mediante 
un acto de asentar el ser”17.  La certeza en el mundo de la experiencia vital im-
plica pues la dóxa, y en este sentido, el retorno al mundo vital es un retroceso 

13 HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental. Una intro-
ducción a la filosofía fenomenológica, Op. cit., p. 154.

14 HERRERA, Daniel. Aproximación a Husserl. En: América Latina y la Fenomenología. México: 
Universidad Pontificia, 1998, p. 14.

15 HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und iherer Kon-
stitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Husserliana XXXIX. Kluwer: Dordrecht, 2008, p. 17.

16 HUSSERL, Edmund. Experiencia y juicio, Op. cit., p. 44.
17 Ibíd., p. 31.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 107

que va de la episteme a la dóxa18; allí nos damos cuenta de que tanto el mundo 
de la vida del científico, fundado en la creencia, como el mundo precientí-
fico de la creencia pura, que implica a los hombres en sus preocupaciones 
cotidianas, son de igual rango, y por eso el mundo de la ciencia no tiene una 
jerarquía de orden superior al mundo que se vive cotidianamente en la actitud 
mundano-vital del ser humano ocupado en los quehaceres de la vida. Para la 
existencia humana práctico–existencial es indiferente si uno es zapatero o 
fenomenólogo o científico positivo19. Sin embargo, la actitud fenomenológica 
exige definitivamente una completa transformación personal que conlleva un 
desprendimiento mayor con respecto al mundo natural.

Podemos afirmar, entonces, que la relación del ser humano con el mundo 
no es fundamentalmente una relación racional cognitiva, sino vivencial. El ser 
humano en este sentido es más ser que conocer y su vivencia implica una 
anticipación en el modo de previsión.  Así, este mundo de la vida de los seres 
humanos es igualmente previsión o inducción que es inseparable de la expe-
riencia20.  Esta inducción es anticipación de lo no percibido en el horizonte de 
lo oculto.  Por eso este mundo vital es el horizonte de todas las inducciones 
posibles.

En todo esto queremos señalar que, para la fenomenología, el mundo de la 
vida es evidencia en cada percepción como siendo en el modo de un horizon-
te infinito, y por eso el retornar al mundo de la vida es también retornar a una 
experiencia originaria y última que -como explicita Husserl- todavía no sabe 
nada de sus idealizaciones sino que constituyen su fundamento necesario21.

En conclusión, hemos señalado algunas significaciones del mundo de la 
vida, y la manera como el olvido de dicho mundo ha tenido consecuencias 
negativas para la racionalidad de las ciencias humanas y para construcción de 
un humanismo auténtico.  

18 Ibíd., p. 29.
19 HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental. Una 

introducción a la filosofía fenomenológica, Op. cit., 144. 
20 HUSSERL, Edmund. Experiencia y juicio, Op. cit., 34.
21 Ibídem.



108 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

Bibliografía
AGUIRRE, Antonio. Consideraciones sobre el mundo de la vida.  En: Revista 

Venezolana de Filosofía, Vol. 9. 1979, pp. 7-32
DARTIGUES, André. La fenomenología.  Barcelona: Herder, 1975.
JANKE, Wolfgang.  Postontología.  Bogotá: Universidad Javeriana, 1988.
HUSSERL, Edmund. Experiencia y juicio.  México, UNAM, 1980.
HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcen-

dental. Una introducción a la filosofía fenomenológica. Barcelona: Crítica, 1991. 
HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt 

und iherer Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937). Husserliana XXX-
IX. Kluwer: Dordrecht, 2008.

HERRERA, Daniel. Aproximación a Husserl. En: América Latina y la Fenomeno-
logía. México: Universidad Pontificia, 1998. 

IRIBARNE, Julia Valentina. La intersubjetividad. Bosquejo de una teoría. Madrid: 
Eudeba, 1988. 

SAN MARTÍN, Javier. La fenomenología de Husserl como utopía de la razón. Barce-
lona: Anthropos, 1987. 



Temporalidad y narratividad: un diálogo entre 
Husserl y Ricoeur, un marco para pensar la subjetividad

Temporality and Narrativity: a Dialog Between 
Husserl and Ricoeur, a Framework to Think About Subjectivity

ANA BRIZET RAMÍREZ CABANZO
Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

Resumen
El texto que a continuación se desarro-

lla, presenta inicialmente un análisis sobre 
los parágrafos 31 al 33 de la obra Lecciones 
de Fenomenología de la Conciencia Interna del 
Tiempo1, que sirve de base para plantear un 
diálogo entre la fenomenología de Husserl 
y la hermenéutica de Ricoeur alrededor 
de la relación entre narrativa y tempora-
lidad. Posteriormente, en actitud dialógica 
con estos teóricos se tensiona el plantea-
miento de la constitución de subjetividad 
en niños y niñas a partir de las narrativas 
que se gestan en sus interacciones con los 
Nuevos Repertorios Tecnológicos2 - NRT-, 
como apuestas de dación de sentido que 
los constituye como sujetos de acuer-
do a los órdenes de la temporalidad que 
estos procuran en los actuales entornos 
contemporáneos. En esta constitución, la 
apuestas de dación de sentido en cuanto 
a vivencias experienciables de formación 
de sí, agencian temporalidades propias 
que los objetivan como sujetos en sus 
diferentes espacios de ser del ente, que 
como efecto, se reconoce en un ser en-
sanchado y vivificado.

Palabras clave: Temporalidad, na-
rratividad, fenomenología, hermenéutica, 
subjetividad, niños y niñas, nuevos reper-
torios tecnológicos.

1 HUSSERL, Edmund. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. Madrid: Trotta, 
2002.

2 Este artículo se inscribe en los desarrollos del proyecto de investigación doctoral sobre 
Infancia –Nuevos Repertorios Tecnológicos y Narratividad, cuya asesora es la Dra. Rocío Rueda 
Ortiz, en el marco del Doctorado Interinstitucional en Educación de la UPN.

Abstract: 
The following text introduces a di-

alogue between Husserl´s phenome-
nology and Ricoeur´s hermeneutics in 
order to show the relationship between 
narrative and temporality. First there 
is an analysis from the book Lections of 
Phenomenological that Conscience Internal 
of Time writing by Husserl about para-
graphs from 31 to 33. After that, we 
had done this reflection we have an 
approach of the constitution of the 
subjectivity in children from narratives. 
In these narratives children had given 
sense according to their temporality 
when they located as subjects that be-
come on time. In that phenomenology 
attitude their life experiences are asked 
from interaction with New Technology 
Repertory given in the world of life. 

Key words: Temporality, narrativity, 
phenomenology, hermeneutics, subjec-
tivity, children, new technology reper-
tory.



110 - Ana Brizet Ramírez Cabanzo

Cuando uno ama… Se suspende en el tiempo, se 
alargan o se acortan nuestros presentes según la inten-

sidad con la que vivimos. 
La autora.

1. Hundirse en el tiempo como expresión del fluir constante

El texto Lecciones de Fenomenología de la Conciencia Interna del Tiempo3en los pa-
rágrafos 31 – 33, expone como cada acto es un objeto temporal en la medida 
que a este pertenece una duración en el tiempo. Los objetos que están en 
continuo retroceso “no cambian en absoluto su lugar en el tiempo, sino la dis-
tancia respecto al ahora actual”4, que siempre será novedad, aunque manten-
ga su identidad como lo que es y atraviese por distintas fases que lo modifican 
en el fluir, generando puntos objetivos de tiempo individual. 

Husserl explica que el hundirse en el tiempo expresa una modificación del 
ahora que transita: “suena se construye en el flujo de tiempo a través de sus 
fases”5, pero también se localiza en un tiempo rígido que fluye a través de 
cualidades, puntos y duraciones que lo identifican en actos repetidos, dando 
lugar a la conciencia reproductiva. Es ahí, en ese movimiento de continua in-
mersión en el pasado, donde se halla un tiempo que no fluye, permitiendo tanto 
la secuencia de la aprehensión y la conservación de los objetos, como la mar-
cación entre la diferencia originaria, y su pertenencia a una nueva dimensión 
que se extiende en el pasado. 

La nueva dimensión se caracteriza por el hecho fenomenológico de la ac-
tualización del “ahora”, lograda por medio de su inmersión en el “ahora” an-
terior que sucesivamente se transforma en el continuo de modificaciones que 
genera la conciencia de la extensión del suceso. Husserl al preguntarse por la 
relación entre la conciencia del tiempo objetivo en el cambio continuo de la 
conciencia del tiempo, muestra como se da paralelamente un flujo de retroce-
so temporal y un flujo de modificaciones de conciencia; en otras palabras, la 
existencia de un lugar “en” el tiempo y un lugar “del” tiempo.

El lugar “en” el tiempo hace visible que el retroceso temporal no afecta la 
conservación del objeto, por tanto mantiene su identidad absoluta, es decir 
no aparece ningún nuevo objeto, ni ninguna nueva fase de éste, siendo el 
mismo objeto ininterrumpidamente. El lugar “del” tiempo, al “gestar un nuevo 
punto del objeto en el flujo de la modificación”6dado en la continuidad de 

3 Ibídem.
4 Ibíd., p. 84.
5 Ibíd., p. 85.
6 Ibíd., p. 86.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 111

constitución de un nuevo ahora, que no es solo novedad, sino además un 
momento continuo de individuación, procura la donación en presente del lugar del 
tiempo, siendo esta donación de sentido, constitutiva de la individuación del 
sujeto y representando “esta génesis en vivo de la temporalidad y de la indivi-
dualidad y la inmediata síntesis de identidad sobre ella es condición primitiva 
de un orden temporal que vincule todos los lugares de tiempo, ahora sí, “en” 
el tiempo”7, como intervalos de sentido, del flujo de sí.

Se puede apreciar que a la impresión originaria corresponde al tiempo ob-
jetivo, es decir, el punto de tiempo individual en el que yace la forma primige-
nia de toda conciencia; y a la impresión modificada, a ese nuevo -ahora- pues-
to, expuesto y vuelto a aparecer en el tiempo subjetivo, el de la individuación. 
Este por supuesto ocurre en ese llenamiento de la impresión originaria, para 
hacerse entera e íntegra en el continuo de modificaciones entre el ahora pre-
sente y el ahora pasado, en el que se dá de forma diferente como un ahora 
actual y vivo, que ensancha al ser y lo hace surgir una y otra vez.

En síntesis, la conciencia interna del tiempo manifiesta, deriva del hundi-
miento de cada suceso ahora en el pasado, junto con todas aquellas retencio-
nes y protensiones con las cuales se configura su horizonte intencional:

Lo que cambia es su modo de ser dado y también su intervalo temporal 
desde el ahora actual, un ahora que a pesar de estar en continua inmersión y 
desplazamiento en el pasado, mantiene inalterada su posición temporal. Sólo 
su forma de darse es la que se modifica, logrando que en el punto vivo-fuente 
del ser, en el ahora, mane a la vez siempre nueva primicia de ser. Primicia que se 
enriquece y se ensancha continuamente, surgiendo así el fenómeno del hun-
dimiento, del alejarse8. 

El ciclo de ida y vuelta de los sucesos en el pasado, es lo que Husserl 
denomina como conciencia reproductiva antes ya nombrada, pues el suceso 
originario se identifica en actos repetidos en los que sus objetos se aprehen-
den inalterablemente en el posicionamiento temporal haciéndose durables y 
trascendentes. Cada punto de tiempo que ha retrocedido gracias al recuerdo 
reproductivo, se desanda en el tiempo para volver a ser constituido, ordena-
do, objetivado y reidentificado en un ahora actual, como una ampliación del 
actual presente, en la medida que es una reproducción modificada, en pro-
fundo solapamiento y con distintos lugares de tiempo. Allí, se descubre que:

La esencia apriorítica del tiempo pertenece el ser una continuidad de lug-
ares de tiempo con objetividades ora idénticas, ora cambiantes, que la llenan, 

7 Ibídem.
8 Ibíd., p. 89.



112 - Ana Brizet Ramírez Cabanzo

y también pertenece a ella el que la homogeneidad del tiempo absoluto se con-
stituya indefectiblemente en el flujo de las modificaciones de pasado y en el 
incesante manar de un ahora, del punto de tiempo creador, del punto –fuente 
de los lugares del tiempo en general9.

En este tránsito que se fija los objetos, estos se extienden y se expo-
nen a su vez temporalmente, dada la articulación entre las retenciones 
-que han sido- y las protensiones –que están aún por ser-, las cuales 
se van vinculando en las diferentes fases de distención al flujo de la 
conciencia, en un continuo que lo hace posible. Justamente, en ese con-
tinuum los fenómenos se sintetizan como una totalidad más allá de su 
pasado y de su presente, pues como afirma Mohanty10 su intencionali-
dad es simplemente temporalidad. Tal síntesis es una dación de senti-
do, a decir, de la propia temporalidad del sujeto, temporalidad consti-
tuida en la continuidad de lugares de tiempo del sí mismo como otro. 

2. La narrativa: entre el flujo constituyente de la narrativa y la sub-
jetividad absoluta

Teniendo presente que los parágrafos 31, 32 y 33 de Lecciones de Fenomeno-
logía de la Conciencia Interna del Tiempo de Edmund Husserl exploran la relación 
de la constitutividad de la impresión originaria que se reproduce una y otra 
vez con el punto de tiempo objetivo e individual, es menester pensar en un 
“algo” que nos permita hacer puente de concreción con la constitutividad de 
la subjetividad. Desde ese aire de familia como lo expresa el profesor Germán 
Vargas entre Husserl y Ricoeur, presento una consideración desde la cual pue-
do tomar esa constitutividad en la temporalidad del sujeto, siendo el lenguaje 
el que permite que a través de, por y en las narrativas puestas en escena, el 
sujeto devenga en la subjetividad. 

La apuesta mencionada reside en el entrelazamiento de la temporalidad 
y la narratividad, siendo esta última la posibilidad donde el ser se hace ser; 
es decir construye un lugar donde toma clara consciencia del “yo puedo” ser, 
gracias a su constitución y dación de sentido, con el cual configura su horizonte 
que en palabras de Husserl, es el correlato de ese “yo puedo”. Las discusio-
nes que se han acuñado hasta hoy, permiten comprender que la subjetividad 
como propiedad de constitución de sentido que me es dada por el decurso 

9 Ibíd., p. 92.
10 MOHANTY, Jitendra. Notas a las lecciones de Husserl sobre la conciencia del tiempo. En: Diánoia. Vol. 

14, No. 14, 1968, pp. 82 a 95, p. 91. Disponible en: http://dianoia.filosoficas.unam.mx/info/1968 
/DIA68_Mohanty.pdf. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 113

de las experiencias vividas, se instala espacialmente en la conciencia y es ahí 
donde las narrativas permiten que surja y se desarrolle la conciencia histórica 
del sujeto, por cuanto en ella se entrelaza el relato y la identidad de sí, para 
pensarlo así en el contexto dialógico que da sentido a su fluir permanente en 
escena enunciativa, existencial y autobiográfica.

Desde esta perspectiva, las narrativas del yo, son la entrada constitutiva de 
la voz experiencial de los sujetos, que hacen manifiesto el río de historias que 
nunca se terminan de contar; esta decursividad es la que hace posible la reali-
zación de la subjetivación, dado que las narrativas que allí se procuran cobran 
espacialidades que se temporalizan y datan a un sujeto que se desplaza iden-
titariamente ante el mundo de la vida en su esencia, haciendo-lo relacional 
y contingente en la trama social de la cultura que entraña toda constitución 
agonal de la subjetividad. 

Justamente se descubre que la esencia de la narrativa en el sujeto es el or-
denamiento, desplazamiento y reestructuración permanente de su experien-
cia, para hacerse sujeto narrativo, que en expresión de Nietzsche es capaz de 
realizar promesas, de “recordar hacia delante así como hacia atrás, y de vincu-
lar un final con su principio, de modo que atestigüe una “integridad” que debe 
poseer todo individuo para convertirse en “sujeto”11. Gracias a la narración 
entonces, se hacen palpables las alusiones de una conciencia que agrupa las 
percepciones del mundo y la dación de sentido que al ser enunciada, se dis-
pone como eje articulador de la vivencia del sujeto y en la que se constituye 
“una aptitud paralela para desdoblarse en tiempo del acto de narrar y tiempo 
de las cosas narradas”12.

Paul Ricoeur13 asume la narrativa como categoría de la práctica social que 
establece relaciones con la acción y las capacidades del sujeto a través de 
la actividad mimética que confiere la narración. Es desde la capacidad de la 
mímesis que el sujeto deviene como creador del mundo y como productor de 
sí, como ipseidad14. Tal capacidad permite que el sujeto vaya y vuelva, y por 

11 WHITE, Hayden. El contenido de la forma. Barcelona: Ediciones Paidós, 1992, p. 54
12 RICOEUR, Paul. Tiempo y narración II. Configuración del tiempo en el relato de ficción. México: Siglo 

XXI, 1995, p. 380.
13 Ricoeur ha elaborado esta noción fundamentalmente en los textos Tiempo y Narración 

Vol. I, II y III. Historia y Narratividad y en el Discurso de recepción del Premio Kluge - Washington, 
Volverse capaz, ser reconocido.

14 En el texto La Identidad Narrativa, Ricoeur problematiza la identidad desde la noción de sí 
mismo, en donde se encuentran los sentidos –idem e ipse-; el primero significa inmutable y el 
segundo significa propio a lo largo del tiempo. Es en el sentido de la identidad como ipseidad, que 
el autor desarrolla su teoría de la identidad narrativa, alrededor de la cual posiciona reflexiva-
mente las capacidades del sujeto.



114 - Ana Brizet Ramírez Cabanzo

ende, ese regreso es refigurado, transformado en otro, completado, sobre el 
mundo humano de la acción a partir de lo que “puede” ser, hacer y acontecer, 
y en consecuencia, encontrar-se a sí mismo. En este marco de ideas, Ricoeur 
desarrolla un despliegue fenomenológico sobre el ser capaz, para describir 
como las capacidades constituyen el conjunto de poderes básicos que otorgan 
al ser su carácter de humanidad, para padecer-se en su historia personal y así 
entramar-se en las innumerables historias de nuestros compañeros de existencia. Allí, en 
esta trama del narrar se halla la marca de la temporalidad de la identidad personal 
como constitutiva, pues es la historia la que define a la persona, la hace y la 
constituye. Husserl diría, su subjetividad absoluta.

Es a través de la posibilidad de narrarse una y otra vez que se manifiesta 
ese “yo puedo” que nos plantea Husserl; en el tránsito narrativo de reme-
moraciones, expectativas, retenciones y protensiones, se afirman los acoples 
y desacoples constitutivos a la subjetividad, los que Ricoeur posiciona a lo 
largo de las capacidades “de decir, de actuar, de contar, de ser imputable y de 
ser promesa”15. Los desacoplamientos producidos en la conjugación de estos 
poderes, permiten que el sujeto se desplace, se ponga a prueba y se explicite 
como “capaz y responsable”, al mostrarse y dar testimonio de sí. 

En la conexión de estos poderes que plantea Ricoeur, se delinea la rea-
lización de la constitución intersubjetiva del mundo objetivo esbozada por 
Husserl, en la que se posiciona éticamente la experiencia del otro como un 
devenir que fluye trascendentalmente en cuanto hace manifiesta la formación 
originaria de sentido en común-idad, aunque siempre se viva en primera per-
sona. Así pues, el carácter constituyente de la subjetividad se halla en el mun-
do compartido de la vida, siendo este, fundante de toda acción comunicativa; 
en otras palabras, la constitución trascendental de la subjetividad, reside en 
la intersubjetividad puesta en escena comunicativa.

Desde lo anterior, Ricoeur nos lleva a afirmar que no es posible hablar de 
narratividad, sin remitirse a la lingüisticidad de la experiencia humana, es decir, 
la lingüisticidad de la temporalidad misma que se despliega en las actuaciones 
del sujeto y en las que acontecen sus poderes del presente viviente, desde la 
cual se comunica por medio de los actos del lenguaje. Es por tanto en la ex-
periencia del narrar-se donde se configura la narratividad del sujeto en la que 
emana su constitución de sentido del mundo; en ella, se pone en movimiento 
la simbolización de sus presencias históricas y culturales, para dar cuenta del 
sentido de su existencia. Es en este manar de la narratividad donde el poder 
decir, el poder contar, el poder actuar, el poder ser imputable y el poder ser 

15 RICOEUR, Paul. Volverse capaz, ser reconocido. Discurso recepción del Premio Kluge. Washing-
ton: Biblioteca del Congreso de los Estados Unidos, 2004.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 115

promesa, se precisa, para afirmar el que hacer fenomenológico de cada quien 
como sujeto intersubjetivo. 

El poder decir remite a la capacidad de enunciación de todo sujeto, por el 
cual el yo que se enuncia en los actos de habla individuales, es sujeto cons-
tituyente en lo que dice, y sus enunciados son los que le permiten ubicarse 
y desaparecer como sujeto, dejando así sus huellas o marcas en el enuncia-
do mismo y suponiendo un efecto interlocutivo, dado que éste siempre va 
dirigido a unos otros; en consecuencia, todo acto de habla enunciativo es 
dialógico.

El poder actuar se concibe entonces como la capacidad de intervenir sobre la 
sociedad y la naturaleza a través de la posibilidad de un individuo para aconte-
cerse y transformarse sobre la realidad, produciendo la artesanía de la vida, es 
decir de “introducir la contingencia humana, la incertidumbre y lo imprevisible 
en el curso de las cosas”16y de las acciones de los otros, designándose como 
agente y como autor de las acciones que dependen de sí mismo.

El poder contar se posiciona como la capacidad de hacer legible e inteligible los 
acontecimientos, de evidenciarlos, tocarlos y asirlos como parte de la expe-
riencia cuando se cuentan dentro de una historia y en consecuencia se articulan a 
la historia de los relatos vitales de los sujetos que se entrelazan con la historia 
de otros. En efecto el arte del contar, siempre implica que no se cuenta sólo 
para sí mismo, sino para otro que le cambia y que le permite desplegarse en el 
relato, y así ocurrir y acontecer narrativamente, dando cuenta de la armazón 
de la identidad narrativa que siempre está abierta, inacabada y posible, dadas 
las condiciones de interlocución y de creación intersubjetiva, de contar de otro 
modo y de dejarse contar por los otros. 

La imputabilidad afirma Ricoeur17, constituye una capacidad que identifica al su-
jeto como verdadero autor de sus actos que lo responsabiliza y lo sitúa en la afir-
mación consecuente de sus acciones y por ende en la posibilidad de aconte-
cer de otro modo posible; en este sentido el ser humano tiene la capacidad 
de ser promesa, de enunciarse, registrarse y atestiguarse a un otro sobre su 
proyección del futuro, como ofrecimiento y propuesta de su propia identidad 
ante el reconocimiento recíproco y mutuo con los otros. 

El conjunto de estas capacidades manifiestan un sujeto capaz de dialogar 
con el otro, que se explicita y se alcanza a sí mismo en la experiencia de la 
temporalidad de las relaciones humanas, que no ocurre sin conflicto y sin lucha 

16 Ibídem. 
17 Ibídem.



116 - Ana Brizet Ramírez Cabanzo

según Ricoeur. En el contexto de estos poderes del sujeto, se establecen -sus 
nuevos lugares  “actuales” – nuevos intervalos de sentido-, donde se practica 
miméticamente como tal, en el torrente de vivencias compartidas como nos 
diría Husserl, que le confieren su constitución “en” el tiempo y en un lugar 
“del” tiempo, a manera de momentos continuos de individuación. 

La relación que Ricoeur despliega entre narración y temporalidad se desa-
rrolla alrededor del concepto de mímesis que se estructura en tres momentos: 
prefiguración, configuración y refiguración. La prefiguración da cuenta de cómo 
los procesos de comprensión inicial de sentido están circundados por accio-
nes con fines y motivos específicos que anticipan esa búsqueda de sentido en 
un texto posible que aún no se escribe en el mundo del texto, anunciando la 
trama en el hacer humano desde el cual se narra. La configuración por su parte 
remite a cómo la trama es construida dentro de operaciones narrativas en 
acciones específicas para hallar al interior del lenguaje el sentido y su articula-
ción en el tiempo, para situar lo narrado como forma de acontecer imaginaria 
e históricamente. La refiguración está definida como el lugar en el que se gene-
ran las transformaciones de la experiencia del lector a partir de una narración 
que lo afecta y lo permea. Así, acontece el sujeto como lector entre un mundo 
real y uno posible de textos en que se fusiona como sujeto de sentido en cada 
acto de lectura en el que plasma sus experiencias vitales e imaginarias. De 
esta manera el sujeto se despliega en el tiempo y se articula con un modo 
narrativo a la lectura de sí mismo, para apropiarse de la vida misma. 

Para referir la dimensión de la temporalidad humana Ricoeur acude al con-
cepto de historia de una vida indicando que a través de la poética del relato, esta 
es contada en otras historias, adquiriendo el sentido que toda historia de vida 
acontece a través de una historia contada. En este sentido menciona que la 
identidad está circundada por el contraste entre la identidad del sí mismo y 
la identidad del semejante y por ello, entre las categorías de sustancia defini-
das por Kant, que esquematizan “la permanencia de la realidad en el tiempo, 
es decir su representación como un substrato de la determinación empírica 
del tiempo en general, substrato que, consiguientemente permanece mientras 
cambia todo lo demás”18. La permanencia entonces es uno de los principios 
análogos de la experiencia que ratifica la sustancia – esencia de un ente, el 
cual es cambiante dadas las conexiones de vida que este elabore. 

En esta perspectiva, el relato actúa como mediador entre la condición de 
permanencia y de cambio de un sujeto a lo largo de su trama y desde la cual 
configura su identidad narrativa en el acto del narrar, es decir que “al construir 

18 RICOEUR, Paul. Identidad narrativa. En: Historia y narratividad. Barcelona: Paidós, 1999, p. 217.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 117

la identidad dinámica propia de la historia contada, se forja la del personaje”19, 
que según Ricoeur es más bien una subordinación, pues el personaje conserva 
una identidad que es “correlativa a la de la propia historia”,20 a través de la 
narración a partir de la regla de completud, totalidad y unidad de la trama, 
propuesta por la poiesis de Aristóteles.

Al respecto, Ricoeur afirma que la temporalidad es la estructura que le dota 
de existencia a la narrativa y es la narrativa a su vez, la que hace viable la refe-
rencia de la temporalidad. De allí, que la narrativa no se conciba como símbolo 
que medie entre diferentes universos de significado, sino como el proceso del individuo 
que “revela una trama simbolizando los acontecimientos dentro del tiempo y 
la historicidad de estos, es decir la forma de simbolizar los acontecimientos 
sin el cual no podría indicarse su historicidad”21; su subjetividad absoluta en 
palabras de Husserl, a través de la que se forma como sujeto y se hace cargo 
de su temporalidad, en el potencial entrecruzamiento de la temporalidad-na-
rrativa-temporalidad, como ciclo vital de ida y vuelta permanentemente.

Así pues, la identidad narrativa entendida y constituida en el sentido de un 
sí-mismo (ipse), difiere de la identidad sustancial o formal de un mismo (idem), por 
cuanto la ipseidad se consolida en la estructura temporal “y dinámica fruto de la 
composición poética de un texto narrativo”22,donde el sí-mismo es refigurado 
a través de las configuraciones narrativas por las cuales cambia, es mutable 
y se cohesiona a una vida social, como sujeto lector y escritor de su propia 
vida que se teje a partir de las historias de la cultura y por tanto esta identidad 
narrativa corresponde tanto al individuo como a su comunidad. 

De esta manera se hace tangible la existencia del círculo hermenéutico en 
el que el sujeto acontece en la trama de historias en las que se hace y se des-
hace, se practica y se piensa, se lee hermenéuticamente para habitarse; pues 
en la triple relación mimética el sujeto vuelve al sujeto hecho sentido; trans-
formado, fisurado e identificado narrativamente en las cadenas de historias 
vitales para demostrar que “la identidad narrativa es la resolución poética del 
círculo hermenéutico”23 y la conquista del sentido en clave fenomenológica.

19 Ibíd., p. 218.
20 Ibídem. 
21 RICOEUR, Paul. Tiempo y narración I. Configuración del tiempo en el relato histórico. México: Siglo 

XXI, 1995.
22 RICOEUR, Paul.  Tiempo y narración III. El tiempo narrado. México: Siglo XXI, 2006, p. 998.
23 Ibíd., p. 1000.



118 - Ana Brizet Ramírez Cabanzo

3. A propósito, sobre formación y subjetividad en el entorno de los 
nuevos repertorios tecnológicos

De manera creciente la vida de muchos de los niños y las niñas en el mundo 
de hoy transcurre desde la relación que establecen con las nuevas tecnologías y 
medios de comunicación. Actualmente, gran parte de su realidad está en el ciberes-
pacio y sus diversas interacciones con otros, con el saber y la cultura se arman en 
la convergencia digital que anima esta sociedad. Así mismo, es en la interacción y 
flujo entre esta realidad digital y fuera de ella donde su subjetividad se despliega y 
por ello sus pensamientos, estéticos, sensibilidades y formas de identidad se con-
figuran en red, de manera diversa, cambiante y fluida en un contexto globalizado 
mediado por la técnica, en el que urge la solicitud de consolidar una mirada diná-
mica que se sitúa como diría Zemelman24 en la necesidad de orquestar lenguajes 
para dar cuenta del mundo [y del sujeto] en su complejidad. 

En actitud dialógica con Husserl y Ricoeur, se tensiona el planteamiento 
de la constitución de subjetividad en niños y niñas a partir del mundo abierto 
de sentidos compartidos, con los nuevos repertorios tecnológicos (NRT)25 que 
hacen parte de las innumerables experiencias en que participan actualmente 
y que les confieren su quehacer. Se trata de ecosistemas tecnomediados don-
de predominan ambientes comunicativos y de socialización, de interacción e 
intercambio, en el que están creciendo las nuevas generaciones. 

Al hablar de NRT, nos referimos a dispositivos híbridos entre máquina e 
interacción humana, cuyos lenguajes les permiten a quienes los utilizan, co-

24 ZEMELMAN, Hugo. Sujeto: existencia y potencia. México: Anthropos, 1998.
25 Los resultados que Rocío Gómez (2010) plantea en su tesis doctoral “Procurarse sentido 

en la ciudad contemporánea: jóvenes y nuevos repertorios tecnológicos” –UPN, son punto de 
partida para reflexionar sobre los ecosistemas tecnomediados que se configuran en las inte-
racciones con los NRT. Gómez plantea que los Nuevos Repertorios Tecnológicos –NRT como el 
teléfono móvil, el chat, el email y las páginas de redes sociales, se constituyen también como 
ambientes educativos de aprendizaje y creatividad, que estructuran regímenes discursivos de 
representación particulares que intervienen en la construcción de significado y sentido estético 
de la vida cotidiana de los sujetos que interactúan con la convergencia digital que implican. 
Agencian además otras formas de sensibilidad, experiencia sociocultural y acción cognitiva en 
tiempo real y expandido, constituyendo nuevas subjetividades y formas de creatividad que in-
tegran y desarrollan “competencias intelectuales, lenguajes y sistemas notacionales conquistados 
por las historias sociales e individuales de las personas”. La noción de NRT, Cf., GÓMEZ, Rocío. 
Procurarse sentido en la ciudad contemporánea: jóvenes y nuevos repertorios tecnológicos. Tesis Doctoral. Bo-
gotá: Universidad Pedagógica Nacional. Doctorado Interinstitucional en Educación, 2010, p. 43. 
se expresa en la miniaturización de los componentes de algunos dispositivos, la convergencia 
digital que involucran, las múltiples y simultáneas funciones sociotecnológicas que cumplen, 
y el requerimiento orgánico y subjetivo del usuario para situarse ante su polifuncionalidad en 
tiempo real y expandido, para coordinar acciones, trabajo y experiencia humana  de máquinas con má-
quinas, de máquinas con hombres, de hombres con hombres.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 119

municarse, expresarse, proferir actos discursivos que portan narrativas, signi-
ficados y sentidos particulares que les posibilita configurar prácticas sociales 
propagadas de la vida misma como sujetos, en tanto se arman en las esfe-
ras individuales y sociales como dadores de sentido, en las que constituyen 
formas de ser del ser. A partir de estas interacciones híbridas, niños y jóve-
nes ensanchan sus posibilidades expresivas en función de sus necesidades 
para transformarse culturalmente dadas las relaciones sociales, cognitivas, 
emocionales, éticas, sexuales, físicas, que alrededor de estos confluyen en 
la mixtura de cualidades fragmentarias, multimediales, interactivas, nodales, 
alineales, diseminadas, permanentes y automáticas de las nuevas tecnologías. 

Siguiendo a autores como Landow, Lévy, De Kerckhove, Rueda26 especifica 
que las características básicas de las nuevas tecnologías de la información 
y la comunicación son interactividad, hipertextualidad y conectividad, las cuales 
otorgan la posibilidad de continuidad, proyección, extensión y expansión 
entre cuerpo y máquina al sujeto, para ser, comunicarse, sentir y actuar. Es 
esta conexión y configuración entre disímiles dispositivos tecnológicos la 
que genera ecosistemas comunicativos de interacción humana, siendo la red la que 
permite y alienta la integración de los individuos dentro de un medio “colectivo”, que 
continuamente se actualiza en un ir y venir de la vida online y offline. 

En estas posibilidades enriquecidas para el sujeto, la hipertextualidad 
confiere la alternancia entre códigos y lenguajes que no sólo potencian la 
reinvención de las tecnologías de la escritura, sino que además modifican 
“el orden de la narración, de sus formas y modalidades de las que puede 
revestirse, de los elementos que le acompañan y del tipo de discurso que 
se puede desarrollar”27, junto con todas las espacialidades y temporalida-
des que desde ésta se tejen y dentro de las que se pueden realizar infinitas 
acciones comunicativas simultáneamente. 

Landow28 afirma que la importancia del hipertexto en red para la realización 
potencial del medio, radica sólo cuando el lector aparece interactuando y en 
esa dimensión empieza a ser escritor – autor – lector. Más aún, esa maniobra 
extendida a través de los NRT muestra que sus textualidades por el contrario 
se actualizan concomitantemente a la convergencia digital de los variados 
ecosistemas comunicativos tecnomediados que cada día se hacen más co-
tidianos para niños, niñas y jóvenes. Por otro lado, la convergencia digital 
nos revela que hasta la hipertextualidad propia de la era digital también está 

26 RUEDA, Ortiz Rocío. Para una pedagogía del Hipertexto. Una teoría de la deconstrucción y la comple-
jidad. Barcelona: Anthropos, 2008, p.125. 

27 Ibíd., p. 133.
28 Ibíd., Citado por Rueda, p. 133. 



120 - Ana Brizet Ramírez Cabanzo

mutando, al estar relacionándose con tecnologías de varias generaciones, es 
decir dispositivos televisivos, celulares, cámaras digitales y computadores, 
haciendo que se produzcan otras formas de narrar la vida, de leerla y escri-
birla, es decir formas textuales que se interiorizan y subjetivizan, como parte 
de esas topologías de las dinámicas contemporáneas definidas por Martín-
Barbero29 como emergentes en las que se innovan prácticas y significados que 
descubren en la cultura su carácter.

La hipertextualidad entonces configura una nueva condición de lenguaje, 
que se articula a diferentes experiencias comunicativas en los niños y jóve-
nes; desde la mirada de la deconstrucción y una perspectiva gramatológica30, “se 
convierte en un producto, (en proceso permanente), abierto e intertextual, 
dotado de un fuerte carácter suplemental de lenguajes”31. Cabe pues a los 
maestros e investigadores, entrenarnos en el encuentro de sentido de esos 
fragmentos o lexias, de enlaces o nexos, de tramas o trayectos de navegación 
y redes, que proclaman otras formas de textualidad no sólo del aprendizaje, 
sino del mundo de la vida, en el que la multiplicidad y la ambigüedad de los signi-
ficados, se conservan despiertos como expresión de la inabarcable perplejidad, confusión y 
complejidad de la cultura contemporánea.

En la apertura fenomenológica hermenéutica del entrelazamiento tempo-
ralidad-narratividad–temporalidad, es posible pensar que en la formación de 
niños y niñas se van imbricando los contenidos e interacciones tecnomedia-
das a la experiencia del ser, de -su ser, con los cuales se proyectan tanto indivi-
dual como colectivamente, en la resemantización de lo vivido. Este encuentro 
entre fenomenología y hermenéutica consiste por tanto en hallar e interpretar 
las dinámicas de dación de sentido que niños y niñas constituyen como su-
jetos de acuerdo a los órdenes de la temporalidad que experiencian en los 
actuales entornos contemporáneos de las tecnologías de la información y la 

29 MARTÍN-BARBERO, Jesús. De los medios a las mediaciones. Comunicación, cultura y hegemonía. 
Barcelona: Gustavo Gili, 1986, p. 90.

30 Rocío Rueda explica que la deconstrucción como escritura, plantea la estrategia del prefijo 
“archi”, como la escritura del origen. Cf., GÓMEZ, Rocío. Procurarse sentido en la ciudad contemporánea: 
jóvenes y nuevos repertorios tecnológicos. Op. cit., p. 222. Ella ubica en esos puntos oscuros –aporías-, 
autocontradicciones, zonas extremas para dar cuenta del sentido, que sobrepasan lo estableci-
do y lo no dicho, hallando en su marginalidad, el territorio de la textualidad. Es en este puente 
de la lectura y la escritura, que Derrida inscribe el Proyecto de Gramatología, como la muerte del 
libro y el nacimiento de la escritura, con el que cuestiona el sentido de la literabilidad de todo 
signo hablado y escrito, para abrir la posibilidad a una teoría general de la escritura. Ibíd., p. 225. Todo 
signo es iterable en ausencia de una intención comunicativa. La archi-escritura se revela como condición 
de posibilidad desde la cual la comunicación como sistema articulado no fonético, funda el 
habla y la escritura en la experiencia de la intertextualidad de las diferencias. Ibídem.

31 RUEDA, Rocío. Para una pedagogía del Hipertexto. Una teoría de la deconstrucción y la complejidad, 
Op. Cit., p. 274.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 121

comunicación. En ese fluir de vivencias tecnomediadas es posible descubrir 
cómo se objetivan como sujetos de una infancia que día a día se hace más 
plural, diversa y ensanchada, siendo sus narrativas la posibilidad de acceder 
a la experiencia del mundo de la vida que niños y niñas construyen de sus 
vivencias tecnomediadas, y en las que también despliegan las capacidades de 
poder y de actuar. 

Tales entrelazamientos pueden dar cuenta a través de las narrativas, del 
acontecimiento como sujetos que existen, se enuncian y escriben su biografía 
a partir de los sedimentos espacializados de su experiencia tecnomediada, 
con los cuales erigen múltiples sentidos  co-legiados de realización personal, 
en el conjunto “yo puedo”, es decir no solo en sus acciones presentes, sino las 
pasadas, las que le permiten recordar, esperar, rememorar, retener; y las veni-
deras, las que le confieren la posibilidad de proyectar y protener. Realización 
tecnomediada que denota el ejercicio de la libertad de pensar el mundo de la 
vida, actuar sobre él, crearlo y transformarlo en la medida en que interactúan 
consigo mismo, con los otros, con la cultura y el conocimiento a través de los 
entornos digitales.

Desde esta mirada, cuestionar la dinámica entre temporalidad-narrativi-
dad-temporalidad a partir de los NRT, alude a esas relaciones particulares que 
entablamos con las técnicas, es decir la pregunta por nosotros mismos como 
lo plantea Martín Heidegger32, implicando que la técnica no puede entenderse 
solo como el medio a través del cual los seres humanos actuamos, sino su 
esencia radica en una mediación para poder sacar de dentro la humanidad 
de los sujetos, su verdad y formas de existencia, es decir la pregunta por la 
sensibilidad y la estética del ser. Allí, donde reside su poder creador al poder 
contar, al poder decir, al poder ser imputable y poder ser promesa.

Así, la invitación del dialogismo fenomenológico-hermenéutico insta a 
vernos a nosotros mismos en las formas como nos relacionamos con estos 
dispositivos y con las tecnicidades mismas, que dan cuenta de mutaciones 
subjetivas, técnicas y culturales que son promovidas por el engranaje del capi-
talismo y el mercado, que difuminan el sentido de homogeneidad y uniformi-
dad de las identidades. Este contexto de bifurcación, interconexión y ensan-
chamiento digital de la comunicación e información, muestra la emergencia 
de otros modos de relacionamiento social y cultural, fundamentados en otras 
temporalidades y en otras formas de percepción, razonamiento y aprendizaje 
que se abastecen de los lenguajes audiovisuales y se contrastan en los asaltos 
de los lenguajes hipertextuales. Toda esta revolución tecnocultural que anida 

32 HEIDDEGER, Martín. La pregunta por la técnica. En: Conferencias y artículos. Barcelona: 
Serbal, 1994, pp. 9-37.



122 - Ana Brizet Ramírez Cabanzo

hoy al sujeto individual y colectivo, se impregna cada vez más de la velocidad 
y de las potencialidades de la virtualidad, desarrolladas por las nuevas tec-
nicidades o formas de encuentro tecnocultural que con los dispositivos y la 
convergencia digital se agencian. 

Es posible entonces apostarle a detectar rasgos universales de sentido en 
niños y niñas, lo cual implica a su vez, no desconocer la influencia de las in-
dustrias culturales y del mercado dictamen de la sociedad de consumo y del 
entretenimiento que en gran medida instituyen patrones de identificación en 
niños y jóvenes embebidas de las tendencias del mercado y la publicidad ofre-
cidas ya desde el cine, la televisión, la radio, los videojuegos y los entornos 
virtuales. 

Por esta razón, el interés de desvelar esos rasgos de sentido, radica en que 
a través de las mediaciones tecnológicas se van armando comun-idades y rea-
lidades sociales tribalizadas, desde las cuales se puede caracterizar las múl-
tiples infancias de hoy como sujetos - actores sociales, es decir sujetos que 
actúan en tanto intervienen y transforman las realidades que les son propias, 
que les permiten ejercer ese “yo puedo” de manera consciente en el mundo 
compartido de la vida; un mundo que ya no es puramente humano, sino un 
mundo en el que confluyen sistemas sociotécnicos, materiales y culturales.

Desde esta perspectiva, se puede afirmar que sus interacciones tecnomedia-
das dan cuenta de ser procesos en los que es posible hallar la irreductibilidad 
de la primera persona, es decir ese yo evalúo lo compartido para hacerlo propio, 
pues aunque haya un núcleo común, siempre es vivido por la primera persona.

En aquella relación temporalidad – narrativa – temporalidad, es posible 
hincarse en el estudio de la condición de niños y niñas como sujetos que 
acontecen narrativamente y es a la sazón de una actitud fenomenológica que 
se dá el atreverse a plantear preguntas en el orden de sus procesos en que 
devienen en subjetividad, hoy mediada por dispositivos tecnológicos digitales 
o NRT, como por ejemplo:

A.	 ¿Qué implicaciones genera la mediación tecnológica en la creación de 
narrativas de niños y niñas?

B.	 ¿Cómo se transforma nuestra comprensión actual del lenguaje y la tem-
poralidad a través de la nueva tecnicidad de los actuales repertorios 
tecnológicos?

C.	 ¿Qué procesos en el sujeto y en los lazos intersubjetivos se ensanchan 
-y cuáles languidecen- a través de las mediaciones neotecnológicas?



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 123

D.	 ¿Cómo se modifica la experiencia con el uso intensivo de los nuevos 
repertorios tecnológicos?

E.	 ¿Cómo se produce el proceso de dación de sentido a la vida, cuando 
esta transcurre bajo las temporalidades y formas narrativas que procu-
ran los NRT en niños y niñas?

F.	 ¿Cómo es el mundo de la vida tecnomediado de niños y niñas?

Estos son algunos de los interrogantes desde los cuales es posible dar 
cuenta de la realización intersubjetiva de niños y niñas, la cual puede observar-
se a partir del reconocimiento de sus narrativas, las que se configuran en sus 
ambientes familiares, escolares, de pares, en los espacios de comunicación e 
interacción tecnomediados y en otros en que se desenvuelven como sujetos. 
Por ello, apostarle a comprender cuáles y cómo son sus formas de encuentro 
experiencial consigo mismo, con los demás, con el conocimiento y la cultura 
a partir de los nuevos repertorios tecnológicos, es aventurarse a des-cubrir las 
experiencias que les permite ampliar-se, enriquecer-se y descubrir-se en sus 
potencialidades y capacidades, hacer-se conscientes de sí mismo y construir 
sentido de acuerdo a la intención de ser mejores seres humanos en la propia 
historia en la que acontecen. 

Consideramos pues que solo así en la legitimidad del otro, este podrá ser 
acción y son sus narrativas la coyuntura desde la cual se puede dar cuenta de 
ello. Sus acoplamientos enunciativos son por tanto la plaza de reflexión, co-
municación y ejercicio de su ciudadanía, como juego y lucha del despliegue de 
sus múltiples aprendizajes en los que se co-construye como sujeto, donde sus 
ahoras con los que se actualiza permanentemente son tecnomediados. De 
esta manera, sus ahoras actuales, se convierten en la contingencia para hallar el 
saber que los acompaña, en la experiencia que urge ser desnaturalizada tantas 
veces como sea posible.

En ese sentido la actitud fenomenológica se orienta a describir el mundo 
de la vida en primera persona, es decir a la manera de la experiencia tecno-
mediada de niños y niñas para desde allí descubrir cómo se es sujeto trascen-
dental dador de sentido y cómo en las puestas de sentido común emana la 
intersubjetividad trascendental en el comercio mutuo o en transacción inter-
cultural, es decir, en pleno intercambio de sentidos, que permite el ascenso de la 
persona individual a las personalidades de orden superior al tiempo que el descenso de 
éstas a aquélla –“lo que en sí es la dialéctica de la comprensión, del entendi-
miento, de la comunicación”33. 

33 VARGAS GUILLÉN, Germán y REEDER, Harry. Ser y sentido. Hacia una fenomenología trascenden-



124 - Ana Brizet Ramírez Cabanzo

Sea esta la ocasión para des-entrañar el plexo de relaciones entre sus vi-
vencias auténticas, impresiones originarias y experiencias inauténticas; en 
otras palabras, esta actitud fenómenológica implica epojé, ponerlo todo en 
duda, poner entre paréntesis la convicción naturalizada, desconectar la tem-
poralidad objetiva, la habladuría y la inautenticidad, para ir a las cosas mismas, al 
sentido de sus experiencias propias de mundo en el encadenamiento narrati-
vo que se nos dá por entero y que como explica Vargas Guillen, tiene la triple 
implicación de la textura en que vive el lenguaje: del mundo, de la subjetividad 
que lo experimenta intersubjetivamente, de la semántica que queda como 
rastro y que anticipa como indicación34.

Para seguir en la puesta de sentido, el continuum temporalidad-narrativa-
temporalidad funda la arena de ida y vuelta sin fin donde cada sujeto “puede” 
darse en la práctica, como oportunidad para poder ser imputable y promesa al 
mismo tiempo, asumiéndose como sujeto responsable que constituye sentido 
de sus acciones, es decir, que las suspende y coloca delante de los ojos, toma 
distancia, cuerpo y presencia. Desde aquellas temporalidades, “puede” enun-
ciar-se y constituir-se, intervenir y transformar-se sobre la realidad, y, articularse 
a los relatos vitales que se entrelazan con la historia de otros para contar y ser 
contado, y, acontecer en la fusión de horizontes donde el sujeto es delante-de-
sí, en la vivencia con-junta de situarse ante el mundo y ante sí mismos.

Bibliografía 
GÓMEZ, Rocío. Procurarse sentido en la ciudad contemporánea: jóvenes y nuevos 

repertorios tecnológicos. Tesis Doctoral. Universidad Pedagógica Nacional. Docto-
rado Interinstitucional en Educación. Bogotá – Colombia. 2010.

HEIDDEGER, Martín. La pregunta por la técnica. En: Conferencias y artículos. 
Barcelona: Serbal, 1994, pp. 9-37. 

HUSSERL, Edmund.  Lecciones de Fenomenología de la Conciencia Interna del Tiem-
po. Madrid: Trotta, 2002.

MARTÍN-BARBERO, Jesús. De los medios a las mediaciones. Comunicación, cultura 
y hegemonía. Barcelona: Gustavo Gili, 1986.

MOHANTY, Jitendra. Notas a las lecciones de Husserl sobre la conciencia del tiempo. 
En: Diánoia. Vol. 14, No. 14, 1968, pp. 82 a 95. Disponible en: http://dianoia.
filosoficas.unam.mx/info/1968 /DIA68_Mohanty.pdf. 

RICOEUR, Paul. Tiempo y narración I. Configuración del tiempo en el relato histórico. 
México: Siglo XXI. 1995.

tal-hermenéutica. Bogotá: San Pablo. 2010, p. 8.
34 Ibíd., p. 8.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 125

RICOEUR, Paul. Tiempo y narración II. Configuración del tiempo en el relato de fic-
ción. México: Siglo XXI, 1995.

RICOEUR, Paul. Identidad narrativa. En: Historia y narratividad. Barcelona: 
Paidós, 1999.

RICOEUR, Paul. Volverse capaz, ser reconocido. En: Discurso recepción del Pre-
mio Kluge. Washington: Biblioteca del Congreso de los Estados Unidos, 2004.

RICOEUR, Paul.  Tiempo y narración III. El tiempo narrado. México: Siglo XXI, 
2006.

RUEDA, Ortiz Rocío. Para una pedagogía del Hipertexto. Una teoría de la decons-
trucción y la complejidad. Barcelona: Anthropos, 2008.

VARGAS GUILLÉN, German y REEDER, Harry. Ser y sentido. Hacia una fenome-
nología trascendental-hermenéutica. Bogotá: San Pablo, 2010.

WHITE, Hayden. El contenido de la forma. Barcelona: Paidós, 1992.
ZEMELMAN, Hugo. Sujeto: existencia y potencia. México: Anthropos, 1998.





En el nombre de Edmund Husserl: el caso Gadamer,
o la escalera al vacío*

In the Name of Edmund Husserl: the Gadamer 
Affair or the Stairway to Emptiness

JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO
Universidad Eafit

Colombia

* Este artículo forma parte avant la lettre de un proyecto de investigación sobre los desfases 
de la universalidad de la hermenéutica, del filósofo alemán Hans-Georg Gadamer.

Resumen
La tesis que busco plantear tiene 

que ver con la “escalera al vacío” de 
Wittgenstein, aplicada a la relación in-
telectual entre Edmund Husserl y Hans-
Georg Gadamer, un evento que puede 
no ser evidente, si se tiene presente 
que en asuntos filosóficos la ‘tradición 
humanística’ cumple un papel funda-
mental que difícilmente se abandona. 
La cercanía entre Gadamer y Husserl, 
dejó ver desde el primer momento la 
resistencia de Gadamer para “apreciar 
la complejidad de la fenomenología de 
Husserl”. Lo anterior queda refrendado 
en la diferencia que revela la relación 
filosofía – ciencia en ambos autores.

Palabras Clave: Edmund Husserl, 
la filosofía como ciencia rigurosa, Hans-
Georg Gadamer, filosofía, ciencia, feno-
menología, hermenéutica.

Abstract
The thesis I’m looking to advance is 

related to Wittgenstein’s “Stairway to 
emptiness”, applied to the intellectual 
relationship between Edmund Husserl 
and Hans-Georg Gadamer. An event 
that is not self evident if we consider 
that in philosophical discussions the 
“humanistic tradition” plays a role that 
is difficult to put aside. The proximi-
ty between Gadamer and Husserl has 
shown Gadamer’s resistance to “ap-
preciate Husserl’s complex phenome-
nology”. The latter being put on hold 
by the difference revealed from the re-
lationship Philosophy – Science in both 
authors.

Key words: Edmund Husserl, philo-
sophy as a strict science, Hans-Georg Ga-
damer, philosophy, science, phenome-
nology, hermeneutic.



128 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

Para Edward (d) Ortiz Valencia

Comienza y recomienza en el decir filosófico un acto declarativo que hace 
lugar común del saber y el preguntar de los autores. Recabando en la trama 
del pensar, procurando satisfacer las exigencias teóricas más altas, en el nombre de 
Edmund Husserl ha quedado formulada una divergencia sobre las opciones 
que tiene la filosofía de constituirse en una ciencia seria y profundamente 
rigurosa. En su célebre ensayo de 1911, La filosofía como ciencia rigurosa, la filoso-
fía asistida por la ciencia se torna más vigilante, respondiendo al llamado de 
tramitar sus hallazgos bajo los preceptos del rigor y la enseña crítica, tomando 
distancia de las formas del naturalismo extremo y radical que “reducen a un 
hecho de naturaleza la conciencia […], y reducen a hechos de la naturaleza 
las ideas”1, y del historicismo consecuente que “conduce a un subjetivismo 
escéptico radical”2. 

Disponemos de una pregunta formulada por el profesor David Vessey, de 
la Universidad de Chicago: Who Was Gadamer’s Husserl? El mismo Vessey nos 
ha puesto en la ruta para responder, mostrándonos que la deuda de Gada-
mer con Husserl no se redime en el sentido de una apropiación del método, 
los preceptos y problemas que plantea la fenomenología, como puede decir-
se del trabajo de autores como Martin Heidegger, Jean-Paul Sartre, Maurice 
Merleau-Ponty y Alfred Schutz. Pero ¿qué puede estar ocurriendo en el caso 
de Gadamer, tan cercano a todo este movimiento de ideas en torno a la feno-
menología, pero a la vez tan indiferente? La evidencia de una vuelta de tuerca 
hacia la hermenéutica filosófica, revela en el pensamiento de Gadamer, como 
lo argumenta Vessey, que “Gadamer nunca asumió el proyecto de una inter-
pretación crítica cabal de Husserl”3.

Aquel célebre aforismo 6:54 de Ludwig Wittgenstein, recogido en su Trac-
tatus Logico Philosophicus, en el que se retrata la situación que obliga a tirar la 
escalera una vez se ha alcanzado el último peldaño, considero que puede 
aplicarse a Gadamer en relación con Husserl. Parafraseando el aforismo, se-
ñalaríamos: 

1 “Réduisent à un fait de nature la conscience […], y réduisent à des faites de nature les idées”. Cf., 
Husserl, Edmund. La Philosphie comme Science rigoureuse. Paris: Presses Universitaires de France, 
1993, p.20.

2 “On voit aisément que l’historicisme conséquent mène à un subjetivisme sceptique radi-
cal”. Cf., Ibid. pp. 63-64.

3 “Gadamer never took up the Project of a full critical interpretation of Husserl”. Cf., VESSEY, 
David. Who Was Gadamer’s Husserl? Disponible en:  http://www.davevessey.com/Vessey_Gadam-
er_Husserl.pdf. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 129

1. La puesta en común

Se infiere sin dificultad la tesis que buscamos plantear, la cual tiene que 
ver, dramática o evidentemente, con la escalera al vacío, un procedimiento que 
no resulta sencillo, si se tiene presente que en asuntos de filosofía la ‘tradición 
humanística’ cumple un papel fundamental que difícilmente se abandona. La 
cercanía entre Gadamer y Husserl tiene un primer momento, en 1923, en el 
seminario que Gadamer recibió en Friburgo sobre lecciones de lógica tras-
cendental, con un enfoque anti-especulativo admirable, por parte de Husserl, 
pero que llegó en un momento que Gadamer juzgó como “demasiado joven 
para apreciar la complejidad de la fenomenología de Husserl”. Venido de Mar-
burgo o, más exactamente, de la escuela neo-kantiana de Paul Natorp, cuyas 
tesis resultaban diametralmente contrarias a las de la escuela fenomenológica 
de Husserl, Gadamer fue recibido  como tal, lo que pudo significar para él, en 
defensa de la ‘tradición humanística’ neo-kantiana, no poca animadversión 
hacia la escuela y el método fenomenológico. Pero a quien Gadamer estaba 
destinado a conocer, cuando de Marburgo viajó a Friburgo motivado por su 
maestro Paul Natorp, era al joven Martin Heidegger, de quien recibió un primer 
seminario sobre las Investigaciones lógicas, de Husserl:

4 “My propositions serve as elucidations in the following sense: anyone who understands 
me eventually recognizes them as nonsensical, when he has used them - as steps - to climb 
up beyond them. (He must, so to speak, throw away the ladder after he has climbed up it.) He 
must transcend these propositions, and then he will see the world aright”. Cf., WITTGENSTEIN, 
Ludwig. Tractatus Logico Philosophicus. Madrid: Altaya, 1996.	

Aforismo 6:54 del Tractatus Logico Phi-
losophicus, de L. Wittgenstein

“Mis proposiciones sirven como 
elucidaciones en el siguiente sen-
tido: cualquiera que me entienda, 
eventualmente las reconocerá como 
un sinsentido, cuando las ha usado 
--como escalones-- para subir más 
allá de ellas. (Él debe, por así decirlo, 
tirar la escalera después de que la ha 
escalado). Debe trascender esas pro-
posiciones, y entonces verá el mun-
do de manera adecuada”4.

Permanecer en las proposiciones 
de Husserl –escalón válido que fun-
da la fenomenología-, es no cobrar 
sin embargo conocimiento de la in-
suficiencia de la descripción fenome-
nológica. (Gadamer debe a Husserl 
la escalera que, no obstante, se ve 
obligado a tirar una vez alcanza el 
último peldaño, donde rigor y cono-
cimiento, verdad y método contro-
vierten). Trascender las proposicio-
nes de Husserl significará pasar a un 
estado de indagación más adecuado 
y comprensivo.  

Paráfrasis del aforismo aplicado a la 
deuda de Gadamer con Husserl



130 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

Pero después de que el propio Husserl –escribe Gadamer en su «Autopre-
sentación de Hans-Georg Gadamer» (1977)-, que con todo su genio analítico 
y su infatigable paciencia descriptiva buscaba siempre una evidencia última, 
no encontrara un mejor apoyo filosófico que el del idealismo trascendental de 
cuño neokantiano, ¿de dónde llegaría amparo intelectual? Lo trajo Heidegger5.

El telón de fondo era entonces aquel querellar entre neo-kantismo y fe-
nomenología. Seis años más tarde, con motivo de los segundos cursos uni-
versitarios de Davos, llevados a cabo del 17 de marzo al 6 de abril de 1929, 
con el tema general ¿Qué es el hombre?, se suscitó un debate entre Martin 
Heidegger, contrario a una metafísica entendida como disposición natural del 
hombre, y Ernst Cassirer que, en una órbita neo-kantiana, se preguntaba por 
la posibilidad de superación de la finitud humana, en tanto que posibilidad 
de tránsito a “otro orden”. Como Heidegger6, puede decirse, Gadamer tomó 
distancia del método fenomenológico husserliano y sus exigencias en rela-
ción con el examen de la “totalidad” de los contenidos de la conciencia, la 
“determinación” de tales contenidos como reales, ideales, imaginarios, etc., 
y lo que resultaba más controvertido aún, la “suspensión” de la conciencia 
fenomenológica, que ponía entre paréntesis la realidad. A juicio del propio 
Gadamer: “La meticulosidad de la descripción fenomenológica, que Husserl 
convirtió en un deber”7.

En La filosofía como ciencia rigurosa, Husserl había criticado las corrientes del 
pensamiento contemporáneo, sopesando el estado de cientificidad en el que 
se encontraba la Filosofía; su aspiración era, a este respecto, que la filosofía 
alcanzara la meta y el ideal al que jamás había podido renunciar: llegar a ser 
una ciencia rigurosa. No obstante, como él mismo aseguraba:

La filosofía, que de acuerdo con su finalidad histórica, es la más elevada y 
rigurosa de todas las ciencias, que representa la imperecedera exigencia de la 
humanidad hacia el conocimiento puro y absoluto… es incapaz de erigirse en 
ciencia verdadera8.

5 GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método II. Salamanca: Sígueme, 2006, p.27.
6 Una indagación de otras características reclama la relación entre Husserl y Heidegger, que 

no se reduce al vínculo maestro-discípulo, y que si de un lado muestra a Husserl juzgando con 
indiferencia la obra central de Heidegger, Sein und Zeit (1927), de otro lado señala a Heidegger 
trazando con su maestro una distancia sembrada de controversia, que no se resume en el 
divorcio provocado por la “hermeneutización” de la fenomenología que desarrolló Heidegger.

7 GADAMER, Hans-Georg.Verdad y Método I.  Salamanca: Sígueme, 2007, p. 27.
8 “La philosophie –la science la plus élevée et la plus rigoureuse de toures à en jugar par sa 

propre visée historique- qui représente l’aspiration constante de l’humanité à la connaissance 
pure et absolute (et à ce qui en est tout à fait indisociable: à une volonté comme à des valeurs 
pures et absolues), la philosophie est impuissante à se constituir en science effective”. Cf., 
HUSSERL, Edmund. La Philosphie comme Science rigoureuse. Op. cit., p. 12.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 131

Jugando a la arbitrariedad, procederemos así: yendo de la exposición doc-
trinal que realiza Husserl en La filosofía como ciencia rigurosa a las observaciones 
de Gadamer en la conferencia Ciencia y Filosofía9. Las historias conectadas en-
tre el artículo de Husserl de 1911, y la conferencia de Gadamer, de 1975, po-
nen de revés en diferentes planos la tutela y autoridad del nombre de Husserl. 
Veamos:

1.	 Se reunirán aquí, para tomar una fotografía, a Husserl, de 52 años, y a 
Gadamer, de 75, lo que en términos reales implica una inversión entre 
quienes fueron maestro y discípulo (las ideas del “joven” Husserl en-
frentadas a las del “viejo” Gadamer).

2.	 Se retendrá la reflexión de Husserl sobre ciencia y filosofía en un mo-
mento intermedio de su indagación, sin tener presente sus retractacio-
nes y consideraciones finales, mientras que se concederá a Gadamer el 
beneficio de la reflexión y la experiencia.

3.	 Se desatenderá el desequilibrio que representa cotejar las ideas del ar-
tículo de Husserl, que influyó enormemente y prendió el debate sobre 
el sentido práctico de la filosofía, y la conferencia de Gadamer que es, 
como él mismo la llama, una “acotación”, un escrito al margen, sin ma-
yor relevancia para la historia de la filosofía.

9 Wissenschaft und Philosophie, conferencia presentada por Gadamer ante el Stuttgarter Hegel-
Kongress, en 1975; el texto de la conferencia fue publicado dos años después en Ist systematische 
Philosophie möglixh? Dieter Henrich (Ed.), Bouvier Verlag, Bonn, 1977, pp. 53-67. Posteriormente 
fue recogido en el volumen Hermeneutische Entwürfe, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck) Tübingen, 2000, 
que Gadamer consideraba como “especie de apéndice de sus Obras completas”. Versión en espa-
ñol: GADAMER, Hans-Georg. Acotaciones hermenéuticas. Madrid: Trotta, 2002, pp. 23-39.



132 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

2. La divergencia

Gadamer inicia su conferencia declarando: 

Está claro que lo que llamamos filosofía no es una ciencia en el sentido en el 
que lo son las llamadas ciencias positivas; que no tiene ante sí algo positivo, dado, 
que sea su cometido investigar, y que tenga asignado su lugar entre los demás ám-
bitos de trabajo de las otras ciencias. La filosofía tiene que habérselas con el todo. 
Ahora bien, ese todo no es, a diferencia de cualquier otro, el todo compuesto por 
la suma de sus partes. Es una idea que va más allá de cualquier posibilidad de con-
ocimiento finito, y no es nada que pueda ser conocido científicamente10.

La confrontación con las tesis de Husserl acerca de la filosofía como cien-
cia rigurosa no es aquí explícita, como tampoco lo es a lo largo del volumen 
de Verdad y Método sin embargo Gadamer tuvo la ocasión de revelar que a partir 
de la publicación póstuma de Ideen II  se hizo evidente que Husserl buscaba 
aplicar a los problemas de las ciencias del espíritu, la crítica que hiciera a 
la psicología objetivista y al objetivismo de la filosofía11. Lo anterior permite 
advertir que Husserl tiene presente en todo momento la puesta en rigor de la 
subjetividad como garantía de la investigación fenomenológica, mientras que, 
como él mismo señala: “El error fundamental de la psicología moderna, y que 
le impide ser psicología en un sentido verdadero, plenamente científico, es no 
haber ni reconocido ni elaborado este método fenomenológico”12. 

Mostrábamos que Gadamer no hace explícita su respuesta a las tesis de 
Husserl, pero como el discurrir mismo de la filosofía enseña que siempre se 
discute con alguien, se responde a alguien, se pregunta a alguien, es apenas 
evidente que muchos años después, al hablar de ciencia y filosofía, es a Hus-
serl a quien responde, en virtud de que en filosofía no habla la verdad, sino el 
saber que interroga problemas recogidos del estado de las cosas del mundo; 
saber que vuelve sobre las valoraciones e interpretaciones que otros (como 
los griegos, los medievales, los orientales, los modernos, los románticos y 
los mismos contemporáneos) han formulado y reformulado. Así, partiendo 
de la premisa que propone Gadamer sobre el contraste entre la filosofía y las 
ciencias positivas, vislumbramos dos tratamientos, uno de los cuales viene 
anunciado, como hemos insistido, en el nombre de Husserl: 

10 Ibíd., p. 23.
11 “Superación del planteamiento epistemológico en la investigación fenomenológica”. Cf., 

GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método II. Salamanca: Sígueme, 2006, pp.305-330.
12 “L’erreur fondamentale de la psychologie moderne, et qui lui interdit d’être psychologie en 

un sens véritable, pleinement scientifique, est de n’avoir ni reconnu ni élaboré cette méthode 
phénoménologique”. Cf., HUSSERL, Edmund. La Philosphie comme Science rigoureuse. Op. 
cit., p. 12.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 133

a) Husserl emprende la revisión crítica de la que califica como “la ambición 
de la filosofía de ser una ciencia rigurosa”13, que contrasta con lo que 
él mismo sanciona como “la incapacidad de la filosofía de constituir-
se en ciencia efectiva”14. La analogía de la que se sirve Husserl resulta 
elocuente: “el edificio filosófico” que se debe sustentar en bases cien-
tíficas. 

b) De su parte, en lo dicho por Gadamer se infiere que, antes que concen-
trarse en algo positivo, la filosofía se emplaza en “el Todo”. En la expre-
sión: La filosofía tiene que habérselas con el todo, Gadamer toma distancia 
del método analítico-explicativo de las ciencias positivas, que si bien 
escribe un capítulo importante en la historia de la filosofía en el siglo 
XX, lo hace a contravía del trabajo hermenéutico, concentrado en la 
interpretación y mejor comprensión de aquel “todo”.

De momento, si nos dejamos guiar por las analogías, la concepción de 
ciencia y filosofía se anuncia bastante diferente en uno y otro autor: “el edi-
ficio filosófico” vs. “el Todo”. Sin duda lo que está en juego es, como apun-
ta Husserl “la búsqueda del buen método”15, que puede entenderse como el 
trasfondo en virtud del cual la filosofía se convalida como ciencia rigurosa. 
David Vessey precisa: “La insistencia de Gadamer de que Husserl mantiene 
todo el tiempo, hasta el final de su vida, su cometido de la fenomenología 
como una ciencia rigurosa, es controvertida, pero ampliamente aceptada”16. 
Lo anterior significa que, en rigor, ha quedado trazada la tarea de tematizar 
la fenomenología trascendental en asuntos como: la percepción (M. Merleau-
Ponty), la intersubjetividad y el mundo de la vida (A. Schutz), la posibilidad 
de una fenomenología de las esencias (E. Fink), el ensayo de una ontología 
fenomenológica (J-P. Sartre). Y aún podría decirse más: como sucede en la 
ciencia, llevar a la filosofía aquello que resulte susceptible de descripción y 
enumeración17. Pero, una vez más Gadamer es el gran disidente, que no hace 

13 “Dés son tout premier debut, la philosopie a toujours eu l’ambition d’être une science 
rigoureuse”. Cf., Ibídem.

14 “La philosophie est impuissante à se constituer en science effective”. Cf., Ibíd., p. 12.
15 “Le choix de la bonne méthode”. Cf., Ibídem.
16 “Gadamer’s insistence that Husserl maintained his commitment to phenomenology as a 

rigorous science all the way to the end of his life is controversial, but still widely accepted”. Cf., 
VESSEY, David. Who Was Gadamer’s Husserl? Dsiponible en: http://www.davevessey.com/Vessey_
Gadamer_Husserl.pdf.

17 Hemos señalado en otra ocasión que: “La reducción eidética que Husserl expresó y utilizó 
a lo largo de su vida, desde Investigaciones lógicas, no es otra cosa que la búsqueda de una enume-
ración completa de las invariables que permitan alcanzar el eidos o la plenitud de un significado”. 
Cf., CUARTAS RESTREPO, Juan. Daniel Herrera Restrepo, enumeración y mundo de la vida. En: 
Anuario Colombiano de Fenomenología, Vol. IV. Popayán: Universidad del Cauca. 2010, pp. 17-28.



134 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

causa común ni del método ni del lenguaje husserliano, y que si pone su aten-
ción en conceptos como “horizonte”, “intencionalidad” y “mundo de la vida”, 
es en procura de una revaloración hermenéutica de los mismos, y no como 
resonador de nociones como ‘subjetividad trascendental’, ‘investigación fe-
nomenológica’ y ‘constitución’. En el discurso gadameriano pueden señalarse 
otros asuntos diametralmente diferentes, como la ‘auto-comprensión’, y el 
‘lenguaje como horizonte’, los cuales reciben un tratamiento en el marco del 
que Gadamer denomina “circuito hermenéutico”18.

La discusión abierta por Husserl gira en torno a preguntas como: ¿qué 
quiere decir la filosofía en tanto que ciencia?, ¿por qué la filosofía se querría 
ella misma científica? Las primeras consideraciones subrayan que aún admi-
tido el carácter no científico de toda la filosofía, ésta conserva la ambición 
de llegar a ser una ciencia rigurosa. Así las cosas, o Husserl nos envuelve en 
una trama dialéctica de la que nos cuesta salir, como a los interlocutores de 
Sócrates, llevándonos a la más completa desorientación una vez aceptados 
los términos con los que se abordan los problemas, o efectivamente ha que-
dado por resolver científicamente el papel de la filosofía, dada la amplitud 
del horizonte al que la han llevado autores como Hegel, Nietzsche y Dilthey. 
Olivier Lahbib, profesor agregado de Filosofía en el Liceo Merleau-Ponty, de 
París, plantea: “Así, ¿es preciso reservar el calificativo de “científico” sólo para 
las ciencias positivas, o bien la fenomenología o la Doctrina de la ciencia o 
ciencia rigurosa ameritan igualmente ser llamadas ciencias?”19 En este dilema 
nos ha puesto Husserl, y mientras un buen número de autores han tomado 
partido, auscultando positivamente su propósito, aportando a la valoración 
de la filosofía en función de su relación con la ciencia, otros, como Gadamer, 
se han apertrechado de argumentos ad hominem para zanjar con Husserl una 
diferencia, cuando no una lucha en la que manifiestan su resistencia al trata-
miento de la filosofía como doctrina y ciencia rigurosa. 

Así descrito, ¿en qué lado del dilema podríamos ubicar una frase provoca-
dora, hoy famosa, lanzada por Heidegger en una lección en Friburgo, o como 

18 En sentido estricto, la expresión “círculo hermenéutico” corresponde a Heidegger, que 
reconoce en ella: “una posibilidad positiva del conocimiento más originario, que por supuesto 
sólo se comprende realmente cuando la interpretación ha comprendido que su tarea prime-
ra, última y constante consiste en no dejarse imponer nunca por ocurrencias propias o por 
conceptos populares ni la posición, ni la previsión ni la anticipación, sino en asegurar la ela-
boración del tema científico desde la cosa misma”. Cf., HEIDEGGER, Martin. El Ser y el Tiempo. 
México: FCE, 1997, p. 171.

19 “Ainsi faut-il réserver le qualificatif de “scientifique” aux seules sciences positives, ou bien 
la phénoménoogie ou la Doctrine de la science ou science rigoureuse méritent-elles également 
d’être appelées sciences?”. Cf., LAHBIB, Olivier. La phislosophie comme Doctrine de la science 
et comme science rigoureuse (De Fichte à Husserl). En: Dogma. Disponible en: http://www.dog-
ma.lu/txt/OL-FichteHusserl.htm.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 135

la calificó él mismo, un quebradero de cabeza: “La ciencia no piensa” (Die Wis-
senschatf denkt nich)? Ante tal confrontación (declarar que la ciencia positiva es 
“irreflexiva”), la ambición de la filosofía de llegar a ser ciencia rigurosa, parece 
desplomarse. En una entrevista concedida a Richard Wisser en 1969, Heide-
gger reconstruye los móviles que lo llevaron a lanzar aquella afirmación, que 
para los hombres de ciencia pudo significar un “rebajamiento” de la calidad 
reflexiva del método, análisis, demostración y formulación de hipótesis a los 
que está obligada la ciencia. La respuesta de Heidegger fue:

Esa frase, la ciencia no piensa, que causó gran sensación cuando la dije en una 
lección en Friburgo, significa: la ciencia no se mueve en la dimensión de la filosofía, 
pero está, sin que ella lo sepa, referida a esa dimensión. Por ejemplo, la física se 
mueve en espacio, tiempo y movimiento; lo que sea movimiento, lo que sea espa-
cio, lo que sea tiempo, no lo puede decidir la ciencia en cuanto ciencia; entonces, 
la ciencia no piensa; no puede en este sentido pensar con sus métodos20.

En su conferencia de 1975, Gadamer hace eco de aquella declaración, in-
troduciendo un nuevo elemento: el papel que juega el lenguaje en la relación 
ciencia-filosofía, lo que nos mueve a preguntar: ¿Qué ha de resultar si se enfren-
tan, en un reclamo de comunicabilidad, el pragmatismo del lenguaje cotidiano, 
con el hermetismo científico? La situación es compleja, no porque sancionemos 
la incompatibilidad de los lenguajes cotidiano y científico, lo que podría signifi-
car un error de procedimiento, sino porque no hemos asumido aún la tarea de 
vincularlos a través de la educación y la formación. El crítico y teórico de la lite-
ratura y de la cultura, George Steiner, expone con claridad este estado de cosas: 

Hasta que los estudiantes de humanidades no aprendan seriamente un 
poco de ciencia, hasta que la gente que estudia lenguas clásicas o literatura 
española no estudie también matemáticas, no estaremos preparando la mente 
humana para el mundo en que vivimos. Si no entendemos algo mejor el lengua-
je de las ciencias no podemos entrar en los grandes debates que se avecinan. 
A los científicos les gustaría hablar con nosotros, pero nosotros no sabemos 
cómo escucharles. Este es el problema21. 

3. Las acepciones en juego

No resulta irrelevante entonces involucrar el lenguaje científico, intentando 
dar cuanta de los saberes que complementan la comprensión de nuestro estar 
en el mundo. Así, aquellas formalizaciones que se consideran como el lenguaje 

20 Cf., «Martin Heidegger en conversación con Richard Wisser». En: La Lámpara de Diógenes, 
No. 14-15, 2007, pp. 45-49.

21 STEINER, George. L’educació humanística és una educació de museu. En: Tripodos. No 12, 
2002, pp. 83-93. 



136 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

de la ciencia, no trazan ni deciden un estatus de inconmensurabilidad en rela-
ción con el lenguaje humano, y la aspiración de Husserl en relación con la filoso-
fía como ciencia rigurosa, si bien exigente, se ofrece como posible y finalmente 
realizable; cabe decir, que entre ciencia y filosofía las afinidades se pongan de 
manifiesto, si bien no en un primer momento en virtud del método, sí en función 
de un lenguaje que alcance el estatus de causa común por estar sustentado en 
la educación, el conocimiento de las ciencias y la interpretación de las mismas. 

Gadamer recaba sobre lo mismo, preguntando: “¿Tendrá finalmente algún 
significado la idea de que la ciencia no sólo no «piensa» -en el sentido enfáti-
co del término, como lo usa Heidegger en una frase tan mal interpretada casi 
siempre-, sino que ni siquiera habla realmente una lengua propia?”22. De uno 
y otro lado se advierte que somos deficitarios de una clara circunscripción 
de la ciencia, y que antes que el hermetismo de una lengua propia, el cono-
cimiento científico reclama la deriva hacia su aproximación y apropiación. En 
este sentido, y volviendo con los planteamientos de Husserl en relación con la 
ciencia23, podría entenderse que antes que a otra cosa, estamos enfrentados 
a una polisemia de la palabra ‘ciencia’, que señalaría:

a) Ciencia: La “doctrina” que orienta y regula el conocimiento.

Puede decirse que la ciencia se erige en rigor del conocimiento docto, dis-
ciplinario, alcanzado a través del método científico, precisamente; esta es su 
verdadera doctrina, que antes que reclamar erudición y profundidad, como 
podría ser el caso de la sabiduría, aboga por saberes doctrinales sustenta-
dos en certezas, exámenes, comprobaciones. Se cita como frase célebre de 
Husserl la siguiente: “La ciencia genuina, hasta donde alcanza su verdadera 
doctrina, carece de profundidad. La profundidad es cosa de la sabiduría”24.

b) Ciencia: La “validez del lenguaje” que hace suponer que todos los con-
ceptos están referidos a intuiciones y son coherentes.

Esta acepción apunta a la probidad de aquellos lenguajes de los que hace 
uso la ciencia. Fue precisamente Husserl quien, en las Investigaciones lógicas 
(1900-1901), indagando el significado de las palabras, notó que éste no guarda 

22 GADAMER, Hans-Georg. Acotaciones hermenéuticas, Op. cit., p. 25.
23 Husserl expone: “En todo caso, nuestra crítica deberá haber mostrado claramente que 

ver en el naturalismo una filosofía errónea en su principio mismo, no significa renunciar a la 
idea de una filosofía rigurosamente científica, de una «filosofía que parte de la base»”. “En tout 
cas, notre critique devrait avoir clairement montré que voir dans le naturalisme une philosophie 
erronée dans son principe même, ne sifnifie pas renoncer à l’odée d’une philosophie rifoureuse-
ment scientifique, d’une «philosophie qui part d’en bas»”. Cf., HUSSERL, Edmund. La Philosphie 
comme Science rigoureuse, Op. cit., p. 59.

24 HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia rigurosa. Madrid: Encuentro, 2009, p. 82.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 137

relación con las imágenes que su uso proyecta en la representación psíquica; 
esta revelación, que constituye un argumento más a favor de la arbitrariedad 
del lenguaje, hacía perentoria la exigencia de lenguajes más formales, como 
los de las ciencias positivas, para registrar y dar rigurosidad a la exposición 
filosófica. Así lo pide Husserl: “Se dé a la filosofía la forma y el lenguaje de la 
ciencia genuina y hacerle reconocer como imperfección lo que tantas veces se 
ha admirado y hasta imitado en ella: a saber, su oscuridad profunda”25.

c) Ciencia: La “fenomenología” asumida con rigurosidad.

La exposición más fehaciente de un conocimiento científico equivalente 
a la precisión fenomenológica con la que se reconocen las más pequeñas 
diferencias, podemos hallarla en el capítulo «la ciencia de lo concreto», con el 
que Claude Levi-Strauss da comienzo a El pensamiento salvaje (1962). Allí se lee:  

Todas las actividades de los hanunóo, o casi todas, exigen estar íntima-
mente familiarizados con la flora local y un conocimiento preciso de las clasifi-
caciones botánicas (…). Los hanunóo clasifican las formas locales de la fauna 
aviar en 75 categorías (…) distinguen cerca de doce clases de serpientes (…) 
sesenta clases de peces (…) Más de una docena de crustáceos de mar y de 
agua dulce, y un número igual de clases de arañas y de miriópodos (…) Los 
miles de formas de insectos se agrupan en ciento ocho categorías que tienen 
nombre, trece de las cuales corresponden a las hormigas y las termitas… Iden-
tifican más de setenta clases de moluscos marinos, y más de veinticinco de 
moluscos terrestre y de agua dulce… cuarto clases de sanguijuelas chupadoras 
de sangre (…) En total, llevan un censo de 461 clases zoológicas26.

Pero el reclamo husserliano no naufraga en un galimatías de acepciones de 
la palabra ‘ciencia’; antes bien, Husserl procura superar la aporía de la objetivi-
dad del conocimiento, trazando en compensación el perfil de una fenomeno-
logía trascendental en la que el sujeto que conoce, identifica la temporalidad y 
la finitud humana como inmanentes, sin ello afectar la tarea del conocimiento 
y la verdad. Así, entre rigurosidad y trascendentalidad, parece no haber dis-
tancia, toda vez que se cobra conciencia de que toda deficiencia se supera 
en la aspiración de rigurosidad científica de la filosofía. En un pasaje de Verdad 
y Método, Gadamer señala: “El que Husserl tenga presente en todo momento 
el «rendimiento» de la subjetividad trascendental, responde sencillamente a 
la tarea de la investigación fenomenológica de la constitución”27. En aras de 
la coherencia, Gadamer da en el punto al advertir que es en la teoría de la 
constitución, tal como había quedado trazada en Ideas I (1913), donde Husserl 

25 HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia estricta. Buenos Aires: Almagesto, 1992, p.87.
26 LEVI-STRAUSS, Claude. El pensamiento salvaje. México: FCE, 1970, p.15.
27 GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método I. Salamanca: Sígueme, 2007, p. 301.



138 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

realiza el planteamiento fundamental del método de la fenomenología como 
filosofía trascendental. En la perspectiva metodológica abogada por Husserl 
para el ejercicio filosófico, la investigación fenomenológica de la constitución, 
en tanto que concierne a la objetividad de la conciencia, reclama rigurosidad, 
tanto en el tratamiento del objeto, como en el examen de la intencionalidad 
dirigida a las cosas del mundo; rigurosidad que Husserl parangona con la que 
sustenta el método científico. 

Conclusión

Una vez más, Gadamer es el detractor, quien descree de las equivalencias 
entre ciencia y filosofía y vigila que no se haga a un lado el mundo de la expe-
riencia, donde anidan los lenguajes y se colma la verdad. “¿Hasta qué punto 
el método es una garantía de verdad? –Pregunta– La filosofía debe exigir de 
la ciencia y del método que reconozcan su particularidad en el conjunto de 
la existencia humana y de su racionalidad28”. Gadamer declara que ha sido la 
relación ciencia–filosofía, la que lo ha llevado a desarrollar la filosofía herme-
néutica que, como insiste en señalar la filósofa española María Teresa Oñate 
y Zubía29, tiene su punto de partida en la desazón que trajo la Primera Guerra 
Mundial, cuando los Estados europeos se lanzaron a una deriva de fuerza y 
destrucción, y los conocimientos científicos fueron aplicados al desarrollo ar-
mamentístico; cuando campeó la pérdida de valores, pérdida de versiones del 
mundo y del sentido comportados por la tradición. Sin duda la guerra, no sólo 
para Gadamer sino para el círculo de pensadores europeo, exponía la desarti-
culación de sentidos que llevaba a la pregunta ¿qué vive después de la muer-
te? Gadamer es por tanto un autor melancólico, derruido por la barbaridad de 
las imágenes, pero portador de la semilla que sobrevive a la tormenta. Así, en 
el encuentro con Husserl, mientras el trabajo de Gadamer puede equivaler al 
redescubrimiento de la historicidad humana, el de Husserl lo es del estado de 
llenura de las disciplinas científicas.

La tarea de Gadamer, puede decirse, está impensada aún, lo que resulta 
crucial para llegar a la conclusión, intempestiva pero cierta, de la escalera al 
vacío, porque no se deduce que sencillamente Gadamer ignoró el legado hus-
serliano movido por un afán de notoriedad y diferenciación que le garantizaría 
un lugar en la historia de la filosofía, más allá del movimiento fenomenológico. 
Pero ¿qué sucede una vez tirada la escalera? Sirviéndonos del conocimiento 

28 GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método II. Op. cit., p. 391.
29 Cf., OÑATE y ZUBÍA, María Teresa. Hans-Georg Gadamer: Ontología Estética y Hermenéutica. 

Madrid: Dykinson, 2005.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 139

que el hermeneuta canadiense Jean Grondin30 ha alcanzado de la vida y la obra 
de Gadamer, respondemos: inspirado en las ciencias humanas, donde cobró 
relevancia la labor hermenéutica a partir de los trabajos de Wilhelm Dilthey, re-
nunciando a toda aspiración metodológica, Gadamer elabora sucesivamente 
una ambiciosa filosofía hermenéutica, al mismo tiempo distante y próxima de 
la rigurosa fenomenología trascendental de Husserl.

Bibliografía
CUARTAS RESTREPO, Juan. Daniel Herrera Restrepo, enumeración y mundo 

de la vida. En: Anuario Colombiano de Fenomenología, Vol. IV. Popayán: Universidad 
del Cauca, 2010, pp. 17-28.

GADAMER, Hans-Georg. Acotaciones hermenéuticas. Madrid: Trotta, 2002.
GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método I. Salamanca: Sígueme, 2007.
GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método II. Salamanca: Sígueme, 2006.
GRONDIN, Jean. Zur Komposition von Wahrheit und Methode. En: Der Sinn 

für Hermeneutik. Darmstadt: wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1994.
HEIDEGGER, Martin. El Ser y El Tiempo. México: FCE, 1997.
HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia estricta. Buenos Aires: Almagesto, 1992.
HUSSERL, Edmund. La Philosphie comme Science rigoureuse. Paris: Presses Uni-

versitaires de France, 1993.
LAHBIB, Olivier. La phislosophie comme Doctrine de la science et comme 

science rigoureuse (De Fichte à Husserl). En: Dogma. Disponible en: http://www.
dogma.lu/txt/OL-FichteHusserl.htm.

LEVI-STRAUSS, Claude. El pensamiento salvaje. México: FCE, 1970.
«Martin Heidegger en conversación con Richard Wisser». En: La Lámpara de 

Diógenes, No. 14-15, 2007, pp. 45-49.
OÑATE y ZUBÍA, María Teresa. Hans-Georg Gadamer: Ontología Estética y Her-

menéutica. Madrid: Dykinson, 2005.
STEINER, George. L’educació humanística és una educació de museu. En: 

Tripodos, No. 12, 2002, pp. 83-93. Disponible en: http://www.tripodos.com/pdf/
steiner.pdf.

VESSEY, David. Who Was Gadamer’s Husserl? Dsiponible en: http://www.dave-
vessey.com/Vessey_Gadamer_Husserl.pdf.

WITTGENSTEIN, Ludwig. Tractatus Logico-Philosophicus. Madrid: Altaya, 1996.

30 Cf., GRONDIN, Jean. Zur Komposition von Wahrheit und Methode. En: Der Sinn für Herme-
neutik. Darmstadt: wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1994.





Intersubjetividad y negatividad 
en la Crítica de la razón dialéctica

Intersubjectivity and Negativity in Critique of Dialectical Reason

MAXIMILIANO BASILIO CLADAKIS
Universidad Nacional de San Martín

CONICET
Argentina

Resumen
En el siguiente artículo, trabajare-

mos la constitución de la experiencia 
intersubjetiva a partir de la negatividad 
tal como se presenta en la Crítica de la 
razón dialéctica. En virtud de esta cues-
tión, tomaremos como ejes centrales el 
rol fundacional que Sartre le otorga a la 
praxis como condición de posibilidad 
del surgimiento de un “nosotros” y la 
negativa a aceptar un “ser” intersubje-
tivo que posibilite la unión ontológica 
entre los individuos. En este senti-
do, detendremos nuestra atención en 
la forma en que tanto una como otra 
cuestión se encuentran estrechamente 
ligadas a la forma en que Sartre com-
prende la dialéctica.

Palabras clave: Fenomenología, 
Sartre, intersubjetividad, experiencia, 
dialéctica.

Abstract
In the following article, effort is 

aimed to the constitution of the in-
ter-subjective experience departing 
from negativity as presented in the 
Critique of Dialectical Reason. Under this 
issue, we take as central tracks the 
foundational role that Sartre gives the 
praxis as a condition of possibility of the 
emergence of a “we” and the refusal to 
accept a “being” that enable sinter-on-
tological union between individuals. In 
this sense, our attention is focused on 
how much one and the other questions 
are closely linked to the way in which 
Sartre understands dialectics.

Keywords: Phenomenology, Sartre, 
intersubjectivity, experience, dialectic.



142 - Maximiliano Basilio Cladakis

Introducción

En el artículo “La Crítica de la razón dialéctica: ¿una fenomenología de la 
praxis?”1 Florence Cayemaex sostiene que la Crítica de la razón dialéctica no re-
presenta un abandono del método fenomenológico por parte de Sartre, sino 
que, por el contrario, dicho método es el elegido para llevar a cabo la inves-
tigación sobre los límites y las posibilidades de la razón dialéctica. Cayemaex 
indica que, para salir del escollo en el que el marxismo dogmático ha sumer-
gido a la racionalidad dialéctica, Sartre realiza una fenomenología de la praxis 
que intenta demostrar que la racionalidad dialéctica es la racionalidad propia 
de la praxis humana. En este punto, Cayemaex señala que el concepto de pra-
xis descrito en la obra de 1960 se encuentra fundado sobre la estructura de la 
acción expuesta por la ontología fenomenológica de El ser y la nada.

    
Siguiendo, en parte, la tesis de Cayemaex, la intención de este artículo es 

abordar la forma en que la Crítica de la razón dialéctica presenta la cuestión de la 
intersubjetividad en relación a la negativa sartreana de aceptar  un “ser” inter-
subjetivo  y a la de aceptar una substancialización del “nosotros”. Por un lado, 
sostendremos que, para  la concepción sartreana de la dialéctica, aceptar 
una substancialización del “nosotros” llevaría a clausurar la misma dialéctica 
ya que implicaría la imposibilidad de toda praxis. Por otro lado, intentaremos 
mostrar  la continuidad de algunas perspectivas  entre El ser y la nada y La crí-
tica de la razón dialéctica con respecto a este tema2  y al lugar que se le otorga a 
la negatividad como elemento constituyente de la intersubjetividad. En este 
sentido, tanto para una obra como para la otra, consideramos muy acertada 
la posición de Celia Amorós, en su introducción al texto póstumo Verdad y exis-
tencia. Según esta autora, para Sartre, la intersubjetividad no es un punto de 
partida sino que, por el contrario, la intersubjetividad se encuentra “haciéndo-
se” y “deshaciéndose” de manera permanente3.

1 CAYEMAEX, Florence. Le Critique de la raison dialectique: une phénoménologie de la pra-
xis. En: Alter. Revué de phénoménologie, No. 17,  2009, pp. 29-44.

2 Con respecto al tema de la interpretación de una continuidad o no entre los planteos de El 
ser y la nada y la Crítica de la razón dialéctica nosotros sostenemos una pervivencia de ciertas 
ideas si bien reconocemos que se trata de una cuestión abierta. Consideramos que tanto la 
corriente “continuista” como la “rupturista”, tiene cada una argumentos válidos. Con respecto 
a esta última, aún cuando se mantenga en una posición distinta a la nuestra en varios aspectos, 
consideramos valioso el trabajo de J. L. Rodríguez García en su libro Jean Paul Sartre. La pasión 
por la libertad, donde el autor habla de una “ruptura epistemológica” entre ambas obras.

3  SARTRE, Jean Paul. Verdad y existencia. Barcelona: Paidós, 1996, p. 33.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 143

1. Dialéctica crítica y racionalidad analítica
   
Cayemaex señala, acertadamente, que una de la concepciones de la dialéc-

tica más discutidas por la Crítica es la de Engels, principalmente, la que apa-
rece expuesta en la Dialéctica de la naturaleza. Precisamente, el primer capítulo 
de la introducción a la obra de 1960, lleva por título “Dialéctica dogmática 
y dialéctica crítica”.  La intención de Sartre en este capítulo es establecer la 
diferencia entre dos formas de pensar la dialéctica: una, la crítica, que es la 
que él mismo intenta establecer a lo largo del texto; la otra, la dogmática, que 
es la sostenida por lo que Sartre llama “marxismo contemporaneo”, el cual 
denomina “dialéctico” a  un materialismo mecanicista que, en última instan-
cia, representa un idealismo aún mayor que aquel que dice combatir4. Si bien, 
cuando Sartre habla de “marxismo contemporáneo”, se refiere, principalmen-
te, a la teoría oficial de la URSS y del PC, considera que  Engels ya se encuentra 
en el origen de esta concepción. En efecto, Engels sostiene que, la dialéctica 
no opera sólo en el mundo socio-histórico sino que, por el contrario, la misma 
Naturaleza se rige dialécticamente. Según Engels, si la vida de los hombres 
es dialéctica, esto se debe a que el hombre es materia, y es, precisamente, la 
materia la que se rige por leyes dialécticas. En este aspecto, Sartre no se equi-
voca al concebir la posición de Engels como una posición metafísica ya que, 
en la introducción a la Dialéctica de la naturaleza, puede verse que, a partir de la 
tesis acerca de la eternidad de la materia y de sus leyes, se llega a sostener la 
tesis del eterno retorno,

   
La oposición de Sartre a la concepción de Engels puede ser comprendida 

en dos direcciones complementarias. Por un lado, la ontológica; por otro, la 
metodológica. Con respecto a la primera, es indudable que entre Sartre y En-
gels existe un abismo insalvable. Engels plantea un monismo materialista, en 
el cual el hombre no es otra cosa que una manifestación de la materia regida 
por las leyes de la dialéctica. Sartre, por el contrario, sostiene la irreductibi-
lidad del hombre a la materialidad inorgánica, la cual se presenta como una 
instancia negadora de la humanidad. Por otro lado, Sartre rechaza, además, 
la idea de un movimiento intrínseco a la materia, independiente del proyecto 
humano que la totaliza. 

   
En lo concerniente a la cuestión metodológica, Sartre observa que Engels, 

intenta fundamentar la dialéctica a partir de un positivismo propio de la razón 
analítica. Para Sartre, en la Dialéctica de la naturaleza es por medio de la observa-
ción empírica que se “descubren” las tres leyes fundamentales de la dialéctica. 
La ley de conversión de la cantidad en cualidad y, viceversa, la ley de compe-
netración de los contrarios y la ley que pronuncia que toda negación de la ne-

4 SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique. Paris: Gallimard, 1960, p. 126.



144 - Maximiliano Basilio Cladakis

gación es una afirmación se develan al investigador a partir de la observación 
objetiva e imparcial del mundo. Sartre ve en esto un doble error: por un lado, 
el error de proyectar sobre la naturaleza una dinámica propiamente humana; 
por otro, el error de  hacer de aquello proyectado, leyes inflexibles como las 
de la física newtoniana, para luego proyectarlas nuevamente sobre el mundo 
social. El resultado de esto es la confusión a partir de la cual la racionalidad 
dialéctica aparece fundada en la racionalidad analítica, la cual descubriría en 
la Naturaleza, por medio de la observación empírica, las leyes fundamentales 
de la dialéctica. Sin embargo, como ya dijimos, para Sartre, estas leyes no son 
“descubiertas” en la Naturaleza sino proyectadas sobre ella, por lo que sería 
una doble hipóstasis.

   
En contraposición a Engels, Sartre establece una clara distinción entre la 

razón analítica y la razón dialéctica. Cayemaex señala, de manera apropiada, 
que esta distinción no se encuentra sustentada en un criterio epistemológico 
que determine a una y a otra según el objeto de estudio. No se trata de una 
distinción que comprendería a la razón analítica como la  razón propia de las 
ciencias naturales y a la razón dialéctica como la razón propia de las ciencias 
humanas. Por el contrario, para Sartre, se trata de distintos niveles de raciona-
lidad en los cuales la razón analítica es propia tanto de las ciencias de la Na-
turaleza como de las ciencias del hombre. Las principales características de la 
razón analítica son: sostener los procesos de objetivación del mundo natural 
y humano y  establecer leyes y regularidades sin que ello implique volver inte-
ligible la necesidad de dichas regularidades y leyes. La razón dialéctica, por su 
parte, contiene y supera a la razón analítica en tanto vuelve inteligible la nece-
sidad y totaliza los eventos, hechos y estados que la razón analítica mantenía 
separados. “Es pues, a la vez, un tipo de racionalidad y la superación de todos 
los tipos racionales; (…): la posibilidad siempre dada de unificar llega a ser la 
necesidad permanente para el hombre de totalizar y de ser totalizado, y para 
el mundo de ser una totalización siempre más amplia y siempre en curso”5. 

   
Sin embargo, a pesar de esto, no debe concluirse que Sartre niegue el valor 

de las ciencias empíricas ni mucho menos que intente refutar su método. Pre-
cisamente, Sartre sostiene que las ciencias empíricas representan disciplinas 
auxiliares que incrementan los conocimientos sobre  hechos particulares. Sar-
tre sostiene que el error consiste del marxismo contemporáneo consiste en 
entremezclar ambas racionalidades e intentar fundamentar la razón dialéctica 
en la razón analítica. Para Sartre la fundamentación de la dialéctica no debe 
ser sino dialéctica. La razón dialéctica, por lo tanto, tiene que fundarse a sí 
misma, sin valerse de los criterios propios de la razón analítica.  La crítica sar-
treana, en este aspecto, se asemeja a lo que hace Kant con la razón analítica: 

5 Ibíd., pp. 119-120.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 145

el objetivo es establecer los límites y posibilidades de la razón dialéctica por 
medio de la propia razón dialéctica. Esto conlleva, por su parte, a delimitar el 
campo sobre el que opera dicha racionalidad.

      
En este último punto, Cayemaex sostiene que el ámbito propio de la ra-

cionalidad dialéctica, para Sartre, no es otro que el de la praxis humana. Si la 
razón analítica se aboca a los lazos de exterioridad entre los fenómenos; la ra-
zón dialéctica se aboca a los lazos de interioridad; y, para Sartre, dichos lazos 
implican necesariamente la existencia humana. Sin lugar a dudas, resuenan 
aquí las tesis de El ser y la nada acerca de la pura exterioridad del en-sí. Algo 
similar ocurre con respecto a la negatividad.  Sartre señala que la dialéctica 
se funda sobre la premisa de que toda negación de la negación implica una 
afirmación. Ahora bien, de manera similar a lo que ocurría en la obra de 1943 
con respecto al no-ser, en la Crítica es el proyecto humano el que introduce 
la negatividad en el mundo. Precisamente, Sartre rechaza el intento de Engels 
de encontrar una negatividad operando en las leyes físicas. Para Sartre, en la 
Naturaleza, sólo hay positividad y es el proyecto humano el que le atribuye el 
carácter de negatividad a algunos fenómenos. Al tener como fundamento la 
negatividad, la racionalidad dialéctica será, por lo tanto, la racionalidad de la 
praxis humana. 

2. Praxis y negatividad

En su artículo “Sartre y la crítica a la filosofía de la historia”6, Carla Cordua 
señala que una de las diferencias fundamentales entre Engels y Sartre es el 
hecho de que, para este último, no existen leyes de la Historia, mientras que, 
para el primero, la Historia se encuentra regulada por leyes de la misma for-
ma en que lo está la Naturaleza. En efecto, tanto Engels como gran parte del 
marxismo de la primera mitad del siglo XX, se habían propuesto “desentrañar” 
las leyes de la Historia, leyes que deberían poseer la misma universalidad y 
exactitud que las del mundo natural.

   Hasta qué punto este objetivo puede encontrarse en las obras del propio 
Marx de manera explícita o implícita, es un tema complejo que excede las in-
tenciones de este trabajo. Lo cierto es que Sartre ve en esto una deformación 
del sentido original del marxismo, aunque advierte también la existencia de 
cierta ambigüedad en el propio Marx, como así también la ausencia de una re-
visión sistemática de la dialéctica. Según Sartre, la falta de una revisión crítica 
de la racionalidad dialéctica por medio de sí misma  ha llevada a que filosofías 

6 CORDUA, Carla. Sartre y la crítica a la filosofía de la historia. En: Gerencia del tiempo: Ensayos 
sobre Sartre. Merida: Universidad de los Andes, 1994, pp. 27-66.



146 - Maximiliano Basilio Cladakis

autodenominadas “dialécticas”  intenten “descubrir” leyes de la misma forma 
en que lo hace la razón analítica. Sartre, por el contrario, sostiene que la dia-
léctica “(…) no tiene otras leyes que las reglas producidas por la totalización 
en curso y estas conciernen, evidentemente, a las relaciones de la unificación 
con lo unificado (…), es decir, los modos de presencia eficaz del devenir totali-
zante con las partes totalizadas”7.

   
Esto significa que, para Sartre, la dialéctica no puede tener más leyes que 

las que ella misma se va dando en el proceso de totalización; es decir, la dia-
léctica no tiene leyes que la determinen exteriormente. Por lo tanto, la racio-
nalidad dialéctica no debe ser comprendida a partir de la  búsqueda de leyes 
universales. Lo mismo ocurre cuando se toma a la Historia como objeto de 
investigación. Para Sartre, la Historia no es el resultado de leyes, sino que, por 
el contrario, la Historia se fundamenta en la praxis humana.

   
En este punto es importante destacar que, para Sartre, la praxis no puede 

ser comprendida a partir de la lógica del positivismo. Sartre observa que no 
debe pensarse la praxis como la positividad del acto realizado, sino que, por 
el contrario, pensar la praxis es pensar la negatividad en la que ella se funda. 
En este aspecto, Sartre retoma el carácter negativo de la dialéctica, presente 
tanto en la Fenomenología del Espíritu como en algunos pasajes del prólogo al 
Capital. La positividad plena, ya desde  El ser y la nada, es pensada por Sartre 
como característica esencial del en-sí. Por el contrario, la negatividad será lo 
propio de la acción humana, por lo que se pensará la dialéctica como un mo-
vimiento donde lo negativo es parte fundamental de su despliegue.

   
La tesis de Cayemaex acerca de la pervivencia del método fenomenológico 

en la Crítica encuentra en este aspecto un argumento a su favor. Tanto en la 
obra de 1943 como en la de 1960, la negatividad será el rasgo propio de la 
actividad humana. En El ser y la nada la acción es presentada como la negación 
intencional del mundo. 

   
Es lo que entreveía Hegel cuando escribía que el  ‘el espíritu es lo negativo’, 

aunque no parece haberlo recordado al exponer su propia teoría de la acción 
y la libertad. En efecto, desde que se le atribuye a la conciencia ese poder 
negativo respecto del mundo y de sí misma, desde que la nihilización forma 
parte integrante de la posición de un fin, ha de reconocerse que la condición 
indispensable y fundamental de toda acción es la libertad del ser actuante8.

    

7 SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique, Op. cit., pp. 139-140.
8 SARTRE, Jean Paul. L´Être et le Néant. Essai d´ontologie phénoménologique. Paris: Gallimard, 

1948, p. 511.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 147

En El ser y la nada hay una descripción fenomenológica de la acción en don-
de se revela el carácter teleológico de su estructura originaria. Pues, cuando el 
para-sí niega al mundo, lo hace en vistas a un fin que crea ex nihilo9. Contrapo-
niendo el caso del fumador que involuntariamente genera un incendio con el 
de Constatino y la creación de la segunda capital del Imperio, Sartre sostiene 
que, cuando actúa, el para-sí se retrotrae del mundo y establece un estado de 
cosas inexistente que antepone al estado de cosas actual. Esto significa una 
nihilización de lo que “es” en pos de lo que “no es”. El sentido de la acción, 
por lo tanto, se encuentra en el fin, y no en las causas. Es decir, comprender el 
sentido de una acción es comprender el fin por el cual se supera el estado de 
cosas por medio de la libertad del para-sí, no siendo legítimo reducir la acción 
a un esquema de estímulo-respuesta propio del positivismo.

  
En la Crítica Sartre mantiene la estructura descrita en El ser y la nada y sobre 

ella funda su concepto de praxis. Cayemaex señala que, tanto en la obra de 
1943 como en la de 1960, la actividad humana aparece definida como nihiliza-
ción y totalización del mundo. Con respecto a esto, es decir, a la totalización, 
debemos aclarar que la negación de la que habla Sartre debe ser comprendi-
da, dentro de una complejidad dialéctica, en la cual la negación es también 
una afirmación. Precisamente, Sartre señala que para afirmar la legitimidad del 
pensamiento dialéctico hay que demostrar que toda negación de la negación 
es una afirmación. No es nuestra intención sumergirnos en las complejas si-
nuosidades que subyacen a esta tesis ni a la forma en que será desarrollada 
a lo largo de las páginas más densas de la Crítica. Lo que sí nos interesa es 
señalar que la acción en El ser y la nada y la praxis en la obra de 1960, además 
de implicar cada una la negación del estado actual del mundo, representan 
también una reconfiguración del mundo. La actividad humana niega  al mundo 
a la vez que lo totaliza; el proyecto humano unifica el campo de acción sobre 
el que extiende su finalidad confiriéndole a  los objetos una unidad sintética 
que los dota de sentido.

    
En  la Crítica, cuando Sartre piensa el proceso de trabajo como praxis tota-

lizadora, lo hace retomando el concepto heideggeriano de útil. Sartre observa 
que, cuando el hombre trabaja unifica el campo de utensilios (ustensilité) que 
se abre frente a él. Ese campo se presenta como una totalidad que es atra-
vesada por el proyecto humano para separar las herramientas que utilizará 

9 Este será, generalmente, uno de los aspectos más discutidos de la tesis sartreana. Las crí-
ticas provendrán tanto de las corrientes más tradicionales del marxismo, como lo es el caso de 
Adam Schaft, como también de la misma fenomenología. Con respecto  a esto último,  no hace 
falta más que recordar las críticas merleau-pontyanas, presentes tanto en la Fenomenología 
de la percepción como en Las aventuras de la dialéctica; en ambas obras, uno de los puntos 
centrales de las objeciones será, precisamente, la forma en que Sartre plantea los móviles de la 
acción como creación ex nihilo de la conciencia.



148 - Maximiliano Basilio Cladakis

con vistas a un fin determinado. Sin embargo, dicha totalización es llevada a 
cabo a partir de la negación de dicho campo. Emplear una herramienta, por 
ejemplo, es separarla de la totalidad de utensilios, lo que representa una de-
terminación del objeto empleado. Sartre señala que si bien la parte determi-
nada pertenece a la totalidad ya que se exige que el todo esté presente en las 
partes, en tanto se aísla, ella no es el todo, por lo que niega a la totalidad y se 
niega, en consecuencia, a sí misma. “En una palabra, la determinación de una 
totalidad parcial, en el seno de una totalidad destotalizada tiene por efecto 
necesario determinar también, aunque negativamente, al conjunto que queda 
fuera de esta integración como una totalidad parcial”10 .

    
3. El “nosotros” como unidad de acción

Abordando, más específicamente, el objetivo de nuestro trabajo, nos inte-
resa volver a remarcar, aún a pesar de las innegables diferencias que existen 
entre ambas obras, la continuidad de planteos y propuestas de El ser y la nada 
en la Crítica de la razón dialéctica. La negativa sartreana a una substacialización del 
“nosotros” como también la negativa a la configuración de un “Ser-uno” onto-
lógico, es un ejemplo de dicha continuidad. En la obra de 1943, Sartre crítica el 
concepto heideggeriano de Mitsein sosteniendo que la experiencia de un “no-
sotros” no forma parte de la constitución ontológica del para-sí, sino que, por 
el contrario, es una experiencia secundaria. Sartre acusa a Heidegger de incurrir 
en un apriorismo de tipo kantiano, al mismo tiempo que concibe, la instauración 
del “nosotros” a partir de la acción común. “‘Nosotros’ resistimos, ‘nosotros’ 
señalamos el asalto, ‘nosotros’ condenamos al culpable, ‘nosotros’ miramos  
tal o cual espectáculo”11.  Con esto, Sartre quiere decir que si bien el “nosotros” 
implica una pluralidad de subjetividades reconociéndose, nunca es objeto de 
explicitación sino que el objeto de explicitación es la tarea común.

   
Por su parte, en la Crítica, Sartre afirma que el “nosotros” se constituye 

como grupo operativo o comunidad práctica, lo que significa que el “noso-
tros” se da a partir del libre desarrollo de una praxis común. El “nosotros” 
no es, por tanto, una estructura previa al desarrollo histórico de la actividad 
humana sino que se configura a partir de la historia, a partir de la serie de 
negaciones y totalizaciones que la Crítica tendrá como objetivo describir. No 
obstante, Sartre señala una primera instancia -primera, si bien tal vez no en el 
desarrollo histórico, sí en  el orden de la inteligibilidad dialéctica- de la cons-
titución del “nosotros” en la cual la unidad proviene “de afuera”; es decir, que 
se recibe pasivamente. 

10 SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique, Op. cit., p. 172.
11 SARTRE, Jean Paul. L´Être et le Néant. Essai d´ontologie phénoménologique, Op. cit., p.p. 484-485.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 149

  En este punto, es importante retrotraernos a uno de los ejes fundamen-
tales del desarrollo dialéctico de la Historia sostenido por la Crítica: la necesi-
dad. Anteriormente, habíamos mencionado que Sartre sostiene que la Razón 
dialéctica, para legitimarse a sí misma, debía fundamentar el principio acerca 
de que toda negación de la negación es una afirmación. Precisamente, en 
la Crítica dicho principio aparece verificado en la necesidad. Sartre sostiene 
que ella es el primer vínculo entre el hombre y el mundo circundante. Vale 
aclarar que, para tratar esta cuestión, Sartre toma como punto de partida 
metodológica la praxis individual, por lo que, en ese primer momento, de la 
inteligibilidad dialéctica, debemos pensar en una relación individuo-mundo, 
totalidad orgánica- materia inorgánica. La necesidad, en este sentido, muestra 
tanto una negatividad como una positividad. Por un lado, es una negatividad 
en tanto revela una carencia. Por otro, es una positividad ya que constituye la 
posibilidad de superación de dicha carencia.

    
Cuando Sartre habla del mundo circundante se refiere, en este primer mo-

mento, a la materialidad inorgánica, a la materia regida exclusivamente por 
leyes de exterioridad. En este punto, se observa la profundización de una 
dimensión que en El ser y la nada permanecía oscura. La importancia que la 
Crítica le otorga al vínculo entre el hombre y la materia es indudable. Precisa-
mente, Sartre sostendrá en esta obra que las relaciones entre los hombres es-
tán siempre mediadas por la materia. En cierta medida, los hombres se unen 
o se oponen a partir de la materia. Esto implica, una primera totalización que 
los hombres reciben de la materia y que les otorga una unidad pasiva. Sin 
embargo, esto acontece, no sólo en la comprensión de la materialidad como 
Naturaleza, sino también en el caso de la materia trabajada.

 
La Historia, tomada en este nivel, ofrece un sentido terrible y desesperan-

te; aparece, en efecto, que los hombres están unidos por esa negación inerte 
y demoníaca que les toma su sustancia (es decir, su trabajo) para volverla con-
tra todos bajo la forma de inercia activa y de totalización por exterminación”12.

   
La materia, se trate de la Naturaleza o de lo práctico-inerte, representa al 

mismo tiempo una amenaza y la posibilidad de superar tal amenaza, es decir, 
no sólo totaliza a los hombres sino que impone entre ellos una negatividad 
recíproca a partir de la cual el Otro es siempre un potencial enemigo. Esto 
ocurre porque la historia humana es “el reino de la escasez” (rareté). La esca-
sez se presenta como el “motor” de la Historia puesto que ella interrumpe el 
proceso cíclico por el cual los organismos se mantienen iguales a sí mismos13.

12 SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique, Op. cit., p. 200.
13 Con respecto al tema de la escasez, recomendamos la lectura del segundo punto del sex-

to capítulo del ya mencionado Jean-Paul Sartre. La pasión por la libertad de Rodríguez García. 



150 - Maximiliano Basilio Cladakis

El proceso cíclico -que caracteriza a la vez al tiempo biológico y a las 
primeras sociedades (…) –está quebrado desde afuera y por el entorno, simple-
mente porque la escasez, como hecho contingente e ineluctable, interrumpe 
los cambios. Esta interrupción se vive como negación en este sentido simple 
de que el movimiento cíclico o función se reproduce en el vacío, negando por 
eso mismo la identidad del futuro con el pasado y cayendo en el nivel de una 
organización circular presente y condicionada por el pasado; este desfase es 
la condición necesaria para que el organismo no sea el medio y el destino de 
la función sino su fin; en efecto, la única diferencia entre temporalidad sinté-
tica primitiva y el tiempo de la praxis elemental proviene del entorno material 
que transforma – por la ausencia de lo que el organismo busca ahí- la totali-
dad como realidad futura en posibilidad14.

   
La escasez es la ausencia de la posibilidad de continuar cualquier proceso 

cíclico. Imaginemos un poblado que vive de los frutos de un bosque. Para 
preservarse, lo único que tienen que hacer sus habitantes es ir hasta el bos-
que  y tomar estos frutos directamente de los árboles.  Prima aquí una forma 
circular del tiempo. Todos los días, las necesidades se satisfacen de la misma 
manera, los organismos humanos y las comunidades que estos constituyen 
se conservan con tan sólo ir al lugar que satisface sus necesidades vitales. Sin 
embargo, un día, ocurre un incendio que termina con los árboles de los cuales 
conseguían sus alimentos. Se interrumpe la posibilidad de continuar con el 
proceso. A partir de dicho acontecimiento, los hombres de ese pueblo debe-
rán buscar nuevas formas de alimentarse si quieren sobrevivir. La escasez se 
presenta irrumpiendo el tiempo cíclico y abriendo la posibilidad a la Historia 
propiamente dicha.

    
Como dijimos, la materia, a partir del fenómeno de la escasez, unifica y 

opone a los hombres. Esto impone una primera totalización que se recibe 
de manera pasiva. Sin embargo, esta primera unidad pasiva, elemento cons-
tituyente de la historia humana, es todavía primitiva. Sartre señalará que la 
objetividad real del grupo le llegará al grupo por su propia praxis a través de la 
mediación de los “no-agrupados”. Todo grupo se define a partir de una praxis 
común, dicha praxis totaliza a la materia, pero totaliza también a los demás 
hombres, a los que se encuentran por fuera del grupo, es decir, a los “no-
agrupados”. Precisamente, los “no-agrupados” son aquellos que no integran 
al grupo pero que son totalizados por este.  

   

En estas páginas el autor realiza una interesante exposición sobre las diversas interpretaciones 
del tema y del lugar que ocuparía dicho concepto en la estructura de la Crítica de la razón 
dialéctica.

14 Ibíd., p. 168.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 151

El grupo, al operar prácticamente, “(…) determina la totalidad negativa y 
práctica en el seno de la totalidad exterior, la de los no agrupados”15. Puede 
tratarse individuos serializados o de otros grupos operativos, tanto en uno 
como en otro caso, reciben su unidad de manera pasiva a la vez que negativa; 
son los “Otros” del grupo. Sin embargo, Sartre observa que así como el grupo 
totaliza a los “no-agrupados”; los “no-agrupados” totalizan al grupo. En este 
sentido, son los “no agrupados” los que le otorgan el ser-uno al grupo. Frente 
a los “no-agrupados”, el integrante del grupo se descubre como inesencial en 
su particularidad ya que se descubre a sí mismo como expresión objetiva de 
una totalidad que es para el Otro.

    
Sartre ejemplifica su tesis con el caso del militante político. El militante 

es visto por los Otros como encarnación del Partido. No se trata sino de una 
objetivación que los Otros realizan sobre él y que él, en tanto siga siendo 
miembro del Partido, tiene que asumir. Su palabra tiene que ser la palabra del 
Partido, su acto, el acto del Partido, etc. Sartre destaca que, en los casos de 
persecución política, es cuando más se evidencia el proceso de objetivación 
realizado sobre el grupo y sus miembros. Según Sartre cuando se encarcela e, 
incluso, se asesina a un militante, no se busca encarcelar o asesinar a “este” 
militante ni tampoco a “un” militante, sino que lo que se busca es encarcelar 
o asesinar al Partido. La inesencialidad de los integrantes del grupo queda, en 
esos momentos, claramente evidenciada.

4. El juramento: la tensión entre los mismos y los Otros
    
La constitución de la unidad del grupo dada por los no-agrupados se refie-

re a la dimensión objetiva del grupo. En la Crítica, Sartre establece dos dimen-
siones constitutivas del grupo: la objetiva y la subjetiva, el grupo-objeto y el 
grupo-sujeto. En El ser y la nada puede encontrarse una similitud con respecto 
al “nosotros”.  Sin embargo, existen dos grandes diferencias entre la posición 
de la obra de 1943 y la de 1960.  Por un lado, en la obra de 1943, Sartre reduce 
la experiencia del “nosotros-sujeto” a una mera experiencia psicológica indivi-
dual. Por otro, no se presenta de manera clara la relación entre la experiencia 
del “nosotros-objeto” y la del “nosotros-sujeto”; incluso, al gozar de estatus 
bien diferenciados, por momentos daría la impresión que se encuentran total-
mente disociados. 

   
Así  no hay ninguna simetría entre la experiencia del nosotros-objeto 

y la del nosotros-sujeto. La primera es la revelación de una dimensión de 
existencia real y corresponde a un simple enriquecimiento de la experiencia 

15 Ibíd., p. 533.



152 - Maximiliano Basilio Cladakis

originaria del para-otro-. La otra es una experiencia psicológica realizada por 
un hombre histórico, sumido en un universo trabajado y en una sociedad de 
tipo económico definida; no revela nada de particular, es una vivencia (“erleb-
nis”) puramente subjetiva”16.

   
En la Crítica, en cambio, la dinámica entre una experiencia y la otra se halla 

vinculada a partir de un complejo plexo de totalizaciones en que ambas se 
presentan interdependientes entre sí. En este sentido, la experiencia inter-
subjetiva no aparece como un mero hecho psicológico; hay una instancia real 
constituida por la praxis común como totalización en curso que reconfigura 
el mundo circundante. En este punto es importante señalar que, si bien en el 
presente trabajo, nos hemos encargado de enfatizar una línea de continuidad 
conceptual entre ambas obras, es evidente que hay perspectivas distintas e, 
incluso, reconfiguraciones conceptuales de base. A nuestro entender, estos 
cambios representan un enriquecimiento dentro del pensamiento sartreano 
que permite abordar, con mayor profundidad, temas tales como el rol de lo 
pasivo en la actividad humana y la reciprocidad entre las dimensiones objeti-
vas y subjetivas del hombre. Se trata de cuestiones que, si bien estaban pre-
sentes ya en El ser y la nada, son en la Crítica consideradas con mayor cautela.

   
Sin embargo, a pesar de estas diferencias, en la Crítica pervive la imposibi-

lidad de que el individuo se funda ontológicamente en un “nosotros-sujeto”. 
En El ser y la nada, Sartre advierte sobre la extrema inestabilidad de las expe-
riencias intersubjetivas, debido al carácter secundario y subordinado de éstas. 
En efecto, en esta obra, el para-sí se presenta como la unidad irreductible de 
la experiencia, pero, a la vez, también como su unidad insuperable. En tanto 
el para-sí es nihilización del en-sí, del Otro y de sí mismo, es ontológicamente 
imposible la constitución de un nosotros-sujeto. En la Crítica ocurre algo si-
milar. En el punto anterior, habíamos mencionado que, frente a los “no-agru-
pados”, al miembro del grupo se le revela su particularidad como inesencial. 
Sartre observa que, en el interior del grupo, por el contrario, la particularidad 
sí es reconocida. Precisamente, en esta particularidad se funda el peligro in-
terno que amenaza constantemente al grupo: la dispersión molecular.  

   
Sartre señala que, en la constitución del grupo, se presenta una oposición 

radical entre los mismos y los Otros. Los mismos no son sino los integrantes del 
grupo; los “Otros”, los no agrupados. Sin embargo, Sartre sostiene que, al 
existir la imposibilidad de que el individuo se funda ontológicamente al grupo, 
y de anular, por lo tanto, la particularidad concreta de cada uno, todo miem-
bro es potencialmente un Otro. Esto conlleva a que el grupo, además de tener 
como tarea una finalidad trascendente, se tome también a sí mismo como 

16 SARTRE, Jean Paul. L´Être et le Néant. Essai d´ontologie phénoménologique, Op. cit., p. 502.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 153

finalidad;“(…) en este nivel, en efecto, donde la organización se toma a sí mis-
ma por objetivo inmediato con la perspectiva de un fin trascendente, el ser-
en-el grupo ya no está para cada uno mediado allá por el Otro, sino acá por el 
mismo (…)”17. El gran riesgo radica, pues, en que los mismos son potencialmente 
Otros. Esto hace que el grupo vea amenazada su existencia en dos sentidos 
distintos: por un lado, la eliminación externa (Naturaleza, materia trabajada, 
grupos enemigos, etc.); por otro lado, la eliminación interna por medio de la 
dispersión molecular.  A partir de esto último, el grupo adquiere la tarea de 
mantenerse en el tiempo, de evitar su extinción por desintegración interna. 
Precisamente, el sentido del juramento responde a esta necesidad.

En este sentido, el juramento es una determinación inerte del porvenir: 
entiendo que esta inercia es ante todo negación de la dialéctica en el corazón 
de la dialéctica; cualesquiera que sean los desarrollos ulteriores de la praxis, 
del acontecimiento y de la totalización en curso (hasta el nivel, inclusive, de la 
totalización histórica), habrá un elemento permanecerá no dialéctico: la per-
tenencia común de cada miembro al grupo; el grupo entrará en combinacio-
nes dialécticas nuevas que no lo transforman como grupo sino en su unidad 
común, es decir, su estatuto interior de grupo, no puede ser cambiado18.

Con el juramento, por lo tanto, se intenta exorcizar el fantasma de la des-
integración molecular, para lo cual se busca imponer, en el seno mismo del 
grupo, una dimensión de inercia que imposibilite la conversión de los mismos 
en Otros. Como Sartre señala, esto implica una negación de la dialéctica en el 
corazón mismo de la dialéctica, ya que el juramento tiene como finalidad  ne-
gar las negaciones que se dan en la dinámica interna del grupo. El juramento 
reconoce las negaciones de la materia, de los otros grupos, de la praxis común, 
sin embargo, se impone contra la negatividad que se desarrolla dentro del 
mismo grupo. En este sentido, el juramento tiende a la cosificación del grupo. 
Sartre señala que, a partir de él, la libertad se vuelve, en cada uno, Otro por 
medio del Otro. Se constituye, entonces, una inercia dentro del grupo a partir 
de la alienación que cada uno realiza de su libertad, lo que termina confor-
mando la unidad material del grupo.

   
Sin embargo, Sartre sostiene que el juramento siempre es quebrado. Este 

quiebre se da a partir de dos dinámicas distintas. Por un lado, el juramento 
se quiebra con la realización del constante peligro de que los mismos se trans-
formen en Otros. Si bien el juramento tiene como finalidad evitar dicha trans-
formación, se ve imposibilitado para eliminar la radical alteridad que subyace 
entre los miembros. En este punto, la Crítica otorga mayor inteligibilidad a 

17 SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique, Op. cit., p. 562.
18 Ibíd., p. 440.



154 - Maximiliano Basilio Cladakis

lo dicho en El ser y la nada. En la obra de 1960, el conflicto entre los hom-
bres, más que una estructura originaria del ser para-otro, es un fenómeno 
que aparece mediado por la materialidad. En efecto, Sartre sostendrá que, 
si el Otro representa una amenaza, es debido a la escasez.  En un párrafo de 
la Crítica se dice: “(…) la escasez realiza la total pasividad de los individuos 
de una colectividad como imposibilidad de coexistencia: el grupo está de-
finido en una nación por sus sobrantes; para subsistir se tiene que reducir 
numéricamente”19En una Historia regida por la escasez, el Otro siempre va a 
representar el peligro de que yo no pueda satisfacer mi necesidad y que me 
vuelva, incluso, un “sobrante”. Sartre señala que esta alteridad sólo podría ser 
superada en un mundo libre de la escasez, lo que implicaría antes que nada 
un desarrollo técnico del cual todavía no hay indicios, y ante el que el propio 
Sartre se muestra bastante escéptico.

    
La otra dinámica a partir de la cual el juramento es quebrado se relaciona 

con una necesidad  que subyace a la praxis grupal como su condición de 
posibilidad. Es decir, la misma praxis grupal tiene como condición el quiebre 
del juramento, lo que implica la existencia de una contradicción original en el 
juramento.  Si bien el juramento consagra la inesencialidad de los caracteres 
individuales de aquellos que se convierten en los mismos, se funda sobre la 
heterogeneidad de dichos caracteres. Precisamente, la praxis común, funda-
mento último del grupo, se constituye a partir de las particularidades de cada 
uno de los miembros. Encontramos aquí, entonces, una nueva contradicción 
inherente a la praxis del grupo. Por un lado, la particularidad representa el 
riesgo permanente  que debe afrontar el grupo; pero, por otro, ella es también 
su condición de posibilidad. Cuando un miembro realiza una acción, es él el 
que la realiza, haciéndolo a su manera, de acuerdo a sus capacidades, con su 
estilo propio, etc.  Esta particularización que el miembro realiza de sí mismo 
volviéndose Otro de los mismos, es la condición de posibilidad de la praxis co-
mún, al mismo tiempo que su negación ontológica. 

Conclusión

Para Sartre, aceptar una substancialización del “nosotros” o una intersub-
jetividad de carácter ontológico significaría imposibilitar toda praxis, lo que, 
por su parte, sería paralizar la Historia y detener la dialéctica. Sin lugar a du-
das, la tesis de Sartre nos lleva a una reinterpretación del marxismo que se 
encuentra en pugna con las visiones más ortodoxas de este. Sartre rechaza de 
lleno toda teoría que conciba la clase como un ser estático y definido de una 

19 Ibíd., p. 204.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 155

vez para siempre. Por el contrario, sostiene que la clase, en tanto fenómeno 
grupal e intersubjetivo, se está haciendo y deshaciendo de manera constante. 

   
En este aspecto, podemos encontrar en la Crítica la sistematización de te-

mas que Sartre ya llevaba una década esbozando en artículos como “Los co-
munistas y la paz” y “Respuesta a Lefort”. Tanto en uno como otro texto, se 
plantea la discusión sobre la determinación de las condiciones de producción 
y la unidad que el proletariado recibe pasivamente de esta. En “Los comunis-
tas y la paz”,  Sartre sostiene que: “(…) si el proletariado es sólo el deshecho 
inerte de la industrialización, se derrumbaría en una polvareda de partículas 
idénticas”20.  La tesis sartreana apunta a definir la unidad de clase a partir de la 
acción común de dicha clase. Sin embargo, dicha acción común se encuentra 
atravesada por una serie de negaciones tanto externas como internas; pues 
el individuo no puede reducirse nunca a la clase a la que pertenece. Estas 
particularidades, como vimos, no son sólo el riesgo contante que corre la 
clase, como grupo  operativo, de desintegrarse, sino también su condición de 
posibilidad.

   
La tesis de Cayemaex es muy interesante para repensar el sentido profundo 

de la segunda gran obra filosófica de Sartre. La idea de que Sartre realiza una 
fenomenología de la praxis para fundamentar una dialéctica que no caiga ni en 
el mecanicismo ni el idealismo y que, además permanezca siempre abierta, sin 
llegar a una superación última, nos abre, sin lugar a dudas a nuevos horizontes 
de investigación. En lo que respecta al tema de nuestro trabajo; es decir, a la 
intersubjetividad, consideramos que nos brinda un marco muy valioso. Cierta-
mente, la concepción sartreana de la dialéctica difiere no sólo de la del mar-
xismo dogmático, sino también de la hegeliana como de la merleau-pontyana. 
La cuestión de la intersubjetividad, entonces, no podrá ser pensada ni en el 
sentido de una síntesis superadora en la cual definitivamente “yo” se reconoz-
ca como “nosotros” y el “nosotros” como “yo”, ni tampoco como la búsqueda 
de un “suelo común” entre yo y el Otro.  Por el contrario, Sartre piensa una 
dialéctica de negaciones y totalizaciones en constante devenir, en donde los 
contrarios no se reconcilien ni tampoco sea reductible a una instancia común 
originaria. En este aspecto, podemos ver la forma en que Sartre recurre a las 
estructuras ontológicas descritas en El ser y la nada para pensar el fenómeno 
de la intersubjetividad y fundar su propia dialéctica. La idea del conflicto y 
la imposibilidad de ser “uno-con-el-Otro” estarán tan presentes en la Crítica 
como lo estuvieron en  El ser y la nada, aunque, como ya dijimos, ambas en-
cuentren en la obra de 1960 una mayor riqueza, debido a la profundización de 
la materialidad como dimensión pasiva de la historia humana.

20 SARTRE, Jean Paul. Problemas del marxismo I (Situations VI). Buenos Aires: Losada, 1968, p. 142.



156 - Maximiliano Basilio Cladakis

Bibliografía
CAYEMAEX, Florence. Le Critique de la raison dialectique: une phénomé-

nologie de la praxis. En: Alter. Revué de phénoménologie, No. 17, 2009, pp. 29-44.
CORDUA, Carla. Sartre y la crítica a la filosofía de la historia. En: Gerencia del 

tiempo: Ensayos sobre Sartre. Mérida: Universidad de los Andes, 1994.
ENGELS, Friedrich. Dialéctica de la naturaleza. Buenos Aires: Cartago, 1983.
PÉREZ LINDO, Augusto. Acción e inercia social en el existencialismo dialéctico de J.P. 

Sartre. Buenos Aires: Ediciones del Signo, 2001. 
RODRÍGUEZ GARCÍA, José Luis. Jean-Paul Sartre. La pasión por la libertad. Bar-

celona: Bellaterra, 2004.
SARTRE, Jean Paul. L´Être et le Néant. Essai d´ontologie phénoménologique. Paris: 

Gallimard, 1943.
SARTRE, Jean Paul. Critique de la raison dialectique. Paris: Gallimard, 1960.
SARTRE, Jean Paul. Problemas del marxismo I (Situations VI). Buenos Aires: Lo-

sada, 1968.
SARTRE, Jean Paul. Verdad y existencia. Barcelona: Paidós, 1996.
SARTRE, Jean Paul. El ser y la nada. Buenos Aires: Losada, 2005.
SHAFT, Adam. Filosofía del hombre ¿Marx o Sartre? México: Grijalbo, 1965.



Reflexiones sobre la reducción fenomenológica 
trascendental

Reflections on the Transcendental Phenomenological 
Reduction

JULIO CÉSAR VARGAS BEJARANO
Universidad del Valle

Colombia

Resumen
Este artículo pondera dos críticas a 

la reducción fenomenológica de Hus-
serl. En primer lugar examina la crítica 
de Paul Natorp, según la cual no sería 
posible acceder a una experiencia fe-
nomenológica de los objetos inma-
nentes. Sin embargo, se muestra que 
la crítica de Natorp malinterpreta el 
sentido de la reflexión fenomenológica. 
La segunda crítica examina el papel de 
la voluntad libre como motivación de la 
epoché. Una de las conclusiones centra-
les es que la segunda crítica abre po-
sibilidades de reflexión que enriquecen 
el sentido de la epoché fenomenológica.

Palabras clave: Epoché, reduc-
ción fenomenológica, reflexión, acon-
tecimiento.

Abstract
This article ponders two criticisms 

of Husserl’s phenomenological reduc-
tion. First examine the criticism of Paul 
Natorp, in which it would not be possi-
ble to access a phenomenological ex-
perience of immanent objects. Howe-
ver, it is shown that Natorp’s criticism 
misunderstands the meaning of pheno-
menological reflection. The second re-
view examines the role of free will and 
motivation of the epoché. A central 
finding is that the second critical reflec-
tion creates opportunities that en rich 
the meaning of the phenomenological 
epoché.

Key Words: Epoché, phenomeno-
logical reduction, reflection, event.



158 - Julio César Vargas Bejarano

Introducción

Como sabemos, la reducción fenomenológica fue uno de los principales 
motivos que llevaron al rechazo del giro trascendental por parte de algunos 
discípulos de Husserl. Al respecto, cabe referir una anécdota de Karl Löwith: 
si bien es cierto que este pensador dedica a Husserl su libro De Hegel a Nietzs-
che, publicado en 1939, sin embargo, cuando se pregunta por aquello que le 
quedó de su maestro Husserl, veinte años atrás, responde los siguiente: “su 
doctrina sobre la ‘Reducción’ a la conciencia pura había perdido prontamente 
interés, mientras que las preguntas candentes, que a los más jóvenes motiva-
ban, los tenían cada vez más poseídos.” Esta confesión refleja la pérdida de 
protagonismo de la filosofía de Husserl en los años veinte y treinta del siglo 
anterior, a favor de la filosofía de Heidegger. Pero, Löwith honra a Husserl del 
siguiente modo: “Sin embargo, se le debe al más viejo la más grande gratitud. 
(…) Él era un ‘Espíritu concienzudo”, tal y como lo describe Nietzsche en el 
Zarathustra. Me es inolvidable, cómo este gran investigador de lo más peque-
ño en aquellos días en que se temía en Friburgo la ocupación por parte de 
las tropas francesas y los auditorios se vaciaban, cómo podía la seriedad del 
investigar científico no ser perturbada por nada en el mundo”1. Tengelyi, al co-
mentar este pasaje llama la atención sobre el hecho de que allí se constata el 
carácter intempestivo de esta filosofía en las referidas décadas; sin embargo, 
lo que en un cierto tiempo aparece extemporáneo, en otro puede resultar una 
virtud. Esto lo atestigua la actualidad que ha ganado Husserl en las últimas 
dos décadas en la filosofía francesa, y sus especiales aportes a las ciencias 
sociales y a la filosofía cognitiva.

Este trabajo ofrece algunas reflexiones sobre la reducción fenomenológica, 
ordenadas a mostrar en qué sentido resiste dos críticas. La primera tiene su 
origen en Natorp, y su principal argumento es la imposibilidad de elevar los 
objetos inmanentes (vivencias) a tema de la reflexión fenomenológica. La se-
gunda, está dirigida a examinar la motivación de la epoché y sus efectos en la 
vida de la subjetividad.

La primera parte, tiene lugar en una breve reconstrucción del proceso de la 
reducción: la descripción de la actitud natural, y la desconexión de su tesis. En 
la segunda parte se expone la crítica a la reducción fenomenológica trascen-
dental formulada por Natorp y desarrollada por Patocka. Esta crítica niega en 
principio cualquier posibilidad de una fenomenología subjetiva, debido a que 
no sería posible efectuar la reflexión. Sin embargo, a nuestro juicio la crítica 

1 Citado por Lazlo Tengelyi. La cita corresponde a la primera edición de 1941. En las ediciones 
posteriores, por ejemplo en la de 1950, no aparece más ese comentario. Cf., TENGELYI, Lazlo. 
Erfahrung und Ausdruck. Dordrecht: Springer, 2007.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 159

no apunta al sentido exacto de la reflexión fenomenológica, pues ella no con-
siste en inspeccionar ninguna “interioridad”. En la tercera parte examinamos 
la tesis de que la epoché se realiza mediante un acto voluntario y libre. Ante la 
dificultad de establecer un principio volitivo propio de la epoché, se plantea la 
posibilidad de que ella sea la consecuencia de un “acontecimiento”.

1. La epoché fenomenológica y la reducción trascendental

Para el año de 1911 Husserl contaba con un claro proyecto de trabajo 
filosófico que si bien había empezado al menos una década atrás, con las 
“Investigaciones Lógicas”2, en ese momento habría alcanzado una madurez 
tal que le permitía anunciar el esperado advenimiento de una “Filosofía como 
ciencia estricta”. Ya desde el comienzo de este artículo Husserl enuncia los 
rasgos propios del ideal de una disciplina que adquiera el estatuto de “ciencia” 
en el sentido más pleno. A la filosofía le había llegado por fin el momento, 
después de más de dos milenios de investigación, de acceder al estatuto de 
“ciencia”, lo cual exigía un rigor mucho mayor que el de las ciencias positivas 
(puras, naturales y sociales) modernas. El ideal más exigente de cientificidad 
se remonta al origen de la filosofía griega, incluso hasta Heráclito y por su 
puesto al esplendor de los grandes clásicos del siglo IV, a Platón y Aristóteles. 
Husserl sostiene que la filosofía tan solo alcanza la anhelada episteme si ella 
fundamenta todo su saber en la evidencia, de tal manera que sobre esta base 
se puedan resolver todos los problemas de la razón teórica, valorativa, volitiva 
y práctica en general. Tan solo la filosofía que pueda mostrar cómo acceder 
al fundamento originario de todo conocimiento y actividad humana, puede 
ganar la autoridad y el reconocimiento de “ciencia”3.

En este contexto, y con base en el proyecto de 1911, Husserl publica dos 
años después su obra programática Ideas I, en la que busca presentar sistemá-
ticamente cómo es posible la realización filosófica de este ideal y el camino 
para acceder al fundamento de todos los modos de la racionalidad humana. 
De acuerdo con esta obra programática, la filosofía tan solo es ciencia estricta 

2 HUSSERL, Edmund. Investigaciones Lógicas, Vol. I y II. Madrid: Alianza, 1982.
3 Pero, si la fenomenología ya había surgido once años atrás, surge la pregunta: ¿en qué 

consistía la novedad de este proyecto, en comparación con la primera versión de las “Investiga-
ciones Lógicas”? En relación con esta pregunta tan solo podemos ofrecer, en el marco de esta 
investigación, una indicación general y es que en dicha obra Husserl había descrito el origen del 
conocimiento lógico y teórico en general, con base en la descripción de los actos objetivantes 
de la conciencia. Si bien es cierto, que allí había adelantado un esquema general de los actos 
volitivos, valorativos y prácticos, algunos años después descubrirá cómo se realiza el conoci-
miento empírico y sobre qué base se realiza la constitución de los valores, de los ideales éticos 
y religiosos y de todo aquello hacia lo que se orienta la acción en general. Véase: Bernet, R., 
Kern, I. y Marbach, E., 1995. 



160 - Julio César Vargas Bejarano

si se atiene a las exigencias de la “fenomenología pura” y, si procede fenome-
nológicamente, todos sus problemas alcanzarán la claridad y rigor propios de 
la ciencia. En esta parte presentamos cuál es la vía que propone Husserl para 
acceder a esta fuente originaria que permite la realización de la ciencia estric-
ta, a saber la epoché y la reducción fenomenológica.

Husserl se incluye en la tradición filosófica, que puede remontarse incluso 
hasta Heráclito, en cuanto plantea la posibilidad de que el conocimiento su-
pere la parcialidad de los saberes contextuales y relativos (las cosmovisiones y 
la sabiduría) y logre dar cuenta del mundo, entendido como el horizonte gene-
ral o la totalidad que está a la base de todo conocimiento y de todo saber rela-
tivo. Dicho conocimiento no debería limitarse a ciertos sectores de la realidad, 
como es el caso en la actitud natural, pues ellos contendrían siempre aspec-
tos desconocidos que influirían en nuestro concepto general del mundo. En 
otros términos, la filosofía fenomenológica tan sólo puede llegar a ser lo que 
aspira, ciencia del mundo, si explica cómo es posible que el conocimiento no 
se restrinja a la apariencia o manifestación, y que por ello mismo sea relativo 
(sofística) e incluso hasta inviable (escepticismo), sino que más bien acceda 
a la verdad, esto es al ser de los objetos y del mundo. El tratamiento de esta 
pregunta conduce a Husserl a la epoché o puesta entre paréntesis de la tesis de 
la actitud natural. 

La actitud natural designa un modo de relacionarse con los objetos y el 
mundo en general, de acuerdo con el cual se presume, con mayor o menor 
conciencia, de que a cada aparecer o manifestación de un objeto le correspon-
de un ser o un modo de ser. Si, por ejemplo, observamos una mesa podemos 
establecer que ella se presenta – rigurosamente hablando – parcialmente, en 
perspectiva, pero tenemos la tendencia de ir más allá del aspecto o lado visto 
y otorgarle el carácter de ser a lo que está apareciendo y considerarlo plena-
mente en su aparecer. No nos percatamos de que la percepción se realiza de 
tal modo que anticipa siempre los aspectos por venir y retiene los aspectos 
recientemente observados, y que sobre esta base tiene lugar una síntesis que 
permite atribuirle a la “cosa” un ser objetivo. En este contexto, la descripción 
fenomenológica permite advertir que la objetivación es producto de una ten-
dencia, de un impulso volitivo que rige la intencionalidad. Husserl sostiene en 
este sentido que la toma de posición respecto del ser del objeto consiste en 
una aprehensión (del ser) con base en las manifestaciones sensibles. En otros 
términos, a pesar de que vemos solamente un aspecto de un objeto tendemos 
a decir de inmediato que es esto o aquello, queriendo determinar con ello una 
realidad trascendente a los aspectos que originariamente se están ofreciendo 
ante la mirada. Con ello, el ser queda atribuido al objeto mediante un acto 
judicativo, de manera que éste tiene un carácter “en sí” o totalmente indepen-
diente de la conciencia.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 161

En la actitud natural el ser humano está dirigido a los objetos otorgándo-
les un carácter de ser, objetivo y en sí. Para el hombre de la actitud natural el 
mundo y las “cosas” poseen un ser que va de suyo, es decir, no tienen que ver 
con los actos de la conciencia, sino que ella se encuentra con ellos mediante 
una relación cognoscitiva. En esta actitud, los objetos y el mundo son lo otro 
de la conciencia y el conocimiento es un proceso que se realiza mediante 
sucesivas aproximaciones a la evidencia, por ejemplo mediante los métodos 
inductivos, deductivos o simplemente por el ensayo y error. Quien vive en esta 
actitud realiza sus actividades de acuerdo con sus intereses personales, que 
corresponden siempre a un oficio o profesión, de tipo práctico y teórico. Allí 
se busca siempre tener el dominio de uno o varios temas y el conocimiento 
de las técnicas que permitan el control y uso práctico de un objeto y la fami-
liaridad con una región de la realidad. Las reflexiones que se llevan a cabo en 
la actitud natural pueden dar pie a la duda sobre el ser del objeto, pero sin 
poner por tema la relación con el ser de la totalidad o el ser del mundo. Esta 
creencia en el ser del mundo, como una entidad que soporta toda toma de 
posición sobre el ser de la realidad la denomina Husserl “tesis general de la 
actitud natural”4 .

En la actitud natural constatamos que cada objeto no aparece aislado, 
sino en un contexto particular que ofrece siempre un campo de posibilidades. 
Así, por ejemplo, puedo dirigir la atención al maletín que está sobre la mesa y 
luego mirar tanto la mesa, como la pared, la ventana y el salón que sirve como 
el campo de percepción. En este ‘campo de acción’ nos podemos desplazar 
libre, pero no caprichosamente, pues cada objeto tiene modos típicos de apa-
recer, ya sea en relación a los sucesivos aspectos que están ahora ocultos a la 
mirada y que pueden ser anticipados, ya sea en relación con los otros objetos 
que constituyen su trasfondo de aparición. Las reglas que determinan estas 
remisiones, tanto internas como externas al objeto, junto con sus respecti-
vas anticipaciones, retenciones y rememoraciones, conforman el horizonte 
general del aparecer. El horizonte designa el campo subjetivo de posibilida-
des que no solo incluye el libre desplazamiento espacial, sino que también 
incluye todas las capacidades o potencialidades subjetivas (Vermöglichkeiten) 
que determinan las interacciones o transformaciones que se pueden llevar 
allí a cabo. Así las cosas, el horizonte incluye tanto las quinestecias, como las 
habitualidades, las convicciones, las valoraciones, entre otros, que conforman 
el “yo puedo”5.

4 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Méxi-
co: FCE, 1986, p. 69. 

5 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, Vol. II 
(“Ideas II”). México: UNAM, 1996, p. 309.



162 - Julio César Vargas Bejarano

Una de las características de esta “potencialidad” del horizonte es que per-
mite avanzar en el conocimiento del objeto sin llegar a agotarlo y sin que las 
remisiones de uno a otro objeto conduzcan finalmente a la nada o vacío. 
Puesto que a cada objeto le corresponde un horizonte, y dado que siempre 
existe la posibilidad de desplazarse sucesiva e indefinidamente de un contex-
to general a otro, se presupone la existencia de un mundo uno, un horizonte 
general que esté a la base de los diferentes horizontes. El mundo se concibe 
como el horizonte último e insuperable que sirve de marco general a toda ex-
periencia; Klaus Held señala una analogía entre dos correlaciones: así como el 
objeto funge como una unidad sintética de sus múltiples modos de aparición, 
del mismo modo a la conciencia del objeto le corresponde la creencia en el 
ser del mundo. De una parte, el objeto permanece idéntico, a pesar de que se 
ofrece a través de distintas perspectivas o modos de manifestación y, de otra 
parte, existe una creencia inalterable en el ser del mundo, que es correlativa a 
todas las vivencias que podamos tener de los objetos6.

La tesis general de la actitud natural consiste en la creencia en el ser ob-
jetivo del mundo. Ante la pregunta sobre cómo es posible llevar esa creencia 
y esa relación con el mundo tema filosófico, Husserl procede del siguiente 
modo. En primer lugar, es necesario tener presente que los anteriores análisis 
sobre los modos de aparecer del objeto y el horizonte se realizaron desde una 
perspectiva diferente a la actitud natural, pues en ella se a acostumbra a tener 
por tema tan sólo los objetos, su ser y atributos, sin tener presentes – a lo 
sumo ocasionalmente – los modos como estos se dan. Los modos de mani-
festación de los objetos permanecen en la actitud natural normalmente bajo 
las sombras, en favor de su presentación clara y distinta, al modo de un tele-
scopio, cuyo lado oscuro e interior funciona como medio para la presentación 
de los objetos, pero que él mismo no aparece. Así mismo, la actitud natural 
tampoco se ocupa del mundo, de su estructura de horizonte general de toda 
experiencia, y no examina el sentimiento la certeza y la confianza de que a 
pesar de todas las posibles desilusiones cognoscitivas, éste no desaparecerá.

En consecuencia, a diferencia de la actitud natural, la actitud fenomenoló-
gica dirige su atención hacia los modos de donación de los objetos, al mundo 
como horizonte último y a sus estructuras, para examinarlos y describir cómo 
funcionan en nuestra experiencia en general. Para ello se requiere suspender 
la tesis de la actitud natural para luego examinar la relación entre el aparecer y 
los modos de ser, que allí se asume como obvia. De este modo, surge el inte-
rrogante de cómo es posible que en un aparecer siempre se dé algo, o que algo 

6 HELD, Klaus. Husserl’s Phenomenology of the Life-World. Ed. Don Welton. The new Husserl. 
Bloomington: Indiana University Press, 2003, pp. 37-41.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 163

se aparezca en tanto que… (als)7 . Por esta vía se explicita no solo el aparecer 
de algo singular, sino también las remisiones de éste hacia otros fenómenos, 
o si se prefiere hacia el horizonte de remisiones contextuales que determinan 
el objeto. La desconexión se realiza mediante la epoché, como vía para ganar 
el campo fenoménico. Lo que es puesto entre paréntesis no queda anulado, 
sino tan sólo neutralizado. La epoché permite la tematización del cómo del apare-
cer del objeto y del horizonte general del mundo que permanecen ocultos para 
la actitud natural. En otros términos, la epoché permite la tematización no tanto 
de aquello que aparece como de su modo de aparecer, esto es, de los supues-
tos que determinan que aparezca así y no de otro modo, como concreción de 
una de las formas de la modalización. Por esta vía se busca comprender mejor 
el qué, el contenido de lo que se manifiesta y sus determinaciones. 

La epoché exige un cambio radical o de principio, en cual descubrimos un 
nuevo reino o dominio: la conciencia. Sin embargo, ello no es posible de un mo-
mento a otro, pues si bien la desconexión es total y se realiza en un solo paso, 
la conquista de la nueva región no se logra sino gracias a una nueva actitud y 
mediante un proceso. En este contexto, debemos tener presente que no es-
tamos dispuestos a cambiar fácilmente nuestras actitudes. Ellas consisten en 
las disposiciones habituales que los sujetos tienen hacia determinados obje-
tos, personas o el mundo; una actitud designa diversos modos de comporta-
miento guiados por convicciones, habitualidades y creencias. El tránsito hacia 
la actitud filosófica supone un desencanto o desilusión de la actitud natural: 
empezar a percibir la realidad de un modo distinto. ¿Cómo es posible la ejecu-
ción de este tránsito? Si bien la tesis de la actitud natural es susceptible de ser 
modalizada, puesta en duda, cuestionada y por ello asumida como probable, 
posible etc., en ello no consiste la epoché fenomenológica; de lo que se trata es 
de un tipo especial de modalización, a saber: la neutralización de la tesis de 
la actitud natural, esto es, la abstención de cualquier toma de posición sobre 
el ser (real) de los objetos y del mundo. De manera que una vez que la tesis 
es “puesta fuera de juego” o “desconectada “el mundo permanece como el 
horizonte general de los horizontes, el trasfondo de remisiones fenoménicas 
que se torna ahora en tema de descripción. 

Si asumimos que para realizar la epoché se debe poner fuera de juego cual-
quiera toma de posición sobre el ser del mundo, surge la pregunta por el 
estatuto de los actos dóxicos, o que toman posición sobre el ser y sus mo-
dalizaciones, ya que no es posible una ciencia estricta, una descripción de un 
objeto o del mundo, si prescindimos de una toma de posición sobre su ser. 
Frente a esto la fenomenología se dirige a aquella instancia desde la cual se realizan 

7 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Op. 
cit., pp. 58-59.



164 - Julio César Vargas Bejarano

estas tomas de posición; el método fenomenológico no se propone acallarlas o 
aniquilarlas, si no por el contrario examinarlas y describir cómo es su estructu-
ra interna, y cómo se desarrollan o se gestan, desde sus origen en el presente 
viviente y en los datos originarios de la sensibilidad. Para ello, se hace cargo 
de los ingredientes o componentes a través de los cuales se hace presente el 
objeto, y que sirven de base para la aprehensión o constitución de su sentido 
de ser, como ser real, probable, dudoso o cuestionable, posible, entre otros.

De este modo se ha reconducido el saber de la actitud natural hacia un 
nuevo “escenario”: la conciencia; esto quiere decir que la descripción de los 
objetos y del mundo se realiza con base en sus modos de aparecer en la 
conciencia. A este procedimiento de reconducción se le denomina reducción 
fenomenológica y uno de los primeros resultados de este procedimiento me-
tódico es que la conciencia no aparece como una “cosa” entre otras muchas, 
sino que a ella le pertenece el aparecer y su respectiva perspectiva, es ella 
quien ejecuta los actos perceptivos, valorativos, volitivos, judicativos, entre 
otros. En otros términos, el mundo deja de concebirse como una totalidad en 
sí, allende la conciencia, y pasa a ser el horizonte general de remisiones desde 
el cual se manifiestan todos los objetos, y al cual tenemos acceso tan sólo 
desde una perspectiva subjetivo-relativa. Con este proceder la fenomenología 
trascendental resulta ser una variante más del idealismo clásico. 

2. Crítica de Natorp al modelo trascendental

Este núcleo fundamental de la reducción fenomenológica, común a todas 
las vías propuestas por Husserl para acceder a la subjetividad trascendental, 
recibió tempranamente una crítica de fondo por parte de Natorp y fue tan de-
cisiva que la retomaron posteriormente por varios fenomenólogos, entre ellos 
especialmente Patocka. El centro de la crítica se puede ver ya en el parágrafo 
14 de la “Quinta Investigación Lógica”8, pero su alcance no afecta tan solo a 
esta temprana versión de la fenomenología, sino también a la reformulación 
trascendental de 1913 presentada en Ideas I.

En relación a la distinción entre el contenido (reell) de las vivencias y el con-
tenido en el sentido del objeto percibido, Natorp objeta lo siguiente: “puedo 
considerar el sonido por sí o en relación con otros contenidos de conciencia, 
sin tomar en cuenta su existencia para un yo; pero no puedo considerarme a 
mí mismo, ni considerar mi oír, por sí, sin pensar en el sonido”9). Esa misma 
tesis la expresa más adelante del siguiente modo:

8 HUSSERL, Edmund. Quinta investigación lógica. En: Investigaciones lógicas. Op. cit., pp. 473-589.
9 Ibíd., p. 500.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 165

 Toda la riqueza, toda la múltiple variedad de la conciencia, reside exclusiva-
mente en el contenido. La conciencia de una simple sensación no se distingue en 
nada, por su naturaleza y en cuanto conciencia, de la conciencia de un mundo; 
el momento del <ser conciso> es en ambas exactamente el mismo; la diferen-
cia reside exclusivamente en el contenido10. 

En otro pasaje de la misma obra, la “Psicología general según el método 
crítico” afirma que:

Husserl sólo ve aquí una dificultad especial de la tarea de una descripción 
psíquica pura. A mí me parece que hay algo más. Para Husserl la subjetividad 
es a todas luces una segunda objetividad del mismo tipo que la habitualmente 
mentada y coordinada con ella. Eso es, justamente, lo que no puedo reconocer 
como correcto11.

Con ello Natorp está planteando la imposibilidad de separar, en un nivel 
originario, los contenidos vividos de la manifestación o presentación del ob-
jeto (noesis), de los contenidos objetivos (noema). En efecto, la reducción 
fenomenológica permitirá descubrir una relación indisociable entre: a) la ma-
nifestación (vivida) del objeto, que está constituida a su vez por los conteni-
dos sensibles y por el acto de atribución de sentido – a este momento de la 
correlación lo denominará Husserl noesis y b) el noema o componente objetivo 
del aparecer: aquello que el objeto nos está mostrando en cada momento y 
dentro de los límites de su aparecer. Natorp encuentra que esta división resul-
ta artificial, pues la noesis no se ofrece (directamente) a la intuición, o si más 
bien es un constructo conceptual, al cual se accede a posteriori. La pregunta de 
Natorp se puede sintetizar del siguiente modo: ¿Cómo es posible hablar de 
las noesis como objetos, si ellas fungen siempre como aquello que posibilita 
el aparecer del objeto? ¿Se necesita la relación noesis-noema para dirigir la 
mirada reflexiva y tematizar objetivamente las vivencias? Según esta crítica 
esto llevaría a Husserl a plantear dos planos distintos e irreductibles del apa-
recer fenoménico, de una parte el noético, esto es el ingrediente sensitivo de la 
vivencia junto con sus actos de donación del sentido, y de otro el noemático 
que permite la referencia al aspecto objetivo de la “cosa”. Pero, según Natorp 
estos dos momentos estarían dados originariamente en la vivencia intencional 
de una manera indiferenciable. De tal manera que hablar de las noesis como 
“objetos” tan solo sería el producto de una operación posterior de carácter 
conceptual, pues en la experiencia originaria ellas no se ofrecen en modo 
alguno objetivamente. ¿Quién dice que al escuchar un ruido, interviene un 

10 Ibíd., p. 504.
11 NATORP, Paul. Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode. Erstes Buch: Objekt und Methode der 

Psychologie. Tübingen: Mohr/Siebeck, 1912, p. 283. Cf., RUIZ FERNÁNDEZ, José. Un problema de la 
fenomenología: la controversia entre Husserl y Natorp. En: Investigaciones fenomenológicas. Anuario de 
la Sociedad Española de Fenomenología, No. 5, 2007, pp. 209-223.



166 - Julio César Vargas Bejarano

componente sensitivo, hilético, sobre el cual suceda posteriormente el acto 
de aprehensión? Esto quiere decir que cuando alguien escucha un sonido, eo 
ipso oye directamente una moto, y tan solo después distingue, mediante el 
acto reflexivo, esto es, de un modo indirecto y por tanto no fenomenológico, 
los componentes noético y noemático.

La crítica de Natorp se dirige especialmente a la trascendentalización; a su 
juicio ella sería un proceso constructivo (teórico) de diferenciaciones que en 
último término se contraponen al sentido originario de la correlación intencio-
nal. Al respecto leemos en Patocka, quien desarrolla la misma crítica:

 
La pregunta es, precisamente, acerca de la estructura cogito-sum; si es posible 

convertir el cogito en cogitatum y en qué circunstancias. La fenomenología tras-
cendental constantemente se empeña en hacer del sum un cogitatum, para que 
haya un objeto al que poder dirigir la mirada12. 

Frente a esta crítica, podemos decir que se basa en una interpretación uni-
lateral de la reflexión fenomenológica: ella consistiría en volver la mirada sobre 
un yo anterior y sus vivencias, para elevarlas al nivel de cogitatum, de un objeto 
con el mismo estatuto que cualquier objeto intencional. De acuerdo con esa 
interpretación, la estructura intencional funge efectivamente bajo el esquema 
ego-cogito-cogitatum, pero siempre y cuando esté referida directamente al objeto 
que se manifiesta. El problema consistiría en explicar cómo es posible dirigir 
la atención hacia las propias vivencias intencionales y en tematizarlas sin que 
sean constituidas como “objeto”. Al respecto, podemos constatar que Hus-
serl no solo plantea explícitamente esta posibilidad, sino que describe la tarea 
de la fenomenología (estática) como “la mostración y descripción esencial de 
la forma total de una vida anímica en general, esto es, el modo esencial de una 
corriente de conciencia”13. Sin embargo, los datos hiléticos, las perspectivas 
y los modos de donación en general, ellos mismos no son resultado de una 
constitución, de una aprehensión del yo presente que vuelva su mirada hacia 
el pasado, hacia la inmanencia de la conciencia14 . Antes bien, lo que sucede 
es que una vez practicada la reducción fenomenológica y estando siempre 
relación originaria con lo que se manifiesta, la mirada atenta del yo se dirige 
no tanto a su núcleo noemático, a su momento objetivo, sino a los datos hi-
léticos, de la sensación, que o bien fungen como medio para la presentación 
de un objeto, o bien forman parte de una experiencia pasiva, de los datos que 
están presentes en el campo de conciencia, pero que no han ganado suficien-
te relevancia, como para dirigir a ellos explícitamente la atención. 

12 PATOCKA, Jan. Introducción a la fenomenología. Barcelona: Herder, 2005, p. 147.
13 HUSSERL, Edmund. Phänomenologische Psychologie.  Husserliana IX. The Hage: Martinus 

Nijhoff, 1968, p. 406.
14 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 167

Este enfoque de la reflexión fenomenológica nos muestra que la división 
entre el yo pasado, o mejor, el campo de conciencia observado y el yo es-
pectador es “artificial”, pues de lo que se trata es de un presente viviente, un 
continuo, gracias al cual podemos volver la atención hacia los modos de la 
presentación, sin que esto signifique que los constituimos de igual manera a 
como sucede la constitución del objeto. Los datos hiléticos, la aprehensión y 
toda la vida del cogito no devienen objeto de la conciencia, sino que ellos fun-
gen como medio para la presentación del objeto trascendente: como objeto 
posible, presente o pasado. El sujeto trascendental funge como espectador 
de los actos constituyentes, sin participar él mismo en la constitución. El error 
que Natorp y Patocka le atribuyen a la fenomenología reflexiva es pretender 
que la vida inmanente de la conciencia se constituye de igual manera que los 
objetos que en ella aparecen. A su juicio, los datos hiléticos nunca pueden 
comparecer directamente a la experiencia y por tanto, las descripciones feno-
menológicas son construcciones conceptuales, que nunca pueden dar razón 
de la manera como se constituye el aparecer. Este es el centro de la propuesta 
de una fenomenología a-subjetiva, que lleva a Patocka a seguir la propuesta 
de Heidegger, de una analítica existenciaria del Da-sein y a proponer que la 
auténtica epoché consiste en la efectiva desconexión total del ser en general, 
que tiene lugar en la nada que anonada, en los estados de angustia; pero la 
experiencia de esta nada, ya no es resultado de una actitud filosófica, sino que 
en ella caemos involuntariamente15. Sin embargo, esta crítica no tiene pre-
sente que la fenomenología accede a una dimensión de la subjetividad, de tal 
manera que el objeto no es simplemente aquello que está ante la conciencia, 
ni el sujeto un yo natural que se toma a sí mismo por objeto. Más allá de la 
esta dualidad, la fenomenología se dirige hacia la fuente primera, el presente 
viviente, en el que tienen lugar toda la actividad constitutiva de los objetos y 
que a su vez nunca puede ser constituido de modo objetivo.

3. Sobre la motivación de la epoché trascendental

En esta última parte nos ocupamos del problema de cómo se pone en 
práctica la epoché. Para ello partimos del siguiente dilema: o bien la puesta en 
marcha de la epoché tan solo es momentánea, y obedece a un interés cognos-
citivo, o bien la epoché debe abarcar la totalidad de la existencia y por eso lleva 
consigo un cambio de actitud que afecte las convicciones, creencias e incluso 
los hábitos de la vida diaria. Al respecto cabe decir que la exposición de Ideas 
I tiene el problema de que describe la posibilidad de la epoché, pero no da 
cuenta ni de su motivación, ni de su necesidad. La prueba de ello, es que se 
puede practicar la epoché, para luego atenerse a las descripciones eidéticas de 

15 PATOCKA, Jan. Introducción a la fenomenología. Op. cit., pp. 150 -158.



168 - Julio César Vargas Bejarano

la conciencia y asumir éstas como la nueva verdad, como la teoría que ahora 
sí va a dar cuenta, desde una perspectiva de la actitud natural, de cuáles son 
las estructuras de la mente y la manera como se constituyen intencionalmente 
los objetos y regiones del mundo. Sin embargo, este procedimiento se realiza 
aún en el marco de la actitud natural y podríamos decir del realismo, pues se 
puede tener la ilusión de que se realiza fenomenología, si tan solo se exami-
nan (naturalmente) las estructuras generales de la intencionalidad, y la manera 
como ellas intervienen en la constitución de un objeto. 

¿Pero, basta haber realizado las descripciones puras de las estructuras in-
tencionales de la conciencia, para haber abandonado la actitud natural? 

Al parecer el paso a la actitud fenomenológica sería un acto libre y volun-
tario. Esto significaría que la epoché consiste en una resolución personal de 
suspender el juicio, de poner radicalmente fuera de juego toda teoría, para 
luego examinar cuál es el valor de verdad de cada conocimiento, de cada 
percepción y toma de posición. Sin embargo, esta descripción parece más 
una “instrucción técnica”, que por su carácter teórico no motiva cambio de 
actitud alguno. En el mejor de los casos, la epoché se pone en práctica para 
satisfacer un interés o curiosidad personal y ver cómo es eso de suspender el 
juicio y qué se puede lograr con ello… pero en breve tendrá lugar un regreso 
a la actitud natural. 

La radicalidad fenomenológica, que busca elevarse a la dignidad de “cien-
cia estricta”, se encuentra ante el reto de mostrar la motivación de su primer 
paso metódico, su comienzo. Cómo es posible dar el primer paso, de tal ma-
nera que alguien pueda decir: “aquí empiezo la epoché y sostengo firmemente la 
voluntad de suspender todo juicio y todo prejuicio sobre la relación aparecer 
y ser, para luego examinar su valor de verdad y esto con tal radicalidad que la 
extiendo a toda mi vida personal”. Este modo de proceder, suena poco con-
vincente, pues ¿hasta qué punto la decisión voluntaria de practicar la epoché, 
que nos permite seguir el proyecto de fenomenología pura como “ciencia es-
tricta”, es una decisión libre, que no está condicionada por la historia personal 
previa, una decisión indiferente a todo lo que acontece en la actitud natural? 
¿Acaso la diferencia entre estos dos tipos de actitudes se refiere a un inicio 
tan radical que está totalmente desvinculado de la actitud natural, a la que 
solo abandonamos porque advertimos que la realidad del mundo puede ser 
vista de otro modo, esto es, como un rendimiento constitutivo de la estructu-
ra ego-cogito-cogitatum, o mejor dicho de la subjetividad trascendental?

Frente a las insuficiencias de la motivación teórica para practicar la epoché, 
planteamos la tesis de que ella – antes que un inicio espontáneo – es una 
renovación o renacimiento. Renovación que funge como respuesta a un acon-



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 169

tecimiento, a una situación novedosa que ocasiona perplejidad y asombro. 
Los acontecimientos generan transformaciones en un orden – social y/o per-
sonal –, de manera que los criterios que hasta ese momento eran asumidos 
como verdaderos y válidos quedan en entredicho; con Waldenfels podemos 
denominar a esta situación como de “penumbra”16. Esta situación novedosa 
no es ajena a la afectividad, a los sentimientos, sino que los conmueve pro-
fundamente. Como lo advierte Waldenfels, los acontecimientos irrumpen en 
el orden personal e interpersonal de tal forma que producen una conmoción 
total en la vida, como es el caso de la muerte de un hijo, la tortura, el secues-
tro, el asesinato de un ser amado en un fleteo o el encuentro de la persona 
amada, el feliz descubrimiento de la vocación personal. Los acontecimientos 
advienen leve y sigilosamente, y no son producto de una planeación o de una 
decisión volitiva, sino que “nos suceden”, y resultan siendo tan decisivos que 
marcan el término de un ciclo de la vida, por ejemplo, la culminación de la 
infancia y el inicio de la adolescencia. Con respecto a la pregunta de sí el ini-
cio de la filosofía, y en este caso la epoché, es un acontecimiento o es un acto 
voluntario, planteamos la hipótesis de que ella es una respuesta o un epílogo 
a un acontecimiento. Pero, ¿cuál es el tipo de acontecimiento que antecede 
a la actitud filosófica? Ante la dificultad de identificar un género de aconte-
cimientos que motiven el abandono de la actitud natural, debemos dirigir la 
atención hacia el modo como los acontecimientos producen un estado afec-
tivo propicio para la filosofía. La tradición filosófica nos advierte, desde Platón 
y Aristóteles, que el asombro antecede la reflexión filosófica; pero también 
Heidegger ve a la angustia frente a la nada como el acontecimiento previo a 
la filosofía. No obstante, en relación con los estados afectivos tematizaremos 
al asombro, porque allí el pensamiento se encuentra conmocionado por algo 
misterioso, seductor y sublime. Pero, esto lo retomaremos en la tercera parte, 
pues ahora dirigimos la atención hacia la actitud perpleja y asombrada que 
decide abandonar radicalmente sus convicciones previas; una radicalidad tal 
que abandona la actitud natural porque no le basta toda la complejidad, el 
ingenio y las maravillas tecnológicas de la actitud natural.

A diferencia de la epoché escéptica, la fenomenología suspende el juicio 
con el objetivo de establecer cómo es posible la relación entre aparecer y ser, 
cómo es posible hablar de verdad en medio de los diversos contextos cultu-
rales, y en qué sentido el mundo de la vida funge como horizonte abierto y 
uno, que está a la base de la pluralidad de opiniones y entornos históricos y 
culturales. Ese es ciertamente su propósito, pero con respecto a la pregunta 
de cómo se realiza la epoché, llama la atención que nos encontramos ante una 

16 WALDENFELS, Bernhard. La experiencia radicalizada. Ed. Alfredo Rocha. En: La responsa-
bilidad de pensar. Homenaje a Guillermo Hoyos Vásquez. Barranquilla: Ediciones Uninorte, 2008, pp. 
136-161.



170 - Julio César Vargas Bejarano

paradoja: de una parte interviene un componente volitivo, que efectúa libre-
mente la suspensión del juicio. De la voluntad depende no solo la ejecución 
del acto filosófico (la epoché), sino también su duración y la persistencia en su 
realización, de tal manera que se pueda hablar efectivamente de una actitud. 
De otra parte, si se sostiene la tesis del acontecimiento como factor determi-
nante de la epoché, ella no sería un producto de la voluntad, sino más bien una 
consecuencia o reacción frente a algo cuyo sentido se debe esclarecer.

La epoché funge como la decisión de examinar el acontecimiento asombro-
so que ha conmovido las bases de la existencia personal y que tiene que ver 
con el problema de la verdad, es decir, de cómo tiene lugar la correlación entre 
la multiplicidad del aparecer y la unidad del objeto y del mundo. La filosofía 
surge para tratar de establecer qué es la realidad y qué la verdad. Considerar a 
fondo estos temas exige un cambio de orientación de la mirada, de un modo 
semejante a como los artistas proceden cuando contemplan sus objetos y el 
mundo. Pero, a diferencia de esa actitud la epoché y la reducción se atienen 
a los modos del aparecer, para dirigirse a su fuente: la experiencia origina-
ria. La experiencia originaria es el “principio de los principios” se entiende 
como la relación primera – intuitiva – con el objeto, en donde éste aparece 
siempre de un modo evidente, sin mediación alguna por parte de prejuicios o 
ideologías”17. Por eso, la epoché no es propiamente el principio, sino un paso 
metódico hacia el origen; y el método fenomenológico funge en primer lu-
gar como una arqueología. Como la epoché y la reducción trascendental se 
proponen descender hasta la experiencia originaria, nos parece oportuna la 
interpretación de García-Baró, de que la tematización de la experiencia pre-
predicativa o estética equivale a recobrar la infancia. 

El retorno a la infancia no consiste en dejarse llevar por lo que los psicoa-
nalistas denominan el principio primario, esto es, la huida fantasiosa hacia el 
lugar del ensueño, del juego y de la ausencia de compromiso con el mundo. 
Tampoco consiste en la empresa fallida de retornar a los paisajes perdidos y 
míticos, asumiendo que son reales y que así sea mediante la expresión artís-
tica se podrían recuperar, tal y como lo intentó Marcel Proust. Ernesto Volke-
ning en su ensayo sobre la infancia, sostiene que ella es un “paisaje mítico”18, el 
período más significativo de la vida, de mayor plenitud, que determina plena-
mente el curso de la vida adulta, sin importar qué tanta conciencia se tenga 
de ello. Volkening advierte lo vano que resulta el intento de reconstruir ple-
namente el jardín paradisiaco de la infancia. Sin embargo, en la infancia fue 

17 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, Op. 
cit., pp. 51-58.

18 VOLKENING, Ernesto. El paisaje mítico de la infancia (recordando a Proust). En: Eco, Tomo 
XXIII/1-2, 1971, p. 194.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 171

donde tuvimos la experiencia “originaria” y “cumbre” de la vida – siguiendo la 
formulación de García-Baró19. Si la infancia es un período de la vida irrecupe-
rable, un pasado presente que determina la génesis del yo –y esto es válido 
tanto desde una perspectiva psicológica, como también fenomenológica–, 
surge la pregunta por los vínculos entre ésta (la infancia) y la reducción fe-
nomenológica. Para ello, acudimos a la famosa metáfora nietzscheana de las 
tres transformaciones: del espíritu que se torna camello, el camello en león y 
el león en niño. El espíritu humano en su primera transformación en camello 
está sometido a todo tipo de pesantez, para luego liberarse y poder decir “no” 
frente a las imposiciones externas. Sin embargo, al león le hace falta la creati-
vidad del niño, a quien Nietzsche describe como “inocencia y olvido, un nuevo 
comienzo, un juego, una rueda que gira por sí misma, un primer movimiento, 
un santo decir sí”20. 

Al liberarse del peso de la verdad teórica, de la tradición filosófica y cien-
tífica, el espíritu gana la ligereza del león, pero aún hace falta la renovación 
o recuperación de la actitud infantil, su pasión por jugar y crear, su asombro 
ante el mundo y la vida, su interés por el conocimiento y su esperanza. Retor-
nar a esta actitud no significa en absoluto que se ha recuperado plenamente 
la infancia, sino que renace el espíritu adormecido y reprimido, cuya creativi-
dad y voz propia se perdió definitivamente dando lugar a la adolescencia, esto 
es, el comienzo del período de la vida donde se clausuró la esfera cerrada y 
atemporal de la infancia. El renacimiento de la epoché es posible debido a que 
allí tiene lugar una recuperación de la actitud infantil del juego, de la inocencia 
que se asombra ante lo misterioso y que se plantea las preguntas metafísicas 
centrales; el niño no se caracteriza por poseer una actitud dogmática, antes 
bien se preocupa por indagar el ser de la realidad y podríamos decir por inves-
tigar y ofrecer posibles (nuevas) respuestas a sus dramas.

Bibliografía
BERNET, Rudolf., KERN, Iso y MARBACH, Eduard. An Introduction to Husser-

lian Phenomenology. Evanston: North western University Press, 1995.
GARCÍA-BARÓ, Miguél. Del dolor, la verdad y el bien. Salamanca: Sígueme, 

2006.
HELD, Klaus. Lebendige Gegenwart. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966.
HELD, Klaus. Husserl’s Phenomenology of the Life-World. Ed. Don Welton. 

The new Husserl. Bloomington: Indiana University Press, 2003.
HUSSERL, Edmund. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die 

19 GARCÍA-BARÓ, Miguel. Del dolor, la verdad y el bien. Salamanca: Sígueme, 2006, p. 90.
20 NIETZSCHE, Friedrich. Así hablaba Zaratustra. Madrid: Alianza Editorial, 1983.



172 - Julio César Vargas Bejarano

transzendentale Phänomenologie. Husserliana VI. Den Haag: Martinus Nijhoff, 
1954.

HUSSERL, Edmund. Phänomenologische Psychologie. Husserliana IX. The 
Hage: Martinus Nijhoff, 1968.

HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität (1921-
1928). Husserliana XIV. The Hage: Martinus Nijhoff, 1973a.

HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität (1928-1935).The 
Hage: Martinus Nijhoff. 1973b.

HUSSERL, Edmund. Investigaciones Lógicas, Vol. I y II. Madrid: Alianza Edito-
rial, 1982.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica. México: FCE, 1986. 

HUSSERL, Edmund. El artículo de la Encyclopedia Britannica. México: UNAM, 
1990.

HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascen-
dental. Barcelona: Crítica, 1991.

HUSSERL, Edmund. Briefwechsel. Die Münchenen Phänomenologen. Dordrecht: 
Kluwer, 1993.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica, Vol. II (“Ideas II”). México: UNAM, 1996.

HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia rigurosa. Madrid: Encuentro, 2009.
NATORP, Paul. Allgemeine Psychologie nach kritischer Methode. Erstes Buch: Objekt 

und Methode der Psychologie. Tübingen: Mohr/Siebeck, 1912.
NIETZSCHE, Friedrich. Así hablaba Zaratustra. Madrid: Alianza Editorial, 

1983.
PATOCKA, Jan. Introducción a la fenomenología. Barcelona: Herder, 2005.
RUIZ FERNÁNDEZ, José. Un problema de la fenomenología: la controversia 

entre Husserl y Natorp. En: Investigaciones fenomenológicas. Anuario de la Sociedad 
Española de Fenomenología, No. 5, 2007.

TENGELYI, Lazlo. Erfahrung und Ausdruck. Dordrecht: Springer, 2007.
VOLKENING, Ernesto. El paisaje mítico de la infancia (recordando a Proust). En: 

Eco, Tomo XXIII/1-2, 1971, pp. 194-213.
WALDENFELS, Bernhard. Bruchlinien der Erfahrung. Frankfurt: Suhrkamp, 

2002.
WALDENFELS, Bernhard. La experiencia radicalizada. Ed. Alfredo Rocha. 

En: La responsabilidad de pensar. Homenaje a Guillermo Hoyos Vásquez. Barranquilla: 
Ediciones Uninorte, 2008.



Ricoeur: la metaforicidad del sí mismo
Ricoeur: the Metaphoricity of Self

CAROLINA VILLADA CASTRO
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen
Este texto pretende vislumbrar la 

insistencia en el valor filosófico de la 
metáfora que es, a su vez, la vertiente 
de indagación desde la que intentare-
mos explorar la respuesta ricoeuriana a 
la pregunta por la mismidad a partir de 
la asunción de su metaforicidad. El mo-
vimiento que se lleva acabo se inicia 
con un bosquejo de la discusión que 
trazan las perspectivas de Nietzsche, 
Heidegger y Derrida en torno a la me-
táfora y que serán interpeladas por Ri-
coeur desde su filosofía hermenéutica. 
Entonces podrá bordearse la conside-
ración del sí mismo como un conflicto 
de interpretaciones entre las diversas 
formas discursivas a que se aboca la 
hermenéutica.

Palabras clave: Metáfora, meta-
física, hermenéutica, interpretación, 
concepto.

Abstract
This text seeks to discern the 

emphasis on the philosophical value of 
the metaphor is, in turn, the slope of 
inquiry from which we will try to explore 
the answer to the question ricoeuriana 
sameness from assuming its metapho-
ricity. The movement that takes place 
begins with an outline of the discussion 
that traces the perspectives of Nietzs-
che, Heidegger and Derrida about the 
metaphor and to be challenged by his 
philosophy Ricoeur from hermeneutics. 
You can then generate consideration of 
him as a conflict of interpretation bet-
ween the various forms of discourse to 
which he devoted hermeneutics.

Key words: Metaphor, metaphy-
sics, hermeneutics, interpretation, con-
cept.



174 - Carolina Villada Castro

Introducción 

Tras la desedimentación de la intuitividad, reflexividad, coseidad y solipsis-
mo de la subjetividad metafísica que acoge la filosofía ricoeuriana se reitera 
la pregunta hermenéutica por el sí mismo: deconstruido como sujeto, el sí 
mismo se indica entonces como pura aperturidad interpretativa que se jue-
ga en su movimiento incesante de refiguración discursiva. La fenomenología 
hermenéutica propuesta por Ricoeur se aboca entonces a la multiplicidad de 
metáforas que se deslizan entre los discursos, como diversos modos de res-
ponder a la pregunta por el sí mismo. Así, antes que insistir en la presunta 
identidad de la subjetividad metafísica, la fenomenología hermenéutica afirma 
la metaforicidad del sí mismo que es la virtualidad que sostiene su exuberan-
cia interpretativa. 

1. Metafísica y Metáfora

La exploración de las tensas relaciones entre el concepto y la metáfora en la 
filosofía comienzan a trazarse a partir de la crítica a la metafísica de Nietzsche, 
Heidegger y Derrida: la asunción nietzscheana del lenguaje como pura acti-
vidad de metaforización, la crítica heideggeriana a la metafísica subsistente 
a la metáfora y finalmente, la deconstrucción del fundacionalismo filosófico 
de Derrida, oscilan entre la necesidad de afirmar su estricta proximidad y la 
exigencia de una retirada de la metáfora. Esta es la disyuntiva que plantea 
el horizonte de la crítica a la metafísica a la que intentará responder Ricoeur 
tomando el desvío hacia su filosofía hermenéutica, que explora en la inter-
sección entre la metáfora y el concepto una vía de acceso fundamental a la 
pregunta por la interpretación.

La asunción nietzscheana del lenguaje como potencia de ficción permite 
afirmar la metaforicidad de todo concepto, mientras se rebate la necesidad 
lógica e intuitiva que le aseguraba la reflexión filosófica en su función legiti-
madora. De este modo, la borradura de la metáfora que está a la base de todo 
concepto corresponde al movimiento de idealización que lo funda y hasta lo 
institucionaliza, adrede las palabras de Nietzsche en su ensayo Sobre verdad y 
mentira en sentido extramoral:

¿Qué es entonces la verdad? Una hueste en movimiento de metáforas, 
metonimias, antropomorfismos, en resumidas cuentas, una suma de 
relaciones humanas que han sido realzadas, extrapoladas y adornadas poética 
y retóricamente y que, después de un prolongado uso, un pueblo considera 
firmes, canónicas y vinculantes; las verdades son ilusiones de las que se ha 
olvidado que lo son, metáforas que se han vuelto gastadas y sin fuerza sensible, 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 175

monedas que han perdido su troquelado y no son ahora consideradas como 
monedas sino como metal1.

Como se indica, la crítica nietzscheana a la metafísica en vista del olvido de 
la metáfora que pertenece a todo concepto, si bien intenta limitar las preten-
siones fundadoras de la filosofía, no obstante traza una línea de indagación 
por la que intercederá insistentemente Ricoeur: se trata de la proximidad in-
eludible de la metáfora y el concepto en el corazón mismo de la interpretación 
pues, como se indicará más adelante, sólo en su entrecruzamiento acontece 
el pensamiento.

En contraste, la crítica heideggeriana a la metafísica subsistente al lenguaje 
mantiene la metáfora atrapada en el dualismo de lo sensible e inteligible, de 
manera que su función no sería más que apuntar figurativamente a lo inteligi-
ble, es decir, a un sentido propio que la trasciende y supera. Por tanto, si con-
cedemos a Heidegger que “lo metafórico no existe más que en las fronteras 
de la metafísica”2 (entonces tendremos que asumir la metáfora como un mero 
suplemento de la metafísica. 

Ahora bien, si la única senda para explorar la pregunta ontológica por el len-
guaje supone una superación de la metafísica, entonces la retirada de la metá-
fora se hace igualmente inminente. La mostración del ser en la inmanencia del 
lenguaje pretende no sólo socavar su función meramente representativa con 
que era instrumentalizado por la subjetividad metafísica, sino la sustitución me-
tafórica que mantuvo en el olvido la pregunta por el ser en tanto fue sustituida 
por la pregunta metafísica por el ente. 

De este modo, el gran logro de la pregunta ontológica por el lenguaje se 
jugaría precisamente en la asunción de la pertenencia del ser al decir, de su 
aperturidad en el habla: “Lo que se despliega en el habla es el Decir en tanto que Mos-
tración (Das Wesende der Sprache ist die Sage als die Zeige)”3. Para Heidegger, el habla 
en su pertenencia co-originaria a la escucha, es un movimiento de mostración 
y sustracción incesante del ser que articula el decir; en otras palabras, lo que 
se efectúa en el decir es el advenimiento apropiador del ser que siempre pone 
en vibración una red de significaciones (tierra, cielo, mortales, dioses). 

En divergencia con Heidegger, Ricoeur explorará el valor filosófico de la 
metáfora en esta concepción que afirma la aperturidad del ser en la inmanen-
cia del lenguaje, más precisamente sus alcances ontológicos, pues su apuesta 

1 NIETZSCHE, Friedrich. Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Madrid: Tecnos, 2007, p. 25.
2 RICOEUR, Paul. La metáfora viva. Madrid: Cristiandad, 1980, p. 383.
3 HEIDEGGER, Martin. De camino al habla. Barcelona: Serbal, 1987, p. 229.



176 - Carolina Villada Castro

consistirá precisamente en que la creación de sentido que efectúa la metáfora 
es aperturidad de posibilidades de ser en que se juega el ser mismo, como acon-
tecer incesante entre su historicidad y lingüisticidad.

Paralelamente, en su ensayo La mitología blanca de Derrida, en consonancia 
con las consideraciones nietzscheanas en torno a la metaforicidad del con-
cepto, señala la doble borradura de la metáfora que se lleva a cabo en el gran 
texto de la metafísica, no sólo por el movimiento de idealización que lleva a 
la constitución esquemática del concepto, sino a partir de su consagración 
como el sentido más propio del ser, así el “proceso mismo de la metaforiza-
ción: idealización y reapropiación”4. Se impugna como la doble apropiación 
de la metáfora sobre cuyo olvido se erige la metafísica. 

Desde esta perspectiva, la imposibilidad de una teoría de la metáfora como 
de una retórica de la filosofía quedan atrapadas en la circularidad de esta 
transacción usurera entre el concepto y la metáfora que realiza la metafísica: 
la dificultad de una teoría de la metáfora responde precisamente a que todo 
concepto que pudiera componer una reflexión sobre ella ya estaría implicado 
por ella, en palabras de Derrida: “Todos los conceptos que han operado en la 
definición de la metáfora tienen siempre un origen y una eficacia en sí mismos 
`metafóricos´”5. La metáfora del suelo firme que atraviesa la fundamentación 
filosófica, la metáfora de la luz que cruza la intuición y la reflexión, así como la 
del lugar en la asunción de la metáfora como tropo, ilustran unas cuantas de 
las metáforas que recorren los conceptos básicos con que habría de llevarse 
a cabo precisamente una teoría de la metáfora. No obstante, la imposibilidad 
de una reducción de la filosofía a una retórica vendría a estar a su vez limitada 
por los remanentes metafísicos que recorren la metáfora, manteniéndola re-
ducida a una función meramente suplementaria que ya indicaba Heidegger. En 
suma, la metaforicidad de todo concepto así como los dualismos metafísicos 
que recorren la metáfora trazan el círculo en que quedan atrapadas tanto una 
teoría de la metáfora como una retórica de la filosofía.

 A esta lectura derridiana de la metáfora a partir de la crítica de la meta-
física le recusa Ricoeur una radicalización de la crítica heideggeriana de la 
metáfora que implicaría su abandono. Precisamente en su ensayo La retirada 
de la metáfora Derrida responde a Ricoeur y precisa la dirección de sus diserta-
ciones: la circularidad de la metáfora y del concepto que imposibilitaría una 
teoría de la metáfora no se dirige a su abandono al modo heideggeriano, sino 
a la deconstrucción del fundacionalismo filosófico a la manera nietzscheana; 
de este modo su interés no es negar el valor filosófico de la metáfora, sino in-

4 DERRIDA, Jacques. Márgenes de la filosofía. Barcelona: Paidós, 1989, p. 293.
5 Ibíd., p. 292.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 177

dicar la utilización usurera que le ha concedido la metafísica al consagrarlas en 
conceptos que se deslizan de un discurso a otro e incluso se institucionalizan.

De esta manera, la metaforicidad del concepto que permitió a Nietzsche 
separar la filosofía de toda función fundadora, permite ahora a Derrida tantear 
un pensamiento de la diseminación, que considera la metafísica como un gran 
texto cuyos trazos se desdoblan infinitamente en otros sin que sea posible 
hallar un origen que los fundamente o legitime. El trazo es así la repetición in-
cesante del retraso de toda presencia o ser; así, en lugar de la mostración del 
ser en su pertenencia al lenguaje como lo pretendía Heidegger, la exploración 
derridiana del trazo, nos aboca a su diseminación incesante; lo que se repite 
entre los trazos que componen el gran texto de la metafísica es entonces su 
différance, ese desdoblamiento continuo que desfonda todo fundacionalismo 
o dogmatismo. La retirada de la metáfora no es, por tanto, la condición para 
un pensamiento del ser según la exigencia heideggeriana, sino el desvío a un 
pensamiento del trazo y de su perpetua diseminación aproximándose a la in-
sistencia nietzscheana en el abandono del fundacionalismo filosófico.

Esta es precisamente la crítica a la metafísica desde la que se desarrolla la 
exploración de los alcances filosóficos de la metáfora por Nietzsche, Heide-
gger y Derrida que trazan una disyuntiva entre la asunción nietzscheana de su 
pertenencia al discurso filosófico y la exigencia heideggeriana de su abando-
no. A esta vertiente de exploración responderá precisamente Ricoeur desde 
su filosofía hermenéutica.

2. Hermenéutica y metaforicidad del sí mismo

La exploración hermenéutica de la metáfora que lleva a cabo Ricoeur 
apuesta por sus alcances ontológicos. Allende de la función suplementaria den-
tro de la metafísica que  subordina la metáfora a la necesidad lógica e intuitiva 
del concepto autosuficiente y autofundador y, más aún, en divergencia con la 
exigencia heideggeriana de invocar su retirada, Ricoeur intentará reivindicar 
el valor filosófico de la metáfora a partir de su proximidad al concepto en el 
corazón mismo de la interpretación. 

En su obra La metáfora viva el desplazamiento de la concepción aristotélica 
de la metáfora como un efecto de sustitución nominal hacia la concepción 
de los lingüistas modernos que extienden su alcance al nivel del sentido de la 
frase, será apropiado por Ricoeur a partir de su concepción hermenéutica del 
lenguaje, que le permitirá indicar la metáfora simultáneamente como creación 
de sentido y exploración de posibilidades de ser en el mundo. 



178 - Carolina Villada Castro

De este modo, la indagación hermenéutica de la metáfora establece su va-
lor filosófico en los alcances ontológicos del conflicto de interpretaciones que 
lleva a cabo. Así la metáfora, como ya lo dijera Ricoeur en torno al símbolo, da 
que pensar; la creación misma de sentido que alcanza ésta llevando el lenguaje 
a sus límites, aboca a posibilidades de existencia que reiteran la potencia on-
tológica de la ficción, tan defendida en las indagaciones ricoeurianas.

Desde los albores de su hermenéutica, Ricoeur se aboca a la pregunta por 
los alcances filosóficos de todas las formas de excedencia de sentido entre los 
que se cuenta el símbolo y la metáfora, en aras de explicitar el modo como 
responden a diversas formas de pertenencia del hombre al mundo: ya desde 
la pregunta por lo sagrado al modo de las mitologías y textos sagrados, ya 
desde una semántica del deseo a la manera de los simbología de los sueños, 
ya desde la creación de metáforas de la poética. En cada caso la búsqueda 
ricoeuriana es la de pensar a partir de la interpretación de las diversas modu-
laciones del lenguaje, que en los símbolos y la metáfora alcanzan su máxima 
saturación. La metáfora es así un excedente de sentido cuya exploración ha 
de precisar el valor filosófico de las variaciones imaginativas que atraviesa la 
ficción, en cuyo juego se reitera la virtualidad de nuestra existencia.  

En la retórica tradicional que comprende tanto las reflexiones aristotélicas 
como las consideraciones de Cicerón y Quintiliano, se concibe la metáfora 
como un efecto de sustitución que se efectúa entre nombres con semejanza 
de sentido, produciendo la aproximación de códigos lexicales diversos en vir-
tud de su directa proporcionalidad.  La metáfora es entonces, una mera tra-
ducción de un nombre en otro cuya semejanza viene asegurada por su proxi-
midad semántica.

Ahora bien, el giro fundamental llevado a cabo en la lingüística moderna 
es precisado por I. A. Richards, estableciendo que el efecto de la metáfora no 
se cumple a nivel del nombre, sino al nivel del sentido de la frase; la metáfora 
no es más que un efecto de sustitución nominal, sino producción de sentido. 
Adrede nos dirá Ricoeur a partir del viraje abierto por Richards:

La metáfora atañe a la semántica de la oración antes de que se relacione 
con la semántica de la palabra (…) la tensión en una expresión metafórica, 
realmente no es algo que sucede entre dos términos en la expresión, sino más 
bien entre dos interpretaciones opuestas de la misma. Es el conflicto de esas 
dos interpretaciones lo que sostiene la metáfora6. 

La metáfora ya no se reduce, por tanto, a una traducción que redundaría 
en las posibilidades semánticas de códigos lexicales bien determinados, sino 

6 RICOEUR, Paul. Teoría de la interpretación. México: Siglo XXI, 2006, p. 63.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 179

que en su potencia de ficción o, si se quiere, de creación de sentido abocaría 
a un conflicto de interpretaciones que llevaría el lenguaje a los límites mismos 
de sus posibilidades semánticas, en consonancia se nos dirá: “en una metá-
fora viva la tensión entre las palabras o, más precisamente, entre las dos in-
terpretaciones, una literal y otra metafórica en el nivel de una oración entera, 
suscita una verdadera creación de sentido”7. En otros términos, produciendo una 
impertinencia semántica dentro de los límites bien definidos del lenguaje, la 
metáfora crea una nueva pertinencia semántica llevando al lenguaje hasta el 
límite mismo. Sólo en el éxtasis del lenguaje despliega su potencia la metáfora. 

Tras este importante desplazamiento de la lingüística moderna en la con-
cepción de la metáfora, Ricoeur asume la exploración de sus alcances filo-
sóficos; de este modo, a la innovación semántica que opera en la metáfora 
se añadirá la explicitación de su potencia ontológica a partir de la concepción 
hermenéutica del lenguaje. Aquí el desvío de la exigencia heideggeriana de 
una retirada de la metáfora se hace manifiesto a partir, precisamente, de la 
apropiación ricoeuriana de su concepción hermenéutica del lenguaje: si la 
aperturidad del ser pertenece al decir, si a su acontecer responde el discurrir 
del habla, entonces, la articulación lingüística que se juega en la metáfora 
como fenómeno del lenguaje es uno de los modos de mostración del ser. En 
los límites del horizonte de comprensión la metáfora articula el acontecer del 
ser extasiando el lenguaje; en otras palabras, en el éxtasis del lenguaje la metáfora 
responde al ser mismo como acontecer, a su aperturidad originaria.

Como se ha indicado a la exigencia heideggeriana de una retirada de la 
metáfora como único modo de acceder a la pregunta ontológica por el len-
guaje, Ricoeur opone la posibilidad de determinar los alcances ontológicos de 
la metáfora, únicamente desde una concepción hermenéutica del lenguaje. 
Desde la hermenéutica la metáfora despliega posibilidades de ser propias del ser 
mismo como acontecer o virtualidad infinita, en tanto el lenguaje en que se articula 
es aperturidad o mostración misma de este acontecer.

Los alcances ontológicos de la metáfora responden, por tanto, a su po-
tencia de ficción que patentiza el éxtasis del lenguaje: haciendo epoché de la 
referencia ordinaria a que apunta el sentido señalado dentro de un horizonte 
interpretativo compartido, la metáfora desdobla el sentido y su referencia, 
movimiento por el que se despliega un sentido y una referencia virtuales como 
posibilidades de ser en el mundo mismas, sobre esto nos dirá Ricoeur: “la 
imagen lleva a cabo, en este sentido, la suspensión o la epoché de la realidad 
cotidiana. Pero dicha epoché sólo es el aspecto negativo de la ficción” (Ricoeur: 
1999, p. 54) y más adelante “este juego entre la imagen y el lenguaje convierte 

7 Ibíd., p. 65.



180 - Carolina Villada Castro

lo imaginario en la proyección de un mundo ficticio, en el boceto de un mundo 
virtual en el que podría vivirse”8. 

Ahora podemos abordar el modo como la proximidad entre el concep-
to y la metáfora yacen en el corazón mismo de la interpretación. Como se 
ha indicado, la metáfora no es un suplemento ilustrativo o, si se quiere, una 
traducción del concepto que siempre la trasciende y supera; la metáfora es un 
conflicto de interpretaciones con alcances ontológicos. La proximidad entre la metáfora 
y el concepto se hace entonces perentoria para la hermenéutica, entre ambos 
se juega la interpretación misma: de un lado los trazos finos del concepto, de 
otro lado las variaciones interpretativas que intenta la metáfora, en sus bordes 
del acontecer de la interpretación, en consonancia dirá Ricoeur:

La interpretación es, por tanto, una modalidad del discurso que opera en 
la interacción de dos campos, el de lo metafórico y el de lo especulativo. Es, 
pues, un discurso mixto que, como tal, no puede dejar de experimentar la at-
racción de dos exigencias rivales. Por un lado, quiere la claridad del concepto; 
por el otro, intenta preservar el dinamismo de la significación que el concepto 
fija e inmoviliza9. 

La metaforicidad del concepto expone entonces los conflictos de inter-
pretación en que entra en juego, a la vez que su configuración se aboca al 
despliegue de una de ellas en que se cifra su apuesta. Este es precisamente 
el escenario de la interpretación: en la intersección del concepto y la metá-
fora oscila incesantemente su movimiento… dejemos resonar entonces las 
palabras de Ricoeur: “La metáfora viva no es viva sólo en cuanto vivifica un 
lenguaje constituido. Sí lo es en cuanto inscribe el impulso de la imaginación 
en un `pensar más´ a nivel del concepto”.

Como se indica, la indagación por los alcances filosóficos de la metáfora 
obtiene en la hermenéutica ricoeuriana una nueva perspectiva de indagación. 
La crítica a la metafísica que pasaba por la crítica a la metáfora se subvierte 
con Heidegger en la exigencia de su retirada, con lo que una exploración de las 
posibilidades filosóficas de la metáfora es eliminada. Ante semejante encruci-
jada la alternativa ricoeuriana es pues, la de explicitar los alcances ontológicos 
del conflicto de interpretaciones que acontece en la metáfora. De ahí la im-
portancia de afirmar no sólo su proximidad al concepto, sino de asegurar en 
su intersección el acontecer mismo de la interpretación, no en vano precisará 
Ricoeur:

8 RICOEUR, Paul. Historia y Narratividad. Barcelona: Paidós, 1999, p. 54.
9 RICOEUR, Paul. La metáfora viva. Op. cit., p. 409.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 181

Yo me inclino a ver el universo del discurso dinamizado por el juego de 
atracciones y repulsiones creadoras constantes de dependencias de interac-
ción y de intersección, cuyos focos organizadores se descentran unos de otros 
sin que jamás este juego encuentre el reposo en un saber absoluto que reab-
sorbería las tensiones10.

Ahora bien, los giros de este rodeo en torno a la metáfora a partir de la 
crítica a la metafísica y a partir de la hermenéutica apuntan a una hipóte-
sis fundamental que tantearemos seguidamente: la asunción ricoeuriana del 
sí mismo como puro movimiento de metaforizacióno reconfiguración. La fenome-
nología hermenéutica sobre la que se desarrolla el pensamiento ricoeuriano 
está cruzada por una cuestión fundamental que interpela diversamente am-
bas tradiciones: de un lado, la explicitación fenomenológica de una subjetividad 
intencional, siempre fluyente y situada como horizonte de toda experiencia 
posible; de otro lado, la recuperación hermenéutica de la pregunta ontológica 
por el sí mismo en su aperturidad mundana y tempórea entre las que acontece 
su existencia. De este modo, lejos de toda pretensión de una subjetividad fun-
dadora, intuitiva y sustancial como fue considerada por la tradición filosófica, 
la apuesta ricoeuriana desde su fenomenología hermenéutica es por un sí mis-
mo que acontece como pura aperturidad interpretativa. Símbolos, mitologías, 
relatos, discursos que indican las articulaciones narrativas entre las que el sí 
mismo se reconfigura incesantemente.

En suma, la consideración axiomática y cósica de la que intentó liberarse 
la subjetividad intencional de la fenomenología husserliana así como el acon-
tecer de la existencia extática del Dasein heideggeriano impiden identificar el sí 
mismo de la fenomenología hermenéutica con la continuidad de una presencia 
cósica, intuitiva, reflexiva y solipsista al modo de la metafísica; en contraste, 
exigen explorar las diversas modalidades de sentido en que se patentiza nues-
tra mundaneidad e historicidad. El sí mismo de la fenomenología hermenéutica 
no se explicita entonces como un sustrato u horizonte de toda experiencia 
posible, sino que se rodea en los diversos modos como ha sido interpretado 
y narrado. En suma el sí mismo es un rodeo interpretativo, una tensión de inter-
pretaciones que mantendría y renovaría su pura virtualidad una vez que se ha 
deconstruido como sujeto.  

El concepto del sí mismo en la fenomenología hermenéutica presupone enton-
ces su zona de proximidad con la metáfora: la metaforicidad de este concepto 
se juega en la tensión entre la multiplicidad de interpretaciones que bordea; 
de este modo entre los diversos discursos el concepto de sí mismo se meta-
morfosea respondiendo precisamente a las diversas configuraciones y recon-
figuraciones que cada uno de ellos implica. Entre los modos de narración en 
que puede rodearse éste. 

10  Ibíd., pp. 407-408.



182 - Carolina Villada Castro

En este orden de ideas, los relatos de ficción permiten, no obstante, llevar-
lo al límite, y es ahí, que toda pretendida identidad de un sí mismo se invierte 
en su virtualidad, de este modo, en el espacio imaginario lo que retorna ince-
santemente es el flujo de variaciones imaginativas que fisura la continuidad 
de toda pretendida mismidad en un movimiento de reconfiguración continuo. 

Consideración final

La consideración del sí mismo como reconfiguración incesante, nos permite 
insistir en su asunción como metáfora viva. El sí mismo, además, como pura aper-
turidad interpretativa se desliza entre multiplicidad de figuraciones o metáfo-
ras discursivas que renuevan permanentemente los rodeos hermenéuticos. 
De este modo, la fenomenología hermenéutica de Ricoeur, entre la asunción 
de una subjetividad como sustrato originario de toda experiencia posible del 
idealismo trascendental husserliano y la deconstrucción de la metafísica de la 
subjetividad heideggeriana, afirma la metaforicidad de este complejo concep-
to; pues sólo en su continua refiguración se preserva su virtualidad. El sí mismo crece 
por tanto en la proximidad del concepto y la metáfora: borrando los límites de 
todo concepto del sí mismo, toda reinterpretación reitera su metaforicidad. En suma, la 
reivindicación filosófica de la metáfora a que apuesta Ricoeur desde su her-
menéutica alcanza la pregunta por el sí mismo para afirmar su virtualidad infinita 
en su abundancia interpretativa.

Bibliografía.
DERRIDA, Jacques. Márgenes de la filosofía. Madrid: Cátedra, 1989.
DERRIDA, Jacques. La deconstrucción en las fronteras de la metafísica: La retirada 

de la metáfora. Barcelona: Paidós, 1998.
HEIDEGGER, Martín. De camino al habla. Barcelona: Serbal, 1987.
NIETZSCHE, Friedrich. Sobre verdad y mentira en sentido extramoral. Madrid: 

Tecnos, 2007.
RICOEUR, Paul. La metáfora viva. Madrid: Cristiandad, 1980.
RICOEUR, Paul. Historia y Narratividad. Barcelona: Paidós, 1999.
RICOEUR, Paul. Teoría de la interpretación. México: Siglo XXI, 2006.



Sobre la concepción husserliana de la filosofía 
como ciencia estricta

On the Husserliana Conception of 
Philosophy as Rigorous Science

JEISON ANDRÉS SUÁREZ
Universidad del Valle

Colombia

Resumen
Este artículo caracteriza, de manera 

general, un panorama general del desa-
rrollo de la ciencia, si se quiere, en el 
pensamiento occidental. En dicho pa-
norama se enlaza la propuesta hecha 
por Husserl de hacer de la filosofía una 
ciencia rigurosa, que a su vez, exige un 
cuidadoso análisis en la transición de 
un método fenomenológico a una filo-
sofía fenomenológica fundada en prin-
cipios universales en continuidad con 
Platón y Descartes.

Palabras clave: Ciencia, filosofía, 
fenomenología, lógica.

Abstract
This article discusses, in general, 

an overview of the development of sci-
ence, if you will, in Western thought. In 
such a scenario is bound to the pro-
posal made ​​by Husserl to make philos-
ophy a rigorous science, which in turn 
requires a careful analysis in the tran-
sition from a phenomenological ap-
proach to a phenomenological philos-
ophy founded on universal principles in 
continuity with Platón and Descartes.

Key Words: Science, philosophy, 
phenomenology, logic.



184 - Jeison Andrés Suárez

Su meta vital en tanto que filosofo,
Es una ciencia universal sobre el mundo,

Un saber definitivo, universal,
Un universo de verdades en si acerca del mundo,

Del mundo en si…
Husserl (Crisis, Epilogo, §73)

Es un hecho, al menos para una parte de la tradición filosófica actual, que 
La Estructura de las revoluciones científicas de 1962, dio al mundo una lección im-
portante respecto del proceder de las ciencias. Muchos académicos y filó-
sofos de la ciencia creen que la irrupción en el campo científico del ahora 
famoso concepto de “paradigma”, alienta, por vez primera, el intento de una 
fundamentación metafísica de la práctica científica efectiva. El pensamiento 
occidental le debe a Kuhn la tematizacion de la noción de “marco conceptual” 
y la elaboración teórica de los llamados “modelos paradigmáticos”; unos ar-
quetipos metafísicos y epistemológicos que funcionan como contextos que 
no solo permiten la formación de los diferentes modelos teóricos y teorías de 
nivel inferior sino que también, prescriben generalmente la forma de organiza-
ción o agrupamiento de tales teorías. 

En virtud de tales modelos paradigmáticos, hoy en día es más sencillo 
aceptar que el proceder científico no sea para nada entendido como un pro-
ceso acumulativo y estable; esto sucede porque los logros que una comuni-
dad científica particular reconoce durante algún tiempo como “el fundamento 
de su práctica ulterior”1, y que permiten establecer periodos de “ciencia nor-
mal”, se ven interrumpidos por rupturas violentas no acumulativas en las que 
la ciencia, por decirlo de algún modo, se revoluciona y reemplaza los antiguos 
paradigmas por unos totalmente nuevos, acordes con el nuevo punto de vista 
adoptado.

Medio siglo antes de que la historia de la ciencia obtuviera un alcance tras-
cendental con La estructura, el paradigma que predominaba en buena parte de 
la Europa oriental obedecía a la idea de la fundamentación absoluta de todas 
las ciencias “inclusive de las ciencias exactas”2 a partir de un sistema teórico 
científicamente elaborado, una ciencia, teoría o doctrina de la ciencia. Poco 
antes, en la segunda mitad del siglo XIX, diversos sistemas especulativos de 
corte idealista le asignaron como tarea a la doctrina de la ciencia el estudio de 
la estructura de toda teoría científica, de la relación entre términos del lengua-
je teórico y el lenguaje observacional, de los métodos científicos, de la lógica 

1 “achievements that some particular scientific community acknowledges for a time as sup-
plying the foundation for its further practice”. Cf., KUHN, Thomas. The Structure of Scientific Revo-
lutions. Chicago: The University of Chicago Press, 1970.

2 HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia estricta. Buenos Aires: Nova, 1962, p. 9.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 185

del lenguaje científico, etc. Para Fichte, por ejemplo, la doctrina de la ciencia 
como sistema armónico y absoluto tiene la tarea de hacer de la filosofía una 
ciencia, es decir, una doctrina objetiva, sistemática, evidente, válida para to-
dos e irrefutable. Esta pretensión de origen cartesiano de sistematizar cientí-
ficamente la filosofía es resumida en una especie de razonamiento lógico que 
cuenta con cuatro puntos importantes, a saber: 

1) El saber se configura a sí mismo por sí mismo en un sistema completo, 
organizado y articulado. 2) Una parte de este sistema es su concepto de sí mis-
mo, en la organización original que se acaba de citar, y esta parte es justamente 
la Doctrina de la Ciencia. 3) Por tanto, la Doctrina de la Ciencia no es el con-
cepto de un individuo cualquiera, sino que es el concepto que el saber mismo 
tiene de sí mismo […] la Doctrina de la Ciencia es meramente un sistema de 
intuiciones, pero en modo alguno del pensamiento; no es un producto artificial 
de la libertad sino un producto natural del saber. 4) Ella apunta a la realidad 
solo remitiendo más allá de sí misma, en el punto de vista de la intuición, en-
teramente distinto del pensamiento, a lo visto”3.

Con la llegada del siglo XX, el deseo de los filósofos idealistas por estable-
cer la filosofía como una ciencia, más exactamente como una ciencia estricta, 
ve en la figura de Husserl a su mayor y posiblemente su último representante. 
Con la publicación en 1900 de las Investigaciones Lógicas, se da apertura a todo 
un programa filosófico cuyo desarrollo alimentó, gran parte de la filosofía ale-
mana de la primera mitad del siglo XX, y cuyo radio de acción, como bien lo 
sabemos, se extendió posteriormente, en gracia a las mercedes de filósofos 
como Sartre, Merleau-Ponty, Levinas, Ricoeur, Patocka y el mismo Derrida, a 
países como Francia, Polonia y Checoslovaquia. En efecto, a partir de 1900 
se desencadeno un movimiento muy seminífero en filosofía que darían a co-
nocer muchas de las ideas que serian el insumo básico de todo el siglo XX; 
recordemos que en un periodo relativamente corto que va de 1900 hasta 1910 
se publican obras de una importancia inimaginable: los dos volúmenes de las 
Investigaciones Lógicas, La interpretación de los sueños de Freud, Los Principios Éticos 
de Moore, la Teoría de la relatividad de Einstein,  El Pragmatismo de James y por 
ultimo hacia 1910 los Principia Mathematica de Russell y Whitehead.

Sí bien es cierto que el papel de la lógica como teoría pura de la ciencia 
(Wissenschaftlehre), o doctrina que indaga con generalidad esencial los posibles 
caminos hacia los principios últimos procurando una norma y una guía a la 
ciencia efectiva y practica (explicitando, al mismo tiempo, la esencia de una 
ciencia autentica en general, es decir, su posibilidad pura), resalta de manera 
particularmente clara en los Prolegómenos a la lógica pura, solo es en el ensayo La 
filosofía como ciencia estricta, donde se hace realmente explicito la exigencia del 

3 FICHTE, Johann. Doctrina de la ciencia. Madrid: Akal, 1999, p. 60. 



186 - Jeison Andrés Suárez

desarrollo de una filosofía rigurosamente científica. Cien años después de la 
publicación del ensayo siguen habiendo divergencias respecto del abandono 
o la continuidad del ideal de la filosofía como ciencia rigurosa. La pregunta 
de sí ¿abandono Husserl el ideal de la ciencia rigurosa? O sí ¿conduce este 
ideal toda la obra de Husserl y es el “santo y seña” de toda la fenomenología 
desde sus comienzos hasta el final?4 Reduce las posibilidades a una respuesta 
absoluta en que se adopta una posición en negación de la otra. Si se adopta 
la posición de abandono debe negarse la posibilidad del ideal de una filosofía 
rigurosamente científica como hilo conductor de todo el proyecto fenomenológico 
husserliano.

Lo que me interesa particularmente es proponer una vía alterna, a las dos 
posturas anteriores, que contemple la posibilidad de la evolución y despla-
zamiento en la concepción de las relaciones entre la ciencia y la filosofía; 
una reflexión que tenga presente el tránsito que va de la consideración de la 
fenomenología como un método descriptivo hacia el absolutismo en el cual 
la fenomenología es considerada como la ciencia de la subjetividad trascen-
dental, como la ciencia universal autentica. Lo que quiero decir es que la pre-
tensión no muy humilde de que la filosofía debe ser una “ciencia estricta”, 
presentada idealmente en el artículo de la revista Logos en 1911, es una meta 
a la que el proyecto fenomenológico de Husserl jamás pudo renunciar, pero 
cuya realización o cumplimiento como logro solo se dio de manera parcial y 
aproximativa en los treinta y ocho años siguientes a la publicación en 1900 
de las Investigaciones Lógicas. Según dice el mismo Husserl en la carta del 21 de 
diciembre de 1930 enviada a Ingarden. “Pero la obra sistemática fundamental 
de la fenomenología, que interiormente preparo propiamente desde hace una 
década y en que ahora trabajo, me preocupa más, naturalmente y en vista de 
mi edad”5.  Hoy sabemos que el plan de Husserl de elaborar la obra fundamen-
tal de la fenomenología, no hallo realización en ninguna de las obras tardías 
aparecidas después. El plan mismo se mantuvo en proceso de formación y 
la esperanza de su realización se vinculo para Husserl con diferentes obras y 
con esbozos que permanecieron en forma de manuscritos, me refiero al tra-
bajo sobre Crisis y al texto publicado en 1939, un año después de su muerte, 
gracias a la colaboración de Landgrebe, bajo el nombre de Experiencia y Juicio.

4 Tal pregunta fue tema de discusión en el coloquio de fenomenología de 2010 llevado a 
cabo en el marco del III Congreso Colombiano de Filosofía que tuvo lugar en la Universidad del 
Valle. Igualmente esta cuestión fue referida en diversas relatorías expuestas en el Seminario 
“Formación e Intersubjetividad” del Doctorado Interinstitucional en Educación de la Universi-
dad Pedagógica Nacional de Colombia.

5 Algunos de los pasajes más importantes del intercambio epistolar entre Husserl e Ingarden 
aparecen referidos en la introducción que en calidad de editor Paul Janssen realiza en febrero de 
1974 a la edición de Lógica formal y lógica trascendental publicada como tomo XVII de la colección 
Husserliana en la editorial Martinus Nijhoff.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 187

Digo esto porque tengo la leve sospecha de que las grandes publicaciones 
en la vida de Husserl dieron a conocer múltiples perspectivas de lo que hoy 
conocemos por fenomenología trascendental: en primera instancia, por ejem-
plo, se creía que las Investigaciones consistían en la superación del psicologis-
mo apartándose de toda teoría subjetivista; con la publicación de las Ideas en 
1913, casi una década y media después, se institucionalizo de alguna manera 
a la fenomenología como una forma de idealismo trascendental. En 1929 apa-
rece un texto en donde se pone de manifiesto nuevamente la temática lógica, 
esta vez se propone la teorización de la lógica trascendental como superación 
de la lógica formal; la aparición de las Meditaciones Cartesianas y póstumamente 
el texto sobre Crisis, eclipso por completo a las obras cuyo tema radicaba en 
consideraciones sobre lo lógico a tal extremo que Crisis fue apartada del resto 
del corpus husserliano y fue entendida, sin tener en cuenta las obras que la 
precedían, como expresión de una fenomenología transformada conforme a 
la situación social de la Alemania de aquella época. En efecto, esto permitió 
perder de vista la continuidad que impera en la obra de Husserl.

Si tenemos en cuenta esta supuesta continuidad respecto de la ideas de 
Husserl, entonces, ¿Cuál es verdaderamente la concepción de Husserl del 
concepto de ciencia? ¿Cómo entender adecuadamente el ideal de la filosofía 
como ciencia estricta? ¿Por qué ve a la fenomenología como la ciencia funda-
mental de la filosofía? ¿Debemos creer como quiere Husserl que la situación 
actual exige necesariamente la realización de un sistema doctrinal en respues-
ta al abandonado de la modernidad del ideal iniciado con Platón de establecer 
a la filosofía como una ciencia autentica? El punto de arranque para intentar 
obtener alguna claridad respecto de esta cuestiones, como ya se dijo, es el 
propósito de realizar la idea de una filosofía en tanto ciencia rigurosa; propó-
sito que solo es posible gracias a un método eficaz y preciso, la fenomenolo-
gía o psicología descriptiva tal y como fue definida en 1900.  

Para Husserl, la realización del ideal de la verdadera ciencia es posible solo 
de un modo: “no aceptando nada preconcebido, no admitiendo como co-
mienzo nada tradicional, no dejándonos cegar por ningún nombre y buscando 
los principios, entregándonos voluntariamente a los problemas mismos y a las 
exigencias provenientes de ellos”6. Otra objeción de Husserl que refuerza la 
realización de este ideal revela que la filosofía solo puede constituirse estricta-
mente como una ciencia si no se la deja al arbitrio de las convicciones de cada 
cual, es decir, si se constituye un conocimiento objetivo de la verdad y alcanza 
evidencia para sus conocimientos, pero mucho más importante aun es com-
prender que la verdadera ciencia debe avanzar sistemáticamente desde los 
primeros principios, dando muestra del orden lógico interno del conocimiento 

6 HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia estricta, Op. cit., p. 71.



188 - Jeison Andrés Suárez

mismo. Por tal razón, la filosofía en sentido estricto es “por esencia la ciencia 
de los verdaderos principios, de los orígenes”7.

El concepto de ciencia del cual parte Husserl es en efecto muy riguroso. 
Es el concepto de ciencia de Platón, de Descartes y de todo el racionalismo 
imperante en el siglo XVII. Este concepto de ciencia orientado hacia la verdad 
absoluta y las normas incondicionales difiere en gran medida de lo que mo-
dernamente hacia el final del siglo XIX se entendía por ciencia experimental. 
Sin lugar a dudas para nuestro filósofo, la ciencia verdadera se genera con la 
fundamentación platónica de la lógica, entendida ésta como una esfera uni-
versal que investiga los requisitos esenciales del saber y expone las normas 
con las cuales se constituye una ciencia que aspira conscientemente a la legi-
timidad normativa general, justificando su método y teoría al mismo tiempo. 

El sentido original de este ideal platónico de ciencia autentica y radical 
consiste en que “la evidencia lógica fundamental que resulta de la idea pura 
del conocimiento posible y del método del conocimiento en general, precede 
a los métodos efectivamente practicados por la ciencia y las formas fácticas 
de la ciencia”8, sirviendo de guía como verdad universal y como principio va-
lido a priori para la práctica científica. Sin embargo, este ideal de la ciencia 
verdadera que si bien inicio con Platón y fue llevado a su máxima exigencia 
con la duda metódica cartesiana o la filosofía crítica kantiana (al plantear la 
posibilidad de la filosofía de establecerse como una ciencia) fue lentamente 
cayendo en el olvido. La  deficiencia de la situación científica diagnosticada 
por Husserl como una crisis hizo que este ideal de ciencia autentica y estricta 
fuese abandonado y sustituido por una forma de ciencia especial, incomple-
ta, una “técnica teórica” basada en la experiencia práctica, desarrollada  en 
las variadas y repetidas actividades practicas; estas nuevas prácticas teóricas, 
ciencias empíricas o de hechos, en tanto ciencias, están siempre dirigidas a 
una región particular de objetos,  y sujetas a leyes inherentes a la esencia de la 
objetividad en general. De ahí que las así llamadas ciencias exactas se encuen-
tren en un estado imperfecto e incompleto “son incompletas en razón del 
horizonte infinito de problemas sin solución, que jamás dejaran en descanso 
el afán de conocimiento”9.

Sin embargo, sabemos por tradición que la multiplicidad de estas activida-
des o actos de conocimiento, verificación, falsación, validación y cálculo es lo 
que constituye el corpus de cualquier teoría científica moderna; sabemos ade-

7 Ibídem.
8 HUSSERL, Edmund. Lógica formal y lógica trascendental. Ensayo de una crítica de la razón lógica. 

México: Instituto de investigaciones filosóficas, UNAM, 2009, p. 49.
9 HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia estricta. Op. cit., p. 9.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 189

más que dichas actividades están organizadas sistemáticamente para poder 
diferenciarse en modos determinados de otros tipos de actividades prácticas 
que difieren respecto de sus objetos. Igualmente que los resultados obte-
nidos por dichas prácticas son comunicados desde un grupo de científicos 
hacia otro, compartidos por un grupo de expertos. Si tenemos en cuenta esta 
perspectiva, la ciencia, en principio, debe considerarse como un proyecto co-
munitario y colectivo que nos involucra a todos por igual, que requiere, según 
el lenguaje de Kuhn, de una comunidad científica no solo para proseguir las 
tareas emprendidas por un grupo de científicos, sino, también, para dar cada 
vez mas posibilidad de realización al principio de corregibilidad. Por tanto pa-
rece ser cierto que la ciencia “ha de ser juzgada como la realización colectiva 
del trabajo de generaciones de investigadores […] que tienen diferentes fuen-
tes de valor, funciones, diferentes modos de obrar y enseñar […] sus colabo-
radores no necesitan sabiduría sino talento para la teoría. Sus contribuciones 
enriquecen el tesoro de valideces eternas, tesoro que llegara a constituir la 
felicidad para la humanidad”10. 

La crítica que Husserl emprende en el artículo de 1911, contra la “filoso-
fía naturalista” y el “historicismo y la filosofía de la cosmovisión”, tiene en 
consideración ,según creo, el proceder metódico de las ciencias empíricas, 
aquella investigación que se fundamenta firmemente en los logros de una co-
munidad científica anterior, en los paradigmas desde los cuales se definen los 
problemas y métodos legítimos para las sucesivas generaciones de científicos; 
un modelo de ciencia que opera como una estructura idealizada compuesta 
por leyes generales o juicios primitivos cuya verdad es autoevidente, llamadas 
axiomas y por teoremas que son una especie de juicios que se derivan de le-
yes generales y universales. 

Según él, sí todas las ciencias empíricas o fácticas  proceden metódica-
mente en la persecución de la verdad, empleando distintos medios que les 
permita llegar al conocimiento de verdades o probabilidades que de otro 
modo permanecerían ocultas, entonces, el análisis de los fundamentos de es-
tos instrumentos metódicos, en donde están reunidas la intelecciones de nu-
merosas generaciones de investigadores, debe proporcionar los medios para 
establecer las normas generales sobre dichos procedimientos y reglas para la 
invención y construcción de los mismos. La ciencia en cuanto actividad ra-
cional es, pues, un pensar judicativo que se forma, ordena y se une conforme 
ideas formales de la razón. Las formaciones que se constituyen de este modo 
son principios, teoremas, deducciones, demostraciones que son expresadas 
proposicionalmente como una unidad teórica. De esto se sigue que los distin-
tos modos de interconexión que vinculan recíprocamente a los actos de juicio 

10 Ibíd., pp. 69-70.



190 - Jeison Andrés Suárez

o aquellos instrumentos metódicos que idealmente constituyen una teoría 
científica deben ser fundamentaciones fijas e inteligibles que se distinguen 
porque: 

Tienen en primer término, el carácter de complejos fijos, por lo que respecta 
a su contenido. Para llegar a cierto conocimiento, por ejemplo, al del teorema 
de Pitágoras, no podemos escoger como puntos de partida cualesquiera cono-
cimientos de entre los inmediatamente dados; ni nos es lícito insertar en el cur-
so restante del pensamiento, o excluir de él, cualesquiera miembros. En segundo 
término, las conexiones de fundamentación no son arbitrarias, no reina el azar, 
sino la razón y el orden; y esto quiere decir la ley regulativa. Si aplicamos la 
proposición “un triangulo equilátero es equiángulo” en un problema matemáti-
co concerniente a cierto triangulo ABC, llevamos a cabo una fundamentación, 
que explícitamente dice así: Todo triangulo equilátero es equiángulo, el trian-
gulo ABC es equilátero, luego es equiángulo. En tercer término, son formales. 
Las fundamentaciones correspondientes no varían con las distintas clases de 
objetos […] más aun, podemos decir que todas las especies de raciocinios 
se prestan a ser generalizadas de tal modo, a ser concebidas tan puramente, 
que resultan libres de toda relación esencial con una esfera del conocimiento 
concretamente limitada11.

Estas fundamentaciones o formaciones no son otra cosa más que los con-
ceptos o las categorías primitivas que están en la base de todo desarrollo 
teórico realizable en el ámbito de lo lógico formal y que constituyen la base de 
toda ciencia posible. El absolutismo de Husserl en su doctrina del concepto 
de la ciencia se hace palpable, sobre todo como se muestra en Los prolegóme-
nos a la lógica pura; pero es más notorio aun en su pretencioso y celebre texto 
de 1911. Por esta razón en las Investigaciones Lógicas el tema importante no es 
la distinción entre la filosofía y la ciencia respecto a su exigencia de saber 
absoluto. 

Esto cambia en la época en que Husserl considera a la fenomenología 
como la ciencia de la subjetividad trascendental: “aquí se fundara la feno-
menología pura o trascendental no como una ciencia de hechos, sino como 
una ciencia de esencias […] No una ciencia eidética de fenómenos reales, 
sino de fenómenos trascendentalmente reducidos, es lo que debe ser nuestra 
fenomenología”12. Con la publicación de las Ideas en 1913 la fenomenología 
adquiere un nuevo matiz; ya no es solamente entendida como un método des-
criptivo que mantiene relaciones estrechas con la psicología, sino que ahora 
es, también, una ciencia universal, apriorística, y autentica que nos permite 
alcanzar “ideas precisas acerca de la estructura más general de esa concien-

11 HUSSERL, Edmund. Investigaciones Lógicas. Madrid: Alianza Editorial, 1982, pp. 44-45.
12 HUSSERL, Edmund. Ideas Relativas a una Fenomenología Pura y una Filosofía Fenomenológica. 

México: FCE, 1986, p. 10.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 191

cia pura, y mediante ellas acerca de los grupos de problemas, direcciones de 
investigación y métodos más generales también que son propios de la nueva 
ciencia”13. Esto implica la idea de que todas las ciencias particulares no son 
sino elementos heterónomos de esta ciencia verdadera. 

Ante todo, debe quedar claro que si la lógica y la ontología formal man-
tienen conjuntamente la perspectiva de la unidad de la ciencia verdadera (tal 
y como se demuestra en el §62 del capítulo 11 de los Prolegómenos y en todo 
el capítulo 1 de las Ideas) es gracias al empirismo y al racionalismo radical de 
que goza la fenomenología como método y como ciencia fundamental de la 
filosofía. En La fenomenología de las investigaciones lógicas, René Schérer argumenta 
a favor de esta posición. Su tesis sostiene que si todo ser ha de fundarse y le-
gitimarse en un acto de conciencia que comprende la unidad de su origen, en-
tonces, se puede hablar de un racionalismo radical en la fenomenología; y en 
tanto que esa legitimación no es, en último análisis, una explicación deductiva 
a partir de principios extraños, sino una fundación o constitución a partir de la 
vida concreta de la conciencia, captada en su experiencia más original, pode-
mos hablar de un empirismo radical. No hay duda que esta doble orientación 
permite comprender a la fenomenología en su unidad, pero no hace más que 
dejar entrever la compleja tarea asignada por Husserl.

En este orden de ideas, a la fenomenología le compete, pues, la modesta 
tarea de unificación de estos dos modos de pensamiento que históricamen-
te se han excluido, el uno al otro, a causa de las severas acusaciones de los 
filósofos que ven en la razón o en la experiencia el fundamento de todo el 
conocimiento posible. Esta concordancia, por supuesto, implica un cambio 
profundo en los conceptos y en el método; implica, asimismo, la persisten-
cia y la culminación de una idea determinada de filosofía. Por ello, según las 
palabras de Schérer, “comprender la fenomenología no es separarla de sus 
referencias bajo pretexto de salvaguardar su originalidad, es religarla a una 
motivación histórica que Husserl ha querido que fuese fundamental, al ver en 
la fenomenología el resultado y la elucidación de un proyecto que inspira la 
Idea de filosofía desde su origen”14. 

Así pues, esta pretensión e ideal de un ser y de una verdad absoluta y 
universal permiten el surgimiento teórico de la fenomenología trascendental 
como “ciencia a priori destinada a suministrar el órgano fundamental para una 
filosofía rigurosamente científica y a posibilitar, en un desarrollo consecuente, 

13 Ibíd., p. 11.
14 SCHÉRER, René. La idea de la lógica pura como motivo de una elucidación fenomenoló-

gica. En: La fenomenología de las investigaciones lógicas. Madrid: Gredos, 1969. 



192 - Jeison Andrés Suárez

una reforma metódica de todas las ciencias”15. En síntesis, sí bajo el titulo de 
fenomenología pura o trascendental Husserl intenta fundamentar una ciencia 
totalmente nueva, referente a un nuevo campo como es el de la subjetividad 
trascendental, 	es porque cree encontrar en ella el camino más originario y 
seguro hacia el ser absoluto, el punto de partida necesario e indubitable que 
hace posible la concreción de la idea ya platónica, ya cartesiana, de estable-
cer a la filosofía como la ciencia universal de fundamentación absoluta. La 
fenomenología así presentada además de ser el camino hacia el ser absoluto, 
que se obtiene mediante las diferentes reducciones, es, asimismo, un méto-
do que describe, en la esfera inmanente (noética) de la vida consciente, las 
estructuras y las necesidades esenciales en la cuales se lleva a cabo esta vida 
en la que todo ser real se retrotrae a su pura idealidad como fenómeno. Todo 
ser de un objeto de conocimiento “que puede ser tanto real como ideal, tanto 
una cosa material como un proceso o como una especie o como una relación 
matemática”16, al retrotraerse a un ser fenomenal debe fundarse sobre una 
experiencia trascendental que tenga, como tal, un carácter de apoliticidad que 
le permita “extraer” sus propios conceptos operativos sin mediación de nin-
gún otro concepto; si seguimos en la tónica de las Ideas, esta fenomenología 
trascendental tiene  que llegar por sí misma a los sistemas de conceptos que 
determinan el sentido fundamental de todos los dominios científicos, es decir, 
a la región analítica y sus categorías17.

Indudablemente son estas categorías lógicas o analíticas las que brindan 
el fundamento a los axiomas que son a su vez el fundamento de disciplinas 
estrictamente científicas puras como la matemática o el cálculo y, por qué no, 
la fenomenología; son los conceptos puramente lógicos y fundamentales que 
determinan dentro del sistema total de los axiomas la esencia lógica del ob-
jeto en general. Estas categorías son meras formas vacías, es decir, conceptos 
independientes de toda materia del conocimiento, que no tienen en cuenta 
ninguna determinación material de objetos y que, por tanto, son algo radi-
calmente no-cualitativo; en tanto categorías de la región analítica, son como 
“formas” que requieren un cumplimiento material con el cual algo como un 
objeto pueda ser, al tiempo que son independientes de su “posible cumpli-
miento”. Estas formas categoriales, pues, no son objetos reales ni tampoco 
contenidos de conciencia sino formas universales irreales, en las cuales todo lo 
cognoscible debe encajar, el presupuesto de toda existencia real. 

Este razonamiento le permite comprobar que una fenomenología comple-
tamente desarrollada de modo sistemático “seria eo ipso la verdadera y auten-

15 HUSSERL, Edmund. El artículo de la Encyclopedia Britannica. México: UNAM, 1990, p. 35. 
16 HUSSERL, Edmund. Investigaciones lógicas. Madrid, Alianza Editorial, 1982, p. 192.
17 HUSSERL, Edmund. Meditaciones Cartesianas. México: FCE, 1986, p. 32.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 193

tica ontología universal que encerrara en si todas las posibilidades regionales 
del ser […] seria, pues, el universo científico de fundamentación absoluta”18. 
Sin embargo, esta ontología formal universal (entendiéndola siempre como la 
lógica pura en toda su extensión hasta una generalidad universal) se relaciona 
con diversas ontologías materiales o regionales. Puesto que la ontología for-
mal representa para Husserl la teoría máximamente abstracta sobre objetos 
cualesquiera, su fundamento no puede proceder de las esencias dotadas de 
un contenido material pero si de las esencias (fenómenos) que se presentan 
en su mera forma esencial general, aquellas esencias completamente vacías 
y puras de todo contenido material que se ajustan a la manera de una forma 
vacía a todo objeto posible. Por consiguiente, la ontología en su formal uni-
versalidad se establecería como una teoría a priori de la ciencia cuya misión 
radicaría no solo en la investigación de aquello que hace de los distintos sa-
beres una ciencia estricta, sino también, en la fijación de las condiciones  de 
posibilidad (noética y lógico-objetivas) del conocimiento científico. 

En resumidas cuentas, cabe decir que la presentación de la fenomenología 
trascendental como ciencia total de lo a priori; “es el fundamento para auten-
ticas ciencias de hechos y para una autentica filosofía universal en el sentido 
cartesiano; una ciencia universal de fundamentación absoluta, acerca de lo 
que de hecho es. Pues toda la racionalidad del factum se encuentra en lo a 
priori. Ciencia apriorítica es ciencia de los hechos para recibir fundamentación 
ultima y de principio”19. En otras palabras, la fenomenología como una cien-
cia que no concede valides a ningún saber del que no podamos dar cuenta 
por medio de principios originarios, evidentes que brinden el fundamento ab-
solutamente indubitable y seguro sobre el cual puede elevarse el verdadero 
sistema doctrinal del que dispondrá la filosofía en su eterna búsqueda del 
conocimiento puro y absoluto, el ideal de establecerse como ciencia estricta.

Bibliografía
FICHTE, Johann. Doctrina de la ciencia. Madrid: Akal, 1999.
HUSSERL, Edmund. La filosofía como ciencia estricta. Buenos Aires: Nova, 1962.
HUSSERL, Edmund. Investigaciones lógicas. Madrid: Alianza Editorial, 1982.
HUSSERL, Edmund. Ideas Relativas a una Fenomenología Pura y una Filosofía Fe-

nomenológica. México: FCE, 1986a. 
HUSSERL, Edmund. Meditaciones Cartesianas. México: FCE, 1986b.
HUSSERL, Edmund. El artículo de la Encyclopedia Britannica. México: UNAM, 

1990.

18 HUSSERL, Edmund. Meditaciones Cartesianas. Op. cit., p. 229.
19 Ibíd., p. 230.



194 - Jeison Andrés Suárez

HUSSERL, Edmund. Lógica formal y lógica trascendental. Ensayo de una crítica de 
la razón lógica. México: Instituto de investigaciones filosóficas, UNAM, 2009.

KUHN, Thomas. The Structure of Scientific Revolutions. Chicago: The University 
of Chicago Press, 1970.

SCHÉRER, René. La idea de la lógica pura como motivo de una elucidación 
fenomenológica. En: La fenomenología de las investigaciones lógicas. Madrid: Gre-
dos, 1969.



La analítica existencial como posible 
guía de una hermenéutica literaria*

The Existential Analysis as a Possible 
Guide Literary Hermeneutics

GERMÁN DARÍO VÉLEZ LÓPEZ
Universidad  Eafit

Colombia

* Texto resultado de la investigación titulada: La apropiación de sí como transformación 
existencial en la escritura autobiográfica. Investigación financiada por la Universidad EAFIT

Resumen
El propósito del presente trabajo es 

el de plantear la idea de una hermenéu-
tica literaria fundada en la hermenéu-
tica existencial o analítica existencial. 
La tarea de la hermenéutica específica-
mente literaria consiste en establecer 
un sentido de la obra literaria. Dicho 
sentido está frecuentemente referido a 
la exposición de un modo de vida par-
ticular. En el caso de algunas novelas, 
tal narración constituye el asunto o 
argumento central. Pero la exposición 
de un modo de vida supone una cierta 
comprensión, por general y provisional 
que ella sea, de la vida misma y de su 
modo de ser. Así pues, una interpreta-
ción literaria que sitúe en su núcleo la 
exposición (descripción, crítica, elogio, 
etc.) de un tipo de vida como elemen-
to que configura el sentido de la obra, 
puede suponer, e incluso necesitar una 
hermenéutica de la vida. Este título 
puede ser una paráfrasis de “analítica 
existencial”, de “hermenéutica fenome-
nológica de la existencia humana”, en 
fin, de “Ser y tiempo”. 

Palabras clave: Literatura, filoso-
fía, hermenéutica, apropiación, exis-
tencia.

Abstract
The purpose of this paper is to raise 

the idea of a possible literary hermeneu-
tics based on an existential analytics. 
The task of specifically literary herme-
neutics is to establish a sense of the li-
terary work. This sense is often referred 
to the exposure of a particular lifes-
tyle. In the case of some novels, such 
narrative is the central issue or argu-
ment. But the exposure of a way of life 
implies an understanding, no matter 
how general and provisional it may be, 
of life itself and its way of being. Thus, 
a literary interpretation that places at 
its core an exposure (description, cri-
tic, praise, etc.) of a way of life as an 
element that sets the direction of the 
work, can suppose and even need an 
hermeneutics of life. This title may be a 
paraphrase of “existential analytics”, or 
“hermeneutics of human existence”, in 
short, of “Being and Time.” 

Keywords: Literature, philosophy, 
hermeneutics, apropiation, existence.



196 - Germán Darío Vélez López

Introducción

En la introducción a Ser y tiempo Heidegger deja planteada una relación 
entre la analítica de la existencia humana, o la ontología fundamental, y otro 
tipo de interpretaciones, que califica como existentivas, y entre las cuales se 
cuentan la psicología filosófica, la antropología, la ética, la poesía, la biogra-
fía y la historiografía. Estas formas de interpretación son modos particulares 
mediante los cuales la existencia se comprende a sí misma. Claramente, aun-
que la vida humana puede y necesita siempre proporcionarse a sí misma una 
interpretación o una comprensión de sí misma con el fin de orientarse en el 
mundo, no necesariamente dicha interpretación tiene que ser filosófica. Cier-
tamente, y afortunadamente, no todos tenemos que desarrollar una analítica 
existencial con el fin de apropiarnos de nuestra existencia. Pero que busque-
mos siempre y en cada caso, por los medios que nos sean dados, tomar nues-
tra vida en nuestras manos, realmente o también quizás sólo aparentemente, 
es algo que hace parte de la constitución esencial de nuestro modo de ser, del 
modo humano de ser, al que Heidegger designa como Dasein. Así pues, dis-
ponemos nosotros, necesariamente, y como posibilidad también de nuestra 
existencia, de diversos modos de interpretación. Hay quienes se orientan en 
la vida apelando a la historiografía, a la historia monumental como la llamaba 
Nietzsche, buscando ejemplos o modelos en ella; pero hay también quienes 
acuden al psicoanálisis buscando comprender su existencia en términos de su 
realidad psíquica, o de esa “realidad” pre-ontológica, como la designa Lacan, 
que es la del inconsciente, para reconocer su estructura, y asumir una posi-
ción ética resuelta frente a ella; y así, en general, podemos afirmar que cada 
uno de nosotros se comprende a sí mismo a partir de una o unas interpre-
taciones determinadas, disponibles, libremente o co-activamente asumidas, 
con las cuales nos confrontamos activamente en un diálogo, o que aceptamos 
pasivamente como orientaciones certeras y eficaces, que conducirán nuestra 
vida hacia la realización de nuestros anhelos o de nuestras metas.

Pero la lista de los modos de interpretación de los que disponemos cada 
uno de nosotros propuesta por Heidegger es muy singular, sino arbitraria. Vol-
vamos al fragmento puntual de Ser y tiempo: 

 Ahora bien, como al Dasein no sólo le pertenece una comprensión de su 
ser, sino que ésta se desarrolla o decae según el modo de ser que tiene cada 
vez el Dasein mismo, puede éste disponer de una amplia gama de formas de 
interpretación. La psicología filosófica, la antropología, la ética, la “política”, 
la poesía, la biografía y la historiografía, han indagado, por diferentes caminos 
y en proporciones variables, los comportamientos, las facultades, las fuerzas, 
las posibilidades y los destinos del Dasein. Queda abierta empero la pregunta 
si estas interpretaciones fueron realizadas con una originariedad existencial 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 197

comparable a la originariedad que tal vez ellas tuvieron en el plano existentivo. 
Ambas cosas no van necesariamente juntas, pero tampoco se excluyen. La 
interpretación existentiva puede exigir una analítica existencial, al menos si se 
comprende el conocimiento filosófico en su posibilidad y necesidad1. 

Se trata, como puede apreciarse, de un texto que vincula al ser del 
hombre con dos tipos de aproximación gnoseológica: analítica existen-
cial e interpretaciones existentivas. O también, ontología fundamental 
o del Dasein de un lado y de otro, interpretaciones que podríamos desig-
nar como regionales, o relativas a determinados aspectos de lo huma-
no. Pero al mismo tiempo, este breve fragmento sugiere un programa 
de investigación que enlaza ambos enfoques: si se comprenden la filo-
sofía de un modo determinado, a saber, en su posibilidad y necesidad, 
la interpretación no estrictamente filosófica puede exigir una analítica 
existencial, es decir, una ontología fundamental. Pero ¿qué significa en-
tonces comprender el conocimiento filosófico en su posibilidad y ne-
cesidad?

Esta doble consideración del conocimiento filosófico está filosóficamen-
te motivada en el pensamiento de Heidegger. El conocimiento filosófico es 
posible toda vez que el hombre es aquel ente destacado que no se limita 
a presentarse entre los entes. Nuestra particularidad óntica consiste en que 
comprendemos el ser siempre de una cierta manera. Esa comprensión no se 
desarrolla necesariamente como conocimiento filosófico, temático, explícito, 
pero es una comprensión “operativa” siempre, en el sentido de que mediante 
ella cada uno se orienta en su vida, en su existencia. Así pues, comprender el 
conocimiento filosófico en su posibilidad es concebirlo a partir de este rasgo 
particularísimo del ser humano. El ser humano comprende el ser y su ser siem-
pre de alguna manera. Esa comprensión puede además ser explícitamente de-
sarrollada en una obra de arte, por ejemplo, en un poema o en una novela. La 
misma condición que hace posible el conocimiento filosófico hace posible el 
conocimiento no filosófico contenido en la obra literaria. Ahora bien, aquello 
que hace posible al conocimiento filosófico, también lo hace en gran medida 
necesario. El Dasein tiene, conforme a su constitución esencial, la tendencia a 
interpretar el ser y su ser a partir del ser del ente con el cual de manera regular 
e inmediata esté en relación, es decir, el ente intramundano que no es como 
él mismo, Dasein. Heidegger designa esta tendencia como “interpretación de 
rebote”2. Ella es responsable de que de modo igualmente regular e inmediato 
el Dasein se malentienda, se malinterprete a sí mismo tomándose como un 

1 HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 1998, p. 40.
2 Ibídem.



198 - Germán Darío Vélez López

ente que se presenta como las cosas del mundo, que se conciba a sí mismo 
como algo que simplemente está ahí disponible, o según el término técnico 
con el que designa este modo de ser propio del ente intramundano, como una 
presencia subsistente (Vorhandensein). La filosofía como fenomenología herme-
néutica es necesaria, según esto, porque el Dasein es un ente que al interpre-
tarse a sí mismo tiene la tendencia a soslayar el fenómeno mismo de su propia 
constitución, es decir, tiende a ocultarse a sí mismo su ser más propio, a huir 
ante él o a olvidarse de él. Como fenomenología hermenéutica, tiene entonces 
la filosofía la tarea de hacer aparecer, en una interpretación que lo ponga al 
descubierto, el ser huidizo del Dasein.

Según esto podemos retomar la idea que estábamos planteando en los 
siguientes términos: una interpretación existentiva, por ejemplo literaria, que 
no haya sido realizada con la originariedad existencial que pudo haber alcan-
zado en el plano de la motivación y la ejecución óntica puede ser una interpre-
tación en la que el Dasein, con respecto a sus comportamientos, facultades, fuerzas, 
posibilidades y destinos, permanezca oculto.

1. Analítica existencial y auto-interpretación literaria de la vida

La obra literaria está necesariamente enraizada ónticamente. Su originarie-
dad a nivel óntico parece indiscutible. Ella es la expresión de una comprensión 
particular de la vida que se nutre de las circunstancias en las que ella se gesta, 
esto es, de su facticidad. Es autointerpretación de la vida. Pero esta autointer-
pretación puede desplegarse de modos diversos. Puede desarrollarse (ausbildet) 
o puede decaer (zerfällt) y atrofiarse. Pasamos así al plano de la hermenéutica 
literaria, y de la responsabilidad que le es propia. La cuestión que nos plantea-
mos en este punto es sencillamente esta: ¿qué impide ver una interpretación en 
la que una claridad existencial básica no hace parte del proceso hermenéutico?  
Esto no dice nada acerca de si la obra literaria en cuestión es buena o mala li-
teratura. No se problematiza aquí directamente el canon literario sino la lectura 
de la obra. La interrogación recae más bien sobre la cuestión acerca de si en la 
lectura de la obra literaria se desarrolla la comprensión de la vida al desplegarse 
la autointerpretación o si por el contrario en ella la comprensión se arruina y 
decae. El problema es cómo determinar si la dirección en la que se mueve una 
interpretación de la vida humana es apropiada o inapropiada. Es necesario de-
finir un criterio que nos permita decidir en qué casos se trata de uno u otro tipo 
de interpretación existentiva. Es justamente en este punto en el que la interpre-
tación existencial puede sernos útil.

Antes de desarrollarse explícitamente como una analítica de la existencia 
humana, Heidegger designó su proyecto como ciencia originaria de la vida en 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 199

sí y para sí3, un año después4, y bajo la influencia de Dilthey, comenzó a desig-
nar el objeto de esta ciencia como “la experiencia fáctica de la vida”, título que 
sería reemplazado en la obra de 1927 por el de Dasein. El hecho incontestable 
de esta ciencia originaria no era, como para la física, el mundo natural, sino 
el mundo humano, un mundo esencialmente diferente y peculiar que exigía 
una aproximación igualmente particular. El factum de la ciencia originaria de 
la vida en sí y para sí es aquella vida que para sí misma es vida, esto es que se 
reconoce a sí misma como vida, o que es experiencia fáctica de la vida. La vida 
humana no necesita salir de sí misma para reconocerse de este modo. Ella, 
permaneciendo en sí misma, se sabe a sí misma, se interroga y se responde 
a sí misma. Este carácter particular de la vida humana fue designado por Hei-
degger como su autosuficiencia5. La vida no necesita salir de sí misma para 
comprenderse y tenerse a sí misma. Hace parte de la constitución de la vida 
humana este rasgo. Puede compararse al misterio del lenguaje en Gadamer: la 
universalidad del lenguaje. No nos salimos de él, no pensamos en él por fuera 
de él. Hay una autosuficiencia constitutiva del lenguaje y de la vida humana. 
Ahora bien, el modo regular e inmediato como la vida se interroga y responde 
a sí misma es tal que muestra una preferencia por el contenido, por el qué 
en detrimento del modo, del cómo. La vida humana es, en su autosuficiencia, 
generalmente indiferente al modo cómo ella es6. Se trata de una condición 
fenomenológica básica más que de una deficiencia cognitiva a la que hubiera 
que aplicarle correctivos: la consciencia es intencional. Consciencia es siem-
pre consciencia de algo, está dirigida a algo, apunta a algo. Este dato básico, 
estudiado por Brentano, desarrollado ampliamente por Husserl, constituye la 
base estructural de la indiferencia de la vida con respecto al modo de vivir. In-
mediata y regularmente tenemos consciencia de las cosas, pero no del modo 
como somos conscientes de ellas. Prestar atención al cómo implica suspender 
el qué, ponerlo entre paréntesis, realizar ese acto filosófico fundamental que 
Husserl designó époché. Este descubrimiento básico y radical fue sometido por 
Heidegger a una transformación crítica y conducido al plano de la analítica 
existencial. Para Heidegger, más que de un rasgo característico de la conscien-
cia, se trata de la estructura de la vida humana misma. En lugar de afirmar que 
la consciencia es siempre consciencia de algo, Heidegger afirma que la vida 
siempre es vida en un mundo. La relación intencional de la vida con el mundo 
es un dato a priori. No hay vida sin mundo. Pero el mundo de la vida se declina 
de múltiples maneras. Está, por ejemplo, el mundo circundante, en el que las 

3 Cf., HEIDEGGER, Martin. Grundprobleme der Phänomenologie, 1919-20. Frankfurt am Main: 
Vittorio Klostermann, 1993.

4 Cf., HEIDEGGER, Martin. Phänomenologie des religiösen Lebens. Frankfurt am Main: Vittorio 
Klostermann, 1995.

5 HEIDEGGER, Martin.  Introducción a la fenomenología de la religión. México: Ediciones Siruela, 
2006, p. 43.

6 Ibídem.



200 - Germán Darío Vélez López

múltiples ocupaciones y el trabajo definen su intencionalidad característica, 
pero también está el mundo que compartimos con los demás, el mundo en el 
que nos relacionamos con el otro, y finalmente también tenemos un mundo 
propio, el mundo delimitado por la relación de cada uno consigo mismo. La 
relación con el mundo en esta triple declinación está marcada por la atención 
permanente al contenido de la relación intencional (con el mundo, con el 
otro, con uno mismo) y simultáneamente por la indiferencia con respecto al 
modo como esa relación intencional se realiza. 

La experiencia fáctica que esa relación intencional proporciona define el 
sentido de la vida fáctica. Ella es, según la forzada síntesis a la que Heidegger 
somete el fenómeno: “la preocupación actitudinal, caediza, referencialmente 
indiferente, y autosuficiente por la significatividad”7. La vida es experiencia 
fáctica, esto es, histórica, de sí misma. Esta experiencia autosuficiente, in-
diferente con respecto al modo de ser, expresa una preocupación constante 
por la significatividad. La analítica de 1927 muestra que esta preocupación, 
rudimentariamente esbozada en el seminario de 1921, se satisface mediante 
la asimilación a-crítica de una comprensión del mundo, del otro y de sí mismo 
ya hecha, y públicamente disponible. Dicha interpretación descarga al Dasein 
de la tarea de preguntarse por el modo como efectivamente vive. Por esta 
razón el Dasein se manifiesta regularmente como lo contrario de sí. Pero lo 
contrario del Dasein no es la inexistencia, sino como recuerda Jean Grondin, 
el Wegsein. El estar lejos de sí, el estar en otra parte, el estar distraído, es decir, 
el no estar “ahí”8. 

El modo corriente de ocultamiento del Dasein lo determina aquello que 
Heidegger designa como la publicidad: 

 Distancialidad, medianía y nivelación constituyen, como modos de ser del 
uno, lo que conocemos como “la publicidad” [“die Öffentlichkeit”]. Ella regula 
primeramente toda interpretación del mundo y del Dasein, y tiene en todo 
razón. Y esto no ocurre por una particular y primaria relación de ser con las 
“cosas”, ni porque ella disponga de una transparencia del Dasein hecha ex-
plícitamente propia, sino precisamente porque no va “al fondo de las cosas”, 
porque es insensible a todas las diferencias de nivel y autenticidad. La publici-
dad oscurece todas las cosas y presenta lo así encubierto como cosa sabida y 
accesible a cualquiera9. 

7 Ibíd., p. 46.
8 COURTINE, Jean-François (Ed.). Heidegger, 1919-1929: de l’herméneutique de la facticité à la mé-

taphysique du Dasein. Paris: J. Vrin, 1996, p. 188.
9 HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo, Op. cit., p. 151.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 201

El estado interpretado público proporciona una interpretación-cierre, una 
interpretación-cerrojo, que justamente impide el acceso del Dasein a su ser, es 
decir a su existencia, o si se quiere, a su modo de vivir. Cuando esa autointer-
pretación autosuficiente e indiferente se desarrolla explícitamente como obra 
literaria, la interpretación pública se replica, la actitud natural con respecto 
a la propia vida no se suspende, y el Dasein se olvida de sí y eventualmente 
arrastra a otros en su olvido.

Un elemento que se desprende del mismo punto de partida, es decir, de la 
capacidad ontológica peculiar del Dasein daría cuenta no sólo de lo que hace 
posible y necesario este olvido de sí, sino de lo que lo motiva existentiva u 
ónticamente. ¿Por qué, llevado por qué fuerzas, persuadido por qué argumen-
tos, seducido por qué espejismo cae el Dasein en la interpretación ruinosa de 
su existencia?  Podemos aproximarnos por dos vías, que no son enteramente 
divergentes, a esta cuestión.

En primer lugar la interpretación existencialmente deficiente tapona la falta 
de fundamento o el vacío constitutivo de la vida humana. Sobre este vacío 
quizás no haya que hacer mucho escándalo, pero está ahí. No se trata de una 
queja de existencialistas, e incluso puede que tenga poco que ver con el pre-
gonado absurdo de la existencia. La existencia humana es más bien lo contra-
rio. En lugar de la carencia de sentido, hay en general una sobreabundancia de 
sentido. La autosuficiencia de la existencia es responsable de la producción 
de sentido. El modo como esa autosuficiencia resulta facilitada y potencia-
lizada actualmente, así como el modo como se distribuye o se ponen en el 
mercado cultural, como en una especie de bolsa de valores del espíritu, justi-
ficaciones de la existencia de diversa envergadura, rango y vigencia le confiere 
a dicha autosuficiencia un cierto carácter abrumador y obnubilante. Con todo, 
aquello que determina esencialmente la falta de fundamento, el abismo de la 
vida humana es justamente el hecho de que el sentido es una cuestión espe-
cíficamente humana. Es una versión de la constitución ontológica del Dasein. 
El sentido es algo por lo que cada uno de nosotros preguntamos y por lo que 
sólo cada uno de nosotros podemos responder. La responsabilidad básica, 
primaria, consiste en eso. El sentido del ser y el sentido de nuestra existencia 
están a nuestro cargo. Esto quiere decir que la existencia comporta para no-
sotros un cierto peso. San Agustín nombraba este aspecto de la vida humana 
como molestia, moles, peso. La tentación de descargarse de eso, de soltar ese 
peso es constante.

Pero el peso de la existencia es en última instancia intransferible. El Dasein 
es en cada caso él mismo. Aquello que le confirma irrefutablemente ese he-
cho, ese factum, es su condición mortal. Nadie puede morir en su lugar. Con 
esto tocamos brevemente a la segunda motivación para el Wegsein. Es el horror 



202 - Germán Darío Vélez López

ante la propia muerte, que es la que particulariza absolutamente al Dasein, 
en tanto es lo en sí mismo intransferible, la que empuja al Dasein a huir de 
sí mismo. El Dasein que huye de sí se entrega a la charla ensordecedora y a 
la interpretación pública. El Gerede, la habladuría, como afirma Grondin, “que 
reúne todo el universo de lugares comunes, al mismo tiempo tranquilizantes 
y divertidos, no es un fenómeno cualquiera en la arquitectura de Sein und Zeit. 
Es la antítesis misma del Dasein. El Wegsein describe la situación del Dasein 
que se abandona a los chismorreos que corren en lugar de acometer las cosas 
mismas, comenzando por las suyas”10.

 
Pero aquí está al mismo tiempo dada la posibilidad de la apropiación. Este 

es el aspecto dialéctico si se quiere de la estructura de la existencia. Allí mismo 
donde el Dasein huye ante sí y se olvida de sí, puede reconocer la posibilidad 
de salir de ese estado fáctico de pérdida. Uno de los resultados de las inter-
pretaciones fenomenológicas de San Agustin consiste justamente en mostrar 
que el olvido tiene un sentido intencional de referencia. Indica, apunta, refiere 
a lo perdido, es un modo de tener, ciertamente impropio, pero vigente. Tener 
en cuanto perdido. 

Las habladurías, el estado interpretativo público y cotidiano albergan una 
posibilidad semejante para el Dasein: “El Dasein no logra liberarse jamás de 
este estado interpretativo cotidiano en el que primeramente ha crecido. En 
él, desde él y contra él se lleva a cabo toda genuina comprensión, interpre-
tación y comunicación, todo redescubrimiento y toda re-apropiación”11. La 
re-apropiación es justamente una apropiación de aquello ante lo que huye el 
Dasein. La propiedad de su ser le es dada al Dasein por su finitud, por su ser 
mortal en tanto que posibilidad más propia, irrespectiva e intransferible. De 
esta posibilidad de re-apropiación dará testimonio el fenómenos de la voz de 
la conciencia, analizado por Heidegger en el segundo capítulo de la segunda 
sección de Ser y tiempo. 

2. Bases existenciales de la re-apropiación y testimonio de la posi-
bilidad

Pérdida y posibilidad de re-apropiación sostienen una relación que pode-
mos designar como dialéctica. Con ello queremos decir que la apropiación no 
es necesariamente lo contradictoriamente opuesto a la pérdida. No se trata 
de un cambio radical de estado, sino de una modificación óntica de la exis-

10 COURTINE, Jean-François (ed.). Heidegger, 1919-1929: de l’herméneutique de la facticité à la 
métaphysique du Dasein, Op. cit., p. 189.

11 HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo, Op. cit., p. 192.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 203

tencia dentro de la misma vida cotidiana y fáctica. La apropiación no es una 
salida del mundo, ni es el resultado de un esfuerzo ascético o de particular 
continencia. Se produce más bien como una torsión peculiar del estado fácti-
co de pérdida, de olvido, de huida. Esto quiere decir: si el Dasein huye ante su 
propia finitud, la apropiación está ligada estructuralmente con el carácter fini-
to de su existencia. Así como en las lecciones sobre el olvido en San Agustín, 
lo que descubre el análisis existencial es una relación intencional con la finitud 
de la que huye el Dasein. Esa relación intencional es un “estar vuelto hacia” 
la propia finitud. El modo como se realiza la relación intencional, su sentido 
de ejecución o cumplimiento es el del “precursar”, el adelantarse, el anticipar 
la muerte. Esta anticipación, que nada tiene que ver con una realización de la 
muerte, constituye una apropiación comprensora de la posibilidad más propia 
como posibilidad y en ese sentido es apropiación de sí. 

 La muerte es la posibilidad más propia del Dasein. El estar vuelto hacia 
esta posibilidad le abre al Dasein su más propio poder-ser, en el que su ser está 
puesto radicalmente en juego. Allí puede manifestársele al Dasein que en esta 
eminente posibilidad de sí mismo queda arrebatado al uno, es decir, que, ad-
elantándose, puede siempre escapar de él. Ahora bien, sólo la comprensión de 
este “poder” revela la pérdida en la cotidianidad del uno-mismo que tiene lugar 
fácticamente12. 

La naturaleza dialéctica de la relación entre propiedad e impropiedad está 
claramente determinada por la circunstancia mencionada por Heidegger: la 
pérdida sólo se revela ante el Dasein que comprende este poder-ser propio 
abierto por la anticipación de la muerte. Así, la transformación que se pro-
duce en la cotidianidad revela al mismo tiempo el modo de ser desde el cual 
la transformación se produce. El movimiento existencial de volverse hacia la 
muerte como posibilidad más propia, hace manifiesto al mismo tiempo el es-
tado fáctico de pérdida. Todo el juego existencial se revela de golpe en este 
movimiento. No hay pues, un reconocimiento previo o persistente de la im-
propiedad, que el Dasein arrastraría de mala gana en una existencia inautén-
tica o decadente. 

La anticipación de la muerte tiene al mismo tiempo un efecto liberador. La 
comprensión de la posibilidad de la imposibilidad y su apropiación comporta 
un sentido eminentemente positivo para la existencia humana: permite una 
apropiada elección y motiva la transformación ulterior de la existencia que 
puede interrogar radicalmente su estado de ya comprendida e interpretada.

 
 El adelantarse haciéndose libre para la propia muerte libera del estar perdi-

do entre las fortuitas posibilidades que se precipitan sobre nosotros, y nos hace 

12 Ibíd., p. 282.



204 - Germán Darío Vélez López

comprender y elegir por primera vez en forma propia las posibilidades fácticas 
que están antepuestas a la posibilidad insuperable. El adelantarse le abre a la 
existencia como posibilidad extrema, la de renunciar a sí misma quebrantando 
así toda obstinación respecto a la existencia ya alcanzada. Adelantándose, el 
Dasein se libra de quedar rezagado tras de sí mismo y del poder-ser ya com-
prendido, y de hacerse así “demasiado viejo para su victoria” (Nietzsche)13.  

Siguiendo estos elementos ya clásicos de la analítica existencial en función 
de nuestra preocupación por la interpretación existentiva de carácter litera-
rio podemos arrojar una nueva luz sobre el sentido del proyecto ontológico. 
Comporta un elemento que habría que designar como esencialmente ético. La 
libertad para una apropiada decisión acerca de la propia existencia es la meta 
de la anticipación de la posibilidad extrema de la muerte. Sin embargo, todo 
el contenido positivo de la transformación existencial en dirección a la apro-
piación suscita una pregunta: ¿por qué la apropiación no constituye la facti-
cidad misma de la existencia, teniendo que alcanzarse por el rodeo dialéctico 
descrito?  Dicho brevemente: ¿cómo puede ser que un bien tan evidente per-
manezca regularmente oculto?  Quizás habría que preguntar como Heráclito 
¿cómo puede uno ocultarse ante algo que nunca zozobra?  Heidegger indica, en un ex-
tenso comentario a esta sentencia cómo el énfasis está puesto, para los grie-
gos, en el ocultamiento mismo, entendido no como una conducta cualquier 
o contingente del hombre entre muchas otras sino como “rasgo fundamental 
de toda conducta en relación con lo presente y lo ausente”14. Siguiendo esta 
misma idea, y en el contexto cultural y filológico de la sentencia griega, el 
ocultamiento del hombre ante lo que nunca zozobra está emparentado con 
el olvidar y con el olvido. Puede alegarse que el ocultamiento y el olvido de 
los griegos es algo esencialmente diferente de la experiencia actual subjetiva 
e incluso psicológica del olvido. Cabría contestar a esto que el olvido referido 
al Dasein tiene que ver menos con una deficiencia cognitiva en sentido psico-
físico y en cambio, quizás, mucho más que ver con la estructura misma del 
ser y con la comprensión del ser desarrollada por la metafísica misma: una 
comprensión que esencialmente olvida al ser mismo del hombre.

Volviendo a la pregunta planteada, podríamos decir que la historia misma 
del ser, su interpretación predominantemente metafísica es responsable del 
ocultamiento-olvido, y que el bien al que hemos aludido debe ser cada vez 
redescubierto y reapropiado en contra del imperante poder de ocultamiento 
del ser ya interpretado, ya comprendido del hombre.

Pero entonces hay que preguntar: ¿de qué modo se dirige el Dasein hacia 
esta posibilidad de apropiación, no teniendo noticia del estado de pérdida?  

13 Ibíd., p. 283.
14 HEIDEGGER, Martín. Conferencias y artículos. Barcelona: Odós, 1994, p. 232.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 205

¿Qué motiva el movimiento de anticipación, no sólo el volverse hacia su pro-
pia finitud, sino el adelantarse comprensoramente a ella?  Es la función de la 
“llamada de la conciencia”.

Este elemento que introduce la analítica existencial es de una importancia 
radical para nuestra aproximación. La indagación que se abre ante el proyecto 
ontológico en cierta medida lo pone a tambalear, lo descompleta, le retira 
toda posibilidad de construcción dialéctica, si la tuvo, y reenvía la interpre-
tación hacia el plano de los fenómenos. La radicalidad de este paso se deja 
sentir en las preguntas con las cuales Heidegger abre su investigación hacia la 
problemática óntica de la conciencia: 

 Pero este estar vuelto hacia la muerte existencialmente “posible”, sigue 
siendo, pese a ello, desde el punto de vista existentivo, una exigencia fantásti-
ca. […] Se proyecta alguna vez el Dasein fácticamente en semejante estar vuel-
to hacia la muerte ¿Exige siquiera, desde el fondo de su ser más propio, un 
modo propio de poder-ser que esté determinado por el adelantarse?15.   

El proyecto ontológico es puesto en cuestión desde el punto de vista exis-
tentivo. A este nivel toda la interpretación existencial podría ser solamente 
una construcción en el aire, una fantasmagoría. Por esta razón Heidegger se 
pregunta si y de qué manera el Dasein “atestigua, desde su más propio poder-
ser, la posibilidad de un modo propio de existencia, de tal suerte que no sólo la 
manifieste como existentivamente posible, sino que la exija desde sí mismo”16. Lo 
que la interpretación ontológica exige en este punto es una prueba del poder-
ser propio del Dasein. Esa prueba, que en la existencia concreta corresponde 
al fenómeno anunciado de la voz de la conciencia, creemos poder derivarla 
también de la obra literaria y es por lo tanto susceptible de ser situada en una 
hermenéutica literaria existencialmente advertida. En realidad la posibilidad 
de realizar este procedimiento no es enteramente ajena a la analítica misma, 
y ha sido practicada ya por Heidegger a propósito del concepto central de 
cuidado (Sorge). Buscando una confirmación óntica de la interpretación preli-
minar del ser del Dasein, Heidegger sitúa en una fábula la exposición literaria 
de la prueba. En una nota a pié de página Heidegger indica que la prueba 
documental de la interpretación ontológica fue encontrada en un artículo de 
K. Burdach, en el que éste muestra que Goethe tomó de Herder y reelaboró 
para la segunda parte de Fausto la fábula de cura, transmitida como fábula 220 
de Hyginio17. 

15 HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo, Op. cit., p. 286.
16 Ibídem.
17 Ibíd., p. 219.



206 - Germán Darío Vélez López

La fábula es, pues, retomada por Heidegger en el parágrafo 42 de Ser y 
tiempo, cuyo título es “Confirmación de la interpretación existencial del Dasein 
como cuidado por medio de la autointerpretación pre-ontológica del Dasein”. 
El título indica el modo cómo la autointerpretación pre-ontológica o existen-
tiva es tomada en consideración: se trata de una confirmación de la inter-
pretación existencial. Heidegger habla también de testimonio pre-ontológico. 
Aunque “su fuerza demostrativa sea “solamente histórica” tiene, con todo, 
un “peso particular, aunque no puramente ontológico”18. La relación entre el 
testimonio óntico (pre-ontológico) y la interpretación existencial no es el de 
una generalización óntico-teorética sino ontológico-apriorística19. No es ónti-
ca porque aquello que hace manifiesta la analítica no son propiedades de un 
ente, atributos constantes, sino estructuras de ser, modos posibles de ser. Los 
modos posibles de ser son condición de posibilidad de la designación óntica, 
aclara Heidegger, y con ello, podemos añadir, de la interpretación existentiva, 
por ejemplo literaria. La literatura constituiría, según esto, una comprobación 
a posteriori de la estructura existencial.

De modo análogo a la exposición de la prueba óntica al final del análisis 
preliminar del ser del Dasein, en la segunda sección de Ser y tiempo Heidegger 
busca tras la exposición de la interpretación existencial de la muerte y de la 
anticipación de la muerte como posibilidad de apropiación, una confirmación 
óntica, un testimonio óntico de esa posibilidad, que aporte una prueba histó-
rica, es decir, situada de modo fáctico en el tiempo. Llegamos así al fenómeno 
de la voz de la conciencia. Mediante la referencia a este fenómeno marcamos 
de un solo trazo el arco que describe la interpretación ontológica en aquello 
que resulta relevante para los propósitos de la hermenéutica literaria. La cues-
tión, de cara a la obra literaria, consiste en determinar el contenido filosófico 
de esta posibilidad existencial así como el modo de reconocerlo en el tejido 
de la obra literaria.

Nuevamente nos guiamos por la distinción que propone Heidegger entre el 
dominio óntico, fáctico, concreto y el dominio ontológico, el nivel del sentido 
del ser de la existencia humana que determina la manifestación óntica y que 
recoge su sentido. 

En la obra literaria reconocemos estructuras ónticas. Ellas son lo primera-
mente manifiesto. Con respecto a la posibilidad de apropiación, la existencia 
humana manifiesta ónticamente una preocupación corriente en el fenóme-
no de la responsabilidad, la culpa e incluso el remordimiento de conciencia. 
La interpretación ontológica se orienta con respecto a este fenómeno de un 

18 Ibíd., p. 218.
19 Ibíd., p. 220.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 207

modo divergente al de la conocida genealogía nietzscheana. La cuestión exis-
tencial es menos la de la procedencia histórica que la del a priori ontológico 
en el que se funda la experiencia moral.

Visto desde la perspectiva existencial, la falta moral, en la que se manifiesta 
un estado óntico de pérdida del individuo remite, antes que al “tener deudas” 
nietzscheano, a una falta ontológica constitutiva de lo humano. En lugar del 
contrato social y de las originarias relaciones de intercambio, se trata de la 
originaria primacía de la existencia sobre la esencia cuyo efecto óntico es la 
falta de fundamento de la existencia humana.

Pero veamos en primer lugar de qué modo la introducción metodológica 
de la voz de la conciencia está vinculada con el resto del proyecto existencial:

 
 Con la pérdida en el uno ya se ha decidido siempre el inmediato pod-

er-ser fáctico del Dasein: sus tareas, sus reglas, sus patrones de medida, la 
urgencia y el alcance de su ocupado y solícito estar-en-el-mundo. El uno ya 
ha sustraído siempre al Dasein la toma entre manos de estas posibilidades de 
ser. […] El traerse de vuelta desde el uno, es decir, la modificación existentiva 
del uno-mismo que lo convierte en un ser-sí-mismo propio, deberá llevarse a 
cabo como una reparación de la falta de elección. […] Pero, como está perdido en el 
uno, primero debe encontrarse. Y para poder de algún modo encontrarse, debe 
ser “mostrado” a sí mismo en su posible propiedad. El Dasein necesita de un 
testimonio de un poder-ser-sí-mismo, que él ya es siempre como posibilidad. 
[…] tomaremos como un testimonio que responde a estas exigencias lo que 
la autointerpretación cotidiana del Dasein conoce como la voz de la conciencia20.  

En estas indicaciones iniciales con las cuales Heidegger introduce la pro-
blemática de la voz de la conciencia se indica claramente cuál es su función 
dentro de la economía existencial. La voz de la conciencia tiene la función de 
mostrar al Dasein la posibilidad de la apropiación. El modo como esa posibi-
lidad se realiza efectivamente depende de cómo se despliega en la existencia 
y de qué manera involucra en su despliegue capas profundas de la estructura 
de la existencia humana.

Haciendo una apretada síntesis, en función del propósito hermenéutico-
literario, de las experiencias decisivas que aporta el fenómeno de la voz de la 
conciencia podemos plantear lo siguiente: 

1.	 El estado pérdida en el uno y la posibilidad de arrancarse de este estado 
son comprendidos en términos de la escucha del otro, de la escucha 
de sí mismo y de la posibilidad de romper la primera por medio de la 

20 Ibíd., pp. 287-288.



208 - Germán Darío Vélez López

segunda “Uno solo puede encontrarse a sí mismo si uno se escucha a 
sí mismo”, es una especie de consigna existentiva que podría despren-
derse de una primera aproximación al problema. El primer movimiento 
consiste en situarnos frente a la necesidad de romper la primacía de la 
voz del otro en las elecciones de la vida cotidiana. 

2.	 ¿Cómo se produce la llamada que rompe con la primacía de la voz del 
otro?  ¿Cómo puede describírsela ónticamente?  “En esa tendencia a 
abrir que tiene la llamada hay un momento de choque, de repentina 
sacudida”21. Hay una especie de coherencia en el nivel óntico de esta 
experiencia que da cuenta de sus posibilidades, de su capacidad de vol-
ver a traer al Dasein desde su estado de pérdida. Con el fin de romper 
con la escucha del uno, por la cual éste mantiene su poder, es decir, con 
el fin de romper la fuerza de las habladurías, del “ruido” o del “bullicio” 
que le son propios, el choque y la sacudida son necesarios. 

3.	 la llamada de la conciencia, en tanto que modo del discurso, emplaza 
una estructura comunicativa muy precisa. Lo que pertenece a esta es-
tructura, y aquello a causa de lo cual ella conserva un poder manifiesto 
sobre el Dasein y sobre la posibilidad de arrancarlo del dominio del uno, 
es que ella se dirige al “mismo” del “uno-mismo” y “deja de lado” en 
cierta medida al uno como tal. “Que la llamada no tome en consideración al 
uno ni al estado interpretativo público del Dasein no significa que ella 
no lo alcance. Precisamente al no tomarlo en consideración, reduce al uno, 
ávido de consideración pública, a cosa sin importancia”22.

  
4.	 Esta llamada que viene del Dasein en tanto que estar-arrojado, a cargo 

de sí mismo, esta llamada de la conciencia es el modo como la expe-
riencia de la extrañeza (no familiaridad) es puesta frente al Dasein, y es 
también la experiencia por la cual la familiaridad del mundo construido 
por el uno es quebrada. Constituye pues, al mismo tiempo, la experien-
cia en la que “la desazón acosa al Dasein y amenaza la olvidada pérdida 
de sí mismo”23.

 
5.	 La amenaza de la olvidada pérdida de sí no implica necesaria e inme-

diatamente una apropiación de sí, pero la hace posible. El sentido de 
la voz de la conciencia consiste justamente en esto, en hacer posible la 
apropiación, despertando la desazón, la no familiaridad con el mundo 
erigido por la interpretación pública del uno y conduciendo al Dasein 

21 Ibíd. P. 291.
22 Ibíd., p. 293.
23 Ibíd., p. 297.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 209

hasta el umbral de una elección. La travesía de ese umbral será designa-
da por Heidegger como resolución.

Con estas indicaciones sumarias concluimos la exposición de los elemen-
tos analítico-existenciales básicos en los cuales se apoyaría la interpretación 
literaria. Ellos constituyen una guía para la interpretación. La lectura de la ana-
lítica heideggeriana es necesariamente sesgada, casi quirúrgica. El propósito 
consiste menos en reconstruir el camino existencial que en revelar en él los 
elementos que serían homogéneos con respecto a una interpretación existen-
tiva de carácter literario. Por esta razón hemos privilegiado en la lectura de la 
ontología justamente los momentos ónticos, es decir, aquellos que pueden 
ser reencontrados, bajo la forma que les confiera la transformación poética a 
la que sean sometidos, en la superficie de la obra literaria.

Conclusión

Recapitulando el análisis podemos afirmar que la función de una analíti-
ca existencial en relación con una interpretación existentiva de tipo literario 
consistiría en hacer manifiesta la tendencia del Dasein a huir de sí mismo, sea 
para tematizarla como destino regular del Dasein, sea como advertencia ante 
el peligro de replicar el olvido de sí y la huida ante sí. Quizás este reconoci-
miento básico de la estructura de ser del Dasein constituya una indicación 
ontológica relevante para la novela de formación. El Bildungsroman advertido 
existencialmente, sería aquel en el que la interpretación se desarrollara (sich 
ausbildet). Evidentemente, la analítica existencial no puede proponer un mode-
lo concreto de desarrollo. Su posibilidad se restringe a indicar formalmente la 
estructura de ser y la motivación ontológica del olvido de sí. La obra literaria 
puede constituir, con respecto a esta indicación, su desformalización poética. 
Dicho de otro modo: una hermenéutica literaria que gozara, por decirlo así, 
de una originariedad existencial comparable a su originariedad óntica sería 
aquella en la que la interpretación hiciera manifiestos los medios específica-
mente literarios para una suspensión de la autosuficiencia de la existencia y 
una confrontación con la finitud. Esta suspensión y confrontación sería acaso 
la peripecia fundamental del personaje. Lo que motivaría originariamente su 
salida de la indiferencia y su retorno a sí. Dicha interpretación haría manifiesto 
el sentido de la transformación óntica del personaje en dirección a la apro-
piación de sí o al tenerse a sí mismo. Evidentemente esto no significa que la 
interpretación o incluso que la obra literaria ontológicamente advertida, tenga 
que ser edificante en el sentido de conducir a una apropiación de sí. El cono-
cimiento filosófico puede hacer parte de una obra que tematiza justamente 
el Wegsein. Pero en este caso, la originariedad ontológica de la poetización del 
Wegsein es desplazada a un personaje que cumple en la obra literaria una fun-



210 - Germán Darío Vélez López

ción auto-consciente, auto-referencial o si se quiere, metaficcional. 
Con este término designamos algo preciso en la estructura de una obra 

literaria. Siguiendo la clásica definición que propone Patricia Waugh, “la meta-
ficción es el término aplicado a aquellas obras de ficción que, de forma auto-
consciente y sistemática, llaman la atención sobre su condición de artificio 
creado con el fin de interrogar las relaciones entre ficción y realidad”24.

Dejar al desnudo el procedimiento, recuerda Genette25 era la expresión em-
pleada por los formalistas rusos para hacer manifiesto “el carácter imaginario 
y modificable ad libitum de la historia contada”. Es un elemento característico 
de la novela metaficcional contemporánea que puede ser asimilada a una fun-
ción hermenéutico-filosófica: la de constituir una suspensión de la autosufi-
ciencia de la experiencia de la vida. Esta suspensión, en términos de Genette 
es la ruptura misma del contrato ficcional, por la cual a nivel textual leemos, 
en lugar de la suspensión de la autosuficiencia, la “suspensión voluntaria de 
la incredulidad”26. En términos de la base hermenéutico filosófica, podemos 
decir que la forma metaficcional llama la atención sobre el hecho, el factum de 
que la comprensión de la vida es el resultado de una autointerpretación. Este 
hecho que se torna manifiesto está, por lo general, destinado al ocultamiento. 
La narración supone siempre un auto-olvido que la meta-narración interrumpe.

Desde otro punto de vista, Barthes aproxima este procedimiento al resque-
brajamiento de la buena conciencia burguesa27. Pero esa buena conciencia 
también podría interpretarse desde un punto de vista ontológico, así como la 
correlativa “mala conciencia”: llamada de la conciencia, como algo propio de 
la vida, el hecho de que ella se llame a sí misma, se hable, y en ese hablarse 
intente romper con el primado de la voz del otro, y su apacible buena concien-
cia. Ese resquebrajamiento, que puede leerse como un acontecimiento histó-
rico, la analítica del Dasein lo interpreta como un acontecimiento existencial. 
Es posibilidad de reapropiación. Se trataría, entonces, de lo que podríamos 
designar como una micro fenomenología del espíritu literario.

Bibliografía
BARTHES, Roland.  Ensayos críticos.  Buenos Aires: Seix Barral, 2003.
COURTINE, Jean-François (ed.). Heidegger, 1919-1929: de l’herméneutique de la 

24 WAUGH, Patricia.  Metafiction. Theory and practice of the self-conscious fiction. Routledge: London 
and New York, 1984, p. 2.

25 GENETTE, Gérard.  Metalepsis, de la figura a la acción. Buenos Aires: Fondo de cultura 
económica, 2004, pp. 26-27.

26 Ibíd., p. 26.
27 BARTHES, Roland.  Ensayos críticos.  Buenos Aires: Seix Barral, 2003, p. 193.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 211

facticité à la métaphysique du Dasein. Paris: J. Vrin, 1996.
GENETTE, Gérard (2004).  Metalepsis, de la figura a la acción. Buenos Aires: 

Fondo de cultura económica.
HEIDEGGER, Martin. Grundprobleme der Phänomenologie, 1919-20. Frankfurt 

am Main: Vittorio Klostermann, 1993.
HEIDEGGER, Martín. Conferencias y artículos. Barcelona: Odós, 1994.
HEIDEGGER, Martin. Phänomenologie des religiösen Lebens. Frankfurt am Main: 

Vittorio Klostermann, 1995.
HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 

1998.
HEIDEGGER, Martin. Introducción a la fenomenología de la religión. México: Edi-

ciones Siruela, 2006.
WAUGH, Patricia.  Metafiction. Theory and practice of the self-conscious fiction. Lon-

don and New York: Routledge, 1984.





Paul Ricoeur: hacia una formación en clave narrativa
Paul Ricoeur: Towards a Training in Narrative Key

DIANA MELISA PAREDES OVIEDO
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen
En este artículo se realiza una apro-

ximación al tema de la Bildung en cla-
ve narrativa. A partir del recurso a Paul 
Ricoeur, se plantea que el proceso for-
mativo acontece en el seno de media-
ciones simbólicas diversas; con base 
en este postulado, es posible pensar 
una pedagogía de la radical novedad, 
en donde la idea de acción aparece 
vinculada a la educación y vida huma-
na, al entenderse la educación como 
acción narrada que nos sitúa frente a la 
apertura, a la posibilidad múltiple, a lo 
imprevisible. 

Este escrito cuenta entonces con 
tres apartados: el primero se ocu-
pa de los autores que prefiguraron la 
propuesta ricoeuriana sobre el sujeto 
narrado. El segundo contiene las pro-
puestas ricoeurianas sobre el sujeto, la 
hermenéutica y la narración. El tercero 
desarrolla la propuesta de una Bildung 
en clave narrativa. 

Palabras Clave: Formación, Narra-
ción, Sujeto, Formación Narrativa. 

Abstract 
This article provides an approach to 

the issue of Bildung in narrative pers-
pective. Effective use of Paul Ricoeur, it 
suggests that learning process occurs 
within different symbolic mediation, 
base don this assumption, we may 
think of a new radical pedagogy, where 
the idea of action appears to be linked 
to Education and human life, to un-
derstand Education as narrated action 
that confronts us with the opening, the 
multiple possibility and unpredictable.

This paper has three sections: the 
first deals with the authors that fores-
hadowed the proposed ricoeurian na-
rrated subjetc. The second contains 
the proposal on the ricoeurian subject, 
hermeneutics and narrative. The third 
proposal develops Bildung in narrative 
perspective

Key Words: Training, Narrative, 
Subject, Narrative formative. 



214 - Diana Melisa Paredes Oviedo

Introducción

Uno de los enfoques que atraviesa las teorías de la formación es el que se 
conoce como perspectiva afirmativa1, entendiendo por ésta aquella que tiene 
un sentido definido, una orientación o un producto esperado. Se pretende en-
tonces que el educador o maestro que esté vinculado a este enfoque articule su 
acción a la defensa de ese horizonte, no obstante, cabe preguntarse aquí si ese 
actor percibe claramente cada una de las fases o componentes de su acción.

Considero pues, haciendo eco de Hannah Arendt2, que por acción no pue-
de entenderse un simple movimiento, sino que es una fuente de historia que 
se entiende como crónica, relato o narración. Una acción de la que no se tiene 
claridad hasta que no esté finalizada y que permite la construcción de un rela-
to, a través de una especie de recuerdo reflexivo. Un maestro que es personaje 
de su relato, que ha perdido su rol como agente es el que emerge aquí, con 
base en esta apuesta la acción educativa, en cuanto subgrupo de la acción 
humana, aparece como susceptible de ser narrada, de permitir la creación de 
una historia digna de ser contada. 

La intención inicial de este trabajo es aportar al debate sobre una forma-
ción en clave narrativa y si bien podríamos encontrar en Arendt o en Levinas 
aportes para esta empresa, es en Paul Ricoeur en donde se desarrolla con más 
potencia el vínculo entre sujeto y narración. Paul Ricoeur sirve de apoyo para 
este trabajo, ya que en su obra filosófica realiza uno de las principales contri-
buciones para un proyecto pedagógico en clave narrativa y consiste en afirmar 
que nuestra capacidad humana para la autocomprensión ha de pasar necesa-
riamente por el acceso a la cultura y, en general, a un conjunto muy amplio de 
mediaciones simbólicas. Desde este enfoque el mundo es un escenario donde 
nos educamos a través de una narración, desde un enfoque textual3. 

El proyecto de Ricoeur se encuentra entre la obra de Hannah Arendt y la 
apuesta filosófica de Emanuel Levinas4. Del proyecto arendtiano retoma la 
idea de que la acción adquiere sentido luego de que el agente ha dejado de 
actuar. La búsqueda de identidad a través del lenguaje, del nombre propio, es 
uno de los proyectos a los que se abre el enfoque del filósofo francés. Ricoeur 
trata de responder a la pregunta ¿quién hizo la acción?

1 BENNER, Dietrich. La capacidad formativa y la determinación del ser humano. Sobre la pregunta y el 
planteo de una teoría de la formación no-afirmativa. En: Educación. Vol. 43,  1991. p. 87-102.

2 ARENDT, Hannah. De la historia a la acción. Barcelona: Paidós, 1995.
3 BÁRCENA, Fernando;  MÈLICH, Joan-Carles. La educación como acontecimiento ético. Natalidad, 

narración y hospitalidad. España, Paidós. 2000.  p. 92
4 Ibíd.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 215

Así las cosas, toda la educación es en y a partir del libro, tanto en el plano 
real como en el metafórico. La vida humana es un texto que constantemente 
estamos leyendo con la intención de comprender lo que somos. A este autor 
también le interesa el tema de la intersubjetividad, ese modo de hacernos a 
nosotros mismos a través de los relatos de otros, especialmente de las víctimas.

Según Bárcena y Mèlich5, es posible pensar una pedagogía de la radical 
novedad a partir del proyecto de Ricoeur, ya que este autor recupera la idea 
de acción y si se considera que educación y vida humana se traducen como 
acciones estamos frente a la apertura, a la posibilidad múltiple a lo imprevi-
sible, una pedagogía de la radical novedad es, entonces, una pedagogía que 
no puede eludir pensar lo que pretende- la educación- sino como una acción 
narrada y capaz de seguir narrándose, atenta pues a lo ya “dicho”, pero sobre 
todo responsable de lo que aún queda por “decir”: el radical comienzo del que 
cada sujeto, como nacido, puede ser protagonista6. 

Para llegar al nivel mencionado, este trabajo recorrerá varias rutas. En pri-
mer lugar, se realizará una aproximación sucinta a diferentes propuestas que 
fueron retomadas por el autor para plantearse la pregunta por el sujeto, la 
narración y la hermenéutica, entre las que se encuentran los siguientes au-
tores: René Descartes, Martin Heidegger, Federico Nietzsche y Hans George 
Gadamer. En segundo lugar, se describirán la propuestas ricoeurianas sobre 
el sujeto, la hermenéutica y la narración. En tercer lugar, retomando los com-
ponentes del apartado anterior se planteará una perspectiva de formación en 
clave narrativa. 

Marco para comprender la propuesta de Paul Ricoeur: 

Paul Ricoeur en su propuesta filosófica hace una revisión sobre el tema del 
sujeto. Uno de los autores en los que se concentra es René Descartes y su pro-
yecto filosófico que va de la duda a la certeza del cogito. Encuentra Ricoeur 
en la propuesta cartesiana una duda no desesperanzada, la entiende como un 
horizonte con base en el cual el autor pretende encontrar un fundamento final 
e inamovible para el conocimiento. La primera certeza que ofrece Descartes 
es, precisamente, la existencia de esa cosa dubitativa.

Cabe anotar que el yo al que se alude en la propuesta del filósofo de las 
ciencias es un “yo” sin un amarre corporal. El sujeto entonces se presenta 

5 BÁRCENA, Fernando;  MÈLICH, Joan-Carles. La educación como acontecimiento ético. Natalidad, 
narración y hospitalidad. España, Paidós. 2000

6 Ibíd., p. 94.



216 - Diana Melisa Paredes Oviedo

como el acto más simple de pensar, en esta acción dubitativa como acción 
de pensamiento parece colegirse que el sujeto ya está dado y lo único que 
falta es hacerlo visible. Esa cosa que piensa, es una cosa que ama, duda, 
siente, concibe, afirma, niega, quiere u odia, imagina y siente, con lo cual se 
resuelve la inquietud acerca de eso que somos, ante lo cual Paul Ricoeur abre 
otra pregunta ¿quiénes somos?, para intentar resolverla plantea una serie de 
elementos que serán ampliados en este texto:

 
1) Nuestra experiencia de mundo es la que permite identificarnos como 

“alguien”. 
2) La experiencia de mundo no depende de un pensamiento puro.
3) La identidad no puede asumirse como ahistórica. 

Otro autor con el que dialoga el proyecto ricoeuriano es Nietzsche, quien 
en su texto Verdad y mentira en sentido extramoral7, lleva a casi el límite su crítica 
al lenguaje. Para este filósofo el lenguaje es figurado, no encierra verdades; 
con base en este postulado, cuando el hombre se presenta a sí mismo como 
“yo pienso” no puede ponerse al margen del lenguaje, es una interpretación 
de ese vínculo entre el supuesto sujeto con la acción del pensamiento, lo que 
presenta lo anterior como un simple orden aparente. 

Lo que propone Nietzsche se enmarca dentro del movimiento del giro 
lingüístico, en donde el lenguaje se presenta como metafórico y multívoco. 
En este marco con lo que contamos los seres humanos es con una repre-
sentación del mundo con la cual intentamos sobrevivir, hacemos frente a la 
necesidad de constantes interpretaciones y correcciones. En este universo 
lingüístico hay una mirada sobre la experiencia subjetiva, la explica desde un 
enfoque donde la subjetividad se va construyendo en el lenguaje también de 
modo intersubjetivo cambiante, todo este proceso acontece en un horizonte 
histórico en donde los sujetos usan el lenguaje pero, de manera simultánea, 
lo habitan. 

En sus trabajos, el filósofo de Leipzig, pone en claro que la historia no es 
esencialista, sino que es devenir, es la progresiva manifestación de una fuerza 
como voluntad de poder y no la transmisión de un sentido., es por ello que 
interpretar se entiende en este autor como la explicitación de una actividad 
energética, lo que se busca aquí es hacer prevalecer las fuerzas que aumentan 
el poder de vivir y no ubicarnos en el lugar del que escucha la transmisión 
de un sentido. Para Nietzsche todo es interpretación, ya que se impele al in-
térprete a que confiera sentido a un pasado que carece de valor vinculante; 
cabe anotar que, ni siquiera la subjetividad del intérprete ocupa un lugar de 

7 NIETZSCHE, Friedrich Wilhelm. Verdad y mentira en sentido extramoral. Rocken. 1873.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 217

referencia, ya que el mismo sujeto es el resultado de una interpretación que 
se encuentra determinada por una energética, por un conflicto de fuerzas e 
intereses, sobre el proyecto nietzscheano dice Ferraris lo siguiente:

Aquí Nietzsche va mucho más allá del historicismo y del positivismo. Su 
crítica en contra de la objetivación metódica y en contra de la fetichización de 
lo dado no se limita a restablecer, como en la teoría clásica del conocimiento, 
el papel gnoseológico de la subjetividad. Incluso el sujeto es el resultado de 
una interpretación, “algo impuesto después”8.  

La hermenéutica de Ricoeur hereda lo expuesto hasta aquí, pero se es-
fuerza en el mantenimiento de un carácter universal de lo hermenéutico, en 
donde el ser que puede ser comprendido es lenguaje. Cabe anotar que en su 
proyecto sostiene que la comprensión del sujeto sólo se da en el lenguaje, 
por medio de los textos como construcciones multívocas que hacemos de 
nosotros mismos o sobre los demás. Es importante aclarar que su proyecto 
no sólo parte de esta revisión al proyecto cartesiano y al nietzscheano, sino 
que también explora la propuesta heideggeriana, en donde la pregunta por 
el yo es reconfigurada bajo el cuestionamiento por el ser. Encuentra nuestro 
filósofo francés en el proyecto que tiene entre manos el alemán la posibilidad 
de considerar que existe una preeminencia del ser sobre el pensar. El hecho 
anterior termina indicando que me encuentro implicado en la indagación en 
tanto “yo soy” y no en tanto “yo pienso”. Heidegger orienta a cada quien para 
que se haga la pregunta por lo que es en primera persona, pero este “yo soy” 
se encuentra situado en un tiempo y en un mundo específico, de modo que 
hay una encarnación de este yo soy. 

Además de la recurrencia a Heidegger, el pensador francés también explora 
algunos postulados del proyecto nietzscheano, especialmente en lo relacio-
nado con su crítica al cogito, en donde presenta cuán absurda es la preocu-
pación por encontrar algo que pueda ser llamado “yo”. Para llegar a tal nivel, 
el alemán denuncia que hay una tradición filosófica que tiene un carácter de 
autofundamentación en donde se ha actuado frente al lenguaje de la siguiente 
manera: se ha hecho abstracción de la mediación lingüística que ha hecho 
posible decir “yo soy” o “yo pienso”; se ha invisibilizado un sinnúmero de 
recursos retóricos para poder dar cabida a un argumento potente sobre la 
inmediatez de la reflexión.

En El ser y  el tiempo, Heidegger expone su enfoque de una hermenéutica 
que es sustraída a la tradición de las Geisteswissenscahften y lo plantea en los 
siguientes términos: “El término hermenéutica no se usa en Sein und Zeit 
para indicar ni el arte de la interpretación ni la interpretación misma, sino más 

8 FERRARIS, Maurizio. Historia de la Hermenéutica. Madrid- México: Siglo XXI. 2007. p.149



218 - Diana Melisa Paredes Oviedo

bien el intento de determinar la esencia de la interpretación sobre la base de 
lo hermenéutico”9. De esta formulación se colige que estamos frente a una 
hermenéutica de lo hermenéutico en donde la existencia, en calidad de inter-
pretación, adquiere un valor esencial en términos ontológicos, ya que desde 
este autor la autocomprensión del Ser-ahí es la autocomprensión de ese único 
ente capaz de hacerse la pregunta por el ser. En Heidegger la hermenéutica 
es entendida como el proceso por el cual el hombre encuentra la dimensión 
de la ontología, previa a cualquier determinación puramente antropológica 
y sujeto-céntrica. El comprender se constituye pues en el modo primario de 
realización de ese Ser-ahí, es el estar-en-el mundo, lo que hace de la compren-
sión algo lejano a lo metodológico y lo constituye como carácter ontológico 
primario de la vida humana misma. 

A partir de la segunda mitad de los años 30, el filósofo de Baden produce 
una serie de escritos que, paulatinamente, describen el “giro” frente a los te-
mas de El ser y el tiempo (1927). Es su obra Carta sobre el humanismo (1947) donde 
este autor evidencia su visión ampliada sobre la pregunta por lo humano, 
ahora le preocupa la conexión existente entre poesía y filosofía, amparado tal 
vínculo en aquél que encuentra entre lenguaje y ontología. Antes de presen-
tar esta nueva perspectiva, Heidegger se las había visto en cursos universita-
rios con temas como: a) La superación de la metafísica y de la razón sujeto-
céntrica. b) El papel de Nietzsche en la filosofía moderna. En este campo de 
debate encuentra el autor las bases para una deconstrucción de la tradición 
filosófica y halla en el lenguaje el quid de su propuesta, ya que éste se revela 
como vehículo de la tradición e instrumento de su superación, en palabras del 
mismo autor “el hombre es hombre porque habla. Es la lección de Wilhelm 
Von Humboldt. Queda, empero, por meditar sobre qué significa: el hombre”10.

Ante la reducción del humanismo a la perspectiva existencialista de Sartre, 
le opone Heidegger una lectura una nueva perspectiva ontológica donde acla-
ra que nos encontramos en una dimensión donde hay principalmente ser so-
bre el hombre; y el lugar de encuentro entre el ser y el hombre es precisamen-
te el lenguaje. Con este giro se desplaza el lugar dominante de la propuesta 
existencial-antropológica y cobra fuerza el plano ontológico, lo que le exigirá 
a este autor una revisión del tema de la historicidad, es por ello que el autor 
incursiona en Carta en una línea de pensamiento donde la tradición humana 
sea entendida como transmisión histórica, sin caer en atropocentrismos. 

Ahora la hermenéutica que propone este filósofo es una hermenéutica de 
la auscultación y del anuncio. Si bien hay una deconstrucción de la historia de 

9 HEIDEGGER, Martin. De camino al habla. Barcelona: Cerbal. 1990. p. 91
10 Ibíd., p.27



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 219

la ontología, no con ello se piensa en poner fin a la idea del ser, ahora lo que 
se pretende es auscultar el lenguaje de la tradición al considerársele depósito 
de los diferentes “pasos”, en los cuales se condensa históricamente el destino 
del ser. En este marco, la hermenéutica presentada por Heidegger no es el 
método de las Ciencias del Espíritu, sino como deconstrucción de la tradición, 
al respecto dice Vattimo:

En cuanto es auscultación del lenguaje, el pensamiento es hermenéutica. 
Es este un término que, aunque Heidegger lo emplea cada vez menos después 
de El ser y el tiempo, puede ser asumido como una de las palabras guías de 
todo su pensamiento11. 

La interpretación en esta óptica no será entendida como ascenso de un 
significante lingüístico a un significado conceptual. Las intuiciones tácitas son 
suprimidas aquí, lo que existe es una idea de que el comprender se encuentra 
histórica y lingüísticamente determinado. La lengua es la encargada de abrir 
las distintas épocas en las que el ser se historiza, aquí la distancia temporal 
adquiere un valor determinante y su superación no resulta problemática, ya 
que se reconoce la imposibilidad de pensar de acuerdo al espíritu de una épo-
ca ajena a la presente. 

La hermenéutica como anuncio se vincula a este enfoque de la ausculta-
ción. Si se considera que la reflexión sobre el lenguaje no es una búsqueda de 
los referentes externos a los cuales debe corresponder la lengua, sino que es 
asumida como autorreflexión del lenguaje, la auscultación de la lengua devie-
ne el anuncio de lo que, especulativamente, ella despliega en sí misma. Para 
Heidegger “hermenéuein no significa primariamente interpretar, sino antes 
que esto, conducir el mensaje y el anuncio”12. Lo que emerge en la dimensión 
especulativa del lenguaje ya se había anunciado, la palabra se constituye en 
una apertura de mundos históricos y hermenéuticos, no es un reflejo de la 
realidad sino que ahora le da lugar a algo que no existía previamente. En este 
marco, poesía y filosofía se unen al ser, según Heidegger, los modos de poner-
se en obra la verdad, esa que no existía antes de que tal obra fuese producida.

El problema de la hermenéutica lo trabaja en sentido estricto Paul Ricoeur 
a partir de 1970. Antes de eso, entre los temas estudiados se encuentran las 
lecturas paralelas del existencialismo y la fenomenología, la epistemología del 
símbolo en donde estudia las expresiones múltívocas por medio de las cuales 
los hombres intentamos condensar los momentos significativos de nuestra 
existencia y de nuestra tradición. Llegada la década en mención, el filósofo 

11 VATTIMO, G. Intoduzione a Heidegger. Roma-Bari: Laterza. 1971
12 HEIDEGGER, Martin. De camino al habla. Barcelona: Cerbal. 1990. p. 105



220 - Diana Melisa Paredes Oviedo

se encuentra con el hecho que el símbolo demanda algo más allá del trabajo 
epistémico, exige una interpretación, precisamente lo que acontece es un giro 
en donde, según Ricoeur, la hermenéutica descubre la propia razón de ser 
precisamente en la interpretación de los símbolos y lo plantea de la siguiente 
manera:

Llamo símbolo a toda estructura de significaciones en las cuales un sentido 
directo, primario, literal, designa para lo excedente otro sentido, indirecto, se-
cundario, figurado, que puede ser condensado sólo a través del primero […] La 
interpretación es el trabajo mental que consiste en descifrar el sentido oculto 
en el sentido aparente, en desplegar los niveles de significación implícitos en la 
significación literal […] Símbolo e interpretación devienen así conceptos relati-
vos; hay interpretación allí donde hay sentido múltiple y la interpretación es la 
que propicia que la pluralidad de sentidos se manifieste13. 

En sus trabajos De la Interpretación. Ensayo Sobre Freud (1966) y El Conflicto 
de las Interpretaciones (1969) da cuenta del nuevo marco para la hermenéutica, 
donde los enfoques de análisis son la filosofía, la fenomenología de las religio-
nes y las ciencias humanas. De manera reciente, el autor trasladó sus investi-
gaciones al campo de las variaciones de la metáfora y también al campo de la 
narración, explorando los vínculos de ésta con la existencia y la temporalidad. 

En su proyecto filosófico, la fenomenología cobra un valor superlativo para 
la hermenéutica. Lo anterior obedece al hecho que en su trabajo, el filósofo 
francés ha reencontrado la fenomenología en la hermenéutica logrando, por 
esta vía, recuperar la esencia epistemológica de la filosofía, sobre este aspec-
to el pensador nos dice lo siguiente:

Por una parte, la crítica del ´objetivismo` es llevada a sus últimas conse-
cuencias justamente en la última fase de la fenomenología; esta crítica del ob-
jetivismo concierne al problema hermenéutico no sólo indirectamente, desde 
el momento que se opone a la pretensión de la epistemología de las ciencias 
naturales de suministrar a las ciencias humanas un modelo único, metodológi-
camente válido, sino también directamente, desde el momento en que cues-
tiona el intento por proveer a las Geisteswissenschaften de un método objetivo 
como el de las ciencias naturales. Por otra parte, la última fenomenología de 
Husserl articula su crítica del objetivismo con una problemática positiva que al-
lana el camino hacia una ontología de la comprensión; esta nueva problemáti-
ca tiene por tema el Lebenswelt, el ´mundo de la vida`, o sea, un estrato de 
la experiencia anterior a la relación sujeto-objeto, la cual ha dado a todas las 
variedades del neokantismo su tema conductor14. 

13 RICOEUR, Paul. El conflicto de las interpretaciones: ensayos de hermenéutica. México: Fondo de 
Cultura Económica. 2003. p. 26

14 RICOEUR, Paul. La Memoria, la historia y el olvido. Madrid: Trotta. 2003. P.22



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 221

Con esta incorporación de lo fenomenológico lo que intenta Ricoeur es 
un reconocimiento fenomenológico completo del lenguaje y el mundo de la 
vida. Se inicia pues una perspectiva de trabajo donde se pasa del comprender 
epistemológico al ser del comprender, en otros términos: es un traslado del 
comprender como forma de conocimiento al comprender como forma de ser 
que exige una analítica del Dasein, donde la comprensión se revele como uno 
de sus modos de ser. Para este autor no existe comprensión, ni reflexión del 
sujeto sobre sí mismo sin enciclopedia, sin las expresiones en las cuales la 
vida se objetiva, es por ello que el cogito sólo puede recuperarse gracias a un 
desciframiento aplicado a los documentos de su vida. 

La tarea que abre Ricoeur a la hermenéutica es descifrar esos signos del 
hombre, sin que ello implique encontrar al final una transparencia de la re-
flexión absoluta; lo que deja en evidencia este recurso es que el comprender 
tiene una opacidad que le es constitutiva. El modo de existir que descubre la 
hermenéutica seguirá estando para ser interpretado, es por ello que el tránsi-
to de comprender a través de la enciclopedia tiene, en Ricoeur, el sentido de 
reconciliación con la tradición y, además, implica una orientación práctica. En 
este proyecto explicación y comprensión son complementarias, mientras que 
la primera es metódica, la segunda sería el momento no metódico que prece-
de, acompaña y circunda la explicación, por tal razón para Ricoeur:

De nuevo, la explicación desarrolla analíticamente la comprensión. Es esta 
proyección, en el plano epistemológico, con una implicación más profunda en 
el plano ontológico, entre la pertenencia de nuestro ser a los seres y al ser, y 
el distanciamiento, la que hace posible cualquier objetivación, cualquier expli-
cación y cualquier crítica15. 

Con base en todo lo expuesto, sintéticamente, hasta aquí, es posible afir-
mar que para este filósofo el acceso a la comprensión del sujeto sólo se da en 
el lenguaje, por medio de las mediaciones de los textos, ya sea los construidos 
en términos autobiográficos o aquellos en los que intentamos dar cuenta de 
los otros en diferentes narraciones, sean producciones donde tratemos de 
dar cuenta de lo amamos u odiamos, que hayan sido escritos de modo clan-
destino o público. En fin, la finalidad de la hermenéutica es mostrar que la 
existencia ingresa a la palabra, al sentido y a la reflexión haciendo una exége-
sis continua de todas las significaciones que acontecen en el mundo cultural; 
así las cosas, la existencia se constituye en sí misma  gracias a la apropiación 
de ese sentido que, en principio, se encuentra afuera, dispersa en obras, ins-
tituciones, monumentos culturales como producciones en donde la vida del 
espíritu se ha objetivado.

15 RICOEUR, Paul. Logique herméneutique? En: Contemporary Philosophy. A new survey. La Haya, 
Nijhoff, Vol.1. 1980. p. 179-223.



222 - Diana Melisa Paredes Oviedo

La propuesta ricoeuriana se aproxima pues a una fenomenología de la lec-
tura cuya misión central es romper el carácter autofundante del sujeto, ya que 
éste se ve a sí mismo interpelado por esa objetivación. Lo que se presenta es 
una apertura radical de eso “yo” a posibilidades más amplias. La comprensión, 
entonces,  no sería constitución del sujeto, en Ricoeur lo que nos constituye 
son todas esas producciones culturales que ahora revisamos. No hay una pre-
ocupación por hallar detrás de cada producción humana una intencionalidad 
desconocida, sino desplegar ante ese texto el mundo que se abre y descubre, 
ahora el sujeto no es el origen sino el punto de llegada de toda interpretación. 

Paul Ricoeur: Sujeto, hermenéutica y narración

Paul Ricoeur le apuesta a una propuesta en donde la narración permite la 
constitución de un sujeto distinto al de la modernidad. En sus obras iniciales, 
ya mencionadas en el apartado anterior, este autor plantea que la voluntad 
humana choca siempre con los “involuntarios” límites de la finitud humana. El 
hombre no es capaz de comprenderse a sí mismo de manera directa, sino que 
lo hace interpretando signos fuera de él, en la cultura, la historia, el lenguaje, 
los mitos y los símbolos.

No es posible considerar al hombre como una conciencia capaz de au-
torrevelarse y de tener acceso a sí misma de modo directo. Lo anterior gra-
cias que se encuentra atravesado por significados y sentidos que le resultan 
ajenos, si bien el hombre desarrolla procesos intelectivos y de pensamiento, 
este hecho no logra hacerle infalible y acabado, le presenta más bien como 
un ser descentrado que requiere comprenderse a sí mismo, pero para lograrlo 
debe actuar a través de las estructuras objetivas que le ofrecen la cultura, la 
sociedad, la religión, el lenguaje. Emerge pues el hombre en Ricoeur como ser 
interpretativo que se encuentra en busca de sentido y comprensión, es un 
hermeneuta o mediador, “un ser que tiene que transitar espacios intermedios, 
espacios textuales en los que se guarda el secreto de sí mismo. Tiene pues que 
aprender el arte de descifrar las significaciones indirectas, el arte mismo de la 
hermenéutica”16.  

Se abre ante nuestros ojos un ser humano que es capaz de captarse a sí 
mismo, a través del aprendizaje y la mediación de los productos creados por 
él. Para lograr tal cosa, debe desidentificarse, salir de sí en busca de eso otro. 
En Sí mismo como otro (1986) el filósofo francés señala que la humanidad cuenta 
con ciertos invariantes o universales en ese proceso de salir de nosotros y 

16 BÁRCENA, Fernando;  MÈLICH, Joan-Carles. La educación como acontecimiento ético. Natalidad, 
narración y hospitalidad. España, Paidós. 2000.  p. 101



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 223

son las que siguen: el diálogo, la acción y padecimiento en un contexto de 
realidad que requiere interpretación, la importancia de la memoria y la narra-
ción. Vernos cara a cara no acontece como una transparencia, cada quien se 
encuentra inscrito en un marco cultural que comparte con otros y que ofrece 
pistas para poder “leernos” y “leer” a otros. No obstante, si bien podemos 
leer no basta con ello, se requiere educarnos en la lectura, toda vez que los 
símbolos y signos cambian, manteniéndonos en una condición de búsqueda 
de sentido, para Ricoeur:

La comprensión de sí es narrativa de un extremo a otro. Comprenderse es 
apropiarse de la propia vida de uno. Ahora bien, comprender esta historia es 
hacer el relato de ella, conducidos por los relatos, tanto históricos como ficti-
cios, que hemos comprendido y amado. Así nos hacemos lectores de nuestra 
propia vida17. 

El sujeto que emerge en este escenario es producto entonces de una pre-
comprensión narrativa. Todo aquello en lo que vive el hombre tiene una es-
tructura narrativa, el trabajo, la educación, el amor, el odio, etc, son historias 
que recibe el recién llegado y que experimenta a lo largo de su vida. Cuando 
el niño nace dentro de la familia, encuentra en ella una estructura de acogida 
que lo envuelve en un mundo de signos y símbolos para que aprenda a prote-
gerse. La lengua materna cumple un papel esencial en este proceso, toda vez 
que, a través de ella, se ofrecen las narraciones esenciales para la configura-
ción de esa identidad en su estado inicial, es una lengua que abre al hombre 
a los padecimientos y transformaciones de un mundo que le resultaba ajeno.

Apropiándose de esta lengua iniciática, el infante se encuentra en condi-
ción de hacerse cargo de ese medio que le rodea. Se apropia así del mundo de 
la vida, un nuevo cosmos emerge ante su mirada, ha salido de la indefinición 
e indefensión. Cabe anotar que esto no supone una visión salvífica y acabada 
de lo sígnico, por el contrario, la lengua materna es una lengua de acogida 
que abre mundo, en la medida que se muestra en la vivencia, la multiplicidad 
concomitante al signo y al símbolo. Estos últimos nunca se encuentran total-
mente interpretados, son ambigüos y en constante reelaboración, lo anterior 
gracias a que en ellos se revela la potencia que tenemos de interpretarnos e 
interpretar el mundo.

Este escenario nos muestra entonces que uno de los problemas esenciales 
de este sujeto narrado es el de la memoria. Paul Ricoeur remonta su tratamiento 
de este tema a Aristóteles y encuentra en este una frase reveladora, a saber: 

17 RICOEUR, Paul. Autocomprensión e Historia. En: Los Caminos de la Interpretación. Barcelona:  
Anthropos. 1991. p.42



224 - Diana Melisa Paredes Oviedo

“La memoria es el pasado”18. Este pasado está vinculado estrechamente con 
el horizonte de la espera, la posibilidad futura de la conjetura y el presente de 
las sensaciones; es necesario entonces, en este horizonte narrativo, desarrollar 
herramientas que permitan recuperar la huella del recuerdo, ya que la memoria 
se incorpora a la configuración de la identidad a través de la función narrativa19.  
La sedimentación lingüística de lo vivido por otros permite la configuración de 
la identidad de este sujeto narrado, quien ahora para narrarse a sí mismo elige, 
entre el torrente de sus vivencias,  aquellas que pueden configurar un relato.

Estamos situados frente a un sujeto que asume su vida como un torrente 
de acontecimientos que puede presentar en un relato coherente. Su preo-
cupación será por la unidad de sentido de estos acontecimientos dispersos, 
que ahora aparecen en una trama que recapitula aquello que le da sentido a 
su acción, es por ello que este relato sitúa la acción humana tanto en el tiem-
po como en la memoria. Podemos narrar porque recordamos, y aquello que 
“escribimos”, a su vez, se constituye en escenario de reinterpretaciones de las 
vivencias que se han sedimentado en la memoria. Cabe anotar que no pode-
mos caer en la ingenuidad de identificar recuerdo y narración, existe distancia 
entre la vivencia y el recuerdo, así como entre el recuerdo y la narración; lo 
anterior se agudiza si asumimos como cierto que en la narración se cometen 
omisiones intencionales o no de eso que vivimos. 

Este sujeto narrado es un ser finito, un ser para la muerte que encuentra 
en esta condición la potencia para su relato. Un ser que recuerda y olvida, y 
que encuentra también en el olvido otro potenciador para su narración, para 
prevenir el olvido se ve obligado a narrarse, puede señalarse que la memoria le 
arranca trozos de olvido a lo finito. Lo que narramos trata de aproximarse a la 
potencia de la vivencia, es un pálido reflejo de ésta, de lo que se recuerda de 
ella, para Ricoeur memoria y olvido se encuentran en una relación dialéctica, 
por ello hay un olvido que es el de reserva acerca de lo cual Ricoeur dice lo 
siguiente: “(…) sólo es posible recordar sobre la base de olvidar, y no al revés; 
porque en la modalidad del olvido, el haber sido, “abre” primariamente el hori-
zonte en el que, comprendiéndose, el Dasein perdido en la “exterioridad” puede 
acordarse de lo que se preocupa”20. Esta alternativa debe también ser vigila-
da de manera permanente, ya que algunos podrían postular la existencia de 
poderes superiores que imponen un relato canónico que clausura la potencia 
creativa de la narración, lo que supone despojar a los actores de su poder de 
narrarse a sí mismos e imponer cierto tipo de olvido en donde el no-saber de 
lo que soy capaz se impone.

18 RICOEUR, Paul. La Memoria, la historia y el olvido. Madrid: Trotta. 2003.p.19
19 Ibíd., p.168
20 Ibíd., p. 575



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 225

Volviendo al tema de la subjetividad narrativa que se teje en el proyecto 
ricoeuriano, es necesario explorar un poco el modo como este autor plantea 
que se construyen las narraciones de nosotros mismos tomando como punto 
de partida nuestra finitud y la fragmentariedad de nuestras vivencias. Una pis-
ta importante sobre este proceso se encuentra en el Estudio VI de la obra Sí 
mismo como Otro (1996a), que lleva por título “El sí y la identidad narrativa”, en 
este dice lo siguiente:

Cómo el modelo específico de conexión entre acontecimientos constitu-
idos por la construcción de la trama permite integrar en la permanencia en el 
tiempo lo que parece ser su contrario bajo el régimen de identidad -mismidad-, 
a saber, la diversidad, la variabilidad, la discontinuidad, la inestabilidad21.

El sujeto en clave narrativa propuesto aquí se configura bajo la perspectiva 
de la identidad del personaje, que se constituye en un vínculo estrecho con la 
identidad de la trama. Armar o construir una trama supone crear una intriga, 
propiciar el enigma y poner en relación elementos que coinciden o que se 
contraponen. Así las cosas, Ricoeur nos presenta un entramado que no es ho-
mogéneo, que constantemente se debe ajustar, de manera que se presta aten-
ción tanto a la disposición de los hechos, como a la regulación de la trama. 
Hacemos frente entonces a una concordancia discordante que se constituye 
en la mediación que hace la trama entre “la diversidad de acontecimientos y la 
unidad temporal de la historia narrada (...); entre la pura sucesión y la unidad 
de la forma temporal”22. Esta síntesis paradójica es la que le permite al sujeto 
hacer de su historia algo verosímil, coherente y con sentido. 

En el relato encuentra Ricoeur el escenario para atribuir el qué de la acción 
a un sujeto o quién, logrando llevar este proceso a preguntas como el ¿por 
qué? y el ¿cómo? De las acciones mismas. En este orden de ideas, es el relato 
el que constituye la identidad del personaje, ahora identidad narrativa, gracias 
al desarrollo de la historia narrada, ya que para este filósofo, precisamente, la 
identidad de la historia es la que configura la identidad del personaje que no 
se hace en solitario, aunque para tratar el tema de su configuración se parte 
de ese quien de las vivencias capaz de sacar sus recuerdos de la fragmenta-
riedad en la que se encuentra. Recordemos que para este autor no existe un 
lenguaje privado, por ende, no hay narraciones individuales, ya que la función 
de nuestro relato es “ser para otros” y “con otros”, máxime si consideramos 
que somos capaces de construir ese “decir de mi” a partir de lo que ofrecen 
las tradiciones culturales.

21 RICOEUR, Paul. Sí mismo como otro. Madrid: Siglo XXI.1996. p.139
22 Ibíd., p. 140.



226 - Diana Melisa Paredes Oviedo

En Sí mismo como Otro nos recuerda que “el agente del cual depende la 
acción tiene una historia; es su propia historia”23. Somos productores de ac-
ciones y, de manera simultánea, somos personajes al tener nuestras acciones 
un vínculo estrecho con nuestra biografía y con lo que nos acontece; por ello, 
la vida de los seres humanos se hace legible cuando se le aplican modelos nar-
rativos, En este sentido “la comprensión de sí es una interpretación, y la inter-
pretación de sí encuentra en la narración una mediación privilegiada a través 
de la historia y la ficción»24. La narración, o el acto de narrar, se constituye 
así en capacidad creadora del hombre para conformar una trama a partir de 
lo que vive, pero reconociendo que esta se encuentra entretejida por juicios, 
recuerdos y enunciados de su vivencia, sin que tal cosa suponga una captura 
de la vivencia pura del sujeto. Asimismo, en esta narración hay un diálogo con 
las tramas vivenciales de los otros, de modo que en este proceso se ponen 
en juego sentidos que son compartidos de manera pública, se pretende co-
municar al otro algo con lo que se construyen tramas múltiples que permiten 
la cercanía entre los narradores, quienes tácitamente se siguen en las tramas 
y se instauran, desde un marco intersubjetivo, como actores que validan los 
significados que cada narrador le da al mundo, señala Ricoeur que

La persona, entendida como personaje del relato, no es una identidad dis-
tinta de sus experiencias. Muy al contrario: comparte el régimen de la identidad 
dinámica propia de la historia narrada. El relato construye la identidad del per-
sonaje, que podemos llamar su identidad narrativa, al construir la de la historia 
narrada. La identidad de la historia hace la identidad del personaje25. 

La formación de una identidad narrativa supone en Ricoeur seguir un mo-
delo lector, en otras palabras, del sujeto humano como lector. En Tiempo y 
Narración III, este filósofo nos recuerda que la vida humana es temporalidad y 
que el tiempo humano es el producto de la combinación del “tiempo históri-
co” y del “tiempo de ficción”, con base en este hecho, la comprensión de uno 
mismo estaría mediada por la recepción de ambos relatos; es por ello que se 
puede afirmar que en este autor la lectura es el medio para interpretarnos a 
nosotros mismos, ya que con este ejercicio vamos refinando el personaje que 
somos, mejoramos la capacidad para comprendernos, en la medida que, nos 
exponemos a los relatos. La identidad que ofrece el filósofo francés para este 
sujeto narrativo, es una identidad ipse, una ipseidad que incorpora la alteridad, 
de manera que resulta imposible hablar de uno mismo sin pensar en el otro y 
sin asumir nuestra identidad como abierta a la transformación. 

23 Ibíd., p. 106.
24 BÁRCENA, Fernando;  MÈLICH, Joan-Carles. La educación como acontecimiento ético. Natalidad, 

narración y hospitalidad. España, Paidós. 2000.  p. 118.
25 RICOEUR, Paul. Sí mismo como otro. Madrid: Siglo XXI. 1996. p. 147.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 227

Una formación en clave narrativa

Con base en las directrices que abre Ricoeur, es necesario situar la acción 
educativa como acción narrativa, vinculada de manera estrecha con la memo-
ria y la imaginación. Cada uno de nosotros es el resultado de la cultura en la 
que ha nacido y en la que se ha educado. La educación puede definirse o com-
prenderse como un proceso de transmisión de mundos simbólicos a través de 
relatos y narraciones, un mundo de ficciones que resulta básico para que los 
recién llegados construyan su identidad. 

Al nacer, todos los seres humanos nos encontramos en una tradición ima-
ginaria con la que nos familiarizamos gracias a la acción de los padres, fami-
liares, vecinos, escuela, empresa o industria, cuya misión es transmitir esa 
herencia desde un horizonte puramente narrativo. El ser en el mundo está 
condicionado por las formas de mediación simbólico-narrativas, de las que 
no puede soslayarse y entre las que se encuentran el lenguaje, las reglas de 
conducta, las perspectivas del mundo, los sistemas de pensamiento, etc. Lo 
anterior no impide que el hombre se oponga al mundo en el que se ha for-
mado, lo que queda claro es que logra tal cosa gracias a que el mundo está 
narrativamente constituido.

La educación bajo este enfoque se encuentra ubicada entre el deseo de 
narrar y la narración del deseo. Por una parte, con ella se esperaría que el 
hombre forme una identidad particular como producto de la herencia cultural 
a la que se ve sometido, donde lo histórico y lo ficcional convergen de manera 
inseparable; por otra, encontramos así que el modo de hacernos humanos 
opera a través de las narraciones, en otras palabras: funciona en el marco de 
una práctica narrativa. Así las cosas, la educación nos ayuda a “contarnos” a 
nosotros mismos, es por ello que la formación puede encontrar en este marco 
literario un escenario potente para su desarrollo.

Es un sentido poético el que se despliega y la propuesta ricoeuriana es uno 
de los pilares de esta lectura. Para este filósofo francés poetizar implica repre-
sentar de manera creadora, original y novedosa todos los posibles campos de 
actuación humana, para lograr urdimos “tramas” o relatos en los que damos 
cuenta de ellos. En este sentido, la educación es imaginación, es invención 
y ficción, que deja de lado la existencia de una realidad “objetiva” que se en-
cuentra allí y debemos develar, encontramos entonces, en primer lugar, que 
esta perspectiva formativa requiere de la ficción (Mímesis) como punto inicial 
y acerca de ella Ricoeur dice lo siguiente:

Es mejor traducir mímesis por “representación de la acción”, o por “imag-
inación creadora”. Desgraciadamente una larga tradición hostil nos ha hecho 



228 - Diana Melisa Paredes Oviedo

entender la imitación en el sentido de copia, de réplica de lo idéntico. Y no 
comprendemos en lo absoluto la declaración central de la Poética de Aristóte-
les, según la cual la epopeya, tragedia y comedia son imitaciones de la ac-
ción humana. Ahora bien, precisamente porque mímesis no es una copia, sino 
una reconstrucción mediante la imaginación creadora, Aristóteles no se con-
tradice26. 

Sin el recurso a la mímesis como imaginación creadora, no encontraría su 
lugar una acción educativa, carecería de sentido, en la medida que, se asume 
como acción narrada. Desde la óptica ricoeuriana no hay acción sin narración 
y sin “imaginación creadora”. En este orden de ideas, la mímesis se presen-
ta en un sentido dinámico, en calidad de representación en movimiento. Se 
aleja de este modo de las perspectivas acrónicas de la mímesis y recupera el 
sentido dinámico de ésta en el que se apoya Aristóteles para definir el acto 
poético, que ahora se presenta como acción creadora.

En este nuevo horizonte de sentido, la educación, o mejor la acción edu-
cativa, se constituye en acción poética en la que el educador se revela como 
narrador. Para poder clasificar la acción narrativa como educativa debemos re-
cordar que en los proyectos antropológico-pedagógicos el hombre ha hecho 
frente a las preguntas por lo que es, lo que puede y debe hacer de sí, para lo 
cual ha requerido de narraciones o relatos de su vida que acudan en su auxilio. 
Partiendo de este contexto, Bárcena y Mèlich apuestan por una interpretación 
educativa del proyecto ricoeuriano en los siguientes términos: “entender la 
educación como el relato de la formación de la identidad o la subjetividad”27. 
Esta postura se encuentra supremamente distante de aquellas que asumen 
la “imaginación” como copia o imitación de una realidad constituida y nos 
aproximan a una lectura de dicha realidad como reconstrucción mediante la 
imaginación creadora, para ilustrar este asunto se puede plantear el siguien-
te ejemplo: cuando quiero dar cuenta de lo que soy acudo a una estructura 
narrativa, por medio de la cual describo lo que me ha hecho ser tal; con este 
ejercicio me estoy representando de manera creativa, produzco y configuro la 
acción de llegar a ser lo que soy mediante el relato. 

Bajo esta nueva égida conceptual, es posible plantear que la imaginación 
educa siempre y cuando las subjetividades construyan relatos y adquieran su 
forma gracias a ellos. La acción educativa no será mimética en términos de 
imitar un modelo de otros en nosotros, sino que ahora será entendida como 
aquella que crea tramas, que construye relatos, que le da cuerpo a otra tem-

26 RICOEUR, Paul. Hermenéutica y Semiótica. En: Horizontes del Relato. Lecturas y conversaciones con 
Paul Ricoeur. Cuaderno Gris, nº 2, Madrid: UAM. p.83-84

27 BÁRCENA, Fernando;  MÈLICH, Joan-Carles. La educación como acontecimiento ético. Natalidad, 
narración y hospitalidad. España, Paidós. 2000.  p. 106



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 229

poralidad. La lección que Ricoeur nos deja en Tiempo y Narración I28, II29 y III30 le 
da sentido a la última afirmación, para este autor no hay tiempo humano sin 
relato, precisamente el tiempo se humaniza en la medida que es un tiempo 
narrado; con base en esto es posible afirmar que desde este enfoque los seres 
humanos inventamos la acción, creamos la realidad que vivimos.

No puede pasarse por alto en este apartado la descripción de la triple 
mímesis como explicación minuciosa del acto creador. La mímesis I es el mo-
mento de la prefiguración, se considera como el momento anterior a la com-
posición poética. En este punto, el actor posee una comprensión previa del 
mundo y de la acción, en otras palabras: hay una apropiación del léxico pero 
no hay una mirada acuciosa sobre el sentido de las palabras mismas. Con este 
momento, Ricoeur presenta su interpretación del mundo humano como uni-
verso simbólico en donde realizamos acciones simbólicas desde el inicio de 
nuestro paso por la tierra. La acción no se encuentra seguida por el símbolo, 
ambos elementos emergen al tiempo ya que el símbolo no es una subordina-
ción, máxime si consideramos que el tiempo humano es un entrelazamiento 
de pasado, presente y futuro; así las cosas, el tiempo y la acción humana son 
un entramado, son un entrecruzamiento de símbolos que en su mixtura permi-
ten la emergencia de sentido. La mímesis II se entiende como el momento de la 
creación, ya que en ella se estructura narrativamente la experiencia humana. 
La mímesis III es la refiguración, la reconfiguración de la acción que implica una 
lectura, o apropiación del relato por parte del lector-actor. 

La acción educativa se vincula entonces a esta estructura mimética, pues-
to que gracias a ella reconocemos la simbólica del relato y somos capaces 
de reconfigurar la acción a partir de tal simbólica. Hay en este último nivel 
de la mímesis un entrecruzamiento entre dos universos, el del texto y el del 
lector. Se colige entonces de esta apuesta que la narración remite a la vida, la 
composición del relato se realiza en el lector quien funde su horizonte con el 
del mundo ficción que se abre ante sus ojos; pero también que la vida misma 
remite a la narración, no estamos ateniéndonos a un proceso filogenético, 
sino que hay una alusión a la vida humana como bios que se desenvuelve en 
el plexo del símbolo, en la multiplicidad de relatos con los que se relaciona 
y en el padecimiento narrativo con el que tipifica su vivencia, por ejemplo: la 
vida es un drama, la vida es una comedia, la vida es una poesía, la vida es una 
tragedia. 

28 RICOEUR, Paul. Tiempo y Narración Vol. I: Configuraciones del tiempo en el relato histórico. México: 
Siglo XXI. 1995

29 RICOEUR, Paul. Tiempo y Narración. Vol. II: Configuración del Tiempo en el relato de ficción. México: 
Siglo XXI. 1995

30 RICOEUR, Paul. Tiempo y Narración. Vol. III: El tiempo narrado. México: Siglo XXI. 1996



230 - Diana Melisa Paredes Oviedo

El segundo elemento que aparece en esta pedagogía de la novedad es el 
texto, o mejor: la función magisterial del texto. En este enfoque narrativo, el 
lector contará con una tarea educativa primordial, construir su propio texto 
a partir del texto que lee. Un trasegar que tenga como finalidad esencial la 
comprensión de nuestra existencia exigirá que hagamos tal movimiento ante 
los demás, con los demás, ante los textos y con los textos, por ello “compren-
derse es comprenderse ante el texto y recibir de él las condiciones de un sí 
mismo distinto al yo que se pone a leer”31.

 
La comprensión de uno mismo como meta de esta propuesta formativa, 

exige en la óptica de Ricoeur un desdoblamiento de uno mismo. Debemos ser 
capaces de vernos como otros para lograr el cometido mencionado, para ello 
la lectura es la herramienta crucial, ya que ésta es una mediación que permite 
comprender el mundo gracias al efecto liberador que nos proporciona. Cuan-
do nos aproximamos a un texto nos sentimos interpelados por los personajes 
y las situaciones que se describen, he aquí donde se hace visible la función 
magisterial del texto ya que nos obliga a preguntarnos por nuestra identidad 
frente a la narración que se abre. 

El texto como ficción o imaginación configura, según el filósofo francés, lo 
ideológico y lo utópico, en sentido más amplio, permite la justificación de la 
identidad pero, simultáneamente, posibilita el ser otro. Tal como dejó esbo-
zado este autor en Ideología y Utopía32, cada sociedad tiene una imagen de sí 
al igual que cada hombre, estas son el producto de una urdimbre previa que 
exige reelaboración en el presente, reescribimos el pasado o el lenguaje here-
dado, las ficciones previas que le dan sentido a la existencia actual, por ello:

De un modo u otro, todos los sistemas simbólicos contribuyen a configurar 
la realidad. Muy especialmente, las tramas que inventamos nos ayudan a con-
figurar nuestra experiencia temporal confusa, informe y, en última instancia, 
muda33.

La realidad aparece como tejido de símbolos, del relato y de la ficción. Es 
también texto, lenguaje narrativo que configura la realidad social y el mundo 
de la acción, pero también se refiguran. Nos enfrentamos a una realidad ima-
ginaria, construida, inventada y lejana a pretensiones de verdad. La realidad 
como texto le enseña a cada recién llegado a preguntarse por su identidad y le 
ayuda a la construcción de ella a través de una narración nueva que también 
es un relato de ficción. Cada individuo se encuentra obligado a “verse” en los 

31 RICOEUR, Paul. Narratividad, Fenomenología y hermenéutica. En: Horizontes del Relato. Lecturas y 
conversaciones con Paul Ricoeur. Cuaderno Gris, nº 2, Madrid: UAM. 1997. p. 493

32 RICOEUR, Paul. Ideología y Utopía. Barcelona: Gedisa. 1997
33 Ibíd., p. 483



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 231

relatos ajenos, ya sea que se los hayan contado o los haya leído; cada uno 
necesita desdoblarse en el “otro”, narrar al “otro” para que nuestra historia de 
vida adquiera sentido en cuanto personajes de la narración. 

Bibliografía
ARENDT, Hannah. (1995) De la historia a la acción. Barcelona, Paidós.
BÁRCENA, Fernando; MÈLICH, Joan-Carles. (2000) La educación como aconte-

cimiento ético. Natalidad, narración y hospitalidad. España, Paidós.
BENNER, Dietrich (1991). La capacidad formativa y la determinación del ser hu-

mano. Sobre la pregunta y el planteo de una teoría de la formación no-afirmativa. En: 
Educación. Vol. 43, pp. 87-102. 

HEIDEGGER, Martin (1990) De camino al habla. Barcelona, Cerbal.
FERRARIS, Maurizio. (2007) Historia de la Hermenéutica. Madrid- México, Siglo 

XXI. 
RICOEUR, Paul (1991) Autocomprensión e Historia. En: Los Caminos de la Interpre-

tación. Barcelona, Anthropos. 
RICOEUR, Paul (1995a) Tiempo y Narración Vol. I: Configuraciones del tiempo en el 

relato histórico. México, Siglo XXI.
RICOEUR, Paul (1995b) Tiempo y Narración. Vol. II: Configuración del Tiempo en el 

relato de ficción. México, Siglo XXI
RICOEUR, Paul (1996a) Sí mismo como otro. Madrid, Siglo XXI. 
RICOEUR, Paul (1996b) Tiempo y Narración. Vol. III: El tiempo narrado. México, 

Siglo XXI
RICOEUR, Paul (1997a) Hermenéutica y Semiótica. En: Horizontes del Relato. Lec-

turas y conversaciones con Paul Ricoeur. Cuaderno Gris, nº 2, Madrid, UAM. 
RICOEUR, Paul (1997b) Narratividad, Fenomenología y hermenéutica. En: Hori-

zontes del Relato. Lecturas y conversaciones con Paul Ricoeur. Cuaderno Gris, nº 2, 
Madrid, UAM. 

RICOEUR, Paul (1997c) Ideología y Utopía. Barcelona, Gedisa. 
RICOEUR, Paul (2003a) La Memoria, la historia y el olvido. Madrid, Trotta. 
RICOEUR, Paul (2003b) El conflicto de las interpretaciones: ensayos de hermenéuti-

ca. México, Fondo de Cultura Económica. 
VATTIMO, G. (1971). Intoduzione a Heidegger. Roma-Bari. Laterza. 



232 - Colaboradores

Colaboradores

	 GERMÁN VARGAS GUILLÉN
	 Profesor Titular de la Universidad Pedagógica Nacional; Filósofo de la 
Universidad de San Buenaventura; Magíster en Filosofía Latinoamericana por la 
Universidad de Santo Tomás, Bogotá; Doctor en Educación por la Universidad 
Pedagógica Nacional; realizó la investigación postdoctoral El sentido cabe feno-
menología y hermenéutica en la Universidad de Texas, en Arlington (2007-2009). 
Director de las colecciones editoriales Filosofía actual y Textos de filosofía (San 
Pablo) y Filosofía y enseñanza de la filosofía (UPN). Es miembro de varios comités 
científicos de publicaciones especializadas en filosofía y en pedagogía. Algu-
nas de sus publicaciones son: Ausencia y presencia de Dios (2011), Ser y sentido 
(Coautor: Harry P. Reeder; 2009); La humanización como formación (Coautores: Ha-
rry P. Reeder, Sonia Gamboa; 2008); Tratado de Epistemología (2006); Pensar sobre 
nosotros mismos (2006); La experiencia de ser (2005); La representación computacional 
de dilemas morales. Investigación fenomenológica de epistemología experimental (2004); 
Fenomenología del ser y del lenguaje (2003). Fue coeditor del segundo volumen del 
Acta Fenomenológica Latinoamericana (2005). Dirige el Grupo de Investigación Filo-
sofía y Enseñanza de la Filosofía. Por último, el profesor Vargas Guillén es Miembro 
de la Sociedad Colombiana de Filosofía, Miembro Ordinario del Círculo Lati-
noamericano de Fenomenología y Miembro del Husserl Circle.
	 Dirección electrónica: gevargas2@hotmail.com

	 GRACIELA RALÓN DE WALTON 
	 Doctora en Filosofía por la Universidad de Buenos Aires. Profesora en 

la Universidad Nacional de San Martín. Autora de artículos sobre temas rela-
cionados con el tópico cultura-naturaleza, entre ellos, “La tríada physis-logos-
historia en Merleau-Ponty” (en: El sujeto interrumpido. La emergencia del mundo en 
la fenomenología contemporánea. Santiago de Chile: Ediciones Universidad Alber-
to Hurtado, 2009), “Symbolic Matrices and the Institution of Meaning” (en: 
Chiasmi International, Nro. 9, 2008), “El suelo de la naturaleza como lugar de 
arraigo de la cultura” (en: Investigaciones Fenomenológicas. Número extraordinario: 
Merleau-Ponty desde la fenomenología en su primer centenario. Madrid: So-
ciedad Española de Fenomenología, 2008. http://www.uned.es/dpto_fim/info_
gral/invfen.htm), “Mundo y fe perceptiva”. Anuario de Filosofía Jurídica y Social, 
2009, Nro.28., “La lógica práctica y la noción de hábito”, Anuario Colombiano de 
Fenomenología, Universidad de Cauca, Volumen IV, 2010, “Existencia encarnada 
y libertad”, Paideia. Revista de filosofía y didáctica de la filosofía, Año XXXI, Enero-
abril 2011, Madrid. Miembro originaria del Círculo Latinoamericano de Feno-



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 233

menología (CLAFEN). Directora del Proyecto de Investigación (G078) “Rasgos 
fenomenológicos y hermenéuticos para una teoría de la acción: Acción e in-
tersubjetividad” en la Escuela de Humanidades de la Universidad Nacional de 
San Martín (2008-2010).

Dirección electrónica: grwalton@fibertel.com.ar

	 HARRY P. REEDER
	 Es profesor asociado de la Universidad de Texas en Arlington (EE.UU.). 
Recibió su Maestría y su Doctorado en la Universidad de Waterloo (Canadá). 
Miembro del Grupo Filosofía y Enseñanza de Filosofía y del Círculo Latinoame-
ricano de Fenomenología. Algunas de sus publicaciones son: Argumentando con 
cuidado. Bogotá: San Pablo, 2007; Lenguaje: dimensiones lingüísticas y extra lingüís-
ticas del sentido. Bogotá: Universidad Pedagógica Nacional y Editorial San Pablo, 
2007; Ser y sentido: teoría y práctica de una fenomenología trascendental-hermenéutica. 
Bogotá: San Pablo, (co-autor Germán Vargas Guillén), 2009. La praxis fenomeno-
lógica de Husserl. Bogotá: San Pablo, 2011. 
	 Dirección electrónica: reeder@uta.edu

	 JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO
	 Profesor titular de la Universidad Eafit, de Medellín, Colombia. Doc-
tor en Filosofía, investigador invitado de la Universidad de Montreal, Canadá 
(2005); ha publicado: Sobre el difícil arte del perdón, ensayos. Programa editorial 
Universidad del Valle, Cali, 2009 // El budismo y la filosofía. 2ª ed. Programa edi-
torial Universidad del Valle, Cali, 2007 // Marvel Moreno, treinta años de ‘escritura 
de mujer’. Instituto Caro y Cuervo, Bogotá, 2007, trabajo ganador del Premio 
Nacional de Ensayo ‘Rafael Gutiérrez Girardot’ (2006). Ministerio de Cultura 
– Instituto Caro y Cuervo // Los rumbos de la mente, ensayos sobre el yo, lo mental 
natural y la inteligencia artificial. San Pablo – Editorial Universidad Pedagógica 
Nacional, Bogotá, 2006 // Pedagogías de la violencia en Colombia. Programa edito-
rial Universidad del Valle, Cali, 2003 // Los 7 poetas del haikú. Programa editorial 
Universidad del Valle, Cali, 2005 // Autobiografías de filósofos y poetas. Editorial 
Universidad de Caldas, Manizales, 2002 // Blanco Rojo Negro, el libro del haikú. 
Programa editorial Universidad del Valle, Cali, 1998 // Hermenéutica y cotidianidad 
–Dos aplicaciones−. San Pablo, Bogotá (en prensa). 
	 Dirección electrónica: juancuar60@yahoo.ca

	 LUZ GLORIA CÁRDENAS MEJÍA
	 Profesora del Instituto de Filosofía de la Universidad de Antioquia (Me-
dellín, Colombia). Doctora en Filosofía de la Universidad de Antioquia. Magís-
ter en Filosofía de la Universidad Católica de Lovaina (Bélgica). Filósofa de la 
Universidad del Rosario (Bogotá). Integrante del Grupo de Filosofía y Enseñanza de 
la Filosofía. Miembro del Círculo Latinoamericano de Fenomenología, CLAFEN 
y de la Asociación Latinoamericana de Filosofía Antigua, ALFA. Libros: Aristóte-



234 - Colaboradores

les: retórica, pasiones y persuasión. San Pablo - Universidad de Antioquia, Bogotá, 
2011 // En diálogo con los griegos (coautor: Luis Alberto Fallas López) San Pablo 
- Universidad Pedagógica Nacional, Bogotá, 2006 // Retórica, poética y formación. 
Universidad Pedagógica Nacional y Universidad de Antioquia, Bogotá, 2005.
	 Dirección electrónica: lcardenas@quimbaya.udea.edu.co

	 PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS
	 Profesor asociado a la Universidad Tecnológica de Pereira. Es filósofo 
de la Universidad de Caldas, Magíster en Filosofía de la Universidad Javeriana 
(Bogotá) y Doctor en Filosofía de la Pontificia Universidad Bolivariana (Me-
dellín). Es autor de los libros: Intimidad y temporalidad. Husserl-Rilke. Alejandría 
Libros, Bogotá, 2003 y Subjetividad, historia y cultura. Estudios fenomenológicos. 
Alejandría Libros, Bogotá, 2005. El solipsismo y las relaciones de intersubjetividad 
(Bogotá: San Pablo, 2011). También ha sido colaborador en las siguientes re-
vistas: Folios, Praxis filosófica y Ciencias humanas. Dirige el grupo de investigación 
Fenomenología y teoría crítica de la sociedad. Miembro Ordinario del Círculo Latino-
americano de Fenomenología. 
	 Dirección electrónica: juancelibur@hotmail.com

	 CAROLINA VILLADA CASTRO
	 Egresada de Filosofía del Instituto de Filosofía de la Universidad de 
Antioquia (Medellín-Colombia). Fue miembro del Consejo editorial y de re-
dacción de Versiones. Revista de estudiantes de Filosofía. Actualmente desarrolla su 
trabajo de grado sobre “La apropiación ricoeuriana del concepto de intencio-
nalidad de Husserl”, bajo la dirección de Luz Gloria Cárdenas Mejía.
	 Dirección electrónica: carolina.villadacastro@gmail.com

	 DIANA MELISA PAREDES OVIEDO
Magíster en Educación y Magíster en Filosofía, Universidad de Antioquia. Estu-
diante del Doctorado Interinstitucional en Educación en la línea filosofía y ense-
ñanza de la filosofía, Universidad Pedagógica Nacional. Docente e investigadora 
de la Facultad de Educación y del Instituto de Filosofía Universidad de Antio-
quia y docente del municipio de Medellín. E-mail: calebita33@gmail.com

	 JUAN CARLOS RINCÓN ACUÑA 
Ingeniero de Sistemas de la Universidad Industrial de Santander; estudiante 
del Programa Interinstitucional en Educación en la Universidad Pedagógica 
Nacional,  de Bogotá – Colombia; Becario de Colciencias desde 2013; desarro-
lla la Tesis Doctoral: Imagen, representación e Inteligencia Artificial, bajo la dirección 
del dr. Germán Vargas Guillén.

	 JUAN CARLOS AGUIRRE GARCÍA 
Filósofo y Mg. en Filosofía de la Universidad de Caldas; es  profesor de la Uni-



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 235

versidad del Cauca, en Popayán – Colombia. Actualmente desarrolla su Tesis 
Doctoral bajo la dirección de Carlos Enrique Restrepo.

	 ANA BRIZET RAMIREZ CABANZO 
	 Es profesora del Distrito Capital, goza de Comisión de Estudios Doc-
torales desde 2013; Estudiante del Programa Interinstitucional en Educación 
en la Universidad Pedagógica Nacional,  de Bogotá – Colombia. Desarrolla su 
Tesis Doctoral sobre la educación y la cultura digital bajo la dirección de Rocío 
Rueda Ortiz.

	 MAXIMILIANO BASILIO CLADAKIS
investigador de la Universidad Nacional de San Martín: y del Consejo Nacional 
de Investigaciones Científicas y Técnicas de Buenos Aires, Argentina.  Desarro-
lla su Tesis Doctoral bajo la dirección de Graciela Ralón de Walton.

	 JULIO CÉSAR VARGAS BEJARANO
Doctor en Filosofía de la Universidad de Wuppertal (Alemania) donde desa-
rrollo su tesis doctoral sobre la voluntad en E. Husserl; desde su promoción 
como doctor se ha abierto al estudio del pensamiento de Hannah Arendt, con 
especial interés en la natalidad. Es profesor titular de la Universidad del Valle; 
Cali – Colombia; además es miembro del Círculo Latinoamericano de Feno-
menología (Clafen).

	 JEISON ANDRÉS SUÁREZ
	 Egresado de la carrera de filosofía de la Universidad del Valle; Cali – 
Colombia, donde desarrollo su aproximación y sus estudios de fenomenología 
con Julio César Vargas B., quien dirigió su trabajo de grado.

	 GERMÁN DARÍO VÉLEZ LÓPEZ 
	 Doctor en Filosofía, especialista en el pensamiento filosófico de M. 
Heidegger, en el contexto de la tradición francesa. Profesor e investigador de 
la Universidad  Eafit; Medellín – Colombia, en la cual es profesor del Programa 
de Doctorado en Humanidades; miembro del Círculo Latinoamericano de Fe-
nomenología.




