
Anuario Colombiano 
de Fenomenología

Volumen VII

Pereira - Colombia
2013



Luis Enrique Arango Jiménez
Rector
Universidad Tecnológica de Pereira

William Ardila Urueña
Vicerrector Académico

José Germán López Quintero
Vicerrector de Investigaciones, Innovación y Extensión

Juan Humberto Gallego Ramírez
Decano Facultad de Bellas Artes y Humanidades

Luis Miguel Vargas Valencia
Coordinador  Editorial UTP

Pedro Juan Aristizábal Hoyos
Editor Compilador
juansipaso@utp.edu.co

Anuario Colombiano de Fenomenología
Volumen VII
ISSN 2027-0208

© Pedro Juan Aristizábal Hoyos
Grupo de Investigación  
"Fenomenología y Teoría Crítica de la Sociedad"

© Grupo Interinstitucional de Investigación: 
"Filosofía y Enseñanza de la Filosofía"

Círculo Colombiano de Fenomenología y Hemenéutica
 

Diseño y Diagramación
Carlos Eduardo Bueno Vergara

Foto Pág 12
Ana María García / CEET 
http://www.eltiempo.com/politica/ARTICULO-WEB-NEW_NOTA_INTE-
RIOR-11911681.html

Octubre de 2013

Esta publicaión, o parte  de ella, no puede ser reproducida por ningún medio sin 
la autorización escrita de los titulares del Copyright.

Anuario Colombiano de Fenomenología
Volumen VII

ISSN:  2027-0208

Universidad Tecnológica de Pereira
www.utp.edu.co

Escuela de Filosofía
Conmutador 3137300 -   Ext. 232

Directo 3137232
A.A. 097   

Sector La Julita, Pereira, Risaralda, Colombia



ÍNDICE

PRESENTACIÓN	 						      5

HOMENAJE AL MAESTRO	GUILLERMO HOYOS VÁSQUEZ	
	
A la memoria de Guillermo Hoyos Vásquez				    11
Daniel Herrera Restrepo  - Preludio

Guillermo Hoyos Vásquez: entre filosofía y pedagogía	 	 16
Germán Vargas Guillén						    

Guillermo Hoyos Vásquez: fenomenología y conciencia crítica		 39
Pedro Juan Aristizábal Hoyos

Guillermo Hoyos y la idea de Universidad				    51
Luis Guillermo Quijano Restrepo

La teoría discursiva de la pedagogía de Guillermo Hoyos		  61	
Carlos Alberto Carvajal Correa				  

Las ciencias sociales y humanas en el nuevo sistema de Ciencia, 
Tecnología e Innovación de Colciencias. Conversación con G. Hoyos	 73 
Luz Gloria  Cárdenas Mejía y Germán Vargas Guillén

EDMUND HUSSERL: ANÁLISIS FENOMENOLÓGICOS	

La fenomenología y el problema(s) de la intersubjetividad		  83
Dan Zahavi

El sentimiento como condición de posibilidad de la ética. 
(E. Husserl).							       103
Julia Valentina Iribarne

La constitución regresiva del mundo de la vida	 		  119
Roberto J. Walton

PAUL RICŒUR, INTRODUCCIÓN A IDEAS I,	
TRADUCCIÓN Y COMENTARIOS		
			 
Pastoral para Paul Ricœur, con motivo de su traducción, 
anotación e introducción de Ideen I de Edmund Husserl	 	 147
Juan Manuel Cuartas Restrepo

Paul Ricœur:introducción a Ideen I de Edmund Husserl		  163
Traducción : Juan Manuel Cuartas Restrepo



FENOMENOLOGÍA  E  INTERCULTURALIDAD	
	  
Multinaturalismo e interculturalidad en el horizonte 
del mundo de la vida						      195
Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

Ideas para una hermenéutica crítica de la cultura			   211
Guillermo Pérez la Rotta

Levinas sobre el concepto de intuición de Husserl			   225
Juan Carlos Aguirre García

Observaciones sobre la predonación del mundo de la vida 
y su constitución. 						      237 

Jeison Andrés Suárez Astaiza

La filosofía trascendental en Kant y Husserl:reconocimiento y crítica 
fenomenológica							       253
Oscar Eduardo Ocampo O.

RESEÑA	

Iribarne, Julia V. En torno del sentido de la vida	
Roberto  J. Walton							      275

Colaboradores     						      281



Anuario colombiano de Fenomenología  - 5

PRESENTACIÓN

PALABRA

Nos rodea la palabra  (…)

la que ofrecemos a nuestros amigos
la que acuñamos

 para el amor la queja
la lisonja

moneda de sol
o de plata

 en ella nos miramos
para saber quiénes somos

nuestro oficio
y raza
refleja

nuestro yo
nuestra tribu

profundo espejo
y cuando es alegría y angustia

y los vastos cielos y el verde follaje
y la tierra que canta {es}

entonces ese vuelo de palabra (…)

AURELIO ARTURO

El Anuario Colombiano de Fenomenología es un proyecto que se origina 
en la Universidad Tecnológica de Pereira en el año 2007. Con los versos 
del poeta Aurelio Arturo, con su vibrante palabra, se inauguró el “Anuario 
Colombiano de Fenomenología”, y hoy continúa en esta séptima entrega. 
Inicialmente fue un propósito conjunto de tres universidades colombianas: 
Tecnológica de Pereira, del Valle y Pedagógica Nacional, al cual se fueron 
uniendo otras universidades y en la actualidad son seis las que comparten 
esta apuesta por la fenomenología y la hermenéutica en Colombia.



6 - Anuario colombiano de Fenomenología  

El origen del Anuario está relacionado con un suceso particular de la 
Escuela de Filosofía de nuestra universidad. En marzo de 2001, algunos 
estudiantes crearon la revista de filosofía “Paradoxa”. En el año 2005 propuse 
hacer un número especial dedicado a la fenomenología para lo cual solicité 
la colaboración de profesores de Argentina, Perú, México, Estados Unidos, 
España, Alemania y Colombia1. Durante año y medio se estuvo  trabajando 
con los textos recibidos  que eran en su mayoria inéditos. Este material 
superaba las expectativas de la revista de filosofía; así que me comunique 
con los colegas Germán Vargas y Juan Manuel Cuartas y en conjunto 
tomamos la decisión de disponer de este valioso material para fundar el 
Anuario Colombiano de Fenomenología. El proyecto fue avalado luego por 
los maestros Daniel Herrera y Guillermo Hoyos, aduciendo el primero la 
responsabilidad de mantener vivo el proyecto. 

El lanzamiento del primer volumen se hizo en la U. Tecnológica de Pereira 
el 14 de diciembre de 2007, los invitados: Daniel Herrera, Germán Vargas, 
Juan Manuel Cuartas, Harry P. Reeder y Pedro Juan Aristizábal, el anfitrión; 
junto con el grupo de estudiantes del semillero en fenomenología, al evento 
asistió un nutrido grupo de estudiantes de otros programas. 

El actual volumen comienza con un significativo homenaje al fallecido 
profesor doctor Guillermo Hoyos Vásquez y posteriormente el volumen 
continúa con un sinnúmero de artículos de fenomenología, hermenéutica 
e interculturalidad. 

El primer texto es un sentido homenaje de Daniel Herrera Restrepo  a 
la memoria de su amigo y colega Guillermo Hoyos y encabeza este Anuario 
a modo de “Preludio”. Germán Vargas G. de la U. Pedagógica Nacional, 
uniendo los conceptos tan esenciales a Hoyos, de filosofía y pedagogía, 
presenta una visión de conjunto de la obra señalando características 

1. Julia Valentina Iribarne, Rosemary Rizo-Patrón, Klaus Held, Daniel Herrera, Guillermo 
Hoyos, Antonio Zirión, Esther Juliana Vargas, Cesar Moreno Márquez, Juan Manuel Cuartas, 
Miguel García-Baró, Julio Cesar Vargas, Roberto Walton, Luz Gloria Cárdenas, Lester 
Embree, Germán Vargas y mi persona fueron los colaboradores de este primer volumen.  
El segundo volumen lo hizo la U. del Valle bajo la renovada dirección de Juan Manuel 
Cuartas. Los profesores Luz Gloria Cárdenas y Carlos Restrepo, del instituto de filosofía de 
la U. De Antioquia, se comprometieron sin miramiento alguno a hacer el volumen siguiente. 
Los colegas Guillermo Pérez Larrota y Juan Carlos Aguirre cuidadosamente asumieron el 
compromiso del Volumen IV en la Universidad del Cauca. El Volumen V surgió de las manos 
inteligentes de Sonia Cristina Gamboa de la U. Industrial de Santander, y luego Germán 
Vargas Guillen de la U. Pedagógica Nacional, mientras abría espacio para el ingreso de las 
nuevas universidades públicas al proyecto asume el volumen VI del Anuario en el año 2012. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 7

esenciales para interpretarla. Pedro Juan Aristizábal H. presenta un texto 
referido al fallecido profesor Hoyos en el cual menciona aspectos relevantes 
de su vida y un estudio sobre su obra filosófica en la que pone en relación la 
Fenomenología con la Teoría crítica.  Luis Guillermo Quijano director de la Escuela 
de Filosofía (UTP), refiere algunas reflexiones a partir del discurso del profesor 
Guillermo Hoyos en la lección inaugural de los 50 años de fundación de 
la universidad y en el marco de la discusión sobre la reforma a la ‘Ley 30 
de Educación Superior’. Carlos Alberto Carvajal, hace un estudio sobre la 
propuesta de una teoría discursiva de la pedagogía del profesor Hoyos, 
teniendo como trasfondo, el pensamiento de Habermas en sus propuestas 
de acción comunicativa. Termina este primer segmento con un conversatorio 
del profesor Guillermo Hoyos con Luz Gloria Cárdenas de la U. de Antioquia 
y Germán Vargas de la U. Pedagógica Nacional.

La segunda parte, considera los temas fenomenológicos de la 
intersubjetividad, los sentimientos y la constitución: El investigador Danés, 
Dan Zahavi, de la Universidad de Copenhagen, hace un valioso estudio sobre 
la fenomenología de la intersubjetividad en discusión con múltiples enfoques sobre 
el apremiante problema de las relaciones intersubjetivas. Julia Valentina Iribarne 
(Q.E.P.D.) de la Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires se refiere 
al fenómeno “sentimiento” desde diversas perspectivas y Roberto Walton 
de la Universidad de Buenos Aires, hace un significativo estudio sobre la 
constitución regresiva en la fenomenología de Husserl.

La tercera parte: Pastoral para Paul Ricœur, con motivo de su traducción, anotación 
e introducción de Ideen I de Edmund Husserl, Juan Manuel Cuartas R. de la 
Universidad EAFIT, hace la traducción de la introducción a Ideas I de Husserl, 
de la traducción francesa de la obra hecha por Ricoeur, con una notable 
presentación de la misma.

En la cuarta parte Rosemary Rizo-Patrón de la Universidad Católica del 
Perú en su texto: Multinaturalismo e interculturalidad en el horizonte del mundo de la 
vida, hace un estudio sobre el multinaturalismo de la cosmovisión amerindia 
en discusión con el multiculturalismo occidental, estableciendo un punto 
de encuentro entre las vías hacia el mundo originario: el de la reducción 
fenomenológica, y el de la cosmología amerindia que se refleja en el mito. 
Guillermo Pérez Larrota, de la Universidad del Cauca, presenta su trabajo: 
Ideas para una hermenéutica crítica de la cultura, la relación emancipadora entre 
crítica y cultura es un aspecto esencial que invita a pensar la relación de 



8 - Anuario colombiano de Fenomenología  

tensión entre las formas culturales y las instituciones; suponiendo, de un 
lado, la necesidad del diálogo intercultural, y de otro, la praxis política en los 
contextos sociales. Juan Carlos Aguirre, de la misma universidad, examina 
las consideraciones hechas por Levinas al concepto de intuición en Husserl, 
partiendo, entre otros textos, de La Teoría Fenomenológica de Intuición de Levinas. 
Jeison Andrés Suárez de la Universidad del Valle examina la hipótesis que 
hay implícita en la afirmación de Husserl: “El mundo nos es predado”, 
apoyando su indagación en la teoría fenomenológica de la asociación y 
en el análisis de la conciencia temporal. Y Oscar Eduardo Ocampo de la 
U. Tecnológica de Pereira, hace una indagación sobre el concepto de lo 
trascendental en Kant y Husserl.  Nuestro Volumen termina, con una reseña 
de Roberto Walton al libro de Julia Valentina Iribarne, En torno del sentido de la 
vida. Ensayos fenomenológico-existenciales Morelia, Jitanjáfora, 2012.

Con esta serie de trabajos presentamos el Volumen VII del Anuario 
Colombiano de Fenomenología, que seguirá su inconmensurable trayectoria 
por la totalidad de universidades que se han vinculado al proyecto. Al 
editar y publicar el Volumen VII, comienza entonces un nuevo ciclo, al cual 
esperamos puedan vincularse, ‘al proyecto Anuario’, nuevas universidades 
públicas. 

Agradecemos especialmente a los autores y traductores al enviarnos los 
textos aquí expuestos, su generosidad y desprendimiento para con este 
presente volumen VII, y en general, a todos los que han contribuido  con este 
proyecto. A la Facultad de Bellas Artes y Humanidades, a la Vicerrectoría de 
Investigaciones Innovación y Extensión, a los estudiantes del Semillero de 
Fenomenología Carlos Eduardo Bueno y Christian Camilo Galeano, y a las 
autoridades que han hecho posible el desarrollo de este nuevo número que 
presenta un valioso aporte en el ámbito de las ciencias humanas y de la 
filosofía a la comunidad académica y universitaria

Bienvenida sea la palabra con sus múltiples voces.

Pedro Juan Aristizábal Hoyos
Pereira, octubre de 2013



HOMENAJE AL MAESTRO
GUILLERMO HOYOS VÁSQUEZ





A la memoria de Guillermo Hoyos Vásquez  
In the Memory of Guillermo Hoyos Vásquez

DANIEL HERRERA RESTREPO
Universidad de Santo Tomás

Colombia

PRELUDIO

El doctor Daniel Herrera escribe este texto 
como un homenaje a su amigo y colega 
doctor Guillermo Hoyos (Q.E.P.D). Las 
difíciles condiciones en las que Daniel 
hace este texto, lo hace mucho más valioso 
para el presente Volumen del Anuario 
Colombiano de Fenomenología. Reconocemos la 
sensibilidad humana del profesor Daniel, 
su sentido crítico y su responsabilidad al 
enviarnos este artículo que sirve de contexto 
para el presente homenaje que rendimos al 
fallecido profesor.

Por eso, con este trabajo a modo de 
preludio, encabezamos este número con 
un homenaje al autor, que se transforma 
igualmente en el homenaje póstumo que 
hacemos al profesor Hoyos, a quién Daniel 
generosamente también llama, el Maestro.

Muchas gracias de antemano al profesor 
Daniel por su aporte académico al 
presente Volumen que cierra un primer 
ciclo de nuestra revista. Precisamente el 
Anuario hizo irrupción (Durchbruch), en la 
Universidad Tecnológica de Pereira, con 
la pertinente participación del sinnúmero 
de universidades públicas que, con la 
humana presencia de sus editores, se 
han ido vinculando al proyecto, para así 
darle continuidad a un nuevo ciclo. El 
desprendimiento y la generosidad de ambos 
maestros generaron la confianza suficiente 
para comenzar y continuar ahora con este 
inmenso proyecto.

The Professor Daniel Herrera writes this 
text as a tribute to his friend and colleague 
Guillermo Hoyos, (R.I.P.). The difficult 
conditions under which the Professor Daniel 
elaborates this text, makes it more valuable 
for the present volume of the VII Colombian 
Yearbook of Phenomenology.  We recognize the 
human sensibility of the Professor Daniel, 
his critical sense and his responsibility 
at sending us this article that serves as a 
context for the up-to-date tribute that we 
pay to the late Professor.

Therefore, with this work as a kind of 
prelude, we start this edition with a tribute 
to the author that goes back itself as a 
posthumous tribute to the Professor Hoyos 
whom Professor Daniel generously also call: 
the Master.

Beforehand we thank the Professor Daniel 
for this academic contribution to the present 
volume that closes a first cycle of our 
publication. Precisely, this yearbook made 
its emergence (Durchbruch) at the University: 
Universidad Tecnológica de Pereira, with the 
appropriate participation of a large number 
of public universities and the human quality 
of its editors that have been working on the 
project, in order to carry out a new cycle. It 
is the altruism and the generosity of both 
Professors that generated the trust to start 
and to continue this huge project right away.

Pedro Juan Aristizábal Hoyos



12 - Daniel Herrera R.

El 5 de enero de 2013 el Maestro Guillermo 
Hoyos V. murió después de una larga y dolorosa 
enfermedad. Quisiera hacerme eco de los 
cincuenta miembros colombianos del Círculo 
Latinoamericano de Fenomenología (CLAFEN), 
del cual él fue su coordinador en Colombia, para 
expresar nuestros sentimientos de dolor.

A lo largo de los años he sido un gran admirador 
del Maestro HOYOS. En dos escritos he expresado 
directamente esta admiración.

En el año de 1978 hice un detallado análisis (8 páginas) de su tesis de 
grado publicada por los Archivos de Husserl de Lovaina en su extraordinaria 
colección Phänomenologica y cuyo título es: Intentionalität als Verantwortung. 
Geschichtsteleologie und Teleologie der Intentionalität bei Husserl, Den Haag: M. Nijhoff, 
1975. Y hace dos años escribí la presentación del libro La responsabilidad del 
pensar, Homenaje a Guillermo Hoyos Vásquez, obra publicada por la Universidad 
del Norte (Barranquilla) dirigida por el profesor Alfredo Rocha de la Torre, 
quien logró la participación de destacados fenomenólogos tanto de 
Colombia como también de toda América y Europa.

Sin embargo, tengo otro escrito pensando en el amigo Guillermo, quien 
pudo darse cuenta de que se trataba de él. Teniendo en cuenta su título 
Nuestra responsabilidad social: Una reflexión a partir de Husserl y su contenido. – 
Este escrito tiene una historia que hasta ahora yo nunca había comentado-. 
En el año 2002 el profesor Hoyos coordinador de CLAFEN en Colombia, 
me comunicó que, de acuerdo con Antonio Zirión, profesor de la UNAM 
en México y fundador, entre otros, del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología, se había decidido que el segundo Congreso de CLAFEN se 
celebraría en la Universidad de San Buenaventura y que ellos querían que 
yo pronunciara la conferencia inicial de dicho congreso.

Mi sorpresa fue muy grande y así se lo manifesté a ellos, diciéndoles 
que yo consideraba que el congreso debería ser celebrado en la Universidad 
Nacional o en la Universidad Javeriana y que la conferencia inicial debería 
ser dada por el coordinador de CLAFEN en Colombia.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 13

El profesor Hoyos me manifestó entonces que la voluntad de ellos era 
hacerle un homenaje a la Universidad de San Buenaventura por lo que 
ella significaba en su revista Franciscanum, con su profesorado y con mi 
participación como decano de la facultad de filosofía en el desarrollo de la 
fenomenología en Colombia. Quiero recordar que hace dos años el profesor 
Hoyos en el lanzamiento del libro mencionado (La responsabilidad de pensar) 
en la Feria del Libro de Bogotá, expresamente me llamó “el fundador de la 
fenomenología en Colombia”.

El congreso se celebró en la Universidad de San Buenaventura y yo 
pronuncié una conferencia con el título de Nuestra responsabilidad social, una 
reflexión a partir de Husserl. Ya el título tiene relación directa con el título que 
el profesor Hoyos le dio a su tesis de grado. Esta conferencia se puede leer 
en el volumen que contiene las actas del segundo congreso, el cual fue 
publicado por la Pontificia Universidad Católica de del Perú, con motivo de 
la celebración allí del tercer congreso de CLAFEN y que tiene por título Acta 
Fenomenológica Latinoamericana  (2003). Igualmente fue publicada por la revista 
Ágora en la Universidad de San Buenaventura de Medellín en el número 3, 
año 2003.

Al final de su vida Husserl, bajo la inspiración de Platón y Fichte, 
consideró que la función de la filosofía es la humanización del hombre y 
de su mundo. Desde este punto de vista el filósofo debe ser considerado 
como el funcionario de la humanidad. El problema fundamental que une a todos 
los filósofos y filósofas es la pregunta por el ser del hombre como persona, 
como ciudadano, como ser social, como ser ético, como ser intersubjetivo. 
Y Husserl insistió en que ser funcionario de la humanidad no significa ser 
poseedor de un Beruf, de una profesión, cuyo ejercicio en cuánto profesión 
privada se rige por las manecillas del reloj, sino vivenciar su tarea como una 
Berufung, como un llamado, como una vocación.

Los filósofos son los representantes vocacionales del espíritu de la razón, el órgano 
espiritual en que la comunidad originaria y duraderamente da a la conciencia su verdadero 
destino.

Aquí podemos comprender algo muy propio de nuestro maestro Guillermo. 
Él no fue un filósofo que fundamentalmente se dedicara a escribir libros en 
los cuales tratara de explicitar las esencias universales, inmutables y eternas 
que pueblan el universo y que con el correr de los tiempos sirvieran de 



14 - Daniel Herrera R.

base a estudiantes en la redacción de tesis de grado. No. Nuestro Guillermo 
escribió innumerables conferencias que le servían de base de diálogo con 
los asistentes a sus exposiciones acerca de los problemas sociales, éticos, 
educativos y políticos experimentados por los ciudadanos, en su búsqueda 
de una solución racional y comunitaria. En estas conferencias descubrimos 
al verdadero fenomenólogo, como funcionario de la humanidad. En estos 
días cuando se da una negociación entre gobierno y guerrilleros en pro 
de la paz, quisiera recordar cómo Guillermo participó oficialmente en los 
primeros diálogos que se dieron inútilmente en la búsqueda de la paz hace 
ya varios años.

Finalmente quisiera transcribir el último párrafo de mi conferencia en 
el segundo congreso de CLAFEN en la Universidad de San Buenaventura 
en el cuál yo traté de expresar el pensar y el sentir que yo imaginaba que 
acompañarían a Guillermo al final de su existencia:

 Sin duda alguna, todos esperamos que nuestros estudiantes 
nos recuerden porque les abrimos los libros que les enseñaron qué 
debían hacer en su vida profesional. Pero estoy seguro que todos 
nosotros bien quisiéramos que nuestros estudiantes nos recuerden, 
ante todo, porque les abrimos el libro de nuestras vidas para que 
aprendieran cómo lo deberían hacer.

    Sí, el libro de nuestras vidas, con nuestras esperanzas y 
desilusiones, con nuestros triunfos y derrotas, con nuestras tristezas 
y alegrías, con lo que la vida nos ha enseñado, con los anti-valores 
que nos han impedido llegar a ser lo que hubiésemos querido llegar 
a ser; pero, sobre todo, con nuestros valores que nos han permitido 
llegar a ser lo que somos y que ellos pudieron apreciar en nuestro 
diario vivir: el sentido de responsabilidad, de justicia, de rectitud, 
de solidaridad, de equilibrio mental y emocional, de coherencia 
entre lo que enseñamos y lo que vivimos, nuestra capacidad de 
comprensión, nuestra sinceridad y honestidad al reconocer los 
límites de nuestro saber al responder a sus interrogantes, nuestra 
pasión por la verdad, la seriedad y rigor en nuestro trabajo, nuestra 
humildad a causa de nuestra ignorancia, –por algo investigamos-, 
la prontitud para aceptar las críticas que le dirijan al resultado de 
nuestra labor, nuestra capacidad para el diálogo y, de manera muy 
especial, nuestro respeto por la persona humana en cada uno de 
ellos.



Guillermo Hoyos Vásquez: Entre 
filosofía y pedagogía

Guillermo Hoyos Vásquez: Between philosophy and pedagogy

GERMÁN VARGAS GUILLÉN
Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

Resumen
Este artículo ofrece el testimonio del autor 
sobre sus vivencias con Guillermo Hoyos 
Vásquez, en las cuales evidenció no sólo su 
condición de fenomenólogo en su relación 
con y contra Husserl, y cómo esta relación 
se materializó en la vida de un hombre que 
ejerció su propia filosofía en la medida en 
que procuró el diálogo, el entendimiento 
mutuo, la comprensión; siempre sobre 
la base de sus propias posiciones y sus 
convicciones fundadas racionalmente.

El parágrafo 1 ofrece una mirada sobre 
la obra de Guillermo Hoyos Vásquez en 
la relación que establece entre filosofía y 
pedagogía: la pedagogía como filosofía práctica, 
a partir de sus críticas a la fenomenología 
de E. Husserl. El parágrafo 2 expone la 
experiencia cercana del autor con Guillermo 
Hoyos en la preparación de la última de 
sus obras publicadas en vida: Investigaciones 
fenomenológicas. El tercero ofrece una narración 
sobre las circunstancias e intereses sobre los 
cuales el autor y Guillermo Hoyos fundaron 
su amistad de alrededor de 25 años. Por 
último, el autor exhalta a Guillermo Hoyos 
Vásquez como un filósofo de tiempo completo, 
en la medida que no sólo procuró una 
mundanización de la fenomenología, sino que 
la hizo realidad en su propia vida.

Palabras clave: Guillermo Hoyos Vásquez, 
fenomenología, filosofía práctica, formación 
ciudadana, formación política, ética, 
política.

Abstract
This paper offers the testimony of author 
about his own experiences with Guillermo 
Hoyos Vásquez, in which he realized not 
only Hoyos status as phenomenologist in 
his relationship within and against Husserl, 
and how this relationship is materialized 
in the life of a man who exercised his own 
philosophy and at the same time attempted 
the dialogue, mutual understanding, 
comprehension; on the basis always of his 
own positions and his beliefs rationally 
founded. 

Paragraph 1 provides a perspective on 
the work of Guillermo Hoyos Vásquez 
in the relationship between philosophy 
and pedagogy: the pedagogy as a practical 
philosophy, from his criticism of E. Husserl’s 
Phenomenology. Paragraph 2 shows author’s 
experience nearby Guillermo Hoyos in 
the preparation for the last of his works 
published in life: Investigaciones fenomenológicas. 
The third offers a narrative about the 
circumstances and interests about which 
the author and Guillermo Hoyos founded 
their friendship for 25 years. Finally, the 
author exalts Guillermo Hoyos Vásquez as a 
complete philosopher, which not only searched 
for a mundanization of Phenomenology, but he 
realized it in his own life.

Keywords: Guillermo Hoyos Vásquez, 
Phenomenology, practical philosophy, 
citizen education, political education, 
ethics, politics.



16 - Germán Vargas Guillén

Figura 1: archivo propio: Guillermo Hoyos.

A Patricia Santamaría, 
testimonio de amor, de compañía, de cuidado

1. Guillermo Hoyos Vásquez: filósofo fenomenólogo y pedagogo

… yo no soy más que el resultado, el
fruto,

lo que queda, podrido, entre los restos;
esto que veis aquí,

tan sólo esto:
un escombro tenaz que se resiste

a su ruina, que lucha contra el viento,
que avanza por caminos que no llevan

a ningún sitio. El éxito
de todos los fracasos. La enloquecida

fuerza del desaliento...
Ángel González

Todavía lloramos la partida de nuestro profesor, gran profesor; de 
nuestro colega; y de nuestro amigo. Aún no tenemos la distancia suficiente 
para evaluar la contribución de Guillermo Hoyos Vásquez. Mi compromiso 
personal –expresado a mis colegas del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología, en Colombia y en América Latina– es la de poner término a 
los homenajes, el próximo 5 de enero de 2014. Creo que metodológicamente 
debemos darnos al llanto por nuestro amigo, por todo este 2013, pero a 
partir del primer año de su partida debemos guardar silencio, al menos, unos 
veinte años, para dejar que su legado se decante tanto en nuestras almas 
como en la cultura, en el entorno cultural en el cual se puede constatar la 
herencia de nuestro querido profesor.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 17

«Nosotros vimos al señor». Era la frase con que Hoyos recordaba las 
reuniones de sus profesores, antiguos discípulos de Husserl. Es esa misma 
sentencia con la que se ha recordado una y otra vez a Hoyos en lo que 
ha corrido del día de su muerte a hoy. Desde luego, no pretendo evaluar 
críticamente la obra escrita que nos legó. Mi atención se centra aquí en 
profundizar en una de sus frases. Para Hoyos, «La pedagogía es filosofía 
práctica».

Todavía no tenemos un balance bibliográfico completo de la obra de 
Hoyos. Me parece oportuno reseñar que, en términos de libros, sin ser 
exhaustivo en la lista, las siguientes obras son de su autoría1:

F
1
 Intentionalität als Veranwortung. (1973). Den Haag, Martinus Nijhoff.

F
2 
Los intereses de la vida cotidiana y las ciencias. (1985). Bogotá, Universidad 

Nacional, reeditado en 2011.

E
1 

Derechos humanos, ética y moral. (1993). Bogotá, Viva la ciudadanía – 
Universidad Pedagógica Nacional. Edición preparada por G. Vargas Guillén.

F
3 

La teoría de la acción comunicativa como nuevo paradigma de investigación en 
ciencias sociales: las ciencias de la discusión. (1997). Bogotá, Icfes, reeditado en 
2002. En coautoría con G. Vargas Guillén.

Hay otro libro, que no recuerdo bien su título: sobre filosofía de la 
tecnología, publicado por la UIS; tampoco recuerdo en qué año.

E
2 

Educación ciudadana y ética discursiva. (2011). Compilado por Alexander 
Ruiz y Marieta Lozano. Bogotá, Ed. Magisterio.

F
4 
Investigaciones fenomenológicas. (2012). Bogotá, Siglo del Hombre.

Como uno de los homenajes de este año 2013, la Universidad EAFIT 
compiló un volumen, para celebrar el Día del Maestro bajo el título:

E
3 
El ethos de la universidad. (2013). Medellín, Fondo Editorial EAFIT.

1. Indico con F, y subíndice, si la obra se orienta en dirección, principalmente, de la filosofía; y, 
E, y subíndice, si la obra está más orientada en dirección de la educación o la pedagogía.



18 - Germán Vargas Guillén

También se cuenta con unas cuantas compilaciones, entre las que 
destaco:

F
5 
Convergencia entre ética y política. (1998). Bogotá, Siglo del Hombre. En la 

obra fungió como co-editora Ángela Uribe.

E
4 

Borradores para una filosofía de la educación. (2007). Bogotá, Siglo del 
Hombre. Se trata de una compilación sobre el tema con contribuciones de 
Julián Serna Arango y de Elio Fabio Gutiérrez.

Desde luego, la diáspora de artículos y contribuciones, de compilaciones, 
de conferencias, entrevistas y otro tipo de aportes: tendrá que ser recabado 
y explorado con el esmero que es debido. Entiendo que en diversas 
facultades de filosofía hay, ahora mismo, varias tesis de pregrado y maestría 
procurando ese balance. En materia de educación la participación de Hoyos 
en la Revista Iberoamericana de Educación y las otras ediciones de la OEI 
merece especial atención.

Como lo mostraré más adelante, de manera muy sumaria, desde 2007 
albergué la idea de recoger en un volumen los escritos de Hoyos sobre la 
fenomenología. Hice un «primer barrido» para establecer qué del conjunto de 
sus escritos se podía recoger bajo la denominación citada. Allí encontré que, 
en general, se puede afirmar que el autor –incluso en su tesis doctoral– tiene 
a la vista el proyecto de hacer una crítica a la fenomenología de Husserl. 

¿Cuáles son las principales críticas de Hoyos a la fenomenología de E. 
Husserl?

Tal vez la lista pueda ser más amplia de lo que supongo, pero, en síntesis, 
considero que las principales son: 

(1) Que la fenomenología se queda en el presidio de la conciencia; y, 

(2) En consecuencia, que la fenomenología supone al otro hasta llegar 
a constituirlo, pero no se dirige a él para hablar con él, para desarrollar el 
diálogo; 

(3) Y, no obstante ser la fenomenología un proyecto ético, su limitación 
–debida a 2– es que no desemboca, prácticamente, en política; en este 
sentido, 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 19

(4) Que la fenomenología permite hablar de las estructuras del mundo 
de la vida social, pero no genera una transformación histórica, sino una 
descripción de su darse; en fin,

(5) El problema de la fenomenología es que el título intersubjetividad no 
pasa el límite o la frontera del ego trascendental.

Hoyos, por tanto, se propone –para decirlo en una sola frase– mundanizar 
la fenomenología. Consecuencia de esta idea es que pase del ego trascendental, 
según sus propias palabras, al ciudadano de a pie, al hombre de carne y hueso. De ahí 
la importancia no sólo de la convergencia entre ética y política; sino el paso de 
la una a la otra. Esto, entre otras cosas, conlleva a apoyar el pensar en español2. 
Podemos ver, por ello, cómo metodológicamente, la obra de Hoyos –sobre 
todo en lo que cuenta como parte de su filosofía de la educación, sus escritos 
sobre ética y sobre política– está salpicada de noticias, de observaciones sobre 
la vida cotidiana, sobre valoraciones de las actuaciones de los personajes 
de la vida pública de colombianos, latinoamericanos, y, de ciudadanos de 
diversos estados, de los ciudadanos del mundo.

Las críticas de Hoyos a Husserl se multiplican desde el interior de sus 
observaciones sobre la obra de este último. De Investigaciones lógicas sólo 
reconoce el valor de la intuición categorial, de la 6ª Investigación. De La filosofía 
como ciencia rigurosa prefería citar la observación de Crisis según la cual «el 
sueño fue soñado». De Ideas I hizo una y otra vez la calificación de que queda 
engarzada en la suposición de que se puede pensar a pesar de la eliminación 
del mundo. De Experiencia y juicio sugirió hacer caso omiso porque se trató de 
una compilación a manos de Ludwig Landgrebe, en los años aciagos de 
la postguerra, para sortear las afugias económicas. De las Lecciones de ética 
(1911) sugería no perder tiempo en ellas e ir directamente la obra de M. 
Scheler.

¿Qué queda en pie, según Hoyos, de la vasta obra de Husserl? Sin duda, 
Crisis; por supuesto, suspendiendo en ella la noción de ego trascendental. 
Queda el título fuerte mundo de la vida, siempre que éste se entienda como 
horizonte de los horizontes que es vivido desde la perspectividad de las perspectivas. Si 
se ve así el mundo de la vida, por igual, se revela como terreno universal de creencia; 
así, la ciencia es un tipo de doxa que parte de la experiencia de los sujetos 

2. De ahí su apoyo irrestricto a la Enciclopedia Iberoamericana de Filosofía, de la cual fue 
miembro de su comité editorial y compilador del volumen 29 sobre Filosofía de la educación 
(Madrid, Trotta, 2008). 



20 - Germán Vargas Guillén

en él. De este modo, la condición de la dialogicidad implica que el mundo de 
la vida se nos da subjetiva-relativamente.

Aquí es donde Hoyos funda el salto a la acción comunicativa. Si todo lo que 
experimentamos sólo puede ser expresado como una doxa –más o menos 
cualificada–, entonces sólo queda la pragmática del lenguaje: el acuerdo, la 
acción estratégica. Pero todo lo que se conquista es en función de fines 
finitos, que incluso pueden dar lugar a planes, a proyectos, a evaluación, a 
corrección mutua, etc. De este modo, el acuerdo vive del desacuerdo: porque 
siempre puede ser variado, porque puede ser roto.

Y sin embargo, aquí aparece el rol del filósofo. Ahora éste puede ser 
entendido como funcionario de la humanidad. ¿En qué consiste la función de 
este funcionario? Puede responderse de manera puntual: vigilar que tenga 
lugar la pluralidad de perspectivas, ampliar la dimensión horizóntica del 
mundo como horizonte de los horizontes, mantener a la vista que siempre 
todo sentido es vivido en primera persona, dar curso a la efectividad del diálogo 
como único escenario de la realización de la experiencia intersubjetiva de 
mundo.

El giro de la filosofía a la pedagogía

Ahora bien, esto puede y debe ser aprendido, como también son 
aprendidas las actitudes y los comportamientos dogmáticos. Por ello, la 
filosofía se tiene que transformar en práctica, cuando ella recurre a la pedagogía. 
La pedagogía como filosofía práctica, entonces, abre el campo de la comunicación 
como lugar en el que se llega a ser sujeto, ahora entendido como ciudadano. 
Éste no sólo puede dar y pedir razones y motivos, también puede reclamar 
derechos y participar políticamente para que éstos lleguen a ser cada vez 
más efectuados.

Un dato se hace manifiesto: la comunicación como lugar de la formación del 
ciudadano tiene que articularse éticamente, es decir, como respeto de las 
diferencias. Esta formación se hace como participación. En ella cuentan y valen 
tanto los puntos de vista –incluidos los votos– del ama de casa, del trabajador 
del campo, del maquinista, del taxista, del científico social, del científico de 
la naturaleza, del clérigo, del ateo, del punk, del gay, de la feminista. No hay, 
entonces, forma de pensar que una de esas perspectivas, vivida desde uno 
de los horizontes particulares de mundo, pueda ser impuesto. Esto equivale, 
según Hoyos, al positivismo, a la decapitación de la subjetividad.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 21

¿Qué queda al final de este camino de formación ciudadana? Desde luego, 
la política. Ella estuvo en el punto de partida, pero vuelve a emerger como 
télos. Es el télos de la inclusión. Ahí podemos sobre todo hacer visible que la 
mayor expresión de una posición responsable es la del respeto de las razones 
y motivos que los demás tienen para vivir su mundo con unas perspectivas 
que les son propias. Ahí es donde aparece la ética mínima que, al final, 
tiene que traducirse en Constitución Política, Estado Social de Derecho, 
mecanismo de protección constitucional y legal de los derechos –por 
ejemplo, la Tutela–.

La función del funcionario de la humanidad es, pues, esta reivindicación del 
mundo de la vida como perspectividad y horizonte, pero para todos y cada uno de 
los ciudadanos, para que ellos en su calidad de interlocutores válidos y 
de participantes pongan en movimiento el móvil que persistentemente se traba. 
Ese móvil es el de la comunicación que se reclama que esté activo para 
que devengan siempre tanto la claridad de las posiciones éticas como las 
políticas.

La pedagogía como ética política

Cuando se mira a esta esfera de la participación parece que se disolviera el 
ámbito de la intimidad, de la experiencia propia de cada quien como sujeto. 
Una suerte de universalidad –que no de verdad– de la ética y del derecho 
parece disolver al sujeto. ¿Qué queda de él, según Hoyos? Al menos, dos 
principales variantes:

(1) Que los derechos, las leyes, las estructuras societales, etc., son 
creadas y desenvueltas por los sujetos –por cada quien en primera persona– en 
su interacción; que, en consecuencia, no son ni eternas, ni inmutables, sino 
efectos de consensos provisionales; 

(2) Que hay dimensiones de la experiencia propia que no tienen que ser 
sometidas a consenso: ¿qué nos parece bello?, ¿qué nos parece bueno, lo 
mejor, lo excelente?, ¿en qué creer y creer que es lo justo más allá de la 
Constitución y de la ley? Allá, para Hoyos, está, por ejemplo, el amor, el 
cuidado, el abrigo, la amistad, la fe, la estética.

La pedagogía como filosofía práctica abre el doble horizonte de la doble formación 
política como formación ciudadana, como ética, por un lado; y, por otro, está la 
formación propia, individual, singular: estética, religiosa, científica.



22 - Germán Vargas Guillén

Se trata, por tanto, de potenciar el sujeto en el mundo de la vida para poder 
vivir con los otros; pero, al mismo tiempo, de conservar las potencias creativas 
de los sujetos en la pluralidad de manifestaciones en que puede expresarse, 
enriqueciendo la perspectiva propia y, desde ella, el horizonte común del 
mundo de la vida.

Al lado de las competencias del lenguaje, y, de las científicas y tecnológicas 
–que tanto promueven y promocionan las agencias internacionales, la banca 
mundial, los tratados de libre comercio– Hoyos apunta, una y otra vez, a 
destacar las competencias ciudadanas: las que tienen que ver con la participación, 
con la argumentación, con el diálogo, con el respeto de las diferencias.

Estas competencias ciudadanas tienen que ser ejercidas al poner en crítica 
la sociedad, con sus modos de ejercer la política y la economía. Por igual, 
estas competencias tienen que recaer sobre las tradiciones y las perspectivas 
en que cada quien se hace sujeto en el mundo de la vida cultural que le sirve de 
suelo natal. De ahí que haya tenido que ser crítico, él mismo, de la confusión 
que llevó a la Colombia de final del s. XX y comienzo del s. XXI a confundir 
modernidad con modernización, a saber, mayoría de edad con importación masiva 
de aparatos para incrementar los niveles de productividad financiera.

Alusión a las fuentes

Ya se ha indicado de su seria formación como fenomenólogo. Lo veremos 
con más detalle al dar cuenta de la edición de su libro (2012) titulado 
Investigaciones fenomenológicas.

No pretendo auscultar la totalidad de las fuentes documentales –amplias 
en el espectro de la investigación de nuestro profesor–. Sólo quiero indicar 
algunas trazas que, según lo comprendo, son básicas en la investigación de 
Hoyos. Él leyó por igual a Rorty, Strawson, a McIntyre, a Dworkin como a 
Nussbaum, de la tradición anglosajona para ver cómo se puede ampliar o 
reconfigurar el modelo de la acción comunicativa con la perspectiva ética; 
pero mantuvo la mira, como se sabe, en Heidegger, en Habermas, en Held, en 
Hüni, en Sloterdij, en Honneth; sin abandonar del todo a Adorno, Marcuse, 
Horkheimer, Welmer, y, en general a la Escuela de Frankfurt. Para pensar la 
ética volvió una y otra vez a Levinas y Derrida, de la tradición francesa. Sin 
embargo, en más de un punto del contacto entre ética y política acaso fue 
Kant quien le ofreció más elementos de juicio.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 23

Como se puede ver, en su bibliografía no aparecen ni los clásicos de la 
pedagogía, ni de materias como la enseñanza, mucho menos del currículo 
o de la didáctica. En esta materia específica de la pedagogía como tema 
de la investigación filosófica, puso especial acento en el Tratado de pedagogía 
de Kant (1803). Al referirse a la universidad evoca tanto a Fichte como a 
Humboldt. Sin embargo, su reflexión sobre el tema se centra en Husserl y 
en Habermas: el sujeto y la ética como política en el escenario dialógico de 
la relación comunicación y mundo de la vida3.

2. Investigaciones fenomenológicas4

El corazón o el centro de la investigación de Hoyos es la ética; y, no 
obstante, se podría ver esta perspectiva de desarrollo de la fenomenología 
a la luz de la afirmación de Paul Ricoeur para quien «la historia de la 
fenomenología es la historia de las herejías de los fenomenólogos contra la 
obra de Husserl y su doctrina».

Es una constante de la historia de la fenomenología que se le pueda 
considerar como método más que como doctrina; el conocido lema a las cosas 
mismas indica que el interés del fenomenólogo no se centra en el resultado 
que ha obtenido un investigador, sino en la validez de lo aseverado tanto 
como en el rigor del camino realizado por éste para llegar a tales resultados.

Dos de los maestros colombianos en fenomenología, de gran relieve en 
América Latina, han hecho de dos maneras muy diferentes su relación con 
la disciplina. El caso de Daniel Herrera Restrepo ha sido el de buscar la 
ampliación de la fenomenología. Él ha llamado la atención sobre el que 
hay platónicos, aristotélicos, agustinianos, tomistas, kantianos, etc., pero 
en rigor no hay husserlianos. El caso de Guillermo Hoyos Vásquez es el de 
quien busca los resquicios en la teoría y el método fenomenológicos para 
abrir un nuevo espacio de reflexión, de investigación, de pensamiento, de 
práctica filosófica y política. Este es el contexto que nos revela la última 
de las obras que publicara en vida Hoyos como autor de obras filosófico-
fenomenológicas.

3. Me atrevo a conjeturar que la mayor contribución de Hoyos desde la filosofía para la 
pedagogía –en dirección de la tesis según la cual la pedagogía es filosofía práctica– es la de intentar 
aplicar lo hallado en el artículo del mismo nombre a la formación ciudadana.
4. HOYOS V, Guillermo. Investigaciones fenomenológicas. Bogotá, Siglo del Hombre, 2012; 432 
págs.



24 - Germán Vargas Guillén

La Colección Fenomenología, de la Biblioteca de Ciencias Sociales y 
Humanidades, de la Editorial Siglo del Hombre, se creó 2008, pero sólo en 
el 2012 empezó a aparecer, con sus tres primeros volúmenes. El objetivo 
de la misma es presentar sistemáticamente la trayectoria intelectual de 
académicos en la disciplina, con sus respectivos diálogos. De este modo, 
lo que realiza la Colección con Investigaciones fenomenológicas de Guillermo 
Hoyos Vásquez tiene que ser examinado en relación con los diálogos que el 
autor sostuvo, implícita y explícitamente, con la obra de Klaus Held titulada 
Ética y política en perspectiva fenomenológica, publicada bajo el mismo sello y en 
la misma Colección. Así como el diálogo con otros autores, de quienes se 
están publicando sus obras en este mismo espacio editorial.

Guillermo Hoyos Vásquez fue un fenomenólogo. Su tema inicial y central 
es la teleología, sí, en su enlace con la responsabilidad, pero con su fuerte 
enraizamiento en el mundo de la vida. En la introducción del libro el autor 
muestra un panorama relativo a cómo evolucionó su pensamiento desde 
su estudio sobre El filósofo: funcionario de la humanidad (ca. 1975) hasta su texto 
(2011) sobre El Husserl que leyeron P. Ricoeur y J. Habermas.

Investigaciones fenomenológicas fue la última de las obras del autor publicadas 
en vida del mismo. Ahora empiezan a aparecer diversas compilaciones 
y transcripciones, que irán enriqueciendo nuestra comprensión de su 
pensamiento. Sin embargo, Investigaciones fenomenológicas tiene el peso 
específico de ser su obra de cierre, bajo el cuidado del mismo autor. Este cierre es 
como si volviera a sus orígenes fenomenológicos, para hacer comprensibles 
sus múltiples búsquedas por distintos parajes no sólo filosóficos, sino 
también intelectuales, sociales y políticos.

Para Hoyos, a lo largo de toda su trayectoria de investigación, la 
intencionalidad como responsabilidad –ciertamente, su tema de tesis doctoral 
bajo la dirección de Ludwig Landgrebe– se convirtió –desde entonces– en 
tema latente o manifiesto, según cada tematización específica.

¿Qué ofrece de nuevo la obra Investigaciones fenomenológicas? En realidad, 
nada y todo. Nada, puesto que se trata de una compilación de escritos 
realizados a lo largo de cuarenta años de investigación fenomenológica por 
parte del autor. Todo, puesto que es la primera vez que se puede observar 
en un solo «golpe de vista» la totalidad del desenvolvimiento del pensar 
fenomenológico del mismo.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 25

Quienes conocimos a Hoyos, especialmente como fenomenólogo, le 
escuchamos decir cómo es necesario abandonar la «escolástica fenomenológica» para 
ganar las cosas mismas de la fenomenología. ¿Por qué y cómo lograr tal abandono? 
Este interrogante es el núcleo que da unidad a esta obra.

Ahora bien, ¿por qué decir «quienes conocimos a Hoyos como 
fenomenólogo»? Ciertamente, muchos conocen su obra como estudioso 
del Kant de la Crítica de la razón práctica, como exponente y continuador de la 
Escuela de Frankfurt o como analista de la Teoría de la Acción Comunicativa, 
como defensor de la educación ciudadana o como investigador de la 
bioética; otros más como crítico de la actualidad política e incluso como 
erudito conocedor de nuestra historia de las ideas. Todas estas vertientes 
de la obra de Hoyos se pusieron en epojé en la preparación de este volumen. 
Lo único que queda incluido en el paréntesis es su fenomenología, si bien 
ella sólo se puede ver en el diálogo que tiene con Marcuse, con Habermas, 
con Ricoeur y con Sloterdij, entre otros.

Si se tuviera que sintetizar en qué consiste la obra habría que decir: en 
detrascendentalizar e, incluso, más exactamente, en mundanizar la fenomenología. 
La heterodoxia de Hoyos radica, precisamente, en abandonar a toda costa 
la subjetividad trascendental y hallarse con el ciudadano de a pie; en hacer de la 
fenomenología diálogo, diálogo efectivo, diálogo ético-político. Si es cierto 
que se atinó en titular la obra que se hizo en su Homenaje –con ocasión de 
su 70 aniversario– La responsabilidad del pensar, es porque la intencionalidad y la 
estructura teleológica de la conciencia no son meros índices epistemológicos, sino 
que todo ello deviene en ética y ésta sólo se efectúa como política.

No obstante, este arco o este desplazamiento de la trayectoria recorrida por 
Hoyos en los mentados 40 años de sucesivas e incansables Investigaciones 
fenomenológicas tiene que asumir, por exigencia de las cosas mismas, dos 
preguntas, en extremo, radicales, a saber, cómo se hace fenomenología; en 
otros términos: la pregunta por el método fenomenológico, de un lado. Y, 
de otro lado, qué es lo humano, cómo se realiza nuestro ser en el mundo en 
la conciencia y elevación de nuestra contingencia y fragilidad hacia nuestra 
constitución histórica, con nuestra razón anamnética y la realización de 
nuestros proyectos, personales sí, pero engastados en la relación con el 
otro, con los otros, con la vida comunitaria.



26 - Germán Vargas Guillén

Por supuesto, hay todavía algo «no dicho» en la obra que soporta lo dicho. 
A saber, la radicalidad de la donación del don. En Investigaciones fenomenológicas se 
alude, en su esplendor, a este dato que da, precisamente, unidad al proyecto. 
Y, ¿qué es lo que se da en la donación del don? El aire, el agua, la tierra, el fuego; la 
comunidad, la solidaridad, el amor; la espera, la esperanza; la confianza, el 
cuidado, la ternura. Y todo ello, o se recibe como don o se reduce a mercancía, 
a cálculo, a racionalidad estratégica.

Así, pues, ¿de dónde brota la radicalidad de la ética? En último término, 
de la confianza; de la certeza de que el otro es un tú del que puede venir, como 
de mí, conciencia y acción moral, basada en sensibilidad moral; y que estas 
dos se hacen racionales en el querer ser racionales que lleva, pausada, pero 
progresivamente, al descubrimiento responsable de la intencionalidad, al 
télos del actuar personal, del actuar comunitario, del actuar político. Y, este 
télos no es otro que el de una vida buena, bella y sabia o justa.

¿Puede ser conquistado este aspirar y este desear, de la voluntad y de 
la razón por medio de la reflexión trascendental? Es lo que pone en duda una 
y otra vez Hoyos. Acaso este proceso y este proyecto sólo pueda llegar 
a ser efectuado por medio del diálogo, y, por eso mismo, a través de la 
detrascendentalización de la razón. Entonces, no es que la ética y la política 
puedan ser orientadas por el filósofo-arconte, sino que son todos y cada uno 
de los ciudadanos los que tienen que tomar la palabra, intervenir en política 
y ejecutar el sentido histórico desde una racionalidad dialógica que permita 
hacer común el sentido del mundo, de sus bienes y su historia.

Sobra decir que la obra estuvo cuidada en todos sus detalles, con 
esmero, por el autor y por la editorial. Tras la selección de los textos, la 
ordenación temática –que no cronológica, aunque llegaran a coincidir– y el 
estudio indicativo del título que pudiera enlazar las distintas Investigaciones 
fenomenológicas compiladas en este volumen, el autor volvió sobre el conjunto: 
tachó, agregó, corrigió; ejecutó en todos sus pasos la artesanía intelectual.

Tuve la oportunidad de acompañar a Guillermo Hoyos en la edición de tres 
de sus obras –esta es la tercera–: Derechos humanos, ética y moral (Bogotá, UPN–
Viva la Ciudanía, 1993) y La teoría de la acción comunicativa como nuevo paradigma de 
investigación en las ciencias sociales (Bogotá, ICFES, 1997; 2ª. ed. 2002). En todas 
las ocasiones lo vi como autor pendiente del cuidado de la expresión del 
pensamiento, pero, al mismo tiempo, cuidando la comprensión del lector. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 27

En lo personal, tal como lo vi ejecutar la culminación de la obra a la que se 
hace referencia aquí, volví a verlo dando testimonio de la responsabilidad del 
pensar que sintetizo con el verso de L. de Greiff: «Héteme al linde del otoño, 
logrado / plenamente, preludio del descenso. / La euforia aún conmigo: 
corazón desalado / y espíritu burlón e iluso al par: / amo aún, sueño aún, 
pienso aún. / No es oportuno descansar» (Cancioncilla).

3. Amistad por las cosas mismas

Me excuso por hablar en este último parágrafo más de mi persona 
que de Guillermo. Pasa en fenomenología. Hablamos en y como primera 
persona. Quiero dejar estas páginas como testimonio del maestro y colega 
que tuve ocasión de experimentar, a la par que del ser humano solidario y 
comprometido con la vida concreta de los demás.

No fui alumno de Guillermo Hoyos. En rigor, tampoco puedo considerarme 
su discípulo. Lo conocí en 1988 en el Centro de Investigaciones de la 
Universidad Pedagógica Nacional (CIUP)5. Recientemente llegaba de su 
estancia postdoctoral en Wuppertal. Presentó su escrito Comunicación y mundo 
de la vida. Sostuvo, en sus habituales hipérboles, que «Husserl jamás pensó 
el lenguaje», de ahí concluía que «nos dejó en el presidio de la conciencia 
monológica»; de ahí, decía, la necesidad de un cambio de paradigma: el del 
lenguaje, el del diálogo, el de la comunicación.

Por mi parte, bajo la dirección de Daniel Herrera Restrepo, acababa de 
hacer un estudio sobre el lenguaje y la intersubjetividad en Husserl. Tenía 
pruebas en mis manos que me permitieron –con solaz de la audiencia– 
mostrar evidencias incontestables de que Husserl no sólo tuvo unas 
menciones, sino también una descripción fenomenológica del lenguaje. En último 
término, que éste opera como estructura de la intersubjetividad.

Esta controversia –efectivo desacuerdo– fue el punto de partida que me 
llevó a ser un colaborador de Hoyos. A partir de entonces fui invitado por 
él mismo a los lugares donde iba a exponer sus críticas a Husserl, sobre 
todo en las dos materias específicas: presidio de la conciencia dentro de sí misma 
y carencia de una filosofía del lenguaje en la fenomenología. En cada caso mostró 
nuevas dimensiones de esas dos –según él– fallas. Por mi parte, no me di por 

5. Entre los concurrentes a la reunión asistieron Alfonso Tamayo, Gloria Calvo, Alberto 
Martínez, Julia Inés Landazábal, Tulia Almanza, José Muñoz, Martha Vargas (Directora del 
CIUP).



28 - Germán Vargas Guillén

vencido y argumenté una y otra vez cómo la subjetividad es, por antonomasia, 
intersubjetiva, en relación con otros, como su condición de posibilidad; y, 
cómo la afirmación: el mundo de la vida se nos da lingüísticamente sedimentado lleva 
a consecuencias en toda la conformación de la fenomenología no sólo como 
método, sino también como teoría6.

En 1993 asistí a su seminario, en el Departamento de Filosofía de la 
Universidad Nacional, sobre La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología 
trascendental de Husserl. Desde luego, la atención se centró en el título mundo 
de la vida. Por contera, se valorizó el método genético que funda la obra. En todo 
caso, se puso en escena la tesis según la cual la fenomenología trascendental 
no logra deshacerse del sujeto trascendental. Todo, pues, impecable en la obra; 
excepto el supuesto fundante de la constitución de sentido. Según Hoyos: 
no es el sujeto trascendental el lugar de la eclosión del sentido, sino la 
interacción y el lenguaje. En ese seminario aprendí de Hoyos, en especial, 
que «nunca usó Husserl la palabra Sinn, sin que en el mismo párrafo exija 
Geltung». Me pareció y me parece todavía una guía de lectura de la obra de 
Husserl –tanto de Crisis como de las demás obras–. He comprobado, luego, 
por años, que es así como lo indicaba Hoyos. Quizá alguna vez encuentre 
que esa correlación se pueda ver rota en algún pasaje de la obra de Husserl. 
Por eso todavía al leerlo uso esa hipótesis interpretativa. El valor de la misma 
es que, en último término, experiencia subjetiva del sentido (Sinn) carece 
de valor sin su correlato con la posición de comprensión que puede tener 
el otro –cualquiera otro– en un mundo de la vida común compartido (Geltung).

En 1993 viajé a Heidelberg. Durante mi estancia allí fue mi permanente 
corresponsal y, en cierto modo, mi «director en la distancia». Por entonces 
acababa de ser publicada Geltung und Faktizität, que, desde luego, tuvo en sus 
manos Hoyos en los primeros días de la aparición de la edición. En sus cartas 
me interrogaba por las reseñas que aparecían de esta obra de Habermas. 
En cierto modo, nuestro diálogo –conjeturó él– se vería propiciado por el 
concepto de validez puesto en juego con la dimensión jurídica como espacio 
de la consolidación pública de la acción comunicativa. Seguí la discusión 
como él me lo indicó, pero no di el paso que él consideraba que era 
imperativo: el abandono de Husserl. Más bien me afinqué en la idea de 
que para que cada quien logre ser interlocutor válido es imperativo que 
mantenga su condición de sujeto. Con el paso del tiempo he llegado –creo 

6. Entre 1988 y 1992 con frecuencia Hoyos me invitó a donde iba a presentar sus críticas a 
Husserl, en especial las relacionadas con el lenguaje, para que prosiguiéramos ese debate 
iniciado en el CIUP.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 29

que guiado por esta parte de las enseñanzas o sugerencias que recibí de 
Hoyos– a la íntima comprensión de que Husserl mismo tuvo convicciones 
políticas, pero carece de una teoría sobre el Estado, sobre la configuración del 
mismo, sobre las estructuras de la política.

Comparto, entonces, con Hoyos que: una teoría del Estado, de la política, 
con herencia fenomenológica, es necesario recabarla primero en Hannah 
Arendt y, posteriormente, en Habermas. No sin antes pasar por Schutz –
una fenomenología no trascendental– y los frankfurtianos –una teoría crítica–. En 
efecto, los límites incluso de la fenomenología genética radican en que describe 
cómo va el sujeto, en primera persona, incluida su constitución y su reflexión 
trascendental, en estas estructuras (Husserl las llama Personalidades de Orden 
Superior), pero no permite verlas a ellas mismas en y como fenómeno en sí de 
tercera persona: movimiento social, partido político, Estado. En este sentido, 
quizá se puede aceptar que la fenomenología trascendental de Husserl es 
expresión de la crítica de la razón, en un sentido que prevalece como ingenuo 
y romántico, que no accede al estrato de teoría crítica.

Al menos en mi trabajo, desde entonces, lo que he buscado es establecer 
qué queda, todavía, de subjetividad, de fenomenológico, de trascendental, 
en la participación del ciudadano, de cada quien en su mundo de la vida. 
Pero bueno, aquí el asunto es Hoyos, no mi propio trabajo. Sin embargo, 
sí puedo dejar dicho que nuestra controversia me ha llevado cada vez 
más a procurar comprender qué es la primera persona y cómo ella no puede 
renunciar a sí misma por estar en medio de procesos sociales, comunitarios, 
comunicativos, estratégicos, pragmáticos, etc.

Como se recuerda, 1991 fue el año del cambio de la Constitución Política 
de Colombia. Hoyos había estado atento, paso a paso, de la Constituyente. 
El cambio de la Carta implicó volver a pensar no sólo el conjunto de las 
prácticas políticas, sino también la formación de líderes. De esta manera, los 
mecanismos transicionales –de la antigua a la nueva Carta– llevaron a tener 
también cambios sustantivos en el marco legal. Se formuló, por ejemplo, 
la nueva Ley General de Educación, entre otras. En esta vía apareció la 
necesidad de tener un nuevo proceso de formación ciudadana.

Entre las ONG que acompañaron el proceso de promulgación de la Carta 
del 91 estuvo Viva la ciudadanía. Hoyos, con otros, fue actor principal de los 
debates y acciones que llevó a cabo esta ONG. Entre las ideas que prohijó 



30 - Germán Vargas Guillén

fue la de que se creara una Escuela de liderazgo democrático. Así, en 1994 asumí la 
dirección de esta Escuela. La tarea que se enfrentó fue la de poner en debate 
los diversos títulos de la Carta7 entre y con los líderes, también desde el 
horizonte que ofrece sobre los mismos el acumulado de la investigación y 
el acumulado del saber incorporado en la academia, desarrollado por y con 
los académicos. Así, sobre cada título de la constitución se desarrolló un 
módulo por parte de un especialista, para poner en discusión cada uno de los 
mentados títulos. Como resultado se tuvieron 11 escritos de académicos 
tanto nacionales como internacionales8.

El esquema que se empleó en la formación de líderes fue el diálogo de 
saberes: qué dice de nuestra acción e interacción la Constitución Política, 
qué dice de ella y de la realidad efectiva nuestra academia, qué dicen de ella 
y de la interpretación académica los líderes insertos en procesos sociales 
en el sector popular, en función de la práctica; y qué procesos se desatan 
significativamente, con base en ese diálogo, en la vida comunitaria, en la 
práctica social y en la movilización política de las comunidades.

Para poner en diálogo el punto de vista de los académicos con los líderes 
se llevó a cabo un proceso de «didactización» de los documentos preparados 
por aquéllos; cada texto se puso en manos de un grupo de líderes que 
preguntó por: fechas, autores, términos, ideas, etc., que aparecían en cada 
escrito. Con base en ello se respondieron las inquietudes con glosas a pie 
de página explicando cada interrogante que formuló alguno de los lectores. 
En adición a ello, cada ensayo fue introducido con una presentación común 
homogénea explicando el alcance del título módulo: no secuencialidad en 
el diseño del proceso de estudio; más bien, cada módulo se presentó como 
un elemento para armar o articular la estructura según los intereses de 
los usuarios. En lo particular de cada módulo se explicitó la respuesta a la 
pregunta: ¿qué gana un líder si lo estudia? Luego apareció el texto completo 
de cada ensayo con sus respectivas glosas, sucedido de: la bibliografía, una 
pauta de uso con la comunidad y un mapa conceptual9.

7. Derechos Humanos, Estado Social de Derecho, Sociedad Civil, Planeación Participativa, 
Control Político, Mecanismos de Participación Ciudadana, Educación Ciudadana, Desarrollo 
Latinoamericano, Partidos Políticos en Colombia, Pensamiento Político Democrático, 
Organizaciones Sociales en Colombia, entre otros.
8.  Enzo Faletto, Guillermo Hoyos, Luis Alberto Restrepo, Rafael Flórez Ochoa, Gloria Rosero, 
entre otros.
9. Éste luego permitió el diseño y elaboración de un Hipermedio construido como desarrollo 
multimedial.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 31

Luego se publicaron uno a uno los módulos y se coleccionaron, de su 
uso, nuevas preguntas que permitieron hacer una entrevista, en vivo, con 
cada autor para responder a las mismas. Estas grabaciones fueron editadas, 
prácticamente, agrupando respuestas del autor a las preguntas más 
frecuentes, separadas unas de otras por cortinas o por algunas imágenes –
que también se usaron para el desarrollo del Hipermedio–.

Bien. Esta vuelta larga es para situar un asunto: el modelo de producción 
de medios (que se llamó en este proyecto Maleta multimedial10) fue probado 
justamente con el ensayo de Guillermo Hoyos. El primer módulo que se 
«didactizó» en la Escuela de liderazgo democrático fue el que llegara a ser su libro 
Derechos humanos, ética y moral. Para ello, sobre la base de una primera versión, 
recorrimos el país y recolecté las preguntas de los líderes. Hoyos rehízo su 
versión; yo la «didactización». Se grabó a Hoyos ca. 3 horas de preguntas 
sobre el módulo, que luego permitieron editar 45 minutos de video con una 
versión expuesta oralmente de lo escrito; el mismo año se hizo una versión 
en multimedia del libro. Estoicamente Hoyos cooperó en cada una de las 
fases antes señaladas.

Durante todo el año de 199511 recorrimos el país «validando» el uso de la 
Maleta multimedial (Módulo o libro; video; cd; cartilla de uso de los medios). 
«A mí no me vuelva a traer a esto» –me dijo, tras una de estas sesiones 
con líderes en Bucaramanga– «si tiene todos estos ‘cacharros’ (medios) se 
pierde lo que la gente quiere de uno, el histrión».

En diciembre del mismo año 95 el ICFES lo llamó para hacer un libro. 
Él quiso que se titulara Las ciencias de la discusión. Se trata de una mención 
incidental hecha por Habermas para llamar y designar el sentido de las 
ciencias sociales en el mundo de la vida. Hoyos exigió al Icfes que me 
contratara como coautor en los mismos términos y condiciones en que 
lo contrataron a él. Desde diciembre de ese año y hasta finales de 1996 
escribimos el libro. La «editora» cambió totalmente el título. Éste terminó 
publicándose como La teoría de la acción comunicativa como nuevo paradigma de 
investigación en ciencias sociales: las ciencias de la discusión. Más que un título, creo, 
se le puso un resumen.

10. Compuesta por un módulo impreso, un video, un hipermedio (en cd) y una cartilla de uso.
11. En octubre de 1995 me hizo otorgar un préstamo de la Corporación Colmena, para 
vivienda. Así era Hoyos. Llamó y me dijo que «Tus hijas van a crecer. No les va a caber el culo 
en ese apartamento. Compren algo más grande que sirva para cuando esté más grande la 
familia». La calidad de vida y las finanzas de mi familia tuvieron en este impulso un aporte 
valioso.



32 - Germán Vargas Guillén

Un poco sobre la composición de la obra: Hoyos definió el índice. Sobre 
esa base aporté sugerencias. Él escribió la primera versión de cada uno de 
los capítulos. Yo los re-redacté y él volvió una tercera vez sobre el texto que 
me entregó para una última revisión de mi parte. Siempre me «consultaba». 
Fue atento y cuidadoso de oír todas mis opiniones, pero al final siempre 
tomó las decisiones sobre el rumbo definitivo de la obra. Todo, sin excepción, 
lo que propuse quedó integrado en el libro –bajo la fórmula «si…pero», «se 
puede afirmar que…, pero también que…». De ese modo, diría, «hicimos 
tablas» sobre la controversia que produjo nuestra colaboración, a saber, la 
presunción de que Husserl jamás tuvo una teoría del lenguaje y que quedó 
preso en la conciencia monológica. De esta colaboración devino nuestra 
cercanía.

Por años fui «expositor» o «conferencista» en distintos lugares del país, 
sobre temas relativos al libro, en razón de compromisos que no podía 
atender Hoyos. El libro salió de las prensas en 1997, bajo el sello del 
Instituto Colombiano para el Fomento de la Educación Superior (Icfes).

Hoyos tuvo la idea de que incorporáramos a la versión del libro un 
dispositivo didáctico semejante al que se había usado para los módulos de la 
Escuela de liderazgo democrático de viva la ciudadanía. De hecho, prepararé una 
versión con ese esquema. Cuando se la entregué, decidió que no se usara. 
Dijo: «Lo pedagógico no puede hacer perder el sentido de la cosa misma». 
En mi opinión, lo poco que dejó «sobrevivir» de ese dispositivo: no tuvo la 
pertinencia suficiente. Entonces quedó reducido a unas cuantas preguntas 
y unos mapas conceptuales por capítulo, éstos más bien desconectados12.

En 1999 fuimos co-fundadores del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología –Clafen–, en Puebla (México). La verdad es que recibí –se 
puede decir– la orden de Hoyos de ir a México al Congreso Iberoamericana 
de Filosofía. Allí tendría y tuvo lugar la fundación del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología; y, acto seguido, empezó en el seno del gran certamen nuestro 
I Coloquio Latinoamericano de Fenomenología.

12. Mi entrañable amiga Luz Gloria Cárdenas Mejía, hablando de estos particulares, me 
contó que se había extrañado cuando vio que Hoyos y yo habíamos escrito un libro juntos. 
Ella era, por entonces, profesora de una Especialización en la Universidad de Antioquia. 
Entre los asuntos que trataba con los estudiantes estaba, justamente, el libro La teoría de 
la acción como nuevo paradigma de investigación en las ciencias sociales: las ciencias de la discusión. Me 
dice que le preguntó a Lucy Carrillo cómo fue que terminamos, Hoyos y yo, escribiendo 
juntos. Carrillo le respondió: «por la fenomenología». Y yo agregaría: por las cosas mismas. 
En cambio, nunca he escrito con Daniel Herrera Restrepo.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 33

No fui muy consciente de lo que iba a pasar, de qué sentido tendría 
esta organización. Seguí la instrucción y llegamos a Puebla, antes del 
inicio en firme del evento. Nuestro anfitrión fue Antonio Zirión Quijano. 
Convergimos13, entre otros, Rosemary Rizo-Patrón, Roberto Walton, Julia 
Iribarne, Marie-France Begué, Raúl Velozo y yo. Sin duda, fui el benjamín de 
los fenomenólogos en la reunión.

Al concluir el evento Hoyos propuso que el segundo coloquio tuviera 
lugar en Bogotá. Que lo coordinaríamos él y yo. Que Colombia pondría la 
organización y el grueso de la financiación. Desde luego, era muy plausible 
obtener la sede en esas circunstancias. Cuando terminó la reunión, de 
regreso a Bogotá, le pregunté: «Hoyos, ¿de dónde va a salir esa plata?» Me 
respondió: «Ud. va y la pide. Espere yo llamo y le voy contando cómo la pide». 
Así pasó. Todavía mantenía yo una colaboración estrecha con la Universidad 
de San Buenaventura. Le dije: «Hoyos, ¿qué le parece si le decimos a los 
frailes que alberguen el Coloquio?». Me dijo: «Tiene toda la razón. Ahí es 
donde Daniel (Herrera Restrepo) empezó con los estudios sistemáticos de 
investigación fenomenológica en Colombia. Hable con ellos. Dígale a Daniel 
que nos apoye en eso». Así procedí.

Desde que regresamos de Puebla, de fundar Clafen, fungí como secretario 
–y lo sigo haciendo en el presente– para la atención de los procesos de este 
grupo en Colombia. Hoyos mantuvo la dirección, siempre con un interés 
vivo en ampliar el espectro de interesados en la fenomenología. Su postura, 
en todo el desenvolvimiento del Clafen fue magnánimo. 

Durante 2001 preparamos el II Coloquio Latinoamericano de 
Fenomenología, con el apoyo estrecho y cercano de Daniel Herrera Restrepo 
y de Publio Restrepo González, ofm. Hoyos desde el comienzo se propuso 
que fuera un evento amplio, masivo. Contrario a la idea de que se tratara 
de un evento de superespecialistas, dedicados a lo que criticó en muchas 
ocasiones bajo el nombre de escolástica fenomenológica, el evento se orientó 
a albergar a todo el que aludiera al título fenomenología o alguno de los 
ámbitos conexos: hermenéutica; mundo de la vida; conciencia intencional; 
intersubjetividad.

El certamen llegó a convocar tal cantidad de personas que se requirió 
el Coliseo de la Universidad de San Buenaventura (Bogotá) para albergar 

13. Ver: http://www.clafen.org/clfanun.htm.



34 - Germán Vargas Guillén

la totalidad de los concurrentes. Entre los asistentes, desde luego, se 
tuvo a los mejores especialistas en fenomenología de América Latina y de 
Alemania, pero igualmente a profesores de temas afines, a estudiantes e 
incluso a público general.

En medio de esta reunión, en casa de Hoyos, se propuso crear el Acta 
fenomenológica latinoamericana. La propuesta inicial fue la de tener un Anuario, 
análogo a la idea del Jahrbuch für Philosophie und phänomenologische Forschung, 
creado por el propio Husserl. Ante la desproporción de la tarea se optó por la 
idea del Acta. Ésta sólo vería la luz 4 años más tarde. Entre tanto, publicamos 
como libro las memorias de este II Coloquio bajo el título Fenomenología en 
América Latina –editado por Antonio Zirión y por este servidor–; también se 
publicó en versión de la Franciscanum. Revista de las ciencias del espíritu.

La idea de tener una publicación del Círculo (Clafen), como muchas otras 
de las ideas de Hoyos, fue visionaria. Desde luego, no se trataba de que 
él en persona fuera el ejecutor del proyecto. Al cabo, éste terminó bajo 
las seguras y competentes manos de Rosemary Rizo-Patrón y Antonio 
Zirión. Con Roberto Walton y Guillermo Hoyos como miembros del comité 
editorial.

En 2002 rehicimos una versión de La teoría de la acción como nuevo paradigma 
de investigación en las ciencias sociales: las ciencias de la discusión, para la edición 
digital, actualmente disponible en internet. Hoyos quedó verdaderamente 
disgustado por la primera edición del libro por parte del Icfes. La obra 
tuvo un tiraje de 2.000 ejemplares. Se agotaron en poco menos de un año. 
Cuando preparamos la 2ª. edición decidió que no alteráramos ni el título, 
ni la estructura. Nos limitamos a hacer correcciones de estilo que fueron 
señaladas por algunos de los lectores y que nosotros mismos encontramos 
necesarias. En las lecturas complementarias suprimimos las que introdujo 
por error la «editora» y, en cambio, agregamos las que habíamos previsto 
desde un comienzo.

El principal argumento de Hoyos para esa decisión fue: «La gente ha 
recibido con buen ánimo la primera edición. Conviene que no armemos con 
esto un escándalo innecesario». No sé si tenía razón. Me parece que el libro 
siempre debió llamarse como lo pensamos desde un comienzo: Las ciencias 
de la discusión; que el dispositivo didáctico más confundió que lo que aportó; 
que las lecturas complementarias no fueron debidamente respetadas, en 
ninguna de las ediciones.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 35

En 2003 me presentó para hacerme socio de la Editorial Siglo del 
Hombre. Como todo con Hoyos, fue una orden: «¡Vaya a Siglo del Hombre 
para que le escrituren unas acciones. Las paga por plazos. Como pueda. 
Esto ya está hablado!». En realidad, él entendió, de sobra, mi motivación 
por el mundo editorial. Creo que veía ese mundo como otra de las formas 
de magisterio. No era asunto el negocio; la cosa misma era y es el servicio a la 
cultura. Para mí siempre fue, y lo es, un gusto participar en las reuniones 
de la empresa. Hoyos no sólo aupaba para que se pasara pronto por las 
revisiones contables y fiscales, ahí, de nuevo, insistía en la cosa misma. Ésta, 
por supuesto, era el bienestar de los empleados, el apoyo a las editoriales 
universitarias para prestarles el servicio de distribución y el apoyo de los 
autores. Su conocimiento del panorama intelectual del país, de la política 
en general; del continente; del mundo: lucían una y otra vez como faro de 
las reuniones.

Desde 2009 me autorizó para hacer una selección de sus escritos 
de fenomenología; en 2011 le entregué la primera versión completa de 
índice, la cual me autorizó. Siempre me exigió que se tratara de un «libro 
corto». Trabajamos estrechamente no sólo en la selección, también en la 
ordenación, en la corrección y en la idea de conjunto. Discutimos mucho 
hasta que se decidió por llamar la obra Investigaciones fenomenológicas. Su duda 
sobre éste fue: «Parece que quisiera emular el título de Husserl: Investigaciones 
lógicas. Pero lo que quiero es que –en medio de esta fiebre de ‘medición’ y de 
reducción de la investigación a la ciencia positiva– se sepa que los filósofos 
también investigamos. Que nadie se crea que la investigación es como la 
pinta Colciencias».

En 2012 me inquirió una y otra vez para que hiciera el prólogo del libro. 
No me negué, pero tampoco lo hice. Tuve una razón íntima que me impidió 
hacerlo; más una anécdota en el pueblo de origen de su familia, en Fredonia 
(Antioquia). Ambas me impidieron dar el paso.

La razón íntima es que pensé que toda la labor de estas Investigaciones 
fenomenológicas había sido, fuera de toda duda, realizada por Hoyos. 
Íntimamente no habría tolerado, para mí mismo, «ganar indulgencias con 
padre nuestros ajenos», caer en el último momento a ganar capital simbólico 
de cuenta del autor.



36 - Germán Vargas Guillén

La anécdota es la siguiente. Años atrás estuve trabajando con la 
Especialización en Tecnologías de la Información Aplicadas a la Educación, 
de la Universidad Pedagógica Nacional, en Fredonia. En el atrio de la 
Iglesia, en el parque central, estaba un hombre al que le puse conversación. 
Le pregunté: «¿Ud. conoció al maestro Rodrigo Arenas Betancourt?». 
El hombre me respondió: «¡Ah! Claro. Yo trabajé con él». Y, «¿cómo era 
esa experiencia?», pregunté de nuevo. «¡Ah! Él no trabajaba. Sólo hacía 
dibujitos, modelitos. Los que teníamos que hacer los moldes para vaciar 
el metal hirviendo, los que calentábamos los hornos y batallábamos con la 
fundición éramos nosotros».

Entonces, repito, no dije que no haría el prólogo, pero jamás llegué a 
hacerlo.

El libro se presentó –yo mismo lo presenté– tanto en el IV Coloquio de 
Filosofía de la Sociedad Colombiano de Filosofía (24 al 28 de septiembre 
de 2012 en la Universidad de Caldas, Manizales) como en el IV Congreso 
Iberoamericano de Filosofía (5 al 9 de Noviembre del 2012, en la Universidad 
de Chile y en la Pontificia Universidad Católica de Chile en Santiago de 
Chile). En el primero de estos certámenes –acaso el último de filosofía 
en que hiciera presencia Hoyos– estuvo el autor, autografió el libro para 
algunos interesados, lo regaló a sus más cercanos colegas. En el segundo 
ya no estuvo, se experimentó la presencia del libro con el comienzo de esta 
larga ausencia de nuestro profesor, colega y amigo.

4. Colofón

Guillermo Hoyos Vásquez fue un filósofo de tiempo completo. Fue 
fenomenólogo incluso en su radicalidad crítica con Husserl y los demás 
fenomenólogos. Pero, además de pensar lo pedagógico –la pedagogía– en 
la forma de ética ciudadana, participación política, opinión pública: fue 
en cada momento un Profesor. Comentó con gusto y con solaz la noción 
de profeso indicada por Derrida; pero ante todo, fue un profesor que hizo valer 
el profesar, el sentido utópico de la enseñanza. Su magisterio se extendió 
desde los aspectos técnico-filológicos del tratamiento de un texto hasta la 
conversión de todo debate en ética y en política; pero, igualmente, para 
su magisterio contaron las personas concretas que halló a lo largo de su 
camino como estudiantes, luego como colegas. En su vida y en su obra: la 
filosofía se convirtió a cada paso en pedagogía, en magisterio; pero, a su 
turno, los problemas de la formación lo impulsaron una y otra vez a buscar 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 37

los fundamentos filosóficos más radicales para una formación política, 
humana, humanitaria.

Hoyos era un trabajador infatigable. Parte de su oficio fue auparnos para 
que se hicieran realidad muchas ideas convenientes para la comunidad 
académica. Creía como pocos en las iniciativas, propias y de los otros. 
Recuerdo sus llamadas a pedir cuentas de cómo iban las cosas que se habían 
diseñado o ideado o comprometido. Desde luego, nunca se preguntaba si 
una idea se podía realizar o no. Simplemente daba por entendido que tenía 
que ser ejecutada; que el lugar y la financiación tendría que aparecer de algún 
lado. En la manera de comprometerse y comprometer a los otros nunca lo 
vi actuando con prudencia. Más bien tenía el carácter de un temerario. Por 
supuesto, estaba dispuesto a reconocer que algo no se podía hacer, pero 
tras excesivos intentos procurando materializar las ideas, los proyectos.

Creo que mi investigación está doblemente influenciada: por Herrera y 
por Hoyos; Herrera, creo, sigue el dictum de Ricoeur para ver cómo cada 
herejía permite ampliar la fenomenología; Hoyos, en cambio, sigue el 
mismo dictum para ver cómo abandonarla, vía la superación (Aufhebung).

Para mí fue un gozo y un honor haber sido uno de sus colaboradores; y 
en estas páginas he querido, tan sólo, dar testimonio de un hombre que 
habló y ejerció en todas sus consecuencias: el diálogo, el entendimiento 
mutuo, la comprensión; desde luego, sin desdibujar posiciones propias y 
convicciones fundadas racionalmente.





Guillermo Hoyos Vásquez. 
Fenomenología y conciencia crítica

Guillermo Hoyos Vásquez. Phenomenology and Critical Awareness 

 
PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS 
Universidad Tecnológica de Pereira* 

Colombia

Resumen
La primera parte, “el Profesor Guillermo 
Hoyos (en su memoria)”, presenta algunas 
referencias acerca del profesor Hoyos; 
su concepción crítica de la filosofía y su 
compromiso social con la academia y con la 
justicia social. La segunda parte, “La crisis 
de humanidad y el mundo de la vida”, indaga 
algunos estudios sobre la crisis actual 
de valores, señalando el significado y la 
solución a la crisis desde la perspectiva del 
profesor Hoyos. Igualmente el texto presenta 
históricamente la crisis de la racionalidad 
occidental que enfatiza Husserl, poniendo 
en contexto a la fenomenología y su relación 
con la crisis. Notoriamente el conocimiento 
que el profesor Hoyos tenía de los autores 
de la Escuela de Frankfurt le permitió apoyar 
el discurso fenomenológico en algunas 
posiciones del materialismo histórico 
ligadas con la Teoría Crítica. Este vínculo entre 
materialismo y fenomenología se puede 
rastrear en Hoyos desde el título: “Beiträge 
zu einer Phänomenologie des historischen 
Materalismus” de Marcuse, y claramente 
desde los planteamientos de Habermas. 

Palabras clave: fenomenología, conciencia 
crítica, mundo de la vida, educación

Abstract
The first part: “El Profesor Guillermo 
Hoyos (en su memoria)” introduces some 
references about Professor Hoyos, his 
critical conception on philosophy and his 
social commitment with the academy and 
with the social justice. The second part: “La 
crisis de humanidad y el mundo de la vida” 
inquires about some approaches of the 
author, showing his researches about the 
up-to-date crisis of humankind and the need 
for a new humanism to overcome this crisis; 
there the text exposes its meaning and 
solution from Professor Hoyos’ perspective. 
Likewise the text historically shows the 
crisis of the western rationality that Husserl 
emphasizes in order to illustrate the context 
to phenomenology and its relation with 
this crisis. Notoriously the knowledge, that 
Professor Hoyos had about the authors of 
the Frankfurt School, allowed him to support 
the phenomenological discourse in some 
positions of the historical materialism 
linked to the Critical Theory. This link between 
materialism and phenomenology can 
be tracked in Hoyos’ work from the title: 
“Beiträge zu einer Phänomenologie des 
historischen Materalismus”, and also from 
Habermas’ approaches.

Keywords: phenomenology, critical 

consciousness, the world of life, education

* La conferencia fue leída en el evento titulado: Homenaje a Guillermo Hoyos Vásquez como pensador 
y académico colombiano, Bajo el título “Sociedad y Mundo de la Vida”, llevado a cabo en la 
Universidad Tecnológica de Pereira el 30 de abril de 2013, organizado por la Vicerrectoría de 
Investigaciones, el Comité de Bioética y la Escuela de Filosofía.  



40 - Pedro Juan Aristizábal H.

I parte. El Profesor Guillermo Hoyos (en su memoria)

Conocí al profesor Guillermo Hoyos  en el sepelio de Jaime, su hermano, 
en el cementerio central de Bogotá en el año 1993. Terminaba el trabajo de 
grado de Magister en la Universidad Javeriana y uno de los jurados era Jaime  
quién había estudiado a Heidegger en Alemania, mientras Guillermo, quién 
había estudiado a Husserl en Colonia, era más cercano al pensamiento 
fenomenológico. (En este trabajo conectaba la intimidad de la poesía de 
R. M. Rilke, con  la muerte subjetiva del tiempo, desde las indagaciones de 
E. Husserl sobre la conciencia interna del tiempo, y presentía dicha muerte como 
una amenaza a la intimidad y a la temporalidad vivida). Yo recibí su valiosa 
evaluación y luego de esperar un año pregunte a Jaime sobre la tardanza 
para sustentar el trabajo de grado, y él lacónicamente respondió: “todavía 
hay tiempo”; el comentario paradójico entre familiares y amigos, era que 
Jaime no tuvo tiempo, pues dicho trabajo quedó pendiente en su escritorio 
y no pudo asistir a la sustentación; yo sentí la ausencia de Jaime Hoyos 
entre los otros jurados.  

En el sepelio de Jaime, el profesor Guillermo me impresionó por su 
tono amable y sosegado. Lo encontré seguidamente en diversos congresos 
y eventos de filosofía especialmente en las mesas de fenomenología. 
La presencia deliberante y reflexiva y su forma de impactar el auditorio 
llamaban la atención; desde la más rigurosa abstracción filosófica 
mantenía una visión crítica sobre los fenómenos sociales; en aquellos 
espacios su penetrante palabra fluía acompañada de un elemento crítico, 
contextualizando casi siempre con nuestra situación en cada uno de sus 
comentarios; su expresión era aguda y cuestionadora al tiempo, hasta el 
punto que llegue a considerarlo, al interior del mundo de los filósofos 
como “la conciencia crítica de la sociedad”, algo que se echa de menos en 
muchos filósofos que se quedan en la  erudición. Lo recuerdo, por ejemplo, 
debatiendo y argumentando con el notable economista Jorge Child, quién 
fue un crítico mordaz del papel pasivo de los filósofos colombianos frente 
a la atroz guerra que ha sido constante en nuestro país y (ahora) pienso 
que Guillermo, no haría parte de estos filósofos, así lo acusara con su 
mordacidad el economista que murió el 6 de enero de 19961. 

1. Uno de los aspectos notorios con respecto al economista Jorge Child fue una de sus 
columnas del diario El Espectador que titulaba “El observador”, alrededor de los años 90, 
en la cual, el economista hace una dura crítica a los filósofos colombianos por su papel 
pasivo frente a la violencia que vive Colombia. Creo recordar que el autor termina el artículo 
preguntando ¿Para qué estos filósofos?; ante la osadía del columnista me sentí en la 
obligación de colgarlo en una de las carteleras de la casita de filosofía en la Universidad 
Javeriana.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 41

El funeral del profesor Guillermo fue el pasado 6 de enero de 2013, 
aunque no pude estar presente, recordé la ceremonia en el entierro de Jaime 
su hermano un día frío y desolado. Era como uno de esos días a los que 
tantas veces asistí con colegas y amigos, para despedir a aquellos muertos 
de la orgía colombiana de la intolerancia de nuestro sistema económico y 
político; desde el senador Manuel Cepeda hasta nuestro humorista trágico 
Jaime Garzón, por solo citar dos hechos. Precisamente el profesor Hoyos era 
un defensor constante de la lucha política y de las negociaciones. 

Hablé sobre la muerte del profesor Guillermo con el maestro Daniel 
Herrera Restrepo conmovido por el fallecimiento de su amigo y colega. 
Entre el profesor Guillermo y el maestro Daniel se logró construir una 
infraestructura fenomenológica en Colombia con innumerables encuentros 
en diversas universidades del país, un resultado de esa formación es la 
revista “Anuario Colombiano de Fenomenología” que se fundó en la U. Tecnológica 
de Pereira y que completa VII volúmenes hasta el presente año2, como 
también la fundación del “Círculo Colombiano de Fenomenología y 
Hermenéutica” en la Universidad Industrial de Santander en el año 20113. 
El colegaje y la amistad prevalecen entre nosotros siguiendo el legado de 
nuestros maestros; manteniendo y proyectando el hilo conductor que ha 
sido construido en las generaciones de filósofos y continuará existiendo a 
través de las generaciones venideras. 

El profesor Guillermo, como lo expresa uno de sus biógrafos intelectuales, 
había recibido formación en teología y filosofía en Alemania, y como insinúa, 
el distanciamiento frente al estalinismo, lo acerco a la Escuela de Frankfurt4, 
luego, en la Universidad de Colonia obtuvo su doctorado sobre el tema la 
idea de intencionalidad como responsabilidad desde la fenomenología de Husserl5. Esta 

2. Aparte de la U. Tecnológica de Pereira, se continuó con el proyecto en las universidades del 
Valle, Antioquia, del Cauca, Industrial de Santander, Pedagógica Nacional de Bogotá, todas 
universidades públicas. En el presente año comienza de nuevo el ciclo con posibilidad de 
vincular otras universidades pùblicas al proyecto.
3. La fundación del “Circulo Colombiano Fenomenología y Hermenéutica” tuvo la participación de los 
profesores, Germán Vargas Guillén, Juan Manuel Cuartas Restrepo, Luz Gloria Cárdena Mejía, 
Sonia Cristina Gamboa, Julio Cesar Vargas Bejarano, Guillermo Bustamante Sarmiento, Pedro 
Juan Aristizábal Hoyos, Harry P. Reeder, Thomas Nenon y Kenneth Williford;  los maestros 
Daniel Herrera Restrepo y Guillermo Hoyos Vásquez fueron designados como miembros 
honorarios.
4. QUINTANA, Óscar Mejía. Guillermo Hoyos Vásquez: Testimonio para una biografía intelectual. En: 
Revista Nómadas 31, Bogotá, Universidad Central, 2009.  Pág. 211 y ss. Tomado de internet: 
www.scielo.unal.edu.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid...es..
5. Daniel Herrera hace un estudio crítico de esta obra de Guillermo. Cf. HERRERA Restrepo, 
Daniel. Guillermo Hoyos Vásquez: La intencionalidad como responsabilidad, en: Por los senderos del 
filosofar. Bogotá. Universidad de San Buenaventura, Facultad de filosofía, 2009, (Págs. 344-



42 - Pedro Juan Aristizábal H.

etapa, que representa su segundo viaje a Alemania fue significativa dado 
que fue discípulo de Ludwig Landgrebe uno de los asistentes de Husserl 
en Friburgo antes de la Guerra, quien lo acerco a categorías centrales de la 
fenomenología. Entonces, la formación de Guillermo estuvo marcada por la 
fenomenología  y la teoría crítica de la Escuela de Frankfurt, especialmente 
Habermas, desde su traducción del documento “Conocimiento e interés”,  
pasando luego por la influencia de la “Teoría de la acción comunicativa”, y 
“Facticidad y validez” que inicia su discusión con Rawls6. Cuando regresó 
de Europa se instaló en la U. Javeriana, y ese lugar, lo acerco, de alguna 
forma, con el sector de los jesuitas que desde ‘tiempos inmemoriales’ se ha 
comprometido con las condiciones de pobreza y exclusión social7. En el año 
2000 se pensiona en la Universidad Nacional. En sus numerosos estudios 
sobre Habermas es notoria la influencia de la fenomenología, y ella también 
fue punto de toque para sus estudios sobre el pensamiento postmoderno, 
pues a pesar de lo que piensan algunos, el profesor Hoyos no renuncio a 
la fenomenología e incluso se declaraba fenomenólogo. Desde una de sus 
primeras obras “la filosofía de la vida cotidiana y las ciencias” que acaba de 
ser reeditada (como obra selecta) por la Universidad Nacional en el año 2011, 
Hasta su última obra, “Investigaciones fenomenológicas” (Bogotá, Siglo del 
Hombre, Editores, 2012) muestran su cercanía con la fenomenología. 

El maestro Daniel Herrera escribió, Hoyos “inspirado en el Husserl del 
mundo de la vida y de los sentimientos morales como génesis de las normas 
éticas de la acción y en la Teoría de la Acción comunicativa de Habermas, toma 
partido por la lucha, no violenta ni excluyente (…)”. Va en defensa de una 
democracia deliberante en la cual autónoma y libremente, los ciudadanos 
fijen las condiciones de su organización política y social. Muestra además, Herrera, 
algunos de los objetivos que se propone Hoyos en su obra, estos son: “(…) 
luchar por la reconciliación entre los colombianos, por la democratización 
del país, (y) por la formación de una conciencia democrática como proyecto 
prioritario de los procesos educativos (…)”8, esto reafirma la importancia que 
tiene la formación (Bildung) para la construcción de una sociedad democrática 
en el pensamiento del autor.  

Termino esta primera parte con un comentario en extenso, aparecido 
en el semanario “voz” que retrata acertadamente lo que representa para 

351). (Compilación y edición: Clara Inés Jaramillo y Miguel Ángel Villamil) 
6. Cf. QUINTANA, Óscar Mejía. Guillermo Hoyos Vásquez. Ob. cit. Pág. 219. 
7. Cf. Ibíd. Pág. 214. 
8. Cf. HERRERA R., Daniel. Guillermo Hoyos Vásquez: Ob. cit.  Pág. 356.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 43

algunos el profesor Hoyos. Escribe Zubiría Samper:

Guillermo Hoyos tenía una nítida y reflexiva concepción del filósofo, 
que practicó con inmensa coherencia en su tránsito vital. A partir de la 
metáfora de su maestro Edmund Husserl, el filósofo como “funcionario 
de la humanidad”, extrajo unas consecuencias fundamentales para la 
figura cotidiana del filósofo y las tareas de la filosofía. La primera, 
en cuanto funcionario de la humanidad, el filósofo tiene como tarea 
vigilar que la dimensión subjetiva cultive siempre la reflexión crítica 
y la responsabilidad. Luego su otro maestro Jürgen Habermas la 
denomina la filosofía como vigilante e intérprete. El filósofo cuida con 
esmero y sin bajar nunca la guardia la promoción del pensamiento 
crítico y la responsabilidad. La segunda es que esa tarea de vigilancia 
le otorga a la filosofía un verdadero potencial transformador. En una 
sociedad en que predomine la reflexión crítica y la responsabilidad, 
los seres humanos están preparados para enfrentar con lucidez y 
sabiduría los problemas que los aquejan. La tercera consecuencia 
exige que esa reflexión crítica y responsable remita a la misma época 
y circunstancias del sujeto, si no sería vacía y abstracta. El filósofo 
debe conocer y analizar la situación concreta de su tiempo, estudiar 
su país y cotidianidad9. 

II parte: La crisis de humanidad y el mundo de La vida. 
(Acercamiento a su obra)

Uno de los aspectos que llamó la atención del profesor Hoyos del 
pensamiento fenomenológico es el tema de la crisis de las ciencias y la 
filosofía partiendo de las conferencias de Husserl en Viena y Praga en 1935 
antes de que fueran anexadas por el nacional-socialismo, pero también 
los planteamientos alrededor del tema de la teoría crítica a la cual nos 
referiremos al paso. 

De la multiplicidad de formas que presenta la crisis denunciada por 
Husserl, el profesor Hoyos señala puntualmente que lo que refleja en el 
fondo es una crisis de humanidad. Se trata, en última instancia, de poner ante 
los ojos el significado de la crisis contemporánea como una crisis humanista, 
y el papel de la filosofía en la comprensión y superación de dicha crisis. En 
el capítulo 12 de su última obra dice: 

9. De  ZUBIRÍA Samper, Sergio. Guillermo Hoyos: el filósofo. Semanario Voz,  (enero 23 de 2013). 
Tomado de internet:  www.semanariovoz.com/2013/01/23/guillermo-hoyos-el-filosofo/‎



44 - Pedro Juan Aristizábal H.

“La crisis contemporánea es una crisis de humanidad a la cual debe responder un 
nuevo humanismo que consiste tanto en la perspectiva de Edmund Husserl, 
como en la de los padres de la Escuela de Frankfurt y, sobre todo, en la 
propuesta dialogal de Jünger Habermas de una educación para el pluralismo, 
la tolerancia y la ciudadanía”10, la comprensión, como es visto, se establece 
en perspectiva fenomenológica y crítica, y esto posibilita comprender lo 
determinante de estas escuelas para la comprensión y la evolución de su 
pensamiento.

Allí desde la presentación del texto hace referencia a la intuición 
fundamental de su filosofía: “tenía la sospecha de que en las múltiples 
alusiones del fundador de la fenomenología al tema de la teleología de 
la intencionalidad y sus relaciones estrechas con la idea de teleología 
de la historia había un tema central para la fenomenología husserliana. 
Creo haber acertado al relacionar conceptos tan fundamentales como 
responsabilidad, intencionalidad, teleología y filosofía de la historia”11,  en 
este sentido señala como fue descubriendo que esa intuición fundamental es 
la que ha operado a lo largo de su evolución filosófica, un conatus, o en 
términos racionalistas una idea regulatriz en la mejor acepción kantiana “de 
un filosofar como compromiso responsable del pensar”12 

Aquí Hoyos va haciendo notar lo contundente de la experiencia histórica, 
y de la filosofía de la historia, propias de las últimas obras de Husserl, como 
fundamento de toda reflexión; resaltando, de un lado, los trabajos para la 
revista japonesa The Kaizo (Renovación), que se orientan por una “renovación 
en el sentido de conversión ética y de configuración de una cultura ética 
de la humanidad”13, y de otro, por la crisis que se revela en vísperas de la 
Segunda Guerra  Mundial y  que inquiere igualmente a la responsabilidad como 
fuente de renovación.

Esta circunstancia cuya expresión más palpable es la guerra pone de 
manifiesto para Husserl, “la indescriptible miseria, no solo moral y religiosa, 
sino filosófica de la humanidad”14. Es una honda crisis axiológica, que debe 

10. HOYOS V., Guillermo. Investigaciones fenomenológicas, Bogotá, Siglo del Hombre Editores, 
2012. Pág.  333 y ss.  ( La cursiva es mía)
11. Ibíd. Pág. 15
12. Ibíd. 16. 
13. Ibíd. Pág. 337. 
14. Ibíd. La cita es tomada por el profesor Hoyos, de una carta  de Husserl a William Hocking  
(3 de julio de 1920) citada por los editores de Husserliana XXVII, Tomas Nenon y Hans Rainer 
Sepp, en Edmund Husserl, Aufsätze und Vorträge (1922-1937), Dordrecht, Boston, London,  



Anuario colombiano de Fenomenología  - 45

inducir un empeño moral de las personas a que asuman como propia una 
persistente transformación de la cultura. Esto como se entiende solo puede 
ser posible por los procesos formativos de los sujetos en perspectiva ética que 
hace viable una filosofía de la educación.15

Refiriendo la crisis de Occidente señalada por Husserl en una de las 
conferencias, muestra Hoyos, que es una crisis vinculada a la psicología 
y a las ciencias particulares y que en efecto se puede abordar desde la 
fenomenología. Muestra el rompimiento, (y posterior desmoronamiento), 
de una orientación normativa vinculada a un tipo superior de humanidad 
que tuvo la intención de darse Occidente, desde sus orígenes griegos, y que 
luego no pudo realizar históricamente. En este sentido refiere un texto de 
Husserl, señalando como “la idea filosófica” de la humanidad y de la cultura 
europea, tuvo sus orígenes telelógico-históricos en la filosofía y su función 
rectora sobre la humanidad, como una propuesta de tareas infinitamente 
racionales que pretendió orientar normativamente a la cultura hasta un tipo 
superior de humanidad16. Esta idea normativa se mantuvo viva para Husserl 
a largo de la historia cultural de Occidente y se vio frustrada en un periodo 
determinante de la historia. Diremos entonces,  evocando al fundador de la 
fenomenología, que el proyecto Occidental perdió el sentido de su propia 
racionalidad humana, y se transmuto y enajenó en su propia aberración, 
es decir, en una ‘aberración racionalista’ que significa nada menos que el 
fracaso de su propia racionalidad teleológica.

Dichas conferencias apuntan a mostrar el fracaso de las ciencias y su 
función con respecto al ser humano y la sociedad. De hecho, teniendo como 
referente a uno de los maestros de la teoría crítica, muestra Hoyos, la tesis 
central de la Crisis que presenta Marcuse: -es- “la positivización de la razón 
en la ciencia moderna y sus consecuencias para la ciencia actual y para la 
sociedad”17. Así, ella da noticia no solo de la cientificidad misma sino del 
significado que tiene para el ser humano, y por eso en esencia, es una crisis 
humanista. 

Husserl subraya, cómo la humanidad se dejó deslumbrar por la 
prosperidad generada por las ciencias, y en su planteamiento exclama cómo 
ellas no tienen nada que decir sobre la experiencia vital humana; justo los 

kluwer Academic Publishers, 1989, p XII.
15. HOYOS V., Guillermo. Investigaciones fenomenológicas. Ob. Cit. Pág 337. 
16. Ibíd. Pág. 335. 
17. Ibíd. Pág. 266. 



46 - Pedro Juan Aristizábal H.

temas que olvida, son por principio, problemas palpitantes para los seres 
humanos entregados a conmociones en estos tiempos infortunados. Señala Hoyos como 
esta crisis es palpable por el hecho de excluir, de sus cuestionamientos, 
la existencia humana y su historicidad, pues “dichas ciencias se limitan 
a lo que llaman objetividad y a lo que determina todo el método de su 
cientificidad”18, pero no fue así en los orígenes del mundo moderno, cuando 
la admiración por la cultura y por la filosofía llevaron con esmero a apostar 
“por una reforma filosófica del sistema de la educación de toda la vida social 
y política”19. Un tema fundamental que recoge Husserl, es que la causa de 
la crisis referida está relacionada con el olvido del mundo de la vida que es el 
mundo que no es dado a todos en la experiencia de la vida cotidiana.

La crisis de la modernidad significa, entonces, para Hoyos siguiendo 
a Husserl, el fracaso de un proyecto manifiesto en la guerra, “la cultura 
moderna se desenvuelve a espaldas del hombre mismo, sin tener en cuenta 
su mundo de la vida y su historia, en la cual siguen presentándose las 
guerras como solución apresurada a la crisis”20 

En este sentido se van configurando para el profesor Hoyos, las categorías 
fundamentales de su pensamiento: la responsabilidad, la intencionalidad, 
la formación, la historia como experiencia vital y como teleología, que son 
casi las mismas del pensamiento fenomenológico, y obviamente el mundo 
de la vida, que es un punto de conexión y de síntesis con la propuesta 
dialogal de Habermas. 

En una época escéptica y nihilista como la actual, Husserl advierte sobre 
la necesidad de reafirmar una filosofía fundada en una nueva racionalidad 
humana. Al escepticismo se enfrentó a lo largo de su evolución filosófica, 
pero al nihilismo aunque no lo hace explícito, lo exclama, como parodiando 
a Nietzsche, con un discurso no tan “sombrío” pero sí ‘desesperado’ en 
el rechazo radical de sus últimos años: “El peligro más grande que /nos/ 
amenaza (...) es el cansancio. Luchemos contra este peligro de los peligros 
(...) con aquella valentía que no se arredra ni siquiera ante una lucha infinita 
(...)”21. 

18. Ibíd. Pág. 336. 
19. Idem.
20. Ibíd. Pág. 339. 
21. HUSSERL, E. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Crítica, Barcelona, 
1991 Pág. 358. “Europas größte Gefahr ist die Müdigkeit. Kämpfen wir gegen diese Gefahr 
der Gefahren als “gute Europäer” in jener Tapferkeit, die auch einen unendlichen Kampf 
nicht  scheut (…)” en: Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die traszendentale 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 47

Este cansancio, (que es en mi perspectiva un fenómeno nihilista), está 
relacionado en profundidad con la pérdida de fe en las ideas y en los ideales, 
que han sido las fuentes rectoras de la conducta humana22. Así, el cansancio 
apuntaba en la misma dirección que lo hacía el desvanecimiento de los 
valores supremos de la conducta humana como manifestación nihilista. 

 El cansancio como el peligro de todos los peligros, acompañado del 
derrumbamiento de los valores supremos, abarca a la racionalidad misma, 
que en términos de la teoría crítica se volvió instrumental, positivista, 
ocupando el vacío dejado en la cultura por la crisis de la moral nihilista. 
Contra esta razón instrumental y deshumanizante se levantaron la teoría 
crítica y la fenomenología; esta última, no atacaba directamente a la razón 
humana, sino a su uso indebido, a su “valor de abuso” manifestado como ya se 
ha afirmado en un objetivismo extremo. 

Ahora bien, señalan el profesor Hoyos y Vargas Guillén que la teoría crítica 
tiene un rasgo esencial “la intención radical de ver realizada históricamente 
la idea de razón del idealismo alemán y de la Ilustración. En este sentido 
está íntimamente relacionada con la concepción del materialismo histórico 
de Marx”23.  

La teoría crítica como se sabe, había surgido como resultado del 
desencanto de tres experiencias históricas funestas, el fascismo (extendido en 
Europa), la evolución soviética (con su burocratización y práctica estalinista) 
y el capitalismo norteamericano ligado al materialismo consumista descrito 
por Marcuse, en el que, como sintetiza Habermas, “la mediatización del mundo 
de la vida se trueca en una colonización del mundo de la vida”24. 

Así, para Habermas, la esfera de la vida privada y la esfera de la opinión 
pública, en tanto Órdenes institucionales del mundo de la vida, tienen relaciones 
de intercambio con los sistemas regidos por medios de control, que pasan a 
ser subsistemas, adquiriendo así específicamente en el sistema capitalista la 

Phänomenologie (husserliana VI). Martinus Nijhoof, den hagg, 1954 Pág. 348. 
22. Para una ampliación del tema Cf.: ARISTIZÁBAl H., P. Juan Fenomenología y crisis: 
Aportes a las ciencias sociales. En: Anuario Colombiano de Fenomenología. Volumen II, Universidad 
del Valle, 2008,  Pág. 83-93
23. HOYOS Vásquez, Guillermo y Vargas Guillén, Germán. La teoría de la acción comunicativa 
como nuevo paradigma de investigación social. Bogotá, ICFES, 2002. Composición 
electrónica: ARFO Editores e impresores Ltda.  (módulo de investigación social nro. 2), Pág. 
176s.
24. HABERMAS, Jürgen. Teoría de la Acción comunicativa. Tomo II, Taurus Madrid, 1987, Pág. 455ss



48 - Pedro Juan Aristizábal H.

forma de colonización del mundo de la vida a través de su medio específico 
de control que es el dinero. 

Ahora bien, Guillermo señala las limitaciones de la fenomenología para 
su análisis, evocando un texto de Marcuse el cual, contextualizo:

Mientras la indagación fenomenológica exhibe al ser humano como un 
ser histórico, que refiere la razón teórica a la existencia histórico-concreta, a su 
experiencia vital, en su relación esencial; el materialismo histórico interpreta 
esa realidad mostrando el “ser social” en su acción creadora (en su praxis 
vital), ligando esa realidad al modo de producción de la vida material. Esto 
significa que el materialismo histórico da el paso hacia el contenido material 
concreto. En este sentido señala, “tal ruptura solo puede adquirir la forma 
histórica de una teoría de la revolución”25. 

Esto significa en términos del materialismo histórico que su quehacer 
comienza donde culmina el análisis fenomenológica que ha puesto ante 
los ojos “las estructuras del mundo de la vida, de la historicidad y de la 
intersubjetividad como esenciales al hombre (…)”, pero este descubrimiento, 
para dicho materialismo, no trasciende más allá de la pura descripción eidética, 
quedándose, entonces, para Hoyos:“en el puro nivel teórico y de lo a priori” 26

A pesar de los planteamientos de algunos de los teóricos de la escuela de 
Frankfurt como Horkheimer y Adorno desde la Dialéctica de la ilustración, que en 
su planteamiento dejan entrever un camino de no retorno, el planteamiento 
de Habermas que reivindica el profesor Hoyos es que “la teoría crítica, ni 
siquiera después del holocausto puede renunciar a su fundamento moral 
[…]”27, pues de ninguna manera una comunidad puede renunciar a que 
los ciudadanos, al interior de la construcción de su democracia constitucional, 
restituyan la confianza y la dignidad humana, el respeto por su vida y por 
su historia. El profesor Hoyos, se refiere entonces, a la importancia de la 
tolerancia en la argumentación discursiva de la democracia28, como requisito 
fundamental para el reconocimiento de los otros y del mundo intercultural 
en general. 

25. Citado por, HOYOS, Guillermo, “Aportes para una fenomenología del materialismo 
histórico” Cf. Marcusse, Herbert. “Beiträge zu einer Phänomenologie des historischen 
Materalismus”, Philosophische Hefte, I, Berlín, 1928, pp. 45-68 en: Investigaciones fenomenológicas Ob. 
Cit. Pág. 340
26. Cf. Ibíd. Pág. 341.
27. Cf. Ibíd. Pág. 342.
28. Cf. Ibíd. Pág. 345 sig



Anuario colombiano de Fenomenología  - 49

En este sentido, y para terminar, el profesor Hoyos señala igualmente los 
límites de la teoría crítica; promueve una salida humanística y política a la 
crisis, con la aplicación de una teoría crítica y discursiva de la tolerancia, que 
nos lleve a un pluralismo razonable y a un multiculturalismo de los acuerdos 
mínimos de convivencia. Esto apunta a la manera respetuosa de aceptar 
las diferencias indispensables a los seres humanos y a las comunidades; 
contribuyendo, de este modo, con la formación y la construcción de los 
valores de la democracia y de la justicia social.



Bibliografía

ARISTIZÁBAL H., P. Juan .Fenomenología y crisis: Aportes a las ciencias sociales. En: Anuario 

Colombiano de Fenomenología. Volumen II, Universidad del Valle, 2008, p 83-93

De ZUBIRÍA Samper, Sergio. Guillermo Hoyos: El filósofo. Semanario Voz, (enero 23 de 2013). 

Tomado de internet: www.semanariovoz.com/2013/01/23/guillermo-hoyos-el-filosofo/

HABERMAS, Jürger Teoría de la Acción Comunicativa. Tomo I.  Taurus Madrid, 1987

HERRERA R., Daniel. Por los senderos del filosofar. Bogotá. Universidad de San Buenaventura, 

Facultad de filosofía, 2009 

HOYOS V., Guillermo. Investigaciones fenomenológicas, Bogotá, Siglo del Hombre Editores, 2012.

___________Homenaje a Guillermo Hoyos Vásquez. Ideas y Valores  Nro. 136, Bogotá Universidad 

Nacional. Disponible en internet: http.www.redalyc/org.articulo.oa?id=80913607.

HOYOS V., Guillermo y Vargas G., Germán. La teoría de la acción comunicativa como nuevo paradigma de 

investigación social. Bogotá, ICFES, 2002. Composición electrónica: ARFO Editores e impresores 

Ltda.  

HUSSERL, E. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Crítica, 

Barcelona, 1991 

____________ Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die traszendentale 

Phänomenologie (Husserliana VI). Martinus Nijhoof, den hagg, 1954. 

____________Aufsätze und Vorträge (1922-1937)  Husserliana XXVII, (Tomas Nenon y Hans Rainer 

Sepp)  Dordrecht, Boston, London,  kluwer Academic Publishers, 1989.

PACHÓN S., Damian. Guillermo Hoyos Vásquez (1935-2013) In memorian. En: Le Monde 

Diplomatique, Disponible en  internet: www.eldiplo.info/.../301-guillermo-hoyos-vásquez-1935-

2013-in-m. 

QUINTANA, Óscar Mejía. Guillermo Hoyos Vásquez: Testimonio para una biografía intelectual. 

En: Revista Nómadas 31, Bogotá, Universidad Central, 2009. Tomado de internet:www.scielo.

unal.edu.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid...es.



Guillermo Hoyos y la idea de Universidad

Guillermo Hoyos and the Idea of University

LUIS GUILLERMO QUIJANO RESTREPO*

Universidad Tecnológica de Pereira 
Colombia

Resumen
La “Idea de Universidad” expuesta por el 
Dr. Guillermo Hoyos (Q.E.P.D), en torno 
a los debates de la reforma a la ley 30, y 
que fueran impulsados por los estamentos 
universitarios, especialmente por los 
estudiantes, ilustró de manera contundente 
los requisitos inalienables de toda 
universidad que se predique como tal: la 
autonomía, el diálogo, la investigación libre, 
la participación democrática, la conciencia 
de ciudadanía cosmopolita, entre otras 
condiciones derivadas del énfasis en una 
forma-ción más humanista e integral, 
son las garantes del ideal de universidad 
que ésta y  las instituciones educativas en 
general adeudan a nuestra sociedad.

Palabras Claves: Universidad, 
autonomía, conversación, diálogo, 
humanidades, ciencia, democracia.

Abstract
The “Idea of University” exposed by 
Professor Guillermo Hoyos (R. I. P.), around 
the debates on the reform of the act 
(law) 30, and that were promoted by the 
university bodies, specially by the students, 
conclusively explained about the essential 
requirements of any university exposed 
as such: Autonomy, dialogue, the free 
investigation, the democratic participation, 
the cosmopolitan citizen  consciousness, 
among other conditions derived from the 
emphasis on a more integral and human 
education, are the guarantees for the ideal 
university that this one and the educational 
institutions owe our society in general.

Keywords: University, autonomy, 
conversation, social sciences, science, 
democracy  

* La conferencia fue leída en el evento titulado: Homenaje a Guillermo Hoyos Vásquez como pensador 
y académico colombiano, llevado a cabo en la Universidad Tecnológica de Pereira el 30 de abril de 
2013, organizado por la Vicerrectoría de Investigaciones, el Comité de Bioética y la Escuela 
de Filosofía.



52 - Luis Guillermo Quijano R.

Con motivo de la celebración de los 50 años de la Universidad Tecnológica 
de Pereira, en marzo de 2011,  el profesor Guillermo Hoyos Vásquez realizó 
una lección inaugural en el auditorio Jorge Roa Martínez titulada ”La Universidad 
Tecnológica y la Idea de Universidad”, documento publicado por esta misma 
institución.

En dicho momento, el futuro de las universidades en el país se estaba 
debatiendo en contra de una reforma que iba en contravía de la concepción 
misma de educación y formación. Los estudiantes lograron en ese entonces, 
frenar dicho proyecto y se movilizaron masivamente para convocar una nueva 
alternativa. El ambiente en el que se dio la lección de Guillermo Hoyos 
parecía llegar en el momento oportuno para propiciar un debate realmente 
académico. Valga mencionar, que estamos a mitad del 2013 y aún no se ve 
proyecto alguno que reemplace la ley 30.  Esta corta reflexión quiere volver 
a hacer eco de lo que entonces magistralmente el Dr. Hoyos expuso. 

Son varios los argumentos que se presentaron en esta lectura. El primero 
de ellos: la crisis de la Universidad en Colombia (y en el mundo) y el 
inconveniente del modelo CT+I impuesto por Colciencias bajo la rúbrica de 
las llamadas Sociedades del Conocimiento.  

Un segundo argumento es aquel, según el cual, las universidades 
colombianas han seguido un modelo napoleónico dirigido a la formación 
de profesionales para el Estado y no humboldtiano con su fortaleza 
investigativa.  

Un tercer argumento hace parte de la fortaleza de la universidad 
humboldtiana, el cual viene dado por los ideales de la ilustración, a saber, 
la idea de autonomía pero también la del conflicto de las facultades, ambos 
temas desarrollados ampliamente por Kant y sus seguidores. 

Un cuarto argumento hace mención del modelo propuesto por 
Humboldt, desde la prioridad de la filosofía, para la universidad alemana, 
el cual sigue tres principios: 1. La soledad y la libertad; 2. La cooperación 
como método de trabajo; y 3. La unidad de investigación y docencia. Al 
lado de este argumento están también otras propuestas de universidad 
entre las cuales se destaca la de Habermas quien habla de la importancia 
de los procesos comunicacionales como apoyo a la idea de universidad que 
permiten el “entendimiento en el reconocimiento del otro como diferente 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 53

en su diferencia”1.

Igualmente el doctor Hoyos cita a Ricoeur quien propugna por un 
“vínculo necesario entre verdad, humanidad e investigación libre”2 y a Marta 
Nussbaum quien parte del modelo de auto análisis socrático, para proyectar 
al individuo a ser ciudadano del mundo y con ello desarrollar las facultades 
imaginativas y narrativas que permiten un “sentir-con” la diferencia y 
multiplicidad cultural. Luego de la fundamentación de las humanidades, 
agrega Nussbaum, viene el estudio de las ciencias, especialmente la 
economía política. 

Finalmente en su lección, Guillermo Hoyos expone sus cinco tesis sobre 
la idea de Universidad:

a) “Instalación de la comunicación, el diálogo, la conversación como el 
dispositivo fundamental de la paideia.

b) La educación busca desarrollar en un segundo momento la 
comunicación  la participación como comprensión mutua y como ethos 
fundador de nuestras relaciones con los demás y con el mundo.

c)  La educación busca (…) acuerdos válidos con base en discursos en 
los que se articula una teoría de la argumentación como lógica, retórica y 
dialéctica.

d) En un mundo globalizado, la educación debe formar no sólo para 
la participación ciudadana democrática en un Estado de derecho, sino 
que debe fomentar el sentido de ciudadanía cosmopolita, basado en la 
universalidad de los derechos humanos…

e) La educación debe propiciar este sentido eminentemente ético de 
cultura cosmopolita e intercultural en las ciudadanas y ciudadanos (…) que 
los motive a participar en política”3.

En torno a estas premisas propuestas por el profesor Guillermo Hoyos 
queremos centrar nuestro homenaje.  

1. HOYOS, Guillermo, La Universidad Tecnológica y la Idea de Universidad, Pereira, 
Universidad Tecnológica de Pereira, 2011, Pág. 21.
2.  Ídem.
3. Ibíd,  Pág. 25



54 - Luis Guillermo Quijano R.

Quisiéramos comenzar con unas preguntas: ¿Cuál es el estatuto 
dentro de la universidad (en general) de las humanidades y las artes? Más 
concretamente ¿cómo vemos las humanidades y las artes dentro de la 
formación universitaria? ¿Es posible una universidad sin humanidades y 
artes? Ahora vamos más a lo particular ¿cómo vemos cada uno de nosotros, 
profesores, estudiantes, directivas, etc. las humanidades y las artes dentro 
de nuestra formación profesional? ¿Desde cada currículo se ha “conectado” 
el estudio de nuestro objeto científico con la formación subjetiva?

Las respuestas a estas preguntas podrían resultar muy desalentadoras. 
Cada uno de nosotros puede ir respondiendo a cada una de ellas y así 
constatar que, desde esta perspectiva, estas consideraciones poco o 
nada cuadran en nuestra propia vivencia como universitarios, sea como 
estudiantes, profesores, trabajadores o administrativos. Después de ver 
el estado lamentable de estas disciplinas dentro de la universidad, surgen 
otras preguntas ¿a qué se debe este abandono? ¿Es responsable el estado, 
es responsable la propia universidad? No se trata de encontrar chivos 
expiatorios, ni mucho menos, tampoco de estigmatizar las instituciones o 
personas. Pero también encontramos que de alguna u otra forma cada uno 
de nosotros ha hecho posible esta situación. Tampoco se trata de esta o 
aquella universidad aquí en la región o en Colombia. Es una situación que 
afecta el mundo entero, aún aquellas que tienen una tradición universitaria 
centenaria como el caso de la Universidad de Bolonia en Italia, una de las 
primeras universidades fundadas en la edad media. Estamos enfrentando 
una verdadera crisis universitaria desde todos los ángulos: académico, 
financiero y hasta institucional, es decir de hegemonía y de legitimidad, es 
el mensaje del académico portugués Boaventura de Sousa Santos4.  

Lo anterior nos da ya un “tono” en el que debemos abordar este problema, 
cual es el de la crítica.  La crítica más que un ataque, es una metodología 
que hace parte del espíritu de la ilustración, la crítica es como el propio Kant 
lo indica, un juicio que se imparte desde un tribunal (en su caso de la razón) 
para determinar los límites de algo. Quizás por este motivo tan propio del 
que-hacer filosófico el propio Guillermo Hoyos explica (entre corchetes) el 
“conflicto de las facultades” en Kant, en términos muy familiares a nuestra 
situación política: “La clase de las facultades superiores (teología, derecho 
y medicina) [en cierto modo la derecha en el parlamento de la ciencia] 

4. Cfr. DE SOUSA SANTOS, Boaventura, La Universidad del siglo XXI, Lima, Fondo Editorial de la 
Facultad de Ciencias Sociales UNMSM, 2006, Pág. 57



Anuario colombiano de Fenomenología  - 55

defiende los estatutos del gobierno; sin embargo, en una Constitución 
tan libre como tiene que serlo la que defiende la verdad, no debe faltar 
un partido de oposición [la izquierda], que es la banca de la Facultad de 
Filosofía, porque sin el examen exacto y las severas objeciones de ésta, el 
gobierno estaría satisfactoriamente informado de lo que pudiera ser útil o 
perjudicial”5.

Con esta cita se entiende muy bien por qué la filosofía es las más de 
las veces “la piedra en el zapato” de cualquier universidad que se respete. 
Representa en pocas palabras, la posición crítica de la universidad. 
Cuando venía a hablarnos el Dr. Hoyos de “teoría discursiva de la pedagogía”; 
de la importancia de la sociedad y el mundo de la vida; de bioética; de sentido de 
ciudadanía cosmopolita, de investigación libre, etc., etc., le escuchábamos decir en 
varias ocasiones sobre la necesidad de establecer a la Facultad de filosofía 
como el cimiento mismo de la universidad, pues es ésta facultad la que 
defiende la autonomía de la razón, pero también “que es la Facultad de 
filosofía la que puede ofrecer, de diversas formas según los respectivos 
sistemas, la manera de pensar dicha organicidad del saber y aplicarlo a la 
vida”6.  También nos recordaba que la universidad estaba incompleta sin una 
Facultad de Derecho, máxime si aquella, siendo pública, no albergaba en sí 
una actividad netamente pública como es el ejercicio mismo del derecho. 
También acostumbraba decir: “si me invitan, me tienen que escuchar”. 
Efectivamente, nos tendríamos que preguntar si de verdad lo escuchábamos 
con la atención que se merecía. 

Guillermo Hoyos le hacía eco a una expresión tomada de Marta 
Nussbaum cuando se refería al “cáncer” de la crisis de la educación.  Y no 
era para menos. El modelo que adoptó la universidad modernizante (que no 
moderna), destruye lo que dijéramos los glóbulos rojos de la universidad, 
lo que le da la vida misma al concepto de universidad, pero también al 
concepto de ciudadanía cosmopolita y su visión multicultural. La metáfora 
del “cáncer” nos puede hacer entender por qué el modelo de la “Sociedad 
de conocimiento”, que para Guillermo Hoyos es igual a decir capitalismo 
cognitivo, sigue un parámetro de producción sustentado en la ciencia (aquí 
no cabe más que la empírica y positiva), la tecnología y la investigación 
(restrictiva a necesidades económicas o productivas); es lo que Colciencias 
asume como la política del CT+I, la cual, por olvido, solo atinaron a 

5. Kant citado por HOYOS, Guillermo, Ob. Cit. Pág. 15 y 16.
6. Ibíd. Pág. 16.



56 - Luis Guillermo Quijano R.

ubicar la S de sociedad en el “cuarto de San Alejo” del último capítulo de 
dicha ley. Pero ustedes se podrán preguntar como yo, ¿no es paradójico 
que lo social no esté presente en un modelo como el de “Sociedades del 
conocimiento”? Habría que recordar cómo nació esta idea y de uno de sus 
fundadores Peter Drucker. Originalmente no se habló de sociedades sino 
de “economía” del conocimiento. Fue la UNESCO, en uno de sus informes 
llamado “Hacia las Sociedades del Conocimiento” del 2005, que distingue 
las “sociedades de la información”, “la economía del conocimiento” de las 
“sociedades del conocimiento” desde la cual se hace un llamado para que 
lo social no se olvide en este paradigma y sea fuerza de desarrollo para los 
países menos adelantados, consolidando estructuras solidarias y de apoyo 
con los más desarrollados. Sin embargo, este modelo se ha confundido 
con los anteriores.  Desde la perspectiva de la UNESCO las “sociedades 
del Conocimiento” tienen una misión de carácter universal y de desarrollo 
humano: “En efecto, el conocimiento no sólo no es un bien susceptible de 
comercialización como los demás, sino que además sólo tiene valor cuando 
es compartido por todos”7 y más adelante dice: “el progreso del saber exige 
la colaboración de todos”8. Lo anterior nos ilustra cómo este modelo tiene 
distintos puntos de vista.  Sin embargo, el que más se destaca es aquél 
en el que se equipara las “economía del conocimiento” como “sociedades 
del conocimiento”.  Pero la razón de esta asociación radica en que desde 
la perspectiva de Drucker, la economía del conocimiento se resuelve en 
sociedades del conocimiento, debido a que se erige un nuevo capital que 
es el cognitivo, propiciando por ello una nueva clase social, digamos el 
surgimiento de un nuevo proletario: el obrero del conocimiento, el profesor, 
el investigador, etc., etc.  Y esta concepción es la que ha asumido la política 
de COLCIENCIAS e incluso varias universidades, incluyendo la nuestra, en 
la que su misión se vincula a “la sociedad y economía del conocimiento en 
todos sus campos”, etc.  Otra cosa fuera si entendiéramos y aplicáramos la 
directriz de la UNESCO.  

De uno los objetivos de COLCIENCIAS cual es “incorporar la investigación 
científica, el desarrollo tecnológico y la innovación a los procesos productivos, 
para incrementar la productividad y la competitividad que requiere el 
aparato productivo nacional”, se desprende entonces la prioridad de que las 
universidades se concentren en “producir” profesionales “competentes” para 
aumentar y fortalecer las fuerzas productivas del Estado. Este es un modelo 

7. UNESCO, Hacia las Sociedades del Conocimiento, Pág. 182
8. Ídem.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 57

de corte napoleónico que asumió la formación superior nacional y que no 
se cura siquiera de complementarlo con una formación autónoma y crítica 
(pues sería casi contradictorio en sus términos). El modelo de formación 
de profesionales no tiene nada que ver entonces con los ideales mismos de 
la ilustración: la autonomía y la libertad.  Si bien en aquél la investigación 
es un factor importante (de producción), no dejará de estar constreñido a 
las necesidades del mercado y enmarcadas en procesos técnico-científicos 
fundamentados en las ya bien conocidas TIC. Se trata de las universidades 
de tercera generación que dejó de lado el modelo humboldtiano. Fijémonos 
cómo desde el lenguaje, la universidad asumió un vocabulario empresarial 
(gestión, competencias, empresarismo, proactivo, etc., etc.) que fue 
inoculándose sin obstáculos ni resistencias en sus académicos y científicos 
ilustres, de tal manera que de un momento a otro, ya no había nada que 
hacer. Cuando ahora el gobierno lanzó su proyecto de ley de la reforma de 
la educación, vimos cómo todos (profesores, estudiantes, trabajadores) nos 
rasgábamos las vestiduras e increpábamos al gobierno de este sinsentido 
que proponía, sin tener en cuenta que nosotros ya habíamos hecho 
realidad gran parte de sus cuestionables articulados. Lo particular en las 
discusiones sobre la reforma a la educación, era que todos coincidían en 
que la financiación de las IES era uno de los puntos centrales y del cual 
dependía el éxito del proyecto. El asunto del currículo, de la investigación, 
de la extensión, de la formación propiamente dicha, pasaron desapercibidos 
y si se mencionaban era porque dependían de este aspecto principal. Es 
decir, el asunto disciplinar y de formación en general depende, según esta 
visión, exclusivamente de la solución de carácter financiero y económico. 
En lo referente al aspecto de investigación libre, que promueve el modelo 
humboldtiano, es importante resaltar el asunto de la autonomía del 
pensamiento pero también el de la creatividad. (Hago un paréntesis para 
indicar cómo estamos considerando el asunto de la creatividad en nuestra 
sociedad. Hace poco en un centro comercial, un promotor de un evento que 
tuvo lugar aquí en Pereira (se trata del Congreso Nacional de Creatividad, 
Brainbox 2013),  me invitó con volante en mano a asistir a éste.

 Muy interesado, le pregunté por los ponentes y me dijo el nombre de ellos 
como si los tuviera que conocer, y para mi sorpresa eran tres empresarios 
e industriales y un escalador de montañas, quienes según los promotores 
ya “han descifrado la fórmula de la creatividad”. Le pregunté dónde estaban 
los artistas, que no aparecían en el evento y me respondió que claro, que 
iban a invitar a un cantante –que sólo ellos conocían- para “amenizar” el 
evento). Creativos se les llama también a los publicistas…Es en este estado 



58 - Luis Guillermo Quijano R.

de situaciones en el que entendemos la creatividad, que tiene que ver hoy, 
sin más, con un asunto de marketing. Pero volviendo a lo que realmente es 
creativo, es importante pensarlo como una facultad que se desarrolla ante 
todo a partir de las artes en primer lugar y luego en las otras disciplinas. 
Es más, vemos cómo el aspecto creativo es parte importante incluso en 
la formulación de las hipótesis y teorías científicas que, contrario a lo que 
pensamos, no parten necesariamente, de hechos sino de supuestos y de 
construcciones precisamente hipotéticas, que luego se van demostrando 
con los hechos.  Es en este nivel de la argumentación, donde se resalta 
la importancia de la investigación absolutamente libre de las exigencias 
productivas pero atentas y resueltas en lo concerniente a lo social y sus 
transformaciones. Se nos olvida que la ciencia, por más ciencia que sea, o la 
técnica por más técnica que sea, es hecha por seres humanos y para los seres 
humanos. Como vemos, el componente humano en la investigación y en 
general en la producción del conocimiento es irrenunciable. Este enfoque 
humanista es el que le da a la investigación su libertad.

El asunto de la autonomía, por su parte, sí se trató muy seriamente desde 
ASCUN, pero no tuvo la resonancia ni en el gobierno ni en la MANE. Por eso, 
el profesor Guillermo Hoyos en esa ocasión, metió el dedo en la llaga cuando 
habló del modelo de universidad humboldtiana, que es esencialmente de 
carácter emancipatorio. Y no sólo porque parta de los ideales mismos de 
la ilustración, sino porque busca la “formación integral humana (Bildung) 
antes que una capacitación profesional demasiado temprana”9. A esto se 
refiere lo que líneas anteriores considerábamos como la prioridad de la 
filosofía y las humanidades en la formación del hombre. Es la propia Marta 
Nussbaum quien sostiene en su texto “Sin Fines de lucro”, la importancia de 
incorporar en la formación temprana, el diálogo socrático como método 
para el autoexamen, la autorreflexión y la autocrítica, que nos prepara, 
a partir de una sólida argumentación, para el ejercicio de la democracia. 
En nuestra nación, vemos cómo prima, efectivamente, el desarrollo de 
ciertas habilidades (que luego llamamos competencias) que se centran 
en las ciencias duras como las matemáticas, la física, la química, que 
tienden al desarrollo de un pensamiento calculador, en lugar de fomentar el 
pensamiento reflexivo10, según terminología de Heidegger. Por lo anterior, 
Nussbaum le da el puesto fundamental a las humanidades y luego, eso sí, a 
las ciencias, sobre todo a las aplicadas. 

9.  HOYOS, Guillermo, Ob. Cit. Pág. 17
10. Cfr. HEIDEGGER, Martin, Serenidad, Barcelona, Odos, 1994, Pág. 29



Anuario colombiano de Fenomenología  - 59

Esta idea de formación integral se consolida con la práctica de 
acciones comunicativas que permiten el reconocimiento mutuo desde 
las diferencias. Sin este elemento de la comunicación, del diálogo, no es 
posible adiestrarnos en las competencias ciudadanas que nos permiten ser 
ciudadanos del mundo. Los procesos de participación ciudadana tienen su 
caldo de cultivo en la universidad; pero ésta no se puede dar si no tenemos 
las herramientas argumentativas que nos permitan defender o rebatir las 
ideas que allí se enfrenten, pues se nos ha olvidado que en estos procesos 
políticos no se deben atacar a las personas sino a sus ideas en tanto 
estén mal fundamentadas, no en tanto nos contradigan. Una asamblea no 
es tal sino se cede la palabra al otro, al que piensa distinto a los que la 
han convocado. Ceder la palabra al otro y escucharla en su peculiaridad y 
divergencia es ya un comienzo del reconocimiento, indispensable para la 
participación política. Ceder la palabra es un acto de confianza; se me confía 
la palabra para que ella al profesarse, se comunique en el otro como don 
y como liberalidad de este don. La palabra se da para liberarla y para que 
libere.  Pero para que ésta se de en un modo libre, es necesario que proceda 
de alguien que realmente lo sea. En las asambleas griegas, quienes tenían 
la palabra eran los hombres iguales (los isotés) porque eran libres (y no 
esclavos).  Comparada con esa época, nuestra idea de libertad es mucho 
más real y universal con la figura de la democracia que la de los hombres 
de esos heroicos siglos. Por eso mismo, y con mayor responsabilidad, se 
nos exige que respondamos como tal. La palabra que sale del hombre 
libre, llega a su igual, y se restituye como respuesta. Sin esta respuesta, 
sin esta co-respondencia, las palabras no lograrían su labor comunicativa, 
su común-unión; la cual no es en ningún momento la homogeneidad de 
ideas, sino precisamente la multiplicidad que se acepta en sus diferencias. 
De aquí se sustenta una teoría discursiva para la universidad que nos da 
las herramientas para el ejercicio democrático; es en esta intersubjetividad 
que se nos ofrece una educación basada en las humanidades y nos permite 
“caracterizar el sentido de la idea de universidad desde una concepción 
de la educación como comunicación como la competencia ciudadana por 
excelencia, la de ciudadano de mundo”11.

Una universidad sin espacios ni ejercicios de comunicación ni diálogo 
desde sus distintos niveles: en el aula de clase, en la investigación, en la 
discusión política, administrativa, etc., es una contradicción en sus términos.  
Si una universidad no tiene los espacios garantizados para este ejercicio 

11.  HOYOS, Guillermo, Ob. Cit. Pág. 24



60 - Luis Guillermo Quijano R.

intersubjetivo en la comunicación, no puede aspirar a lo universal, que 
es el proceso de formación por excelencia y menos aspirar a abrir nuevos 
horizontes de sentido ni de mundo.  De aquí se entienden los primeros 
tres puntos que a modo de conclusión nos legó el Dr. Hoyos: la instalación 
de la comunicación, el diálogo y la conversación como el dispositivo 
fundamental de la paideia; el desarrollo de la comunicación y la participación 
como comprensión mutua y ethos fundador de nuestras relaciones con los 
demás y con el mundo; y llegar a acuerdos válidos con base en las mejores 
razones y motivos12.

Finalmente, los dos últimos puntos serían la consecuencia de estos tres 
primeros: la participación ciudadana no sólo en los procesos de un Estado 
de derecho, sino también en un mundo globalizado como ciudadanos 
cosmopolitas a quienes los orienta la defensa de los derechos humanos 
universales. En definitiva, la idea de universidad no está separada del 
ejercicio político, antes bien es el resultado de los procesos comunicativos 
y dialogales que se dan en su interior, pero con proyección social y 
responsabilidad.  

El mejor homenaje entonces que pudiéramos hacerle hoy al Dr. Hoyos es 
empezar a escucharlo de verdad y poner en práctica su ética aplicada en el 
quehacer dialógico de la universidad.

Bibliografía

HEIDEGGER, Martin, Serenidad, Barcelona, Odos, 1994. 

DE SOUSA SANTOS, Boaventura, La Universidad del siglo XXI, Lima, Fondo Editorial de la 

Facultad de Ciencias Sociales UNMSM, 2006. 

HOYOS, Guillermo, La Universidad Tecnológica y la Idea de Universidad, Pereira, Universidad 

Tecnológica de Pereira, 2011.

12.  Cfr. Ibídem, Pág. 24 y 25.



La teoría discursiva de la pedagogía 
de Guillermo Hoyos

Discursive Theory of Pedagogy of Guillermo Hoyos

CARLOS ALBERTO CARVAJAL CORREA*

Universidad Tecnológica de Pereira, 
Colombia

* La conferencia fue leída en el evento titulado: Homenaje a Guillermo Hoyos Vásquez como pensador 
y académico colombiano, llevado a cabo en la Universidad Tecnológica de Pereira el 30 de abril de 
2013, organizado por la Vicerrectoría de Investigaciones, el Comité de Bioética y la Escuela 
de Filosofía

Resumen
En el siguiente texto se recogen algunas ideas 
de la teoría discursiva de la pedagogía propuesta 
por el Dr. Guillermo Hoyos Vásquez basada en el 
pensamiento de Jürgen Habermas. Para ello recurre 
a los fundamentos de la acción comunicativa, 
de la teoría discursiva del derecho y de la ética 
discursiva que suponen el telos del entendimiento 
sobre la base de una consideración del lenguaje 
en sentido pragmático. Esta proyección a la 
pedagogía requiere igualmente una teoría de los 
sentimientos morales a los cuales, según Hoyos, 
les es inherente una vocación comunicativa, 
y por lo tanto permiten conectar el principio 
procedimental de la ética con las experiencias 
reales de los sujetos que argumentan en el 
espacio educativo. 

Palabras Clave: teoría discursiva, pedagogía, 
ética, acción comunicativa                                                                                       

Abstract
In the following text, the author gathers some ideas 
of the discursive theory of pedagogy proposed 
by Profesor Guillermo Hoyos Vásquez, based on 
Habermas´ thinking. To do so, the author takes 
the fundamentals of the communicative action of 
the discursive theory of law and of the discursive 
ethics that claims the telos of understanding on 
the base of a pragmatic treatment of language.  
This projection to pedagogy also requires a 
theory of moral feelings to which, according to 
Hoyos, a vocative communication is inherent, 
and, therefore, they allow the connection the 
procedural principle of ethics with the real 
experiences of the subjects who interact in the 
educational setting.

Keywords: discourse theory, pedagogy, ethics, 

communicative action



62 - Carlos Alberto Carvaja C.

El filósofo

La representación común que se tiene del quehacer de los filósofos y de ellos 
mismos los ubica en un espacio extra terreno, ajeno al de los hombres corrientes. 
Hablamos de los verdaderos filósofos que no son tampoco solamente los grandes 
hitos del pensar cuyos nombres todos hemos escuchado por alguna circunstancia 
académica o no. Es decir, que hay otros menos conocidos en el ámbito universal 
pero no por eso carentes de la cualidad de ser también verdaderos filósofos. De ellos 
también se tiene la idea de que no caminan sobre el mismo piso de los hombres de 
a pie, sino que quizás levitan o residen en la estratosfera o en el topos uranós. Esta 
representación tiene no sólo todo su derecho sino su justificación, por una parte 
debido al carácter propio del discurso filosófico, pero por otra por culpa de los 
difusores de este saber entre ellos los manuales y los profesores de filosofía. Los 
manuales porque esquematizan y falsean; los profesores porque no proporcionan 
el acceso al lenguaje abstracto de la filosofía. En ambos porque no se establece la 
conexión con el fundamento que le dio origen a esas abstracciones, fundamento 
que se encuentra en el mundo que habitan o habitaron los llamados filósofos, que 
no es distinto del de todos los mortales. 

Esto quiere decir que la característica propia de la filosofía que es 
expresarse de manera abstracta, es simplemente el resultado del esfuerzo 
del pensar que encuentra más complejo su acceso a la comprensión del 
mundo de lo que corrientemente se cree. Pero quienes se arriesgan en este 
esfuerzo no sólo no admitirían divorciarse de él, sino que estarían dispuestos 
a hacerlo accesible a otros de un modo tal que su lenguaje fuera siempre 
inteligible para quienes confesaran tener esta disposición. No obstante, 
queda la pregunta de si es al filósofo a quien le corresponde despertar tal 
disposición en el hombre corriente, o si debe dejarle semejante tareas a 
extraños. No parece ser esto muy coherente con el deseo de comprender 
que se encuentra ligado inevitablemente a comunicar, si se reconoce que 
ese mundo está compuesto por todos los que hacen posible la comprensión, 
es decir, aquellos  que viven no sólo en medio de objetos sino de relaciones 
mutuas. 

Pero quizás se requiera del trajín mismo con la filosofía para lograr el 
reconocimiento de este nexo y que, como producto de ello, se adopte la 
actitud de participar a los demás de los hallazgos del pensamiento cuando 
adopta esta forma peculiar de proceder. Tal actitud parece ser entonces 
un resultado natural implícito en la filosofía y en quienes la practican de 
la manera más rigurosa. Así se evidencia en los orígenes mismos desde 
hace más de dos milenios, y continúa siéndolo, como en el caso de nuestro 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 63

filósofo Guillermo Hoyos, en quien se conjugó la profundidad plasmada 
en sus aportes teóricos con su inmensa vocación pedagógica. Por ello 
también es comprensible que sobre la pedagogía en su sentido originario 
de reflexión filosófica sobre la educación, hubiera arriesgado una teoría 
a partir precisamente de una de las propuestas más amplias en alcances 
y aplicaciones en múltiples ámbitos sociales como es la teoría del actuar 
comunicativo de Jürgen Habermas.

La teoría

Coherente con su doble actividad de profundización filosófica y de 
concreción en la práctica de sus conclusiones abstractas con el gran público 
de los doctos y los legos, Guillermo Hoyos comienza su disertación sobre 
los elementos para una teoría discursiva de la pedagogía recordando al 
empirista Hume y su distinción entre las dos maneras de tratar la filosofía 
moral o ciencia de la naturaleza humana. La primera, aquella que considera 
al hombre “como nacido para la acción e influenciado en sus criterios por el 
gusto y el sentimiento”, la segunda que lo considera “como un ser racional 
más bien que activo, que se esfuerza por formar su entendimiento más que 
por cultivar sus maneras”1.  

Hoyos quiere relacionar estas dos formas de expresarse la filosofía 
moral con dos formas de entender la pedagogía, una más comprensiva y 
motivacional, otra más rigurosa y científica. Esta relación no es arbitraria 
sino fundamental para el planteamiento de su propuesta que se mueve en 
el terreno del pleno ejercicio de lo que los filósofos han denominado razón 
práctica, que hoy se presenta como razón comunicativa y que tiene que ver 
con el mundo de lo moral y lo político. A este terreno pertenecen estas dos 
formas de proceder cada una con sus aciertos y dificultades pero destinadas a 
complementarse, pues no puede quedarse la pedagogía en representaciones 
comunes no reflexionadas, ni tampoco en la ciencia abstrusa que sus autores 
no hacen descender a los verdaderos destinatarios. 

Esta distinción que ya el filósofo Hume planteaba en el siglo XVIII parece 
persistir en el nuestro, así como su solución en términos de establecer 
una relación en el ejercicio de la práctica pedagógica misma entre las 
ciencias, las artes y la filosofía. Las dificultades para esta confluencia en la 

1. HOYOS VASQUEZ, Guillermo. “Elementos para una teoría discursiva de la pedagogía a 
partir del pensamiento de Jürgen Habermas” en: Ciclo de seminarios forjadores del pensamiento en 
occidente: pensadores de las ciencias humanas. Medellín, Editorial Zuluaga, 2001 v.1, p.437 - 473  



64 - Carlos Alberto Carvaja C.

realidad de las políticas educativas hace cada vez más urgente la necesidad 
de una propuesta en términos de comunicación interdisciplinar reflejada 
efectivamente en el quehacer de todos los actores de la educación. De este 
modo, la pedagogía salvaría el divorcio teoría y práctica y la supremacía 
de cualquiera de las dos con sus consecuencias igualmente funestas, 
pues es tan nociva una élite de sabios legislando desde la exterioridad del 
mundo, como un mundo de tecnócratas desde la empiria de las relaciones 
de mercado.   

Esta comprensión de la pedagogía como ejercicio de la razón 
comunicativa en su función de gozne entre teoría y práctica no es en realidad 
una innovación moderna, pues desde la antigüedad la praxis filosófica al 
desplegarse como diálogo, esto es, a través del logos o la palabra, no sólo 
estableció el lenguaje como elemento de lo propiamente humano, sino que 
privilegió la preocupación por los asuntos más inmediatos de los humanos 
los cuales son los atinentes a su convivencia. Esto se traduce modernamente 
en el primado que le otorga Kant a la razón práctica moral y política, sobre 
la razón teórica o especulativa encargada del conocimiento. En ambas está 
presente la pedagogía con la finalidad de traducir a los demás ciudadanos 
lo que los expertos han logrado de la naturaleza o del pensamiento para que 
sea integrado a la cultura. Por contribuir pues al ámbito de la convivencia 
y en general de la cultura, la pedagogía adquiere la connotación de ética 
aplicada que no se agota en la mera reflexión sino que trasciende y penetra 
todas las esferas de la vida social.

De allí que Guillermo Hoyos hubiera enfatizado no sólo en el elemento 
del diálogo sino en sus consecuencias en la formación ciudadana, en la 
tolerancia, el pluralismo, el respeto a las diferencias y un elemento casi 
ausente en nuestra cultura: la solidaridad; prueba de lo cual es el deshonroso 
lugar que ocupa nuestro país a nivel mundial en desigualdad social. Al 
parecer son estos valores los que han estado ausentes en la educación 
colombiana o, si es muy difícil reconocerlo, sólo se han mencionado en 
las listas de valores en las que dicen inspirarse todas las instituciones 
educativas. En este punto considera que debe reconocerse “[…] no sólo 
por parte de la misma sociedad y del público en general, sino también de 
los educadores, de las instituciones educativas y de las instancias estatales 
y privadas relacionadas con educación y cultura, el fracaso de las políticas 
y métodos, y en especial de la concepción de la educación en el último 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 65

siglo de vida nacional”2. Probablemente sólo sea un asunto de políticas y 
métodos aunque también de ignorancia, y no de malas intenciones, pero 
lo cierto es el resultado al que nos hemos acostumbrado y cuya máxima 
expresión es la violencia en todas sus manifestaciones. 

No se trata de un juicio subjetivo o de valor sino que incluso, sin 
necesidad de recurrir a complejas interpretaciones, podemos sustentarlo en 
la evidencia que diariamente nos trasmiten los dueños de la facticidad, esto 
es, los medios de comunicación. De la información que de ellos recibimos 
es perfectamente posible inferir los rasgos de un ethos de nuestra cultura 
que en gran medida tiene que tener su origen en la educación. Por ello 
la conclusión es la necesidad de replantear nuestra concepción sobre la 
educación, pasar de ser un mero objeto de estudio disciplinar a un problema 
de formación ciudadana, es decir, un problema ético. 

Sobre esta base insistió el profesor Hoyos en la pertinencia de una 
educación moral, ética y política como fundamento de la democracia, tras 
lo que consideró una “evaluación sincera del proceso educativo” que debe 
llevar a “cambios sustantivos en sus orientaciones, métodos y contenidos”. 
Estos cambios deben conducir a un nuevo ethos en la educación que debe 
entenderse como un proceso cultural de formación de ciudadanos para la 
democracia acorde con los postulados constitucionales, lo cual sería la base 
para el logro futuro de la paz. Educación y cultura se hallan pues mutuamente 
implicados superando con ello la asimilación del proceso educativo a 
instrucción disciplinar para el éxito individual en las profesiones, lo que en 
realidad ha conducido a la supremacía de un efectivo  ejercicio estratégico 
de nuestra racionalidad, por encima de cualquier interés colectivo. Este 
replanteamiento en términos de ética, ubica la discusión en el plano de un 
deber ser no sólo de la educación sino de la sociedad entera que dice estar 
encamina hacia formas modernas y democráticas de convivencia.

 Pero si bien la identificación del deber ser tanto de la educación como de 
la sociedad puede lograrse sobre los indicadores mismos de las instituciones 
existentes, tales como la constitución política y muchos procesos sociales, 
lo que no es muy evidente son los procedimientos para la construcción de 
una cultura pública basada en la solidaridad y la participación en los asuntos 
que atañen a todos. Al respecto nos dice: “El sentido ético político de la 
participación democrática se genera en la cultura discursiva del proceso 

2.  Ibíd., p. 455.



66 - Carlos Alberto Carvaja C.

educativo mismo”3. Esto significa que el sentido del término discursivo 
aparece en un primer momento ligado al contexto educativo, desde donde 
se espera tenga consecuencias en los demás ámbitos sociales, entre ellos 
el político. Sin embargo, no se trata de una relación unilateral ni causal, 
puesto que la implementación de un paradigma discursivo en la educación 
es ya fruto de un proceso político complejo que parte no sólo de decisiones 
sino de transformaciones culturales que se producen en el espacio de lo 
público. No obstante, la instancia educativa no puede quedar exenta de su 
responsabilidad de formación de la ciudadanía.

Ahora bien, en la medida en que se trata de un proceso democrático que 
implica participación ciudadana, Hoyos recurre para dilucidar los conceptos 
de lo político y lo público a un esquema topológico de las formaciones 
sociales, que tiene como punto de partida el concepto amplio de mundo de 
la vida. En la amplitud de este concepto no se diferencian aún lo político 
y lo público porque se trata de darle cabida a todo tipo de relaciones, de 
diferencias, de experiencias cotidianas y concepciones de mundo, tal y 
como suponemos sucede en la cultura de lo que John Rawls denominaba 
una sociedad democrática moderna. Esta idea si bien proveniente de la 
tradición alemana de Husserl y Habermas para denominar el horizonte 
de horizontes en el que tiene sentido y se desenvuelve la vida humana en 
sociedad, cumple aquí también un papel anticipador y normativo de lo 
que una sociedad aspira en sus convicciones más profundas, pues allí está 
prefigurado el reconocimiento y por lo tanto la tolerancia de las diferencias. 

Pero necesariamente estas diferencias se encuentran organizadas 
socialmente en torno a la multiplicidad de intereses, creencias, concepciones 
comprehensivas, constituidas a través de identificaciones que se hacen 
posibles comunicativamente. Este es el segundo nivel de la topología 
denominado sociedad civil compuesta por todo tipo de asociaciones o 
grupos sociales. Sobre este panorama de diferencias organizadas se teje 
la red de intereses comunes que han de terminar identificando en su 
interacción el bien público como lo que se coloca por encima de dichas 
diferencias.  Es de suponer que esta interacción se lleva a cabo a través de 
procesos comunicativos de diferente índole según las asociaciones en las 
que se producen. El tercer momento describe lo que en la filosofía política se 
denomina pluralismo razonable de la multiplicidad de concepciones, el cual 
sólo es posible sobre un sentido constituido de lo público al que se llega a 

3. Ibíd., p. 449.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 67

través de la discusión y acuerdos sobre distintos intereses.  Solamente una 
vez llevada a cabo esta discusión en el seno de la sociedad civil sobre lo 
que a todos interesa, puede darse el espectro de lo político en su sentido 
genuino, es decir, por encima de los intereses privados. De lo contrario se 
practicaría según Hoyos una “política deformada: clientelista, provinciana, 
autoritaria”4, que caería directamente sobre la sociedad civil sin ilustración, 
a causa de la carencia de la mediación que representa la discusión pública, lo 
que también podríamos denominar un estado de analfabetismo político. 

Finalmente nos propone el Estado de derecho como último escalafón, 
producto, según él, “de los movimientos políticos, de las luchas por el 
reconocimiento y de los consensos sobre mínimos constitucionales a partir 
de máximos morales referidos al sentido de la vida, que siguen siendo 
necesarios para que el pluralismo alimente no sólo los acuerdos sino sobre 
todo los disensos”5. Es de suponer que dicho estado de derecho ha sido 
posible gracias a procedimientos discursivos de formación de la voluntad 
política, de tal manera que en él se diseñen los mecanismos para la solución 
de los conflictos por vías menos onerosas que la violencia. 

Lo fundamental de este esquema es que permite ubicar lo público como 
un momento participativo de deliberación dentro de la sociedad civil, para 
el cual es fundamental el mantenimiento de la educación pública, como el 
espacio por excelencia del ejercicio de la libertad de expresión sobre los 
asuntos que atañen a todos. En este punto de encuentro de lo público y 
la educación se generan las bases de una cultura democrática que puede 
proporcionar la legitimidad que requiere el estado social de derecho.

Pedagogía y acción comunicativa

Estas relaciones han de entenderse tras una reconsideración de la 
racionalidad misma y sus distintas formas de expresión según las regiones 
de mundo a las que se refiera y los tipos de acción social que se despliegan, 
que a su vez determinan un sentido específico de racionalidad. Hoyos 
mantiene la clasificación de Habermas de la pedagogía dentro de las 
ciencias cuyo papel crítico social les asigna un interés emancipatorio, pero 
adiciona la distinción posterior de las acciones instrumentales sobre el 
mundo objetivo, las acciones orientadas por normas en el mundo social y 
las acciones dramatúrgicas en el mundo subjetivo. Esta clasificación abre 

4.  Ibíd., p. 452.		
5. Ibídem.



68 - Carlos Alberto Carvaja C.

la puerta para el estudio de las estructuras comunicativas del mundo de la 
vida y como resultado la distinción entre un uso estratégico e instrumental 
del lenguaje y un uso comunicativo del mismo orientado a la finalidad de 
la comprensión y el entendimiento. Sobre esta base ha adoptado para su 
propuesta discursiva de la pedagogía, la tesis del filósofo Habermas, el 
cual dice: “utilizo el término acción comunicativa para aquellas expresiones 
(lingüísticas y no lingüísticas) con las que sujetos capaces de habla y acción 
asumen relaciones con intención de entenderse acerca de algo y coordinar 
así sus actividades”6.        

Por su parte, la ubicación de la pedagogía como ciencia crítico-social 
hace posible que ella pueda orientarse a la construcción hermenéutica del 
sentido que precisamente ha sido posible comunicativamente. Este proceso 
no ha sido exclusivo de un uso del lenguaje con base en proposiciones que 
describen el mundo en el despliegue cognitivo instrumental, ni tampoco 
exclusivamente en las relaciones orientadas al éxito o al ejercicio del 
poder. La estructura de la comunicación humana muestra la existencia de 
condiciones de posibilidad para el entendimiento que se hacen patentes 
en los actos de habla y en la capacidad para aducir razones. El interés 
emancipatorio de ciencias como la pedagogía, para el profesor Hoyos, es 
posible ampliarlo hacia el mundo de la vida como espacio de interacción en 
la comunicación, lo que le atribuye la función primordial de la asimilación 
de una acción comunicativa. 

Pero no sólo esta función se lleva a cabo dentro de estas disciplinas sino 
también frente a las que pretenden un saber objetivo sobre el mundo, y a 
las que apuntan a la comprensión histórico-hermenéutica de las relaciones 
sociales. De entrada se requiere un cambio en la actitud de observador de 
fenómenos que ha contaminado al investigador social, para que se convierta 
en participante de los acontecimientos que quiere comprender. De este 
modo es posible entender la génesis comunicativa subyacente a todos 
los procesos cognoscitivos y de acción, dando de paso entrada al sujeto, 
el gran ausente en la colonización positivista del mundo de la vida. Esta 
reaparición del sujeto representa la renovación de las relaciones entre razón 
teórica y razón práctica con el predominio de ésta última, cuyo significado 
no es otro que el rescate de la condición de sujeto moral y político. Esta 
tarea de semejantes proporciones le ha sido pues asignada a la función 
pedagógica.     

6. HABERMAS, Jürguen. La lógica de las ciencias sociales, Editorial Tecnos, 1988. p, 453.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 69

  Ahora bien, tal como hemos referido la definición de Habermas 
de la acción comunicativa en términos de la intención de entenderse 
mutuamente, implica por lo tanto que dicha intención ha de plasmarse en 
una actitud para que por vía argumentativa sobre las estructuras mismas 
de la comunicación sea posible la coordinación de las acciones. A su vez, 
el hecho de que los hablantes alberguen una intención o pretendan algo 
con sus expresiones o lo que se ha denominado actos de habla, significa 
primordialmente la pretensión de que lo afirmado en ellos sea reconocido 
como válido. Este reconocimiento común, propio de la situación en que 
la intención comunicativa se orienta al entendimiento, consiste en que 
los participantes son poseedores de un saber intuitivo acerca de que su 
interacción se basa en el recíproco planteamiento de ciertas pretensiones 
que aspiran a ser reconocidas. Sobre el presupuesto de que para ser 
reconocidas han de poder ser cumplidas o desempeñadas, la negación de 
esta posibilidad para alguna de ellas conduce a la imposibilidad de la acción 
orientada al entendimiento y, en consecuencia, bien sea a la interrupción de 
la comunicación, o a su prosecución en términos estratégicos. 

Para Hoyos es fundamental la diferencia establecida por Habermas 
entre  al menos cuatro pretensiones de validez. Para tal efecto se apoya 
en la existencia de presupuestos universales de la acción orientada al 
entendimiento y el ejercicio y desarrollo de la capacidad cognitivo práctica 
de los sujetos de la educación. Éstos han de ser capaces de responder por 
sus actos así como de distinguir entre las intersubjetividades del lenguaje, 
la objetividad de la naturaleza externa, la subjetividad de la naturaleza 
interna y la normatividad de la sociedad. Igualmente han de considerarse 
mutuamente dispuestos al entendimiento, es decir, se suponen dispuestos 
a buscar un acuerdo.

El desempeño de estas pretensiones referidas a las diferentes regiones 
ontológicas de mundo por parte de quienes en actitud comunicativa 
abandonan la posición de simples observadores de hechos y procesos 
sociales para adoptar la de partícipes, permite a través del uso discursivo del 
lenguaje la ampliación de la competencia hermenéutica y por lo tanto de la 
capacidad de comprensión. Este puede considerarse el punto de encuentro 
entre los procesos teóricos e investigativos, por una parte, y los procesos 
cognitivos de los sujetos de la educación. En la perspectiva investigativa 
una vez asumida la actitud comunicativa y de participe, considera Hoyos 
que se deben dar los siguientes pasos: 



70 - Carlos Alberto Carvaja C.

Se busca entender por qué los actores asumen determinadas 
actitudes, es decir, se busca comprender sus razones y motivos en 
la situación determinada que se investiga (…) Al ir entendiendo las 
razones y motivos que guían el comportamiento de las personas o 
grupos que investigamos, comprendemos mejor aún el sentido 
de lo que ellos hacen o afirman querer hacer. Los respetamos y 
comprendemos mejor, si entendemos por qué opinan esto, hacen 
aquello o tiene estas o aquellas intenciones (...) Pero motivos y razones 
legítimas y coherentes sólo se entienden si se consideran como tales, 
como razones, es decir, si se las tiene como razones y motivos que 
pudieran ser válidas en otras culturas y en otras circunstancias, por 
ejemplo en el mundo de la vida de quien las comprende (...) Es el 
momento en el cual el investigador y el educador dejan su actitud 
de “participante virtual (…) Ahora sí el investigador y el educador 
comparan la “racionalidad” de formas de vida determinadas, de 
diversas culturas y épocas históricas, con otras explicaciones de la 
tradición científica. Por tanto, la racionalidad discursiva no tiene 
que ser tema extraño a la investigación social, para no quedarse en 
el relativismo o en niveles de descripción, que ni siquiera llegan a 
ser diagnósticos coherentes (…) Es sólo en este momento que el 
investigador y el educador pueden con responsabilidad reconstruir su 
propia interpretación teórica, con base por una parte en sus propias 
experiencias y en su participación real o virtual en la vida de otros 
grupos sociales, y apoyados por otra parte en sus conocimientos de la 
disciplina y de las diversas teorías que la conforman7.

En cuanto a la segunda parte, esto es, la de los procesos cognitivos de los 
sujetos de la educación, podríamos decir que se enmarca en una concepción 
ética, denominada por Hoyos como una ética discursiva. Esta teoría ha sido 
elaborada sobre los mismos presupuestos del lenguaje y de la comunicación 
en sentido pragmático, y sobre la base del aspecto procedimental de la 
moralidad kantiana. En tanto se ha superado el paradigma de la filosofía 
de la conciencia y no es posible hoy en día una ley moral enunciada desde 
la razón en sí misma con carácter de universalidad, es necesario ofrecer 
a los demás la máxima que consideramos debe dirigir nuestras acciones 
para que mediante un procedimiento discursivo todos decidan con buenos 
argumentos sobre su validez. 

7. HOYOS, Guillermo. Op cit., p. 464.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 71

Esta ética debe partir de una base en la que se asienta el fenómeno moral 
que se refiere al hecho, en el cual los individuos experimentan sentimientos 
de connotación abiertamente moral, lo que se hace más evidente cuando a 
través de ellos se produce una ruptura de las relaciones interpersonales que, 
no obstante, tiene la opción de ser evaluada y reparada por los implicados. 
Estos sentimientos abren el sentido de lo moral como un hecho de carácter 
social y no meramente de razón, sirviendo como puente entre el principio 
que puede enunciarse como punto de vista moral de carácter universal y la 
experiencia cotidiana de sujetos que tienen la capacidad de aportar razones 
de sus actos. Así, por ejemplo, el sentimiento de culpa que surge cuando 
le hemos causado daño a alguien, el resentimiento cuando nos sentimos 
ofendido por alguien, y la indignación cuando hemos sido testigos de la 
ofensa que alguien ha hecho a un tercero. No quiere decir que sólo estos 
sentimientos de carácter negativo tengan una connotación moral, sino 
que en ellos es más aprehensible esta dimensión. Sus contrapartidas, 
la satisfacción, el agradecimiento y el reconocimiento respectivamente 
también pueden tener este contenido. Para Hoyos estos sentimientos tiene 
vocación comunicativa, pues si bien en los de carácter positivo es más fácil 
su explicitación verbal, en los negativos estamos siempre a la espera de la 
reparación por vía del lenguaje.

 
Pero aquí es indispensable una condición adicional de los sujetos 

morales y es que su capacidad para emitir estos juicios haya alcanzado un 
adecuado desarrollo. Precisamente en su proceso educativo los individuos 
se convierten en sujetos morales gracias al desarrollo de esta facultad, que 
puede ser incentivada sobre la base de estas situaciones vitales que se 
expresan en sentimientos. De allí que su recomendación fuera siempre la de 
educar en sentimientos morales, con lo cual se le proporciona un sustento 
en la experiencia moral al proceso cognitivo basado en la discusión de 
razones. 

De este modo el contenido conceptual de la propuesta de una teoría 
discursiva de la pedagogía puede tener asiento finalmente en la práctica 
pedagógica concreta, bajo la forma de discusiones reales llevadas a cabo 
por los sujetos del proceso educativo. Los elementos filosóficos de partida 
anclados en la tradición moderna desde Kant hasta los obtenidos de la 
filosofía del lenguaje, así como la teoría del desarrollo de la capacidad de 
juicio moral, contribuyen todos a su formulación que tiene como marco 
general la Teoría de la Acción Comunicativa de Jürgen Habermas. Así, desde el 



72 - Carlos Alberto Carvaja C.

ejercicio de abstracción filosófica, propio de los grandes de la tradición, 
al cual pudo acceder Guillermo Hoyos, propuso los términos desde los 
que podemos fundamentar una práctica pedagógica conducente a la 
construcción de ciudadanía como el objetivo más urgente de la educación. 
Esta ciudadanía tiene que darse dentro de los parámetros que nuestra 
misma sociedad ha escogido y que están plasmados constitucionalmente, 
condensados en el respeto a la dignidad de las personas a través de la 
observancia de los derechos fundamentales, en el reconocimiento y respeto 
a las diferencias, y en los principios del pluralismo y la tolerancia. A esta 
sociedad dirigió su teoría discursiva de la pedagogía.

Bibliografía

HABERMAS, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa. Volumen I y II. Taurus, Madrid, 1987. 

________. La lógica de las ciencias sociales, Editorial TECNOS, S.A., Madrid, 1988. 

HOYOS Vásquez, Guillermo, Investigaciones Fenomenológicas. Siglo del Hombre Editores, 

Bogotá D.C. 2012.

________, Derechos Humanos, Ética y Moral. Módulo de la Escuela de Liderazgo Democrático 

de la Corporación S.O.S. Colombia – Viva la Ciudadanía, Fundación Social, Universidad 

Pedagógica Nacional. Santa Fé de Bogotá D.C. Enero de 1995. 

________, “Elementos para una teoría discursiva de la pedagogía a partir del pensamiento 

de Jürgen Habermas” Forjadores del pensamiento en Occidente: Pensadores de las ciencias 

humanas. Colombia.   Editorial Zuluaga, 2001. Colombia. 

_________, La Universidad Tecnológica y la Idea de Universidad. Universidad Tecnológica de 

Pereira. Publiprint. Ltda. Pereira 2011. 



Las Ciencias Sociales y Humanas en el Nuevo Sistema de 
Ciencia, Tecnología e Innovación de Colciencias1.  

 
Conversación con Guillermo Hoyos

Conversación establecida con el Doctor Guillermo Hoyos Vásquez por los 
Doctores Germán Vargas Guillén y Luz Gloria Cárdenas Mejía sobre el Nuevo 
Sistema de Ciencia, Tecnología e Innovación de Colciencias y su impacto 
en la investigación en Ciencias Sociales y Humanas (Bogotá, Universidad 
Javeriana enero 12 de 2010).

Luz Gloria Cárdenas: ¿Cómo percibe el cambio del Sistema de Ciencia, 
Tecnología y Sociedad (CTs) al Nuevo Sistema Nacional de Ciencia, Tecnología e 
Innovación (SNCTeI) llevado a cabo por Colciencias? ¿Cómo percibe con 
ese cambio el desarrollo de la investigación en Ciencias Sociales?

Guillermo Hoyos: Desde su fundación, Colciencias sabe que las ciencias 
no son sólo las Ciencias duras. Esta denominación, que ha recibido algunas 
críticas, puesto que parece ir en detrimento de las Ciencias Sociales 
y Humanas, es empleada por Habermas. De modo más reciente, esta 
designación aparece en la introducción al quinto volumen de una selección 
de textos que lleva por título Textos filosóficos2, los cuales fueron publicados 
con motivo de sus 80 años. En ese volumen que se titula Crítica de la razón 
(Kritik der Vernunft) se encuentra su conferencia en el XXI Congreso alemán 
de filosofía celebrado en el 2008. En la conferencia que lleva como título 
De las Imágenes del mundo al Mundo de la vida (Von den Weltbildern zur Lebenswelt), 
al diferenciar entre Imágenes del mundo (Weltbildern) y Visiones del mundo 
(Weltanschauung), le reconoce a Husserl que su concepto de Mundo de la vida 
(Lebenswelt) le da la posibilidad de criticar las Imágenes del mundo y las visiones 
del mundo en su aspecto ideológico y llevarlas a su aspecto cultural en el 
Mundo de la vida; y ahí es donde Habermas utiliza el término de Ciencias duras 
(“harte” Wissenschaften) para las Ciencias de la Naturaleza y Ciencias blandas 
(“weichen” Wissenschaften) para las Ciencias Sociales. Habermas hace en 
primer lugar un gran reconocimiento a Husserl porque considera que el 

1. Transcripción a cargo de Carlos Arturo Bedoya Rodas, estudiante de Maestría de la 
Universidad de Antioquia. 
2. HABERMAS, Jürgen Philosophische Texte, Studienausgabe, 5 Bände. Frankfurt am Main, Suhrkamp. 
2009



74 - Luz Gloria Cárdenas M. - Germán Vargas G.

Mundo de la vida husserliano es la mejor versión de la “cosa en sí” kantiana, 
aquello que no tiene límites, y ese es precisamente el Mundo de la vida. Éste 
no es la experiencia del experimento, la experiencia del “bárbaro” científico, 
sino la experiencia como principio trascendental husserliano. Ahora bien, 
Habermas advierte que pese a que Husserl descubrió el Mundo de la vida como 
base de la experiencia, no cayó en la cuenta de que éste es esencialmente 
intersubjetivo.

Ahora bien, yo creo que no sólo se trata de la distinción del concepto de 
Ciencias duras y Ciencias blandas, sino de “la cosa misma” de las Ciencias de 
la Naturaleza, de las Ciencias del Espíritu y de las Ciencias Sociales. Aunque 
dentro de estas últimas han sido hipotecadas por el positivismo la Ciencia 
Política, la Sociología, incluso la weberiana. Las Ciencias Sociales son 
Ciencias Humanas y esto se puede evidenciar en la tradición colombiana, 
así por ejemplo, la facultad de la Universidad Nacional no es de Ciencias 
Sociales sino Facultad de Ciencias Humanas. Es importante rescatar esa 
tradición y la discusión sobre esta denominación.

Luz Gloria Cárdenas: ¿Por qué en su artículo Educación para un nuevo 
humanismo3 siempre utiliza el término de Ciencias del Espíritu que es el mismo 
término que emplea Gadamer?

Guillermo Hoyos: Dentro del esquema habermasiano, la comunicación 
presenta dos momentos, el primero es el hermenéutico, es decir, el momento 
de la comprensión. En uno de sus más recientes libros Entre naturalismo y 
religión4, y en el marco de su discusión con las neurociencias, Habermas 
afirma que “sin la intersubjetividad del comprender, ninguna objetividad 
del saber”, es decir, sin Gadamer no se pueden plantear las Ciencias 
Sociales. Ya desde Teoría de la acción comunicativa5, consideraba los aportes 
de la hermenéutica filosófica, y hacía con ello un fuerte reconocimiento a 
Gadamer. Ahora bien, aunque Habermas destaca la hermenéutica, no lo hace 
desde el primer momento. Mi tesis consiste en que la hermenéutica para 
Habermas era sólo un momento de entrada puesto que su interés radicaba 
en señalar cómo al ingresar por la comprensión, inmediatamente se entraba 
a la argumentación. Sin embargo, se va dando cuenta, sobre todo en su 
filosofía del derecho, de que el momento de la comprensión es casi tan 

3. HOYOS-Vásquez, Guillermo “Educación para un nuevo humanismo”. En: Magis, Revista 
Internacional de Investigación en Educación. N. 2,  2009. Págs. 425-433.  
4. HABERMAS, Jürgen Entre naturalismo y religión. Barcelona, Paidós. 2006
5. HABERMAS, Jürgen Teoría de la acción comunicativa. Trad., Manuel Jiménez Redondo. V. 1, 
Madrid, Taurus.1987.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 75

importante como el de la argumentación. Incluso, en mi opinión, es mucho 
más importante el momento de la comprensión que el de la argumentación. 
Ahora, esto no niega que hay situaciones hermenéuticas que no se pueden 
solucionar con solo hermenéutica, es decir, que existen casos en los cuales 
a base de comprensión no se puede solucionar todo, de ahí que sea posible 
y necesario argumentar, surgiendo así la argumentación como segundo 
momento de la comunicación.

Respecto a la ley de Ciencia, Tecnología e Innovación que subyace al 
Nuevo Sistema de Colciencias, y que fue alentada por el entonces Director 
del SENA Darío Montoya, se encuentra que, si bien hace grandes aportes 
administrativos y a la organización del sistema, es una ley insuficiente 
puesto que no tiene en cuenta la complejidad del conocimiento científico 
de la investigación que no se produce únicamente con el último artículo. 
Colciencias tenía una tradición de apertura con Margarita Garrido, cuya 
prueba fehaciente era la Cátedra Ciencia, Tecnología y Sociedad (CTs). Esta 
cátedra tuvo influencia de la Organización de Estados Iberoamericanos para 
la Educación, la Ciencia y la Cultura (OEI) y llegó a Colombia gracias a los 
trabajos de José Antonio López Cerezo, cuya tradición no era solo española 
sino también escandinava. Sin embargo, se perdieron las raíces de este 
movimiento.

Luz Gloria Cárdenas: ¿Por qué se perdieron esas raíces?

Guillermo Hoyos: En la nueva ley desaparece la S; primero porque no hay 
reconocimiento en serio del aporte de las Ciencias Sociales y Humanas al 
desarrollo social. En Colciencias éstas han ocupado un segundo o tercer 
lugar. Segundo, yo creo que hubo un déficit muy fuerte en el campo de la 
educación cuando los educadores se dedicaron a los estudios científicos de 
la educación.

Germán Vargas: ¿No cree usted que hay un problema con las maneras 
de medir? Por ejemplo, mientras un tecnólogo mide su productividad por 
patentes, en las Ciencias Sociales y Humanas no hay esa medición por 
patentes, y no obstante, eso no implica que no existe un modo de hacer 
medición.

Guillermo Hoyos: Se puede utilizar la medición para hacer diagnósticos, 
pero debe superarse para ir en dirección del desarrollo cultural. Se trata 



76 - Luz Gloria Cárdenas M. - Germán Vargas G.

de rescatar en las relaciones humanas algo que es “blando”, que no es 
cuantificable. Lo importante es rescatar que a la base del problema hay un 
sentido social que no es sólo medición, competitividad, escalas, estrategias, 
encuestas. Aunque sin duda alguna todo eso es importantísimo, no es 
suficiente.

Germán Vargas: Me parece que también el tema del vínculo entre políticas 
públicas y ética ciudadana es la “cosa misma”.

Guillermo Hoyos: Así es. Aunque la ética ciudadana tiene mucha relación 
con políticas públicas, no se la puede satisfacer solamente con políticas 
públicas pues se pierde la idea del hecho ciudadano, en la cooperación, en 
la participación, que es nuestro objetivo.

Retomando el punto anterior, de ningún modo nos vamos a oponer a un 
sentido de la educación que tenga que ver con metodologías, procedimientos, 
programas, metas, pero educación en cuanto Paideia es más que eso. Entonces 
te preguntas ¿Cuál es el “más que eso”? Yo le diría tranquilamente: una idea 
regulativa del sentido kantiano de la participación; es la función viva de la 
ética, pero no la ética de la bioética. La ética no se debe entender como un 
código ético que chuleas, así lo vemos hoy en día en Colombia. El punto 
central es que nosotros, como filósofos, no nos podemos dejar domesticar 
nuestras ideas kantianas. Lo que hay que defender es lo que está más allá 
de lo que pueda conocer. De esa manera es que toda la ciencia posible tiene 
sentido para el hombre. Así pues, el hombre es tanto más hombre cuanto 
más sentido tiene para él pensar. De ahí la crítica que Heidegger realiza en 
la Carta sobre el humanismo según la cual “el pensar está en lo seco”6. Todo esto 
se dirige, pues, a que tenemos que pensar lo que significa fenomenología en 
el mundo de la vida. Sin mucha “mística” este bello término fenomenológico 
es el mundo de la vida comprendido por la gente común y corriente, es el 
mundo de la vida de la familia, de las emociones, de los ideales de la gente 
común y corriente.

Luz Gloria Cárdenas: Algo que está muy presente en el Nuevo Sistema 
es la relación Universidad-Empresa. ¿Se puede pensar que hay algo en las 
Ciencias Sociales y Humanas que podría caber en esa relación?

6.  “Se juzga al pensar según una medida que le es inadecuada. Este juzgamiento se asemeja 
al procedimiento que intenta aquilatar la esencia y virtud del pez en vista del tiempo y modo 
en que es capaz de vivir en lo seco de la tierra. Hace tiempo, hace demasiado tiempo, que el 
pensar está en lo seco. ¿Se puede pues llamar “irracionalismo” al empeño por reconducir el 
pensar a su elemento?” Heidegger, Martin. Carta sobre el humanismo. Buenos aires, Ediciones 
del 80, 1981. pág. 67.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 77

Guillermo Hoyos: Por supuesto. Sin embargo, la Universidad no se puede 
entregar sólo a esta relación, ella es quien debe defender la complejidad de 
lo social. Por eso siempre he defendido la pirámide del mundo de la vida 
social, civil, lo público, lo político, el Estado de derecho. Por eso hoy en día 
no deberíamos enfatizar tanto la filosofía política sino la filosofía social. 
Aunque hay que advertir que si se habla de filosofía y sociedad, en ésta se 
puede perder la dimensión de la persona, de ahí que se deba volver a la 
antropología; no sin razón aparece el texto de Tugendhat Antropología en lugar 
de metafísica7. Precisamente esa antropología es de la que trata Husserl en su 
diálogo con Hume al intentar acercar más la fenomenología y la psicología. 
De eso dan muestra sus conferencias a la Sociedad Kantiana en el año 34 
en las que habla de la relación entre fenomenología y psicología, siendo 
entendida esta última como antropología.

Frente a la relación Universidad-Empresa, es tarea pues de la filosofía la 
defensa de la “cosa misma”. Derrida resalta en su texto Kant: El conflicto de las 
facultades8, cómo Kant ubica a la Facultad de filosofía como la responsable 
de la “cosa misma” de la Universidad. Se puede mantener la relación 
Universidad-Empresa, pero la única posibilidad de que la Universidad 
no sea declarada empresa es que ella se considere la base del desarrollo 
cultural de una sociedad dentro de la cual la Empresa es fundamental. La 
Universidad está llamada a defender a la sociedad y esto es posible con una 
formación en Ciencias Sociales y Humanas.

Luz Gloria Cárdenas: Uno de los problemas es la desfinanciación de la 
investigación.

Guillermo Hoyos: La Universidad tiene que defender el modelo de 
universidad pública y hacerle caer en la cuenta a la universidad privada que la 
educación superior es por esencia pública y por lo tanto es responsabilidad 
del Estado.

Germán Vargas: ¿Deberían tener también las Ciencias Sociales y la 
formación humanística indicadores, por ejemplo en cuanto a la formación 
ética en ciudadanía?

Guillermo Hoyos: No estamos en contra de los indicadores, pero éstos 

7. TUGENDHAT, Ernst Antropología en vez de metafísica. Barcelona, Gedisa. 2008.
8. DERRIDA, Jacques La filosofía como Institución. Trad., A. Azurmendi. Barcelona, Juan 
Granica.1984.



78 - Luz Gloria Cárdenas M. - Germán Vargas G.

no aportan la “cosa misma” que es el principio de la fenomenología. La 
“cosa misma” es lo vivencial en el que se me da el mundo. De ahí que el 
punto de partida de cómo y qué se me da no puede ser nunca reemplazado 
por la medición. Lo que se categoriza, lo que se mide son fenómenos, 
pero nosotros, en la fenomenología salvamos los fenómenos. Es decir, 
los fenómenos los llevamos hasta la “cosa en sí”. De acuerdo con Husserl 
la “cosa en sí” debe mantenerse de tal manera que se dé en todas las 
perspectivas y no sólo desde la perspectiva numérica, cuantificable, sino 
desde la perspectiva cualitativa.

Retomando el punto sobre la Universidad-Empresa, creo que es muy 
importante señalar cómo la Universidad tiene que estar en relación con 
la empresa no sólo desde el punto de vista de que la Universidad sabe 
más de sociedad que la empresa, sino desde el punto de vista de que la 
Universidad es la garantía de lo público. Ésta es la que permite ampliar 
el sentido de Sociedad civil, el sentido del mundo de la vida. Todo esto es 
responsabilidad de la Universidad. A propósito de la aparición del texto 
de Luis Eduardo Hoyos Democracia y Universidad9, llevamos 30 años diciendo 
que la Universidad no se puede politizar, sin embargo considero que no 
hemos sido capaces de pensar el problema más a fondo. No hemos sido 
capaces de profundizar sobre el sentido político, social, democrático que 
tiene la Educación Superior Pública, sobre cuál es la responsabilidad de la 
Universidad Pública. Nos da miedo y preferimos continuar afirmando que 
la función de la Universidad es investigar. Sin embargo, la función de la 
docencia sigue siendo importantísima. Pero es preciso llamar la atención 
de que no basta enseñar a ser juiciosos, a aprender mucho, a investigar 
mucho, sino que es preciso enseñar ciudadanía. Nunca enseñamos 
sociedad, política, democracia, derechos humanos. Considero que hoy en 
día debemos dar un paso más, no basta afirmar que la Universidad no debe 
politizarse. Es preciso pues, abrir espacios de discusión. No podemos seguir 
con una Universidad en la cual lo único que se hace es condenar guerrilleros 
mientras el resto de la gente vive indiferente formándose para ser grandes 
profesionales, ocupando el primer puesto en investigación. Y resulta que 
el problema del país no es sólo ese; hay un problema que es mucho más 
fundamental, es un problema de justicia social, de equidad, de democracia, 
de ciudadanía; y eso es precisamente lo que tiene que tratar la Universidad 
y no basta con que lo trate el Ministerio o el Instituto de Estudios Políticos 

9. HOYOS, Luis Eduardo, Democracia y Universidad [Un alegato político a favor del derecho a no ser 
político]. Universidad Nacional de Colombia Sede Bogotá, Facultad de Ciencias Humanas.2008. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 79

en publicaciones de calidad ranqueadas por Colciencias. Es preciso volverlo 
a debatir.

Con respecto a Colciencias y las Ciencias Sociales y Humanas, considero 
que es importante insistir en que la base del problema se encuentra en que 
esta entidad nunca respetó lo suficiente a las Ciencias Sociales y Humanas; 
éstas eran una disculpa. Los que hemos trabajado en los programas 
de Ciencias Sociales y Humanas sabemos que mientras a nosotros nos 
regateaban 80 millones para un proyecto, los proyectos de las Ciencias 
duras eran de 300 millones. En el fondo sigue siendo el prejuicio contra la 
fenomenología, contra la filosofía, unido al asunto de la competitividad. 
Por mi parte considero que se debe destacar que las Ciencias Sociales y 
Humanas significan cooperación, que el nuevo humanismo significa 
intersubjetividad.





EDMUND HUSSERL: 

ANÁLISIS FENOMENOLÓGICOS





La fenomenología y el problema(s) de la 
Intersubjetividad

Phenomenology and the Problem (s) of Intersubjectivity*

DAN ZAHAVI
University of Copenhagen

Dinamarca

 Traducción
 PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS
Universidad Tecnológica de Pereira

Colombia

Resumen
Una de las objeciones clásicas a la 
fenomenología es no dar una respuesta 
satisfactoria al problema de las 
relaciones intersubjetivas al encaminarse 
exclusivamente en el nexo entre el sujeto 
constituyente y el fenómeno constituido. 
Con esta consideración, y cuestionando 
el giro lingüístico como única respuesta 
al problema, el autor profundiza algunos 
enfoques paradigmáticos alrededor del 
tema en cuatro tópicos: 1. El análisis de 
la empatía como fundamento de una 
teoría intersubjetiva; 2. La necesidad de 
acompañar la empatía con un análisis de la 
subjetividad encarnada teniendo de fondo el 
entrelazamiento corporal entre la mismidad 
y la otredad; 3. Más allá del encuentro cara a 
cara, indaga las relaciones entre subjetividad 
y mundo, tomando este último en su ámbito 
social e intersubjetivo; 4. Con el tema de 
la trascendencia del otro, pretende mostrar 
que aunque el otro es un ser trascendente 
e inaprensible, cuestiona, de todas formas 
dicho enfoque, ya que, en su radicalidad, 
puede llegar a negar las condiciones a priori 
de la intersubjetividad. El autor asume 
esta problemática en una interesante 
discusión con los pensamientos de Husserl, 
Merleau-ponty, Levinas, Habermas, Sartre y 
Heidegger. 

Palabras Clave:fenomenología, 
intersubjetividad, empatía, subjetividad 
encarnada, alteridad, trascendencia, 
experiencia del otro

Abstract
One of the classic objections to 
phenomenology is not to give a satisfactory 
answer to the problem of intersubjective 
relations through the exclusive routing to 
the bond between the constituent subject 
and the constituted phenomenon. With this 
consideration, and questioning the linguistic 
turn as the only answer to the problem, 
the author deepens on some paradigmatic 
approaches around the issue divided in 
four topics: 1) the analysis of empathy 
as a fundament of an intersubjective 
theory. 2) The need to accompany the 
empathy with an analysis of the embodied 
intersubjectivity having as a background the 
body entanglement between the sameness 
and the otherness. 3) Beyond the encounter 
face-to-face, he searches for the relations 
between subjectivity and the world, taking 
this last one in his social and intersubjective 
scope. 4) With the topic of the transcendence 
of the other, he intends to show that, though 
the other is a transcendent and elusive 
being, he questions such a focus at all, as 
he, in his radicalism, is able to get to deny 
the conditions a priori of intersubjectivity. 
The author assumes this problematic in an 
interesting discussion with the thoughts of 
Husserl, Merleau-Ponty, Levinas, Habermas, 
Sartre and Heidegger.

Keywords:phenomenology, 
intersubjectivity, empathy, embodied 
subjectivity, alterity, transcendence, 
experiences of the other.

* El Doctor Dan Zahavi, de la Fundación Nacional Danesa de Investigación: Centro para la Investigación de la 
Subjetividad (Danish National Research Foundation: Center for Subjectivity Research). Envió amablemente este texto, 
para el Volumen VII del Anuario Colombiano de Fenomenología, edición de la Universidad Tecnológica 
de Pereira. La traducción del inglés fue autorizada por el autor al profesor Pedro Juan Aristizábal Hoyos 
y revisada en compañía del profesor Julián Alberto Müller Poveda. 



84 - Dan Zahavi 

Una de las objeciones clásicas a la fenomenología ha sido su supuesta 
falencia al abordar el problema de la intersubjetividad. Sea esto por omisión, 
es decir, por simplemente no reconocer la importancia filosófica de la 
intersubjetividad, o por una carencia innata, es decir, al ser, en principio, 
incapaz de abordar este problema de manera satisfactoria. Para recapitular 
uno de los argumentos: Si la tarea de la fenomenología es investigar las 
condiciones de la manifestación (del fenómeno de la intersubjetividad), y si 
esta investigación debe proceder a enfocarse exclusivamente en la relación 
entre el sujeto y aquello que está dado para él, es decir, en la relación entre 
el sujeto constituyente y el fenómeno constituido; la fenomenología estará 
siempre impedida para proporcionar un análisis adecuado del otro. Hablar 
de un sujeto extraño, de un otro, es hablar de algo que por razones esenciales 
siempre trascenderá su donación para mí. Qué sujeto extraño estará en 
posesión de una auto-manifestación, la cual es principalmente inaccesible 
para mí. Y es por esta misma razón que la fenomenología será incapaz de 
dar cuenta de ello, y consecuentemente, tiene que quedar atrapada en el 
solipsismo. 

Esta crítica está estrechamente vinculada con uno de los cambios 
de paradigma decisivos en la filosofía del siglo XX, a saber, el giro de la 
filosofía de la mente a la filosofía del lenguaje. De manera tal, que se ha 
exigido que el lenguaje sea la base de la intersubjetividad, y que solo una 
filosofía del lenguaje puede acoplar la intersubjetividad de una manera 
adecuada. Esta postura está ejemplificada en el trabajo de Habermas, quién 
considera que la fenomenología se hace cargo de un número insuperable 
de aporías, precisamente debido a que permanece ciega a la intersubjetividad 
lingüística. De este modo, Habermas argumenta, que una mirada a la teoría 
fenomenológica de la intersubjetividad mostrará porque es necesario tomar 
la filosofía del lenguaje, más que la filosofía de la mente, como el punto de 
partida. En contraste con una teoría de la comunicación, la cual toma una 
intersubjetividad ya prevista por el lenguaje como su punto de iniciación; 
la dificultad con la fenomenología es que intenta derivar las relaciones 
de intersubjetividad desde un punto de partida monológico. Pero en la 
medida en que la consideración fenomenológica proceda siempre desde 
el yo, encontrará continuamente una persistente asimetría entre el sujeto 
y los otros; y siempre y cuando ese es el caso, esto es, siempre y cuando 
la consideración no pueda asegurar plena reciprocidad entre los sujetos 
involucrados, ello está condenado al fracaso.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 85

En retrospectiva, una buena parte de esta crítica debe impactarlo a uno 
como algo que lo rotula. No solo, en años recientes, el giro lingüístico se ha 
sustituido por un retorno a la conciencia, es decir, ha perdido credibilidad 
la exigencia de que el lenguaje es la respuesta universal a todo problema 
filosófico, sino que lo más importante, es que nadie realmente familiarizado 
con la tradición fenomenológica, puede respaldar la afirmación de que la 
fenomenología debe haber fallado en reconocer la importancia filosófica 
de la intersubjetividad. No solo es la intersubjetividad- sea esta en la 
forma de una relación concreta yo-otro, en la forma de un mundo de la 
vida estructurado socialmente, o en la forma de un principio de justificación 
trascendental- la que se adscribe a un rol absolutamente central; sino que 
en ninguna otra tradición filosófica, encuentra uno tantos múltiples análisis 
de las diversas modalidades de intersubjetividad. 

El objetivo de la siguiente contribución es presentar parte de su 
enriquecedora discusión. 

1. La empatía y el problema de las otras mentes

	 En algunas tradiciones el problema de la intersubjetividad ha sido 
identificado con el problema de las otras mentes, y un clásico intento 
por llegar a aprehender este problema se conoce como el razonamiento por 
analogía. Por consiguiente: La única mente a la cual yo tengo acceso directo, 
es a la mía. Mi acceso a la mente del otro está siempre mediado por su 
comportamiento corporal. Pero ¿cómo puede la percepción del cuerpo de 
otra persona proporcionarme información acerca de su mente? A partir de 
mi propia mente y enlazando eso a la manera en la que mi cuerpo me es 
dado, yo entonces paso al cuerpo del otro y por reconocer la analogía que 
existe entre este cuerpo y mi propio cuerpo, yo infiero que el cuerpo extraño 
esta probablemente también enlazado de una manera semejante a una 
mente extraña. En mi caso personal, gritar está a menudo asociado con 
dolor; cuando yo observo a otros gritar, yo infiero que ellos probablemente 
están igualmente sintiendo dolor. Aunque esta inferencia no me proporciona 
conocimiento indubitable sobre los otros, y aunque esto no me permita una 
experiencia real de las otras mentes, por lo menos sí me da más razones 
para creer en su existencia, que en negarla.

Esta manera de hacer surgir y confrontar el problema de la intersubjetividad 
no ha tenido exactamente la aprobación de los fenomenólogos. De hecho, 
todos ellos la han criticado. La crítica ha sido masiva y multifacética, pero 



86 - Dan Zahavi 

déjeme mencionar algunos de los argumentos más influyentes. Primero que 
todo, uno podría cuestionar la exigencia de que mi propia auto-experiencia 
es de una naturaleza puramente mental, y que esta toma lugar en mi 
propio aislamiento y antecede a la experiencia de los demás. Segundo, el 
razonamiento por analogía asume que nosotros nunca experimentamos los 
pensamientos o los sentimientos de otra persona, pero que sólo podemos 
inferir su existencia probable sobre la base de lo que es realmente dado a 
nosotros, es decir, un cuerpo físico. Pero por un lado, este supuesto parece 
implicar demasiada consideración intelectualista- después de todo, tanto 
animales como infantes parecen compartir la creencia en otras mentes, pero 
en su caso, esto es apenas el resultado de un proceso de inferencia-; y por 
otro lado, esto parece presuponer un alto problema de dicotomía entre lo 
interno y lo externo, entre la experiencia y el comportamiento. Entonces, 
una solución al problema de las otras mentes, comenzaría con una 
comprensión correcta de la relación entre mente y cuerpo. En algún sentido, 
las experiencias no son internas, ellas no están ocultas en el cerebro, sino 
más bien expresadas en gestos y acciones corporales. Cuando yo veo un 
rostro extraño yo lo veo como algo amigable u hostil etc., esto es, cada único 
rostro expresa estas emociones. Además el comportamiento corporal es 
significativo, es intencional, y como tal no es ni interno ni externo, sino más 
bien está más allá de esta distinción artificial. Citando a Merleau-Ponty:

Nosotros tenemos que rechazar el prejuicio que crea ‘realidades 
internas’ partiendo del amor, del odio, o de la ira, dejándolas accesibles 
a un único testigo: la persona quien los siente. La ira, la vergüenza, 
el odio o el amor no son hechos psíquicos escondidos en el interior 
de otra conciencia: ellos son tipos de comportamientos o estilos de 
conducta que son visibles desde el exterior. Ellos existen sobre este 
rostro o en aquellos gestos, nada se oculta detrás de ellos1

Sobre la base de consideraciones de este tipo, se ha argumentado que 
nosotros no percibimos primero un cuerpo físico para luego inferir en un 
movimiento posterior la existencia de una subjetividad extraña. Por el 
contrario, en el encuentro cara a cara, no estamos confrontados ni con 
un mero cuerpo, ni con un alma escondida sino con un todo unificado. 
Vemos la ira del otro, sentimos su aflicción, no inferimos la existencia de 
esas emociones. De este modo, se ha requerido que nunca podríamos 

1. MERLEAU-PONTY, M. Sense and Non-Sense. Evanston, IL: Northwestern University Press, 
964b; Pág. 52-53



Anuario colombiano de Fenomenología  - 87

resolver el problema de las otras mentes a menos que entendiéramos que 
el cuerpo del otro difiere radicalmente de los objetos inanimados, y que 
nuestra percepción de este cuerpo es muy diferente de nuestra percepción 
ordinaria de los objetos. La relación entre el otro y yo no está establecida de 
antemano por el camino de una inferencia analógica, sino por el contrario, 
se debe tener en cuenta que existe un modo distintivo de conciencia, a 
menudo denominada empatía o simplemente ‘Fremderfahrung’2, La cual 
nos permite experimentar los sentimientos, deseos y creencias de los otros 
más o menos de una manera directa. Más específicamente, la empatía es 
asumida como una única forma constitutiva de la intencionalidad, y la tarea 
de la fenomenología es consecuentemente clarificar su exacta estructura y 
explicitar la diferencia entre unas y otras formas de intencionalidad, tales 
como la percepción, la imaginación y el recuerdo.

La mayoría de los fenomenólogos han argumentado que no tiene 
sentido hablar de un otro a menos que el otro sea de alguna manera dado 
y experienciable. Pero el que yo tenga una experiencia real del otro y no 
tenga nada que ver con una mera inferencia, no implica sin embargo que yo 
pueda experienciar al otro de la misma manera en que él o ella, (la persona), 
igualmente lo hace, tampoco que la conciencia del otro sea accesible para mí 
de la misma manera como lo es la mía propia. Pero esto no es un problema. 
Al contrario, es sólo debido a esta diferencia que esta subjetividad extraña 
es del todo experienciada como extraña. Como señala Husserl: hubiese yo 
tenido el mismo acceso a la conciencia del otro, como tengo acceso a mí 
propia, el otro habría cesado de ser otro y en cambio se hubiese convertido 
en parte de mí mismo. Para decirlo de otra manera, la auto-donación 
del otro es inaccesible y trascendente para mí, pero es exactamente está 
inaccesibilidad, este límite, lo que no puedo experimentar. Y cuando yo 
tengo una auténtica experiencia de un otro sujeto, yo estoy experimentando 
exactamente que el otro me evade. De esta manera, es que la donación del 
otro es de un tipo más peculiar. Utilizando la frase de Levinas: la ausencia 

2. La palabra Empathy (empatía) en el original alemán se traduce como Einfühlung, no 
obstante, el profesor Zahavi, da al concepto un significado especial con el original alemán 
como ‘Fremderfahrung’ (Experiencia del Otro). La connotación de esta última significación 
va en dirección de ponernos frente a la experiencia directa del Otro, y no al significado de 
empatía que se refiere explícitamente, en el caso de Husserl, a una operación objetivante 
de la conciencia, en la cual, se aprehenden las vivencias del otro. Nota del traductor.Para 
un estudio del problema de la empatía Cf., ARISTIZÁBAL Hoyos, P. Juan. El Solipsismo y las 
relaciones de Intersubjetividad. Análisis fenomenológico de la experiencia del Otro. Bogotá, 
Alejandría Libros, 2012;  Pág. 131 y ss. También, ARISTIZÁBAL Hoyos, P. Juan, La empatía 
como aprehensión de las vivencias del otro. En: Anuario Colombiano de Fenomenología. 
Volumen III, Universidad de Antioquia, 2009; Págs. 69-84.  



88 - Dan Zahavi 

del otro es precisamente su presencia como otro3 La otredad del otro es 
exactamente lo manifiesto de su inaprehensión e inaccesibilidad. Para exigir 
más, para pedir que yo sólo tuviese una experiencia real del otro, si yo 
experimentase sus sentimientos o pensamientos de la misma manera como 
él lo hace consigo mismo, eso sería un absurdo. Esto implicaría que yo sólo 
experimentase a un otro, si yo lo experimentase a él de la misma manera 
como yo me experimento mí mismo, es decir, esto llevaría a una abolición 
de la diferencia entre yo mismo y el otro; a una negación de la alteridad del 
otro, de aquello que hace al otro un otro.

El hecho de reconocer la existencia de la empatía es, sin embargo, 
sólo el comienzo y no la culminación del análisis fenomenológico de la 
intersubjetividad. De hecho, toda una serie completa de preguntas críticas 
surgen de inmediato. ¿Cómo toma en consideración la fenomenología, la 
posibilidad misma de la empatía? ¿Se puede reducir la intersubjetividad a 
un encuentro concreto cara a cara? ¿Será que tal experiencia temática del 
otro en sí, permite siquiera una verdadera confrontación con la otredad del 
otro?

2. Subjetividad encarnada y alteridad interna.

 Aunque el reconocimiento de las peculiaridades únicas de la 
‘Fremderfahrung’ es un paso adelante en comparación con el razonamiento 
por analogía, la investigación sobre la intersubjetividad, no puede terminar 
allí. Nosotros no podemos simplemente tomar nuestra capacidad para 
experienciar a otros como un hecho primitivo e inanalizable; sino más 
bien, que esas condiciones de posibilidad de la experiencia deben ser 
investigadas. Un argumento ha sido que mi encuentro con el otro, mi 
capacidad para interactuar y para reconocer un otro sujeto encarnado, 
como una subjetividad extraña, es precedida y hecha posible a través de la 
verdadera estructura de mi propia subjetividad encarnada.

3. Cf. LEVINAS, E.  Le temps et I’autre. Paris: Fata Morgana, 1979; Pág. 89.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 89

¿Cómo y por qué debería nuestra subjetividad encarnada preparar 
el camino para un encuentro con el otro? Una de las características 
impactantes del cuerpo es su bilateralidad peculiar. Mi cuerpo es dado a mí, 
como una interioridad, como una estructura volitiva y como una dimensión 
del sentir; pero también es dado como una exterioridad que se muestra 
visual y táctilmente. Entonces, ¿cuál es la relación entre lo que Husserl 
llama el ‘Innen-’ y por otro lado, el ‘Aussenleiblichkeit’, es decir, lo que es la 
relación entre la interioridad del cuerpo vivido de un lado y la exterioridad 
del cuerpo vivido por el otro? En ambos casos estoy confrontado con 
mi propio cuerpo. Pero ¿por qué está el cuerpo, cuando aparece visual y 
táctilmente, absolutamente experienciado como la exterioridad de mi 
cuerpo? Cuando yo toco mi propia mano, la mano tocada no se da como 
un mero objeto, ya que ésta siente el toque en sí mismo. (Hubiese carecido 
la mano tocada de esta experiencia, esta no se sentiría más como mi 
mano. Cualquiera que ha tratado de conciliar el sueño con su brazo como 
almohada, sabrá lo extraño que es despertarse con un brazo insensible. 
Cuando este es tocado, no responde de manera apropiada y se siente más 
que todo como el brazo de otro). La diferencia decisiva entre tocar uno su 
propio cuerpo y todo lo demás, sean objetos inanimados o el cuerpo de los 
otros, esto consecuentemente implica una doble-sensación. Se nos presenta 
como una configuración ambigua en la cual la mano alterna entre dos 
roles, el de tocar y el de ser tocado. Esto nos provee con una experiencia 
de la doble naturaleza del cuerpo, ya que es como la misma mano real que 
puede aparecer en dos diferentes modos, como alternadamente tocada y 
tocando. Esta relación entre el tocar y lo tocado es reversible ya que el tocar 
es tocado y lo tocado es tocar y es exactamente esta reversibilidad la que 
da testimonio de que la interioridad y la exterioridad son manifestaciones 
diferentes de lo mismo. Para ponerlo de otra manera, en contraste con la 
auto-manifestación de, digamos, un acto de juzgar, mi autoexploración 
corporal me permite confrontar mi propia exterioridad, y el argumento ha 
sido que esta experiencia es una precondición crucial para la empatía, yo 
soy capaz de encontrarme con otro, porque mi propia auto-experiencia ya 
contiene una dimensión de la alteridad. Hubiese sido la subjetividad un 
fenómeno exclusivo de primera persona, hubiese éste fenómeno estado 
solo presente en la forma de una interioridad inmediata y única, yo solo 
conocería un caso de esto –mi propio- y nunca lograría conocer a ningún 
otro. No solo entonces carecería yo de los medios para reconocer alguna vez 
otros cuerpos como sujetos encarnados, sino que yo también carecería de la 
habilidad para reconocerme a mí mismo en el espejo, y más generalmente, 
sería incapaz de comprender un cierto cuerpo descrito intersubjetivamente 



90 - Dan Zahavi 

como a mí mismo. Como Merleau-Ponty dice: 

Si la única experiencia del sujeto es la que obtengo coincidiendo 
con él, si el espíritu (mente) escapa por definición al ‘espectador 
ajeno’ y no puede ser reconocido más que interiormente, mi Cogito 
es por principio único, no es ‘participable’ por otro. ¿Se dirá que 
es ‘transferible’ a los demás? Pero ¿Cómo podría jamás motivarse 
a una tal transferencia? ¿Qué espectáculo podrá jamás inducirme 
válidamente a proponer fuera de mi mismo este modo de existencia 
cuyo sentido exige que se capte interiormente? Si no aprendo a 
reconocer en mí mismo la conexión del para-sí y del en-sí, ninguno 
de estos mecanismos, que son de los demás cuerpos, podrá nunca 
animarse; si no tengo exterior, los demás no tienen interior. La 
pluralidad de conciencias es imposible, si yo tengo conciencia 
absoluta de mí mismo4.

Dado que la intersubjetividad es de hecho posible, debe existir un puente 
entre mi autoconocimiento y mi conocimiento de los demás; mi experiencia 
de mi propia subjetividad debe contener una anticipación del otro, debe 
contener los gérmenes de la alteridad. Si yo estoy dispuesto a reconocer otros 
sujetos encarnados como sujetos extraños, yo tendría que estar en posesión 
de algo que me permitiera hacerlo también. Pero cuando yo me experimento 
a mí mismo y cuando yo experimento a los demás hay de hecho un común 
denominador. En ambos casos, yo estoy tratando con la encarnación, y una 
de las características de mi autoconciencia es que por definición comprende 
una exterioridad. Cuando mi mano izquierda toca mi mano derecha, o cuando 
yo miro el pie izquierdo, yo me estoy experimentando a mí mismo, pero 
de una manera que anticipa la manera en la cual yo experimentaría a un 
otro de la misma manera en que un otro me experimentaría a mí. De este 
modo, Merleau-Ponty puede describir la autoconciencia encarnada como 
un presentimiento del otro –el otro aparece en el horizonte de esta auto-
experiencia- y la experiencia del otro como un eco de la propia constitución 
corporal. Existir encarnado es no existir ni como sujeto puro ni como objeto 
puro, sino existir de una manera que trascienda la oposición entre pour-
soi and en-soi. Esto no implica perder lo auto-dado; sino al contrario, lo 
auto-dado es intrínsecamente auto-donación encarnada, pero sí implica 
una pérdida, o de pronto, más aún, una liberación de la transparencia y 
la pureza permitiendo de este manera la intersubjetividad. “El otro puede 

4. MERLEAU-PONTY, M. Phenomenoloy of Perception. London: Routledge & Kegan Paul, 1962; 
Pág. 373. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 91

ser evidente a mí porque  yo no soy transparente para mí mismo, y porque 
mi subjetividad perfila su cuerpo en su despertar”5 La razón por la cual yo 
puedo experienciar a otros es debido a que yo no estoy nunca tan encerrado 
en mí mismo, tanto, que el otro me sea completa y radicalmente extraño 
e inaccesible. Yo soy siempre ya un extraño para mí mismo, y por lo tanto, 
abierto a los otros. O dicho de otra manera, mi existencia corporal en el 
mundo es desde muy al comienzo intersubjetiva y social, y esto es debido 
a que yo no soy una interioridad puramente desencarnada sino un ser 
encarnado, que vive fuera de sí mismo, que se trascienda a sí mismo; que 
yo soy capaz de encontrar y comprender a los demás que existen de igual 
manera. 

Algunos fenomenólogos han interpretado el intento de localizar una 
forma de alteridad interna en la estructura de la subjetividad encarnada, 
como un paso para minimizar la radical diferencia entre el yo y el otro. 
Algunos incluso han ido más allá y han afirmado que la intersubjetividad 
permanecerá siendo un enigma siempre y cuando el yo y el otro sean 
vistos como absolutamente diferentes y distintos, y que la única manera 
de evitar la amenaza de solipsismo es concibiendo la diferencia entre los 
dos como una diferencia constituida y emergente; como una diferencia 
que surge de una vida común y compartida, anónima e indiferenciada. 
Concretamente se ha argumentado que nuestra subjetividad personal está 
fundada sobre una existencia obscura, impersonal y anónima. Lo que es 
vivido, en la subjetividad pre-reflexiva, ha sido tomado como carente de 
una estructura personal o egológica. No es realmente el Yo que percibe; más 
bien, la percepción “sucede” y algo “es percibido”. Pero en la medida en que 
el sujeto está permeado por un anonimidad fundamental, la experiencia de 
otros no presenta ningún problema. No hay ningún problema de un alter 
ego porque no es ni yo ni el otro quien percibe, pero como escribe Merleau-
Ponty, “una visibilidad anónima” (es) la que nos habita a ambos6 Es solo el 
momento en que yo olvido que pertenezco a un campo perceptual común, y 
me reduzco a mí mismo, a lo que la reflexión hace de mí, que la experiencia 
de los otros se vuelve problemática. En la misma línea se ha sostenido que 
la intersubjetividad no presenta problemas para los infantes, es decir, que 
la experiencia de otros es solo un problema para el adulto. La razón que 
se argumenta, es que nosotros al comienzo de la vida no encontramos ni 
auto-experiencia, ni empatía, sino simplemente una existencia anónima 

5.  Ibíd. , Pág. 352
6. Cf. MERLEAU-PONTY, M.  The visible and the Invisible. Evanston, IL: Northwestern University, 
1968, Pág.  142.



92 - Dan Zahavi 

compartida, sin diferenciación. Como Merleu-Ponty escribió en Signos:   

La soledad desde la cual nosotros emergemos hacia la vida 
intersubjetiva no es la de la mónada. Es sólo la niebla de una vida 
anónima que nos separa desde el ser y la barrera entre nosotros y 
los demás no es palpable. Si hay una ruptura, no es entre el yo y la 
otra persona; es entre una generalidad primordial en la que nosotros 
estamos entremezclados y un sistema preciso: yo y los otros. Lo 
que precede a la vida intersubjetiva no puede ser numéricamente 
distinguido de este (sistema), precisamente porque en este nivel no 
hay ni individuación ni distinción numérica7

  Debe hacerse énfasis, sin embargo, que hay una distinción entre una 
teoría que en realidad busca negar la individualidad de la subjetividad, y una 
teoría que busca introducir algo impersonal en el corazón de la subjetividad. 
En última instancia, individualidad y anonimidad, no tienen que ser dos 
posibles concepciones del sujeto entre las cuales nosotros tengamos que 
elegir; ellas pueden ser dos momentos en los cuales ambos pertenecen a la 
estructura del sujeto en concreto. 

3. ¿Más allá de la empatía?

    La comprensión de la intersubjetividad invita a un examen de la 
subjetividad encarnada. La misma posibilidad de la intersubjetividad se 
funda en la constitución corporal de la subjetividad. Sin embargo, muchos 
fenomenólogos han también objetado que una mayor comprensión de las 
relaciones entre la subjetividad y el mundo aumentará nuestra comprensión 
de la intersubjetividad. Para ser más precisos, ellos han abogado por un 
lugar para la intersubjetividad en la misma relación intencional entre la 
subjetividad y el mundo. Ya sea en el carácter social del uso de herramientas, 
en la naturaleza pública de la percepción de objetos, o en la historicidad de 
nuestra comprensión.

• Heidegger por supuesto, es conocido por el hecho de argumentar 
que una característica fundamental de aquellos objetos que primero y 
principalmente encontramos en nuestra vida diaria, son artefactos, y que 

7.  MERLEAU-PONTY, M. Signs. Evanston, IL: Northwestern University Press.1964a, Pag. 174.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 93

todos ellos contienen referencias a otras personas. Ya sea porque son 
producidos por otros, o porque el trabajo que estamos tratando de lograr 
con ellos está destinado para otros. En resumen, en nuestra vida diaria 
de cuidado y preocupación nosotros constantemente hacemos uso de las 
entidades que hacen referencia a otros, independientemente de si hay o no 
de hecho otras personas presentes, es decir, que nuestros compromisos como 
ser-en-el–mundo son, desde muy al comienzo, esencialmente sociales.

• Un argumento semejante puede ser encontrado en Merleau-Ponty y en 
Husserl, pero en lugar de eso, al anclar la intersubjetividad exclusivamente 
en el carácter social del uso de herramientas, ellos también se enfocan en 
la naturaleza pública de los objetos de percepción. Tal y como ellos dicen, 
el sujeto está intencionalmente dirigido hacia los objetos cuya donación 
de horizonte lleva a testificar su apertura hacia otros objetos. Mis objetos 
de percepción no se agotan en su propia aparición para mí; más bien, cada 
objeto posee siempre un horizonte de perfiles co-existentes, los cuales 
aunque momentáneamente están siendo inaccesibles para mí, -yo no puedo 
ver simultáneamente el frente y la parte de atrás de una silla-, podrían muy 
bien ser percibidos por otros sujetos. Puesto que el objeto de percepción 
está siempre igualmente ahí dado para los demás, si esos otros sujetos 
de hecho aparecen o no en el escenario, el objeto al referirse a esos otros 
sujetos, lo hace, por una razón que es intrínsecamente intersubjetiva. Lo que 
existe, no es meramente para mí sino que se refiere a la intersubjetividad- 
y lo mismo sucede con la intersubjetividad cada vez que estoy dirigido a 
objetos intersubjetivamente accesibles. Como una consecuencia, ya previa 
a mi encuentro concreto con los otros sujetos, la intersubjetividad está 
presente como co-subjetividad. 

• Finalmente, uno también podría simplemente señalar el hecho de que 
el mundo me es dado como algo ya explorado y estructurado por otros. 
Yo he estado junto con otros durante el tiempo que pueda recordar, y mi 
entendimiento e interpretación, están por lo tanto estructurados conforme 
a lo intersubjetivamente trasmitido en la forma de la apercepción. Yo 
típicamente entiendo el mundo (y a mí mismo) a través de la convencionalidad 
tradicional. Yo aprendo a tomar en consideración como normal lo de los 
demás, y por eso participo de una tradición comunitaria, que a través del 
encadenamiento de las generaciones se remonta a un borroso pasado. Como lo 
expresa Husserl: soy lo que soy como herencia (“Ich bin, was ich bin, als Erbe”)8 

8.  HUSSERL, E. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II. Husserliana XIV (Den Haag: Martinus 



94 - Dan Zahavi 

En resumidas cuentas, el mundo en el que estamos viviendo, es un 
mundo público y comunitario, no privado. La subjetividad y el mundo están 
internamente relacionados, ya que la estructura de este mundo contiene 
referencias esenciales a los demás; la subjetividad no puede ser comprendida 
sino solamente cuando habita un mundo que es necesariamente compartido 
con otros.

Aunque estas observaciones podrían impactarlo a uno de ambas 
maneras: tanto perceptiva como convincentemente, ellas, de hecho, han 
dado surgimiento a uno de los temas de  debate más candentes en toda 
la fenomenología de la intersubjetividad: ¿Qué es lo más fundamental, 
el encuentro cara a cara con los otros, o nuestra existencia en un mundo 
común? ¿Qué tiene prioridad trascendental, el anónimo ser-con-los-otros, 
o la trascendencia o alteridad del otro? ¿Es una la condición de posibilidad 
para el otro? Es natural concluir que en la reflexión sobre la naturaleza 
intersubjetiva del uso-de-herramientas, la comprensión de la percepción 
y la historicidad revelan que la intersubjetividad no puede ser reducida 
a un temático y concreto encuentro cara a cara entre dos individuos. En 
otras palabras, hay modalidades de la intersubjetividad que no pueden ser 
consideradas mediante una teoría de la empatía. Sin embargo, algunas han 
agudizado estas críticas y han afirmado que la empatía es de hecho una 
forma derivada de la intersubjetividad.  Esto es, más que el establecimiento 
de la intersubjetividad en primer lugar, la empatía meramente revela una 
intersubjetividad ya en función. Como ha sido puntualizado adelante: 
nuestro intento de comprender temáticamente las experiencias de un otro, 
es la excepción más que la regla. Bajo circunstancias normales nosotros 
nos comprendemos el uno al otro lo suficientemente bien a través de 
nuestro compromiso compartido en el mundo común; y esto solamente 
ocurre, sí esta comprensión por alguna razón se rompiese, que algo como la 
empatía se volviese relevante.  Pero si esto es así, una investigación sobre la 
intersubjetividad que tome a la empatía como su punto de partida y punto 
constante de referencia, amenaza con conducirnos al extravío. 

4. La trascendencia del otro

Hasta ahora hemos visto que algunos han considerado el reconocimiento 
y el análisis intencional de la empatía como la piedra angular de la 

Nijhoof).   1973b, Pág. 223.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 95

teoría fenomenológica de la intersubjetividad. Otros han ido más allá, 
y pretendieron, ya sea investigando las pre-condiciones corporales 
de la empatía, o intentaron también argumentar que hay formas de la 
intersubjetividad inherentes a nuestro auténtico ser-en-el-mundo el cual 
precede y establece el encuentro concreto cara a cara. Sin embargo, algunos 
fenomenólogos han criticado todos estos intentos al fallar en entender lo 
que constituye el núcleo central de la intersubjetividad: La confrontación 
con la otredad radical. Déjenme a continuación dar cuenta brevemente de 
esta crítica. 

• Insistir en la estructura intersubjetiva de nuestro ser-en-el-mundo es 
hacer énfasis en que la intersubjetividad no es meramente una cuestión 
de un encuentro de hechos y contingente, del encuentro cara a cara; sino 
que por el contrario, es algo que pertenece esencial e intrínsecamente a 
priori a la estructura de la subjetividad. De este modo, algunos han incluso 
argumentado que dicho encuentro concreto, simplemente despliega o 
expresa lo que ya estaba ahí desde muy al comienzo. Pero como ha señalado 
Sartre, cualquier teoría de la “intersubjetividad” que pretenda tender un 
puente entre el yo y el otro haciendo énfasis en su similitud, indiferencialidad, 
e interconectividad a priori, no está solo en peligro constante de recaer en 
un monismo, que al fin de cuentas, sería indiferenciable del solipsismo; 
sino que está perdiendo de vista la verdadera cuestión: nuestro encuentro 
concreto con este o aquel otro trascendente. La intersubjetividad es primero y 
principalmente el encuentro con un inaprensible e inefable otro. Esta es una 
confrontación frontal más que una interdependencia indirecta. Cualquier 
intento por analizar la intersubjetividad como una característica a priori de 
nuestro ser, sirve solamente para neutralizar la otredad del otro, y por eso, 
de antemano, el verdadero problema se pierde.   

• La pretensión de localizar un tipo de alteridad interna en la estructura 
de la subjetividad encarnada, y discernir que el encuentro con el otro está 
condicionado por, y hecho posible a través de una alteridad interna orientada 
al yo, ha encontrado una crítica similar. Esto ha restado importancia a la 
diferencia entre el yo y el otro, y lleva consecuentemente a no respetar la 
otredad del otro. Obviamente, el mismo argumento ha sido dirigido en 
contra de la idea de que la diferencia entre el yo y el otro, es una diferencia 
constituida y emergente; una diferencia surgida de una vida común y 
compartida, pero también de una vida anónima e indiferenciada. Hablar de 
una anonimidad fundamental previa a cualquier distinción entre el yo y el 



96 - Dan Zahavi 

otro, oscurece aquello que tiene ser esclarecido, es decir, la intersubjetividad 
comprendida como la relación entre subjetividades. Propiamente hablando, 
esto no resuelve el problema de la intersubjetividad, sino que lo disuelve. 
En el ámbito de la anonimidad radical, no hay ni individuación ni 
carácter personal, pero tampoco hay ninguna diferenciación, alteridad, o 
trascendencia; y hay consecuentemente espacio para ninguna subjetividad 
ni ninguna intersubjetividad. Para decirlo de otra manera, la tesis de la 
anonimidad radical amenaza no solo nuestro concepto de un sujeto auto-
dado, sino que también, nuestro concepto amenaza la trascendencia e 
irreductibilidad del otro. Esto es consecuentemente más que dudoso, si la 
noción de anonimidad radical con su solipsismo latente, puede ayudarnos 
a comprender la intersubjetividad.

• Como ya hemos visto, la “aproximación empática” está caracterizada 
por su pretensión de especificar la particular estructura intencional de 
la empatía, y distinguirla de otros actos intencionales tales como la 
percepción, el recuerdo y la imaginación. Sin embargo, se ha afirmado que 
ninguna forma de intencionalidad (incluyendo la empatía) podrá alguna vez 
permitirnos confrontar al otro de una manera auténtica. La intencionalidad 
es un proceso de objetivación, y esta solo nos permite conocer al otro a través 
de la reducción del otro a algo que no es, es decir, un objeto. Para ponerlo 
de otra manera, aunque la intencionalidad sí me relaciona con aquello que 
es extraño, esto significa, en palabras de Levinas, una relación no recíproca. 
Esta absorbe lo extraño y diferente, anula su alteridad, y la trasforma en algo 
familiar y congruente9  Al contrario, la subjetividad extraña es exactamente 
aquello que no puede ser conceptualizado o categorizado: “Si uno pudiera 
poseer, alcanzar, y conocer al otro, este no sería otro”.10 De acuerdo con este 
acercamiento, mi encuentro con la subjetividad extraña es un encuentro 
con una exterioridad inefable y radical. Esto no está condicionado por nada 
que este en mi poder, pero tiene el carácter de una visitación, una epifanía, 
una revelación. Una de las jugadas características de Levinas, es que él, 
entonces, toma el problema de la justicia y la injusticia para proveernos con 
una aproximación al otro original y no reduccionista. El auténtico encuentro 
con el otro no es perceptual o epistémico, sino de naturaleza ética. Es en la 
situación ética donde la cuestión del otro me demanda una exigencia ética, 
es decir, donde yo tengo que asumir responsabilidades por el otro, cuando 
él se presenta como otro. En contraste, Sartre argumenta que lo que es 

9. Cf. LEVINAS, E. De Dieu qui vient à L�idèe Paris: Vrind; 1982, Págs.  212-213, 239. 
10. LEVINAS, E. Le temps et I’autre. Ob. Cit. Pág. 83.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 97

verdaderamente peculiar y excepcional acerca del otro, no es que yo este 
experienciando un cogitatum cogitans, sino que yo me encuentro con alguien 
que es capaz de percibir y de objetivarme a mí mismo. El otro exactamente 
es el ser para quien yo puedo aparecer como un objeto. Entonces, más que 
ser dado como un objeto específico de la empatía, la subjetividad extraña 
se me revela a través de mi conciencia de mí mismo como siendo-un-objeto 
para otro. Es cuando yo experimento mi propia objetividad (para y antes de 
un sujeto extraño), que yo tengo evidencia experiencial de la presencia de 
un otro-como-sujeto. 

El énfasis en la trascendencia del otro está principalmente asociado 
con los escritos de Sartre y Levinas, pero ya en Husserl uno encuentra 
una consideración similar con este tema, aunque el interés de Husserl 
está motivado por razones filosófico-trascendentales. Es bien conocido 
que Husserl sostiene que la objetividad y la trascendencia del mundo 
están constituidas intersubjetivamente y que una clarificación de esta 
constitución invita consecuentemente a un análisis de la intersubjetividad 
trascendental, y más concretamente a examinar mi experiencia de un otro 
sujeto. ¿Por qué sin embargo, es que un sujeto solo puede constituirse 
objetivamente después de haber experienciado un otro? ¿Por qué el otro 
es una condición de posibilidad necesaria para mi experiencia de un 
mundo objetivo? La afirmación hecha es que mi experiencia de una validez 
objetiva se hace posible a través de mi encuentro con un otro trascendental 
e inaprensible; y que esta trascendencia, la cual Husserl designa como la 
primera verdadera otredad, como la fuente de todo tipo de trascendencia 
real, sea la que dota al mundo con validez objetiva “Aquí tenemos la única 
trascendencia, la cual verdaderamente vale por su nombre, y cualquier cosa que sea 
llamada trascendente, como el mundo objetivo, depende de la trascendencia 
de la subjetividad extraña.”11

¿Por qué es la subjetividad extraña tan central como condición de 
posibilidad para la constitución de los objetos trascendentes? ¿Por qué 
está la noción de objetividad tan íntimamente ligada con la noción de 
intersubjetividad? La explicación ofrecida por Husserl es que los objetos 
no pueden ser reducidos a ser simplemente mi correlato intencional si ellos 
también son experienciables por los demás. Cuando yo descubro que el 
objeto que yo estoy corrientemente experienciando, es también percibido 

11. HUSSERL, E. , Erste Philosophie II, Husserliana VIII (Den Haag: Martinus Nijhoff) 1959, Pág. 
495.



98 - Dan Zahavi 

por un otro, mi relación hacia el objeto se modifica. Solo hasta que yo 
experimente lo que otros experimentan como los mismos objetos que yo 
experimento, estoy realmente experienciando esos objetos como objetivos 
y reales. La experienciabilidad intersubjetiva de los objetos demuestra 
su real trascendencia.  - O para expresarlo negativamente: lo que en 
principio es incapaz de ser experienciado por otros no puede adscribirse 
a la objetividad- y mi experiencia (constitución) de esta trascendencia 
está consecuentemente mediada por mi experiencia de su donación para 
otro sujeto trascendente, esto es, por mi encuentro con un sujeto extraño 
dirigido al mundo. Es exactamente por esta razón que la trascendencia del 
otro tan vital. Si los otros fueran solamente una modificación intencional o 
una variación eidética de mí mismo, el hecho que él experimente lo mismo 
que yo, sería justo tan concluyente, (para usar un ejemplo de Wittgenstein), 
como si uno encontrase el mismo anuncio en varias copias del mismo 
periódico. 

La validez y la justificación están intersubjetivamente constituidas. Es 
decir, cuando se trata de la constitución del conocimiento y la objetividad, 
nosotros nos enfrentamos con asuntos que trascienden el horizonte de la 
persona, y esta (constitución) requiere la contribución de otros sujetos. 
La objetividad está constitutivamente relacionada con la pluralidad de 
sujetos trascendentales, y la constitución de esta objetividad siempre 
toma lugar en el marco de una cierta normalidad. Por esta razón, la 
discusión fenomenológica de la subjetividad, la cual es una discusión de 
lo trascendental o del sujeto que opera constitutivamente, resulta ser una 
discusión no simplemente de un yo, sino del nosotros. Esta es la razón por la 
que Husserl ultimadamente sostiene que el sujeto trascendental es solo lo 
que es al interior de la intersubjetividad, y esa intersubjetividad tiene que 
ser tomada en consideración, si queremos comprender lo que significa ser 
un sujeto trascendental.

5. Conclusión

Yo solo he presentado algunas facetas de un debate amplio y permanente, 
pero ya debería haber quedado claro, que la tradición fenomenológica, lejos 
de mostrarnos una única aproximación, contiene múltiples consideraciones 
de la intersubjetividad, consideraciones estas bien diversas y hasta 
competentes. De hecho, cuatro enfoques fenomenológicos diferentes sobre 
el problema de la intersubjetividad, han sido cristalizados en el curso de 
esta presentación.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 99

• Como hemos visto, una posibilidad es enfocarnos en el encuentro cara a 
cara e intentar tomarlo en consideración en términos de un modo específico 
de la conciencia llamado ‘Fremderfahrung’ o ‘empatía’ (Einfühlung). Entonces, 
la tarea básicamente consiste en analizar su estructura precisa y explicitar 
detalladamente la diferencia entre esta y otras formas de la intencionalidad, 
tales como la percepción, la imaginación y el recuerdo. Hay mucho valor 
en este acercamiento, siempre y cuando éste, de hecho, involucre una 
decidida confrontación con el razonamiento por analogía –, por ejemplo, 
siempre y cuando éste no contenga ningún tipo de reminiscencia de la 
idea de que un entendimiento del otro, esté basado en una proyección o 
introyección; siempre y cuando éste no asuma ningún tipo de dicotomía 
desafortunada entre mente y cuerpo. No obstante, Debe enfatizarse que 
esta línea de investigación solo puede tener en cuenta uno de los aspectos 
de la intersubjetividad, y es discutible si este aspecto, es uno de las más 
cruciales. En resumen,  sigue siendo cuestionable si una teoría de la empatía 
puede constituir la base y el centro de una teoría de la intersubjetividad.

• Otra posibilidad es comenzar reconociendo la existencia de la empatía, 
pero al insistir en que nuestra habilidad para encontrar a otros, no puede ser 
simplemente tomada como un hecho en bruto, sino que ésta, por el contrario, 
está condicionada por una forma de alteridad interna hacia el yo encarnado; 
y es por esta razón, que el entrelazamiento corporal entre la mismidad y 
la otredad, deben ser investigados. Siempre y cuando la posibilidad de la 
intersubjetividad sea tomada como la raíz de la constitución corporal del yo, 
nosotros ya podemos, en este nivel, presenciar un cierto rechazo a la simple 
equivalencia de la intersubjetividad con el encuentro factual y concreto cara 
a cara. Este punto sobre la intersubjetividad contiene introspectivas muy 
valiosas. Sin embargo, es crucial evitar tomar conjuntamente la alteridad del 
otro y la alteridad del yo, de la misma manera, que es importante resistirse a 
la tentación de tomar la distinción entre el yo y el otro como algo derivado, 
y ultimadamente esto tiene como base una anonimidad común.

• La tercera opción va un paso más allá, debido a que está explícitamente 
negando que la intersubjetividad pueda ser reducida a un encuentro 
de facto entre dos individuos. Por el contrario, tal encuentro concreto 
lleva a presuponer la existencia de otra forma más fundamental de 
intersubjetividad, que estaría enraizada a priori, en la verdadera relación 
entre la subjetividad y el mundo. Al lograr revelar enteramente las nuevas 
dimensiones intersubjetivas –dimensiones las cuales están sujetas a pasar 



100 - Dan Zahavi 

por alto un estrecho enfoque sobre la empatía- esta línea de investigación 
es de igual manera muy promisoria. Su principal debilidad es que tiende a 
menospreciar la importancia del encuentro cara a cara, pero de igual modo, 
también hace caso omiso del significado constitutivo o trascendental de la 
trascendencia del otro. Y esto seguramente es insatisfactorio.   

• Esta es la falencia que la cuarta aproximación busca superar. Esta 
correctamente subraya que la confrontación con la otredad radical es un 
aspecto crucial y nada despreciable, de aquello que trata la intersubjetividad. 
Sin embargo, como se podría esperar, la dificultad con esta perspectiva es 
que a menudo comienza enfatizando la trascendencia e inaprehensión del 
otro, a tal punto, que no solo niega la existencia de una co-subjetividad, 
que funciona, sino que de igual manera niega la condición a priori de la 
intersubjetividad. Más aún, con el fin de enfatizar la alteridad absoluta 
y radical del otro; esta aproximación ha negado con frecuencia, que el 
encuentro con el otro está, de alguna manera, preparado y condicionado 
por una alteridad interna hacia el yo, pero como resultado el encuentro con 
el otro se ha convertido en un misterio.

Obviamente, este listado sí involucra una cierta dosis de idealización. 
Sin embargo, muchos fenomenólogos, (aunque no todos), se han enfocado 
principalmente en una o dos de estas aproximaciones en detrimento de las 
otras. Esto es especialmente claro en el caso de tantos autores como Scheler, 
Heidegger, Sartre y Levinas. Sin embargo, desde mi propia perspectiva, 
tomadas aisladamente, ninguna de estas aproximaciones son suficientes, 
y por consiguiente, una sintetización sistemática de las diferentes 
consideraciones es lo que se requiere. En qué medida ellas realmente se 
excluyen entre sí, en qué medida solamente se complementan entre sí. En 
última instancia, una teoría convincente de la intersubjetividad debe ser 
necesariamente multidimensional y recurrir a consideraciones extraídas de 
la totalidad de los cuatro acercamientos.

A pesar de esta diversidad, es aún posible poner al descubierto cierta 
significación y características bastante diversas, que son más o menos 
comunes a todas las distintas aproximaciones. Permítanme finalizar este 
análisis indicando brevemente algunos de estos:

• Sin siquiera negar el carácter eminentemente intersubjetivo del 
lenguaje, los fenomenólogos se han esforzado a menudo por desentrañar 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 101

las formas pre- o extra-lingüísticas de la intersubjetividad; ya sea en la 
percepción simple, o en el uso de herramientas, en las emociones, impulsos 
o en la conciencia del cuerpo. Este énfasis constituye una de las diferencias 
decisivas entre la aproximación fenomenológica a la intersubjetividad, y el 
acercamiento que nosotros encontramos, por ejemplo, en Habermas.

• Los fenomenólogos jamás concibieron a la intersubjetividad como una 
estructura objetivamente existente en el mundo que pudiera ser descrita 
y analizada en la perspectiva de la tercera-persona. Por el contrario, la 
intersubjetividad es una relación entre sujetos que debe ser descrita y 
analizada desde una perspectiva en primera y en segunda persona. Por eso 
es que el punto de partida fenomenológico es la investigación de un sujeto 
que está en relación con el mundo y con los otros. Este es precisamente un 
análisis tal que revelará el significado fundamental de la intersubjetividad. 
Lejos de ser alternativas en competencia, subjetividad e intersubjetividad 
son de hecho nociones complementarias y mutuamente interdependientes. 
Entonces, la introducción a la intersubjetividad de ninguna manera debe ser 
tenida en cuenta para implicar una refutación a la filosofía de la subjetividad. 
Al contrario, por primera vez, es posible una verdadera comprensión de esta 
filosofía. 

• Uno de los puntos de vista cruciales que encontramos en la 
fenomenología es la idea de que un tratamiento de la intersubjetividad 
requiere simultáneamente de un análisis de las relaciones entre subjetividad 
y mundo. Es decir, no es posible simplemente insertar la intersubjetividad 
en algún lugar al interior de una ontología ya establecida; más bien, 
las tres regiones: el “yo”, los “otros” y el “mundo”, van de la mano; ellas 
recíprocamente se clarifican unas a las otras, y solo pueden ser entendidas 
en su interconexión. Entonces, no tiene relevancia cuál de las tres uno tome 
como un punto de partida, ya que uno inevitablemente será todavía llevado 
a los otros dos: La subjetividad que está relacionada con el mundo, solo 
gana su plena relación para sí misma y para el mundo, en relación con el 
otro,  por ejemplo, en la inter-subjetividad. La intersubjetividad solo existe 
y se desarrolla en mutua interrelación entre sujetos que están relacionados 
con el mundo; y el mundo solamente es traído a articulación en la relación 
entre sujetos. Parafraseando a Merleau-Ponty: Si la intersubjetividad 
ha de ser del todo posible; el sujeto debe ser visto como una existencia 
mundanamente encarnada, y el mundo debe ser visto como un campo 
común de experiencia.



102 - Dan Zahavi 

  Bibliografía
HUSSERL, E. Erste Philosophie II, Husserliana VIII (Den Haag: Martinus Nijhoff). 1959.

_______ Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, Husserliana I (Den Haag: Martinus 

Nijhoff). 1973.

_______ Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II. Husserliana XIV (Den Haag: Martinus 

Nijhoof). 1973.

LEVINAS, E.  Le temps et I’autre (Paris: Fata Morgana).1979.

_______ De Dieu qui vient à L’idèe (Paris:Vrind).1982.

MERLEAU- PONTY, M. Phenomenoloy of Perception. London: Routledge & Kegan Paul. 1962.

________ Signs. Evanston, IL: Northwestern University Press. 1964. 

________ Sense and Non-Sense. Evanston, IL: Northwestern University Press. 1964.

________The visible and the Invisible. Evanston, IL: Northwestern University. 1968.

ZAHAVI, D. (‘Husserl’s intersubjektive transformation of transcendental philosophy’, Journal 

of the British Society for Phenomenology, 1996.

________Husserl und die transzendentale Intersubjektivität. Eine Antowort auf die 

sprachpragmatische Kritik (Dordrecht: Kluwer Academic Publisher). 1996. 

________‘Horizontal Intentionality and transzendental Intersubjektivity’, Tijdschrift voor 

filosofie, 1997. 

________Self-awareness and alterity. A Phenomenological Investigation (Evanston, IL.: 

Northweatern University Press).1999.

_________‘Alterity in self’, in Ipseity and Alterity, Special issue of Arob@se: Journal des 

Lettress & sciences humaines, eds. S. Gallagher and S. Watson (forthcoming) 2000.



El sentimiento como condición de posibilidad de la 
ética (E. Husserl). 

Acerca del sentimiento según diferentes perspectivas
The Feeling as a Condition of Possibility of Ethics (E. Husserl). 

About the feeling from different perspectives

JULIA VALENTINA IRIBARNE (†)
Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires

Argentina

Resumen
El Propósito de la primera parte de este 
estudio es llevar a cabo una aproximación 
fenomenológica al fenómeno “sentimiento”.  
Consta de dos partes: A y B.  Comienzo por 
enunciar los pasos por los que avanzamos. 
En la parte A: Primero consideramos 
la intención general de la meditación 
de Husserl; como trasfondo sigue la 
referencia a la concepción husserliana de 
la razón. El siguiente tema es la fuente de 
los sentimientos a partir del análisis de 
la avaricia. En relación con la reflexión 
llegamos a la institución del sí mismo ético. 
La parte B: Comienza con la posición de 
Sartre en el “Bosquejo de una Teoría de 
las Emociones”; luego continuamos con 
“La Educación Sentimental” de Gustav 
Flaubert, lo cual implica ir al encuentro del 
sentimiento en el mundo de la vida; y como 
último referente tomamos a M. de Unamuno 
en “Del Sentimiento Trágico de la Vida”. En 
cada caso intentaremos destacar eventuales 
afinidades y disensos en las diferentes 
tomas de posición. 

Palabras clave: sentimiento, ética, razón, 
reflexión, avaricia, emociones, sentimiento 
trágico

Abstract
The purpose of the first part of this study is 
to carry out the phenomenological approach 
to the phenomenon of “feeling”. It consists 
of two parts: A. and B. I start by stating the 
steps through which we proceed. In part 
A: First, we consider the general intention 
of Husserl’s conception of reason. The 
following topic is the source of feelings from 
the analysis of greed. In relation to reflection 
we get to the institution of the ethic itself. 
The part B: It begins with Sartre’s position 
“Sketch for a Theory of the Emotions”, then 
we continue with “Sentimental Education” 
by Gustav Flaubert, what implies to go to 
the encounter of life world; as a last referent 
we take M. Unamuno in “Del Sentimiento 
Trágico de la Vida”. In each case we will try to 
spotlight eventual affinities and dissents in 
the different position takings.

Keywords:  feeling, ethics, reason, 
reflection, greed, emotion, tragic feeling.  



104 - Julia Valentina Iribarne

PARTE A

Comienzo por E. Husserl, quien exhibe, a mi parecer y con mayor claridad 
el proceso que culmina en la vivencia del sentimiento. Con esa intención me 
baso en Hua XXXVII del autor, obra titulada Introducción a la ética1 que trae sus 
lecciones de ética 1920-1924, en la digresión [Exkurs] y los anexos [Beilage]. 
La intención general de la meditación de Husserl apunta a la configuración 
de una ciencia apriórica universal de los actos de conciencia

I. Pasamos a la intención general de la meditación de Husserl

Toda su obra expone su esfuerzo por llevar a cabo una ciencia apriórica 
inexistente hasta ese momento que devele la actividad de la conciencia, 
que resulta ser la fuente de todo sentido constituido. Dice Husserl: “La 
investigación de estos ideales […] como corrección, vida valiosa, lo que 
ella implica y ¿a cuál ciencia pertenece? Se trata de la filosofía misma, de la 
aspiración a una vida racional; la filosofía se subordina como ciencia de la 
idea de la razón correspondiente, de la idea de la razón y del ser de la vida 
racional, ideas e ideales pertinentes”2

En primer lugar hay que tener presente que en sus lecciones de ética, 
esta se le presenta como una ciencia normativa que, a diferencia de las 
ciencias de la naturaleza que no son normativas y  no dicen “¡Hazlo de este 
modo!”, sino que dicen “Esto es así” o sea que determinan, caracterizan su 
objeto.

Este estudio es una suerte de arqueología en busca de la fuente 
del sentimiento. A este respecto dice Husserl: “Los sentimientos sensibles 
configuran el trasfondo estable que en la conciencia desarrollada se refiere 
a la corporalidad vivida y están en permanente excitación y excitabilidad”3.  
Desde ya podemos anticipar que el análisis del sentimiento culmina en la 
temática ética; por esa razón el objetivo del Exkurs, de Hua XXXVII es señalar 
que se ha alcanzado el esclarecimiento de lo que hace que haya lo normativo 
y de que se lo acate. Conviene tener presente que el análisis de Husserl se 
inscribe en la dirección de su concepción de la razón. Pasamos a ese tema.

1. HUSSERL, E.Hua XXXVII, Einleitung in die Ethik, Kluwer Academic Publisher, Dordrecht/
Boston/Londres, editado por Henning Peiucker, 2004.
2. HUSSERL, E. Hua XXVIII, Vorlesungen über Ethik und Wertlehre 1908-1914, Kluwer Academic 
Publisher, 1988, editado por Ullrich Melle; Pág.229.
3. HUSSERL, E. Ibídem, Anexo III, Pág.7.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 105

II. Concepción de la razón en Husserl

Dice Husserl: “Razón es cosa del yo como yo de los actos, como yo que tiene 
intenciones representativas, judicativas, valorantes, volitivas, que con esto 
toma posición activa o pasivamente, libremente activo o dejándose llevar 
por las inclinaciones, se comporta de uno u otro modo”4. Tenemos aquí 
enunciado lo que en otro lugar Husserl afirma con énfasis en cuanto a que la 
razón es una y tiene funciones diferentes: es teorética, valorativa y práctica. 
Dice: “lados diferentes […] pero no partes diferentes de la razón”5. Vale decir 
que no es posible hablar de ‘doctrinas de la razón total o parcial’, “[…] todos 
los tipos fundamentales de intenciones y, en consecuencia, todos los tipos 
fundamentales de razón se mezclan los unos con los otros. La razón no 
puede comprenderse a partir del modelo del todo y de la parte, tampoco se 
puede concebir como dividida en dos mitades, una práctica y otra teórica: 
los actos teóricos y los prácticos se entretejen, se contienen recíprocamente 
[…]”6.

Intentamos ahora un esbozo de una teoría husserliana del sentimiento:

III. Doble fuente de sentimientos

a) Los sentimientos sensibles.
b) Reflexión.

a) Los sentimientos sensibles.

Examinamos ahora el surgimiento de un sentimiento sensible. A partir del 
sentimiento sensible es posible dirigir la mirada al valorar un objeto; un 
cambio de la mirada permite enfocar mi regocijo en el valor. “Hay un amplio 
ámbito de sentimientos abundantemente representados en cada instante de 
nuestra vida. /Aclara Husserl/, cuando se trata de los sentimientos sensibles”7en 
los cuales yo, no como en todo lo que normalmente caracterizamos como 
valor, estamos comprometidos como tomando posición, no aparece ninguna 
relación yoica intencional ni referencia de acto a un valor. Los datos sensibles 
son material para la vivencia que denominamos vivencia de apercepción de 

4.  Ibídem, Pág.330.
5. HUSSERL, E.  Hua XXVIII,Vorlesungen über Ethik und Wertlehere, editado por U. Melle, 1988, 
Pág.  228.
6. Cf. ÏRIBARNE J.V,De  la ética a la metafísica, Bogotá, editorial San Pablo y UPN, 2007. Pág. 27..” 
[..]  
7. HUSSERL, E. Hua XXXVII, Einführung in die Ethik,  Pág.326.



106 - Julia Valentina Iribarne

valor o sea que los sentimientos sensibles son la base de nuestra apercepción de 
valor, para las vivencias en que captamos valorativamente una melodía o un 
poema y “gozamos en la unidad de un sentimiento sintético”.

Ellos se presentan en el ámbito de nuestra conciencia como 
sensaciones de color y sensaciones de sonido, así a una con ellos se dan 
los entonamientos afectivos pertinentes, y si esos datos nos afectan, incitan 
finalmente nuestra atención, no el mero dato de sensación; sino este en su 
carácter de sentimiento no separable. En la actitud natural no separamos 
el sentir y el valor sentido del dato tonal. No hablamos de valor sino del 
carácter grato del tono.

 
Husserl sintetiza su develamiento al decir: “Los sentimientos sensibles 

configuran el trasfondo estable que en la conciencia desarrollada se refiere a la 
corporalidad vivida”8.

Todo sentimiento suscitado por nuevos datos de sensación encuentra su 
resonancia e influye sobre el conjunto del medio afectivo, que acompaña 
a la unidad de la concordancia. “Lo mismo vale para toda apercepción de 
valor como también siempre despierta en el sujeto consciente toda unidad 
de la conciencia valorativa que como unidad de un sentimiento más alto 
organizado, tiene una resonancia en el temple de ánimo. De este sentimiento de 
valor irradian líneas afectivas y planos afectivos, el corazón late más fuerte al 
ver una imagen encantadora, mediante el cuerpo se expande un sentimiento 
de contemplador espiritual, etc. 

b) Reflexión.

Las afecciones no solo son las de los sentimientos sensibles. Siguiendo 
a Shaftesbury9 Husserl toma en consideración las afecciones de reflexión. “Son 
afecciones de segundo grado: de estima o desprecio de comportamientos 
humanos, de modos de sentir, de juzgar, de valoración de evaluaciones y 
voliciones. Esto juega un papel en el plano de la ética: en mi comportamiento 
práctico persigo el goce sensible, procedo de modo egoísta o altruista, puedo 
hacerlo tan ingenuamente como el animal vive inmerso en las circunstancias, 
como las ̀ bellas almas’”10. Pero en la reflexión reconozco cómo actúo, cuáles 
son mis motivos, cuáles mis objetivos finales, mis medios; por reflexión o 

8. Ídem.
9. Ibídem, Anexo IX, Pág. 336.
10. Ídem.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 107

por impatía intento reconocerlo en mis prójimos.

Cuando valoro, subsiguientemente, persigo intenciones valorativas, por 
reflexión reconozco sobre la base del valorar copiando a otros, la verdad o 
falsedad axiológica, eventualmente solo co-valoro, construyo para mí una 
convicción valorativa, con la que determino al sujeto que juzga. Estimo su 
comportamiento; si concuerdo con él, casi actúo con su acción.

Husserl denuncia 11 la falsa pretensión de que la razón exija que el yo 
se oriente hacia una meta de vida universal. No es válido minusvalorar lo 
sensible frente a lo espiritual. Los valores estéticos son valores espirituales; 
son valores a partir de una producción espiritual, no como los valores 
sensibles, valores a partir de afección meramente pasiva. “Las producciones 
espirituales, cuando son auténtica producción de valor y en pura conciencia 
de norma se aspira a los valores despertados por su valor verdadero, crean 
no solo un valor bueno, sino que elevan la personalidad misma, que es la 
que ahí produce, por lo menos en la medida en que no esté en cuestión algo 
más alto. De lo que no se trata en el valor sensible, para un  ser personal 
que como tal puede activarse, desaparece todo valor sensible frente a la 
posibilidad de creación según ese valor, creación de valores espirituales y por 
eso no hay para un sujeto espiritual, para una persona, solo goces sensibles 
“permitidos”; y “permitido” significa aquí que valores sensibles lo son solo 
como trampolín para hacer posible que alcen vuelo futuras actividades 
espirituales  para poder alcanzar  carácter de mandatos racionales”12.

En el siempre presente contexto de la visión husserliana teleológica del 
acontecer, y de la manifestación de la libertad humana en su decisión a 
favor de ciertas tomas de posición que hace que ciertas posibilidades no 
sean las mías. “Yo quiero ser bueno y querer en todo momento lo bueno y 
lo mejor, a partir de mi bondad quiero hacer en todo momento lo bueno”.

IV. Cuestiones de método (análisis de la avaricia) estructura del sentimiento.

El análisis de la avaricia lleva a Husserl a confrontarse con el método de 
la psicología asociacionista que considera el sentimiento como parte de la 
naturaleza y por lo tanto sometido al mismo tipo de leyes. Husserl en cambio 
muestra que el sentimiento está vinculado a la motivación que dinamiza a 

11. HUSSERL, E. Hua XXXVII Ob. cit., “Anexo XI” “La minusvaloración de lo sensible frente a 
los valores espirituales” Pág. 339.
12. HUSSERL, E. Ob.cit, Anexo XI, Pág.339. 



108 - Julia Valentina Iribarne

la persona, de lo que resulta que el tipo de motivación define el tipo de 
personalidad. Husserl sigue fiel a su propia búsqueda fenomenológica de las 
operaciones de conciencia implicadas en el sentimiento como fenómeno.

En el Anexo IV analiza al fenómeno de la avaricia. El propósito general 
de su meditación es alcanzar por medio de la razón judicativa: la verdad 
y lo auténticamente valioso. Con otra orientación para la psicología 
asociacionista, los medios se vuelven habitualidad, propósitos finales, 
como si hubiera algo tal como el mecanismo de asociación “[…] como si 
las leyes de la asociación efectivamente fueran análogas a leyes mecánicas, 
como lo dice la psicología con toda seriedad”13. Dadas determinadas 
circunstancias debiera resultar la misma motivación. Husserl se propone 
pensar seriamente sobre el desarrollo de la avaricia. Si el origen de la 
avaricia estuviera en la necesidad de dinero para satisfacer todos nuestros 
deseos. En verdad, todos nos vemos privados de mucho dinero, por eso 
sorprende que todos nosotros no nos hayamos vuelto avaros “todos 
nuestros propósitos cotidianos nos conducen nuevamente a la cuestión 
del dinero”14. Desde nuestro interés por el tema del sentimiento, se hace 
manifiesto en este análisis, que al desarrollo de cierto tipo de personalidad, 
subyace una motivación. En el caso del avaro un sentimiento de amor por el 
dinero y de avidez oculta el amor por el poder y el dominio como motivación 
dinamizante. Rechazada la interpretación asociacionista surge la pregunta 
“¿No es más bien un proceso bien comprensible de una causalidad interna 
que es totalmente diferente de la causalidad mecánica?”15. Desde el primer 
momento en que se aborda el tema sentimiento, surge la convicción de que 
es inseparable de la concepción de la razón por Husserl. Una vez que se 
logra tal como él lo hace, la comprensión del desarrollo de la avaricia. Lo 
que importa es que por ese medio nos damos cuenta de que no se trata de 
ningún propósito mecánico sino de un proceso interno de motivación. Después 
de señalar que hecho este análisis podemos sumergirnos en la interioridad 
del avaro, tomando internamente su lugar podemos juzgarlo y reconocer la 
verdad, concordar con él o contradecirlo; tomando posición a ese respecto 
podemos juzgarlo y reconocer la verdad de lo que para él es racionalidad 
positiva, para él corrección práctica, o podemos no reconocer lo que son 
para él. Si por costumbre alguien despierta a las seis horas y se levanta, eso 
corresponde al aspecto mecánico. Recién cuando sostenemos que el sujeto 
obra con conciencia de este o aquel modo, y gobierna sus hábitos diarios, 

13. HUSSERL, E. Ibídem Pág. 328.
14.  Ídem.
15. Ídem.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 109

que es capaz de configurarlos y de reconfigurarlos, o que podría hacerlo, 
reconocemos ausente el aspecto mecánico. 

En resumen “Lo que el avaro ama es, mucho poder, tanto como sea 
posible”16. Con lo que el sentimiento predominante devela el motivo último 
del desarrollo de la persona. Lo que permite comprender la estructura 
del sentimiento como basada en determinado “sentimiento sensible” que 
exhibe el motivo movilizador y persiste o no según resulte la aplicación de 
la reflexión en función de la tendencia hacia lo superior y hacia lo mejor. 

La investigación y análisis del sentimiento desemboca en la institución 
del sí mismo ético. Para Husserl la actitud ética es ajena a los intereses 
singulares y presididos por el amor puro como única motivación aceptable.

“Mientras amo lo bueno estoy entregado al amor puro y obro 
efectivamente puramente a favor del bien; en la medida en que soy bueno 
soy precisamente el puro amante motivado puramente mediante valores 
de amor”17. Puedo hacer un bien motivado por mi intelección de quien es 
bueno por evidente amor al bien. Puede ser que este amor al bien sea solo 
un motivo que al mismo tiempo es co-motivado por un amor a lo no-bueno. 
Y puede ocurrir que por un lado el amor a lo bueno como bueno sea motivo 
predominante frente a motivos no buenos que funcionan como antagónicos. 
Husserl aclara que se “ubica preferentemente sobre el suelo del bien, intuido 
amorosamente, pero la contraparte tiene también su validez. Frente a eso 
puedo suprimir voluntariamente todo lo que en mí apunte a lo más bajo”18. No 
prefiero el bien; me decido por lo bueno. La pregunta es si todo lo impulsivo 
efectivamente me motiva o si lanzo mi eterno NO contra las tendencias 
motivantes. “Sin embargo, también debo dejarme impulsar en la medida 
en que puedo también ser motivado pasivamente. Se trata de describir esta 
clase de motivación, para aclarar: cuando actúo libremente puedo valorar 
un impulso sensible y otros semejantes como útiles. Es una motivación 
pura de acto aunque se sirve de una motivación pasiva, que en este caso 
está subordinada a la activa: solo esta es primaria, libremente motivante. La 
motivación causante del ‘yo quiero’, ‘yo hago’ es de libre valorar; mientras 
una motivación pasiva ingresa toda fuerza directamente causante de la 
voluntad; pero esa fuerza es suprimida por el NO activo por parte del yo”19. 

16.  HUSSERL, E. Hua XXXVII, Einführung in die Ethik, Pág. 330.
17.  HUSSERL, E. Hua XXXVII, Anexo XII, Pág. 339.
18. Ibídem, Anexo XII, Pág. 339.
19. Ibídem, Pág. 340.



110 - Julia Valentina Iribarne

Dice de la institución del sí mismo ético “No quiero otra forma volitiva que 
una activa que determine a partir de valoración positiva. Se trata de tomas 
de posición que surgen libremente a partir de mí, determino mediante actos 
intelectivos el amor ‘puro’ a lo bello, a lo bueno”20. Se trata de motivación 
puramente racional. Sigue diciendo: “A lo que aspiro es a la ataraxia, tomo la 
decisión universal de la ataraxia, sé que con esa decisión volitiva no realizaré 
nada, sin embargo, esta decisión no es un contrasentido práctico, pues yo 
me hallo subyacente”21. A lo que apunta este señalamiento es a diferenciar 
el sí mismo ético instituido, respecto del yo subyacente; el yo libre del yo 
pasivo. Cuando subyago me dejo incitar sucesivamente y en eso se halla el 
ser arrastrado contra mi voluntad dominante. Pero el yo de esa voluntad la 
sostiene en pie sin sucesión de continuidad en el modo de una promesa 
eternamente persistente que rechaza al yo que subyace; como yo libre me 
niego a estar sometido. Lo que lleva a Husserl a señalar que “la institución 
del sí mismo ético implica un auto-desdoblamiento en el yo”. Entendemos 
que Kant apuntaba en esta misma dirección cuando diferenciaba el ser 
humano inteligible del sensible. Husserl determina el sensible como “el yo 
más bajo ‘pecador’”22. Desde mi punto de vista cuando Husserl califica al ser 
humano como pecador señala su toma de posición como dis-teleológica, 
esto es, inhibe o dificulta la marcha ascendente del sentimiento-valor hacia 
lo superior, a lo mejor. En el mismo sentido comprendo el significado del 
mal en Husserl, si bien hasta el momento no he encontrado ningún texto 
que se refiera a este tema. Dice, “tengo remordimientos, odio este mal 
impulso motivante como tal y de ese modo a partir de la “irracionalidad”, 
por confusión, falta de claridad, impulso nacido, yo lo suprimo mediante 
aclaración de su fuerza de motivación para el futuro”.

En resumen, la concepción husserliana del sentimiento lo presenta como 
resultado de una determinada organización de la conciencia. La estructura 
del sentimiento reconoce como fuente (a) los sentimientos sensibles (b) la 
reflexión que aprecia y es crítica.

En todos los casos se orienta según cierta motivación que se presenta 
estratificada.

Salvo en el caso de la persona ética no hay intencionalidad en el 
sentimiento que resulta ser nuestra resonancia en presencia de un valor 

20. Ídem.
21.  Ídem.
22. Ibídem, Pág. 341



Anuario colombiano de Fenomenología  - 111

tal como se hace manifiesto en los sentimientos sensibles. La función o 
sentimiento es nada menos que revelar un valor.

PARTE B

Pasamos a considerar la posición de J. P Sartre “Esbozo de una teoría de 
las emociones”. Elegí este texto de Sartre, porque a pesar de estar centrado 
en el tema de la emoción, se trabaja concomitantemente con el sentido 
de sentimientos como la cólera, el miedo, la tristeza. En rigor Sartre en 
este texto se apoya en la fenomenología de Husserl y también en la de 
Heidegger. Como condición de posibilidad de las emociones señala la 
capacidad existencial de la conciencia de trasformar mágicamente el 
mundo. El fenómeno de la emoción hace manifiesta su relación con el 
mundo vivido así como la capacidad de la conciencia de configurarse y 
de re-configurarse. A partir de ejemplos como la presencia de un animal 
salvaje en la circunstancia en la que el sujeto no tiene salida posible y 
como resultado de la situación se desmaya. No se trata de una conducta 
degradada sino que logra que el mundo desaparezca, se trata de un mundo 
mágicamente transformado. En el caso del duelo el mundo aparece como 
indiferenciado, los elementos que en otras circunstancias eran atractivos, 
perdieron ese carácter. El compromiso del cuerpo vivido en la emoción se 
hace manifiesto en palpitaciones, sensaciones de calor, o frío etc. según el 
caso. Sin duda la emoción para Sartre es constitutiva del mundo a lo que 
prefiere llamar magia, y de la circunstancia. En el caso de Husserl el punto 
de partida es el fenómeno del sentimiento. Sus condiciones de posibilidad 
son sus fuentes: los sentimientos sensibles y la reflexión. A diferencia de 
Sartre, la función del sentimiento no es transformar el mundo sino que 
hace manifiesta la relación con un valor. Tanto en Sartre como en Husserl la 
conciencia se considera adormecida en la medida en que la vigilia supone la 
percepción lúcida. Ambos filósofos coinciden en centrar la investigación en 
el funcionamiento de la conciencia capaz de reconfigurarse a sí misma. En 
Husserl no hay recursos a rasgos existenciales. El sentimiento está orientado 
por una motivación y esta a su vez   define el  tipo de personalidad.

Entre los términos de la comparación que proponemos J. P. Sartre es 
quien debiera tener más afinidad con la posición de Husserl. Puesto que 
en cierta ocasión Sartre afirmó que cuanto había escrito sobre psicología 
seguía la fenomenología de Husserl. Es muy conocido el texto23 en que 

23. SARTRE, J. Paul. Situación, I, Paris Gallimard,  1947, Pag. 29ss



112 - Julia Valentina Iribarne

expresa su entusiasmo por la concepción husserliana de la conciencia como 
intencionalidad, permanente estallar hacia, en lugar de  ser visto como un 
recipiente en que se pueden poner “cosas”: la percepción, la atención, etc.

En la obra citada J. P. Sartre se ocupa prioritariamente de emociones 
pero llegado el momento las describe como sentimientos: cólera, tristeza, 
alegría, etc. En tanto que para Husserl la función del sentimiento es develar 
valores al resonar ante ellos. Los sentimientos en todos los casos los son de 
un yo capaz de estimarlos por reflexión.

Para Sartre la función de la emoción y/o del sentimiento es producir una 
transformación mágica del mundo. En el caso de no poder dar una respuesta 
perceptiva adecuada. 

Husserl nunca aceptaría la concepción de una transformación mágica del 
mundo ya que esta no se opera en los objetos en sí, sino en el sentido de los 
mismos. Es un caso más de constitución del mundo; es la conciencia que es 
capaz de configurarlo y de reconfigurarlo.

Pasamos a Gustavo Flaubert “La educación sentimental”, la intención es 
literaria, de alta literatura que tiene en la mira la presencia del sentimiento 
en una cierta época histórica, Francia en 1948. Lo que se hace reiteradamente 
manifiesto en los personajes es la ausencia de conciencia de sí mismo a 
través de las emociones que los mueven. Esa falta de conciencia asumida 
hace que el rasgo de adormecimiento mencionado antes sea aplicable a 
la vida de los protagonistas. Inclusive el motivo del sueño y de los sueños 
aparece y reaparece a lo largo de la obra. En Frederick, protagonista 
principal cuya motivación es su amor por Mme Arnoux. Ella se parecía a 
las mujeres de los libros románticos, “Frederick no habría querido agregar 
ni quitar nada a su persona.” En el momento en que conoció a María el 
universo se volvió más grande. Ella era el punto luminoso en que convergía 
el conjunto de las cosas;- Al comienzo de la novela, en el viaje, “[…] inmerso 
en su sentimiento de amor, acunado por el movimiento del carruaje con 
los párpados cerrados a medias, la mirada en las nubes, él se abandonaba 
a una alegría soñadora e infinita”24, es un hombre caracterizable por todas 
las debilidades. Por momentos en vista de su proyecto, desdibujado, de 
poder reunirse con María, concibe su destino en la política para lo cual 
estaría socialmente habilitado. Sólo hace un movimiento que podría abrir 

24. FLAUBERT, La educación sentimental, París, Editorial Gallimar, 1935, Pág. 27.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 113

ese destino. Pero en ningún momento se orienta por una preocupación 
seria por la problemática, y el proyecto decae sin dejar rastros. Siempre con 
su eventual unión con María como motivación reiterada y por la efectiva 
decadencia de sus finanzas: decide orientar su actividad hacia la banca; pero 
otra vez su acción no se compromete para nada en ese sentido. Vista este tipo 
de personalidad desde los elementos que proporciona Husserl habría que 
entender que lo que aquí no se hace manifiesta es la función práctica de la 
razón es como si ella no funcionara. Personajes secundarios caracterizados 
como revolucionarios carecen también de visión de sí mismos. Deslauriers 
aspira a la revolución con argumentos idealistas y no ve en la revolución 
una venganza por su infancia desdichada. La revolución es el medio que le 
permitiría tener gente a sus ordenes y cierta figuración social, su amistad 
por Frederick está impregnada por el interés de este proyecto: la falta de 
saber de sí mismo hace que sea incapaz de agradecimiento.

Frederick admira como revolucionario a Senecal, personaje agriado en 
quien Frederick admira una voluntad de que él mismo carece, o sea que 
en el caso de Senecal la razón práctica lo compromete en la acción. Pero 
también Senecal es revolucionario por necesidad de dominio, además por 
su pasión por la justicia. El primero de estos rasgos se manifiesta en sus 
actos. En la novela de Flaubert vemos el fenómeno del sentimiento en 
el mundo de la vida y cómo el modo del sentimiento impregna no solo 
a los individuos aislados sino a la comunidad (claramente manifiesto en 
las costumbres de provincia.) Hay un paralelo respecto al sentimiento 
comunitario, protagonista del lento y dificultoso paso de la monarquía a la 
república en Flaubert.

 En 1870 Barbey d´Aurevilly escribía a Flaubert: “Sí, tienes razón, nosotros 
pagamos la gran mentira en que hemos vivido ya que todo era falso, ejército 
falso, política falsa, verdad falsa, era ser inmoral […].  Persigny me reprochó 
el último invierno carencia de ideal, y tal vez lo hacía de buena fe”25. 

El texto de Flaubert es buen ejemplo del compromiso del cuerpo vivido 
con el sentimiento. Tal como lo manifiesta el texto: 

“Cuando el cochero llegó Frederick se ubicó en el asiento para conducir. 
Su desanimo había pasado. Él estaba resuelto a introducirse de cualquier 
modo en la casa de los Arnoux y a vincularse con ellos. Su casa debía ser 

25.  Ibídem, prefacio de Albert Thibaudet, Pág. 15.



114 - Julia Valentina Iribarne

divertida, por otra parte Arnoux le gustaba; además ¿quién sabe? Entonces 
un golpe de sangre le llegó al rostro. Las sienes le zumbaban, el hizo sonar 
su fusta, sacudió las riendas y manejó los caballos de tal modo que el viejo 
cochero repetía ¡dulcemente!”26

Los temas que autorizan a vincular la visión husserliana con la de 
Flaubert, aún si el punto de partida de Husserl es no sólo filosófico sino 
fenomenológico. Flaubert centra su obra en lo sentimental procede como 
escritor omnisciente que narra la actividad de las conciencias según 
gestos, actitudes y comportamientos para hacerlas manifiestas así como 
los sentimientos de los protagonistas. No se trata sólo de las conciencias 
individuales sino que la repetición de los rasgos lleva a pensar en el 
funcionamiento de una conciencia colectiva: en Francia el paso de la 
monarquía a la república fue difícil y lento. Esta noción de sentimiento 
comunitario estaría absorbida por la noción husserliana de espíritu en común 
Gemeingeist27. Se podría inferir que a lo que se alude es a la circunstancia 
sociopolítica que abarca a una comunidad que comparte el sentimiento.

Aunque parezca paradójico se comprende mejor la novela a partir del 
instrumental de categorías husserlianas: el sí mismo ético, motivación, 
razón práctica, etc. 

 En los dos casos la mirada se vuelve sobre los sentimientos en el mundo 
de la vida, como por ejemplo, en el análisis de la avaricia. La narración de 
Flaubert es propia del mundo de la vida y de la actitud natural. En ningún 
momento hay reflexión sobre motivaciones ni forma de conciencia de sí 
mismo.

Miguel Unamuno en su obra “El sentimiento trágico de la vida”28, del año 1913, 
es el último término de comparación entre las diferentes concepciones 
del sentimiento, a que hicimos referencia. La filosofía de Unamuno se 
ocupa fundamentalmente de tres temas: “El hombre de carne y hueso”; la 
inmortalidad; el Verbo. Para Unamuno el rasgo esencialmente humano es 
el reclamo de inmortalidad. La razón no es el órgano adecuado para lograr 
ningún tipo de conclusión a ese respecto. A partir de estas posiciones se 
abre la reivindicación del sentimiento, en primer lugar como hambre de 

26. Ibídem, Pág. 27 s.
27. HUSSERL, E.  HUA XIV, Para una fenomenología de la intersubjetividad, editado por Iso Kern, 
1973, Pág. 192 ss.
28. UNAMUNO, Miguel. El sentimiento trágico de la vida. Madrid, Aguilar; 1951.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 115

eternidad que es lo que permite al “hombre de carne y hueso” saber de sí 
mismo y vivir con esperanza. En última instancia se trata de apertura a la fe 
como sentimiento, afirmada a partir del anhelo de Dios.  Si bien en principio 
cronológicamente parecería tratarse de una toma de posición ajena a la de la 
fenomenología, sin embargo, se ha reconocido repetidamente la temprana 
intuición de Unamuno que hace que su obra se emparente con la filosofía 
de la existencia; que precisamente reconoce en su origen la fenomenología 
de Husserl además de Kierkegaard. La preocupación por el “hombre de 
carne y hueso” corresponde al rechazo de Unamuno a considerar al ser 
humano como una abstracción producida por la razón, de modo semejante 
Husserl parte del yo concreto. Afirmar esto en el punto de partida significa 
reivindicar el lugar y la importancia del sentir en todas sus formas. “[…] 
tanto Spinoza como Nietzsche eran, sí, racionalistas, cada uno de ellos a 
su modo; pero no eran eunucos espirituales; tenían corazón, sentimiento, 
y, sobre todo, hambre, un hambre loca de eternidad, de inmortalidad. El 
eunuco corporal no siente la necesidad de reproducirse carnalmente en 
cuerpo, y el eunuco espiritual tampoco siente el hambre de perpetuarse”29. 
Respecto del eunuco espiritual, el que no tiene hambre de eternidad, dice 
“[…] pero el que alguna vez en su vida o en sus mocedades o temporalmente 
ha llegado a abrigar la fe en la inmortalidad del alma, no puedo persuadirme 
a creer que se aquiete sin ella, y a este respecto apenas cabe entre nosotros 
la ceguera de nacimiento, como no sea por una extraña aberración. Que 
aberración y no otra cosa es el hombre mera y exclusivamente racional”. La 
esterilidad del escepticismo racionalista impone el enfrentamiento trágico 
entre razón y sentimiento. Estar alerta contra el escepticismo racionalista es 
también propio de Husserl.

Ni el anhelo vital de inmortalidad humana, halla confirmación 
racional, ni tampoco la razón nos da aliciente y consuelo de vida ni 
verdadera finalidad a esta. Más he aquí que en el fondo del abismo 
se encuentran la desesperación sentimental y volitiva y el escepticismo racional 
frente a frente, y se abrazan como hermanos. Y va a ser de este abrazo, 
un abrazo trágico, es decir, entrañadamente amoroso, de donde va a 
brotar manantial de vida, de una vida seria y terrible. El escepticismo, 
la incertidumbre, última posición a que llega la razón sobre sí misma, 
sobre su propia validez, es el fundamento sobre el que la desesperación 
del sentimiento vital ha de fundar su esperanza30. “La paz entre estas 

29. Ibídem, Pág. 820
30. Ibídem Pág. 825



116 - Julia Valentina Iribarne

dos potencias se hace imposible y hay que vivir de su guerra y hacer 
de esta, de la guerra misma, condición de nuestra vida espiritual”31. 

 “[…] tal vez una razón degenerada y cobarde llegase a proponer 
una fórmula de arreglo, porque en rigor la razón vive de fórmulas; pero 
la vida qué es informulable; la vida que vive y quiere vivir siempre, no 
acepta fórmulas. Su única fórmula es: o todo o nada. El sentimiento 
no transige con términos medios”.

 “[…] la ciencia destruye el concepto de personalidad reduciéndolo 
a un complejo en continuo flujo de momentos, es decir, destruye la 
base misma sentimental de la vida del espíritu, que sin rendirse se 
vuelve contra la razón”32. “[…] la voluntad, quiero decir, la voluntad de 
no morirse nunca, la irresignación a la muerte, fragua la morada de la 
vida […]”33.

“`[…] la trágica historia del pensamiento humano no es sino la de 
una lucha entre la razón y la vida, aquella empeñada en racionalizar 
y ésta haciéndola que se resigne a lo inevitable, a la normalidad; y la 
vida empeñada en vitalizar a la razón obligándola a que sirva de apoyo 
a sus anhelos vitales”34. 

“[…] la razón no me lleva ni puede llevarme a dudar de que exista 
adonde la razón me lleva es al escepticismo vital; mejor aún a la 
negación vital; no ya a dudar sino a negar que mi conciencia sobreviva 
a mi muerte. El escepticismo vital viene del choque entre la razón y el 
deseo […] y de ese choque entre la desesperación y el escepticismo, 
nace la santa, la dulce, la salvadora incertidumbre, nuestro supremo 
consuelo”35.

Para Unamuno Don Quijote es “[…] el héroe de la desesperación íntima 
y resignada, por eso es el eterno dechado de todo hombre cuya alma es 
un campo de batalla entre la razón y el deseo inmortal. Nuestro señor Don 
Quijote es el ejemplo vitalista cuya fe se basa en incertidumbre, y Sancho lo 
es del racionalista que duda de su razón”36.

31. Ídem, Págs. 825/826
32.  Ibídem, Pág. 827
33.  Ídem. 
34. Ibídem,  Pág. 833
35.  Ibídem, Pág. 836
36.  Ibídem, Pág. 838



Anuario colombiano de Fenomenología  - 117

Sin duda una diferencia muy grande entre la posición de Unamuno y 
la de Husserl es la concepción de la razón de este último, que hace que la 
afectividad siga siendo razón trascendental, en tanto que Unamuno se atiene 
a la concepción de la razón, patrocinada por Kant, ajena a todo compromiso 
afectivo.  Por eso las funciones de la razón husserliana no están en guerra sino 
a lo sumo en una relación recíprocamente constructiva y crítica en busca de 
lo verdadero y lo valioso37, que puede emparentarse con la articulación de 
las funciones en Husserl. Lo que a primera vista parece ser diferencia entre 
Unamuno y Husserl respecto del sentimiento es el papel que este juega 
a favor de una humanización creciente, por el contrario, coinciden ambos; 
para terminar: “[…] tenemos a veces el sentimiento directo de Dios”. Y este 
sentimiento, obsérvese bien porque en esto estriba todo lo trágico de Él y el 
sentimiento trágico todo de la vida. Para Unamuno la fe es un sentimiento, 
sentimiento de hambre de Dios, de carencia de Dios. Creer en Dios es, en 
primera instancia y como veremos querer que haya Dios, no poder vivir sin 
Él.

Para Husserl, sentimiento es apertura a valores, y con eso a la posibilidad 
de orientarse teleológicamente, hacia lo mejor y lo superior. Así nos es  
dado el papel del sentimiento en Husserl como revelador de valores. En 
ese sentido Husserl no acepta la ética kantiana que excluye la sensibilidad. 
Husserl sostiene (siguiendo a Hume) que sin resonancia afectiva no se 
puede concebir el bien, lo que haría imposible la ética. La guerra entre razón 
y escepticismo racionalista está representada en Husserl por el sí mismo 
ético instituido y el yo pasivo de las tendencias que pasaría por alto el yo 
libre. Tanto en Unamuno como en Husserl el amor juega un papel de radical 
importancia.

37.  Ibídem,  Pág. 833



118 - Julia Valentina Iribarne

Bibliografía

FLAUBERT, Gustave.  La educación sentimental, París, editorial Gallimar, 1935.

HUSSERL, Edmund,   Einleitung in die Ethik, Kluwer Academic Publisher, Dordrecht/

Boston/Londres, editado por Henning Peiucker, 2004. Husserliana XXXVII

_________ Vorlesungen über Ethik und Wertlehre 1908-1914, Kluwer Academic Publisher, 

1988, editado por Ullrich Melle. Husseerliana XXVIII

_________ Para una fenomenología de la intersubjetividad, editado por Iso Kern, 1973. 

Husserliana XIV

IRIBARNE, J. Valentina De la ética a la metafísica, Bogotá, editorial San Pablo y UPN, 

2007.

  SARTRE, J. Paul. Situacion, I, Paris 1947  Gallimard

__________ Bosquejo de una teoría de las emociones. Madrid, Alianza, 1971

UNAMUNO, Miguel, El sentimiento trágico de la vida .Madrid, Aguilar; 1951



La constitución regresiva del mundo de la vida

The Retrogressive Constitution of the Lifeworld

ROBERTO J. WALTON
Universidad de Buenos Aires

Argentina

Resumen
El artículo se ocupa de la reconstrucción 
de tiempos pasados por medio de una 
constitución regresiva, y examina los 
pasos seguidos por Edmund Husserl en 
esta tarea. En primer lugar, la apercepción 
o apresentación es analizada como 
una intencionalidad vacía que puede 
ser plenificada. En segundo lugar, la 
apercepción retrospectiva es considerada 
como aquella modalidad temporal que se 
dirige al pasado dentro del ámbito de la 
propia subjetividad y se plenifica por medio 
de la rememoración y la empatía. Luego, se 
extiende este análisis a una retrospección 
intersubjetiva que señala el camino para 
una reconstrucción del pasado histórico y 
de otros encadenamientos generativos. Esta 
expansión de la experiencia depende de una 
apercepción o empatía histórica. En cuarto 
lugar, una ampliación ulterior permite incluir 
la experiencia de animales de tiempos 
antiguos y, además, hacer frente a épocas 
en que no hubo experiencias humanas o 
animales en las que podemos empatizar, 
pero cuya reconstrucción es posible sobre 
la base de las huellas que han quedado. 
Por último, el artículo explora problemas 
que conciernen a la verificación y a la 
temporalidad en la constitución regresiva.

Palabras clave: apercepción, 
presentificación, reconstrucción, empatía 
histórica, historia de la tierra.

Abstract
The article deals with the reconstruction 
of past times through a retrogressive 
constitution, and examines the steps 
followed by Edmund Husserl in this task. 
First, apperception or appresentation is 
analyzed as an empty intentionality that 
can be fulfilled. Second, retrospective 
apperception is considered as the time-
modality that is directed to the past within 
the realm of one’s own subjectivity and is 
fulfilled by recollection and empathy. Next, 
this analysis is extended to an intersubjective 
retrospection that marks the way to a 
reconstruction of the historical past of our 
and other generative chains. This expansion 
relies on historical apperception or empathy. 
Fourth, a further enlargement is introduced 
in order to include the experience of animals 
of ancient times, and, furthermore, to cope 
with times in which there were no human 
or animal experiences into which we can 
empathize, but which can be reconstructed 
on the basis of the traces that have been left 
behind. Finally, the article explores issues 
concerning verification and temporality in 
retrogressive constitution. 

Keywords: apperception, presentification, 
reconstruction, historical empathy, the 
earth’s history



120 - Roberto J. Walton

1. Introducción: la apercepción 

La constitución regresiva del mundo de la vida requiere recurrir a la 
apercepción de carácter retrospectivo y a una ampliación de ella en tanto su 
aplicación primera atañe de un modo limitado a la vida individual. Husserl 
define la apercepción, en términos generales, como “una conciencia que 
no solo tiene conciencia de algo en general dentro de sí, sino que a la vez 
tiene conciencia de este algo como algo motivante para la conciencia de 
otra cosa, y que, por tanto, […] remite a esta otra cosa como algo que le es 
inherente, como algo que es motivado por medio de ella”1. 

1.1. La apercepción se constituye “por inducción y entrelazamiento de 
inducciones”2, es decir, por la sedimentación de la experiencia pasada que 
se consolida en estructuras típicas y lleva a anticipar un transcurso similar 
en la experiencia futura. Tiene una génesis en la experiencia porque es el 
resultado de intenciones que reciben una confirmación: “Aprendemos a 
conocer el mundo en la medida en que lo constituimos aperceptivamente 
en nosotros”3. Husserl señala que la apercepción no solo comprende la 
institución de una adquisición o habitualidad para experiencias que se 
repiten sino “una habitualidad implícita para toda una variedad de sentidos 
experienciales alterados, para experiencias como si (als ob) ellas hubieran 
sido originariamente instituidas”4. De modo que anticipamos la experiencia 
ulterior por una analogización que puede tener un alcance variable según 
haya o no confirmaciones. Surge así una referencialidad determinada por 
una estructura típica. La “apercepción indicadora” (anzeigende Apperzeption) es 
también una “apercepción tipificante” (typisierende Apperzeption) que admite 
la alteración y se extiende a lo posible y semejante como si hubiera sido 
ya efectivamente experienciado. La referencialidad determinada y variable 
coexiste con remisiones indeterminadas o abiertas. Ya sea determinada 
o indeterminada, la referencialidad primariamente vacía, que, puede ser 
plenificada por diversos tipos de intuición, se orienta en las tres direcciones 
temporales como “apercepción que co-presenta” (mitgegenwärtige Apperzeption), 
“apercepción que remite prospectivamente” (vorverweisende Apperzeption) y 

1. HUSSERL, Edmund.  Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesung- und Forschungsmanuskripten 
(1918-1926), ed. FLEISCHER, Margot, Husserliana XI. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966. Pág.  
338.
2. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte 
aus dem Nachlass (1916-1937), ed. SOWA, Rochus, Husserliana XXXIX. Dordrecht, Springer, 2008, 
Pág. 415.
3. Ibíd. Pág. 418.
4.  Ibíd. Pág. 503. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 121

“apercepción que remite retrospectivamente” (rückverweisende Apperzeption). 
Este último tipo de apercepción o apresentación, que corresponde a la 
referencia de una huella a la circunstancia de haberla dejado, será el tema 
de este trabajo5. 

1.2. La apercepción que se sustenta en una percepción o presentación 
puede ser plenificada por una percepción o, como sucede en el caso de la 
constitución regresiva o reconstrucción del pasado, por una presentificación. 
Entre las presentificaciones se encuentran “la presentificación simple” 
que da el objeto en sí mismo pero no en persona como sucede en la 
rememoración y la fantasía, y la presentificación “con complicaciones”6 que 
intuye algo con la conciencia de que es imagen o signo de otra cosa. Hay 
que añadir las presentificaciones empatizantes o experiencias de lo extraño, 
que, según Husserl, “son en su peculiaridad esencial diferentes de todas las 
otras presentificaciones”7. La empatía nada tiene que ver con la conciencia 
de una imagen o de un signo, porque no capta un elemento mediador 
respecto de lo extraño. Se asemeja a la rememoración porque está sujeta a 
la legitimación racional, pero se diferencia de ella porque se orienta a otro 
curso de vivencias. Y se distingue de la mera fantasía que, en cuanto libre, 
es decir, carente de condicionamientos, escapa a una legitimación racional. 
La empatía se dirige a otras subjetividades, o bien a las objetividades 
creadas por ellas. En estas producciones “hay patentemente indicaciones 
(Indikationen) parciales que se conectan de manera sistemática, que convergen 
en una configuración de sentido correspondiente, y que en la plenificación 
proporcionan la unidad de un acontecer, la unidad de un valor compuesto 
de múltiples componentes de valor, […]”8. 

5. Ibíd. Pág.  414, 483.  Husserl aclara: “Lo mismo que significa la palabra ‘apresentación’ 
puede ser mentado con la palabra ‘apercepción’. Sin embargo, esta palabra puede tener otro 
sentido” (ibíd. Pág.  142 s.). El otro sentido, que no entra en juego en estas consideraciones, 
es aquel en que “apresentación” designa la experiencia concomitante de lo simultáneo 
mientras que “apercepción” designa la experiencia concomitante de algo que es anterior o 
posterior o. Otra aclaración importante para las consideraciones siguientes es que, así como 
el término “empatía” (Einfühlung) puede referirse a una mera intención vacía dirigida a lo 
extraño o a la presentificación que la plenifica, y el término “recuerdo” (Erinnerung) designa 
la retención como intención vacía y la rememoración (Wiedererinnerung) que la plenifica, el 
término “apercepción” se amplía en su alcance para designar también su intuitivación.
6.  HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, ed. SCHUHMANN, Karl, Husserliana 
III/1 y III/2. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1976, Pág. 90, 233 s. Trad. de GAOS, José. Ideas relativas 
a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. México/Buenos Aires: Fondo de Cultura 
Económica, 21962, Pág. 244 s. 
7. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil: 
1929 – 1935, ed. KERN, Iso, Husserliana XV. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1973, Pág. 354.
8.  HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág.  412. 



122 - Roberto J. Walton

Los objetos culturales son cosas que no tienen el cuerpo propio que 
caracteriza a los sujetos que lo gobiernan como órgano de su movimiento. No 
tienen el cuerpo propio en que coexiste una vida psíquica. Sin embargo, son 
“análogos de cuerpo propios” porque en ellos se ha expresado el gobierno 
de sujetos que los han configurado con su actividad conforme a fines, de tal 
modo que su forma sensible indica este gobernar y esta configuración según 
metas: “Las cosas reciben un significado espiritual incorporado a ellas, no 
efectivamente corpóreo, pero ‘en’-carnado, que remite a sujetos dadores 
de significado”9. En virtud de este doble aspecto material y espiritual, la 
impleción de indicaciones vacías debe entenderse de dos maneras. En 
primer lugar, el objeto material tiene que ser considerado en sus aspectos 
o apariciones a fin de reconocerlo o confirmarlo como tal. En vista de las 
curvas, bordes, puntas, hendiduras, etc., vemos un objeto como herramienta. 
Pero con esto no se tiene aún una intuición del uso de la herramienta, es 
decir, de su sentido y sus fines. Simplemente lo confirmamos como una cosa 
material. Este primer paso es el de una empatía meramente apresentante 
como un nivel de la experiencia de lo extraño que simplemente indica 
sin alcanzar una plenificación intuitiva. En un segundo paso, mediante 
una presentificación empatizante, nos representamos su uso, esto es, su 
adecuación a un fin. Husserl observa que el desvelamiento del sentido del 
objeto cultural exige trasponerse dentro de lo sujetos extraños y explicitar 
el mundo circundante en que se desenvuelven. Se trata de une empatía o 
comprensión intuitiva de la intención o la meta general que ha motivado 
la producción de una formación cultural como una herramienta, un 
símbolo religioso, una obra de arte o una obra literaria. Por tanto, también 
son apercibidos los sujetos que han formado estos objetos culturales en 
relación con sus fines. De manera que un objeto del mundo circundante es 
percibido materialmente y a una es comprendido en su sentido teleológico, 
es decir, según la meta para la que ha sido fabricado. Husserl señala que 
“toda ‘empatía’, toda comprensión de la coexistencia humana y del mundo 
circundante humano (que es totalmente mundo cultural) está fundado por 
completo en la retrocomprensión (Rückverstehen) que va de la obra al operar, 
de la expresión corpórea, a la vida que se expresa en ella, etc.”10.

9. Ibíd. Pág.  427. La analogía entre la comprensión del objeto cultural y la empatía como 
experiencia de otra subjetividad reside en que en ambos casos se encuentra una expresión 
y es necesario poner de manifiesto lo expresado en la expresión. Husserl también llama la 
atención sobre diferencias que conciernen a la idealidad inherente al objeto cultural, esto 
es, a la posibilidad de reiterarlo de un modo idéntico en un momento histórico posterior. Cf. 
HUSSERL, Edmund. Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925, ed. BIEMEL, 
Walter, Husserliana IX, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1968, Pág. 400.
10. HUSSERL, Edmund. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 123

1.3. Para esclarecer las particularidades de la rememoración y la 
empatía en relación con la apercepción retrospectiva, Husserl analiza la 
apercepción sustentada en la percepción de la huella de un animal. La 
huella proporciona al cazador la indicación de la coexistencia presente de 
una pieza de caza en el entorno. Si la indicación o apercepción conduce 
a buscar el animal en el entorno, solo transcurren percepciones entre la 
huella percibida y el encuentro con la pieza de caza. Por tanto, al motivar un 
proceso que no se sustrae a la esfera perceptiva, este tipo de apercepción 
se diferencia tanto de la apercepción que nos remite a nuestro propio 
pasado como de la apercepción del otro en la empatía. Un caso distinto es 
aquel en que la huella, y la consiguiente apercepción del animal de caza, 
nos llevan a rememorar una supuesta situación pasada similar a otra en 
que efectivamente hemos percibido un animal que deja huellas al pasar. 
Asociamos la situación que hemos percibido con la apercepción actual, y 
efectuamos una presentificación analogizante: “La apercepción se da como 
una modificación de la rememoración y evoca a la vez (recuerdo en un doble 
sentido) un caso semejante de percepción propia efectiva”11. Husserl se refiere 
a un segundo sentido de recuerdo en que se produce una modificación de 
un suceso semejante efectivamente percibido. La apercepción no intenciona 
algo presente coexistente sino que “ad-memora” (ad-memoriert), es decir, 
proyecta lo apresentado hacia (ad-) el tiempo pasado. Husserl se refiere a la 
modificación como un “rememorar-por-añadidura” (Hinzuerinnern) en que la 
huella como algo presente recibe un sentido que la refiere al pasado: “Este 
recordar-por-añadidura es o un rememorar o una modificación intencional 
del rememorar, una apercepción analogizante, que, por tanto, aquí es ad-
memoración (Ad-Memoration). Vemos, pues, que modos del recuerdo se han 
de incluir también en el concepto de apercepción que aquí construimos”12. 
Esta modificación de la rememoración se asocia con “una retención-como-
si (Retention-als-ob), una modificación de la retención como modificación 
que no fue mi retención”13. Husserl formula una aclaración respecto de 
estas rememoraciones en el modo del como-si que trascienden el reino del 
recuerdo estricto: “[…] ellas entran en escena, como se ha dicho, como si 
hubieran sido o hubieran podido ser mis experiencias. Pero el como-si no es el 
de una mera fantasía”14.

Phänomenologie. Ergänzungsband aus den Nachlass 1934-1937, ed. SMID, Reinhold  N., Husserliana 
XXIX. Dordrecht/Boston/London: Kluwer Academic Publishers, 1993, Pág. 380.  
11. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág.  413 s.  
12. Ibíd. Pág.  414.
13. Ibíd. Pág. 507.
14. Ibíd. Pág. 504.



124 - Roberto J. Walton

1.4. La exclusión de la mera fantasía o imaginación libre no significa 
la exclusión de toda variante. Esto es importante por la participación 
de la fantasía en el conocimiento de lo extraño. No solo modificamos 
nuestras propias rememoraciones para adaptarlas a la plenificación 
de la apercepción orientada al pasado sino que podemos recurrir a la 
fantasía para esa ilustración. Husserl escribe: “Ahora debemos tomar en 
consideración otra forma de modificación de las rememoraciones como una 
forma que ingresa en apercepciones (als in Apperzeptionen eintretenden) y ejerce 
en ellas una función. Me refiero a las modificaciones de neutralidad de la 
fantasía. Así, por ejemplo, la apercepción-en-imagen (Bildapperzeption)”15. Al 
tomar conciencia de un mundo-en-imagen (Bildwelt), es posible que emerja 
entre la realidad efectiva y la imagen un conflicto por el cual esta queda 
caracterizada como ilusión o apariencia. Sin embargo, siempre subsiste la 
posibilidad de que haya algún grado de plenificación recíproca entre las 
remisiones inherentes a las apercepciones que se sustentan en el mundo-
en-imagen y las remisiones inherentes a las apercepciones que se apoyan 
en la percepción del mundo de la realidad efectiva. En tal caso, el mundo-
en-imagen se insertaría adecuadamente en el resto del campo perceptivo y 
complementaría nuestra aprehensión de la realidad.

Husserl considera, pues, el problema de la inserción o no-inserción de 
la “fantasía perceptiva” en el mundo de la percepción, es decir, en el mundo 
del presente. En un paso siguiente analiza una “fantasía reproductiva”16 y 
su relación con la rememoración. Más precisamente, examina la relación 
de la fantasía con la rememoración en el modo del como-si y la libertad de 
su variación: “¿No tienen el como-si de la rememoración y el de la fantasía 
algo en común?”17. El carácter compartido reside en que el como-si de la 
rememoración y el de algunos casos de fantasía no es el como-si de una 
imaginación libre. Por eso la fantasía puede tener una participación en la 
plenificación de la apercepción retrospectiva y contribuir a la reconstrucción 

15. Ibíd. Pág. 415. La imagen que aquí se considera no es aquella inherente a una conciencia 
de imagen –por ejemplo, la imagen de una persona en su retrato–, sino la imagen que sirve de 
base a una fantasía –por ejemplo, la imagen de un centauro–. Husserl describe la apercepción-
en-imagen en relación con la percepción de un paisaje. La escena se presenta como fantasía 
perceptiva en el ámbito de la percepción, de tal manera que el entorno apercibido por la 
imagen entra en conflicto con la restante percepción total del campo perceptivo y lo que este 
resto apercibe inductivamente en ese lugar entra a su vez en conflicto con la imagen. O sea: 
las remisiones que se sustentan en la percepción del campo perceptivo no se plenifican en 
forma concordante con las apariciones de los objetos de la imagen. El mundo-en-imagen 
exhibe en su propio contexto una concordancia, pero esta es cancelada por el entorno de 
realidad efectiva.
16. Ibíd. Pág. 416 s.
17. Ibíd. Pág. 417.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 125

del pasado. Esto es posible en la medida en que la experiencia efectiva 
proporcione una motivación para alcanzar una mayor determinación del 
pasado y para efectuar cancelaciones en lo ya alcanzado. 

La fantasía que plenifica la apercepción difiere de la fantasía en tanto 
ficción que carece de relación con la realidad del mismo modo que la fantasía 
que plenifica la apercepción inherente a la empatía no es una mera fantasía. 
Respecto de la presentificación que plenifica la apercepción empatizante, 
Husserl declara que una vinculación a lo percibido limita nuestra libertad: 
“En el como-si de la modificación estoy atado (gebunden) por la indicación 
del cuerpo propio extraño, no soy un imaginante libre, no es una mera 
fantasía [...]”18. La imaginación está sujeta a limitaciones en el sentido de 
que es “exigida de un modo determinado por la exterioridad experienciada 
del cuerpo físico allí” o “motivada por un cuerpo físico que existe allí” en una 
situación que excluye toda arbitrariedad: “Aquí, la situación de motivación 
es una situación particular que no permite imponer al comportamiento del 
cuerpo físico que está allí una arbitraria interioridad de la fantasía”19. En 
el otro extremo, Husserl se plantea el problema de “si hay tal cosa como una 
fantasía completamente pura”. Tiene en cuenta que toda experiencia está “atada” 
(gebunden) tanto al curso de la conciencia como a un contexto de experiencia. 
Señala que la fantasía se inserta en el curso de la conciencia, y pregunta si 
esta inserción no establece una relación entre la ficción y la realidad por 
la cual la imaginación queda sujeta a una cancelación. Y observa que las 
fantasías que ordinariamente se nos ocurren no son libres sino “fantasías-
en (Hineinphantasien) que imaginan algo ficticio en una porción de realidad 
experienciada intuitivamente o aun de realidad oscuramente puesta”20. 

1.5. Se ha examinado en este apartado la presencia del “como-si” en 
diversos niveles. Apareció primero en la apercepción que permite anticipar 

18. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 642.
19. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zweiter 
Teil: 1921 – 1928, ed. KERN, Iso, Husserliana XIV. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1973, Pág. 499. 
Sobre esta limitación de la fantasía, cf. AGUIRRE, Antonio. Die Phänomenologie Husserls im Licht 
ihrer gegenwärtigen Interpretation und Kritik. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1982, 
Pags. 150-164.
20. HUSSERL, Edmund. Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen 
Vergegenwärtigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925), ed. MARBACH, Eduard, Husserliana 
XXIII. The Hague/Boston/London: Martinus Nijhoff, 1980,  Pág. 509. Esta “fantasía atada” 
o “fantasía-en” estará en el centro de las siguientes consideraciones. Sobre la imaginación 
husserliana como “presencia flotante” que tiene un poder propio de manifestación al lado 
de la presencia perceptiva, y posibilita que ciertos aspectos de la realidad se manifieste en 
su verdad propia, cf. DUFOURCQ, Annabelle. La dimension imaginaire du réel dan la philosophie de 
Husserl, Phaenomenologica 198. Dordrecht: Springer, 2011, passim. 



126 - Roberto J. Walton

y captar experiencias análogas a las experiencias pasadas como si ellas 
mismas hubieran sido originariamente instituidas. Esta posibilidad de 
avanzar más allá de lo originariamente instituido en la percepción se extiende 
a la rememoración. Los recuerdos intuitivos exhiben una modalidad del 
como-si que permite transferir el contenido de las propias rememoraciones 
a situaciones análogas que no se han percibido efectivamente. Pasamos 
así de la rememoración meramente reproductiva a la rememoración que 
introduce modificaciones. Por último, el “como-si” de la fantasía se diferencia 
del de la rememoración porque altera lo reproducido en una cuasi-realidad 
que puede tener una variada relación de contraste y complementación con 
la aprehensión del mundo efectivo. Con estas aclaraciones preliminares 
es posible ocuparse de la ampliación de nuestro mundo a través de una 
constitución regresiva que recurre a diversas modalidades de plenificación 
de la apercepción: “‘Apercepción’ designa una ley fundamental de la 
formación ampliadora de la experiencia”21. 

2. La apercepción retrospectiva: el pasado de la subjetividad primordial  

La aplicación primaria de la apercepción retrospectiva se produce en 
la esfera de la primordialidad, es decir, en aquel ámbito que no contiene 
referencias a otros sujetos porque implica la exclusión de los sentidos que 
remiten a ellos. En relación con la primordialidad podemos rememorar el 
pasado lejano de muestra infancia. Esta constitución regresiva es limitada, y 
una ampliación obliga a recurrir a los informes de otros sujetos que tuvieron 
la experiencia de nuestro pasado o a la experiencia que nosotros tenemos 
de otros niños.  

2.1. Respecto de la pregunta retrospectiva por el propio ser individual, 
Husserl señala que ante todo puedo volver cada vez más atrás en la 
rememoración de mi vida pasada y encontrar un mundo cada vez más 
desdibujado: “Retrocedo en mi infancia hasta donde recuerdo: siempre fui ya 
hombre, siempre tuve ya experiencia del mundo, aun cuando una experiencia 
de contenido más pobre y con horizontes mucho menos formados”22. Si me 
limito a mis posibilidades de experiencia, mis capacidades de aprehensión 
del mundo quedan restringidas. En el tiempo de la primordialidad, 
la rememoración de la primera infancia no se extiende muy lejos y se 
encuentra con un horizonte oscuro. Solo es posible ingresar mediante la 

21.  HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág.  502.
22. Ibíd. Pág. 478.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 127

rememoración en un sector pequeño de la amplitud ilimitada del pasado 
porque se llega a “lo último recordado”, esto es, a una presentificación 
que tiene un horizonte de pasado que no se puede actualizar. Un límite 
en la capacidad de rememorar impide avanzar más allá. No obstante, en el 
círculo de mis capacidades primordiales, de acuerdo con las posibilidades 
de la apresentación que indica retrospectivamente, es posible ir más allá 
al presentificar el pasado “en intuiciones que no tiene el carácter de mis 
percepciones efectivamente previas, que no aparecen como mis meros 
recuerdos, sino que aparecen como si las hubiera percibido y, después de lo 
entonces actualmente percibido, hubiera podido percibir”23.

En el límite entre lo intuible y lo no-intuible se encuentra “el tiempo 
del lactante que se ha de admitir necesariamente como propio pasado, 
como un ‘tiempo’ que aún no tenía ni podía tener experiencia en sentido 
verdadero”24. Esta ausencia de experiencia conduce a una distinción entre 
ser y preser, y entre tiempo y pretiempo, aun cuando lo que precede al 
ser y al tiempo ya lleva en sí algún tipo de temporalidad. Aquí surge la 
pregunta acerca de cómo es posible captar el “preser del yo” (Vor-Sein des 
Ich)25 como algo cuasi-temporal. Más allá de lo intuido en la rememoración 
se encuentra lo que escapa a ella en un estado de preser y pretiempo. Es 
una esfera anónima que no llega a la temporalización y que exige un trabajo 
fenomenológico de explicitación. Es una dimensión que existe de un modo 
implícito, pero que no ha sido llevada a la constitución efectiva a través 
de una vuelta retrospectiva que identifica algo pasado y puede volver a 
hacerlo una y otra vez. Con otras palabras, hay un ámbito del no-ser que 
solo adquiere ser cuando es sacado de su anonimato y latencia por medio 
de la rememoración, y la repetición de la rememoración, que de este modo 
construye el ser temporal del pasado, es decir, le da ser y lo temporaliza: “Lo 
que va más allá en el modo del anonimato constituyente, en la latencia es un 
mº ×n, no es una nada sino ‘presupuesto’ del ser desde una temporalización 
olvidada que aún no es temporalización de un ×n, […]”26. 

23. Ibíd. Pág. 504.
24. Ibíd. Pág.  481. 
25. Ibíd. Pág. 473.
26. Ibíd. Pág. 471 n. Debe haber una protoafección para que haya un punto de partida para 
el tiempo en virtud de que esa afección despierta al yo. A esta afección le debe preceder un 
curso que constituye una temporalidad esencialmente pretemporal. Se puede pensar que 
la condición del yo antes de la afección es la de una nada porque el modo de destacarse o 
prominencia de lo que afecta disminuye hasta un grado cero en que desaparece disolviéndose 
en una base subyacente o subsuelo del yo. Pero no puede ser una nada totalmente ajena a 
la temporalidad porque entonces el ulterior curso efectivamente temporal sería imposible. 
Debe haber algo que pueda fundar las distinciones temporales en un nivel más pasivo de la 



128 - Roberto J. Walton

2.2. En la reconstrucción fenomenológica del propio pasado, junto al 
“camino directo” en el retroceso en la primordialidad, Husserl se refiere a 
un “rodeo” por la intersubjetividad a través de la empatía27. La inclusión de 
los otros permite adoptar sus experiencias. La ampliación de la experiencia, 
que ya tiene lugar en la esfera primordial de un modo finito a través del 
desplazamiento del cuerpo propio y la extensión de las rememoraciones, 
sigue un camino que pasa por los otros. Así, lo que no fue experiencia de un 
sujeto recibe ese rango por medio de la función concomitante de los otros. 
El rodeo por los otros sigue dos caminos porq ue la propia experiencia 
acerca del pasado se enriquece mediante la experiencia de otros niños 
y los informes que familiares y allegados pueden dar acerca de la propia 
infancia. 

Por un lado, a través de la empatía, es posible comprender a un niño 
en los primeros estadios de su desarrollo y transferir esta comprensión al 
propio crecimiento. La observación de otros niños proporciona indicios, y 
permite una comprensión indirecta de la primordialidad. Refiriéndose a los 
estadios primeros del desarrollo, Husserl escribe: “Las representaciones 
que formo para ellos son analogizaciones cuyo prototipo reside para mí en 
los niños del nivel de niñez más temprano, […]”28. Por otro lado, también a 
través de la empatía, puedo acceder a las experiencias que otros tuvieron de 
mí. La continuidad de mis rememoraciones debe entrar en una síntesis con 
la continuidad de las rememoraciones de los otros. A la empatía directa se 
añaden las mediaciones de la empatía, en tanto es posible empatizar otros 
que a su vez empatizan otros. Aquí entra en juego “mi capacidad de cuasi-
recordar ‘en’ sus recuerdos” en un “‘recuerdo’ por medio de los otros, de los 
otros de los otros, etc.”29. Así, extiendo retrospectivamente mi experiencia 
como si yo recordara.

Por tanto, más allá de las ampliaciones de la esfera de la primordialidad 
mediante la rememoración y la apercepción retrospectiva, se producen 

constitución del tiempo. Por tanto, el caso límite y lo que está más allá de este límite nulo 
no debe ser una nada en todo sentido sino una dimensión no-temporal (ein Nicht-Zeitliches) 
como dimensión en la que el yo se encuentra dormido y sin sueños. Hay que distinguir este 
yo no-despierto y previo al comienzo, del yo que ya ha despertado y por eso se convierte en 
un yo temporalizado.
27.  Ibíd. Págs. 475, 481.
28. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 583. 
29. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit., Págs. 501. Sobre la mediación de los otros, cf. 
FINK, Eugen. VI Cartesianische Meditation. Teil 2. Ergänzungsband, ed. KERCKHOVEN, Guy van, 
Husserliana – Dokumente  II/2. Dordrecht/Boston/London: Kluwer Academic Publishers, 1988, 
Págs. 202-212. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 129

nuevas ampliaciones a través de la intervención de los otros. El mundo 
se constituye en una ilimitación abierta desde mi primordialidad y desde 
las primordialidades coexperienciadas en mi primordialidad por medio 
de la experiencia de lo extraño, ya sea de manera inmediata, ya sea de 
manera mediata o indirecta. En este rodeo por los otros que da lugar a una 
convergencia entre lo propio y lo extraño, una modificación y una excedencia 
salvaguardan el carácter individual de cada subjetividad. La modificación 
de las experiencias extrañas permite que ellas se ajusten al estilo de vida 
de la propia primordialidad. Además, un excedente se mantiene siempre 
en la convergencia de la propia experiencia y representación del mundo 
de los otros. Los horizontes espaciales y temporales de los otros siempre 
traspasan mis propios horizontes temporales y espaciales, así como los 
míos exceden los de ellos. 

2.3. El retroceso en el pasado de la subjetividad por la doble vía de 
la rememoración y el rodeo por los otros constituye regresivamente una 
experiencia en que se desdibujan los objetos y las tipicidades adquiridas 
hasta llegar a una experiencia de preobjetos en un premundo que se 
manifiesta a un preyo que aún no se vuelve en actos intencionales a aquello 
que lo afecta. El retroceso conduce a una subjetividad incipiente cuyos 
instintos condicionan sus movimientos y por ende la constitución de la 
hyle, regulan la asociación de estos datos en unidades afectantes, y hacen 
emerger sentimientos que provocan una vuelta hacia estas afecciones o un 
alejamiento de ellas. Así, Husserl observa que “en la pregunta retrospectiva 
resulta finalmente la protoestructura en su modificación de la protohyle, 
etc., con las protokinestesias, protosentimentos y protoinstintos”30. La 
constitución regresiva debe extenderse ahora a la intersubjetividad. 

3. La apercepción empatizante e histórica: el pasado de las generaciones

Así como trasciende la esfera de la primordialidad, la constitución debe 
trascender el mundo circundante como un ámbito que puede también, 
aunque en un sentido relativo, caracterizarse como primordial. El pasaje 
a la intersubjetividad cada vez más concreta posibilita la extensión de las 
experiencias y la consiguiente ampliación del mundo. Trascender el mundo 
circundante, y así ampliar la experiencia, puede significar retroceder en la 
historia del propio mundo circundante o bien avanzar en la dirección de 
otros mundos circundantes y retroceder en ellos.

30.HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 585.



130 - Roberto J. Walton

3.1. Sobre el nivel inferior de la empatía de los contenidos psíquicos de la 
vida de los otros se edifica una “empatía de personas” referida a un ámbito 
espiritual que trasciende lo individual. De un modo aún más concreto el 
otro se da como otro dentro de una comunidad con su correlativo mundo 
circundante: “Efectuar una empatía significa captar un espíritu objetivo, ver 
un hombre, una multitud de hombres, etc.”31. Esto implica una empatía 
en el marco de una comunidad más allá de la empatía individual de una 
subjetividad a otra. En un ámbito compartido emergen objetos que ya no 
son lo que son a partir de sí mismos como los objetos naturales ni son 
objetos cuyas propiedades tienen un carácter práctico individual porque 
remiten a las metas de un solo yo que los produce. Son objetos que 
responden a un espíritu intersubjetivo, es decir, tienen un significado que 
vale para múltiples sujetos que se encuentran en la unidad de un mundo de 
la vida y su tradición. Una formación de esta índole, surgida de un mundo 
circundante práctico e intersubjetivo, “es comprendida originariamente por 
empatía como surgida previamente, como surgida de la acción de alguien, 
etc.”32.

En la empatía se comprenden no solo los sujetos y los objetos culturales 
del propio mundo familiar en el horizonte de simultaneidad sino también 
los sujetos y objetos culturales del pasado dentro de la propia generatividad 
o cadena de generaciones. Husserl se refiere a una “empatía histórica” 
(historische Einfühlung)33. Y la caracteriza como “una experiencia constructiva 
mediata”34. Un modo constructivo de empatía está en juego en tanto se 
requiere un fuerte grado de modificación intencional de nuestra experiencia 
presente en el proceso por el cual “el historiador reconstruye los pasados, 
los anteriores presentes, en sus representaciones y juicios”35. Y la empatía 
es mediata en tanto los monumentos, documentos, etc., que aparecen en el 
presente, nos remiten a presentes pasados que pueden ser representados 
por las presentificaciones. Husserl habla también de una empatía indirecta 
e inductiva, y la contrasta con las formas primarias: “Empatía como primaria, 
como experiencia del ser-ahí-con presente, en el modo de la percepción, 

31. HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Zweites Buch. Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, ed. BIEMEL, Marly, Husserliana IV. 
Den Haag: Martinus Nijhoff, 1952, Pág. 244. Trad. de ZIRIÓN, Antonio. Ideas relativas a una 
fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la 
constitución. México: Fondo de Cultura Económica, 2005.
32.  HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 370.
33. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 233.
34. HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie II, 
Op. cit. Pág. 378.
35..  HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 393.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 131

de los otros. Empatía de modo indirecto en los otros pasados, o en los 
copresentes, pero que no están ahí directa y corporalmente de un modo 
perceptivo; empatía indirecta por medio de la expresión inductiva”36. Hay 
que tener en cuenta, pues, dos características fundamentales: el carácter 
indirecto y la inductividad. La empatía es indirecta o mediata cuando se 
basa en los signos o huellas del mundo circundante en que se expresan otros 
yoes de los cuales no tenemos una aprehensión por medio de sus cuerpos 
propios. Esto incluye las indicaciones proporcionadas por la comunicación 
lingüística: “Pero ahora tengo también una empatía mediata, por cierto por 
medio de la comunicación indirecta –por ejemplo, lingüística–, y ahí accedo 
a ampliaciones que traspasan mis capacidades”37. Aquí tiene su lugar el 
“llegar a conocer indirecto de personas por medio de la comunicación y 
todo el vínculo de personas por el lenguaje y la expresión en general”38. 
Asimismo, la empatía se realiza por medio de la expresión inductiva porque 
tiene en cuenta formas típicas de expresión que se han configurado a lo largo 
del tiempo en un proceso de inducción. Sobre la base de esas formas típicas 
de indicación inherentes a otro mundo circundante podemos acceder a sus 
significados espirituales mediante una modificación imaginaria de formas 
típicas de significatividad y expresividad características de nuestro mundo 
de la vida.

En el caso de la propia generatividad se reconstruye un horizonte abierto 
de antepasados y su tradición. Los otros de los otros de los otros nos 
permiten avanzar en una apertura que es infinita porque se asocia con la 
idealización de la capacidad de información mediada por los otros. Pero a 
la vez el acceso efectivo es finito porque lleva su tiempo: “Si consideramos 
la mediación de los otros de los otros, etc., en el nexo generativo abierto, 
llegamos siempre más lejos, siempre más lejos ‘in infinitum’”39. 

3.2. Hay testimonios de seres humanos que no posibilitan una empatía 
inmediata o una empatía mediada por nuestra tradición, porque nos remite 
fuera del legado con que estamos familiarizados. Husserl se refiere a la 

36.  HUSSERL, Edmund. Späte Texte über die Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, ed. 
LOHMAR, Dieter, Husserliana-Materialien VIII. Dordrecht: Springer, 2006, Pág. 371. 
37. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág.  239.
38. HUSSERL, Edmund. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie, ed. BIEMEL, Walter, Husserliana VI. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1962, Pág.  480 
s. 
39. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 508. Husserl declara que, en la reconstrucción 
del comienzo, sus posibilidades y realidades “se han de captar necesariamente como infancia, 
como nacimiento, esto es, en conexión con padres, dentro de una humanidad ya existente y en su nexo 
generativo” (ibíd. Pág.  477). 



132 - Roberto J. Walton

diversidad de nexos generativos como “humanidades extrañas que pueden 
llegar a conocerse recíprocamente y pueden luego aparecer también en un 
único nexo generativo, y merced a ello en una unificación de sus tradiciones 
en una única tradición a la que es inherente la unidad de una historia”40. 
Y señala que hay también “un modo de empatía de la humanidad cultural 
extraña y su cultura”41. Toda persona solo comprende en primera instancia 
su propio mundo cultural, que, en cuanto tal, se enfrenta a los restantes 
mundos como extraños. Su mundo espiritual es el “miembro cero” en torno 
del cual se orientan los demás a fin de ser comprendidos por analogía 
con ese punto de partida en un ejemplo de la relación entre lo propio y lo 
extraño que corresponde no ya a sujetos individuales sino a comunidades. 
Por consiguiente, se presenta la oposición entre la empatía inmediata del 
mundo familiar y la empatía mediata del mundo extraño. Se produce un 
pasaje de las apercepciones del mundo familiar a la comprensión segunda 
(Nachverstehen) de las apercepciones inherentes al mundo extraño: “Uno 
traspone ante todo lo más posible las apercepciones propias con las que 
está familiarizado, siguiendo la analogía, y hace así sus experiencias; se 
llega a conocer, se llega más lejos, en la medida en que la concordancia se 
mantiene al hacer esto, […]”42. 

Ahora bien, la típica individual del mundo circundante extraño puede 
ser completamente desconocida respecto no solo de los comportamientos 
sino también de los objetos; por ejemplo, las plantas difieren de las que 
son familiares, y las casas sorprenden de tal manera que no se sabe si 
son templos o edificios estatales. La típica desconocida no solo atañe a 
los aspectos exteriores sino que tiene que ver con los significados y metas 
inherentes a comportamientos y objetos, y con los modos en que las personas 
los ponen en práctica. Solo se comprende al otro en sus comportamientos 
más elementales, es decir, aquellos en que el yo opera sobre la naturaleza 
desplazando los cuerpos materiales. Se trata, pues, de la comprensión de 
los movimientos de levantar, trasladar, empujar, mover, etc., efectuados 
por los órganos del cuerpo propio extraño. De aquí es posible avanzar a 
la comprensión de la acción en función de aquellas metas muy generales 
que remiten a la satisfacción de las necesidades más persistentes del ser 
humano. Posteriormente, se debe procurar que esta comprensión analógica 

40. Ibíd., Op. cit. Pág.  499.
41. HUSSERL, Edmund. Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, ed. STRASSER, Stephan, 
Husserliana I. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1963, Pág. 162. Trad. de PRESAS, Mario A. Meditaciones 
cartesianas. Madrid: Ediciones Paulinas, 1979, Pág. 206.
42. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 167. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 133

extremadamente general se determine progresivamente. En este proceso 
entran en juego modificaciones intencionales de la propia experiencia para 
efectuar una empatía más precisa, posibles cancelaciones de esta empatía, 
y ulteriores correcciones en el intento de tener una experiencia efectiva 
de lo extraño: “Y ahí debo yo, avanzando, poder reconstruir qué clase de 
intereses, fines y herramientas permanentes tiene y se han creado, etc., para 
su ocupación de acuerdo con fines, etc.”43. 

3.3. En la reconstrucción de los horizontes históricos, el historiador debe 
tener en cuenta dos líneas de motivación por el pasado. Las motivaciones de 
nuestros actos pueden provenir de los otros en el trato recíproco inmediato 
o bien pueden surgir por el camino mediato de la comprensión de sus 
obras. Así, quienes participan en una tradición se encuentran dentro de 
un “nexo de eficacia” (Wirkungszusammenhang): “Los anteriores han actuado 
sobre los posteriores y los en cada caso coetáneos han actuado inmediata 
o mediatamente unos sobre otros, personalmente o por medio de sus 
escritos en todas las gradaciones comprensibles”44. Por un lado, un sujeto 
puede operar a través de la voluntad de los otros en el sentido de que la 
meta de su voluntad está presente en la meta de la voluntad de ellos. Puede 
alcanzar sus metas a través de sus acciones estableciendo vínculos dentro 
de la voluntad común de una personalidad de orden superior. Por otro lado, 
el objeto cultural producido puede motivar la recomprensión y acción de 
otros: “Mi efecto espiritual se propaga, sin mi propósito, en personas o 
entornos desconocidos, que igualmente no necesitan conocer nada acerca 
de mí”45. Por tanto, la reconstrucción del pasado permite una transmisión 
de sentido que puede ser analizada tanto desde el punto de vista de la 
voluntad comunitaria de subjetividades de orden superior –sociedades, 
iglesias, estados, etc.– como desde el punto de vista las formaciones 
culturales objetivas como sostenes de un proceso de transmisión directa 
que se ha interrumpido –obras de arte, la ciencia, etc.–. Por ambas vías el 
pensamiento de los otros está en mí como un pensamiento que he recibido, 
que ha influido en mí, y del que me he apropiado. Y lo comprendo con 
posterioridad al seguir por mi iniciativa las expresiones e indicaciones 
simbólicas pasando por los estadios de un pensamiento vacío y poco claro 
hasta llegar a un pensamiento claro, que debo al otro, y que sin embargo 

43. Ibíd. Pág.168. Cf. Págs. 159, 312, 342; HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der 
Intersubjektivität III, Op. cit. Págs.  435, 442 n., y Späte Texte über die Zeitkonstitution, Op. cit. Pág. 371 
s.
44.  HUSSERL, Edmund. Die Krisis. Ergänzungsband, Op. cit. Pág.  538.  
45. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität II, Op. cit. Pág. 195.



134 - Roberto J. Walton

es mío. Husserl observa que “por mi adopción se plenifica su intención”, y 
añade que la persona que se comunica conmigo, ya sea en forma inmediata 
o mediata, “actúa ‘dentro de mí’, en mi yo, [...]”46.   

A la tradición patente en el modo de una vida despierta, alimentada por 
rememoraciones, se contrapone la tradición latente. Respecto de esta se 
produce, a partir del presente, y por medio de “apercepciones históricas”47, un 
desvelamiento que da lugar a una experiencia histórica cuya concordancia 
debe mantenerse a lo largo de una explicitación y una determinación más 
precisas. Husserl sostiene que ninguna forma de vida o producto cultural 
se hunde definitivamente en una pérdida total porque “las antiguas 
tradiciones pueden llegar a ser de nuevo vivientes, pueden volver a motivar, 
pueden volver a ser eficaces, ya sea comprendidas en parte o totalmente, 
ya sea en forma originaria o modificada”48. La historia desconocida en un 
primer momento tiene su análogo en el pasado que no es alcanzado por 
la rememoración, pero que no es una nada sino que puede llegar a ser 
experienciado como pasado a través de presentificaciones. Mediante la 
empatía, el historiador desvela la historia guiado por recuerdos mediatos 
y por los monumentos, documentos, etc., que se encuentran en el presente 
viviente de las comunidades. Con estas guías, “reconstruye, en diferentes 
niveles de evidencia, anteriores presentes y finalmente nexos continuos, 
trayectos que se extienden cada vez más, de tales presentes pasados”49.  

4. La apercepción como-si analogizante: el pasado de la tierra y la naturaleza 
infinita

Al considerar la ampliación histórico-natural del mundo, Husserl tiene 
en vista la existencia de animales cuyas huellas encontramos en nuestro 
mundo circundante presente. Podemos colocarnos no solo en el lugar de 
aquellos hombres con cuya generatividad no podemos establecer un nexo, 
y que han tenido una experiencia del mundo, sino también en el lugar de 
animales de épocas pasadas que también han tenido una experiencia del 
mundo. Además, la analogía nos permite extender este conocimiento más 

46. Ibíd., p. 222.
47. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit., p. 506.
48. HUSSERL, Edmund. Aufsätze und Vorträge (1922-1937). Mit ergänzenden Texten, ed. NENON, 
Thomas y SEPP, Hans Rainer, Husserliana XXVII. Dordrecht/Boston/London: Kluwer Academic 
Publishers, 1989, Pág. 90. Trad. de SERRANO DE HARO, Agustín. Renovación del hombre y la 
cultura. Barcelona/Iztapalapa (México): Anthropos/Universidad Autónoma Metropolitana, 
2002, Pág. 99.
49. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 393.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 135

allá de la experiencia de seres humanos y animales.

4.1. Una generatividad animal es paralela a la generatividad humana, y 
sus miembros aparecen como “análogos psicofísicos de los hombres”50. La 
indicación indirecta de vida pasada no se limita, por tanto, a los testimonios 
de una existencia humana que pertenece a nuestra tradición o está fuera 
de ella, sino que se extiende a las señales dejadas por animales anteriores 
a la generatividad humana con los cuales puedo entrar en una relación 
de empatía. Contamos con huellas, con sus respectivas típicas, que nos 
permiten enterarnos de que había animales y de discernir distintas especies. 
El mundo que habitaban hubiera sido inaccesible porque la corporalidad 
humana se enfrentaría con un entorno causal que la destruiría. Pero el 
ser humano puede imaginarse como si estuviera en esos ámbitos de vida 
imposible y percibiera con los ojos la mirada del animal que le es indicada 
de alguna manera por restos fósiles. Por ejemplo, puede experienciar el 
mundo como si estuviera en el lugar del ictiosaurio en el período glacial. En 
un experienciar-como-si, por consiguiente, se constituye lo experienciado-
como-si, y es posible comprender el desarrollo filogenético por medio de 
transformaciones en los modos de representación del mundo humano, esto 
es, por medio de una modificación intencional. Esta alteración se intensifica 
a medida que, desde los animales superiores, descendemos en el mundo 
animal: “Una percepción analógica general es meramente el índice para 
todo el horizonte indeterminado de determinaciones más precisas, que, 
en el ordenamiento de la sucesión escalonada de la animalidad, deben ser 
aclaradas en un descenso progresivo”51. 

Alteramos nuestros modos de representación del mundo para dar 
cuenta de los modos en que los animales aprehenden el mundo. Se trata 
de “maneras de aparición del único mundo” que se han de determinar “a 
partir de las exhibiciones humanas como protomodales”52, es decir, como 
puntos de partida para una modificación. En el límite es posible avanzar 
hasta la vida de las plantas como modificación en el modo de una vida 
carente de kinestesias. Así se produce una ampliación histórico-natural 
del mundo por medio de las experiencias de los animales: “El ser humano 
[…], comprendiendo los animales como modificación humana, amplía su 
posible experiencia con la de ellos”53.

50. Ibíd., p. 173. 
51. HUSSERL, Edmund. Späte Texte über die Zeitkonstitution, Op. cit. Pág. 175.
52. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 510. 
53. Ibíd. Pág. 541.



136 - Roberto J. Walton

4.2. Hasta ahora se ha analizado un mundo constituido generativamente, 
es decir, constituido con el concurso de otros seres humanos y de los 
animales en razón de que podemos colocarnos en el lugar de ellos. Este 
mundo está dotado de una espaciotemporalidad objetiva porque depende 
de la constitución concomitante de una multiplicidad de seres humanos y 
animales. Husserl considera que no debemos detenernos ante este límite: 
“Si esta constitución fuera todo, estaría agotado el mundo. Pero el sentido 
de ser de nuestro mundo se extiende más lejos, y de lo que se trata es de 
esto que se extiende más lejos (das Weiterreichende) y de su constitución”54. 

Las indicaciones de la historia natural se extienden más allá de la 
vida animal. Por ejemplo, la roca petrificada de la corteza terrestre es una 
indicación de sucesos de una época geológica lejana. Con esta indicación se 
abre la posibilidad de una constitución de épocas de la historia de la tierra 
en las que no hubo siquiera una experiencia de animales. Por consiguiente, 
no es posible colocarse en el lugar de ellos para aprehender el mundo desde 
allí. Husserl se pregunta: “¿Qué sucede con las épocas de hielo terrestres 
o con los tiempos de las épocas geológicas en que la tierra era una bola de 
gas incandescente?”55. No se trata solo de lo inaccesible en el tiempo sino 
también de lo inaccesible en el espacio; por ejemplo, el interior fundido 
de la tierra actual no es un ámbito de experiencia objetiva como tampoco 
lo es el sol o la estrella Sirio: “Pero el mundo se extiende más allá de la 
tierra, y específicamente en aprehensiones que provienen de la ciencia y 
son diferentes derivaciones de configuraciones de sentido teóricas que 
los científicos han construido y solo ellos comprenden originariamente, 
[…]”56.

La reconstrucción no se detiene en la historia de la tierra. Husserl se 
refiere al “gran problema de la ampliación infinita del mundo circundante […] hacia 
una naturaleza universal en lo infinito […] con un espacio efectivamente 
infinito y un tiempo infinito […]”57. Esa naturaleza universal se caracteriza 
por una espaciotemporalidad homogénea e infinita y una causalidad 
omniabarcadora que nos permite extender las inducciones causales que 
efectuamos sobre la tierra a fin de prever y calcular acontecimientos en 
el cielo. Se produce una trasposición de las fuerzas causales del mundo 
terrestre al mundo celeste, esto es, una transformación analógica de lo 

54.  Ibíd. Pág. 511. 
55.  Ibíd. Pág. 502. 
56.  Ibíd. Pág. 410.
57.  Ibíd. Pág. 303.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 137

absolutamente lejano de acuerdo con el estilo causal de nuestro mundo 
circundante según la fórmula “como si fueran realidades lejanas totalmente 
como las terrestres”58. Además, en una interpretación causal de alcance 
universal, se explican aquellas alteraciones que se producen en la tierra, 
y de las que no se puede dar cuenta como efectos de otras alteraciones en 
el ámbito terrestre, por medio de alteraciones producidas en el cielo. Así, 
con el desarrollo de la astronomía y la física, la ampliación de la historia 
terrestre y la historia natural continúa siempre de nuevo, en un proceso 
abierto e ilimitado, en dirección a los ámbitos lejanos de la naturaleza y 
hacia el tiempo astronómico.

4.3. Husserl plantea el problema de los límites de la analogía en el caso 
de los proto-organismos y las plantas: “Pero ahí termina la analogía en el 
límite”59. Sin embargo, entra en juego otra modalidad de la analogía porque 
la constitución regresiva pasa finalmente a la reconstrucción de un tiempo 
que ni los hombres ni los animales han experienciado. Para dar cuenta de 
estas épocas Husserl recurre a “las apercepciones-como-si analogizantes 
por las cuales son representados los ámbitos inaccesibles a la experiencia 
del más distante mundo”, y añade que ellas son “puestas en paralelo 
con la apresentación-como-si empatizante”60. La apercepción de ámbitos 
inaccesibles del mundo incluye los mismos fenómenos que caracterizan 
a la empatía del otro: indicación de algo perceptivamente inaccesible, 
parificación de fenómenos perceptivos, y presentificación de lo indicado 
según una modificación intencional.

Ante todo, las indicaciones o huellas de épocas lejanas cumplen el papel 
de la presencia corporal del alter ego. Así como la apercepción del otro es 
motivada por la percepción de sus comportamientos y gestos corporales, 

58.  Ibíd. Pág. 305.
59.  HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 173.
60 Ibíd. Pág. 699. En la empatía nos colocamos en el lugar del otro como si estuviéramos 
allí. Por tanto, la apercepción-como-si analogizante parece diferenciarse de la apercepción-
como-si empatizante por la falta de esta trasposición. Sin embargo, implica una duplicación 
del yo que aparece como otro en la escena imaginada. Esta tiene una orientación porque lo 
imaginado tiene su derecha o izquierda, su arriba y su abajo, su adelante y su atrás, y hay 
desplazamientos de un lado a otro. Esto supone la presencia implícita de un sujeto corporal 
como centro de orientación. Por consiguiente, aunque no esté en juego en la escena que 
imagino, es decir, aunque no participe de lo reconstruido, lo imaginado solo es posible si 
estoy colocado en ese mundo como otro respecto de mí mismo. Así como en la empatía hay 
un yo empatizante y un yo empatizado, en la fantasía se distinguen el yo que fantasea y el 
yo fantaseado de modo que hay otro yo aunque sea el propio yo duplicado. Cf. HUSSERL, 
Edmund. Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion, ed. 
BOEHM, Rudolf, Husserliana VIII. Haag: Martinus Nijhoff, 1959, Pág. 115 ss.



138 - Roberto J. Walton

la apercepción de fenómenos de épocas pasadas tiene su sostén en la 
percepción del resto fósil de un ictiosaurio o de una piedra que remite a un 
objeto pasado en estado fluido. Husserl señala que “la percepción de un 
‘río de vidrio’, de ‘lava’, y de cosas de esta índole, indica, por ‘inducción’, o 
apercepción que capta retrospectivamente, un proceso de surgimiento”61. 
Ambos tipos de apercepción se caracterizan por la inaccesibilidad de lo 
así indicado. Por un lado, el curso de vivencias indicado por la percepción 
del cuerpo propio extraño no puede ser objeto de mi experiencia reflexiva. 
Esa percepción solo puede motivar presentificaciones de la vida del alter 
ego. Por el otro, solo puede haber una presentificación de edades pasadas. 
Queda excluida la posibilidad de la presencia en carne y hueso del mundo 
de esas épocas.

Además, la parificación (Paarung) del cuerpo propio extraño con mi 
cuerpo propio tiene su paralelo en el emparejamiento de las indicaciones del 
pasado con fenómenos o procesos de nuestro propio mundo circundante. 
Puesto que consideramos lo orgánico y lo inorgánico como parte de una 
historia, podemos apercibir las realidades remotas según “una tipicidad del 
devenir”62. Un patrón típico de un tipo de desarrollo y crecimiento orgánico 
hasta la madurez, y luego de envejecimiento y muerte, se ha constituido 
en la experiencia de nuestro mundo, y es aplicado a aquellos períodos de 
la tierra en que era imposible la vida de seres humanos y de organismos 
animales superiores, pero sí fueron posibles organismos inferiores y 
plantas. Apercibimos estas formas de vida extrañas en su historicidad, esto 
es, en su juventud, en una edad avanzada, en un estadio de declinación, en 
la cercanía de la muerte. Por eso la biología de cualquier época pasada de 
la tierra, o de otro planeta, es una modificación intencional de la biología 
de nuestro mundo de la vida: “Todo el sentido que podría tener la biología 
de Venus, de la que debemos hablar como posibilidad, la debe ella a la 
originaria formación de sentido de nuestro mundo de la vida, y, a partir 
de ahí, a la progresiva formación teórica de esta formación de sentido de 
nuestra biología”63. Y por eso el tiempo pasado de la tierra en que solo había 

61.  HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 414.
62. Ibíd. Pág. 506. Cf. HUSSERL, Edmund. Späte Texte über die Zeitkonstitution, Op. Cit. Pág.  167. 
63.  HUSSERL, Edmund. Die Krisis, Op. cit. Pág.  484. Husserl señala que el núcleo de la experiencia 
actual del mundo predelinea “un espacio de juego de posibilidades concordantes que se 
han de continuar de manera iterativa” (HUSSERL, Edmund. “Grundlegende Untersuchungen 
zum phänomenologischen Ursprung der Räumlichkeit der Natur”. En FARBER, Marvin (ed.). 
Philosophical Essays in Memory of Edmund Husserl. Cambridge, Massachusetts: Harvard University 
Press, 1940, Pág.  310). Se ha señalado al respecto que la transposición a partir del aquí y 
el ahora hacia otros tiempos y lugares no se detiene en ningún momento o sitio particular 
porque remite la fundamentación del conocimiento auténtico a un juego de la imaginación. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 139

animales sobre ella no es un mundo pasado animal sino un mundo pasado 
humano que solo tiene sentido a partir de nuestra experiencia y nuestra 
reconstrucción64. A ello se une que, en la experiencia actual de la esfera 
natural inorgánica, se constituyen realidades como unidades de la alteración 
y la no-alteración, es decir, como realidades que duran y, por tanto, tienen un 
momento de historicidad. Además, esta historia se desarrolla causalmente: 
“En nuestro mundo de la vida humano tenemos una típica experiencial de las 
causalidades naturales”65. Nuestro presente se desenvuelve de acuerdo con una 
tipicidad de causalidades físicas o biofísicas; por ejemplo, el fuego carboniza 
la madera, y la temperatura muy elevada o un frío muy intenso destruyen 
la vida orgánica. A partir de esta tipicidad podemos volver la mirada en la 
geología a la historia de la tierra y en la paleontología a la historia de los 
mundos de los animales: “La ampliación del conocimiento de la naturaleza 
como historia causal conduce a la historia de la tierra, pero mucho más allá 
de lo generativamente constituido. La tierra física recibe un horizonte de 
pasado causal que se amplía cada vez más”66.  

Así como las experiencias del alter ego se presentifican a través de 
modificaciones de las propias experiencias, la presentificación de épocas 
pasadas requiere una modificación de lo percibido en mi presente en el 
modo de la percepción-como-si. Husserl subraya que se procede “de un 
modo análogo a la presentificación de la empatía”, y que lo presentificado 
plenifica una apercepción que “a-temporaliza” (ad-temporalisiert)67 proyectando 
lo apresentado hacia (ad-) un momento del pasado. Nos imaginamos, por 
ejemplo, el estado fluido de la tierra en inmensas temperaturas de un modo 
análogo al modo en que percibimos un metal en fusión en la experiencia 
efectiva. Puesto que la fluidez puede pasar a un estado firme o fijo en nuestra 
experiencia perceptiva, o viceversa, nos imaginamos que algo análogo ha 
sucedido en el pasado. Nos representamos, como si estuviéramos allí y lo 
percibiéramos, el estado fluido de la tierra sobre la base de las indicaciones 
que, en la corteza petrificada de la tierra, recibimos de esa fluidez. También 
es posible imaginarse la congelación en la edad de hielo percibiendo a 
través de los sentidos del ictiosaurio como si nadáramos en un mar cuya 
temperatura no nos permitiría vivir. Sobre la base de estas analogías es 
posible considerar la presentificación de la naturaleza inaccesible. 

Cf. DUFOURCQ, Annabelle. La dimension imaginaire du réel dans la philosophie de Husserl, Op. cit. 
Págs. 132 ss., 369 s.
64. Cf. HUSSERL, Edmund. Späte Texte über die Zeitkonstitution, Op. cit. Pág. 444. 
65.  HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 512.
66. Ibíd.
67. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 242 s.



140 - Roberto J. Walton

5. Conclusión: verificación y temporalidad 

Husserl se refiere al “gran problema del método de la construcción indirecta, y 
reconstrucción de una reino de constitución inexperienciable”68. Señala 
que para poner de relieve el mundo pasado es necesario realizar una 
“‘desconstrucción’ abstractiva” (abstraktive ‘Abbau’)69 a la que Husserl 
caracteriza como un proceso de excavación que es similar respecto de la 
historia del yo al realizado por la arqueología. A partir de los elementos 
primeros proporcionados por la desconstrucción, se plantea la tarea de 
“hacer surgir de nuevo”70 lo desmantelado. Un “progresivo poner-en-juego” 
de formaciones de sentido y de validez en una construcción (Aufbau) es el 
reverso de la “desestratificación regresiva”71. Dos aspectos fundamentales 
de la constitución regresiva conciernen a su verificación y a la posibilidad 
de sobrevolar los tiempos.   

5.1. A la reconstrucción del pasado es inherente, como a toda empatía, 
“un modo de accesibilidad verificable de lo originalmente inaccesible”72. 
La reconstrucción significa avanzar desde lo que es patente en dirección a 
un comienzo genético latente que no puede ser desvelado originalmente 
en la percepción. Se realiza sobre la base de la experiencia de fenómenos 
presentes en el mundo de la vida. Por eso, respecto de la ampliación de la 
historia natural, Husserl aclara que el mundo, “por más que se amplíe y se 
piense ampliado en su estilo, es mundo de la vida humano”73. Esto significa 
que nuestras apariciones del mundo, como apariciones protomodales, son 
siempre la base de la constitución regresiva.

La verificación presenta problemas porque el reino latente que es 
apercibido no puede ser llevado a la patencia del mismo modo que el 
lado oculto de un objeto puede ser experienciado por múltiples sujetos 
en una percepción de carne y hueso. Husserl observa que la interrogación 
retrospectiva remite a las experiencias pasadas “de una subjetividad 
experienciante, que, sin embargo, no es activamente experienciante de un 
modo que posibilite una efectiva comunicación y legitimación del ser, y 
esto por principio”. Sin embargo, añade de inmediato que tal impedimento 

68.  HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 480.
69. HUSSERL, Edmund. Späte Texte über die Zeitkonstitution, Op. cit. Pág. 402.
70.  Ibíd. Págs. 136, 157.
71. Ibíd. Pág. 187. Sobre la desconstrucción y la construcción, cf. HUSSERL, Edmund. Die 
Lebenswelt, Op. cit.,  pp. 265, 319, 409, 527, 812, 870.
72. HUSSERL, Edmund. Cartesianische Meditationen, Op. cit. Pág. 144 (tr. p. 182). 
73. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 540.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 141

no socava la posibilidad de acceder a la vida pasada porque esta “es y 
es evidentemente reconstruible (en una determinación solo ‘vaga’) y es 
efectivamente con el sentido que le asigna la reconstrucción”74. Así como 
el objeto pasado se verifica o legitima racionalmente en la concordancia 
de las rememoraciones que plenifican las retenciones, la corroboración 
de la experiencia de lo extraño se produce por la convergencia de las 
presentificaciones que plenifican de manera concordante las apercepciones 
vacías inherentes a la empatía en sentido impropio. 

La previa convergencia de apresentaciones en la referencia a un mismo 
correlato orienta la ulterior coincidencia de presentificaciones. Así como 
la rememoración deriva su legitimidad de la percepción actual cuando su 
horizonte temporal es explicitado mediante rememoraciones coherentes 
hasta el presente, la empatía deriva su carácter de derecho a partir de las 
percepciones que sustentan las apercepciones. Son las percepciones del 
cuerpo propio de otra subjetividad, del lado físico de un objeto cultural o 
de la huella dejada por sucesos pasados. Las apercepciones se plenifican 
según “las condiciones de la trasposición aperceptiva según la analogía”75, 
es decir, la analogía entre esas indicaciones y otras indicaciones cuyo 
destinatario nos es conocido gracias a una tipicidad con la que estamos 
familiarizados. El pasado que no ha sido vivido, y que, por tanto, no puede 
ser rememorado, es reconstruido con la guía de sus huellas y la inducción 
disponible. Solo cuando hay esta motivación en la experiencia efectiva se 
puede decidir entre posibilidades, y “la transposición retrospectiva tiene un 
determinado contenido de validez con posibilidades de legitimación”76.

5.2. Otro aspecto central en la ampliación regresiva del horizonte histórico 
del mundo de la vida tiene que ver con “diferentes ‘temporalizaciones’ y 
‘temporalidades’ en las que “se repite el juego de la temporalización”77. El 
retroceso presupone estructuras omniabarcadoras que posibilitan la unidad 
del tiempo histórico y del tiempo de la naturaleza, y nuestro movimiento en 
él. 

Husserl caracteriza al tiempo histórico como “necesariamente en 
coincidencia con el tiempo natural”78 porque “todas las cosas tienen una 
posición en el tiempo de la naturaleza, en el espacio-tiempo, y todo lo 

74. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 608 s.
75. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 503.
76.  Ibíd. Pág. 507. Se han destacado algunos rasgos de la fantasía que aquí interviene
77. Ibíd. Págs. 558, 561.
78. HUSSERL, Edmund. Die Krisis. Ergänzungsband, Op. cit. Pág. 83



142 - Roberto J. Walton

no-natural en ellas tiene su posición anexada en la misma”79. Señala que 
la naturaleza tiene “una historia que pasa constantemente a través de la 
historia del espíritu, la historia de las personalidades y las formaciones 
personales, la de la cultura y las otras formaciones de la humanización y 
la animalización”80. Una periodización se introduce en virtud de la salida y 
la puesta del sol, las que también proporcionan una orientación espacial: 
“[…] el sol y la luna, los planetas, el cielo de las estrellas fijas – enlazándose 
con ello la determinación general de tiempo y lugar […]”81. Un sistema de 
orientación espacio-temporal es la condición de posibilidad de un mundo 
circundante intersubjetivo y una praxis intersubjetiva. Mientras que la 
orientación espacial de cada subjetividad se distingue de las orientaciones 
de las demás, la orientación temporal es idéntica porque cada una tiene en 
común con la otra el mismo presente. No hay ningún análogo en el caso 
del tiempo de las alteraciones en la orientación espacial por medio del 
movimiento del cuerpo propio: “Así, todos los sujetos simultáneos conmigo 
y unos con otros son sujetos de uno y el mismo presente mundano y de la 
misma orientación temporal-sucesiva en el mundo”82. 

Cuando mi presente y sus horizontes temporales coincide o se recubre con 
el presente de los otros y sus horizontes se constituye “un a la vez temporal 
de tiempo supramonádico o intermonádico de nivel superior”83. Husserl se 
refiere a la “temporalidad generativa del mundo cercano”84. Ella surge de 
la síntesis de mi tiempo vital con el de los cosujetos conocidos y permite 
abarcar la sucesión de las generaciones: “De ese modo se constituye un 
presente intersubjetivo como simultaneidad sintética intersubjetiva de cursos 

79. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit., p. 576. Cf. Pág. 300.
80.  Ibíd. Pág.  511 s. Cf.  Pág. 665. Se observado que el objeto histórico solo recibe su carácter 
irrepetible y único por medio de la fijación a un lugar temporal. El tiempo de la naturaleza 
constituido objetivamente es el presupuesto para esta datación que introduce un tiempo 
histórico de otra estructura, porque “el comienzo y el fin de un acaecer no son simplemente 
puntos límites temporales de un transcurso sino que son cualitativamente distintos” 
(STRÖKER, Elisabeth. “Zeit und Geschichte in Husserls Phänomenologie. Zur Frage ihres 
Zusammenhangs”. En: Phänomenologische Studien. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann, 1987, 
Pág. 158). Puesto que podemos diferenciar la perduración en un espacio de tiempo y la 
duración a lo largo de un tiempo estructurado de otra manera, “el tiempo histórico está 
‘fundado’ en el tiempo de la naturaleza y remitido a su preconstitución” (ibíd. Pág. 147). Pero 
el tiempo histórico no es estructuralmente idéntico con el tiempo de la naturaleza porque no 
está plenificado por sucesos de la naturaleza sino por el obrar y padecer humanos. 
81. HUSSERL, Edmund. Späte texte über die Zeitkonstitution, Op. cit. Pág. 215.
82. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 183. 
83. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit., p. 343. Cf. HUSSERL, 
Edmund. Späte texte über die Zeitkonstitution, Op. cit. Pág. 173. 
84. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág.  539. Cf. HUSSERL, Edmund. Zur 
Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. Cit. Pág.  178.  



Anuario colombiano de Fenomenología  - 143

vitales […]”85. La coincidencia de los tiempos inmanentes de múltiples 
subjetividades desemboca en un pasado, presente y futuro comunitarios 
que responde a la “decisión a favor de un horizonte temporal”86 y conduce al 
surgimiento de variados horizontes temporales: “También para la comunidad 
hay un orden de su vida comunitaria que comprende toda su temporalidad a 
partir de la de una voluntad comunitaria, […]”87. 

Teniendo en cuenta esta pluralidad de temporalizaciones, Husserl 
llama la atención sobre los “comienzos de nuevas dimensiones de la 
temporalización, esto es, del tiempo con su contenido”, y aclara que “solo 
por medio de la síntesis universal omni-incluyente, en la que es constituido 
el mundo, todos estos tiempos acceden sintéticamente a la unidad de un 
tiempo”88. El único tiempo es posible porque todos los mundos particulares 
son apariciones de un único mundo, la conciencia inmanente del tiempo 
está presupuesta tanto por los objetos naturales como por los objetos 
históricos, el tiempo de la naturaleza atraviesa el tiempo histórico, y cada 
una de las temporalizaciones tiene, junto con la estructura determinada 
de su contenido particular, un horizonte indeterminado que se abre a las 
demás y posibilita la compenetración recíproca. En virtud de esta unidad, 
Husserl afirma: “Puedo trasladarme a todos los tiempos, […] obro como si 
tuviera alas temporales, como si tuviera una capacidad de movimiento a 
través de todos los tiempos, […]”89. 

85. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 90. 
86.  HUSSERL, Edmund. Die Krisis.  Ergänzungsband, Op. cit. Pág. 361. 
87.  HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt, Op. cit. Pág. 523 n.
88.  HUSSERL, Edmund. Die Krisis, Op. cit., p. 172. Trad. de IRIBARNE, Julia V. La crisis de las 
ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Buenos Aires: Prometeo, 2009, Pág. 210   .
89. HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität III, Op. cit. Pág. 239. 



    Bibliografía 
AGUIRRE, Antonio. Die Phänomenologie Husserls im Licht ihrer gegenwärtigen Interpretation und Kritik. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 1982.
DUFOURCQ, Annabelle. La dimension imaginaire du réel dans la philosophie de Husserl, Phaenomenologica 
198. Dordrecht: Springer, 2011.
HELD, Klaus. “Generative Experience of Time”. En: BROUGH, John B. y EMBREE, Lester 
(Eds.). The Many Faces of Time, Contributions to Phenomenology 41. Dordrecht/Boston/London: 
Kluwer Academic Publishers, 2000, pp. 167-186.
HUSSERL, Edmund. “Grundlegende Untersuchungen zum phänomenologischen Ursprung 
der Räumlichkeit der Natur”. En FARBER, Marvin (ed.). Philosophical Essays in Memory of Edmund 
Husserl. Cambridge (Massachusetts): Harvard University Press, 1940 (New York: Greenwood 
Press, 1968).
_________Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge, Husserliana I, ed. Stephan Strasser. Den 
Haag: Martinus Nijhoff, 1963. Trad. cast. de PRESAS, Mario A. Meditaciones cartesianas. Madrid: 
Ediciones Paulinas, 1979.
_________Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Erstes Buch. 
Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie, ed. Karl Schuhmann, Husserliana III/1 y III/2. Den 
Haag: Martinus Nijhoff, 1976. Trad. cast. de GAOS, José: Ideas relativas a una fenomenología pura y 
una filosofía fenomenológica. México/Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, 21962.
_________Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. Zweites Buch. 
Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution, ed. 
_________Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie, ed. Walter 
Biemel, Husserliana VI. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1962, p. 480 s. Trad. cast. de IRIBARNE, 
Julia V.: La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Buenos Aires, 2009.
_________Erste Philosophie (1923/24). Zweiter Teil: Theorie der phänomenologischen Reduktion, ed. 
Rudolf Boehm, Husserliana VIII. Haag: Martinus Nijhoff, 1959.
_________Phänomenologische Psychologie. Vorlesungen Sommersemester 1925, ed. BIEMEL, Walter, 
Husserliana IX, Den Haag, Martinus Nijhoff, 1968.
_________Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesung- und Forschungsmanuskripten (1918-1926), 
ed. Margot Fleischer, Husserliana XI. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1966.
_________Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Zweiter Teil: 1921 – 1928, 
ed. Iso Kern, Husserliana XIV. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1973.
_________Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. Dritter Teil: 1929 – 1935, 
ed. Iso Kern, Husserliana XV. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1973.
_________Phantasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der anschaulichen 
Vergegenwärtigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925), ed. Eduard Marbach, Husserliana XXIII. 
The Hague/Boston/London: Martinus Nijhoff, 1980.
_________Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie. 
Ergänzungsband aus den Nachlass 1934-1937, ed. Reinhold N. Smid, Husserliana XXIX. Dordrecht/
Boston/London: Kluwer Academic Publishers, 1993.
_________Späte texte über die Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte, ed. Dieter Lohmar, 
Husserliana-Materialien VIII. Dordrecht: Springer, 2006.
_________Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus dem 
Nachlass (1916-1937), ed. Rochus Sowa, Husserliana XXXIX. Dordrecht, Springer, 2008.
Biemel, Marly, Husserliana IV. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1952. Trad. cast. de ZIRIÓN, Antonio: 
Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro segundo: Investigaciones 
fenomenológicas sobre la constitución, México, Fondo de Cultura Económica, 2005.
STRÖKER, Elisabeth. Phänomenologische Studien. Frankfurt a. M.: Vittorio Klostermann, 1987.



PAUL RICŒUR, INTRODUCCIÓN A IDEAS I,
TRADUCCIÓN Y COMENTARIOS





Pastoral para Paul Ricœur,
con motivo de su traducción, anotación e introducción 

de Ideen I de Edmund Husserl 
Pastoral for Paul Ricœur, on the score of his translation, remark and 

introduction to Ideen by Edmund Husserl  

JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO*

Universidad EAFIT
Colombia

Resumen
Paralela a la traducción al francés que Paul 
Ricœur hace de la obra Ideas I, de Edmund 
Husserl, redacta una introducción y un buen 
número de notas. El autor del presente 
ensayo ha hecho a su vez la traducción al 
español de la introducción de Ricœur, la 
cual comenta a partir de cuatro tópicos, el 
primero de los cuales indica el interés de 
Ricœur por la obra de Husserl, y la necesidad 
de lograr su comprensión global, resaltando 
el hecho de que algunos de sus discípulos 
no se percataron del surgimiento de la nueva 
ciencia fenomenológica; adicionalmente 
objeta el trabajo de los prologuistas, dado 
que sus textos, en el sentido que le da 
Hegel a los mismos, aparecen como un 
“rebajamiento” respecto del pensamiento 
del autor. Un segundo tópico, por el 
contrario, reivindica el papel de los prólogos 
señalando que su pretensión es ponerse a 
la altura de las obras que representan. El 
tercer tópico considera el significado de la 
filosofía reflexiva, que con el fenómeno de 
la intencionalidad, se integra al sentido 
práctico de la hermenéutica al restituir 
el vínculo del individuo con el mundo. El 
último tópico, “Recapitulación”, refiere 
algunos problemas señalados por Ricœur al 
interior de Ideas I. 

Palabras clave: fenomenología, Ideen 1, 
reflexión, hermenéutica, Husserl, Ricœur, 
traducción, intuición 

Abstract
Simultaneously to the translation into 
French that Paul Ricœur does from the work 
Ideen I, by Edmund Husserl, he makes an 
introduction and a good amount of remarks. 
The author of the present essay has done 
the translation of Paul Ricœur’s introduction 
that he comments in four topics, from which 
the first one points out the interest of Ricœur 
in Husserl’s work, and the need to achieve 
its global understanding, highlighting the 
fact that some of his disciples did not notice 
the upcoming of the new phenomenological 
science; moreover he objects the work of the 
prologists, since their texts, in Hegel’s sense, 
appear to be a downgrading, regarding the 
thought of the author. A second topic, on the 
other hand, claims the role of the prologists 
pointing out their pretension to get to the 
same level that they represent. The third 
topic considers the meaning of the reflexive 
philosophy, which, with the phenomenon of 
intentionality, integrates the practical sense 
of hermeneutics at restoring the bond of 
the individual with de world. The last topic, 
“recapitulation”, refers to some problems 
pointed out by Ricœur inside Ideen I.

Keywords: phenomenology, Ideen I, 
hermeneutics, Ricœur, translation, 
intuition.  

* La presentación a la traducción del presente trabajo referido a la introducción de Ideas I 
de Husserl por parte de Paul Ricoeur, fue presentado por el doctor Juan Manuel Cuartas 
Restrepo de la Universidad EAFIT, como conferencia al evento titulado: Encuentro Centenarios, 
publicación Ideas I de Husserl y nacimiento de Paul Ricoeur, llevado a cabo en la Universidad de 
Antioquia los días 5 y 6 de agosto del año 2013.



148 - Juan Manuel Cuartas R.

Figura 1: tomado de internet. Paul Ricœur y la traducción al francés de Ideas 1

Con la publicación en 1950 de la traducción al francés del “denso y riguroso 
texto” Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, erstes 
Buch, Allgemeine Einfuhrung in die reine Phänomenologie1, de Edmund Husserl, 
acompañada de una introducción y de profusas anotaciones, el profesor Paul 
Ricœur vio cumplida su exégesis de la obra fundadora de la fenomenología 
como ciencia transcendental de la conciencia pura. La publicación el 
mismo año del libro Philosophie de la volonté, vol. I: Le volontaire et l’involontaire, 
que puede considerarse como una aplicación del método fenomenológico, 
complementa la tarea hermenéutica que le demandó a Ricœur la obra de 
Husserl. En proyectos similares, y si se quiere simultáneos, otros autores, 
como Eugen Fink, Ludwig Landgrebe, Alfred Schultz, Jean-Paul Sartre, 
Maurice Merleau-Ponty2, abordaron problemas, promovieron discusiones, 
y realizaron aplicaciones de la fenomenología, enriqueciendo el horizonte 
de representación de conceptos de cuño husserliano, como “reducción 
fenomenológica”, “intencionalidad”, “constitución”, “conciencia pura”, 

1. La obra de Husserl fue publicada en 1913 en Jahrbuch für Philosophie und Phänomenologische 
Forschung, y posteriormente en Husserliana III, ed. Walter Biemel (The Hague, 1950).
2. Cf. FINK, Eugen. Die phänomenologische Philosophie Edmund Hussels in der gegenwärtigen Kritik 
(«La filosofía fenomenológica de Edmund Husserl ante la crítica contemporánea», 1933); 
Ludwig LANDGREBE: «Índice analítico» a las Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica (Libro primero: Introducción general a la fenomenología pura, de Edmund Husserl, 
1949); Alfred SCHULTZ: Der sinnhafte Aufbau der sozialen Welt, Eine Einleitung in die verstehende 
Soziologie (Sociología del mundo social, 1932); SARTRE, Jean-Paul.  L’Être et le Néant, essai d’ontologie 
phénoménologique (El Ser y la Nada, ensayo de ontología fenomenológica, 1943); y MERLEAU-PONTY, 
Maurice. Phénoménologie de la Perception (Fenomenología de la Percepción, 1945).



Anuario colombiano de Fenomenología  - 149

“fenomenología transcendental”, “mundo de la vida”, entre otros.

La aplicación de Ricœur a la obra de Husserl tuvo un antes y un después, 
que van desde la publicación en 1940 en el Bulletin, n°15, del «Étude 
phénoménologique de l’attention et de ses connexions philosophiques», 
hasta su participación en 1987 en la Encyclopédie philosophique universelle. L’univers 
philosophique Vol. I (dirigida por André Jacob), con el ensayo «Narrativité, 
phénoménologie et herméneutique». A modo de balance de los problemas 
a los que se dedicó a lo largo de 30 años, y de las tradiciones a las que 
pertenece su trabajo filosófico, Ricœur se refiere en este último ensayo 
a “los supuestos de la tradición fenomenológica y hermenéutica a la que 
pertenece […], mostrando cómo [sus] análisis, a un tiempo, continúan, 
corrigen y, en ocasiones, ponen en tela de juicio esta tradición”3. Ricœur 
hace explícito que el centro del movimiento fenomenológico lo constituye 
Husserl, más allá de la conexión de éste con los análisis de la mente de 
Kant, y la indudable correspondencia de la fenomenología con el cogito y 
la duda en Descartes, mientras que no ocurre tanto así con la Fenomenología 
del espíritu de Hegel, debido a la pluralidad de campos que se suman allí a 
la experiencia epistemológica (ética, política, religión, estética, e incluso 
tragedia). 

Quienes han cobrado conocimiento de la Introducción de Ricœur a Ideen 
I, antes que un comentario, un lexicón o una guía de lectura, encuentran 
allí una orientación sobre los conceptos básicos de la fenomenología, 
que deconstruye en tres momentos, así: I) El progreso de la reflexión en 
el interior de Ideen; II) Dificultades de una interpretación de conjunto de 
Ideen; y III) Nacimiento de Ideen. Para alcanzar estos objetivos, Ricœur se 
sirve de la letra menuda de “los principales manuscritos del período 1901-
1911 y la historia del pensamiento de Husserl desde las Logische Untersuchungen 
(Investigaciones lógicas, 1901), hasta Ideen I”4. Resumiendo, el estado de la 
cuestión es el siguiente: 

a)  Ricœur emprende el proyecto de la traducción, anotación e 
introducción de Ideen I de Husserl, movido por el interés de alcanzar 
una aproximación y apropiación adecuada de los conceptos, el 
método y los problemas fundamentales de la fenomenología.

3. RICŒUR, Paul «Narratividad, fenomenología y hermenéutica», en Anàlisi, Quaderns de 
comunicación i cultura, n° 25, 2000, traducción de G. Aranzueque,  Págs.189-207. 
4. RICŒUR, Paul. «Introduction a Ideen I de E. Husserl», en Edmund Husserl. Idées directrices 
pour une phénoménologie. Paris. Éditions Gallimard. 1950, Pág. xii.



150 - Juan Manuel Cuartas R.

b) De aquí en más, Ricœur lleva a cabo un análisis de la 
fenomenología de Husserl, entrando en conocimiento de la ampliación 
de los problemas y la profundización del método fenomenológico en 
Ideen II, estudiando las Meditaciones cartesianas de Husserl, y poniendo en 
relación la Crítica kantiana con la Fenomenología.  

Ambas tareas entran en concordancia con el propósito que anuncia 
Husserl para la fenomenología en las primeras líneas de su Introducción a 
Ideen I, donde afirma:

La Fenomenología pura a la cual queremos aquí preparar el 
acceso, caracterizando su situación excepcional en relación con las 
otras ciencias, y de la cual queremos establecer que es la ciencia 
fundamental de la filosofía, es una ciencia esencialmente nueva; 
sus características esenciales la hacen extraña al pensamiento 
natural; siendo además solamente en nuestros días que ha tendido a 
desarrollarse. Se denomina a sí misma una ciencia de los fenómenos 
[…]. La fenomenología pura o transcendental no se erigirá en ciencia referida 
a los hechos, sino a las esencias (en ciencia «eidética»); una ciencia tal se 
propone establecer únicamente los «conocimientos de las esencias» 
y de ninguna manera de los «hechos»5. 

Pero la realización de este propósito no estuvo libre de enfrentar las 
contingencias de la época, que pudieron reducir a nada la empresa y su 
gestor, como ocurrió con muchos otros propósitos de orden humanístico. 
Sólo fue por obra de “las raras virtudes del maestro de Göttingen y de 
Fribourg” “palabras de Ricœur-, que Husserl consiguió sobreponerse a su 
propia época y avanzar en la constitución y difusión de la fenomenología. 
Haciendo remembranza, en pocas ocasiones se ha presentado una situación 
como ésta: “fundar una ciencia esencialmente nueva” (“fundar la filosofía 
primera sobre la fenomenología”). Contemporáneos de Husserl para quienes 
la fenomenología no resultaba indiferente, como los psicólogos Alexander 
Pfänder y Moritz Geiger, los filósofos Max Scheler, Nicolai Hartmann, Karl 
Jaspers, y su propio discípulo, Martin Heidegger, no se dieron por persuadidos 
de que la fenomenología fuera efectivamente la ciencia de las ciencias 
(philosophia prima). Ricœur, en cambio, abordó de lleno la obra de Husserl, 
mostrando de un lado cómo crecen en complejidad la red conceptual, el 
método y los problemas de la fenomenología pura, y haciendo de otro lado 

5. HUSSERL,Edmund. Idées directrices pour une phénoménologie.Paris. Éditions Gallimard.1950, 
Págs.3-7. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 151

la siguiente salvedad: “Sólo la transcripción y la publicación parcial o total 
de estos manuscritos, emprendida por los Archives Husserl de Lovaina bajo la 
dirección del Dr. H. L. Van Bréda, permitirá poner a prueba la representación 
que uno puede hacerse actualmente del pensamiento de Husserl”6. De 
manera que el resultado del ejercicio de digresión e introducción de Ricœur 
al todo y las partes de Ideen I continúa siendo, al día de hoy, relevante, no 
obstante soportar ciertas críticas, como la de Natalie Depraz, que dice: 
“Vemos al traductor-comentador optar por una lectura histórico-genética 
del texto, pero paralelamente hacer, a menudo torpemente, anotaciones 
“existenciales” que conciernen el método de Husserl”7.

I. Lo que le cabe a Ricœur de la imputación de G. W. F. Hegel a los prólogos 
a obras filosóficas 

Pero no vayamos tan rápido, porque ¿cómo llegar siquiera a pensar 
que cuanto concierne a una obra de gran complejidad, como Ideen I, ganó 
suficiente nitidez en la Introducción e interpretación de Ricœur? El mismo 
Ricœur reconoce que “es imposible, en el espacio restringido de una 
introducción, dar una visión de conjunto de la fenomenología de Husserl”. 
Lo anterior no hace más que ilustrar que cuando se trata del llamado al 
lector que se realiza en los prólogos, prefacios e introducciones a las obras 
filosóficas, siempre hay algo que entra en crisis, como bien lo advierte G. W. 
F. Hegel en las primeras líneas de la Fenomenología del espíritu (1807): 

Parece que, en una obra filosófica, no sólo resulta superfluo, sino 
que es, incluso, en razón a la naturaleza misma de la cosa, inadecuado 
y contraproducente el anteponer, a manera de prólogo y siguiendo la 
costumbre establecida, una explicación acerca de la finalidad que el 
autor se propone en ella y acerca de sus motivos y de las relaciones 
que entiende que su estudio guarda con otros anteriores o coetáneos 
en torno al mismo tema. En efecto, lo que sería oportuno decir en un 
prólogo acerca de la filosofía algo así como una indicación histórica con 
respecto a la tendencia y al punto de vista, al contenido general y a 
los resultados, un conjunto de afirmaciones y aseveraciones sueltas 
y dispersas acerca de la verdad, no puede ser verdadero en cuanto al 

6. RICŒUR, PAUL. «Introduction a Ideen I de E. Husserl», en Edmund Husserl. Idées directrices 
pour une phénoménologie. Ob cit., Pág. i.
7. DEPRAZ, Natalie. «Lire Husserl en phénomenologue. Idées directrices I», Paris: PUF/CNED, 
2008. Traducción al español, Mariana Chu: «Leer como fenomenólogo: de Ricœur a Husserl».
http://textos.pucp.edu.pe/pdf/1671.pdf



152 - Juan Manuel Cuartas R.

modo y a la manera en que la verdad filosófica debe exponerse8.

Considerando que el compromiso del lector es atender a la disposición de 
las ideas, poniéndolas en relación con el devenir del pensamiento originario, 
las ofrendas de prefacios, prólogos, introducciones, prolegómenos, 
preámbulos, y demás especímenes textuales, se presenta como una suerte 
de ‘injerto’ o ‘rebajamiento’ de la escritura y el pensamiento del autor. 
Mientras que el propósito de la escritura filosófica es captar un objeto de 
pensamiento para enmarcarlo en la lógica del signo, asediarlo de preguntas, 
afirmarlo o refutarlo…, no ocurre lo mismo en los prólogos, cuya escritura es, 
de manera insistente, la re-presentación de otras re-presentaciones, o más valdría 
decir, la sobre-interpretación que resulta del discernimiento de la obra en 
función de vida del autor. Siendo esto en gran medida cierto, ¿a qué punto 
el comentario, la digresión y el análisis del pensamiento de Husserl por 
parte de Ricœur (evento que, como hemos señalado, ni comienza ni termina 
en la traducción, anotación e Introducción a Ideen I)9, resultan “inadecuados 

8. G. W. F Hegel, Fenomenología del espíritu. Traducción de Wenceslao Roces y Ricardo Guerra. 
México. Fondo de Cultura Económica. 1981, Pág. 7. 
9.  La fenomenóloga peruana Rosemary Rizo-Patrón comenta al respecto: “Desde 1940 hasta 
1987, además de las traducciones en 1950 de Ideas I de 1913 y la «Conferencia de Viena» de 
1935, Ricœur dedica por lo menos trece trabajos a comentar distintos aspectos de la obra de 
Husserl o a ponerlo en diálogo con la hermenéutica […]. Sin pretensión de ser exhaustiva, 
pueden mencionarse los siguientes estudios: «Étude phénoménologique de l’attention et 
de ses connexions philosophiques», en Bulletin, n°15, tipografiado, de enero-marzo 1940; del 
Círculo Filosófico del Oeste (publicado el 29 de abril de 1941); «Husserl et le sens de l’histoire», 
en Revue de métaphysique et de morale, LIV (julio-octubre, 1949), pp. 280-316 (traducción al español: 
«Husserl y el sentido de la historia», en Acta fenomenológica latinoamericana II, presentación y 
traducción de Héctor Salinas, Lima - Bogotá: PUCP / San Pablo, 2005, pp. 319-349); traducción 
e «Introduction à Ideen I d’Edmund Husserl», en Idées directrices pour une phénoménologie et 
une philosophie phénoménologique pures, Paris: Gallimard, 1950, pp. xix-xxxix; traducción de la 
entonces inédita «Conferencia de Viena» de Husserl, en Revue de Métaphysique et de Morale, 
LV: 1950, pp. 225-258; «Méthodes et tâches d’une philosophie de la volonté», en: H. L. Van 
Breda (ed.), Problèmes actuels de la phénoménologie, Paris: Desclée de Brouwer, 1952); «Analyses et 
problèmes dans Ideen II de Husserl» en Revue de métaphysique et de morale, LVI (octubre-diciembre 
1951), pp. 357-394, y LVII (enero-marzo, 1952), pp. 1-16; «Husserl (1859-1938)», en E. Bréhier, 
Histoire de la philosophie Allemande, Apéndice, 3ª. edición, Paris: Vrin, 1954, pp. 166-169, 183-185, 
186-196; «Études sur les Méditations Cartésiennes de Husserl», en Revue philosophique de Louvain, 
LII (1954), pp. 75-109; «Kant et Husserl», en Kant Studien, XLVI (setiembre 1954), pp. 44-67 
(traducción al español de Juan Manuel Cuartas Restrepo, en Praxis filosófica, n° 10/11, 1999, 
Universidad del Valle, Cali); «Phénoménologie existentielle», en Encyclopédie Française, XIX, 
Paris: Larousse, 1957, 10.8-10.12; «Husserl’s Fifth Cartesian Meditations», en Husserl, An Análisis 
of his Phenomenology, Evanston: Northwestern University Press, 1967 (texto éste que incluye 
traducciones de los textos anteriormente mencionados menos el de 1940 y la traducción 
de la Conferencia de Viena); «Phénoménologie et herméneutique: en venant de Husserl» 
(1975), en Paul Ricoeur, Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II, (1986); «L’originaire et la 
question-en-retour dans la Krisis de Husserl», en Laruelle, François (ed.), Textes pour Emmanuel 
Levinas, Paris: J.-M. Place, 1980, Págs. 167-177; y, finalmente, «Narrativité, phénoménologie et 
herméneutique», en André Jacob (dir.), Encyclopédie philosophique universelle. L’univers philosophique 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 153

y contraproducentes”, como lo denuncia Hegel? 

Pese a la denuncia de Hegel “que en muchos casos ha sido bien 
atendida” el gesto de reunir el discurso filosófico de autores e intérpretes es 
recurrente y editorialmente recomendado, lo que no deja otra opción que 
reclamar la rotunda contemporaneidad de las ideas de unos y otros (aunque 
el resultado sea, en muchos casos, un auténtico desmerecimiento). A este 
respecto, la acuciosidad, rigurosidad y profundidad del análisis de Ricœur 
en relación con el pensamiento de Husserl, juegan a responder desde el 
aura de un auctoritas principii (principio de autoridad), lo que significa que el 
amplio reconocimiento de Ricœur como hermeneuta, filósofo y maestro, no 
da cabida a poner en duda los términos de su análisis de la fenomenología 
de Husserl, ni mucho menos a poner en entredicho el gran avance de la 
disciplina en manos del filósofo francés.

La discusión, reformulación y aplicación de los conceptos fundamentales 
de Husserl llevada a cabo por Ricœur responde, de un lado, al acto 
diferencial del individuo frente al legado de la filosofía, del que se identifican 
resultados que le son propios; mientras que, de otro lado, obedece a un 
propósito hermenéutico que cobra notoriedad en el conjunto de la obra 
de Ricœur, y que desencadenará en un extraordinario movimiento de 
aplicación e interpretación de la experiencia interior en relación con la 
escritura. Al rescate de esta situación se puede señalar que en absoluto 
riñe con la dinámica misma de la filosofía, que desde Aristóteles mostró la 
importancia de la glosa, la traducción y la interpretación de los documentos 
de los pensadores que le precedieron, y que tuvo en la Edad Media un 
resurgimiento del pensamiento aristotélico precisamente, por obra de 
traductores e intérpretes como Averroes, Pedro Abelardo y Santo Tomás 
de Aquino, para citar sólo tres. Ahora bien, para ir al nódulo del asunto, 
trazaremos dos vías de acercamiento al quid que se ofrece en relación con 
la traducción, anotación e introducción de Ricœur a Ideen I. A la primera 
vía la denominaremos “alegórica”, mientras que a la segunda le daremos el 
nombre de “auto-defensa”. Veamos:

Vol. I, 1987).”Cf.  RIZO-PATRÓN Rosemary. «Paul Ricœur, lector de Husserl: en las fronteras 
de la fenomenología», en Actas de las Terceras Jornadas de Fenomenología y Hermenéutica, 2007. 
http://www.pucp.edu.pe/cipher/docs/rosemary.pdf



154 - Juan Manuel Cuartas R.

II. La vía (o sentido) alegórica(o) de la Introducción de Ricœur a Ideen 

Tarde o temprano llegan a las grandes obras las presentaciones, las 
introducciones, los prefacios y los prólogos que éstas merecen. Esto suena 
familiar a la labor de Jorge Luis Borges como prologuista, uno de los 
referentes más encomiados del guiño que se le puede hacer al lector desde 
la rotunda exterioridad de un prólogo. Este procedimiento de concitar al 
lector no ha sido inusual, y se le conoce bien desde la sorprendente cláusula 
de saludo registrada en el «Prólogo» de El Ingenioso Hidalgo Don Quijote de 
la Mancha (1605), de Miguel de Cervantes Saavedra, que reza: “Desocupado 
lector, sin juramento me podrás creer que quisiera que este libro, como hijo 
del entendimiento, fuera el más hermoso, el más gallardo y más discreto 
que pudiera imaginarse”10. Pero llegando a la filosofía, la apelación al lector 
enfrenta la contrariedad expuesta por Hegel, haciéndose evidente que los 
prefacios, introducciones y prólogos intentan ponerse a la altura de la obra 
que presentan, lo que no siempre garantiza buenos resultados, debido a que 
en muchos casos es ostensible el intento de los prologuistas de camuflar 
sus limitaciones de comprensión y su falta de conocimiento cabal de la 
obra, el autor, su sistema de pensamiento, etc. 

Hay en la historia de la filosofía un prólogo que impregna de ironía este 
estado de cosas; se trata del que escribe el editor Víctor Eremita a la obra 
Enten – Eller (O lo Uno o lo Otro, 1843), de Søren Kierkegaard; dicho editor es a 
su vez uno de los seudónimos del filósofo danés, lo que lleva la escritura a un 
grado de sutileza particular, que se expresa en la forma de la comunicación 
indirecta: efectivamente, allí donde otros reconocerían un tipo de discusión 
teológica o filosófica (comunicación directa), lo que en realidad se expone 
es la ironía (o comunicación indirecta), que se libera a la vez del decir y de 
lo dicho:

Quizás te haya venido alguna vez a las mientes, querido lector, 
dudar un poco de la exactitud de la conocida proposición filosófica: 
lo exterior es lo interior, lo interior, lo exterior. Quizás hayas tú mismo 
guardado un secreto acerca del cual sintieras, para bien o para mal, 
que te era demasiado querido para iniciar a otros en él. Quizás tu 
vida te haya puesto en contacto con gente acerca de la que intuyeras 
que éste era el caso, sin que por ello ni tu poder ni tu encanto fueran 
capaces de poner de manifiesto lo recóndito. Y aun en el caso de que 

10. Cf. CERVANTES, Miguel «Prólogo», en Don Quijote de la Mancha. Edición del IV Centenario. 
Madrid. Academia Española / Asociación de Academias de la Lengua Española / Alfaguara. 
2005.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 155

nada de eso haya sucedido en ti y en tu vida, quizás no seas ajeno a 
esa duda; ella ha sobrevolado de vez en cuando tu pensamiento cual 
figura pasajera. Una duda como ésta viene y va, y nadie sabe de dónde 
viene ni a dónde va11. 

Vayamos al punto; el editor toma presencia ante el lector ingresándolo 
en una discusión candente sobre la filosofía de la identidad defendida por 
Hegel en Ciencia de la lógica I. La lógica objetiva12. Como resultado, lo que se 
resuelva sobre este asunto vendrá mediado por la reflexión crítica del lector, 
antes que por la reproducción (con imprecisiones) de las ideas de los autores 
en disputa: Hegel y Kierkegaard. 

Caso semejante al de la Introducción de Ricœur a Ideen I de Husserl, es el 
de la presentación de Paul Feyerabend a las Investigaciones filosóficas de Ludwig 
Wittgenstein13, considerada como el contrareflejo que necesitaba esta obra. 
Asimismo, la conferencia de Peter Sloterdijk Reglas para el parque humano. Una 
respuesta a la “Carta sobre el Humanismo” (1999), es al día de hoy la introducción 
de rigor crítico que reclamaba la carta de Martin Heidegger, de 1947. Queda 
trazada así la vía alegórica, que continuará diciendo sobre la Introducción 
de Ricœur lo que la estela de signos del mismo prensil vaya revelando.

III. La vía (o sentido) de “auto-defensa”

En adelante la labor filosófica de Ricœur cobrará notoriedad en virtud de 
tres planos de aplicación:

a) La filosofía reflexiva, que responde a la convicción cartesiana de 
la inteligibilidad y síntesis del Cogito, en su rol funcional (no simbólico) de 
cara al conocimiento. 

11. KIERKEGAARD, Søren. «Prólogo», en O lo uno o lo otro, Un fragmento de vida I. Escritos Søren 
Kierkegaard Vol. 2/1. Editorial Trotta. Traducción del danés de Darío Gutiérrez y Begoña Saez 
Tajafuerce. Valladolid. 2006, Pág. 29. 
12. En Wissenschaft der Logik (Ciencia de la Lógica, 1811-1821-1830), Hegel afirma: “Se distingue 
frecuentemente entre las acciones de un hombre y lo que éste es interiormente. En la 
historia esta distinción no tiene ninguna validez: el hombre no es más que la serie de sus 
actos. Se imagina que la intención puede ser algo excelente, incluso si los actos no valen 
nada. Efectivamente, existen casos particulares en los que el hombre puede desdoblarse, 
pero esto es algo parcial. La verdad es que lo exterior no difiere en nada de lo interior”. 
Cf. HEGEL, G. W. F.Ciencia de la lógica I. La lógica objetiva. Edición de Félix Duque. Madrid. Abada 
Editores. 2011.
13. Cf. FEYERABEND, Paul. «Wittgenstein’s Philosophical Investigations», en The Philosophical 
Review, vol. 64, Julio, Págs. 449-483.



156 - Juan Manuel Cuartas R.

b) La fenomenología, que lo lleva a descubrir y analizar principalmente 
el sentido y alcance de la intencionalidad (voluntad).

c)  La hermenéutica, por cuya mediación (y conflicto), la interpretación 
consigue restituir el vínculo del individuo con el mundo.

La traducción de Ideen I constituye un gran capítulo de acercamiento a la 
fuente comprensiva de la fenomenología, que en un sentido más amplio, 
significó para Europa una respuesta a la inmensa paradoja de la guerra, 
cuando el “mundo de la vida” de pueblos e individuos se vio destituido 
y destruido por la tenaza de la deshumanización y el poder. Pero será el 
ejercicio hermenéutico el que trazará una ruta al pensamiento de Ricœur, 
no de modo aislado, sino “injertado en la fenomenología misma” “son 
palabras suyas. Desde uno y otro plano, Ricœur toma en consideración 
los propósitos que mueven al intérprete, a quien ve fundamentalmente 
como un lector de improntas textuales, pero no sólo en los trazos que deja 
la escritura, sino además en las imágenes que construye el arte, en los 
registros del habla, en el entrecruzamiento de los individuos y las acciones 
por los que se define la historia, en los mundos que traza de la ficción, etc. 
En otras palabras, la búsqueda de acercamiento al sentido a través de las 
prácticas de la lectura y la interpretación, redunda en una experiencia de 
‘apropiación’ que enriquece en el lector su perspectiva, amplía su dominio 
y carga de significación el ‘auto-reconocimiento’ de su propia vida. En su 
Autobiografía intelectual (1995), Ricœur afirma: 

Si es cierto que la fenomenología comienza cuando, no contentos 
de vivir “o de revivir” interrumpimos el vivir para significarlo, puede 
sugerirse que la hermenéutica prolonga el gesto primordial de 
distanciamiento en la región que le pertenece, la de las ciencias 
históricas y, más generalmente, la de las ciencias del espíritu. 
La hermenéutica también comienza cuando, no contentos de 
pertenecer al mundo histórico en el modo de la tradición transmitida, 
interrumpimos la relación de pertenencia para significarla14

Si nos dejamos guiar por este balance, resultado de un largo recorrido 
de investigación, reflexión y discusión por parte de Ricœur, tenemos la 
posibilidad de establecer en qué medida todo ello compete igualmente 

14. RICŒUR, Paul Autobiografía intelectual. Traducción: Patricia Wilson. Barcelona. Editorial 
Paidós. 2008, Pág.13.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 157

a la traducción, anotación e introducción de Ideen I. Pero ¿en qué sentido 
hay allí signos de la correspondencia entre fenomenología y hermenéutica? 
Todo comenzó en la situación de Ricœur como prisionero de guerra: 
“Forzado a gastar años en el campo de concentración de un enemigo tan 
civilizado como belicoso y confuso, que lo llevó a sentirse invitado a hacer 
un nuevo examen de los términos de aquella civilización y de las bases de la 
experiencia y el pensamiento”15. Atrapado en una época llena de azar, Ricœur 
emprendió la tarea de salvar del naufragio la fenomenología de Husserl; en 
aquel campo de concentración se dio su encuentro con Mikel Dufrenne, con 
quien escribiría la obra Karl Jaspers et la philosophie de l’existece (1947), y a quien 
dedicaría la Introducción a Ideen I. Con lo que tenemos que no obstante 
ser la fenomenología el objeto de indagación que “interrumpió el vivir para 
significarlo”, la confinación de Ricœur en un campo alemán constituía, en 
un sentido hermenéutico, su “pertenencia al mundo histórico”. Nada de 
lo aprendido de Husserl tenía en aquellos momentos la posibilidad de 
promover el «conocimiento de las esencias», o de avanzar a la conclusión de 
que ninguna realidad existe sin una «donación de sentido», o de dar razón 
de «las esferas más extremas de la intencionalidad». En otras palabras, 
fenomenológicamente el mundo estaba extraviado, sin embargo quedaba 
en las prácticas hermenéuticas de la lectura, la glosa, la traducción y la 
interpretación la posibilidad de “interrumpir la relación de pertenencia para 
significarla”. 

De esta manera fue posible el affaire Ricœur, como han sido posibles otros: 
tal fue el caso del filósofo romano Anicio Manlio Torcuato Severino Boecio, 
quien en el curso de su prolongado arresto, donde fue torturado y finalmente 
ejecutado, escribió el De Consolatione Philosophiae, tratando de encontrar en la 
sabiduría un remedio a su adversidad; asimismo el fenomenólogo checo Jan 
Patočka, discípulo tardío de Husserl, en palabras de Ricœur fue: “literalmente 
llevado a la muere por el poder”, después de un interrogatorio de más de diez 
horas; sin embargo Patočka dejó razón de su comprensión de aquel estado 
de cosas: “hoy la gente vuelve a saber que existen cosas por las que vale la 
pena sufrir, y que las cosas por las que eventualmente se sufre son aquéllas 
por las que vale la pena vivir”16. Igualmente el filósofo político italiano Toni 

15. “To be forced to spend years in the concentration camp of a highly civilized 
yet warlike and confused enemy is to feel oneself invited to make a new 
examination of what is termed civilization and its basis in experience and thought”. 
Cf. G. BALLARD, Edward. –EMBREE, lester E. «Traslator’s  Foreword», en Paul RICŒUR. Husserl 
An Analysis if his Phenomenology. Evanston. Northwestern University Press. 1967, Pág. xiii.
16. PATOČKA, Jan formó parte y fue portavoz del grupo “Carta 77”, que exigía a los jefes 
comunistas que cumplieran los tratados internacionales sobre los derechos humanos en 



158 - Juan Manuel Cuartas R.

Negri, a quien se le imputaron cargos como miembro del grupo terrorista 
Brigate Rosse, fue encarcelado y vivió el exilio, sobrepuso todo ello con una 
labor intelectual realmente notoria sobre la resignificación bio-política de 
la experiencia. De lo anterior se desprende que las obras por sí mismas 
no enfrentan las épocas a las que pertenecen, si bien puede darse el caso 
de que queden contenidas en ellas las claves para una transvaloración. Sin 
que medie una teoría que dé razón de la dimensión de la crisis, el ejercicio 
hermenéutico viene en rescate del mundo de la vida y de la orientación de 
la fenomenología, secuestrados por las prácticas y las razones de individuos 
insensatos que avasallan la historia, el bien común, la fragilidad de la vida, 
la justicia, la verdad. 

El rigor de Ricœur como filósofo e intelectual había comenzado 
intempestivamente con la traducción de Ideen I en medio del contexto 
aporético de la guerra, cuando todo anunciaba que era racionalmente inviable 
conseguir un objetivo de esas características: llevar a la lengua francesa la 
teoría y la praxis fenomenológica que se alberga en Ideen I de Husserl. Desde 
entonces en sus investigaciones resuena el objetivo de ampliar el horizonte 
de significación de la fenomenología y de la hermenéutica; Natalie Depraz 
refrenda lo anterior: “Ricœur concentra en sí mismo una apuesta crucial 
que concierne a la posibilidad o la imposibilidad de una emancipación 
respecto de una lectura hermenéutica de la fenomenología, del sentido o 
sinsentido de la fenomenología como hermenéutica”17. Lograr como lector, 
anotador, traductor e intérprete, la transcendencia de estas dos corrientes 
contemporáneas del pensamiento, ilustran la vía de “auto-defensa” de 
Ricœur frente a las imperfecciones o torpezas que puedan contener sus 
primeros avances y su lectura histórico-genética de la obra de Husserl.

IV. Recapitulación

En una situación como la expuesta estamos llamados a aprender de la 
fuente y del reflejo. En razón de las ‘dificultades de una interpretación de 
conjunto de Ideen’, como lo expresa Ricœur, con ocasión de su Introducción, 
no le correspondía liquidar las cuentas en relación con la discusión sobre 
diferentes asuntos de la fenomenología de Husserl, como el idealismo 
transcendental presente o no en Ideen I. Mientras de un lado Ricœur señala 
que: “La fenomenología que se elabora en Ideen es incontestablemente un 

Checoslovaquia.
17.  DEPRAZ. Natalie. «Lire Husserl en phénoménologue. Idées directrices I». Ob. cit.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 159

idealismo”18, de otro lado su ardua labor como traductor le revela, por el 
contrario, la ausencia absoluta del término ‘idealismo trascendental’ en 
esta obra en particular. Lo anterior anuncia, una vez más, cómo delibera en 
Ricœur el pensar fenomenológico, que toma en consideración el ‘idealismo’ 
frente al estado de cosas de conciencia, y la labor hermenéutica, que atenúa 
dicho ‘idealismo’ no explícito, en virtud de su ausencia en el lenguaje. 
Ricœur concluye: “Pero es finalmente imposible, sobre la sola base de Ideen, 
caracterizar definitivamente ese idealismo que permanece en el estado de 
proyecto “de promesa o de pretensión, como se quiera”19.

De otro lado, llama la atención en la Introducción de Ricœur el tono y la 
exigencia que transmite en relación con una idea étonnante (‘desconcertante’ 
– ‘sorprendente’ – por decir lo menos, ‘admirable’), entre las muchas ideas 
de Husserl, cuyo sentido profundo espera que identifiquen y reflexionen 
quienes estudien su obra. Se trata de lo siguiente: 

Husserl llama a la intuición que puede «legitimar» toda significación 
definida por la conciencia: «la intuición donadora originaria» (originär 
gebende Anschauung). Que la intuición pueda ser donadora, es como 
primera medida una expresión más enigmática que esclarecedora: en 
efecto, creo que se comprendería a Husserl si se llegara a comprender 
que la constitución del mundo no es una legislación formal sino la 
donación misma del ver para el sujeto transcendental20.

La tesis de la «intuición donadora originaria» expresa cómo, de manera 
no explicitada, el sentido de un hecho, de la realidad misma y del lenguaje, 
se halla predeterminado por el horizonte de donación, lo que significa que la 
intencionalidad que permite el acceso a las cosas, como fuente legítima 
para el conocimiento, reside en la percepción misma. Entrando en 
correspondencia con la valoración que realiza Ricœur de la tesis de Husserl, 
de ésta se aprende que el acercamiento fenomenológico de la conciencia 
al mundo, significa en sí mismo un acto de conversión y aceptación de la 
conciencia como donación. En palabras de Daniel Herrera Restrepo: 

Acontecimientos, palabras y datos remiten a un sistema 
interrelacional entre objetos o palabras, que comparten un sentido 

18. RICŒUR, Paul. «Introduction a Ideen I de E. Husserl», en Edmund Husserl. Idées directrices 
pour une phénoménologie. Ob. cit., Pág. xxv.
19. Ibíd. Pág. xxvi.
20. Ibíd. Pág. xix.



160 - Juan Manuel Cuartas R.

unitario. El término horizonte expresa esta perspectiva global 
de sentido presupuesto y no necesariamente explicitada, que 
predetermina el sentido y significado de cualquier hecho o palabra 
ubicado en ella21. 

En el diapasón de la literatura, otro tanto se lee en las primeras palabras 
del Fausto de Goethe”: “¡Cómo se entreteje el conjunto de las cosas en el 
Todo y cómo lo uno repercute y vive en lo otro!”22 Para no ir muy lejos, 
Ricœur identifica en la «intuición donadora originaria» una de las principales 
tesis de Husserl que servirán de aporte a la hermenéutica, en la medida en 
que toda interpretación se propone dar razón, no del agotamiento de los 
hechos y las palabras en su singularidad concreta, como sostienen las tesis 
neopositivistas, sino más bien del curso mismo de la experiencia, que sin 
contar necesariamente con el beneficio de una explicitación definida que 
haga a cada cosa clara y específica, dispone (o más bien, hace donación) de 
un horizonte en el que tiene lugar la percepción, y del que forman parte, de 
manera interrelacionada, la realidad y el lenguaje. En lo sucesivo, la labor 
intelectual de Ricœur sacará el máximo provecho de esta tesis husserliana 
en la que confluyen de manera asombrosa las tareas de la fenomenología y 
la hermenéutica. Efectivamente, como signo de identificación de su filosofía, 
Ricœur llamará a diálogo a la fenomenología y a la hermenéutica para 
que ante el horizonte de donación en el que se presentan los acontecimientos 
histórico-culturales, los valores éticos y el lenguaje (amén de la fijación del 
lenguaje en la escritura), proyecten de manera simultánea y alternativa sus 
análisis e interpretaciones.

¡ Gracias !

21. HERRERA RESTREPO, Daniel. «Fenomenología y hermenéutica», en Folios N° 17. 2003. 
Universidad Pedagógica Nacional. Bogotá, Págs. 7-18. 
22. GOETHE, Johann Wolfang. Fausto. Edición bilingüe de José María Zamora. Madrid. Abada 
editores. 2010.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 161

Bibliografía
CERVANTES, De Miguel. (20Don Quijote de la Mancha. Edición del IV Centenario. Madrid. 
Academia Española / Asociación de Academias de la Lengua Española / Alfaguara. 2005. 
DEPRAZ, Natalie. (2008). «Lire Husserl en phénomenologue. Idées directrices I», Paris: PUF/
CNED. Traducción al español, Mariana Chu: «Leer como fenomenólogo: de Ricœur a 
Husserl».
FEYERABEND, Paul. «Wittgenstein’s Philosophical Investigations», en The Philosophical Review, vol. 
64, Julio, 1955, pp. 449-483.
FINK, Eugen. «La filosofía fenomenológica de Edmund Husserl ante la crítica contemporánea», 
en Acta fenomenológica latinoamericana, vol. I. Traducido del alemán por VELOZO F., Raúl. Lima. 
Círculo latinoamericano de fenomenología – Pontificia Universidad Católica del Perú, Fondo 
editorial.2003. 
GOETHE, Johann Wolfang Fausto. Edición bilingüe de José María Zamora. Madrid. Abada 
editores. 2010. 
HEGEL, G. W. F. Fenomenología del espíritu. Traducción de Wenceslao Roces y Ricardo Guerra. 
México. Fondo de Cultura Económica. 1981. 
__________Ciencia de la lógica I. La lógica objetiva. Edición de Félix Duque. Madrid. Abada 
Editores. 2011. 
HERRERA, R.,  Daniel, «Fenomenología y hermenéutica», en Folios N° 17. Universidad 
Pedagógica Nacional. Bogotá, 2003, pp. 7-18. 
HUSSERL, Edmund Ideen zu einer reinen Phänomenologie und hänomenologischen Philosophie, erstes 
Buch, Allgemeine Einfuhrung in die reine Phänomenologie. Jahrbuch für Philosophie und Phänomenologische 
Forschung ― Husserliana III (1950), ed. Walter Biemel. The Hague.  
__________Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phénoménologique pures. 
Traducido del alemán por Paul Ricœur. Paris. Éditions Gallimard.1950. 
__________«Conferencia de Viena», en Revue de Métaphysique et de Morale, LV,1950,  pp. 225-258. 
Traducción de Paul Ricœur.
 KIERKEGAARD,  Søren (2006). O lo uno o lo otro, Un fragmento de vida I. Escritos Søren Kierkegaard 
Vol. 2/1. Traducción del danés de Darío Gutiérrez y Begoña Saez Tajafuerce. Valladolid. 
Editorial Trotta. 2006. 
MERLEAU-PONTY, M. Phénoménologie de la Perception. Paris. Éditions Gallimard.1945.
RICŒUR, Paul «Étude phénoménologique de l’attention et de ses connexions 
philosophiques», en Bulletin, n°15, Cercle philosophique de l’Ouest 4, 1941, pp. 1-28.
___________«Husserl et le sens de l’histoire», en Revue de métaphysique et de morale, LIV, pp. 280-
316. Traducción al español (2005) «Husserl y el sentido de la historia», en Acta fenomenológica 
latinoamericana II, presentación y traducción de Héctor Salinas, Lima - Bogotá: PUCP / San 
Pablo, 1949, pp. 319-349. 
___________ «Méthodes et tâches d’une philosophie de la volonté», en: H. L. Van Breda 
(ed.), Problèmes actuels de la phénoménologie, Paris: Desclée de Brouwer.1952
____________ «Analyses et problèmes dans Ideen II de Husserl» en Revue de métaphysique et de 
morale, LVI (octubre-diciembre 1951), pp. 357-394, y LVII (enero-marzo, 1952), pp. 1-16. 
____________ «Husserl (1859-1938)», en E. Bréhier, Histoire de la philosophie Allemande, 
Apéndice, 3ª. edición, Paris: Vrin,1954, pp. 166-169, 183-185, 186-196. 
___________ «Études sur les Méditations Cartésiennes de Husserl», en Revue philosophique de 
Louvain, LII, 1954, pp. 75-109; 
____________ «Kant et Husserl», en Kant Studien, XLVI (setiembre 1954), pp. 44-67 
(traducción al español de Juan Manuel Cuartas Restrepo (1999): «Kant y Husserl», en Praxis 
filosófica, n° 10/11, 1999, Cali Universidad del Valle, pp. 
____________ «Phénoménologie existentielle», en Encyclopédie Française, XIX, Paris: Larousse, 
10.8-10.12. 1957. 



162 - Juan Manuel Cuartas R.

____________ Husserl, An Análisis of his Phenomenology, Evanston: Northwestern University 
Press. 1967. 
____________ «L’originaire et la question-en-retour dans la Krisis de Husserl», en Laruelle, 
François (ed.), Textes pour Emmanuel Levinas, Paris: J.-M. Place, 1980, pp. 167-177;
____________  Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II. Paris. Éditions du Seuil. 1986
____________ «Narrativité, phénoménologie et herméneutique», en André Jacob (dir.), 
Encyclopédie philosophique universelle. L’univers philosophique Vol. I. Versión en español: (2000). 
«Narratividad, fenomenología, hermenéutica», en Anàlisi, Quaderns de comunicación i cultura, n° 
25, traducción de G. Aranzueque, 1987, pp. 189-207. 
____________  Autobiografía intelectual. Barcelona. Editorial Paidós. 2008
RIZO-PATRÓN, Rosemary «Paul Ricœur, lector de Husserl: en las fronteras de la 
fenomenología», en Actas de las Terceras Jornadas de Fenomenología y Hermenéutica. Santa Fe - 
Paraná.2007. 
SARTRE, Jean-Paul L’Être et le Néant, essai d’ontologie phénoménologique. Paris. Éditions Gallimar. 
1943
VANDEVELDE, Pol. «Paul Ricœur: Narrative and Phenomenon», en Paul Ricœur A Key to 
Edmund Husserl’s Ideas I. Milwaukee. Marquette University Press.1996.



Introducción a Ideen I de Edmund Husserl1*

por: Paul Ricœur2**

Traducción: 
Juan Manuel Cuartas Restrepo3***

Universidad EAFIT
Colombia

	 	 	 	 	 	 	 a Mikel Dufrenne

Es imposible, en el espacio restringido de una introducción, dar una visión 
de conjunto de la fenomenología de Husserl. Además, la masa enorme de 
los inéditos que poseen los Archives Husserl de Lovaina nos impide emprender 
actualmente una interpretación radical y global de la obra de Husserl. 
30.000 páginas en 8° de autógrafos, cuya casi totalidad está escrita en 
estenografía, representan una obra considerablemente más vasta que los 
escritos publicados en vida del autor. Sólo la transcripción y la publicación 
parcial o total de estos manuscritos, emprendida por los Archives Husserl de 
Louvain bajo la dirección del Dr. H. L. Van Breda, permitirá poner a prueba 
la representación que uno puede hacerse actualmente del pensamiento de 
Husserl, principalmente según las Logische Untersuchungen4, Vorlesungen zur 

1.* Ideen I es el título abreviado para Ideen zu einer reiner Phäenomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie.  El texto alemán original 
fue publicado por primera vez en 1913, junto con una edición aparte, en el Jahrbuch für 
Philosophie und phänomenologische Forschung, t. I, editado por Edmund Husserl (Max Niemeyer, 
Halle). También fue publicado en Husserliana III, ed. Walter Biemel (The Hague, 1950). 
2.** La traducción al francés de Paul Ricœur (Idées directrices pour une phénoménologie et une 
philosophie phénoménologique pures) fue hecha de la tercera edición (sin cambios) de 1928.
3.*** La presente traducción al español de la «Introduction à Ideen I de E. Husserl», de Paul 
Ricœur, se ha hecho de la edición de 1950 de Idées directrices pour une phénoménologie, de E. 
Husserl, en la Bibliotèque de philosophie dirigida por Maurice Merleau-Ponty y Jean-Paul 
Sartre. Paris. Éditions Gallimard. Se ha tomado conocimiento igualmente de las traducciones 
al inglés recogidas en: 1) Paul Ricœur. Husserl An Analysis of His Phenomenology, traducción de 
Edward G. Ballard & Lester E. Embree. Northwestern University Press. Evanston. 1967. 2) 
Paul Ricœur A Key to Edmund Husserl’s Ideas I, traducción de Bond Harris & Jacqueline Bouchard 
Spurlock; edición, revisión de la traducción e introducción de Pol Vandevelde. Milwaukee. 
Marquette University Press. 1996. {La traducción fue revisada por el doctor Roberto Walton}.
4. 1ª ed., t. I (1900), t. II (1901), Niemeyer (Halle); 2ª ed. recogida en 3 vol. (1913 y 1922); 3ª y 4ª 
ed. sin cambio (1922 y 1928). Los lectores en lengua inglesa han tenido un amplio resumen 
en la excelente obra de Marvin Farber: The Foundation of Phenomenology, Edmund Husserl and the 
Quest for a Rigourous Science of Philosophy. Cambridge (Mass.), Harvard University Press, 1943. XII 
+ 586 pp.; cf. partic. 99-510. 



164 - Paul Ricœur

Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins5, Philosophie als strenge Wissenchaft6, Ideen 
zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie7, Phenomenology8, 
Formale und transzendentale Logik9, Méditations cartésiennes10, die Krisis der europäischen 
Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie11, Erfahrung und Urteil12.

El objeto de esta introducción es por tanto muy modesto: se trata 
primero de reunir algunos temas surgidos de la crítica interna de las Ideen 
I y dispersos en el Comentario; y de esbozar luego, con la ayuda de los 
principales manuscritos del período 1901-1911, la historia del pensamiento 
de Husserl desde las Logische Untersuchungen a las Ideen. 

I
El progreso de la reflexión en el interior de Ideen

Es particularmente difícil tratar Ideen I como un libro que se comprende 
por sí mismo. Lo que aumenta la dificultad en el caso de Ideen I es ante todo 
el hecho de que este libro forma parte de un conjunto de tres volúmenes 
de los cuales sólo ha aparecido el primero. Ideen II, que hemos podido 
consultar en los Archives Husserl, es un estudio muy preciso de los problemas 
concernientes a la constitución de la cosa física, del yo psico-fisiológico y 
de la persona desde el punto de vista de las ciencias del espíritu. Es pues la 
puesta en ejecución de un método que, en Ideen I, solamente es presentado 
en su principio y mediante algunos ejemplos muy abreviados. Ideen III, cuya 
transcripción definitiva no estaba acabada cuando terminamos nuestro 
trabajo, debe, según la introducción de Ideen I, fundar la filosofía primera 
sobre la fenomenología. Por otra parte, Ideen I presupone conocimientos 
lógicos precisos, tomados de las Logische Untersuchungen (Investigaciones lógicas); 
los cuales son tratados la mayoría de veces por alusión en la presente obra 

5. Lecciones extraídas de un curso de 1904-5 y de trabajos escalonados de 1905 a 1920, 
editadas en 1928 por Heidegger en Jarbuch für Philos. u. phänom. Forschung IX, pp. 367-496; 
reproducidas en tiraje aparte, Niemeyer (Halle), 1938.
6. Artículo publicado en la revista Logos I (1911), pp. 289-341.
7. 1ª edición del tomo I (único publicado) en el Jarbuch…, I. 1913; “Trad, inglesa de W.-R. 
Boyce Gibson (Londres: George Allen and Unwin; New York: Macmillan), 1931. Prefacio de E. 
Husserl publicado aparte con ligeras modificaciones en el título: Nachwort zu meinen «Ideen zu 
einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie, Jahrbuch… 1930; tiraje 
aparte, Niemeyer, 1930. „ E. Levinas ha hecho un buen resumen en la Rev. Phil. marzo-abril 
1929: «Sur les Ideen de M. E. Husserl».
8. Artículo publicado en la Encyclopædia Britannica, 1927, 4ª edición, vol. 17, pp. 699-702.
9. Jarbuch… y Niemeyer (Halle), 1930.
10. París 1934, A. Colin (trad. Peiffer y Levinas).
11. Sólo publicada la 1ª parte, revista Philosophia I, 1936, pp. 77-176. Belgrado.
12. Editada por Landgrebe, Praga, 1939.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 165

y no se está en condiciones de comprender el sentido técnico de ésta sin 
recurrir a las Investigaciones lógicas, ni de aprehender el vínculo exacto con 
la idea central de la fenomenología trascendental sin recurrir a la Formale 
und transzendentale Logik (Lógica formal y trascendental) que muestra el paso 
de la lógica formal a su fundamento transcendental en la fenomenología. 
Agreguemos finalmente que Ideen I es un libro cuyo sentido permanece 
oculto y que uno está inevitablemente inclinado a buscar ese sentido en 
otra parte. A cada instante se tiene la impresión de que lo esencial no está 
dicho, porque lo que está en juego es dar al espíritu una nueva visión del 
mundo y de la conciencia, más que afirmar sobre la conciencia y sobre el 
mundo cosas definitivas que precisamente no serían comprendidas sin 
este cambio de visión. Esta clave de la obra parece escapar incluso a la 
lectura de las Méditations cartésiennes, veinte años posteriores a las Ideen. 
Ahora bien, el texto más explícito que poseemos plantea las preguntas más 
embarazosas; dicho texto no es propiamente de Husserl  sino del E. Fink, 
que fue el colaborador de Husserl durante muchos años y que conocía desde 
el interior no solamente la obra publicada, sino también una buena parte 
de la obra manuscrita y sobre todo el pensamiento vivo del maestro; se 
trata del gran artículo titulado: die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls 
in der gegenwärtigen Kritik13, publicado en los Kantstudien, t. 38, cuaderno 3-4, 
1933. Se podría sospechar que dicho artículo representa solamente la 
interpretación de Fink, o una interpretación de Husserl por él mismo en un 
momento dado, bajo la influencia de E. Fink; pero Husserl ha dado crédito 
a este texto de la manera más clara: «Me regocijo de poder decir que no se 
encuentra en este tratado ninguna frase de la que no pueda apropiarme 
completamente y reconocer explícitamente como la expresión de mi propia 
convicción» Prólogo. Por tanto, no tenemos derecho a ignorar este texto: 
recurriremos a él para intentar dilucidar las preguntas que la lectura directa 
deja en suspenso.

13. [FINK, Eugen. «Die phänomenologische Philosophie Edmund Husserls in der 
gegenwärtigen Kritik», en Kantstudien, XXXVIII (1933), pp. 319-383. Fink expone: “No debe 
ponerse en cuestión que Husserl, en la fase que sigue a las Investigaciones lógicas, llevó a cabo 
una profunda transformación de sus pensamientos filosóficos, pero la mayor parte de las 
veces se ha desconocido la dirección de su ‘revolución de la manera de pensar’. Este camino 
interno se suscita en la lucha por la conquista de la autocomprensión filosófica, como 
autoapropiación de las intenciones que, en lo íntimo, hacen progresar su pensamiento. Solo 
desde la perspectiva de esta época se puede entender la época anterior de su filosofía en 
su real ‘sentido’”. Cf. FINK Eugen. «La filosofía fenomenológica de Edmund Husserl ante 
la crítica contemporánea», en Acta fenomenológica latinoamericana, vol. I. Traducido del alemán 
por Raúl Velozo Farías. Círculo Latinoamericano de Fenomenología – Pontificia Universidad 
Católica del Perú, Fondo Editorial. Lima. 2003, pp. 361-428. N. del T.]



166 - Paul Ricœur

Figura 1 (Eugen Fink con Edmund Husserl a comienzos de los años 
30. Foto” propiedad de Susanne & Reiner Fink “ publicada en la 
página web de la Internationale Eugen Fink Forschungsstelle für 
phänomenologische Anthropologie und Sozialphilosophie de la 
Universidad de Mainz.

Iª Sección. Las esencias y el conocimiento de las esencias14

Ideen I se inicia con un capítulo muy difícil de lógica, que el lector puede 
omitir provisionalmente para comprender el movimiento espiritual de la obra, 
pero será necesario que lo reintegre en el curso de la lectura para poder 
aprehender finalmente el estatuto de la fenomenología como ciencia. Además 
de un hormiguear de dificultades técnicas de carácter en cierto modo local, 
que hemos intentado esclarecer por el comentario, una incertidumbre pesa 
sobre la interpretación general de este capítulo: si la fenomenología debe 
ser «sin presupuestos», ¿en qué sentido presupone una armadura lógica? Es 
imposible en un primer momento responder a esta pregunta: porque la ley 
de este movimiento espiritual, que vamos a intentar sorprender en Ideen I, 
será precisamente apoyarse primero en una lógica y en una psicología para 

14. [7] 1. Esencia y conocimiento de las esencias. “Esta primera sección de las «Ideen» forma una suerte 
de prefacio general a la obra: no hay aquí aún un problema de fenomenología; sino que, como todo 
el grupo de las ciencias a la cual pertenece, la fenomenología presupone que existen las esencias 
y una ciencia de las esencias (cf. § 18, primeras líneas) que no solamente reúne las verdades 
formales que convienen a todas las esencias, sino también las verdades materiales que rigen 
su distribución a priori en ciertas «regiones»: la fenomenología también pone en marcha la 
intuición de las esencias y se refiere, al menos bajo su forma rudimentaria, a una «región» del ser. 
El primer capítulo establece de manera directa y sistemática esas presuposiciones. El segundo capítulo las 
confirma por la vía indirecta de la polémica con el empirismo, el idealismo, el realismo platónico, etc…



Anuario colombiano de Fenomenología  - 167

luego, por medio de un giro, cambiar de plan, liberarse de estas primeras 
muletas y finalmente aparecer como primero, sin presupuestos; solamente 
al término de este movimiento de profundización, la fenomenología estará 
en condiciones estado de fundar las ciencias que en un primer momento la 
habían esbozado. 

El propósito de este capítulo de lógica es mostrar: 1° que es posible edificar 
una ciencia no empírica sino eidética15 de la conciencia y 2° comprender las 
esencias de la conciencia como los géneros supremos que se encuentran en 
toda la «región» conciencia (como opuesta a la «región» naturaleza)16. La 
fenomenología parece por tanto tributaria de aquel doble análisis lógico de 
las esencias y de las regiones; pero precisamente ella se elevará a un punto 
del sujeto que será constituyente con respecto a esas ciencias que le dieron 
su primer estatuto: se verá en particular que la «región» conciencia no está 
coordinada con la «región» naturaleza, sino que ésta se refiere a aquella, e 
incluso, en un sentido más especial de la palabra, se incluye en ella. Así se 
puede suponer que la fenomenología, que parecía haber podido recortar 
su objeto a partir de una realidad total (naturaleza más conciencia), puede 
fundar las otras ciencias y finalmente su propia metodología, fundando de 
manera general la lógica misma, como sucede en Formale und transzendentale 
Logik. Dejemos de lado por el momento esta compleja relación de la lógica 
con la fenomenología, ya que también será el problema histórico del paso 
de las Logischen Untersuchungen a las Ideen, al cual consagraremos la segunda 
parte de esta introducción.

IIª Sección. Consideraciones fenomenológicas fundamentales17

15. Sobre la esencia, cf. Comentario, p. 9 n. 5.
16. Sobre la región, cf. Comentario, p. 19 n. 1.  [19] 1.” Naturaleza de la ontología regional, §§ 9-10. 
Hemos encontrado en el curso del § 2 el problema de la jerarquía de las esencias; las esencias 
materiales que dominan los objetos empíricos se subordinan a los géneros supremos que 
son el objeto de una ciencia, la ontología regional; así, la ontología de la naturaleza trata de 
las propiedades que pertenecen universalmente a los objetos de la región naturaleza.” El § 
10 precisa las relaciones de la ontología regional con la ontología formal que domina desde 
arriba las ontologías de tal o tal región; la ontología formal plantea preguntas tales como: 
¿qué es un objeto, una propiedad, una relación, etc.? Como la noción misma de región, que 
pone en juego cada ontología regional, brota de la ontología formal, se puede decir que 
todas las reflexiones sobre la noción de región son, de ahora en más, de la incumbencia de 
la ontología formal (§ 17 al comienzo).
17. [48] 1. Esta segunda sección tiene aún un carácter preparatorio: define la reducción 
fenomenológica, §§ 31-32, pero no la aplica todavía (como se dice al principio del § 33).   El capítulo 
I introduce la reducción fenomenológica en relación con la actitud natural que ella «suspende». 
El capítulo II y el capítulo III  “la parte más grande de esta sección”  describen la conciencia; preparan 
la reducción fenomenológica, pero no la suponen. El capítulo II analiza más particularmente 
la percepción con el objeto de liberar de prejuicios naturalistas y de hacer aparecer la oposición 



168 - Paul Ricœur

Las Ideen esbozan un camino ascendente que debe conducir a lo que 
Husserl llama la reducción o mejor la «suspensión» de la tesis natural 
del mundo (tesis = posición) y que, además, no es más que el reverso, lo 
negativo de una obra formadora, tal vez incluso creadora de la conciencia, 
llamada constitución transcendental. ¿Qué es la tesis del mundo? ¿Qué 
es reducirla? ¿Qué es constituir? ¿Qué es lo que es constituido? ¿Cuál es 
ese sujeto transcendental que se desprende así de la realidad natural y se 
enrola en la obra de la constitución? Esto no puede ser dicho «en el aire», 
sino conquistado por la ascesis misma del método fenomenológico. Lo 
que desconcierta mucho al lector de las Ideen, es que es difícil decir en qué 
momento se ejerce efectivamente la famosa reducción fenomenológica. En 
esta IIª Sección se habla de ella desde el exterior en términos enigmáticos e 
incluso engañosos (§§ 27-32, 33, 56-62), pero los análisis más importantes 
de la IIª Sección están por debajo del nivel de la reducción y no es cierto, si se 
le cree a Fink, que los análisis de la IIIª  y de la IVª Sección, sobrepasen un 
nivel indeciso entre la psicología preparatoria y la filosofía verdaderamente 
transcendental. Dejando el enigmático capítulo I, que se encuentra en un 
avance respecto de la ascesis que se ha de producir, consideremos los 
análisis de la IIª Sección, que preparan para la reducción fenomenológica 
partiendo del plano de la reflexión psicológica. Estos análisis están aún 
en el interior de «la actitud natural» que se trata precisamente de reducir. 
Dichos análisis comportan dos momentos:

1° El capítulo II contiene el estudio de la intencionalidad de la 
conciencia, esta propiedad notable de la conciencia de ser conciencia de…, 
mención de transcendencia, estallido hacia el mundo18; lo corona con el 

de dos modos de ser: el ser como objeto y el ser como conciencia. Esta oposición separa la 
«región» conciencia. El capítulo II sobrepasa esta oposición y muestra la relatividad del ser del 
mundo al ser de la conciencia: la actitud natural es así «invertida», «convertida». El análisis 
que parte de la actitud natural se pone gradualmente a tono con la reducción propuesta de 
manera abrupta en el capítulo I. Por lo demás, la reducción no es presentada de manera 
radical en las Ideen, lo que explica que se pueda dar con ella de una manera insensible. 
El capítulo IV precisa la técnica de las reducciones fenomenológicas. “En las Méditations 
cartésiennes, por el contrario, no hay «psicología intencional» previa: se pasa inmediatamente 
al mundo como «fenómeno». La intencionalidad misma solo es descrita después de la 
reducción.  
18. SARTRE, Jean-Paul. «Une idée fondamentale de la phénoménologie de Husserl: 
l’intentionalité». N.R.F. (1939), reimpreso en Situations I. París. Éditions Gallimard. 1947, pp, 
129-132. [Sartre escribe: “Esta necesidad para la conciencia de existir como conciencia de otra 
cosa, cualquiera que sea, Husserl la llama «intencionalidad» […] Husserl ha reinstalado el 
horror y el encanto en las cosas. Nos ha restituido el mundo de los artistas y de los profetas: 
extraordinario, hostil, peligroso, con remansos de gracia y de amor. Husserl ha abierto el 
espacio para un nuevo tratado de las pasiones que se inspirará en esta verdad tan simple 
y tan profundamente desconocida por nuestros refinamientos: si amamos a una mujer, es 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 169

descubrimiento de la reflexión que es la revelación de la conciencia a sí 
misma como estallido fuera de sí misma. ¿A qué tiende este análisis (que se 
puede llamar fenomenológico en el sentido amplio de una descripción de 
los fenómenos tal como ellos se ofrecen a la intuición, pero no en el sentido 
estricto de la fenomenología transcendental introducida por la reducción y 
la constitución)? El propósito es modesto: se trata de una preparación para 
liberarse de la actitud natural haciendo añicos el naturalismo que no es más 
que una de sus manifestaciones menos sutiles. En lenguaje husserliano: la 
«región» conciencia es distinta de la «región» naturaleza; ella es percibida de 
otra manera, existe de otra manera, es cierta de otra manera19. Se advierte el método 
totalmente cartesiano de iniciación. Es un camino, pero no es el único, ya que, 
por otro lado, Formale und transzendentale Logik procederá únicamente por la 
vía lógica (el gran inédito Krisis discierne cinco vías diferentes). El camino no 
está libre de peligro; inclina ya a pensar que la reducción consiste en sustraer 
alguna cosa "la naturaleza dudosa", y en retener por sustracción un residuo: la 
conciencia indubitable. Esta mutilación que, por lo demás, solo deja subsistir 
una conciencia psicológica y no un sujeto transcendental, es la falsificación 
de la verdadera reducción. Pero el método pedagógico, más cartesiano que 
kantiano, de las Ideen corre el riesgo de esta incomprensión20.

porque ella es amable”. La traducción es mía (N. del T.)] 
16. Cf. Comentario, pp. 48 n. 1, 57 n. 3, 80 n. 1.  [57] 3. El capítulo II no pone en marcha 
la špoc», sino que describe la conciencia de tal manera que el lector esté preparado para 
efectuar, a partir de esta descripción, la reducción decisiva. Pero, si es anterior a la reducción 
(§ 33, pp. 57 n. 4 y 59 n. 1, comienzo § 39), este análisis es en realidad imantado por una 
«primera visión» de la conciencia transcendental (§ 33) y así elevado poco a poco al nivel 
de la reducción. Los más importantes análisis de las Ideen están, por otra parte, a mitad 
de camino entre una psicología fenomenológica y el idealismo transcendental. Éste es 
el sentido de esta reducción restringida anunciada en el § 32. Esta relación ambigua de la 
psicología intencional y la fenomenología transcendental explica el movimiento del capítulo: 
1° Primera visión de la conciencia transcendental separada por la reducción, § 33. 
2° Descripción intencional, pre-fenomenológica de la conciencia, §§ 34-38. 
3° Posición del problema central de una eidética de la «región» conciencia: 
¿en qué sentido la conciencia es un ser distinto de la realidad mundana?, § 39. 
La distinción de los dos tipos de ser evoca la oposición de la 
percepción transcendental y de la percepción inmanente, §§ 40-43. 
4° Se extraen las conclusiones completas del capítulo: la conciencia es el ser 
absoluto, indubitable; el ser transcendental es el ser relativo, dudoso, §§ 44-46. 
[80] 1. 4°) Consecuencias provisionales del capítulo II: §§ 44-46. a) La percepción por escorzos es 
inadecuada; la percepción inmanente es adecuada, § 44. b) Son incomparables los sentidos 
en que la cosa y la vivencia están prestas a ser percibidas, § 45. c) Por último, y sobre todo, 
la inadecuación de la percepción transcendental la hace dudosa; la percepción inmanente es 
indubitable, § 46. El acento cartesiano de estas conclusiones es impresionante (fin del § 46); 
en este sentido, la duda cartesiana ha podido ser llamada un método subsidiario (p. 54, n. 
1) de la špoc».
20. Comentario, pp. 48 n. 3, 53 n. 1, 54 n. 1, etc., 57 n. 4. [48] 3. 1° El sentido radical de la actitud natural 
no podría aparecer fuera de la reducción que lo revela en el momento en que lo suspende. 
Como lo ha mostrado E. Fink en su artículo de los Kantstudien, toda exposición que comienza 



170 - Paul Ricœur

está condenada a permanecer en el plano que se trata precisamente de transcender; presa en 
el mundo, la actitud natural no puede aparecerse a sí misma en su significación total. Por eso 
solo encontraremos aquí una exposición «falsa», que «apela a una operación que la rebasa»: 
Fink, art. cit., pp. 346-347.” El análisis que sigue indica ya que la actitud natural es más vasta 
que el psicologismo y el naturalismo puesto que una buena parte de los análisis intencionales 
“es decir,  todo lo que las Méditations cartésiennes llaman psicología fenomenológica (teoría del 
cogito, de la intencionalidad, de la reflexión, de la atención, etc.)” se desarrolla también 
en el interior de la actitud natural. La actitud natural es una limitación fundamental, pero 
de una amplitud inmensa como el horizonte del mundo. Este parágrafo muestra ya el 
mundo como correlato de la conciencia atenta o desatenta, perceptiva o pensante, teórica, 
afectiva, axiológica o práctica. El § 26 aproximará esta conciencia al cogito cartesiano.   
[53] 1. Este parágrafo es bastante decepcionante si se espera de él una definición radical 
de la actitud natural. No permite responder a las preguntas más elementales: 1° ¿Por qué 
llamar tesis o posición (Thesis = Setzung = Position), a esta actitud que consiste en encontrar 
ahí un mundo existente y en aceptarlo como él se da: como existente? Brevemente, ¿en qué es encontrar-
ahí un equivalente de poner? Pero precisamente la creencia que se disimula en la actitud 
natural, y que la reducción denunciará como una limitación del poder constituyente del yo 
transcendental, solo será reconocida por la reducción. Y de esta manera la reducción aplicada 
a esta limitación revelará como posición esta creencia que, en el plano de la actitud natural, 
se da como descubierta, como receptividad pura. 2° En el estadio del § 30, puede parecer 
que solo la «ingenuidad» de la actitud natural se ajusta al «principio de los principios» del 
§ 26 y a la špoc» de toda filosofía y de toda crítica que éste implica; ¿no será la filosofía 
fenomenológica una teoría crítica o incluso escéptica? Solo se podrá responder a esta 
pregunta cuando la intuición haya sido reencontrada sin la limitación de la «tesis general de 
la actitud natural», es decir, reencontrada como constituida ella misma en tanto que intuición. 
[54] 1. Esta aproximación cartesiana a la špoc» en las Ideen es una grave fuente de 
incomprensión. Por cierto, se tiene cuidado en distinguir la špoc» de la duda metódica 
y en caracterizarla como una suspensión compatible con la certeza. Y, sin embargo, el 
capítulo II y el capítulo III, que recaen por debajo del nivel de la špoc» entrevista (como se 
dice al comienzo del § 34), son de estilo cartesiano: para separar la «región» conciencia, 
se la caracteriza como no dudosa (cf. el título del § 46: «Que la percepción inmanente 
es indubitable y la percepción transcendente dudosa»); la «destrucción del mundo» que 
hace aparecer la conciencia como «residuo» es un paso eminentemente cartesiano. 
Así, los preparativos cartesianos de la špoc» tienen más lugar que la špoc» misma en 
las Ideen. - Cf. la definición de špoc» en las Méditations cartésiennes, pp. 16-18, 31-32, 70-71.  
2. El análisis de la duda compete a la psicología eidética: ella se ocupa de la esencia de la «región» 
conciencia. Este análisis será rehecho en el marco de la fenomenología propiamente dicha, § 103. 
3. Materia, en el sentido de las Investigaciones lógicas, designa el quid del juicio, 
la misma cosa (o el mismo estado de cosa) puede ser constatado, deseado, 
ordenado, etc.: por el contrario la cualidad (Qualität) del juicio concierne al hecho 
de que esta cosa, esta «materia», sea precisamente constatada, deseada, ordenada, 
etc. Vª Investigación § 20, pp. 411-412. La cuestión es retomada en Ideen, § 133. 
4. El método de aproximación de Husserl es este: extraer de la duda metódica, más conocida 
que la špoc», el componente que es precisamente la špoc»; este componente es más 
primitivo que la duda, ya que ésta le añade la exclusión de la certeza; la špoc» consiste 
en un acto de suspensión y no de negación, de conjetura, de suposición, de duda. Estas 
modalidades de la creencia son en efecto modificaciones de la creencia de base o certeza (§§ 
103-107); son, por tanto, destructoras de la creencia cierta y están, además, fuera de nuestra 
libertad. Se trata, por tanto, de una alteración de la creencia que no es una modalidad de la 
creencia, sino una dimensión totalmente diferente. Consiste en no usar la certeza que sigue 
siendo lo que es. Es evidente que este señalamiento es todavía muy poco esclarecedor, 
porque está aún mezclado con la creencia misma que trata de transcender. Cf. §§ 112-117. 
5. Estas dos imágenes "el paréntesis, la ruptura de circuito" son también mundanas y, por 
tanto, engañosas. 1° No es una parte del ser lo que es excluido, ni siquiera el ser del mundo 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 171

2° El capítulo III ordena el análisis: la conciencia no es solamente 
distinta de la realidad, sino que la realidad es relativa a la conciencia, en el 
sentiden que se anuncia en ella como una unidad de sentido en una diversidad 
«de escorzos» convergentes21; la atención es así orientada hacia la idea de 
reducción y de constitución. Se muestra que no es contrario a la esencia 
de un objeto y del mundo que las apariciones concuerden de otra manera 
e incluso que no concuerdan del todo; en esta hipótesis-límite creada por 
la imaginación, pero a la cual no se opone ninguna esencia, el mundo sería 
anonadado22; de ahora en más la naturaleza no es solamente dudosa sino 
contingente y relativa; la conciencia no es solamente indubitable sino necesaria 

en su conjunto, sino su «posición», es decir, un comportamiento (Verfahren) de frente al 
mundo (más aún: die Thesis ist Erlebnis); solo a título correlativo se puede decir que el índice 
de presencia que responde a esta creencia es suspendido; en lenguaje abreviado se hablará 
más delante de la exclusión de esto o de aquello (del mundo natural, de las esencias, 
de la lógica, etc.), §§ 56-61. 2° Más radicalmente, esta «abstención» no tiene más que en 
apariencia un carácter privativo; si es verdad que la actitud natural es una limitación por la 
cual el yo transcendental se oculta a sí mismo su poder constituyente, el aspecto privativo 
de lašpoc» es un señalamiento provisional; y sólo la puesta en marcha de la constitución 
transcendental puede desvelar el sentido de la actitud natural y de su suspensión. 
Esta es la razón por la cual Husserl dice que la špoc» retiene lo que excluye (p. 142, n. 
2). Esto queda oscuro en tanto que no se muestra que retener es constituir, y que excluir 
es liberar la generosidad radical de ese sujeto donador de sentido. Desafortunadamente, 
los análisis preparatorios de los capítulos II y III, al presentar la «región» conciencia como 
el «residuo» de una eliminación, inclinan a interpretar la špoc» en un sentido privativo.   
[57] 4. 1° La búsqueda de un «resto» es una expresión provisional, y plena de incomprensiones, 
del método fenomenológico; subraya exclusivamente el carácter de sustracción de la 
reducción; en este estadio, la fenomenología es una eidética regional que se delimita por la 
exclusión de la región naturaleza, y la conciencia es la región no tocada por esta exclusión.
21. Comentario, p. 87 n. 4 y 5. [87] 4. El capítulo III completa el movimiento del capítulo II y conduce 
la descripción eidética a las puertas de la fenomenología trascendental. 1° La conciencia no es solamente 
distinta de la realidad; es el absoluto al cual está referida toda transcendencia como «correlato de 
conciencia»; la hipótesis del «anonadamiento del mundo» es el acicate de este último paso, 
§§ 47-49. Esta inversión de la actitud natural, actitud que ponía a la conciencia en el mundo, 
entronca en adelante con la reducción anunciada y entrevista en los §§ 32-33: la descripción 
que termina es el comienzo de la fenomenología transcendental, §§ 50-51. 3° Algunos 
esclarecimientos necesarios conciernen a algunas transcendencias, la de Dios, la de la cosa 
física, la del hombre como composición psicofísica y la de la conciencia psicológica, §§ 51-54. " 
La conciencia es aún una «región» del ser (p. 93), pero sabremos pronto que es la Urregion (§ 76). 
5. 1°) Que la realidad natural es relativa a la conciencia, §§ 46-49. Llevando al extremo la noción de 
«contingencia» del mundo, establecida anteriormente, pasamos a la noción siguiente: la 
«relatividad» del orden del hecho "el orden que la ciencia elabora y el mismo que se da en la 
percepción" a un encadenamiento, a un estilo, a una estructura o, como dice Husserl, a una 
motivación que es inmanente en lo vivido mismo y que regla la discordancia o la concordancia 
de la experiencia. ¿Cómo asegurarse de ello? «Destruyendo en el pensamiento» ese orden 
y sus dos niveles: científico y perceptivo. Esta hipótesis audaz, digna del genio maligno 
de Descartes, ilustra bien el papel de la ficción (§ 4): mediante variaciones ilimitadas, la 
imaginación busca la resistencia de un invariante eidético: ahora bien, el orden de hecho del 
mundo no es en absoluto necesario eidéticamente; «la idea de conciencia empírica» implica, 
además de ese orden y otros órdenes, la posibilidad extrema de la nada de orden.
22. § 49.



172 - Paul Ricœur

y absoluta23.

El espíritu así preparado advierte que se ha puesto poco a poco a tono 
con la reducción, la cual sirve, por otra parte, de polo magnético a un análisis 
que no cesa de superarse a sí mismo. 

3° Si uno quiere ahora abordar la famosa reducción fenomenológica, es 
necesario intentar tomar en bloque «tesis natural», «reducción de la tesis» y 
«constitución transcendental»24. Sería una ilusión creer que la actitud natural 
puede primero ser definida desde sí misma, para luego ser sobrepasada; es 
precisamente la reducción la que la revela como «tesis del mundo», y es al 
mismo tiempo la constitución la que da su sentido positivo a la reducción. 
Esta es la razón por la cual todo lo que se dice de la tesis natural es primero 
oscuro y propenso a incomprensiones. En particular, uno está tentado a 
ensayar un esquema cartesiano o kantiano, uno en la línea del capítulo II, 
el otro en la línea del capítulo III. Se dirá así que la tesis del mundo es 
la ilusión de que la percepción es más cierta que la reflexión; o bien que 
es la creencia original en la existencia en sí del mundo. La reducción sería 
entonces algo como la duda metódica o el recurso a la conciencia como 
condición a priori de posibilidad de la objetividad. Estas no son más que 
vías de aproximación posible entre otras. En particular, la reducción no es la 
duda, ya que deja intacta la creencia sin participar en ella; por tanto, la tesis 
no es, hablando con propiedad, la creencia sino algo que la contamina. La 
reducción no es tampoco el descubrimiento de una acción legisladora del 
espíritu, ya que la conciencia continúa siendo un sujeto de intuición y no de 
construcción25: el intuicionismo de base de la epistemología husserliana no 
es arruinado por la fenomenología transcendental; al contrario, Husserl no 
dejará de profundizar su filosofía de la percepción en el sentido más amplio 
de una filosofía del ver. La tesis es, por tanto, algo que se mezcla con una 
creencia indubitable, y que, además, tiene una raíz intuitiva. Husserl tiene 
entonces en vista un principio que se inmiscuye en la creencia sin ser creencia 
y que contamina el ver sin ser este ver mismo, ya que el ver saldrá de la 
reducción fenomenológica en toda su gloria.

23. §§ 54-55.
24. Cf. Comentario, pp. 48 n. 3, 53 n. 1, 54 n. 1, 4, 5, 56 n. 1, 57 n. 3, 59 n. 3. 
[59] 3. El sentido de la palabras transcendental será explicado en el § 86 y en el § 97 ad 
finem; la fenomenología " y por tanto también la reducción"es transcendental porque constituye 
toda transcendencia en la subjetividad pura. El sentido privativo de la reducción se borra 
completamente ante el sentido positivo de la constitución. Este proyecto y esta expresión de 
origen kantiano llaman a una confrontación entre Husserl y el criticismo; pero no es todavía 
posible confrontar las dos concepciones de lo transcendental.
25. Nachwort zu meinen Ideen…, pp. 3-5.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 173

Progresaremos hacia el punto esencial observando que la tesis del 
mundo no es un elemento positivo que la reducción, entendida como un 
momento privativo, vendría luego a anular: al contrario, la reducción suprime 
una limitación de la conciencia liberando su alcance absoluto.

Lo que permite afirmar esto es precisamente el vínculo entre tesis, 
reducción y constitución. Si la constitución debe poder ser la posibilidad 
esencial de la conciencia, la reducción debe ser el levantamiento de una 
prohibición que pesa sobre la conciencia.

¿Qué prohibición puede, por tanto, limitar la conciencia que cree en el 
mundo y que ve el mundo en el que cree? Se podría decir "permaneciendo 
aún en las metáforas" que la tesis del mundo es la conciencia capturada en 
su creencia, cautiva del ver, entretejida con el mundo hacia el que ella se 
sobrepasa. Pero esto mismo es también engañoso: porque sería necesario 
comprender qué sujeto está así cautivo, ya que esta cautividad no impide 
la libertad psicológica de la atención que se vuelve hacia o se aparta de, 
que considera esto o aquello. Pero esta libertad sigue siendo una libertad 
en el interior de cierto ámbito que es precisamente la actitud natural. 
Comprender la tesis del mundo es ya realizarme como sujeto no psicológico 
sino transcendental. Dicho de otra manera, es haber accedido a la cumbre 
de la fenomenología (cumbre que no es aún en sí misma más que una 
cumbre provisional).

A falta de poder acceder de manera inmediata a la inteligencia radical del 
sujeto transcendental en relación con el cual la «tesis del mundo» adquiere su 
sentido, el análisis de las Ideen deja la reducción peligrosamente asociada a 
la idea de la destrucción del mundo y a la idea de la relatividad del mundo al 
absoluto de la conciencia. Pero la atmósfera kantiana (e incluso cartesiana) 
de esta hipérbole pedagógica no permite comprender cómo, en la IVª 
sección, la intuición marca la última «legitimación» de toda creencia, ya sea 
matemática, lógica, perceptiva, etc. En efecto, lejos de arruinar la intuición, 
la reducción exalta por el contrario su carácter primitivo, originario. Si la 
intuición debe ser la última palabra de toda constitución, es necesario, 
por tanto, también que la «tesis del mundo» sea alguna alteración de la 
intuición misma.

Una expresión sorprendente de Husserl nos pone en camino: Husserl 
llama a la intuición que puede «legitimar» toda significación mentada por la 



174 - Paul Ricœur

conciencia: «la intuición donadora originaria» (originär gebende Anschauung)26. 
Que la intuición pueda ser donadora, es en un primer momento una expresión 
más enigmática que esclarecedora: en efecto, creo que se comprendería 
a Husserl si se llegara a comprender que la constitución del mundo no 
es una legislación formal sino la donación misma del ver por el sujeto 
transcendental. Se podría decir entonces que, en la tesis del mundo, yo veo 
sin saber que yo dono. Pero el «yo» del «yo veo» en la actitud natural, no está 
en el mismo nivel que el «yo» del «yo dono» en la actitud transcendental. 
El primer «yo» es mundano, como es mundano el mundo donde él se 
desenvuelve. La ascesis fenomenológica instituye un desnivelamiento 
entre el «yo» y el mundo, porque hace surgir el «yo» transcendental a partir 
del «yo» mundano. Si, por tanto, el «yo» transcendental es la clave de la 
constitución, y ésta es la clave de la reducción, y ésta la clave de la tesis del 
mundo, se comprende que Husserl solo podía hablar enigmáticamente de 
la tesis del mundo, si quería comenzar por ahí, como lo hace en las Ideen.

Pienso que cada uno está invitado a reencontrar en sí este gesto de 
superación, y me arriesgaría a esbozar para mí mismo el sentido «existencial» 
de la tesis del mundo de la siguiente manera: yo estoy primero olvidado y 
perdido en el mundo, perdido en las cosas, perdido en las ideas, perdido en 
las plantas y en las bestias, perdido en el otro, perdido en las matemáticas; 
la presencia (de la que no se renegará nunca) es el lugar de la tentación, hay 
en el ver una trampa, la trampa de mi alienación; estoy afuera, distraído. Se 
comprende que el naturalismo sea el más bajo grado de la actitud natural, 
algo así como el nivel al que la arrastra su propia recaída; porque, si me 
pierdo en el mundo, estoy ya dispuesto a tratarme como cosa del mundo. La 
tesis del mundo es una suerte de ceguera en el seno mismo del ver; lo que 
yo llamo vivir es ocultarme como conciencia ingenua en lo más profundo de 
la existencia de todas las cosas: «im natürlichen Dahinleben lebe ich immerfort in 
dieser Grundform alles aktuellen Lebens»27. Así, la ascesis fenomenológica es una 
verdadera conversión del sentido de la intencionalidad que es inicialmente 
olvido de la conciencia y se descubre luego como don. 

26. Comentario, p. 7 n. 5.  [7] 5. Donación original o en original se opone a «simplemente pensado», 
«mentado en el vacío» (§§ 136-138); esta noción toma su sentido en el conjunto de una 
teoría de la evidencia y se comprende por la distinción de los actos que significan en vacío 
y de los actos que plenifican por la presencia en persona (Iª. Investigación y VIª Investigación, 
2° sección). Como se verá (nota 5 de la p. 10), hay también una donación originaria de las 
formas, relaciones, «categorías», etc. " La teoría de la evidencia y de la «plenificación» será 
retomada en Ideen, IVª parte. " La expresión «original» es introducida en la 2ª edición de los 
Prolegómenos a la lógica pura (1913), pp. 190 y 229.
27. Ideen I, pp. 50-1.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 175

Es esta la razón por la cual la intencionalidad puede ser descrita antes 
y después de la reducción fenomenológica: antes, ella es un encuentro; 
después, es una constitución. Ella queda como el tema común de la psicología 
prefenomenológica y de la fenomenología transcendental. La reducción es 
el primer gesto libre, porque es liberador de la ilusión mundana. Por ella 
pierdo en apariencia el mundo que verdaderamente gano.

IIIª Sección. Métodos y problemas de la fenomenología pura28

No solamente en las Ideen los problemas de constitución se sitúan en 
cierta zona indecisa entre una psicología intencional y una fenomenología 
francamente transcendental29, sino que son voluntariamente mantenidos 
dentro de límites estrechos: solo se considera la constitución de las 
«transcendencias» y principalmente la de la naturaleza, que es considerada 
como la piedra angular de la actitud fenomenológica30; ello es muy 
razonable si se abordan al pasar transcendencias más sutiles, como la del 
yo psicológico, que están «fundadas» en la naturaleza por la intermediación 
del cuerpo31. Un pequeño lugar es concedido a la transcendencia de las 
esencias lógicas, que, no obstante, alimentaba los principales análisis de 
las Investigaciones lógicas32. No se ha de dudar que la actitud natural incluye 
también la lógica, que la reducción concierne también a esta, y que hay 
un problema de constitución de las disciplinas lógico-matemáticas como 
lo esboza el capítulo III de la IVª Sección. Este esbozo es importante, 
porque muestra bien que la lógica misma tiene una raíz transcendental en 
una subjetividad primordial; las Logische Untersuchungen no son, por tanto, 
rechazadas sino integradas; Formale und transzendentale Logik lo muestra 
superabundantemente. Pero en las Ideen el método psicológico del comienzo 
de la fenomenología deja entrever mal este injerto de la lógica en el nuevo 
árbol fenomenológico. En términos generales, las Ideen tienen su centro 
de gravedad en una fenomenología de la percepción (sensible). De allí la 
amplitud de los problemas residuales a los cuales se hará alusión al final.En 

28. [120] La tercera parte pone particularmente en marcha aquella fenomenología pura que 
realiza más bien la transición entre la psicología fenomenológica y la filosofía transcendental, 
tal como ella se afirmará a partir de Formale und transzendentale Logik. El núcleo de ella es el 
estudio de las estructuras noético-noemáticas. Es necesario ver aquí los ejercicios de fenomenología 
que acostumbran el espíritu a repensar los múltiples caracteres del conocimiento como las 
dimensiones originales de la intencionalidad constituyente. 
29. Por esta razón, en Nachwort zu meinen «Ideen zu einer reinen Phänomenologie…» 
Husserl insiste detenidamente en la separación de la «psicología fenomenológica» y la 
«fenomenología trascendental», pp. 3-10.
30. Ideen, §§ 47 y 56.
31. § 53.
32. §§ 59-60.



176 - Paul Ricœur

la IIIª Sección, los problemas de constitución son presentados con mucha 
prudencia en torno de la idea de noema. Esta idea es introducida lentamente, 
a través de largos preparativos metodológicos (cap. I) y no sin que se 
vuelva a pasar por los temas del primer análisis fenomenológico (reflexión, 
intencionalidad, etc.), pero elevados a otro nivel del movimiento en espiral 
del análisis (cap. II); el noema es estudiado en el cap. III: es el correlato de 
la conciencia, pero considerado precisamente como constituido en la conciencia 
(en griego noàj, quiere decir espíritu)33. Pero a) esta constitución es descrita 
también como el paralelismo entre tales caracteres del noema (lado-objeto de 
la conciencia) y tales caracteres de la noesis (lado-sujeto de la conciencia)34; 
b) esta constitución deja provisionalmente fuera de cuestión la materia del 
acto (o hyle,Ülh en griego) que la forma constituyente anima35. Por esta doble 
limitación, la constitución no aparece aquí como creadora. Pero, de vez en 
cuando, una heroico abrirse paso a los problemas radicales de la filosofía 
fenomenológica deja entender que la conciencia es lo que «prescribe» 
por su «configuración», por su «encadenamiento», el modo de darse y la 
estructura de todo correlato de conciencia; inversamente, toda unidad de 
sentido que se anuncia en la conciencia es el índice de esos encadenamientos 
de conciencia36. 

33. Cf. Comentario, p. 179 n. 1. [179]  1. El Capítulo III, «en el umbral de la fenomenología» 
(p. 180), marca el paso decisivo hacia la constitución de la objetividad. Se trata de 
reflexionar sobre el objeto mismo, de descubrirlo como un «componente» (p. 180) de lo 
vivido. En el sujeto hay más que el sujeto, entendamos: más que la cogitatio o noesis; hay el 
objeto mismo en tanto que mentado, el cogitatum en tanto que es puramente para el sujeto, 
es decir, constituido por su referencia al flujo subjetivo de lo vivido. En esto consiste la 
fenomenología «vuelta hacia el objeto« (p. 161): ella reflexiona sobre el objeto «en el 
sujeto». El término noema indica que el objeto debe cambiar de nombre; su nombre de 
bautizo fenomenológico recuerda el uoàj que de alguna manera lo incluye.  
1° La noción de noema, como componente original de la vivencia, es introducido primero 
de manera general (§§ 87-88).  
2° El caso particular de la percepción conduce a una primera extensión de la noción de 
noema: incluye, además el «sentido» indiferente a la existencia o a la inexistencia del 
objeto, el índice mismo de realidad que procede de la «tesis» de existencia del mundo, así 
la existencia (como puesta) es excluida, pero la creencia en la existencia (como posición) es 
integrada al noema, §§ 89-90. Esta primera extensión del noema, § 91, se generaliza a los 
otros índices de irrealidad, de reproducción, etc. 
3° Segunda extensión: se incluyen en el noema los «modos de aparecer» que corresponden 
a las variaciones de la atención, § 92. 
4° Tercera extensión: las vivencias complejas como el juicio, las operaciones afectivas y 
voluntarias ofrecen las mismas estructuras noético-noemáticas, pero bajo una forma más 
compuesta, §§ 93-96.
34. § 98.
35. pp. 171-172, 178, 203.
36. §§ 90, 96.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 177

Pero los ejercicios fenomenológicos de esta IIIª Sección "bajo el título 
de análisis noético-noemático" permanecen más acá de esta promesa: 
consisten en una clarificación y en una búsqueda de correlación entre los 
rasgos del objeto mentado (noema) y los rasgos de la mención misma de 
la conciencia (noesis): los análisis más notables son consagrados a los 
«caracteres de creencia» (certeza, duda, pregunta, etc., del lado de la noesis; 
real, dudoso, problemático, etc., del lado del noema). Progresivamente se 
constituyen todos los caracteres de lo «mentado en cuanto tal»37, "todos 
los caracteres salvo uno, aquel al cual está consagrada la IVª Sección. Estos 
caracteres están constituidos en el sentido de que, por ejemplo, lo dudoso, 
lo real son incluidos en el «sentido» mismo de lo «mentado en cuanto tal» y 
aparecen correlativos de un carácter que pertenece a la mención de la conciencia. 
Poco a poco lo «mentado en cuanto tal» se carga de todos los caracteres 
que, en el límite, igualan a la realidad misma.

Pero los problemas residuales de esta IIIª Sección son tal vez más 
importantes que los análisis explícitos: todo lleva a pensar que si los problemas 
de constitución tratados en las Ideen conciernen a las transcendencias que 
se anuncian en la vivencia "esto es, al lado-objeto de la vivencia", subsiste 
el problema más radical de la constitución del yo "del lado-sujeto del yo38. 
Ahora bien, el sentido del yo cuya libre mirada «atraviesa» todos los actos, 
permanece indeciso: las Logische Untersuchungen afirmaban que el yo está 

37. Todo el capítulo IV.
38. Cf. Comentario, pp. 161 n. 1, 163 n.1. [161] 1. La segunda pregunta planteada aquí no es 
tratada: si los problemas de constitución tratados en las Ideen conciernen a las transcendencias 
que se anuncian en la vivencia "esto es , en el lado-objeto de la vivencia", ¿hay un problema 
de constitución del yo "del lado-sujeto de la vivencia? Si se considera que el yo es una 
transcendencia original, es natural que la fenomenología encuentre este problema; cf. p. 162 
n. 2. Ahora bien el problema del tiempo (§§ 81-88) y el de la hyle "y de una manera general el 
de la estructura inmanente de la vivencia (§ 85)" pueden ser considerados como muestras de 
esta fenomenología «vuelta hacia el yo» (cf. infra p. 163 n. 2 y 165 n. 3); el tiempo es en efecto 
la conexión inmanente del flujo, el cual ha sido ya caracterizado como flujo de los «escorzos» 
(§ 41): hyle y temporalidad son por tanto aspectos solidarios de esta estructura inmanente. 
[163] 1. Hasta aquí sólo han sido abordados los problemas concernientes a la constitución 
de las transcendencias, cf. p. 161 n. 2. La reducción de las transcendencias o reducción limitada 
(§ 32) no puede conducir más que a una esfera «cerrada» de problemas de constitución. La 
Urkonstitution del yo "que es en un sentido una auto-constitución" es el tema de un número 
importante de inéditos. Si hay, como se dice más adelante, un «enigma» (Rätsel) de la 
conciencia del tiempo, lo hay en tanto que concierne a esta Urkonstitution del yo mismo. 
La antigüedad de los trabajos sobre la Conciencia del Tiempo (1903-1905), publicados por M. 
Heidegger, atestigua que esta dificultad ha sido advertida en el comienzo mismo de la 
fenomenología transcendental. La IV Méditation cartésienne muestra que la temporalidad del 
ego permite pasar al punto de vista de una «génesis» del ego: «el ego se constituye por sí mismo 
en alguna medida en la unidad de una historia» (p. 64); esta «génesis» es pasiva o activa (pp. 
65-70) y reside en la «composibilidad» de las vivencias en el flujo temporal.   



178 - Paul Ricœur

afuera entre las cosas y que las vivencias no son más que un haz de actos 
ligados entre sí que no exigen el centro de referencia de un yo. En las Ideen 
Husserl vuelve atrás respecto de esta condena: hay un yo puro no reducido39. 
Pero ¿es este yo puro el sujeto transcendental más radical? Nada lo indica. 
Al contrario, claramente se afirma que él mismo es constituido en un 
sentido específico40: en efecto, el problema del tiempo abre una brecha en el 
silencio de Husserl sobre estas difíciles cuestiones. Más aún, la antigüedad 
de un libro como Zeitbewusstsein (1904-1910) atestigua que los problemas 
más radicales de la egología son contemporáneos del nacimiento mismo 
de la fenomenología transcendental. Un grupo importante de inéditos está 
consagrado a esta cuestión41. En las Ideen, incluso el encadenamiento del 
tiempo implica que la reflexión solo es posible gracias a la «retención» del 
pasado inmediato en el presente. Pero, más radicalmente aún, se entrevé 
que, en la conexión inmanente del flujo vivido, reside el enigma mismo 
de esta materia sensible cuya diversidad encierra, en el análisis final, las 
últimas configuraciones en las que se anuncian las transcendencias. Ahora 
bien, la constitución de las transcendencias deja precisamente como 
residuo esta hyle (materia), esta diversidad de escorzos; se deja entrever, 
por tanto, su constitución en otro grado de profundidad. Sea como sea, 
yo, temporalidad, hyle, forman una trilogía que exige una proto-constitución 
solamente saludada de lejos en las Ideen.

IVª Sección. Razón y realidad42

39. Sobre esta discordancia entre las Logische Untersuchungen y las Ideen, cf. Comentario, p. 109 
n. 1.
40. Cf. p. 163 arriba.
41. Grupo D de la clasificación de los manuscritos elaborada por Eugen Fink y Ludwig 
Landgrebe, en 1935, bajo el título: «Primordiale Konstitution» («Urkonstitution»).
42. [265] 1. La IVª Sección hace estallar el cuadro de los análisis anteriores. Estos tenían por 
tema el «sentido» del noema y los múltiples «caracteres» que lo modifican, en el primer rango 
de los cuales se ha colocado a los caracteres dóxicos. Se ha olvidado un rasgo fundamental 
del sentido (percibido, imaginado, juzgado, deseado, querido, etc.): a saber que él se 
refiere a un objeto. Esta «pretensión» de lo «percibido en tanto que tal», de «lo imaginado en 
tanto que tal», en una palabra de lo «mentado en tanto que tal» plantea un problema de 
validez que es el problema mismo de la razón; este problema, como se ve, no concierne a 
una «capa» nueva del sentido, como lo era, por ejemplo, la capa del juicio y la capa de la 
expresión lógica, sino a una dimensión absolutamente nueva, una referencia al objeto. Esta 
reanudación de la descripción plantea las más extremas dificultades de interpretación. 
Husserl declara aquí que aún no se ha dado cuenta de lo más íntimo de la intencionalidad 
si en el «sentido» mentado, en el correlato mismo de la conciencia, no se discierne un 
movimiento de rebasamiento, una flecha que lo atraviesa y que indica la dirección de…, 
la intención o la pretensión a… la objetividad. No solamente la conciencia se rebasa en un 
sentido mentado, sino que ese sentido dado se rebasa en un objeto. El sentido mentado 
solo era todavía un contenido "un contenido «intencional», ciertamente, y no «real», como 
se repite aquí mismo según el § 97. "Es así como esta inclusión específica, esta inclusión 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 179

Si se hace abstracción de las lagunas voluntarias en el análisis del lado 
del sujeto y de las dificultades correlativas del lado del objeto, queda por 
completar una última diferencia entre lo que llamamos en adelante el 
«sentido» del noema y la realidad. Se ha intentado ya constituir el sentido del 
noema, por ejemplo el sentido de este árbol que percibo ahí, determinado 
como verde, rugoso, y, asimismo, caracterizado como percibido con certeza, 
duda, conjetura, etc.; constituir este sentido del árbol era, según la tercera 
sección, mostrar que es correlativo de ciertas estructuras de la conciencia; 
el término mismo del noema significa que en el sujeto hay más que el 
sujeto y que una reflexión específica descubre, en todo el despliegue de 
la conciencia, un correlato que está implicado en él. La fenomenología 
aparece entonces como una reflexión no solamente sobre el sujeto, sino 
sobre el objeto en el sujeto.

Ahora bien, algo esencial escapa aún a esta constitución, a saber lo 
«pleno» de la presencia percibida, lo «cuasi-pleno» de lo imaginario, o lo 
«simplemente mentado» de las determinaciones solamente significadas43. 
La fenomenología transcendental tiene la ambición de integrar al noema su 
relación misma con el objeto, es decir lo «pleno» que acaba por constituir 
el noema completo. Esta peripecia última de las Ideen es capital: en efecto, 
toda la teoría de la evidencia edificada en las Logische Untersuchungen reposa 
en la plenificación de las significaciones vacías por la presencia «original» (en 

intencional del sentido transcendental en la inmanencia de la vivencia parece estallar de 
nuevo. Como subraya E. Fink en el artículo ya citado (pp. 364-366), esta nueva peripecia 
parece difícilmente conciliable, a primera vista, con la idea de una constitución integral de 
lo-que-es-en-el-mundo en y por la conciencia. Si es necesario creer a Fink, tenemos aquí 
el ejemplo más flagrante de la actitud indeterminada de las Ideen, a medio camino entre 
una psicología intencional y una fenomenología verdaderamente constituyente: el noema 
psicológico no es más que un «sentido» mental que se refiere a un objeto fuera de él; el noema 
transcendental sería el mundo mismo en su «sentido» y en su «ser»: la relación del noema con 
el objeto tendría que ser constituida ella misma por la conciencia transcendental como última 
estructura del noema. Las últimas líneas del § 129 tienen este sentido: la mención objetiva 
del noema es declarada «paralela» a la mención misma de la conciencia como noesis. Constituir 
el noema es, para el ego transcendental, constituirlo como sentido-que-mienta-algo-que-es. En 
el lenguaje de Fink, que Husserl  refrenda formalmente en el prefacio de los Kant-Studien, 
«el noema transcendental, considerado en el proceso infinito de la identificación, no puede 
remitir a algo que estaría más allá de esta infinitud y que sería  independiente de ella misma; 
el noema es el ente mismo, es verdadero según una profundidad hasta aquí desconocida en 
su sentido óntico oculto: a saber, como unidad transcendental de validez. Aquí, la <relación 
con el objeto> tiene solamente el sentido de la referencia de un noema actual (es decir, del 
correlato de un acto transcendental aislado) a la multiplicidad de los correlatos de actos que, 
en virtud de una síntesis incesante de plenificación, edifican la unidad del objeto a título de 
polo ideal», o.c. pp. 364-365. Todo el § 131 confirma esta interpretación. Véase también  p. 
280 y pp. 302-303.
43. Cf. Comentario, p. 265 n. 1.



180 - Paul Ricœur

original, en persona) de la cosa misma, de la idea misma, etc.44 La función 
universal de la intuición "ya sea la intuición del individuo empírico, la de 
las esencias de las cosas, la de las esencias-límites de las matemáticas, la 
de las ideas reguladoras en el sentido kantiano"es llenar lo «vacío» de los 
signos con lo «pleno» de las presencias. Constituir la realidad es rehusarse 
a dejar fuera del «sentido» del mundo su «presencia».

 Las Ideen nos remiten así, en la IVª Sección, a la dificultad inicial que 
puso en marcha la interpretación de la «tesis» del mundo. La fenomenología 
transcendental se establecería si se pudiera mostrar efectivamente que la 
intuición es «prescrita» por un «encadenamiento de conciencia». Más que 
mostrarlo, Ideen I lo promete: la «relación con el objeto», se afirma, «es el 
momento más interior del noema… el punto más central del núcleo»; el objeto 
real representa «un índice que remite cada vez a los sistemas perfectamente 
determinados de la conciencia que presentan una unidad teleológica»45.

Toda la fenomenología transcendental depende de esta doble posibilidad: 
afirmar de un lado el primado de la intuición sobre toda construcción, de 
otra parte hacer triunfar el punto de vista de la constitución transcendental 
sobre la ingenuidad del hombre natural. En su Nachwort… a las Ideen, 
Husserl subraya la conjunction de estas dos exigencies: la subjetividad 
transcendental surgida de la reducción es ella misma un «campo de 
experiencia», «descrito» y no «construido»46.

II
Dificultades de una interpretación de conjunto de las Ideen

La fenomenología que se elabora en las Ideen es incontestablemente 
un idealismo, e incluso un idealismo transcendental; el término mismo 
no está en las Ideen, aunque se encuentra en los inéditos anteriores, en 
Formale und transzendentale Logik47 y en las Méditations cartésiennes48; sin embargo, 
Landgrebe, en su Índice Analítico de las Ideen49, no duda en agrupar en torno 
a esta palabra los análisis más importantes de la constitución, y Husserl 

44. Logische Untersuchungen, IV° Investigación, 2ª parte. 
45. Ideen, pp. 268-269, 303.
46. Nachwort zu meinen Ideen…, p. 4.
47.  § 66, Psychologistischer und phänomenologischer Idealismus.
48. § 40: pasaje al problema del idealismo trascendental; § 41: la explicación fenomenológica verdadera del 
«ego cogito» como idealismo transcendental.
49. [Cf. Ludwig LANDGREBE. «Índice analítico», en Edmund Husserl. Ideas relativas a una 
fenomenología pura y una filosofía fenomenológica (Libro primero: Introducción general a la fenomenología 
pura). México. Fondo de Cultura Económica. 2013, pp. 751-788. N. del T.]



Anuario colombiano de Fenomenología  - 181

la emplea para caracterizar las Ideen en el Nachwort zu meinen «Ideen…»50. 
Pero es finalmente imposible, sobre la sola base de las Ideen, caracterizar 
definitivamente este idealismo que permanence en el estado de proyecto 
"de promesa o de pretensión, como se quiera. Las partes más elaboradas 
de las Ideen son los fragmentos de una psicología intencional (IIª Sección) o 
los ejercicios orientados a una constitución radical de la realidad, aunque 
por debajo del nivel del idealismo buscado (IIIª y IVª Sección). Finalmenhte, 
la «conciencia pura», la «conciencia transcendental», «el ser absoluto de 
la conciencia», «la conciencia donadora originaria», son títulos para una 
conciencia que oscila entre varios niveles o, si se quiere, que es descrita 
en fases diferentes de su ascesis: de ahí los errores de interpretación de 
los cuales Husserl se ha quejado tan continua y tan amargamente. Si se 
interpretan las fases ulteriores permaneciendo en el nivel de partida, el de 
la psicología intencional, el idealismo transcendental parece no ser más 
que un idealismo subjetivo; «el ser» del mundo es reducido, en el sentido 
de disuelto, al «ser» de la conciencia , tal como lo revela la más ordinaria 
percepción interna. Pero entonces resulta imposible hacer concordar este 
idealismo rudimentario con la filosofía constante de la intuición que no 
es nunca desmentida desde las Logische Untersuchungen (1900-1901) hasta 
Erfahrung und Urteil (1939)51: es la intuición, sea en su forma sensible, sea en 
su forma eidética o categorial52, la que «legitima» el sentido del mundo y el 

50. Husserl opone el transzendental-phänomenologischer Idealismus al psychologischer Idealismus, p. 11.
51.  Emmanuel LÉVINAS. La théorie de l’intuition dans la phénoméologie de Husserl, Alcan 1930, pp. 
101-174. J. Héring ha mostrado insistentemente, en su discusión con L. Chestov, que no 
hay en Husserl autocracia de la razón y de la lógica, sino un reino de la intuición en todas 
sus formas. Héring: sub specie æterni. (Revue d’Histoire et de Philosophie rel. 1927), en respuesta a 
Memento mori (Revue Phil. Enero. 1926).
52. Comentario p. 9 n. 5.   [9] 5. Esta frase define con mucha exactitud la esencia fuera de 
todo platonismo: en los Prolegómenos a la Lógica pura, cap. XI, § 65, la noción de esencia es 
introducida por la de a priori: se pregunta cuáles son «las condiciones ideales de posibilidad 
de la ciencia o teoría en general» (es decir, de un sistema deductivo cerrado): «Es evidente, 
se responde, que las verdades mismas y especialmente las leyes, fundamentos, principios, 
son lo que ellos son, tengamos o no de ellos la visión intelectual, la evidencia» (ibíd., p. 238). 
Ellas son en sí mismas la condición ideal de posibilidad de su conocimiento: en este sentido 
se habla de «la esencia de esas unidades ideales» como ley a priori que pertenece a la verdad 
como tal, a la deducción, a la teoría como tales. La última pregunta de los Prolegómenos es 
entonces esta: «¿Qué es lo que compone la esencia ideal de la teoría en tanto que tal?» (ibíd., 
p. 241); la lógica pura será la teoría de las teorías, es decir «la teoría sistemática fundada 
en la esencia de la teoría, o la ciencia nomológica teórica a priori que se relaciona con la 
esencia ideal de ciencia en tanto que tal» (ibíd., p. 242). Todos los conceptos primitivos como, 
por ejemplo, objeto, unidad, pluralidad, etc., se justifican por una «Einsicht in das Wesen», 
es decir una «intuitiva Vergegenwärtigung des Wesens in adäquater Ideation» (ibíd., pp. 
244-245)." La VIª Investigación (2° sección) da más amplitud a este análisis de la esencia y lo 
introduce por otra vía: la intuición es estrictamente definida ahí por la «plenificación» de 
ciertos actos de pensamiento que significan en vacío no la «materia» sino la «forma» de la 
proposición (cópula, funciones, ligazones, subordinación, etc.) y que se puede llamar «forma 



182 - Paul Ricœur

de la lógica en el sentido más amplio de esta palabra (gramática pura, lógica 
formal y mathesis universalis, etc.). El idealismo transcendental es de tal índole 
que la intuición no es negada en él sino fundada. 

Las críticas neo-kantianas han creído discernir en las Ideen una mezcla 
inconsistente de realismo platónico y de idealismo subjetivo: estos 
elementos inconexos se mantendrían ellos mismo reunidos mediante el 
artificio de un lenguaje de estilo kantiano53. Como Fink lo ha mostrado 
claramente, no ha habido nunca en Husserl realismo platónico, aun en las 
Logische Untersuchungen, como lo recordará a toda hora. No hay tampoco en 
Husserl idealismo subjetivo oculto por un lenguaje kantiano. Esto debe ser 
mostrado inmediatamente.

Ahora bien, nada es más difícil que fijar el sentido final del idealismo 
husserliano que se realiza por el progreso mismo de la reflexión. No tenemos 
en las Ideen más que un camino entre otros en dirección a un centro que no 
puede ser dado desde afuera. Es necesario arriesgar entonces un sentido y 
ver si los «índices de dirección», dispersos en las Ideen, concuerdan con ese 
sentido.

Aquí se ofrece la interpretación de E. Fink, que es necesario al menos 
poner a prueba, ya que, por otra parte, Husserl mismo la ha reconocido como 
suya en un momento dado54.

La «cuestión» de Husserl, escribe E. Fink55, no es la de Kant; Kant 
plantea el problema de la validez para una conciencia objetiva posible: por 
eso permanece en el interior de un cierto recinto que es aún la actitud 

categorial»; estas significaciones no pueden ser completadas por una percepción, por una 
intuición «sensorial» sino por una «intuición categorial»; en un sentido amplio de la palabra 
«ver» (o evidencia), (pp. 138-139), hay un «ver» que tiene en relación con los momentos no 
sensibles de la significación la misma función que la percepción tiene en relación con los 
momentos sensibles (pp. 142 ss.). Hay una «percepción categorial» en la que los elementos 
formales se dan en original, en persona. La idea de esencia no exige otra cosa (íbid., pp. 128-
155)." En la introducción a la 2ª edición de las Investigaciones lógicas, Husserl declara que, si se 
ha leído y comprendido esta VIª Investigación, no se hubiera caído en tantos contrasentidos 
respecto de las Ideen. No se puede insistir lo suficiente en el carácter no metafísico de la 
noción de esencia: ella es introducida aquí dialécticamente como correlato del hecho, como 
el estatuto de determinación que debe necesariamente sobrevenir a un hecho para que tenga 
este sentido y no otro.
53. FINK, Eugen, artículo citado, pp. 321-326, 334-336.
54. En otro artículo, E. Fink habla del «riesgo» de la interpretación: «Das Problem der 
Phaenomenologie E. Husserl», Revue Inter. de Phil., 15 enero 1939, p. 227.
55. FINK, Eugen ,artículo citado, caso particular, pp. 336, ss.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 183

natural. El sujeto transcendental kantiano es aún una apriorische Weltform, 
un sujeto mundano, weltimmanent, aunque formal. No se opera el verdadero 
desnivelamiento del sujeto absoluto. La cuestión de Husserl, según E. Fink, 
es la cuestión del origen del mundo (die Frage nach dem Ursprung der Welt)56; es, 
si se quiere, la cuestión implicada en los mitos, las religiones, las teologías, 
las ontologías; pero esta cuestión no estaba aún elaborada científicamente; 
sólo la fenomenología pone en cuestión la unidad del «ser» y de la «forma 
del mundo»; no tiene la ingenuidad de recurrir a otro «ser», a un trasmundo; 
se trata precisamente de rebasar toda forma «welthaft» de explicación, de 
fundamento, de forjar un nuevo concepto de la ciencia welttranszendent y 
no más weltimmanent. La filosofía fenomenológica pretende fundar incluso 
la esfera del problema al cual el criticismo se refiere a su manera. Es una 
filosofía que muestra la inclusión del mundo "de su «ser», de su sentido, 
de las esencias, de la lógica, de las matemáticas, etc."en el absoluto del 
sujeto.

a)  Esta es la razón por la cual la operación principal "o reducción" es una 
conversión del sujeto mismo que se libera de la limitación de la actitud 
natural. El sujeto, que se ocultaba a sí mismo como parte del mundo, se 
descubre como fundamento del mundo57.

Pero, se dirá, si esta interpretación es exacta, ¿por qué Husserl no lo 
ha dicho al comienzo de las Ideen? Precisamente la cuestión misma es 
incomprensible antes del recorrido metodológico que la elabora como 
cuestión. La fenomenología no tiene motivo intramundamo anterior a ella 
misma. Es por la reducción fenomenológica como surge el proyecto del 
problema transcendental del mundo. Por eso toda descripción de la actitud 
natural sobre su propio terreno es una incomprensión. Más radicalmente 
aún, la fenomenología no es una posibilidad natural del hombre; venciéndose 
como hombre, el sujeto puro inaugura la fenomenología. Consecuentemente, 
no motivada en la actitud natural, la fenomenología solo puede dar malas 
razones o razones equívocas "cartesianas o kantianas" para su propia 
irrupción. Sólo la reducción revela lo que es la creencia mundana y la 
erige en «tema transcendental». En tanto que es enunciada en la letra y 
en el espíritu de la actitud natural, la reducción parece no ser más que la 
inhibición mundana de la creencia intramundana del ser del mundo58.

56. Ibíd., p. 338. –Sobre Husserl y Kant, cf. G. Berger. Le Cogito dans la philosophie de Husserl, Aubier 
1941, pp. 121-133.
57. Ibíd., pp. 341-343.
58. Ibíd., p. 359; en favor de esta interpretación: Méditations cartésiennes, pp. 70-74. – G. Berger, 
o.c., 43-61, hace una notable exposición de la reducción fenomenológica con todas sus 



184 - Paul Ricœur

b) Estas incomprensiones sobre la reducción son incomprensiones 
sobre la constitución: el sujeto transcendental no está en absoluto fuera del 
mundo; al contrario él es fundación del mundo. Esto es lo que significa esta 
afirmación constante de Husserl: el mundo es el correlato de la conciencia 
absoluta, la realidad es el índice de las configuraciones radicales de la 
conciencia. Descubrir el sujeto transcendental es precisamente fundar la 
creencia en el mundo. 

Cada nueva dimensión del yo es una nueva dimensión del mundo. En 
este sentido, la intencionalidad sigue siendo el tema común de la psicología 
intencional y de la filosofía fenomenológica59. Pero todas las veces que se 
hace recaer la reducción fenomenológica en la conciencia psicológica, se 
reduce el sentido del yo a un simple para-sí de naturaleza mental, a un 
pensamiento impotente que deja afuera el en-sí. En tanto que la reducción 
es una «limitación» en el interior del mundo, y no una «ilimitación»60 más 
allá del mundo, el mundo está fuera de la conciencia como otra región. 
Es transcendiendo el mundo como la conciencia «a-regional» lo incluye, 
así como a todas las «regiones». Inversamente, el método fenomenológico 
consiste en hacer la exégesis del ego tomando el fenómeno del mundo 
como hilo conductor. Hay así varios planos de verdad concernientes a la 
constitución, de la misma manera que hay una profundización progresiva 
de la reducción; en el grado más bajo, el de la psicología intencional, la 
constitución guarda un momento de receptividad del cual la doctrina de la 
hyle es el testigo. Las Ideen llaman ya constitución, como anticipación del 
grado más alto, a las simples correlaciones entre noema y noesis; pero, asegura 
Fink, en el último grado la intencionalidad transcendental es «productiva», 
«creativa»61. Estas dos palabras enormes son refrendadas por Husserl.

Habría por tanto tres conceptos de intencionalidad: el de la psicología 
que es sinónimo de receptividad, el de las Ideen, dominado por la correlación 
noema-noesis, del cual no se sabe si ella es receptiva o creativa, y el de la 
constitución verdadera, productiva y creativa.

dificultades.
59. Las Méditations cartésiennes proponen esta fórmula desarrollada del cogito: «ego-cogito-
cogitatum»,p. 43.
60. hEinschränkung, Entschränkung, artículo citado, p. 359.
61. Ibíd., p. 373. Pero, como se ha dicho antes, este «crear» nada tiene que ver con un “hacer” 
en el sentido mundano en razón de que es un “ver”. Retomo aquí a G. Berger, o. c., pp. 
97-100: «Es preciso aprender a unir dos conceptos que estamos habituados a oponer: la 
fenomenología es una filosofía de la intuición creadora… Es la evidencia, esta forma acabada 
de la intencionalidad, la que es constituyente» (p. 100). Esta creación «más allá de la acción 
y de la pasión» (p. 103), es una «creación por intuición», (p. 107). 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 185

E. Fink indica que la reflexión sobre el yo transcendental implica en sí 
misma un tercer yo: «el espectador reflexivo que mira (zuschaut) la creencia 
en el mundo en la actualidad de su operación viviente sin cooperar con 
ella»62; es para este espectador, radicalmente, que el yo transcendental en 
su flujo de vida es creencia en el mundo. Él es el que opera la reducción. Él 
es el «espectador teórico transcendental», que descubre la creencia en el 
mundo como fundadora del mundo.

Apenas es necesario decir que las más extremas dificultades son 
provocadas por esta interpretación. ¿En qué sentido, y en qué nivel de 
la ascesis fenomenológica, la subjetividad es también una pluralidad de 
conciencias, una intersubjetividad? ¿Es Dios el sujeto más radical? ¿O bien 
la pregunta por el «origen», elaborada científicamente por la fenomenología 
transcendental, disipa, como un mito del hombre natural, la problemática de 
las religiones? Solamente el estudio de los inéditos sobre la «Urkonstitution» 
permitiría plantear correctamente estas preguntas63.

III
Nacimiento de las Ideen

Sólo cuando se las aclara avanzando hacia un punto de vista más elevado, 
las Ideen adquieren un sentido y a su vez esclarecen los esbozos de los que 
han surgido. 

Con frecuencia se ha dicho que en 1901 Husserl era realista y en 1911 
era idealista. Lo que se acaba de decir respecto del carácter jerárquico de 
la reflexión fenomenológica nos pone en guardia contra tales oposiciones, 
cuyo defecto no consiste solamente en ser superficiales sino también en 
interpretar horizontalmente el desarrollo del pensamiento de Husserl. Las 
Ideen no se oponen del todo a las Logische Untersuchungen porque, en el tiempo 
transcurrido entre ellas, la fenomenología ha hecho surgir una dimensión 
nueva de la conciencia, otro nivel de reflexión y de análisis.

Se dice que las Logische Untersuchungen alejan la subjetividad las verdades 
lógicas que las Ideen incluyen de nuevo en la subjetividad. Pero la subjetividad 
que Husserl combate en 1901, y exalta en 1911, no es la misma. Si el 
idealismo de las Ideen fuera subjetivista, las Ideen contradirían las Logische 

62. Artículo citado, pp. 356, 367.
63. Marvin Faber, que estudia tan cuidadosa y fielmente las Logische Untersuchungen en The 
Foundation of Phenomenology, critica someramente el idealismo husserliano, pp. 543-559.



186 - Paul Ricœur

Untersuchungen. Husserl tiene tan poca conciencia de tal contradicción que 
no ha dejado de mejorar las Logische Untersuchungen para ponerlas a tono con 
las Ideen; en este sentido las Investigaciones Vª y la VIª son revisadas en la 
segunda y tercera edición en 1913 y 1922, y la materia de las cuatro primeras 
Investigaciones es elaborada de nuevo en el marco de la primera parte de 
Formale und transzendentale Logik.

Es verdad que las Ideen dejan entrever mal la integración de la lógica en 
la fenomenología64; la razón es que, en las Ideen, el método de iniciación es 
más psicológico que lógico. Por el contrario, aun la lectura más superficial 
de Formale und transzendentale Logik  no deja subsistir ninguna duda: la lógica 
también puede ser perfeccionada en el nivel mismo de un apriorismo de las 
esencias formales (primera parte), y luego llevada en bloque al nivel de la 
filosofía transcendental (segunda parte). Erfahrung und Urteil confirma esta 
interpretación65.

Se puede decir, en líneas generales, que los Prolegómenos a la lógica  pura 
(que forman la primera parte de las Logische Untersuchungen) y las cuatro 
primeras Investigaciones del tomo II están en una línea que va de la lógica 
formal a la lógica transcendental, y pasa por Formale und traszendantale Logik y 
por Erfahrung und Urteil, en tanto que las Investigaciones Va y la VIa, las Ideen y 
las Méditations cartésiennes están en otra línea que va del cogito psicológico al 
cogito transcendental. Es necesario orientarse en la obra de Husserl como 
en la obra de Leibniz; es un laberinto de varias entradas y quizás de varios 
centros cada vez relativos a perspectivas diferentes de la obra en conjunto. 
La comparación entre las Logische Untersuchungen y las Ideen no es por tanto 
homogénea porque las dos obras no están ni al mismo nivel de la reflexión 
ni en la misma línea de acceso al corazón de la fenomenología.

No obstante, para descubrir una contradicción entre la gran obra de 
lógica y las Ideen, sería necesario atribuir a la primera un platonismo que no 
está en ella y a la segunda un idealismo subjetivo que es su falsificación. En 
efecto, el pretendido platonismo estaría ya en el plano de la problemática 
de las Ideen y se opondría a de antemano a ella: inversamente, el idealismo 
subjetivista recaería en el psicologismo combatido antes. Hemos insistido 
bastante en la originalidad del idealismo de las Ideen para no tener que 
volver sobre el tema. En cambio, no se podría enfatizar suficientemente la 

64. No obstante, cf. Ideen, § § 146-149.
65. Cf. el buen resumen de Erfahrung und Urteil ofrecido por Marvin Farber en The Journal of 
Philosophy, Vol. 36, n° 9, 27 abril de 1939, pp. 247-249.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 187

«neutralidad» de las Logische Untersuchungen en relación con la problemática 
de las Ideen. Los Prolegómenos y las cuatro primeras Investigaciones tienen 
como tarea elucidar las estructuras objetivas de las proposiciones y de 
las objetividades formales (el todo y la parte, las partes dependientes e 
independientes, lo abstracto y lo concreto, etc.). La objetividad de estas 
estructuras no implica ninguna existencia de las esencias en un cosmos de 
ideas; la noción de esencia no implica más que un invariante inteligible que 
resiste a las variaciones empíricas e imaginativas; la noción de intuición 
de las esencias no implica más que la posibilidad de «plenificar» las 
significaciones lógicas de una manera análoga al modo en que la percepción 
«plenifica» de ordinario las significaciones vacías relativas a las cosas66.

La objetividad de esas estructuras debe siempre ser reconquistada 
frente a la ilusión subjetivista que confunde los conceptos, los números, 
las esencias, las estructuras lógicas, etc., con las operaciones psicológicas 
individuales que las mientan. Esta reconquista de la objetividad se ha 
de reiterar sin cesar. El idealismo transcendental supondrá siempre esta 
primera victoria sobre el psicologismo. Se puede decir también que el 
logicismo de los Prolegómenos es la defensa del idealismo transcendental.

Por eso Formale und transzendentale Logik comienza dando su importancia 
suprema a la lógica formal objetiva67, antes de llevarla a otro nivel en que 
la objetividad se relaciona con una subjetividad más radical68. Sólo una 
visión chata, horizontal, del pensamiento de Husserl impide comprender 
que el pasaje del «logicismo» a la subjetividad transcendental se hace sin 
una renuncia. Pero el pasaje no era entrevisto en la época de la primera 
edición de las Logische Untersuchungen. Las Investigaciones Va y VIa, en su 
primera redacción, todavía presentan sólo una psicología descriptiva de 
la intencionalidad y de la «plenificación» de las intenciones vacías por la 
plenitud de la intuición o evidencia.

Desde 1907 Husserl tuvo plena conciencia del alcance limitado de las dos 
últimas Investigaciones; no vio en ellas más que una muestra de «psicología 
descriptiva» o de «fenomenología empírica» que distingue ya de la futura 
«fenomenología transcendental»69.

66. LÉVINAS, Emmanuel. La théorie de l’intuition dans la phénoménologie de Husserl, pp. 143-174. – 
Commentaire des Ideen, p. 9 n° 5.
67. Die volle Idee der formalen Logik, p. 42 ss
68. Psychologismus und transzenentale Grudlegung der Logik, pp. 133-156.
69. Texto inédito de septiembre de 1907, bajo la signatura B II 1 de los Archives Husserl de 
Lovaina.



188 - Paul Ricœur

¿Qué pasó entonces entre 1901 y 1907? Seis años después de la aparición 
de Logische Untersuchungen Husserl atraviesa una fase de desmoralización. La 
Universidad de Göttigen rechaza el proyecto del ministerio para nombrarlo 
profesor «ordinarius» de Filosofía. Husserl duda de sí mismo y de su 
existencia como filósofo. En su Notizbuch, del 25 de septiembre de 1906, 
Husserl se propone realizar con pasión una crítica de la razón: sin alcanzar 
claridad sobre los problemas más radicales, «yo no puedo vivir en la verdad 
y la veracidad. He padecido suficientemente los tormentos de la no claridad, 
de la duda en la que he tambaleado en todo sentido. Quiero acceder a la 
coherencia interior»70.

La idea de una fenomenología transcendental, de un idealismo 
transcendental que pasa por el camino de la reducción fenomenológica71, 
encuentra su primera expresión pública en las cinco conferencias que llevan 
el título de Idee der Phänomenologie72.

Como se infiere de numerosos inéditos menores del período 1907-
1911, una verdadera crisis de escepticismo se encuentra en el origen de 
la cuestión fenomenológica: un hiato parece abrirse entre la «vivencia de 
conciencia» y el objeto: «¿Cómo puede ella ir más allá de sí, y alcanzar con 
seguridad su objeto?». Esta pregunta retorna bajo mil formas en los inéditos 
de este período. La fenomenología nace bajo la amenaza de un verdadero 
solipsismo, de un verdadero subjetivismo. (Ya no se encuentra una huella de 
esta situación de peligro en las Ideen). Desde entonces, la tarea más urgente 
es «elucidar la esencia del conocimiento y la objetividad del conocimiento» 
(primera conferencia). Queda como un picotazo la pregunta: «¿Cómo puede 
la vivencia ir, por así decirlo, más allá de sí?» (segunda conferencia). Debido 
a esto, la reducción erkenntnis-theoretische [cognoscitivo-teórica] aparece como 
una exclusión de la trascendencia, un repliegue en la inmanencia. En esta 
época, el carácter limitativo de la reducción es incontestable. La imagen de la 
puesta fuera de circuito (Ausschaltung) se encuentra en esta tercera conferencia. 
Pero al mismo tiempo se afirma la clara visión de la meta: reencontrar 
la relación con la trascendencia como «carácter interno del fenómeno» 
tomado en su inmanencia. Es entonces cuando la cuarta conferencia 
introduce la intencionalidad como nueva dimensión de la inmanencia: hay 
dos inmanencias: «das reell Immanent» [«lo realmente inmanente»] y «das im 

70. Texto e información extraídos de la introducción del Dr. Biemel a la transcripción aún 
inédita de la Idee der Phaenomenologie.
71. La primera alusión a la reducción es del otoño de 1905: Seefelder Blättern, A VII 5.
72. Semestre de verano de 1907, F I 43.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 189

intentionalen Sinn Immanent» [«lo inmanente en sentido intencional»]. Esto 
es lo que las Ideen llamarán el noema. Así el filósofo solo ha aparentado 
encerrarse en sí mismo para comprender mejor la intencionalidad como 
una estructura de la conciencia y no como una relación intra-objetiva. La 
quinta conferencia puede entonces acceder al tema de la constitución, 
que queda él mismo distinguido por su victoria sobre el escepticismo: los 
datos inmanentes, que habían aparecido por un momento simplemente 
contenidos en la conciencia «como en una caja», «se esbozan a título de 
aparición»; estas apariciones no son ellas mismas los objetos, no contienen 
los objetos, pero « crean de alguna manera para el yo los objetos». Ante este 
primer bosquejo de la fenomenología, el lector difícilmente puede evitar 
el sentimiento de que la existencia absoluta está perdida y de que se ha 
ampliado el recinto de la conciencia sólo para introducir en él el fenómeno del 
mundo. Algunos manuscritos posteriores recaen incluso más acá de esta 
primer alumbramiento y hacen eco de la batalla interior que libra el filósofo 
con el fantasma del en-sí jamás alcanzado y siempre perdido73. Parece que 
el primer proyecto del idealismo transcendental continúa marcado por el 
subjetivismo que Husserl intenta vencer.

Se puede descubrir la transición a las Ideen en el curso de octubre-noviembre 
de 1910 titulado Grundprobleme der Phänomenologie74, que contiene en germen 
la mayor parte de los temas de Ideen I e incluso de Ideen II (particularmente 
sobre la Einfühlung o intropatía)75. Este curso comienza con una notable 
descripción de la actitud natural y de su mundo previo, «pre-descubierto» 
(vorgefundene). En el segundo capítulo, la reducción todavía es presentada, 
de una manera más neta que en las Ideen, como una eliminación de la 
naturaleza y del cuerpo propio. Así, la actitud natural parece comprenderse 
por ella misma, en el marco mismo de la reflexión del hombre natural; por 

73. M III 9 II. Das Problem der Erkenntnistheorie, die Auflösung des Empirischen «Seins» in Zusammenhaenge 
des Absoluten Bewusstseins. (La disolución del ser empírico en los encadeamientos (o conexiones) de la 
conciencia absoluta). «Todas las objetividades son «apariciones» en un sentido específico, a 
saber, unidades de pensamiento, unidades de diversidades, que por su parte (en tanto que 
conciencia) forman el absoluto en el cual todas las objetividades se constituyen». –M III 9 
III habla del «enigma» (Rätsel) del conocimiento: «Es en el pensamiento mismo donde todo 
debe «legitimarse» (como ya lo observa Lotze sin hacer un uso correcto de ello). ¿Acaso 
no veo entonces que no puedo poner previamente un ser en frente del pensamiento, sino 
fundarlo solamente en el pensamiento y en el fundamento de sus motivos?». –En el mismo 
sentido M III 9 IV. Transzendenzprobleme, del semestre de verano de 1909.
74. Texto preparado por Ludwig Landgrebe; algunas páginas son de comienzos de octubre 
de 1910; lo esencial proviene de la primera parte del semestre de invierno 1910-1911. –M III 
9 IVa y F I.
75. Sobre la traducción de Einfühlung por intropatía, cf. «Intropathie», en André LALANDE. 
Vocabulaire Technique et Critique de la Philosophie. Paris. Presses Universitaires de France. 2006.



190 - Paul Ricœur

su lado, la reducción aparece como una «auto-limitación» a la esfera de 
la inmanencia; esto es, la esfera que «queda» cuando se ha removido la 
posición de la existencia empírica. Todo lo que Fink lamenta en las Ideen 
se despliega aquí. Pero, en compensación, toda resonancia escéptica, toda 
ansiedad filosófica aparente ha desaparecido; al mismo tiempo, la dirección 
futura del pensamiento se revela claramente: se afirma con fortaleza que la 
creencia en la naturaleza física permanece intacta y solamente fuera de uso, 
y que el solipsismo es evitado por el hecho mismo de que el solus ipse de la 
conciencia psicológica está él mismo fuera de juego. En el tercer y cuarto 
capítulo, la experiencia fenomenológica, así liberada por la reducción, se 
dilata a partir de la intuición del presente hacia los horizontes temporales 
de la espera y del recuerdo; de esta manera se restituye a la subjetividad su 
amplitud temporal. Este recorrido es notable, porque orienta hacia la auto-
constitución del tiempo inmanente, aun antes de plantear el problema de la 
constitución de la naturaleza: el problema de la unidad del flujo de lo vivido 
(capítulo IV) tiene incluso primacía sobre toda consideración concerniente 
a la intencionalidad. Sólo en el capítulo V se menciona la intencionalidad y 
se examina «lo que reside en la cogitatio a título intencional». La reducción 
de la naturaleza a lo «percibido» y a lo «recordado» conduce de entrada a 
la afirmación radical de que la naturaleza no es, en la fenomenología, más 
que «el índice de cierta regulación de la conciencia como conciencia pura». 
Más fuertemente aún: «la existencia verdadera de la cosa es el índice de 
ciertos encadenamientos determinados de apariciones que requieren una 
descripción determinada». Se reconocen aquí algunas de las afirmaciones 
más radicales de las Ideen y de las Méditations cartésiennes. La experiencia de la 
naturaleza está así integrada al flujo temporal de lo vivido. Finalmente, como 
última ampliación del campo fenomenológico (capítulo VI), la intropatía 
permite considerar, en el marco mismo de la reducción de la naturaleza, una 
pluralidad y una comunidad de sujetos. Cada uno de ellos es «presentado» 
a sí mismo, pero a él le son «presentificados»76 todos los otros sujetos, no 
como partes de la naturaleza, sino como conciencias puras. 

76. Sobre Gegenwärtigung y Vergegenwärtigung, cf. Comentario, p. 11 n. 1 e Ideen § 99.  
[11] 1. Presentificación: la intuición originaria no se distingue solamente como dada, como 
presencia, de la significación vacía; además, ella es la presencia «en original» por oposición 
a la presencia «en retrato», «en recuerdo», etc., § 99 (Investigaciones lógicas VI, 2° parte, § 45, 
p. 144, traduce el Gegenwärtigsein: das sozusagen in Persona Erscheinen). La percepción presenta la 
cosa: el retrato, el recuerdo la presentifican. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 191

De ahora en más se ha alcanzado el nivel de las Ideen.

En resumen: 1° Desde el punto de vista metodológico no hay dificultad en lo 
que concierne al pasaje del «logicismo» a la fenomenología trascendental, 
si se toma esta en un nivel suficientemente elevado y suficientemente 
alejado de toda psicología intencional y de todo idealismo subjetivista. En 
1929 Husserl estará suficientemente afirmado para escribir Lógica formal y 
trascendental, obra en la que amplía y aun refuerza el «logicismo», antes de 
integrarlo radicalmente en la fenomenología transcendental.

2° Por el contrario, desde el punto de vista de la historia del pensamiento 
de Husserl, la fenomenología transcendental misma ha tenido un 
nacimiento difícil, antes de estar en condiciones de plantear correctamente 
el problema de la integración de la lógica objetiva y de una manera general, 
de todas las formas de intuición en la fenomenología. El desarrollo del 
pensamiento de Husserl de 1905 a 1911 nos parece consistir en un esfuerzo 
por subordinar más y más la comprensión de la actitud natural a la de la 
reducción fenomenológica y por esclarecer la reducción por la constitución 
transcendental del mundo. Al comienzo, la actitud natural se comprende 
como «la experiencia física» misma, y, por su parte, la reducción es provocada 
por una crisis escéptica; ella se presenta también como una limitación al sí-
mismo por expulsión de la naturaleza77.

Si se aclaran las Ideen, de una parte ubicándose en un estado más avanzado 
de la filosofía fenomenológica, y del otro comparándolas con los primeros 
esbozos del idealismo transcendental, esta obra aparece como el testimonio 
de un período intermedio en que los primeros motivos psicológicos, e 
incluso subjetivistas de la reducción no están aún integrados en el proyecto 
final de la fenomenología78. Tal vez no podían estarlo, si es verdad que el 

77.  Maurice Merleau-Ponty, por el contrario, se ubica en el otro extremo hacia el cual parece 
tender la fenomenología en su última fase: ella sólo «reflexiona» para hacer surgir, más allá 
de toda ingenuidad, la seguridad de que el mundo está siempre «ya ahí»; ella solo «reduce» 
nuestra participación en la presencia del mundo para romper por un momento nuestra 
familiaridad con el mundo y para restituirnos el asombro ante la extrañeza y la paradoja de 
un mundo que nos sitúa; ella solo va las esencias para retroceder y conquistar la «facticidad» 
de nuestro ser-en-el-mundo. Prólogo a la Phénoménologie de la Perception. Gallimard, 1945. – 
Consúltese igualmente la conferencia de A. Waelhens en el Collège Philosophique: «De la 
Phénoménologie à l’Existentialisme». Esta última inflexión en el sentido de Heidegger no 
puede advertirse aún en las Ideen, en las que el aspecto negativo de la reducción no está 
aún absorbido en el momento positivo de la constitución. Pero el signo de que se va en 
este sentido, es incontestablemente la identificación del constituir y del ver en el tema de la 
conciencia donadora original.
78. Nadie mejor que Husserl ha tenido el sentimiento de estar en marcha, e incluso de 



192 - Paul Ricœur

sentido último de la fenomenología solo puede ser alcanzado mediante 
pasos definitivamente equívocos. Esta es sin duda la razón por la cual, en 
1928, Husserl juzgó que las Ideen eran dignas de ser reeditadas por tercera 
vez sin cambios, mientras que cientos de otras páginas, aunque acabadas, 
y ante todo la continuación misma de las Ideen, permanecían negadas al 
público en nombre de ese rigor intelectual y de ese gusto escrupuloso por 
la perfección que fueron las raras virtudes del maestro de Göttingen y de 
Fribourg.

Esta tercera edición, sin cambios, es la que presentamos en traducción 
al público francés79.

Séame permitido, al terminar esta introducción, agradecer al Dr. H. L. 
Van Breda, Director de los Archives Husserl de Louvain, por la bondad con la 
que me ha dado acceso a los inéditos y con frecuencia me ha ayudado a 
interpretarlos. Tengo el placer de asociar a su nombre el del Dr. St. Strasser y 
también los del Dr. y el de Mme. Biemel por sus preciosos consejos que me 
han permitido mejorar mi traducción y comprender mejor este texto denso 
y riguroso.

Paul Ricœur

estar al comienzo. Husserl reivindica para sí «la seriedad del comienzo». Aspira a merecer el 
nombre de un «principiante real», en el camino de esta fenomenología que está en sí misma 
al «comienzo del comienzo». Nachwort zu meinen Ideen… p. 21.
79.  Las notas (a), (b) debajo de las páginas son de Husserl. Las notas 1, 2, 3, etc. son del 
traductor; éstas se refieren a las páginas de la edición alemana.



FENOMENOLOGÍA  
E  

INTERCULTURALIDAD





Multinaturalismo e interculturalidad en el 
horizonte del mundo de la vida

Multinaturalism and interculturality on the horizon of the life world

ROSEMARY RIZO-PATRÓN DE LERNER*

Pontificia Universidad Católica del Perú
Perú

Resumen
Husserl comparte la visión europea según 
la cual la naturaleza (física y psíquica) es el 
común denominador sobre el que se erige 
la diversidad de las culturas, visión que 
motiva la búsqueda de las condiciones de 
posibilidad de los encuentros más allá de las 
diferencias culturales, la verdad más allá de 
las múltiples perspectivas, y la reconciliación 
moral más allá de los antagonismos. La 
cosmovisión amerindia parece retar dicha 
concepción, proponiendo por el contrario 
un multinaturalismo que se levanta sobre 
una comunidad espiritual de tipo humano 
común a todo ser cósmico. Se examinan 
las investigaciones husserlianas sobre 
el “mundo de la vida” constatando que 
lo que a primera vista aparecen como 
cosmovisiones “in-composibles” en verdad 
muestran algunos rasgos de una asombrosa 
proximidad

Palabras claves: interculturalidad, 
multinaturalismo, cosmovisión amerindia, 
mundo de la vida, multiculturalismo 

Abstract
Husserl shares his European vision 
according to which , nature (physical and 
mental) is the common denominator upon 
which the diversity of culture rises, that 
vision motivates the search for possibility of 
encounters beyond cultural differences, the 
truth beyond multiple perspectives and the 
moral reconciliation beyond antagonism. 
The Amerindian worldview seems to 
challenge such a conception, suggesting, 
on the other hand, a multinaturalism 
that rises upon a spiritual community of 
human type common to all cosmic beings. 
The Husserlian investigations about the 
life world are reviewed, observing that 
what appears, at first, like incompossible 
worldviews, actually shows some features of 
an amazing proximity.

Keyword: interculturalism, Amerindian 
worldview, multinaturalism, life world, 
multiculturalism

* El presente texto fue presentado en las VIII Jornadas de Fenomenología y Hermenéutica. Lima 28 
a 30 noviembre de 2012.



196 - Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

§1. El antagonismo cósmico del multiculturalismo y el  multinaturalismo

Diversas reflexiones filosóficas contemporáneas se abocan hoy a examinar 
las condiciones intersubjetivas que posibilitan los encuentros más allá de las 
diferencias culturales, la verdad más allá de las múltiples perspectivas, y la 
reconciliación moral más allá de antagonismos motivados ideológicamente. El 
presupuesto de estas reflexiones es que más allá del mundo natural común a 
la humanidad y a otras especies vivas, emerge la multiplicidad diferenciada 
de culturas y perspectivas, con sus distintos conflictos potenciales. Pero 
con dicha pluralidad se forja también el telos ideal de una humanidad 
enteramente reconciliada más allá de sus diferencias.

Ahora bien, en un estudio antropológico reciente, titulado “Perspectivismo 
y multinaturalismo en la América Indígena,”1 su autor –Eduardo Viveiros de 
Castro– parece retar seriamente a la cosmovisión dominante y generalizada 
de Europa occidental en algunas de sus convicciones centrales. Pues la 
cosmovisión étnico amazónica que allí se describe no concibe a la naturaleza 
como el suelo común sobre el que se levantan la diversidad de las culturas y 
cosmovisiones, sino que ella –en el punto de partida – es concebida como el 
suelo de la diversidad y la multiplicidad. Se trata pues de un “multinaturalismo” 
de base, según el cual se afirma la unidad (“universalidad”) de un espíritu 
cósmico versus la diversidad (o “particularidad”) de los cuerpos naturales.2 
Aunque no es una visión simétricamente opuesta a la occidental, puesto 
que no tiene los mismos contenidos ni el mismo estatuto que aquélla, si le 
es muy heterogénea. Pues podría decirse que la visión occidental dualista 
afirma la unidad (“universalidad”, “objetividad”) de la naturaleza, y su 
carácter fundante, por un lado, y, por el otro, la particularidad y multiplicidad 
“subjetivo-relativa” del ámbito psíquico humano, y, a fortiori, del producto de 
dicho ámbito psíquico de cogniciones, voliciones, emociones e instintos, 
que es el ámbito espiritual de las efectuaciones culturales humanas.   

Ahora bien, si uno examina superficialmente la estructura del segundo 
volumen de las Ideas3 de Edmund Husserl, pareciera que su concepción 
comparte este punto de vista logo- y euro-céntrico de occidente, pues la 

1. VIVEIROS de Castro, Eduardo, “Perspectivismo y multinaturalismo en la América Indígena,” 
en: Chaparro Amaya, Adolfo, Christian Schumacher (eds.), Racionalidad y discurso mítico, Bogotá: 
Centro Editorial Universidad del Rosario, ICANH, 2003, Pág. 191-243.
2.  Ibíd., Pág. 192.
3. Hua IV (Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, 
Libro Segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución, México D.F.: UNAM, 1997, 
traducción de Antonio Zirión Q.; en adelante, Ideas II).



Anuario colombiano de Fenomenología  - 197

constitución de los mundos espirituales o culturales4 se ve allí precedida por 
la constitución de la naturaleza animal y la realidad anímica,5 a través del 
cuerpo6 y en la empatía,7 y ésta a su vez se ve precedida por aquélla de la 
naturaleza física y de las cosas corpóreas en general,8 la cual aparece con un 
carácter “fundante” en relación a los distintos estratos de la constitución 
de sentido y validez. Hacia fines de los años veinte,9 en sus manuscritos de 
investigación sobre el “mundo de la vida,” Husserl sigue planteando la tarea 
de sacar a la luz el “estrato nuclear abstracto ‘naturaleza’ a partir del mundo 
concreto de la experiencia”10, a través de una “deconstrucción abstractiva 
de todo lo subjetivo del mundo concreto de la experiencia en vistas de la 
obtención de la mera naturaleza”11 o del “núcleo natural del mundo”12, que tiene 
precisamente, nos dice, un carácter “fundante”13.

Podría parecer, pues, que la concepción de Husserl se halla atrapada 
en una cosmovisión euro- y logo-céntrica que la arrastraría, junto con toda 
la cultura occidental, a un verdadero antagonismo con las cosmovisiones 
primitivas amerindias, viéndose así seriamente afectada en sus pretensiones 
fundacionales de convertirse en una filosofía primera y universal.

Antes de volver sobre esta cuestión, y de reexaminar elementos 
centrales de la fenomenología husserliana y ver si esto es del todo cierto, 
pasemos brevemente en revista ciertas concepciones de las cosmovisiones 
amerindias, según Viveiros de Castro.

§2. La “relatividad de perspectiva” y el animismo amerindio

Una visión común compartida por mucha gente indígena del continente 
Americano es lo que varios autores denominan “relatividad de perspectiva”14. 
Este “perspectivismo” amazónico significa que consideran la forma interna de 
todos los seres cósmicos (tales como “la luna, la serpiente, el jaguar y la 

4. Ideas II, Sección tercera: La constitución del mundo espiritual, §§48-64.
5. Ibíd., Sección segunda: La constitución de la naturaleza animal, §§19-47.
6. Ibíd. §§ 35-42.
7. Ibíd. §§ 43-47.
8. Ibíd., Sección primera: La constitución de la naturaleza material, §§ 1-18.
9.  SOWA, Rochus, “Introducción del editor”, en: Hua XXXIX, Pág. lxx.
10. Hua XXXIX, Pág.  259 ss.
11. Ibíd. Págs. 265 ss. El subrayado es nuestro.
12. Ibíd. Págs. 275 ss. El subrayado es nuestro.
13. Ibíd. Págs. 281 ss. El subrayado es nuestro.
14. GRAY, Andrew, The Arakmbut of Amazonian Peru, vol. I: Mythology, Spirituality, and History in an 
Amazonian Community, Providence & Oxford: Berghahn Books, 1996.



198 - Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

madre de la viruela”, así como también los espíritus, tales como los dioses, 
los muertos, las plantas, los fenómenos meteorológicos y los accidentes 
geográficos, entre otros) como “espiritualmente antropomórficos” –a saber, 
“humanos”–, conforme a lo cual sus hábitos y comportamientos pertenecen 
a una suerte de cultura. Ahora bien, aunque hay una forma antropomórfica 
interna, común a todos los seres, según su “perspectivismo” cada especie 
de ser cósmico se ve a sí mismo y ve a las demás especies y al mundo de modo 
distinto a cómo los demás seres cósmicos se ven a sí mismos y ven a los demás 
y al mundo15.

Sin embargo, de acuerdo a las narrativas míticas, originalmente hubo un 
estadio indiferenciado entre humanos, animales y demás seres cósmicos, donde 
la “diferencia de perspectivas es al mismo tiempo anulada y exacerbada”16. 
“El mito, punto de partida universal del perspectivismo, habla de un estado 
de ser en donde los cuerpos y los nombres, las almas y las acciones, el yo y 
el otro, se interpenetran mutuamente, sumergidos en un mismo medio pre-
subjetivo y pre-objetivo”17. Sin embargo, esta condición original no es la de la 
animalidad a partir de la cual emerge la humanidad, sino todo lo contrario. La 
naturaleza se desprende de la cultura, y no al revés. Los animales, conforme 
a los mitos, tienden a perder los atributos heredados y mantenidos por los 
humanos. Los animales solían ser humanos, y no lo contrario, y todavía lo 
son, “aunque no de un modo evidente”: “La humanidad es primordialmente 
la materia del plenum, o la forma original de prácticamente todo, no sólo de 
los animales”18, tal como sostiene la mitología peruana de los Campas. Así, 
el “animismo”19 amazónico propone una suerte de continuidad ontológica entre 
naturaleza y cultura, según la cual las disposiciones humanas se atribuyen 
a los seres naturales.

Pero “¿cuál es pues la diferencia entre humanos y animales?”20 Para 
occidentales y amerindios lo que define el carácter de lo humano difiere 
sustancialmente. En efecto, un sujeto o una persona es aquél que posee un 
alma dotada de capacidades tales como la intencionalidad y la agencia 

15. En efecto, según los amazónicos, todos los seres cósmicos ven a los demás ya sea como 
presas o como predadores.
16. VIVEIROS de Castro, Eduardo, op.cit. Pág. 197.
17. Loc.cit.
18. WEISS, Gerard, “Campa Cosmology,” en: Ethnology, vol. 9, N°2, 1972, Págs. 169-170.
19. Este “animismo” deberá distinguirse del “totemismo” amazónico –una suerte de 
“objetivación de la naturaleza” según la cual la relación entre naturaleza y cultura es 
meramente metafórica–, aunque ambos frecuentemente se dan juntos.
20. VIVEIROS de Castro, Eduardo, op.cit. Pág. 208.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 199

consciente –siendo éste el caso de los animales y los espíritus. Los animales 
y otras entidades animadas no son sujetos porque sean humanos, sino que 
son humanos porque son sujetos (potenciales)21. Ambos, humanos y lobos, 
se ven a sí mismos como humanos, sin embargo “si la condición común de 
los humanos y animales es la humanidad, no la animalidad, es porque la 
humanidad es el nombre de la forma general del sujeto”22. Y sin embargo esto 
no debería ser interpretado como un “antropocentrismo” típico de la visión 
occidental, que proyecta la conciencia y la intencionalidad sobre los seres 
no-humanos. Por el contrario, el animismo antropomórfico amazónico 
dice que cualquier animal puede ser humano. Ahora bien, según este 
perspectivismo animista cada especie aparece reflexivamente a sí misma 
como humana, pero –asimétricamente– no aparece como humana a otras 
especies23.

§3. Multinaturalismo amazónico: identidad epistemológica y pluralidad 
ontológica

 Esto nos conduce al “multinaturalismo” amazónico, fruto de su 
perspectivismo. Éste difiere del “relativismo” occidental24, pues no es 
que las diferentes especies tienen “múltiples representaciones” del “mismo 
mundo”, sino más bien que dichas especies representan mundos distintos 
de la misma manera25. De ese modo, argumenta Viveiros de Castro, aquí nos 
enfrentamos a una suerte de “identidad” o “mismidad epistemológica” versus 
una “pluralidad ontológica” o “diversidad” de mundos. En consecuencia, los 
animales ven otras cosas que las que nosotros vemos, aun cuando las ven del 
mismo “modo” que nosotros lo hacemos.

Ahora bien, las cosas que ven las diferentes especies son diferentes 
porque sus cuerpos son distintos. Sin embargo, por “cuerpos” la cosmología 
amazónica no entiende una fisiología distintiva, sino más bien “un conjunto 
de modos o maneras que constituyen un habitus.” Lo que marca la diferencia 
entre las especies o seres son pues sus cuerpos, no sus almas, que los animales 
también tienen26. Los indios americanos nunca dudaron que los europeos 

21. Ibíd. Pág. 213.
22. Loc.cit.
23. Ibíd. Págs. 215-216.
24. De acuerdo al relativismo occidental, todas las distintas perspectivas deberían ser válidas, 
mientras que para el perspectivismo amazónico, el punto de vista de una especie no debería ser 
atribuida o adoptada por otra especie –incluso sería erróneo que lo fuera. Ibíd. Pág. 216.
25. “Diferentes tipos de seres ven cosas distintas del mismo modo.” Así, “Lo que para 
nosotros es sangre, para el jaguar es cerveza de mandioca.” Ibíd. Pág. 218. 
26. Ibíd. Pág.220.



200 - Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

tenían almas; más bien se preguntaron si los europeos tenían el mismo 
tipo de cuerpo, por ejemplo, si sus cadáveres también sufrían putrefacción. 
Así, dice Viveiros de Castro, los indios americanos “imaginan una continuidad 
metafísica y una discontinuidad física entre los seres cósmicos”27. La primera 
da lugar al animismo; la segunda al perspectivismo amerindio.

El perspectivismo está íntimamente vinculado al intercambio y a 
la reciprocidad de perspectivas; es pues una “ontología relacional”28 
caracterizada por un “universalismo cultural” hermanado con un “relativismo 
natural”29. Éste es el significado del “multinaturalismo”. En este contexto, 
el cuerpo es el gran “diferenciador” para los indios americanos, haciendo 
un intenso uso semiótico de los lenguajes corporales y ornamentos en la 
definición de la identidad personal y de los valores sociales. El cuerpo es 
el lugar de confrontación entre la humanidad y la animalidad, así como el 
instrumento fundamental de la expresión del sujeto. Simultáneamente, es un 
objeto privilegiado para la visión del otro. Mientras que el arquetipo de los 
cuerpos es el cuerpo animal (y por ende su máxima objetivación social se da 
con plumas rituales, colores, máscaras y prótesis animales), el paradigma 
de los espíritus es el espíritu humano. Los animales nunca se visten como 
humanos, mientras que los humanos usan pieles animales y plumas como 
vestimentas.

§4. Cosmovisiones incomposibles

Así, la cosmovisión amazónica no aceptaría que su diferencia con la 
cosmología occidental es una diferencia entre “culturas” y “personalidades 
de orden superior”, sino que es una diferencia producto de la naturaleza, del 
“multinaturalismo.” Viveiros de Castro observa que si ambas cosmovisiones 
se comparan a un compás de dos piernas, la cosmología occidental se 
apoya sobre la pierna de la naturaleza (como su estrato estable subyacente) 
para que la otra pierna (la de las múltiples culturas y cosmovisiones) pueda 
girar libremente. Por el contrario, la cosmología amazónica se apoya sobre 
la pierna de la cultura o el espíritu (como su estrato estable, subyacente), 
para que la naturaleza esté sujeta a inflexiones y variaciones continuas 
(como múltiples mundos de la naturaleza).30 De allí Viveiros extrae dos 
conclusiones. En primer lugar, que ambos compases, el occidental y el 

27. Ibíd. Pág. 220-221.
28. Ibíd. Pág. 223.
29. LATOUR, Bruno, Nous n’avons jamais été modernes, Paris: La Découverte, 1991, Pág. 144.
30. VIVEIROS de Castro, Eduardo, op.cit., Pág. 234.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 201

amerindio, se hallan articulados en su vértice –esto es, en un punto original 
previo a la distinción entre naturaleza y cultura-. Conforme a ello, según su 
opinión, el vértice occidental moderno se revelaría sólo como una “práctica 
extra-teórica,” mientras que en la cosmología amazónica este vértice es el 
objeto de la mitología como el origen virtual de todas las perspectivas, según 
el cual el movimiento absoluto y la multiplicidad infinita de la forma externa 
del material de la naturaleza es indiscernible de la inmovilidad congelada 
y la unidad insondable de la forma espiritual interna31. En segundo lugar, 
que la diferencia entre las cosmologías occidental y amazónica no es una 
diferencia cultural, menos aún una mera diferencia de “mentalidades” o 
pensamientos, sino de mundos32.

Mi pregunta en este punto es si la fenomenología de Husserl finalmente 
fracasa en su intento de superar la aparente inconmensurabilidad y relatividad 
de perspectivas cosmológicas plurales, al sucumbir al universalismo euro- y 
logocéntrico occidental, o si aporta algo nuevo a este debate.

Sigamos brevemente el recorrido de las indagaciones fenomenológicas 
de Husserl. Ellas tienen su punto de partida en objetividades constituidas 
que se encuentran en los mundos circundantes pre-dados y que sirven de 
“hilos conductores” que llevan a las experiencias constitutivas de su sentido 
y validez. Ulteriormente, más allá de esta aproximación “estática”, una 
interrogación genética se propone “reconstruir” la formación de las experiencias 
constitutivas mismas. Dicha génesis se origina en la proto-afección instintiva 
y marca tanto el inicio de la subjetividad en la primera niñez, como de la 
“constitución <del sentido> del mundo”33. 

Como ya hemos señalado, nuestra “adquisición” del mundo sigue 
según Husserl el orden de “tipos aperceptivos” partiendo de las “cosas 
inanimadas”, pasando por los “animales, objetos culturales”, hasta llegar 
a los “objetos-sujetos como portadores de significados culturales”34. 

31. LATOUR, Bruno, Nous n’avons jamais été modernes, citado por Viveiros de Castro, Ob.cit. Pág. 
234.
32. “Quizás todavía descubramos algún día que tanto en el pensamiento mítico como en el 
científico opera la misma lógica, y que el hombre siempre ha pensado bien. Así, el progreso 
“si se nos permite aplicar el término en este caso”no tendría a la conciencia como su teatro, 
sino al mundo, donde una humanidad dotada con facultades constantes se hallaría ella 
misma confrontada, en el curso de su larga historia, con nuevos objetos (Lévi-Strauss, 
Claude, “La structure des mythes,” en: Anthropologie structurale, Paris: Plon, 1955, Pág. 255),” 
citado por Viveiros de Castro, Eduardo, Ob.cit., Pág. 235.
33. Cf. Hua XXXIX, Pág. 409, 445 ss., 466-481.
34. Ibíd. Pág. 426 ss.



202 - Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

Así, describe primero la “constitución de la naturaleza material” como 
el estrato básico, estable, de la experiencia sobre la cual son posibles la 
“constitución de la naturaleza animal” y la “constitución de la realidad 
psíquica a través del cuerpo.” Finalmente concluye que en la “constitución 
del mundo espiritual”–que presupone los estratos previos de experiencias 
constitutivas– la persona aparece como el centro de un mundo circundante 
práctico de fines e intereses finitos, tanto cognitivos como prácticos sensu 
stricto35, en el que a su vez se constituye la diversidad de las asociaciones 
personales comunales, y finalmente las diversas comunidades culturales 
históricas. Cada una de ellas constituye para sí un “mundo familiar” de 
tipicidades36, en el que se comparten las mismas costumbres y tradiciones, 
se persiguen las mismas metas37, y se pueden anticipar horizónticamente 
dentro de un marco de “normalidad” los comportamientos y el curso de 
las percepciones38. Este es el “mundo familiar cercano” que empieza con la 
“familia” y en círculos concéntricos se extiende cada vez más a la comunidad, 
la nación, el continente, etc39. 

Cada comunidad cultural se identifica inicialmente con la humanidad en 
tanto tal y a su propio “mundo familiar” con el mundo mismo. Los mundos 
“extraños”, en cambio, aparecen como “lejanos”40 porque no podemos anticipar 
en ellos análogamente sus costumbres, tradiciones ni comportamientos; 
incluso sus mundos perceptivos aparecen bajo otra coloración “espiritual” o 
“cultural”. La aparición del “mundo extraño” en el ámbito de experiencia 
del “mundo familiar,” constituye una primera amenaza a la concepción que 
tiene éste de sí mismo como supuestamente coincidente con el mundo y 
la humanidad41. Pero Husserl advierte que, como finalmente en el propio 
mundo “familiar” hay “anticipaciones” de lo “desconocido en el estilo de 
lo que nos es conocido”, la posibilidad de abrirse a mundos “extraños” 
ya está en él, como cuando un niño va creciendo y aprendiendo dentro de 
su propia comunidad42, de modo que llega un momento en que el primer 
“mundo familiar” reconoce al “mundo extraño” como otro mundo familiar 
con sus propias valideces y convicciones43. Simultáneamente se relativizan las 

35. Ibíd. Pág. 307-408.
36. Ibíd. Pág. 157.
37. Hua XV, Págs. 220 ff., 224ff., 430.
38. Ibíd. Págs. 430-431. Cf. también Hua XXXIX, Págs. 207 ss. y 215 ss.
39. Hua XXXIX, pp. 145ss, especialmente Pág. 154 ss.
40. Ibíd.  Págs. 175-179.
41. Ibíd. Págs.  339 ss.
42. Ibíd. 158.
43. Loc.cit. Pág. 170.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 203

convicciones y valideces del primer mundo familiar, y aparece la posibilidad 
de múltiples “mundos” y “humanidades”44 y de la “conexión inter-intencional 
de pueblos extraños”45. 

Husserl piensa que en la antigua Grecia se dio un paso adicional, a 
la constitución de la “universalidad” y la idea de “un mundo objetivo 
para todos”46, una humanidad, una nación, una ética, una racionalidad y 
una ciencia “no atadas a un mundo familiar”47. Según Husserl, esto no 
aconteció con la mera imposición del “mundo familiar” griego sobre otras 
culturas del Mediterráneo, sino constituyendo la idea de una suerte de 
“supranacionalidad” mediante una “fusión de horizontes” con ocasión 
del comercio marítimo, que posibilitó un encuentro, intercambio y mediación 
personal de navegantes y mercaderes griegos con los representantes de otras 
culturas48. Sólo dicho encuentro personal “rompió la normalidad” del mundo 
familiar griego, relativizó los mitos nacionales y permitió la fundación 
espiritual de la filosofía49. Así se desarrolló según Husserl la idea espiritual de 
un punto de vista común universal, de la humanidad supra-nacional, y la idea 
de la teoría y la ciencia en un mundo común50, más allá de las particularidades y 
diversidad de perspectivas. 

Pero, por ejemplo, con una mirada de sobrevuelo a la “Conferencia de 
Viena”, podría parecer que la visión husserliana de la aparición de la ideas 
de universalidad de la teoría y la ciencia en la antigua Grecia es una mera 
proyección logocéntrica de las convicciones de su “mundo familiar” europeo, 
fácticamente histórico. Según esto, pareciera que su concepción está 
seriamente sesgada y no deja de ser una propuesta unilateral, totalmente 
incompatible e incomposible con visiones del mundo ajenas.

44. LOHMAR, Dieter, “Zur Überwindung des heimweltlichen Ethos,” in: Mall, R.A. & D. 
Lohmar (eds.), Philosophische Grundlagen der Interdulturalität (Págs. 67-95), Armsterdam/Atlanta, 
GA: Editions Rodopi 1993; aquí cf. Págs.74-75.
45. Hua XXXIX, Págs. 345 ss.
46. Ibíd. p. 354 ss.
47. Ibíd. Págs. 76-83. Lohmar pregunta si es posible una “ética no atada al mundo familiar”, y 
simultáneamente argumenta a favor de “fundamentos razonables para la preservación de una 
pluralidad de formas de ethoi mundano-familiares.” (Ibíd. Págs. 83-91). Aunque su concepto es 
amplio, ya que también se refiere a él como ethos, nosotros extendemos deliberadamente el 
campo de su interrogación a la posibilidad de reconocer lo universal como tal en su relación a 
la preservación simultánea de la particularidad en general.
48Hua XXIX, p. 338.
49. “Precisamente esta normalidad primero se resquebraja cuando los seres humanos entran 
desde su espacio vital nacional aquél de la nación extraña.” (Ibíd.  Pág. 388).
50. Hua XXXIX, Pág. 158, 677-680.



204 - Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

§5. El mundo de la vida

Pero Husserl mismo se plantea la “objeción de la relatividad histórica”, 
que él formula de este modo: “Este es tu modo de pensar europeo (y 
finalmente personal), él produce una verdad europea, una lógica europea, 
una cosmovisión europea, esto es, un mundo existente en el sentido de 
Europa, asimismo una teoría del conocimiento europeo, etc. Los primitivos 
tienen su propia lógica, su propia cosmovisión, y así ocurre con cada 
humanidad particular, que de modo efectivo o posible se aparta de la tuya 
completamente. Si así ocurre con el ser humano, ¿no ocurre así con su 
mundo, su ciencia, su arte, su Dios, etc.?”51 A ello él responde: “¿No es más 
bien un sin sentido que el universo de mi verdad y de mi ser pueda estar en 
un conflicto insoluble con el universo de cualesquiera otros cognoscibles, 
como los primitivos?”52 Husserl en efecto se pregunta si no tenemos acaso la 
posibilidad de confrontar nuestros respectivos “mundos familiares” y “efectuar 
una crítica”, mediante la cual ni mi mundo familiar hogareño ni el suyo se 
identifiquen sin más con el mundo, sino que ambos “mundos hogareños 
familiares” a su vez pertenezcan a la unidad de un hogar más amplio, de un 
mundo unitario –verdadero– que intencionalmente abarque a los diversos 
mundos y humanidades53. Por cierto él reconoce “que nuestra comprensión 
recíproca no se extiende precisamente lejos, y que las cosas, los hombres, 
etc., del mundo que todos experienciamos no significan para ellos lo mismo 
que para mí, (…) como es visible a partir de su comportamiento”54. A 
pesar de dichas dificultades, sostiene que “En el trato se amplía la comprensión, 
aunque siempre sigue siendo algo precario. Gano terreno prácticamente 
con ellos sobre la base de mi comprender progresivo, efectivo y supuesto, 
y con ello alcanzo a la vez maneras de confirmación o de corrección de 
mi comprensión segunda”55. Es más, añade Husserl, en mi propio mundo 
circundante familiar constatamos que nuestras experiencias concordantes 
del mundo que nos rodea, y que anticipamos como desplegándose en 
un marco de “normalidad”, son experiencias compartidas con-otros, nuestros 
congéneres, con quienes nos hallamos en una “comunidad de pensamiento”; 
así, nuestras experiencias concordantes de nuestro propio mundo familiar 
pasan necesariamente a-través-de-ellos (Miteinander und Durcheinander). Así, con 
la ayuda y mediación de nuestros propios congéneres se da paulatinamente 

51. Ibíd. Pág. 170 ss.
52. Ibíd.  Pág. 170.
53. Ibíd. Pág. 171.
54. Loc.cit.
55. Loc.cit.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 205

la ampliación de nuestro conocimiento al conocimiento del extraño, del 
extranjero56.

Ahora bien, Husserl sostiene que todo esto se le revela a él como 
“científico” de una nueva índole. Propone, pues, una “ciencia descriptiva,” 
completamente ajena al paradigma de las ciencias “objetivas” propias 
del pensamiento occidental, cuya exposición metódica concreta consiste 
en atenerse a lo dado puramente en cuanto tal en la intuición sensible,57 
conforme al “principio de los principios” de la fenomenología58. El objeto de 
esta nueva ciencia es precisamente el “mundo-de-la-vida”, vale decir, el “vivir 
en el mundo <circundante> horizóntico <pre-dado> de todos nosotros”, 
un objeto que esta ciencia puede describir determinándolo “de un modo 
cada vez más completo en su típica”. Se trata pues de una “ciencia de la 
experiencia del mundo”59, del “cómo de los modos del darse subjetivos del mundo 
de la vida” y de sus objetos60. No se trata de una ciencia de los distintos 
mundos circundantes familiares en la actitud natural, con sus respectivas 
objetividades, sentidos y valideces, portadores de diferencias y coloraciones 
culturales e ideológicas.

Por cierto, la “ciencia del mundo-de-la vida” abre el camino a una 
dimensión más profunda, llamada por Husserl trascendental, que no tiene nada 
que ver con la “inmanencia” tradicional del dualismo cartesiano, el ámbito 
psíquico que se opone a la trascendencia del mundo con sus objetividades 
reales o ideales. Se trata más bien de un dominio que no es ni intra ni extra 
mentem, sino el ámbito trascendental de la correlación intencional –el ámbito 
donde se constituye con carácter subjetivo-relativo el sentido y la validez 
de ser del mundo como un todo universal-61. A este nivel, la respuesta de 
Husserl a la “objeción de relatividad histórica” que parte de una supuesta 
inconmensurabilidad o intraductibilidad absoluta de cosmovisiones, es que 
ella es producto de la actitud natural en la cual cada ser humano “aparece 
como un ser-fuera el uno respecto del otro”62. Sin embargo, con la ejecución 
de la epojé y la reducción trascendental, “se muestra que para las almas en 

56. Afirma: “Nos ayudamos unos a otros a llegar a conocer su índole extraña”. Ibíd., p. 172.
57. Hua VI, Págs159 ss (Crisis, pp. 198 ss)
58. Hua III/1, Pág. 51 (Husserl, Edmund, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica, México D.F.: Fondo de Cultura Económica, 1993 [segunda reimpresión], 
traducción de José Gaos, Pág.  58; en adelante, Ideas I; modificamos la traducción de Gaos, 
donde sea necesario, siguiente la reciente versión todavía inédita de Antonio Zirión Q.).
59.  Hua XXXIX, Pág. 172; nosotros subrayamos.
60. Hua VI, Págs. 146 ss (Crisis, Págs. 185 ss). Nosotros subrayamos.
61.  Ibíd. Págs. 145, 154, 199 passim (Ibíd. Pág. 183, 192, 199 passim). 
62. Ibíd. Pág. 259 (Ibíd., p. 292).



206 - Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

su esencialidad-propia no hay en general ninguna separación entre ellas”, 
que dicha “localización de las almas en los cuerpos vividos, se transforma, 
en la epojé, en un uno-en-el-otro puro intencional”63, pues “Todas las almas 
configuran una unidad única, a ser desplegada sistemáticamente por la 
fenomenología, unidad de la intencionalidad en implicación recíproca de la 
corriente de la vida de los sujetos singulares; <y> lo que en la positividad 
ingenua o la objetividad se da como un uno-fuera-del-otro, es visto desde 
dentro como un uno-en-el-otro intencional”64. 

Pues bien, resumiendo muy apretadamente lo que se descubre en la 
investigación del mundo de la vida como mundo puro de la experiencia, 
presuponiendo ya la estructura universal y a priori de la correlación, se 
puede decir que es el ámbito de “lo perceptible en el sentido más amplio”65, 
donde se nos dan “las cosas muertas, las plantas, los animales, también 
los seres humanos, tal como son pre-dados precisamente de modo circun-
mundano y apercibidos como objetos”66. Esta experiencia además tiene una 
estructura horizóntica, que implica una multiplicidad de cosas. Por ejemplo, 
las cosas se nos pre-dan destacándose sobre trasfondos no atendidos, en una 
multiplicidad continuamente cambiante y fluyente de modos de dación, 
que no es meramente perceptiva, pues nuestras afecciones estimulan en ella 
la orientación de nuestra atención67. Dicha estructura horizóntica implica 
además horizontes de empatía, pues el mundo circundante se nos da como 
un mundo compartido por todos nosotros en un presente intersubjetivo, 
pero también en horizontes espacio-temporales de cercanía y lejanía68. Se 
trata por cierto de una espacio-temporalidad originaria, totalmente distinta 
de su idealización geométrica y exacta por la física matemática moderna69, 
sino tal como ésta se constituye en la experiencia perceptiva que parte de 
la centralidad de nuestro cuerpo propio y su orientación, y la centralidad 
del yo al que pertenece el flujo de vivencias de la vida consciente con sus 
horizontes anticipados y rememorados. Asimismo, el mundo de la vida 
circundante exhibe una estructura de orientación, pues todo acceso a él implica 
una praxis intersubjetiva “orientada” tanto espacial como temporalmente70. 
Por otro lado, el mundo circundante se orienta alrededor de nuestro “ser 

63. Loc.cit.
64. Ibíd. Pág. 260 (Ibíd., p. 294).
65. Hua XXXIX, Pág. 41.
66. Ibíd. Pág. 172.
67. Ibíd. Pág. 23 ss.
68. Ibíd. Pág. 84 ss.
69. Hua VI (Crisis), §9 passim.
70. Hua XXXIX., Sección III, especialmente Nr. 19 y Nr. 16.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 207

humano-encarnado”, siendo la certeza apodíctica de nuestro cuerpo propio 
el eje central de la “certeza apodíctica” respecto del mundo que nos rodea 
a través de la experiencia concordante que corrobora su validez71. A él 
pertenecen los “fenómenos fundamentales subjetivos de las cinestesias” 
desde cuyos cursos –que tienen el carácter del “yo hago,” “yo me muevo” o 
“me detengo” etc.– se determinan los cambios de perspectiva de cercanía y 
lejanía. Dicho mundo circundante pre-dado tiene además, según Husserl, 
un “rostro axiológico”, valorativamente “coloreado”, según una “normalidad” 
de modos de aparición familiarmente anticipados, cuyo curso se “rompe” de 
cuando en vez destacando los elementos “anormales” y “extraño”72. Más allá 
pues del “núcleo natural” del mundo y su “estructura fundante ‘naturaleza’”73 
como señala Husserl, el mundo de la vida pre-dado intersubjetivamente 
tiene pues un rostro personal, individual y comunal, y un rostro cultural, con 
sus útiles y fines, determinados en cada caso por necesidades básicas. 

Resumiendo, el mundo de la vida subjetivo-relativo de las experiencias 
y modos de dación de los mundos circundantes familiares involucra la 
“conciencia de horizonte”, el carácter “comunitario de la experiencia”, 
y los “cambios de validez” cuando nuestras experiencias concordantes 
en un orden de “normalidad” se ven interrumpidas por acontecimientos 
inesperados, “anormales”, que nos obligan a “corregir retrospectivamente” 
nuestras convicciones74.

Esta descripción, para Husserl, es válida para todos los mundos de 
la vida circundantes y familiares, y constituye la base de experiencia 
común a partir de la cual paulatinamente, en secuencias escalonadas, y 
orientadamente, cada mundo familiar puede abrirse a la comprensión de 
los mundos familiares extraños, y a través de una conexión inter-intencional 
entre pueblos extraños, a una historicidad omni-comprensiva. Final y 
eventualmente, puede “despertar el interés en un mundo objetivo para 
todos”75.

71. Ibíd., Sección IV.
72. Ibíd., Sección VI.
73. Ibíd., Sección V.
74. Hua VI, Págs. 163 ss (Husserl, Edmund, La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología 
trascendental, Buenos Aires: Prometeo libros, 2008, traducción de Julia V. Iribarne, pp. 201 ss; 
en adelante, Crisis).
75. Hua XXXIX, Sección III, Nrs. 16 y 17; Sección VI, Nr. 36.



208 - Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

§6. Las perspectivas transcendental y mítica como la búsqueda de los 
orígenes

Como ya hemos sugerido exponiendo a Husserl, el mundo de la vida es 
según él una “vía” hacia un reino más primitivo, originario, que trasciende 
definitivamente la oposición occidental entre los dominios constituidos de la 
naturaleza y la cultura, reino al que sólo se accede mediante una reducción 
fenomenológica universal76. Este dominio, en el que la subjetividad 
funcionante se halla implicada recíproca e inter-intencionalmente en un 
uno-en-el-otro intencional con otros sujetos, es pues el de los orígenes del 
mundo, el de las proto-experiencias constitutivas del sentido y la validez de ser 
de todas las objetividades mundanas (naturales y culturales) y del mundo 
en general. 

Ahora bien, similarmente según las cosmologías amazónicas, parece 
que es también posible retroceder hacia un vértice cosmológico común al 
que se accede a través de los mitos, un estadio originario que precede a la 
diferencia entre la unicidad de la forma espiritual interna del cosmos (la 
cultura) y la multiplicidad material y externa (la naturaleza). Por ende, aunque 
el mundo constituido de los grupos étnicos amazónicos es enteramente “otro” 
y divergente respecto del mundo occidental constituido al que pertenece 
Husserl (mundo primero natural y luego cultural), ambos apuntan a un 
estadio originario desde el cual todo emerge o se constituye. De un lado, 
los mitos de la cosmología amazónica hablan de un “estadio indiferenciado 
entre humanos y animales” –siendo a la vez el “punto de partida universal 
del perspectivismo”– donde la “diferencia de perspectivas se ve al mismo 
tiempo anulada y exacerbada”, en un medio original “pre-subjetivo y pre-
objetivo”, en el cual “cuerpos y nombres, almas y acciones, el yo y el otro, 
se inter-penetran mutuamente”. Por el otro lado, Husserl decía respecto de 
la subjetividad trascendental que “valdrían para ella <las> palabras <de 
Heráclito, referidas a la psique>: ‘Por muchos caminos que andes, nunca 
encontrarás los límites del alma, tan profundo es su fondo’ ”77. 

En conclusión, si para la cosmología amazónica, y concretamente la 
mitología Campa, en este estadio originalmente indiferenciado, prima “la 
humanidad <que> es (…) la forma original de prácticamente todo, no sólo de 
los animales”, sino también de la naturaleza corpórea, para la fenomenología 

76.  Hua VI, Págs. 247-260 (Crisis, pp. 281-294).
77. Ibíd. Pág.173 (Ibíd. Pág. 211).



Anuario colombiano de Fenomenología  - 209

transcendental, la intersubjetividad absoluta última, asequible a través de 
la reducción trascendental, que no es naturaleza ni física ni psíquica, es el 
origen último de todo sentido y validez, de todo ser y no-ser, de todo valor 
estético y ético, de toda norma, en suma, de todo “objeto” natural y cultural, 
en el “cómo” de sus modos de donación y modos de validez. Aquí, como 
observa Husserl:

“(…) no nos movemos más sobre el suelo de mundo confiable desde 
antaño, sino que (…) nos hallamos en la puerta de ingreso a la tierra nunca 
hollada de la ‘madre del conocimiento’ ”78.

Bibliografía

GRAY, Andrew, The Arakmbut of Amazonian Peru, vol. I: Mythology, Spirituality, and History in an 

Amazonian Community, Providence & Oxford: Berghahn Books, 1996.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, México 

D.F.: Fondo de Cultura Económica, 1993 [segunda reimpresión], traducción de José Gaos,  

Husserliana III/1

___________ Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, Libro Segundo: 

Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución, México D.F.: UNAM, 1997. Husserliana IV

___________ Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänomenologie, ed. 

Walter Biemel, Husserliana VI. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1962, Trad. cast. de Iribarne, Julia 

V.: La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Buenos Aires, 2009.

___________ Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte aus dem 

Nachlass (1916-1937), ed. Rochus Sowa, Husserliana XXXIX. Dordrecht, Springer, 2008.

LATOUR, Bruno, Nous n’avons jamais été modernes, Paris: La Découverte, 1991,

LÉVI-STRAUSS, Claude, “La estructure des mythes,” en: Anthropologie structurale, Paris: Plon, 

1955) 

LOHMAR, Dieter, “Zur Überwindung des heimweltlichen Ethos,” in: Mall, R.A. & D. Lohmar 

(eds.), Philosophische Grundlagen der Interdulturalität, Armsterdam/Atlanta, GA: Editions Rodopi 

1993.

SOWA, Rochus, “Introducción del editor”, en: Hua XXXIX, p. lxx.

VIVEIROS de Castro, Eduardo, “Perspectivismo y multinaturalismo en la América Indígena,” 

en: Chaparro Amaya, Adolfo, Christian Schumacher (eds.), Racionalidad y discurso mítico, Bogotá: 

Centro Editorial Universidad del Rosario, ICANH, 2003.

WEISS, Gerard, “Campa Cosmology,” en: Ethnology, vol. 9, N°2, 1972.

78. Ibíd. Págs. 155-156 (Pág. 194).





Ideas para una hermenéutica crítica de la cultura

Ideas for a critical hermeneutics of the culture

GUILLERMO PÉREZ LA ROTTA*

Universidad del Cauca

Colombia

* El presente trabajo fue presentado por el autor como ponencia al evento titulado: Encuentro 
Centenarios, publicación Ideas I de Husserl y nacimiento de Paul Ricoeur, llevado a cabo en la Universidad 
de Antioquia los días 5 y 6 de agosto del año 2013.

Resumen
En esta ponencia vamos a proponer 
inicialmente una relación entre el 
significado que le atribuimos a la crítica y 
el que otorgamos a la cultura. Destacamos 
el contenido emancipador que Ernst 
Cassirer le atribuye a la cultura y tratamos 
de relacionarlo con la tradición filosófica 
entendida como autorreflexión crítica. Para 
proyectar en sus implicaciones el anterior 
presupuesto, proponemos varios criterios: 
a) Pensar al hombre en su generalidad, bajo 
sus expresiones y acciones en el tiempo y 
el espacio, b) Meditar lo humano de forma 
dialéctica, en la confrontación que nos 
indica una relación de tensión y afirmación 
entre cultura y sociedad, c) Considerar 
la experiencia estética como contenido 
fundamental de la crítica de la cultura, d) 
Analizar los tres puntos anteriores, desde 
nexos posibles entre el sentido teórico 
y general de la filosofía, y las disciplinas 
sociales, e) Comprender todo el proceso 
de la crítica como inscrito en contextos 
históricos propios que suponen el diálogo 
intercultural y geopolítico así como la praxis 
política.

Palabras clave: cultura, crítica, diálogo 
intercultural, experiencia estética, 
hermenéutica

Abstract
The main scope of the present lecture is to 
propose a relationship between the usual 
meaning of critic and culture. The lecture 
remarks the emancipatory content that 
Ernst Cassirer gives to the culture and tries 
to relate it with the philosophic tradition 
understand it like critical auto-reflexion. 
In order to project the implications of 
the former argument, the lecture propose 
several criteria: a) Think the human kind in 
its generality, under his own expressions 
and actions in the time and the space, b) 
Think dialectical the humanity, in the middle 
of the showdown and tension relationships 
between criticism and culture, c) To consider 
the esthetic experience as fundamental 
contained of the cultural criticism d) Analyze 
the three former aspects from the possible 
links between the critical and general sense 
of the philosophy and the social sciences, e) 
Understand the entire process of the critic 
in the own historical context that implies a 
intercultural and geopolitical dialogue and 
also as the political praxis.

Keywords:culture, criticism, intercultural 
dialogue, aesthetic



212 - Guillermo Pérez la Rotta

1. Breve consideración sobre la significación de la cultura en su relación 
con la filosofía

De acuerdo con Ernst Cassirer el hombre no puede vivir su vida sin 
expresarla1 para sí mismo en un movimiento libertario, y la realidad de la 
expresión es originada en las formas simbólicas. La cultura sería entonces, 
la obra humana como autoconocimiento, que puede existir gracias a la creación 
y constante manifestación de formas simbólicas (mito y religión, lenguaje, 
arte, historia y ciencia); las cuales interesa considerar en sus estructuras 
y en sus relaciones como un todo orgánico y como un vínculo funcional 
que tiene un sentido, discernible por la tarea progresiva y esclarecedora 
de la filosofía: la autoliberación progresiva de la humanidad2; y con ello 

1. “La cultura tomada en su conjunto, puede ser descrita como el proceso de la progresiva 
autoliberación del hombre. El lenguaje, el arte, la religión, la ciencia constituyen las varias 
fases de este proceso. En todas ellas el hombre descubre y prueba un nuevo poder, el 
de edificar un mundo suyo propio, un mundo ideal. La filosofía no puede renunciar a la 
búsqueda de una unidad fundamental de este mundo ideal. Pero (…) no debe ignorar las 
tensiones y las fricciones, los fuertes contrastes y los profundos conflictos entre los diversos 
poderes del hombre. CASSIRER, Ernst. Antropología filosófica. F.C.E. México. 1963. Págs. 328, 
333 y 334.
2. Ibíd. Pág. 333. y 334. Gran supuesto de la comprensión de la cultura, que naturalmente es 
discutible. Porque puede implicar un cariz que no aparece siempre y con la misma intensidad 
en posibles conceptualizaciones, y sobre todo, en afirmaciones y experiencias concretas de 
cultura. Este supuesto dirige el sentido de la crítica de la cultura que conecta la universalidad de la 
emancipación con los contextos históricos y geográficos donde ella se realiza. Tal supuesto se asienta 
en tradiciones filosóficas que de manera diferente lo han explicitado. En su comentario sobre 
el pensamiento de Johann Gottfried Herder, David Sobrevilla nos ilustra un antecedente: para 
aquel la cultura en sentido objetivo, expresa fundamentalmente como finalidad interminable, 
la realización de la humanidad en su conjunto. SOBREVILLA, David. “Idea e historia de la filosofía 
de la cultura”. En Filosofía de la cultura. Trotta. Madrid Pág. 18. Por su parte Roberto Walton, 
en su ensayo sobre “El concepto de cultura en la fenomenología de Edmundo Husserl”, nos 
hace ver la disposición emancipativa del sentido de la cultura, que ha de ser asumida por 
el filosofar, desde una reflexión que explicite y reanime significados profundos y latentes 
de la cultura; y cita a Husserl: “Los objetos culturales son formaciones del espíritu social 
o al menos en el espíritu social; en la medida en que son productos individuales, tienen 
sin embargo efectos dentro de la espiritualidad comunitaria, son por medio de su figura 
objetivamente sensible, que expresa contenidos espirituales de un modo que puede ser 
comprendido, un bien común para la transformación personal, listos en la figura sensible 
para ser recomprendidos, para motivar una nueva posición de fines, nuevas creaciones de 
obra, tal como ellos, inversamente, desde un comienzo, precisamente de esta manera de 
producción, resultan ser socialmente motivados”. WALTON, Roberto. En Anuario de filosofía 
jurídica y social. Número 23. Buenos aires. 2003. Pág. 80. Arturo Roig nos ofrece un pensamiento 
que integra la cultura objetiva con el ser latinoamericano, como un proyecto a realizar –y allí 
estaría el sentido liberador de descubrirnos en nuestra historia-: “América Latina” puede 
ser mostrada a posteriori como una, a partir de ciertos caracteres que según un determinado 
consenso constituyen “realidad”, pero también que postulamos como un a priori. Esto se 
debe a que se trata, como ya hemos dicho, de un ente histórico cultural en el que tanto peso 
tiene el ser como el deber ser. Dicho de otra manera, el ser de América Latina no es algo 
ajeno al hombre latinoamericano sino que se presenta como su proyecto, es decir como 
un deber ser”. ROIG, Arturo. Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano. F.C.E. México. 1981. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 213

entendemos nosotros que tal posibilidad refiere al autoconocimiento en 
sociedad, en los niveles a) simbólicos y b) filosóficos:

a) La cultura es una realidad formativa para quien desea desplegar la crítica, y 
aparece ante nosotros como un medio histórico y horizóntico para existir, dialogar 
y actuar mientras produce autoconocimiento. Refiere este planteamiento a 
dos intenciones en juego: cultura objetiva y cultura subjetiva, pues de una 
parte existen manifestaciones objetivas (obras de arte, expresiones urbanas, 
religiosidad, creaciones de la ciencia, realidades estéticas expandidas, 
propias de comunidades o de una sociedad, entre otras) que se desarrollan 
en el tiempo, como acervo y acción, pero además subjetivamente los 
individuos asumen y recrean la cultura de diferentes maneras, a través de su 
formación en ese medio objetivo. La relación entre la cultura objetiva y los 
sujetos que la realizan, es para nosotros intencional, dado que no admitimos 
una escisión epistemológica entre sujeto y objeto. Y al darle realce 
hermenéutico a esa intencionalidad, puede entenderse como un sentido de 
pertenencia histórico a una tradición que nos determina y no podemos objetivar 
absolutamente. El comprender implica ser consciente aproximativamente 
de esa determinabilidad ontológica y constituyente, y tenerla en cuenta 
desde nuestra situación presente, ejerciendo el acto reflexivo de entender el 
pasado de nuestra cultura y de otras, y en el intento progresivo e inacabado de 
re-descubrir y proyectar nuestra propia existencia espiritual3. 

b) Respecto del nivel filosófico, precisamos que el simbolismo presente 
de manera positiva en las manifestaciones culturales objetivas y subjetivas, 
no basta para revelar el sentido del autoconocimiento de sujetos y 

Págs. 18 y 19.  Finalmente, la idea de emancipación, tal y como la hemos aproximado aquí 
desde Cassirer, encuentra otro entronque fundamental en la filosofía de Jurgen Habermas, 
en su obra Conocimiento e interés, al comentar y asumir la lógica de las ciencias en las teorías 
de Peirce y Dilthey. Entonces postula el conocimiento como un proceso autoformador de la 
humanidad y sustancialmente emancipativo: la unidad entre teoría y práctica (en sentido 
kantiano) es esencialmente una autoreflexión constituyente de la humanidad, y a través de 
ella volvemos a nosotros mismos en un proceso filosófico que, a posteriori, hunde sus raíces 
en la antropogénesis material y en las desarrollos técnicos de las ciencias; y los antecedentes 
conceptuales de esta teorización se encuentran en Kant, Fichte y Hegel. Confr. HABERMAS, 
Jurgen. Conocimiento e Interés. Taurus. Madrid. 1982. Pág. 194 y sig. Cap. 9. Para efectos de nuestro 
empeño, la cultura sería una fase intermedia de expresión y comunicación intersubjetiva que 
se relaciona, tanto con el filosofar, como con las aplicaciones sociales de las ciencias. 
3. Cf. GADAMER, Hans-Georg, Verdad y Método. Ed. Sígueme. Salamanca. 1996. Cap. “El 
principio de la historia efectual”. Pág. 374 y sig. También, RICOEUR, Paul. “Fenomenología 
y hermenéutica desde Husserl”. En Del texto a la acción. F.C.E. México. 2000. Pág. 50. Sobre 
cultura en sentido objetivo y subjetivo resaltamos la idea de Herder, reseñada por David 
Sobrevilla. Ob. cit. Pág. 18. Husserl entiende estos dos sentidos de cultura en una relación 
esencial de intencionalidad. Cf. WALTON, Roberto. Ob. cit Pág. 54 y sig.



214 - Guillermo Pérez la Rotta

culturas, el cual se construye tortuosamente en una dialéctica histórica. 
Las cristalizaciones culturales, así como sus apropiaciones colectivas y 
personales, están sedimentadas en la historicidad, y tienen múltiples 
significaciones, liberadoras o conservadoras, en el contexto del marco 
social donde imperan confrontaciones políticas y se ejercen acciones de 
legitimación cultural por parte de las élites dominantes4; de este modo, el 
simbolismo de las expresiones culturales surge y se mantiene en una dialéctica 
tortuosa con el devenir contradictorio de las sociedades y las relaciones de poder que 
implican dichas contradicciones. Suponemos entonces que un movimiento 
emergente se desprende del medio formativo de la cultura, y se requiere ejercitarlo con 
reflexividad y conciencia crítica, como un proceso subjetivo de pensamiento que se integra, 
se legitima y se confronta dentro del tejido dialéctico de las sociedades. Reflexividad que 
es un papel estratégico del filosofar, pues se propone revelar y apropiar, 
bajo contenidos significativos generales, la emancipación misma de la 
humanidad, y todo ello bajo el necesario análisis de las particularidades 
culturales, y en contextos geográficos y sociales definidos. Dicha reflexividad 
se despliega como acto meditativo del sujeto, y se confronta a través de 
un diálogo ininterrumpido con otros sujetos, y asume la tradición misma del 
filosofar como un trabajo continuado e interminable de esclarecimiento conceptual de la 
emancipación. Compartimos, no sin reservas, la visión de Husserl sobre el 
papel de la filosofía como trabajo teórico y tarea infinita de la razón que busca 
fundamento universal para el devenir de las ciencias y de la cultura. Para este 
pensador la filosofía, bajo su actitud teórica, realiza una crítica consistente 
en no admitir sin cuestionar ninguna opinión aceptada, ninguna tradición, 
pues tras ese cuestionamiento busca una verdad universal y una idealidad5. 

4.  Al concluir su Antropología filosófica, Cassirer explica que existen diversas formas de cultura –en 
el seno de sus expresiones anotadas, religión, arte, etc-, como lucha entre fuerzas opuestas, 
que en todo caso concuerdan hacia equilibrios dinámicos, los cuales manifiestan formas de 
conciencia social. Y entiende que la relación entre las sociedades y las culturas es de tensión, 
bajo la ley de la evolución y la estabilización. La dirección de todo ese movimiento es el 
progresivo auto liberación humana. Cf. Ob. cit. Pag. 326 y sig. La problemática solo sugerida 
por Cassirer, es esencial, y debe ser ahondada. Resaltamos el aporte de Antonio Gramsci 
para comprender la relación entre cultura, política y emancipación: la cultura se entiende en 
Grasmci como una iluminación que obra en la realización de la política, entendida ésta como 
una confrontación entre clases dominantes y grupos subalternos. Tal dinamismo de la cultura 
es negociador de lo hegemónico, en tanto las élites ejercen su influencia cultural sobre el 
conjunto de la sociedad. Frente a esa polaridad puede surgir la formación de intelectuales 
críticos y orgánicos que profundizan los movimientos filosóficos, culturales y políticos de 
pensamiento, para liderar formas de conciencia entre los sectores sociales dominados, y 
abrir el avance hacia la democracia. Sobre esta concepción de Gramsci, confr. “Política y 
cultura en Gramsci”. GARIN, Eugenio. En El pensamiento político de Gramsci. Varios autores. 
Grijalbo. Barcelona. 1977. También: Teoría cultural y cultura popular.  STOREY, John. Octaedro. 
Barcelona. 2002. En particular el capítulo: Estudios culturales neogramscianos. Y el texto: Un 
ensayo sobre Gramsci. GANTIVA SILVA, Jorge. Magisterio editorial. Bogotá. 2008.  
5.  Cf. HUSSERL, Edmundo. “La filosofía en la crisis de la humanidad europea”. En Invitación a la 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 215

Según Husserl, esa tarea teórica nació en Grecia y bajo el desarrollo de 
una tradición, se convirtió en “Europa” como un espíritu supranacional, 
destinado a ser rector sobre toda la humanidad.6 Tal concepción ha de ser 
confrontada, en función de la misma visión husserliana, en tanto la filosofía 
es entendida como progreso infinito, y tiene siempre nuevos retos y contextos 
que marcan derroteros para su desarrollo. Desde ese punto de vista, es 
discutible afirmar que Europa sea la “rectora”7, y Husserl se queda encerrado 
en su universalismo, que no mira en otra dirección que no sea la tradición 
griega. Para nosotros, la filosofía asume la tradición nacida en Grecia, 
pero el filosofar ha de atender –y ello como una evidenciación planetaria 
creciente, pero también como una opción filosófica, entre otras- al contexto 
de culturas de distintas latitudes, en un diálogo crítico y constructivo con 
las tradiciones europeas, en un horizonte de “supranacionalidad” aún más 
amplio y comprensivo, que pone en diálogo filosofías y culturas de todo el 
orbe, y ello en función de la problemática de la autoliberación que hemos 
tomado del pensamiento de Cassirer8. 

fenomenología. Paidós. Barcelona. 1992. Pág. 105
6.  Ibíd. Pág. 109-110.
7. “La filosofía tiene que ejercer constantemente, en el seno de la humanidad europea, su 
función como rectora sobre toda la humanidad”, dice Husserl en su conferencia, y afirma 
que los otros pueblos se “europeízan”, pero que los europeos jamás se indianizarán. 
(Pág. 85); reflexión que entendemos nosotros, como una afirmación eurocéntrica, que 
sintomáticamente se menta allí, al borde del abismo, como conciencia relativa de la crisis, de 
una crisis que sobrepasa a todos los humanistas y pensadores europeos de la época en la 
misma medida en que la avizoran, es la barbarie del mundo europeo que hasta ese momento 
dominaba junto con los Estados Unidos, el resto del planeta, la locura de la confrontación 
entre las potencias europeas, que se abría hacia la Segunda Guerra Mundial. 
8. Cf. HUSSERL, Edmundo. “La filosofía en la crisis de la humanidad europea”. Ob. cit.  Págs. 105, 
109 y 110. De otra parte, si atendamos al planteamiento de Merleau-Ponty sobre el método 
fenomenológico, encontramos un planteamiento que valoramos; en su lectura de Husserl, 
el pensador francés entiende que aquel luchó espiritualmente hasta el fin de su vida por 
construir una filosofía que no cayera en los extremos del logicismo que postula verdades 
generales pero abstraídas de sus determinaciones espacio-temporales, o del historicismo 
que sólo afirma el determinismo social que pesa sobre una concepción teórica. La reducción 
fenomenológica implica según esto, la intuición de esencias como interminable relación 
constructiva entre la idealidad teórica y la particularidad, como espiral entre lo histórico 
y la verdad que permanece y se renueva o reconfigura en el tiempo. Cf. MERLEAU-PONTY, 
Maurice. La fenomenología y las ciencias del hombre. Ed. Nova. Bs. As. Págs. 24 a 28. Advertimos 
además, que desde la concepción de Paul Ricoeur es necesario asumir que la subjetividad 
trascendental no es absoluta, y que el proceso de la autocomprensión surge y se perpetúa en 
un rodeo incesante de los sujetos filosofantes con la tradición, la cultura y los textos. Esto lo explicita Ricoeur 
al proponer la dialéctica hermenéutica de la relación entre apropiación y distanciamiento 
como un juego de la autocomprensión ante la textualidad: “Comprenderse es comprenderse 
ante el texto (...) Apropiarse es conseguir que lo que era ajeno se haga propio. Aquello de 
lo que nos apropiamos es siempre la cosa del texto, pero ésta solo se convierte en algo 
mío si me desapropio de mí mismo para dejar que sea la cosa del texto” (“Fenomenología 
y hermenéutica desde Husserl”. Pág. 53). Pero el texto, precisamente abre un mundo para el 
intérprete, surge entonces la gran cuestión de una cultura que se expresa simbólicamente en los 



216 - Guillermo Pérez la Rotta

Si recogemos los dos aspectos anteriormente considerados: el 
simbolismo de la cultura y el papel del filosofar en un solo haz de labor 
práctica y teórica, encontramos entonces que el devenir cultural no es evidente 
para “nosotros”, sujetos que se autovalidan en la misma medida en que originan el 
filosofar; la cultura se descifra y piensa, y la filosofía tiene un papel normativo 
en tal empeño9, aspecto que nace en relación con la afirmación crítica de 
un filosofar que se enraíza en la historia y puede ser tal porque nosotros 
decidimos llevarlo a cabo. Explicitar los sentidos de la cultura es a la vez un 
comienzo progresivo y repetido del filosofar y un reflexionar sobre la cultura 
desde lo manifiesto hacia lo oculto.  (Idea Pontyana de enigma en las obras 
de arte, en la expresión corporal, y en la cultura)10. La reflexión supone entonces 
el necesario autoexamen histórico-crítico de la cultura latinoamericana y colombiana. Se 
trata de relacionar sentidos humanos perfilados desde particularidades 
culturales, que se juegan en una dialéctica histórica de reconocimiento 
o de exclusión, de conflicto y negociación, de diálogo y enriquecimiento 
mutuo. Se persigue así la confirmación y desarrollo de una teorización que 
va de lo general hacia lo histórico y local, para volver, hacia la generalidad, 
confirmándola y enriqueciéndola indefinidamente. 

textos literarios, y que apunta por distintos caminos, a lo universal: “Lo que se ha de interpretar, 
es un texto, es la propuesta de un mundo, el proyecto de un mundo que yo podría habitar y 
en el que podría proyectar mis potencialidades más propias” Pág. 51 y 52. (Las citas fueron 
tomadas del ensayo: “Fenomenología y hermenéutica desde Husserl”, en el libro Del texto 
a la acción. De esta manera, para nosotros es fundamental entender el filosofar como un 
encuentro tortuoso, reflexivo y laborioso entre el sentido general de lo emancipativo en 
perpetua construcción global, y las particularidades culturales, expresadas en múltiples 
simbolismos, artísticos, religiosos, científicos, tecnológicos, o propios de la vida cotidiana.
9. Sobre la idea de la crítica desde un “nosotros”, la propone Roig desde Kant, pero va más 
allá de él, retomando también a Hegel, para situarnos en la necesidad de un pensar desde 
América Latina. Cf. ROIG, Arturo. Ob. cit. Introducción y Cap. I.
10. Resulta importante para esclarecer una hermenéutica crítica de la cultura, referenciar de 
un lado, la idea de Merleau-Ponty sobre enigma en relación con la expresión, donde nuevamente 
sale a la luz el planteamiento de Cassirer sobre el simbolismo de las manifestaciones 
culturales; pero igualmente el aporte de Ricoeur cuando discute con éste último sobre la 
diferencia entre símbolo y signo. Frente al signo y su univocidad, aquel ostenta un doble sentido, 
a descifrar en el trabajo hermenéutico. Se trata de un horizonte expresivo de sentido que nunca es 
completo, que tiene infinitas capas históricas de significado, y puede y debe ser reactualizado a 
través de la hermenéutica crítica. Enigma es expresión espiritual en un medio sensible, pero 
no es literal, sino impregnada de sentidos latentes a descifrar. Sobre enigma y expresión, Cf. 
MERLEAU-PONTY, M. Fenomenología de la percepción. Planeta. Barcelona. 1984. Págs. 199 y 214. 
También, Lo visible y lo invisible. Seix Barral. Barcelona. 1970. Pág. 184. En “El lenguaje indirecto y 
las voces del silencio”. Ensayo que hace parte del libro: Signos. Seix Barral. Barcelona. 1964. Pág. 
93. Sobre la discusión de Ricoeur con Cassirer en torno al símbolo: Freud, una interpretación de 
la cultura. Siglo XXI editores. México. 1970. Pág. 12 y sig.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 217

2. Criterios orientadores de una relación emancipadora entre crítica y 
cultura

En relación con el hecho de nuestro existir en el medio de la cultura, 
la crítica se aventura a pensar con y en su devenir, a re-descubrir lo que la 
cultura le aporta en el tiempo, para reflexionarlo y considerarlo en sus posibles 
sentidos generales. El aporte de la cultura, en cierta forma determina a ese 
pensamiento desde sus manifestaciones reales y expresivas. Pero en la 
misma medida en que atendemos con rigor a la realidad en cuestión, y a sus 
determinaciones propias y expresivas, advertimos que la crítica no puede 
realizar ese pensamiento sin asumir los presupuestos del propio pensamiento, en la 
forma de ideología, valores, estilos, costumbres, o tipo de conocimiento; sin evidenciar la 
manera como ese sujeto reflexivo tiene en cuenta aquel sustento que le otorga 
la cultura. (Tema del círculo hermenéutico, de la no existencia de un sujeto 
puro, de la mediación de la cultura y la sociedad en la realidad de los sujetos 
e intérpretes)11.

Diremos entonces que, advirtiendo el determinismo ineludible de 
esos presupuestos, la crítica no puede asumirse como un trabajo de simple 
afirmación de lo dado. Su postura original es de inconformidad, y de evaluación 
de realidades bajo criterios emancipadores y democráticos que en cualquier caso, 
corresponden parcial y enigmáticamente, con aquel horizonte de la cultura 
como proceso de emancipación. Esos criterios tienen su historia, como 
concepciones que nos han sido transmitidas, y hemos adoptado12. Y se reducen a una 
interpretación en juego, que no se puede validar absolutamente por quien 
hace la crítica. Pero que logra una progresiva validación gracias al rigor de 
aquel ejercicio de ir a las cosas mismas, y por la correspondencia de ello con 

11. Sobre el círculo hermenéutico, Cf. GADAMER, Hans-Georg. Ob. cit. Cap. 9. 
12. En su comparación entre la hermenéutica de Gadamer y la Teoría Crítica de Habermas, 
Paul Ricoeur concluye, entre otras cosas, que la hermenéutica debe ser sobrepasada por 
la crítica de las ideologías, en tanto ésta va más allá del tema del malentendido, o de la 
inclinación a conciliar en el diálogo y el consenso; y la crítica cuestiona a lo ideológico 
como una verdadera estrategia de dominación y manipulación, inserta estructuralmente en 
las relaciones humanas; en consecuencia ha de ser confrontada la ideología por una idea 
regulativa de crítica. Dicha idea confluye hacia un interés emancipativo, donde intervienen 
las ciencias sociales críticas y la autoreflexión crítica. Cf. “Hermenéutica y crítica de 
ideologías”, en Hermenéutica y Acción. Edit. Docencia.  Buenos Aires. 1985. Pág .208. Y más 
adelante propondrá, para salvar el escollo de la precariedad de la cítrica en la hermenéutica 
de Gadamer, una relación epistemológica entre distanciamiento y pertenencia. Pág. 212. Nuestro 
planteamiento se aproxima a la confrontación y aproximación que hace Ricoeur, en tanto 
partimos de una hermenéutica que se apega a la tradición cultural y a sus manifestaciones 
en las ciencias del espíritu, pero igualmente acentuamos y reconocemos históricamente, el papel de 
ruptura como presupuesto de un proceso crítico fundamental, filosófico e interdisciplinario. 



218 - Guillermo Pérez la Rotta

las posibles interpretaciones13, así como en el necesario diálogo con otras posiciones 
teóricas. 

Uno de los referentes de la crítica es entonces la misma cultura en la 
que estamos instalados, como el árbol en la tierra, el aire y la luz que lo 
nutren. El otro, bajo una modalidad que enriquece el proceso crítico, es 
la tradición de la filosofía en la que nos movemos, junto con una propuesta 
metodológica y unos supuestos en juego. En los dos casos hay aspectos 
epistemológicos que creemos, apuntan a lo emancipador. Los vamos a 
esbozar a continuación: 

1) Pensar al hombre en su generalidad, bajo sus expresiones y acciones en el 
tiempo y el espacio, porque éstas nos dan una dimensión de lo humano, en 
la forma de obras, o manifestaciones expresivas y orgánicas14, y son en 
distinta medida, formas de conciencia humana. El universal de la filosofía no es 
la exclusiva repetición de unas ideas inscritas en la tradición filosófica, sino, 
en una doble dirección, una indagación contextual que las re-construye o 
trasciende en la misma medida en que las asume dentro del reconocimiento 
de un suelo y tradición, como aspectos que intervienen decisivamente en el 
desarrollo de pensar lo humano en su generalidad15. 

2) Meditar lo humano de forma dialéctica, se refiere a la confrontación de 
diversos valores que han sido sedimentados en el tiempo; en el seno de 
los conflictos de intereses que existen entre naciones, grupos económicos, 
clases sociales, etnias, o géneros. Este asunto nos indica una relación entre 
cultura y sociedad, de tensión y afirmación en devenir. Tanto en la cultura, como 
en la sociedad, el movimiento y expresión es dialéctico, y su ley es el 
conflicto, el diálogo, el acuerdo o el disenso; los extremos de esos procesos 
en la cultura y la sociedad, son la violencia, así como la relativa armonía 
alcanzada al interior de las sociedades humanas. La cultura puede coincidir, 
por medio de la acción de creadores o epígonos que son reconocidos en 
el seno de relaciones jerárquicas de poder, con el orden tradicional de una 

13. Cf. sobre el rigor hermenéutico que se acoge a las exigencias de un texto y que valida las 
interpretaciones y supuestos en esa relación estrecha con el texto, Verdad y Método. GADAMER. 
Págs. 335 y 336
14. Sobre lo orgánico, Cf. más adelante el punto 3. 
15. Seguimos a Rodolfo Kusch en esta consideración. Al rehabilitar críticamente un 
pensamiento popular y trascender la absoluta racionalidad como fundamento del filosofar, el 
“suelo” – es decir, nuestro suelo, la geoculuctura del filosofar- “deforma” ese pensar universal. 
Pero el mismo tiempo le da los insumos simbólicos y culturales para enriquecerse en el 
tiempo, a través de la praxis interpretativa de nuestras culturas.  Cf. KUSCH, Rodolfo. Esbozo 
de una antropología filosófica americana. Ed. Castañeda- . Bs.As. 1978. Cap. I.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 219

sociedad; pero igualmente puede ser, también, bajo nuevas empresas de 
agentes diversos, un punto de corte y transformación, el cual aparece como 
una nueva forma de conciencia y emancipación humana. Igualmente, se 
puede concebir y vivir la cultura como algo puramente espiritual, como un 
universo metafísico donde se idealiza la tradición y ciertos valores, bajo 
una función de dominio político. Y al revés, la cultura se construye en el 
indefinido proceso de toma de conciencia de diferentes actores que ejercen, 
a través de sus obras y expresiones, procesos dialécticos que ellos motivan al 
interior de las sociedades.

3) Proponemos pensar la experiencia estética como un universo privilegiado 
para comprender el significado de la cultura anotado al principio (el 
sustento estructural y expresivo, la manifestación autoconsciente y 
comunicativa, propias de la obra de arte, y desde allí el camino hacia 
múltiples manifestaciones que se abren hacia lo expandido de la estética)16. 
Pero el campo de esta experiencia  supone distintas ostentaciones que no se 
organizan exclusivamente en forma de “obras”, sino que se diseminan en 
la vida cotidiana. Ostentan una significación orgánica en la vida social a través 
de rituales y fiestas populares, bajo las apropiaciones de la moda, en las 
formas de culto, en los proyectos y afirmaciones de los medios masivos, 
o bajo las modalidades omnipresentes de la comunicación en la red17. 
La crítica debe buscar relaciones entre dichas expresiones y la sociedad 

16. También Ricoeur, en su texto: “Hermenéutica y crítica de ideologías” propone integrar 
el movimiento crítico, en un contexto que entrega valiosos elementos, en tanto ponen al 
mundo de la vida en el centro nuestra experiencia íntegra, para pensar desde allí a través 
de las expresiones artísticas; cuestión que vuelve e tener resonancias con la hermenéutica 
romántica, diltheana o gadameriana, pero que igualmente abre el espectro interpretativo 
y crítico-reflexivo, para relacionar siempre texto y mundo, en el seno de las ficciones 
distanciadoras. Cf. Págs. 214 y 215. 
17. La anterior enumeración es aproximativa, y remite a lo que se ha denominado la “estética 
expandida”, como una conceptualización que responde a los grandes cambios efectuados 
en las últimas décadas respecto de la función del arte en las sociedades contemporáneas, y 
al consecuente cambio en el proceso crítico. La obra de arte, que en nuestro criterio sigue 
siendo un referente fundamental para la crítica, debe además ser entendida y/o redefinida en 
el seno nuevos contextos prácticos, sociales y técnicos, como lo explica Magaly Espinosa: 
“La naturaleza de lo artístico ha sido interpelada por la vida cotidiana. Las nuevas formas 
culturales puestas a circular por los medios masivos se caracterizan por una estética en 
la que las mezclas de fórmulas massmediáticas y de alta cultura conforman un escenario 
inédito para la sensibilidad”. ESPINOSA, Magaly. “Estudios culturales y multiculturalismo: 
el campo expandido de la crítica”.  En La crítica de arte: entre el multiculturalismo y la globalización. 
Ed. La Carreta. U. de Antioquia. Medellín. 2008. Pág. 28. Asistimos a un desdoblamiento del 
arte que niega sus funciones tradicionales, en donde la mímesis es sustituida por el montaje, 
el arte afianza y/o reconfigura su sentido cognitivo, como también se vuelve resueltamente 
una techné; y estas propiedades se encuentran diseminadas y operantes en el contexto de las 
sociedades y de la apropiación que agentes, poderosos o no, realizan. (Cf. Ídem Pág. 33).  



220 - Guillermo Pérez la Rotta

en cuestión, así como perseguir significados globales y universales en tal 
empeño. La orientación de este movimiento crítico es la emancipación, 
que existe a la vez como enigma y horizonte para discernir reflexivamente 
bajo un momento histórico en concreto. Ilustremos esto con un ejemplo: 
un problema fundamental que se advierte al pensar la emancipación, es 
aquel de las relaciones entre “cultura popular” y “alta cultura”. Nociones 
que refieren a significaciones culturales que a lo largo del tiempo se han 
cristalizado en sus correspondencias y diferencias18 Las relaciones económicas, 
técnicas y culturales agenciadas por la globalización, han generado nuevas 
amalgamas entre una y otra forma de cultura. Ante ello es preciso hacer las 
distinciones críticas, siempre exigidas ante los intercambios que ocurren 
entre cultura popular y alta cultura, en el seno, o en función de diversas 
relaciones de poder. 

4) Buscamos meditar bajo los tres puntos anteriores, desde vinculaciones 
posibles entre el sentido teórico y general de la filosofía, y las disciplinas 
sociales que nos aportan elementos para enriquecer el enfoque filosófico 
(rescate del papel regulador y orientador de la filosofía, en una época 
donde la filosofía ya casi no cuenta para ello). Esto remite a la necesidad 
de articular el posible significado ético y político de las ciencias humanas y sociales, 
para integrarlas en el contexto mismo de una asunción crítica del conocimiento 
científico de la naturaleza. Algunas perspectivas teóricas que se desprenden de 
estos postulados son:

a) La reafirmación del significado del Mundo de la vida y su problemática 
conexión con el devenir de las ciencias. La filosofía cumple un papel 
crucial consistente en el esfuerzo conceptual por articular epistemológica y 
éticamente el discurrir teórico y práctico de las ciencias sociales y naturales, 
rescatando y actualizando el horizonte de los intereses emancipadores de 
la humanidad. 

b) Valoramos la meditación de Gadamer en la misión de construir un 
estatuto para las ciencias humanas y sociales, pero también el empeño 
de Husserl por dar a las ciencias en su integridad, un fundamento ético y 
humano. Sabida es la crítica de aquel al positivismo y a los paradigmas de 
verdad que proceden de las prácticas y teorizaciones en el seno de las ciencias 

18.  STOREY, John. Teoría cultural y cultura popular.  Octaedro. Barcelona. 2002. Pág. 20-21.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 221

naturales. Pero ese esfuerzo no es suficiente frente a los desafíos actuales. La 
ciencia es una de las grandes conquistas de la humanidad, como lo explica 
Cassirer en la clasificación y reconstrucción histórica que realiza sobre 
los aspectos lógicos fundamentales que la definen; sin embargo, nuestra 
experiencia económica y política con la ciencia a comienzos del siglo XXI, 
nos sugiere la necesidad de adelantar una honda e ininterrumpida reflexión 
crítica para pensar sobre su papel legitimador, o incluso destructivo, frente 
a su pretendida función emancipadora. Y esta consideración surge en el 
contexto de las grandes diferencias en el desarrollo científico y técnico, que 
se reproducen y segregan en nuestro mundo jerarquizado y globalizado. 

c) Frente a esas diferencias que derivan en relaciones de poder, se impone 
una renovada reflexión acerca de la correlación hombre-naturaleza, para 
trascender y reubicar normativamente la razón instrumental que encuentra 
en la naturaleza solo un medio económico de dominio, lucro y utilidad. 
Provisionalmente advertimos dos perspectivas para meditar sobre esta 
problemática: de un lado, a partir de una teorización filosófica que reanima 
experiencias estéticas y culturales de verdadero encuentro con esa naturaleza 
que es nuestro alfa y omega. En tal sentido, las culturas indígenas tendrían 
mucho que enseñar a la racionalidad utilitaria y lucrativa imperante hoy en el 
sistema geonómico globalizado; y de otra parte, a partir de las innovaciones 
científico-técnicas que buscan cuidar la naturaleza y proponen lentamente 
una producción económica respetuosa con el planeta19. 

5) Afirmamos la necesaria conexión de la crítica con el contexto del 
diálogo intercultural y geopolítico de la filosofía. Es insoslayable construir 
un pensar situado en nuestro contexto cultural e histórico, y en diálogo con 
otras filosofías y culturas del mundo. Y ello, tomando en consideración las 
diferencias económicas, tecnológicas, políticas y culturales entre sectores 
del planeta. Al respecto queremos citar aquí textualmente a Enrique Dussel 
refiriendo al tiempo hermenéutico –es decir, nuestro tiempo- como una 
estrategia de resistencia entendida como la asunción de nuestra historia en 
el marco del proyecto liberador de América Latina y en el necesario diálogo 
global que ello implica:

19 Al respecto resulta pertinente la contribución de Habermas en su citada obra (Conocimiento 
e interés), porque es un esfuerzo por establecer teóricamente vínculos fundamentales entre 
todas las ciencias, que desde el piso fundamental del mundo de la vida, constituyen una 
praxis bajo criterios emancipativos; esto implica que apreciemos estratégicamente la práctica 
de cuidado y valoración de la naturaleza como un principio que informa el accionar de las 
ciencias. 



222 - Guillermo Pérez la Rotta

“Para resistir es necesario madurar. La afirmación de los propios valores 
exige tiempo, estudio, reflexión, retorno a los textos o los símbolos y mitos 
constitutivos de la propia cultura, antes o al menos al mismo tiempo que 
el dominio de los textos de la cultura moderna hegemónica. […] El diálogo 
intercultural presente no es sólo, ni principalmente, un diálogo entre los 
apologistas de sus propias culturas, que intentarían mostrar a los otros las 
virtudes y valores de su propia cultura. Es ante todo el diálogo entre los 
creadores críticos de su propia cultura (intelectuales de la “frontera” entre la 
propia cultura y la Modernidad). No es de los que meramente la defienden 
de sus enemigos, sino que primeramente la recrean desde los supuestos críticos 
que se encuentran en su propia tradición cultural y de la misma Modernidad 
que se globaliza. […] Pero además, no es siquiera el diálogo entre los 
críticos del “centro” metropolitano con los críticos de la “periferia” cultural. 
Es antes que nada un diálogo entre los críticos de la “periferia” cultural, un diálogo 
intercultural Sur-Sur, antes de pasar al diálogo Sur-Norte”20.  

6) Los presupuestos de una crítica, tal y como la hemos considerado, es 
decir, históricamente, en la colaboración del filosofar con otras disciplinas, 
y en el campo del arte y su expansión, todo eso nos lleva a resaltar que la cultura 
que pensamos es forzosamente nuestro suelo21. Dicho suelo no se puede soslayar, 
so pena de caer en la mera abstracción o en la erudición libresca; es desde 
nuestro contexto que abrimos la comprensión a las tradiciones de la 
filosofía y de las culturas humanas que pertenecen a otros contextos. El 
sentido general de lo humano no es abstracto, sino que surge, permanece y 
se aplica desde una eterna realización histórica, dada por los asuntos a los 
que estamos necesariamente abocados en el horizonte de un tiempo y un 
espacio definidos, así como en una cultura particular: la filosofía comienza 
con el ponernos nosotros mismos como valiosos, como sujetos que se 
asumen pensadores en situación, y por eso se valoran en el esfuerzo por 

20. DUSSEL, Enrique. “Transmodernidad e interculturalidad”. En Crítica intercultural de la filosofía 
latinoamericana actual. Edición de Raúl Fornet-Betancourt. Ed. Trotta. Madrid. 2004. Págs. 
152,153 y 154.
21. Rodolfo Kusch, vincula la idea de suelo de la siguiente manera:”En tanto somos mestizos 
ya sabemos que la filosofía no es estrictamente enseñanza y que no tiene por qué haber un 
corpus minuciosamente mantenido. Desde nuestro puro estar no nos cuesta pensar que el 
filosofar siempre tuvo algo que nos fue ocultado, y es que lo más digno de ser pensado se 
hace siempre desde el abandono original, que tiene su topología, por no decir su suelo, y 
que linda en muchos aspectos con los resortes de una angustiosa consulta en una situación 
oracular”.  Y Luego relaciona tal enunciación con la weltanschauung en Dilthey, o con el Mundo 
de la vida en Husserl. Concluye así: “A partir de aquí se reedita la universalidad pero siempre 
en un encuadre geocultural”. Cf. KUSCH, Rodolfo. “Aportes a una filosofía nacional”. En Obras 
completas. Tomo IV. Editorial Fundación Ross. Rosario-Argentina. 2000. Págs. 29 y 30.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 223

hacer filosofía22. 

7) Desde lo planteado en estas reflexiones proponemos como una opción 
filosófica, pensar a Colombia y su cultura, y abrir ese sentido hacia otras 
sociedades latinoamericanas y mundiales, en un diálogo y proceso crítico 
de proporciones globales. 

22. ROIG, Andrés Arturo. Ob. cit. Cap. I. 



224 - Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

    Bibliografía.

CASSIRER, Ernst. Antropología filosófica. F.C.E. México. 1963

DUSSEL, Enrique. “Transmodernidad e interculturalidad”. En Crítica intercultural de la filosofía 

latinoamericana actual. Edición de Raúl Fornet-Betancourt. Ed. Trotta. Madrid. 2004. 

ESPINOSA, Magaly. “Estudios culturales y multiculturalismo: el campo expandido de la 

crítica”.  En La crítica de arte: entre el multiculturalismo y la globalización. Ed. La Carreta. U. de 

Antioquia. Medellín. 2008.

GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método. Ed. Sígueme. Salamanca. 1996.

GANTIVA SILVA, Jorge. Un ensayo sobre Gramsci. Magisterio editorial. Bogotá. 2008.  

GARIN, Eugenio. “Política y cultura en Gramsci”. En El pensamiento político de Gramsci. Varios 

autores. Grijalbo. Barcelona. 1977. 

HABERMAS, Jurgen. Conocimiento e Interés. Taurus. Madrid. 1982.

HUSSERL, Edmundo. “La filosofía en la crisis de la humanidad europea”. En Invitación a la 

fenomenología. Paidós. Barcelona. 1992.

KUSCH, Rodolfo. “Aportes a una filosofía nacional”. En Obras completas. Tomo IV. Editorial 

Fundación Ross. Rosario-Argentina. 2000

__________Esbozo de una antropología filosófica americana. Ed. Castañeda- . Bs.As. 1978. 

MERLEAU- PONTY, Maurice.  Fenomenología de la percepción. Planeta. Barcelona. 1984. 

___________Lo visible y lo invisible. Seix Barral. Barcelona. 1970. P 184. 

___________“El lenguaje indirecto y las voces del silencio”. En Signos. Seix Barral. 

Barcelona. 1964. 

___________La fenomenología y las ciencias del hombre. Ed. Nova. Bs. As. 1970.

RICOEUR, Paul. Freud, una interpretación de la cultura. Siglo XXI editores. México. 1970

___________“Fenomenología y hermenéutica desde Husserl”. En Del texto a la acción. F.C.E. 

México. 2006)

___________“Hermenéutica y crítica de las ideologías”. En Hermenéutica y acción. Ed. 

Docencia. Buenos Aires. 1985.

ROIG, Arturo. Teoría y crítica del pensamiento latinoamericano. F.C.E. México. 1981.

SOBREVILLA, David. “Idea e historia de la filosofía de la cultura”. En Filosofía de la cultura. 

Trotta. Madrid. 1998.

STOREY, John. Teoría cultural y cultura popular.  Octaedro. Barcelona. 2002. 

WALTON, Roberto. “El concepto de cultura en la fenomenología de Edmundo Husserl”. En 

Anuario de filosofía jurídica y social. Número 23. Buenos Aires. 2003. Barcelona. 1992.



Levinas sobre el concepto de intuición de Husserl

Levinas on Husserlian concept of Intuition

JUAN CARLOS AGUIRRE GARCÍA*

Universidad del Cauca
Colombia

Resumen
En este artículo se explora el tratamiento 
dado por Emmanuel Levinas al concepto 
husserliano de intuición. Se aborda 
especialmente el trabajo inicial del filósofo 
lituano-francés, Théorie de l’intuition 
dans la phénoménologie de Husserl 
(1930). Además de comprender el modo 
como Levinas lee las obras publicadas de 
Husserl hasta ese momento, en el artículo 
se tratará de confrontar la acusación que 
algunos especialistas en fenomenología 
hacen a Levinas de intérprete errado 
de Husserl; en ese mismo sentido, se 
sugiere que la originalidad de la filosofía 
levinasiana encuentra su fuente en algunos 
conceptos relevantes de Husserl, y que su 
distanciamiento es un intento por explicitar 
asuntos no considerados o escasamente 
tratados por el padre de la fenomenología. 

Palabras clave: conciencia, Esencia, 
Naturalismo, Intencionalidad, Intuición.

Abstract
In this paper it is explored the treatment 
given by Levinas to the Husserlian concept 
of Intuition. The early work from the 
Lithuanian-French Philosopher, Theory 
of Intuition in Husserl’s Phenomenology 
(1930), is studied with special attention. 
Besides understand the way how Levinas 
interpreted the published works of Husserl 
at that moment, it is confronted the claim 
from some scholars of Phenomenology that 
Levinas is a mistaken interpreter of Husserl; 
in the same vein, it is suggested that the 
originality of Levinasian philosophy is 
rooted on some main concepts of Husserl; 
and the distance between both Philosophers 
is a try to explain some issues no explained 
by Husserl or shortly explained by him.

Keywords: consciousness, Essence, 
Naturalism, Intentionality, Intuition.

* Este escrito se enmarca en la investigación doctoral “Crítica de Emmanuel Levinas a los 
paradigmas occidentales sobre el conocimiento, y posibilidades para una racionalidad 
renovada en filosofía y en ciencias humanas y sociales” (2012-2014) adelantada en la 
Universidad Pontificia Bolivariana, Medellín. Agradezco a la Universidad del Cauca por los 
espacios y tiempos permitidos para llevar a cabo la investigación. El texto se presentó en: 
Encuentro Centenarios, publicación Ideas I de Husserl y nacimiento de Paul Ricoeur, llevado a cabo en la 
Universidad de Antioquia los días 5 y 6 de agosto del año 2013.



226 - Juan Carlos Aguirre García

Introducción

Recientemente, el fenomenólogo Uriah Kriegel, refiriéndose a Levinas, 
en el libro Théorie de l’intuition dans la phénoménologie de Husserl [1930/2001], 
escribió: “su tesis sobre la noción de intuición de Husserl […], publicada 
cuando tenía 24 años, es una obra maestra de presentación sucinta y bien 
organizada de las principales ideas de la fenomenología de Husserl”1 Si 
bien este juicio no representa nada per se, permite mitigar las despiadadas 
críticas que sobre esta obra se han lanzado desde el mismo momento de 
su publicación, críticas hechas por el propio Husserl y su círculo cercano2. 
Del mismo modo, permite poner en cuestión a aquellos lectores que, 
reconociendo la admiración inicial de Levinas por Heidegger, celebran al 
lituano-francés como opuesto a la fenomenología husserliana. 

Aunque la amplia tradición de eruditos en la obra de Levinas coinciden 
en afirmar que su obra magna es Totalité et infini [1961/2006], el propósito 
del presente trabajo consiste en retornar a la exposición hecha por Levinas 
de las obras publicadas hasta el momento por Husserl, en especial de 
Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica [1913/1962], 
en adelante Ideas I, con la sospecha de que fue tal libro, y particularmente 
el concepto de intuición, el que configuró las principales concepciones de 
Levinas acerca del conocimiento, las cuales lo acompañaron a lo largo de su 
demoledora crítica a la tradición occidental3. Aunque varias veces Levinas 
se distancia de Husserl por su “intelectualismo”, crítica que no viene al 
caso confrontar en este momento, no hay duda de que la fenomenología 
de Husserl le mostró a Levinas un camino y le otorgó las bases para lo que 
posteriormente sería su original propuesta ética.

Antes de iniciar con la exposición, es preciso advertir que Levinas se 
aproxima a Husserl con la convicción de que “el problema que se plantea […] 
la fenomenología trascendental se orienta hacia una cuestión ontológica, 

1. LEVINAS, Emmanuel Théorie de l’intuition dans la phénomenologie de Husserl. Paris: 
Vrin. 2001
2. Véase, a modo de ejemplo, Cairns (1934); Gurwitsch (2009). Una sucinta exposición de las 
críticas hechas por Cairns / Husserl al libro en mención. Ver, Aguirre, Juan. El no seguir el camino 
o las rutas abiertas del hereje. Anuario Colombiano de Fenomenología,  2009, Vol. 3, Págs. 133-146.
3. Otros escritos se han ocupado de explorar esta recepción. Ver, a modo de ejemplo, García 
(2006) y De Warren (2013). El primero estudia la recensión hecha por Levinas en 1929 al 
libro Ideas I, titulada: “Sur les Ideen de M. Edmund Husserl”; el segundo, analiza la recepción 
hecha por Levinas de Ideas I a partir del libro Totalité et infini. Tal vez por la crítica que recibió 
desde el comienzo, la Théorie de l’intuition… no ha recibido suficiente atención por parte de los 
estudiosos de Levinas.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 227

en el sentido muy especial que Heidegger da a este término”4 Aclarado esto, 
la exposición se despliega en los siguientes apartados: en primer lugar, 
se presentará la definición inicial de “intuición” que brota de la discusión 
de Husserl con el psicologismo y, por extensión, con el naturalismo. En 
segundo lugar, se expondrá lo que Levinas toma como “intuición”, “intuición 
de esencias” e “intuición filosófica”, mostrando la recepción entusiasta que 
hace Levinas de estos desarrollos husserlianos. Finalmente, a partir de la 
consideración de una crítica de un reconocido fenomenólogo de tradición 
analítica, se intentará evaluar sintéticamente si la recepción hecha por 
Levinas se corresponde o no con la intuición expuesta por Husserl.

La intuición como percepción instantánea

Hacia el final del primer capítulo de la Théorie de l’intuition dans la 
phénoménologie de Husserl (en adelante: Teoría de la intuición), Levinas define por 
primera vez la intuición; al respecto afirma: “La intuición, si la entendemos 
de manera muy vaga como el conocimiento inmediato y directo, no puede, 
en el naturalismo, ser el método científico, pues lo inmediato no es más que 
aparente”5  más adelante, en el capítulo 2, sostiene que, según Husserl: “la 
independencia manifestada por la cosa material con respecto a la percepción 
instantánea no es una simple ilusión”6 Ambas definiciones de intuición –
como conocimiento inmediato y directo, y como percepción instantánea– 
se enmarcan en la discusión de Husserl con el naturalismo; sin embargo, a 
los ojos de Levinas, lo que está verdaderamente en juego es una teoría del 
ser, de la que depende la teoría del conocimiento.

Levinas infiere de Husserl que, para el naturalismo, la existencia se 
confunde con lo que surge una vez se han identificado las cualidades 
primarias de las cosas y son sometidas estas a la ley de la causalidad; en 
esto radica el ideal de objetividad. En la identificación de tales cualidades 
se deja a un lado aquellas que han sido nominadas por la tradición como 
cualidades secundarias, las cuales son tachadas como contingentes o 
mera apariencia. En consecuencia, el naturalismo interpreta de un modo 
determinado la estructura del ser, aunque lo hace suponiendo que su 
existencia se agota en la objetividad y la causalidad. El naturalismo se 
satisface en el conocimiento que brota de establecer las relaciones causa-

4. LEVINAS, Emmanuel Théorie de l’intuition dans la phénomenologie de Husserl. Ob.cit. 
Pág. 15
5. Ibíd. Pág. 37. 
6.  Ibíd. Pág. 42. 



228 - Juan Carlos Aguirre García

efecto; en dejar a un lado aquellas relaciones no cuantificables o en tacharlas 
de insustanciales; sin embargo, esta actitud, denunciada por Husserl en 
varios trabajos7, es ingenua, en tanto da por hecho, sin cuestionar, los 
modos en los que el mundo se da al sujeto. Escudado en la verdad que 
brota del descubrimiento de leyes, el naturalismo deja de lado cuestiones 
relevantes, dando espacio al escepticismo.

En las antípodas del naturalismo ubica Levinas a la fenomenología, 
toda vez que Husserl plantea una teoría distinta del ser (Levinas habla de 
“ontología husserliana”). A diferencia de la adecuación pretendida por el 
naturalista, Husserl postula el carácter inadecuado de la cosa física; en 
vez de asumir que la conciencia depende del mundo (como defendía el 
psicologista), Husserl sostiene que “el mundo de la res trascendente depende 
necesariamente de la conciencia”8

La intuición como intencionalidad que alcanza el (o al) ser

Un segundo sentido de intuición es expuesto por Levinas en la 
confrontación entre “acto significativo” y “acto intuitivo”. Según Levinas 
[2001], Husserl toma prestado el concepto de “acto significativo” del 
ámbito de la significación lingüística: “Toda palabra, todo nombre, tiene 
una significación (Bedeutung) que no es una simple representación asociada 
a una palabra, sino algo con lo cual la palabra o el nombre se relaciona 
a través de una intención especial […] La intención de la palabra no 
necesariamente hace que el objeto sea visto de un modo directo9 Según 
esto, el acto significativo no alcanza el conocimiento inmediato y directo 
del objeto (primer sentido de intuición), sino que solo apunta al objeto; en 

7.  Algunos de estos pueden ser: HUSSERL, Edmund. Investigaciones Lógicas I y II. Madrid: 
Alianza Editorial. 1999 y sobre todo el tomo I: Prolegomena; HUSSERL, Edmund. La idea de 
la fenomenología. Barcelona: Herder 2012 y en las lecciones I y II; y en el mismo HUSSERL, 
Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. México: Fondo de 
Cultura Económica. 1962, Libro I, Sección 2.
8. LEVINAS, Emmanuel. Théorie de l’intuition dans la phénomenologie de Husserl. Ob, cit. Pág. 41. Es 
curioso notar que este primer sentido de intuición pareciera homologarse a la intuición en 
sentido naturalista; quizás el tratamiento dado por Levinas sugiera esta lectura. Sin embargo, 
es preciso recalcar que la preocupación de Levinas no es epistemológica (en este sentido 
podría sostener que tanto el fenomenólogo y el naturalista parten de la intuición como 
puerta de entrada al conocimiento), sino ontológica. En este último sentido, la preocupación 
de Levinas es que el naturalista descarta la intuición y, como resultado, la vivacidad del 
ser intuido se pierde tras la búsqueda de una objetividad. El fenomenólogo, por su parte, 
reivindica el papel de la intuición, no tanto en la esfera del conocimiento, sino en la esfera 
del ser, esto es, reconoce que el ser no se agota en lo visto sino que se da en perspectivas 
imposibles de escindir en cualidades primarias y secundarias.
9. LEVINAS, Emmanuel. Théorie de l’intuition dans la phénomenologie de Husserl. Ob, cit. Pág. 101-102. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 229

consecuencia, esta intención no es realizada de modo pleno; o, lo que es 
lo mismo, la relación con el objeto se da de manera tangencial. Es por ello 
que Levinas [2001], siguiendo las Investigaciones Lógicas de Husserl, concluye 
que “la intención puramente significativa por sí sola «no es, propiamente 
hablando, una representación; nada del objeto vive en ella»”10 

A diferencia del acto significativo, el acto intuitivo alcanza su objeto; sin 
embargo, Levinas es enfático en sostener que el asunto no implica solamente 
diferencias de grado: mayor o menor claridad, mayor o menor explicitación; 
esto es: no es que la diferencia entre intuición y acto significativo radique en 
que la intuición presenta de manera más clara el objeto, lo explicite mejor. 
Según Levinas  “la diferencia no tiene que ver con el objeto, sino con su modo de darse, 
de ser vivido”11 Los actos significativos se refieren al objeto sin alcanzarlo; su 
ámbito se reduce al pensamiento, no necesariamente ligado al ámbito de las 
cosas, al contacto con estas. Gracias al concepto de intencionalidad, Levinas 
defiende que en los actos intuitivos, sean de la percepción, la imaginación o 
la memoria, los objetos “se dan en sí mismos”, “se dan en persona”12 (Como 
conclusión de esta confrontación entre actos significativos y actos intuitivos, 
Levinas establece que “la intuición es un acto que verdaderamente posee 
su objeto”13 

Aunque Levinas reconstruye, de manera esquemática e ilustrativa, lo que 
podría denominarse la “teoría de la verdad en Husserl”, basta decir que la 
consideración que hace de la intuición, en este segundo sentido, le sirve 
de soporte para continuar con la confrontación con el naturalismo pero, a 
la vez, para mostrar la posibilidad de remontarse “al fenómeno originario 
de la verdad para comprender su esencia misma”14; según Levinas, “el 
interés de Husserl no consiste en asimilar inteligencia y sensibilidad entre 
sí, al contrario, insiste en su diferencia e intenta dar cuenta de la misma. 
Husserl pretende poner al descubierto la instancia gracias a la cual estas 
actividades del espíritu pueden ser susceptibles de verdad. Y dicha instancia 
es justamente la intuición, en tanto intencionalidad cuyo sentido intrínseco 
consiste en alcanzar su objeto y tenerlo ante sí como existente”15 

Podría concluirse, entonces, que este segundo sentido de intuición otorga 

10. Ibíd. Pag. 104.  
11.  Ibíd. Pág. 105. 
12. Ibíd. Pág. 106.
13. Ibídem. 
14.  Ibíd. Pág. 126. 
15.  Ibíd. Pág. 127. 



230 - Juan Carlos Aguirre García

a Levinas un insumo importante para convencerse de que “la explicación y 
la experimentación, tal como son practicadas en las ciencias, no son las 
únicas formas de conocimiento racional”16; aún se puede ser racional en el 
“método intuitivo”, pues “la visión tiene la función de «justificar», ya que 
ofrece su objeto de una manera directa y, en la medida en que realiza dicho 
objeto, es ella misma razón”17 

Si en el primer sentido de intuición se gana la convicción de que el ser no 
se agota en la cosa física, en este segundo sentido se obtiene la convicción 
de que hay otras formas de donación del ser y otros modos de recibirlo, sin 
comprometer la racionalidad.

La intuición de esencias

Levinas identifica en Ideas I una claridad conceptual no hallada por Husserl 
en las Investigaciones Lógicas, una justificación del método fenomenológico 
en su intento de fundamentar la lógica, ahora mediante la formulación del 
Idealismo Trascendental. La clave de esto, a decir de Levinas [2001], radica 
en la “reconsideración del sentido intrínseco de la vida” (p. 174). De modo 
efusivo exclama el lituano-francés: 

Si la noción de ser está tan estrechamente relacionada con la noción 
de lo vivido, será legítimo otorgar a los datos de esta reflexión, que 
no parecen ser sino psicológicos, un valor filosófico que nos permita 
elaborar juicios sobre el ser. Podremos entonces estar seguros de que 
en la reflexión no nos enfrentamos con una simple representación del 
ser (posiblemente inadecuada), sino que nos las habemos con el ser 
mismo. Solo de este modo podremos hablar de la existencia del objeto 
ideal, por ejemplo, irreductible a una realidad individual, y no ya de 
una simple conciencia del objeto ideal, irreductible a la conciencia de esta 
realidad individual 18.

En la perspectiva naturalista, hablar de “existencia del objeto ideal” 
sería simple especulación; sin embargo, para Levinas, Husserl rehabilita el 
“mundo de las esencias y las categorías lógicas”19 gracias a la tesis de la 
existencia absoluta de la conciencia20. Con la idealidad de la esencia y de 

16.  Ibíd. Pág. 135. 
17.  Ibídem. 
18.  Ibíd. Pág. 150. 
19.  Ibíd.  Pág. 152. 
20. Cuando se hace referencia al “mundo de las esencias” y de las “categorías lógicas” en 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 231

lo general, Levinas ve una “nueva dimensión del ser”21 pues no se trata de 
un agregado al ser, sino un modo distinto de existir, su modo de darse a 
la conciencia; lo que en otras palabras significa que lo ideal, en Husserl, 
es reivindicado tanto en la existencia como en los modos específicos de 
existir.

Conservando la distinción antes tratada entre “actos significativos” 
y “actos intuitivos”, y sumando a esta la esfera eidética, Levinas intenta 
caracterizar la esfera de lo general de la siguiente manera: por una parte, 
está la esfera de lo general a la que se refieren los conceptos en los actos 
significativos; en este sentido, se habla de la “generalidad de la expresión”; 
por otra parte, la esfera de lo general se aborda desde el objeto general en 
su generalidad propia, bien sea como objetos generales en general o como 
esencias puras.

Ahora bien, ¿dónde queda la intuición en este ámbito? Si bien los 
sentidos 1 y 2 de intuición podrían comprenderse o bien como percepción 
instantánea, o bien como base de la evidencia de los juicios, parece difícil 
contemplar el papel de la intuición en asuntos que, como por ejemplo 
el modelo de inteligibilidad de la lógica analítica o sintética, parecen 
típicamente destinados a la esfera meramente teórica, especialmente, a la 
esfera deductivo-demostrativa. Sin embargo, aun –y sobre todo– en esta 
esfera ve Levinas el rol de la intuición husserliana: al intuir las esencias 
“podemos conocer por su naturaleza misma las necesidades que imponen, 
sin vernos obligados a remontarnos a premisas, sin tener que justificarlas 
con una deducción”22; además, “el fenómeno primero de la intelección es 
precisamente la visión directa de la estructura necesaria de la esencia” (p. 
162); y, más radical aun: “la necesidad de las leyes mismas de la deducción 

Husserl, es preciso recordar que este filósofo trató con detalle el asunto, incluso desde sus 
obras iniciales, véase especialmente la VI de sus Investigaciones lógicas. Allí, de manera didáctica, 
Husserl (1999) muestra que la expresión “este papel es blanco” es una expresión formada o 
formal. Tal y como lo señala Levinas, algunas palabras que conforman la expresión (“papel”, 
“blanco”) son susceptibles de llenarse (“función impletiva”) a partir de la simple percepción 
(intuición en el primer sentido); sin embargo, decir: “papel blanco”, no podría comprenderse, 
a menos que explícita o implícitamente esté la forma: “este papel es blanco”, donde ni “este”, 
ni “es” (cópula) tienen una relación de coincidencia con la percepción (revisar, sobre todo los 
§§ 40 a 48). Es en casos como estos que se requiere situarse en la esfera de las formas. Es 
importante señalar esto pues conceptos como esencia o categorías, extraídos de su contexto 
lógico, pueden dar lugar a malas interpretaciones. Levinas fue muy preciso en el tratamiento 
de este asunto, liberando al ser de las restricciones del empirismo y, a la vez, señalando 
cómo el ser se da de modos distintos a los únicos aceptados por el naturalista; más aún, 
postulando que, de no considerarse estos modos, no podrá comprenderse adecuadamente 
la manera como la conciencia recibe al ser. 
21.  Ibídem. 
22.  Ibíd. Pág. 161-162. 



232 - Juan Carlos Aguirre García

tiene su fundamento en la intuición de esencias”23 

¿Es problemática la lectura levinasiana de la intuición husserliana?

En un artículo en el que se aborda la noción de intuición en Husserl, el 
reconocido filósofo de la matemática Jaakko Hintikka, haciendo alusión al 
libro de Levinas que estoy considerando, comenta lo siguiente: “el papel de 
las intuiciones como la roca absoluta que subyace a nuestro conocimiento 
no se debe en Husserl al carácter absoluto de la conciencia, como se ha 
afirmado en ocasiones. Las intuiciones no son adecuadas y ciertas porque 
son percepciones de la conciencia. Son adecuadas porque son la interface 
de la conciencia y del objeto de conciencia, a pesar de Levinas”24 Más 
adelante afirma: 

La mayoría de comentaristas parece que toman una línea de 
interpretación diferente [a la mía] y ven en la Anschauung (los escorzos) 
husserlianos un tipo especial de “acto teórico de la conciencia que 
hace que los objetos se presenten a nosotros [… Pero] los objetos no 
se nos presentan mediante actos de conciencia, sino por la realidad 
que incide sobre ella, excepto en los objetos llamados formas o eide 
descubiertos en una Wesensschau (visión de esencias)” […]  Me parece 
que la razón por la que Levinas se equivoca al entender el concepto 
de intuición de Husserl es la misma razón por la que la filosofía de 
Husserl se ha visto generalmente desde una perspectiva equivocada. 
Husserl no fue solo un teórico de la conciencia; también era, de manera 
importante, continuador de los esfuerzos de pensadores positivistas 
como Mach, quienes buscaban las bases de todo el edificio de nuestro 
conocimiento en la experiencia inmediata. Los puntos finales de tal 
búsqueda, las intuiciones, no son dadas por una facultad superior de 
nuestra conciencia sino por la realidad misma25 

Y en el párrafo conclusivo afirma: 

Heidegger trató de prevenir a Husserl [con respecto a su concepción 
de intuición], persuadiéndolo para que diera una interpretación 
radicalmente diferente de la motivación original de la fenomenología 

23.  Ibíd. 
24.  HINTIKKA, Jaakko. The notion of intuition of Husserl. Revue internationale de philosophie, Vol. 224, 
No. 2, 2003, Pág. 175.  
25.  Ibíd. Pág. 189. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 233

de Husserl […] En esa ocasión, Heidegger no tuvo éxito de falsificar 
las intenciones de Husserl, pero él y sus seguidores han pretendido 
imponer en muchos filósofos una perspectiva errónea sobre Husserl 
26

Imagino que entre “sus seguidores”, Hintikka ubicará a Levinas.

La denuncia que hace Hintikka a Levinas, de acuerdo con lo anterior, 
es triple: por un lado, acusa a Levinas de afirmar que, según el lituano-
francés, las intuiciones son garantía sólida, esto es: adecuadas y ciertas, 
debido a que son percepciones de la conciencia.  Frente a esto Hintikka da 
a las intuiciones el carácter de “interface” entre la conciencia y el objeto de 
conciencia. De otro lado, endilga a Levinas que defiende la intuición como 
un tipo de acto especial, una facultad superior de la conciencia. Finalmente, 
lanza un juicio de valor: que Heidegger y los heideggerianos, entre los que 
se contaría a Levinas, transmiten una versión deformada de la filosofía de 
Husserl; en tanto juicio de valor, no es necesario rebatir. Pero, en efecto, ¿se 
desprende de la Teoría de la intuición esta interpretación de Hintikka?

Revisando la cita de Hintikka se encuentran dos frases que darían pie a 
su primera crítica: 

Puesto que el modo de ser de algo es su modo de ser vivenciado, el 
modo característico de existir de la conciencia es que, en la reflexión, la 
conciencia no se da a través de Abschattungen (escorzos) –o, como dirá 
Levinas, no hay dualidad entre lo que se señala y lo que está presente. 
En términos de Husserl, esto significa que no hay dualidad entre el ser 
y la apariencia. Lo que se da en la reflexión se da absolutamente en el 
sentido de no depender de experiencias futuras para su confirmación. 
La adecuación, y por tanto la certeza […], caracterizan la percepción 
de la conciencia  27.

Y, más adelante sostiene: “Incluso aunque el carácter absoluto de 
la conciencia se revela a través de la adecuación de su percepción, para 
Husserl es ese carácter absoluto de la conciencia el que funda la percepción 
adecuada”28

26.  Ibíd. 
27.  Ibíd. Pág. 35
28.  Ibídem. 



234 - Juan Carlos Aguirre García

Es muy curioso, sin embargo, que Hintikka, si bien cita el libro de Levinas, 
no lo haga stricto sensu del propio Levinas, sino de las páginas del Prólogo del 
traductor a la primera edición, André Orianne; es decir, en su artículo pone en 
boca de Levinas algo que dice el traductor, transmitiendo una idea, quizás 
errónea, del planteamiento levinasiano. Sorprendente en Hintikka quien en 
su juicio de valor critica a Heidegger y sus seguidores por, precisamente, 
pretender “imponer en muchos filósofos una perspectiva errónea sobre 
Husserl”. 

No obstante, el asunto no se zanja apelando al Tu quoque29. Examinaré 
muy brevemente si tiene fundamento la crítica de Hintikka a Levinas, 
suponiendo que el traductor ha comprendido adecuadamente al filósofo 
lituano-francés. Efectivamente, el capítulo 2 de la Teoría de la intuición se 
titula: “…la existencia absoluta de la conciencia”. Al respecto sostiene 
Levinas: “Describiremos […] este carácter absoluto de la existencia de la 
conciencia. Mostraremos en seguida cómo dicha existencia no es sino la 
intencionalidad. De ahí se seguirá que la conciencia es el origen de todo ser, 
el cual se encuentra determinado por el sentido intrínseco de la misma”30Y, 
con respecto a las percepciones de la conciencia afirma: “la percepción de 
la conciencia, la reflexión –la percepción inmanente, según la terminología 
husserliana– no se caracteriza por una dualidad entre lo que se revela y 
lo que tan solo se anuncia, como en la percepción trascendente externa”31; 
más adelante sostiene: “el carácter absoluto de la conciencia en Husserl, 
significa algo distinto de la indubitabilidad de la percepción interna. Este 
carácter absoluto no es tan solo una propiedad de la verdad que concierne a 
la conciencia, sino una propiedad de su existencia misma. Afirmar el carácter 
absoluto de la conciencia significa mucho más que el mero hecho de que 
sea imposible dudar de la misma”32 .

Según esto, Levinas está proclamando que la existencia absoluta de la 
conciencia no implica, en primera instancia, una garantía de la indubitabilidad de 
la percepción interna, sino “existir de un modo especial que se opone al modo 

29. Quien utilice esta falacia se contentará diciendo: “usted endilga a Levinas que pone en 
boca de Husserl algo que no ha dicho o que ha dicho la tradición heideggeriana; por tanto, 
usted lee mal a Husserl. Sin embargo, usted está poniendo en boca de Levinas algo que 
quizás no dijo pues quien habla es su traductor; en consecuencia, usted también lee mal a 
Levinas”. Pero esto cerraría el diálogo, esforzándonos poco en discutir el punto que Hintikka 
propone.
30. LEVINAS, Emmanuel. Théorie de l’intuition dans la phénomenologie de Husserl. Ob, cit. Pág. 52. 
31. Ibíd. 
32. Ibíd. Pág. 54. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 235

de presencia de los objetos a los sujetos”33 Ahora bien, ¿es este modo especial, 
una facultad superior de la conciencia? Por ningún lado puede encontrarse tal 
afirmación en Levinas; a lo sumo, esta facultad es distinta a la que exige el 
naturalismo, en cuanto respeta los modos de darse un objeto en nuestra vida. 

En lo que respecta a si la intuición juega el rol de interface, es tarea de los 
fenomenólogos husserlianos evaluar si la interpretación de Hintikka es adecuada. El 
fenomenólogo Soren Overgaard ha adelantado algo al respecto en su artículo: “Cómo 
analizar la experiencia inmediata: Hintikka, Husserl y la idea de la fenomenología”.

 
Conclusión

La exploración del concepto de intuición en la tesis doctoral de Levinas 
permitió precisar tres definiciones de intuición que encuentra el autor en algunas 
obras publicadas de Husserl. Igualmente, permitió comprender cómo, debido 
a su lectura heideggeriana, Levinas intenta mostrar que en la fenomenología 
husserliana, además de asuntos epistemológicos, priman cuestiones ontológicas. 
También se intentó esclarecer el terreno para, quizás, rebatir el prejuicio de 
que la obra seminal de Levinas, al estar influenciada por Heidegger, vicia la 
interpretación y tergiversa a Husserl. Finalmente, se muestra un caso concreto 
en el que parece que Levinas malinterpretó a Husserl; sin embargo, se trata de 
sugerir que, antes que una errónea interpretación, Levinas conserva buena 
parte de las tesis nucleares de Husserl en relación con el concepto de intuición. 

33. Ibíd. Pág. 56. 



236 - Juan Carlos Aguirre García

Bibliografía

AGUIRRE, Juan. El no seguir el camino o las rutas abiertas del hereje. Anuario Colombiano de 
Fenomenología, Vol. 3, 2009.
CAIRNS, Dorion. Notes on Levinas, La théorie de l’intuition dans la phénoménologie de Husserl. Its 
Suitability as an Introduction to Phenomenology. 1934. Disponible en: http://www.dorioncairns.net/
Levinasreview.htm
DE WARREN, Nicolas. Emmanuel Levinas and a Soliloquy of Light and Reason. Lester Embree & 
Thomas Nenon (eds.). Husserl’s Ideen. Dordrecht: Springer,  2013. 
GARCÍA Ruíz, Pedro Enrique. Fenomenología y ontología en el joven Levinas. Revista de Filosofía, Vol. 
31, No. 1, 2006.  
GURWITSCH, Aron. Some fundamental principles of constitutive phenomenology. The Collected Works of 
Aron Gurwitsch (1901-1973). Volume I: Constitutive Phenomenology in Historical Perspective. 
Dordrecht: Springer. 2009
HINTIKKA, Jaakko. The notion of intuition of Husserl. Revue internationale de philosophie, Vol. 
224, No. 2, 2003.
HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. México: 
Fondo de Cultura Económica.1962. 
_____________ Investigaciones Lógicas I y II. Madrid: Alianza Editorial. 1999. 
_____________La idea de la fenomenología. Barcelona: Herder. 2012. 
KRIEGEL, Uriah Phenomenal intentionality past and present: introductory. Phenomenology 
and the Cognitive Sciences, Publicado Online First: 25 de abril de 2013. doi: 10.1007/s11097-013-
9308-0

LEVINAS, Emmanuel. Sur les Ideen de M. Edmund Husserl. Revue philosophique de la France et de 
l’Étranger, Vol. CVII, No. 3-4, 1929.
____________Théorie de l’intuition dans la phénomenologie de Husserl. Paris: Vrin. 2001. 
____________Totalité et infini; essai sur l’extériorité. Paris: Kluwer Academic. 2006. 
OVERGAARD, Soren. How to analyze immediate experience: Hintikka, Husserl, and the idea of 
Phenomenology. Metaphilosophy, Vol. 39, No. 3, 2008.



Observaciones sobre la predonación del mundo de 
la vida y su constitución. 

Las síntesis perceptivas y su implicación con la 
teoría de todos y partes

Remarks about the pre-givenness of the life world and its constitution. The 
perceptive syntheses and their implication with the  

theory of everyone and parts

JEISON ANDRÉS SUÁREZ ASTAIZA
Universidad del Valle

Colombia

Resumen
El siguiente ensayo presenta muy 
generalmente la tesis fenomenológica 
sobre la dación previa del mundo de la 
vida, ligada a un problema fundamental 
que he denominado “La problemática 
de la asociación”. Mi aproximación a tal 
problemática tiene como base los tomos 
XI y XXXIX de la colección Husserliana y 
algunos elementos que se tienen en cuenta 
a propósito de la teoría de todos y partes 
tal y como se exponen en las  Investigaciones 
lógicas.

Palabras clave:  predación, mundo de la 
vida, constitución, cumplimiento.

Abstract
The overall theme of the following text is the 
exposure of the phenomenological thesis 
about the pregivenness of the life-world, 
tied to a fundamental problem that I have 
called “The predicament of the association”. 
The approach to this predicament is 
based on the volumes XI and XXXIX of the 
collection  Husserliana  and some elements 
that are taken into account with regard to 
the theory of “wholes and parts” as they are 
exposed in the logical Investigations.  

Keywords:  Pregivenness, Life-world, 
constitution, fulfillment



238 - Jeison Andrés Suárez Astaiza

Las explicitaciones del mundo de la vida1 las lleva a cabo Husserl mediante 
una afirmación que lleva implícita una tesis de amplia envergadura: “El 
mundo nos es predado”2¿Qué quiere decir realmente esta afirmación? ¿Cuál 
es la tesis que trae implícita? Aquí abordaremos ambas cuestiones para dar 
cuenta del carácter de originariedad que es propio del “mundo de la vida”. 
Nuestro objetivo general es discutir la hipótesis de una anticipación intuitiva 
del horizonte perceptivo por efectuación de una síntesis pasiva en el seno 
mismo de la teoría del cumplimiento que sostiene Husserl. Ratificaremos 
la tesis de la pre-donación –a la luz de lo que pueda decir la teoría de las 
síntesis perceptivas (pasiva y por cumplimiento)- para señalar de qué 
manera en la teoría de los actos de cumplimiento se presenta un problema 
dificilísimo de resolver referido a la asociación de partes independientes 
que fundan unidades de experiencia empírica ó fenomenológica. Unidades 
de sentido ínsitas en la pre-donación, en un horizonte de inefectividad, en 
una dimensión originaria del mundo que funge permanentemente como 
campo universal y como fundamento de la praxis humana. Examinaremos 
primero qué dice Husserl de cara a la hipótesis de la pre-dación del mundo 
para luego proceder a la exposición de teoría de la asociación que se expone 
en los Análisis sobre la síntesis pasiva  y finalizar con una breve presentación de 
la problemática del presente y la presencia de una multiestratificación en el 
seno mismo del esquema de las síntesis perceptivas.

Veamos, pues, a qué se refiere Husserl cuando afirma que el mundo nos 
es pre-dado, y que cuando me dirijo activamente hacia un objeto con la 
intención de conocerlo este ya estaba allí incluso antes de que lo captara 
en la percepción, en el cumplimiento. Para ello tengamos en cuenta algunas 
preguntas: ¿Qué papel juega el concepto de horizonte de experiencia en el 
proceso de aprehensión de los objetos del mundo? ¿A qué se refiere Husserl 
cuando habla de horizonte vacío o inefectivo en que me son predados los objetos 
del mundo? 

Predación del mundo y Constitución 

Los esfuerzos filosóficos de Husserl pretenden en buena parte la 
dilucidación del denominado problema “constitutivo”. Sus reflexiones se 
refieren a ciertos tipos de constitución que son casos particulares de ciertos 
actos de nóesis muy simples como por ejemplo el tipo de constitución de 

1. HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Kosntitution. Texte 
aus dem nachlass (1916-1937). Rochus Sowa (ed.): Springer, Dordrecht, Hua XXXIX.
2. Ibíd., p. 26



Anuario colombiano de Fenomenología  - 239

la cosa real, el sentido objetivo de las cosas trascendentes, y las formas 
lógicas. Estos problemas se destacan principalmente desde las Investigaciones 
lógicas, ellas introducen en el discurso fenomenológico el concepto general 
de constitución que se emplea posteriormente en dominios determinados 
de problemas más específicos tales como la conciencia constitutiva del 
tiempo, la constitución del otro en la empatía y la constitución (inter)
subjetiva del mundo. Una versión refinada de la fenomenología constitutiva 
sostiene la siguiente tesis: “la constitución de un objeto como sentido es un rendimiento 
de la conciencia”3. Por ser el sentido objetivo un rendimiento subjetivo 
[Bewußtseinsleistung], la fenomenología, en cuanto nóetica, debe dar cuenta 
cómo son los procesos de constitución del sentido de las unidades objetivas, 
esto es, el despliegue de la función significadora de la conciencia. Es un 
análisis exclusivo de las estructuras de la conciencia que hacen posible la 
manifestación de la realidad, los objetos y el mundo. La fenomenología, 
entonces, tiene por principio un interés gnoseológico acerca del problema de 
la constitución de todo tipo de objetualidad en los actos del conocimiento, 
el problema de cómo el objeto real –trascendente a la conciencia- puede 
ser alcanzado y conocido en el acto de conocimiento. Pero lo cierto es que 
una investigación sobre el modo en que una conciencia constituye formas o 
sentidos que se corresponden con los objetos del mundo es, así mismo, una 
investigación que debe dar cuenta de cómo es el despliegue del horizonte 
del mundo en esta constitución, porque “explicitar sistemáticamente la estructura 
de horizonte es explicitar la intencionalidad en la que el mundo es constituido”4. Con 
el añadido de que es un mundo dado en la predonación. Constitución de 
unidades, luego constitución de mundo en la predación. 

La constitución del “mundo de la vida” se hace por niveles, en estadios 
cada uno de los cuales revela una estructura diferente. El primer nivel en la 
gradación constitutiva del mundo es la naturaleza. Esta naturaleza es pre-teórica 
y ante-predicativa; un estrato fundamental que aparece perceptivamente de 
modo inmediato y por tanto fundamenta la percepción de lo mediato5, esto 
es, lo dado efectivamente (conscientemente) en el cumplimiento perceptivo 
o cognitivo. 

En detalle esta afirmación nos dice que el mundo es de forma inmediata 
incluso antes de que podamos determinarlo mediante cualquier tipo 

3. HUSSERL, Edmund. Analyses concerning passive and active Synthesis. Lectures on transcendental logic. 
Boston: Kluwer Academic Publisher, 2001, §4, p. 57.	
4. HUSSERL, Op. cit., p, 129.
5.  Ibíd., p. 27



240 - Jeison Andrés Suárez Astaiza

de juicio. Surge una dificultad en el planteamiento: en qué consiste la a 
prioridad del mundo y sus objetos. La dificultad radica en la concesión 
incuestionada del siguiente argumento: que antes de iniciarse cualquier 
actividad cognoscitiva los objetos de la experiencia del campo perceptivo 
están ya supuestos y anunciados en una suerte de certeza pre-predicativa, 
en una familiaridad;  que el único papel de la percepción –la experiencia 
como tal- consiste en modificar o confirmar lo que previamente era 
supuesto o intencionado (mentado) en el “horizonte inefectivo de lo inconsciente”6. 
El argumento sostiene que a todo acto de conocimiento individual que se 
logra por síntesis de cumplimiento, en “la plena concordancia entre lo mentado 
y lo dado como tal”7, le es previo siempre un ámbito de la experiencia donde 
permanecen todos los objetos en una suposición y pre-dación pasiva; en 
otras palabras, que todo acto simple de conocimiento se fundamenta en un 
estar dado previo, en un ámbito (del ser) que siempre está ahí en cuanto 
naturaleza “sin que se le agregue nada y sin que se le dirija la mirada captadora”8. Esto 
quiere decir que en todo acto cognoscitivo hay una concordancia plena 
que identifica la mención y lo mentado ó, lo que es lo mismo, la intención 
significativa y la intención intuitiva, pero únicamente si antes de esta 
síntesis de cumplimiento [Erfüllungssynthesis] hay efectuada de antemano 
una síntesis pasiva [passive synthesis] en virtud de la cual se ha constituido 
previamente el estrato más fundamental y originario del mundo de la vida, 
la naturaleza como terreno universal de creencia (confianza) en el ser donde 
los objetos de mi mundo circundante [Umwelt] están previamente dados 
para mí como en una “doxa pasiva”9.

El asunto entonces es el siguiente: los objetos de experiencia de mi 
campo perceptivo nunca me son totalmente desconocidos, yo tengo siempre 
un pre-conocimiento de ellos. Este pre-conocimiento estrictamente no es 
parecido a cualquier tipo de conocimiento que pueda tener a priori sobre 
aquello que ha de conocerse, como puede ocurrir si se piensa por ejemplo 
en el sentido del a priori kantiano. Se trata más bien de un pre-conocimiento 
que se logra anticipadamente en el darse directo con la cosa misma. La cosa 
misma, aquello que puede ser captado, se encuentra en todo momento 
como dispuesta en un horizonte intencional vacío (de inefectividad) que 
sirve como señal anticipadora de lo venidero, de lo que actualmente en 

6.  Ibíd.
7. HUSSERL, Edmund. Investigaciones para la fenomenología y teoría del conocimiento. Madrid: Alianza, 
1982, IL VI, §39, p. 686.
8. HUSSERL, Edmund. Experience and judgment. Investigations in a genealogy of logic. London: 
Routledge & Kegan Paul, 1973, §7, p. 30.
9. Ibíd., p, 30.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 241

el ahora perceptivo se capta efectivamente. La “cosa”, por tanto, aparece 
dispuesta en un horizonte de efectividad que a su vez se encuentra dentro de 
un horizonte mucho más amplio de inefectividad. Tanto el horizonte efectivo 
como el “horizonte de posible evocación”10 no pertenecen a la cosa misma sino que 
son como “puestos” por el sujeto y son dependientes de las cinestesias. 
Lo dado de la cosa misma en el horizonte efectivo es muy poco respecto 
de lo dado, en cuanto posibilidad, en el horizonte inefectivo. La cosa me 
aparece rodeada siempre de un horizonte abierto de posibilidad, “un halo 
de vacuidad”11 , que determina y prefigura lo actualmente captado en la fase 
efectiva de presencia, en el presente impresional originario [Urgegenwart]. 
Sin embargo, la cosa, el objeto que aparece, “aparece de golpe como unidad 
fenomenológica”12. Puede decirse entonces que lo constituido como unidad 
fenomenológica depende en toda medida de aquella dimensión pre-dada del 
mundo, la naturaleza, que es el resultado de una síntesis que estrictamente 
debe ser pasiva, esto es, pre-lógica y ante-predicativa.

La hipótesis de la predación del mundo plantea que los objetos de la 
experiencia existen de antemano para cualquier yo como objetos reales 
de un horizonte espacio temporal de mundo, como sustratos que exigen 
cumplimiento según corresponda el interés perceptivo, en ultimas, como 
objetos que yacen en el horizonte espacio temporal de experiencia de lo 
posible. Cabe aclarar que la hipótesis de la predonación de los objetos en 
un horizonte vital no recurre al auxilio del formalismo kantiano. Aunque la 
hipótesis de la predonación implica la tesis de cierta aprioridad originaria 
del mundo, no debe por ello entendérsela en los términos y el sentido mal 
visto ya en filosofía de lo que se entiende en el uso corriente del término. 

La predonación de los objetos del mundo debe entenderse en el sentido 
de una “anticipación memorativa” [Vorerinnerung] que es únicamente posible 
por efectuación de una síntesis que constituye unidades por asociación 
o co-pertenencia de partes, unidades de sentido, ya lo dijimos, que son 
por así decirlo “proto-objetos [Urobjekte] de aquella génesis en que un mundo 
predado se configura constantemente de nuevo por la subjetividad que 
produce efectos dentro de ella”13. La anticipación memorativa es siempre 
una presunción que no sabemos si se cumplirá o no; es una pre-figuración 

10. HUSSERL, Op cit. Hua XXXIX, p. 27
11. HUSSERL, Op cit. 2001, §1, p. 42
12. RICHIR, Marc. Synthése passive et temporalisation/spatialisation“. Husserl. Jérôme Millon, 
Grenoble, 2004, §1, p. 11.
13. HUSSERL, Op cit. Hua XXXIX, p. 28



242 - Jeison Andrés Suárez Astaiza

que delinea una imagen de lo que podría, si es el caso, darse efectivamente en 
el cumplimiento.

Este darse previo de los objetos por anticipación memorativa pertenece a un 
modo de la constitución del mundo que Husserl denomina pasiva. Constituir 
no es crear, sino describir cómo las cosas se forman o configuran para mí, 
cómo se me dan y se componen en torno mío14 según lo dijimos al inicio 
de este apartado. En la génesis pasiva toda constitución depende de otra, 
por esto, la constitución de la cosa no es una dación realizada de antemano 
sino que se “forma” en todas mis experiencias sensibles, en la relación 
perceptiva y en la dualidad entre lo presumible (protendido) y lo verificado 
efectivamente. La cosa por tanto es un tema, un horizonte en el horizonte 
del mundo. Por esto, un análisis genético de la constitución del horizonte 
más general del mundo debe partir desde lo más originario. Y lo originario 
es para Husserl todo lo que tiene origen en la experiencia en primera 
persona del singular. ¿Esto qué quiere decir? Simplemente que el mundo 
de la vida en su dimensión más originaria tiene una génesis subjetiva en 
virtud de la cual yo constituyo los objetos para mí, en primer lugar siempre 
desde una sección inefectivamente inconsciente del mundo y, en segundo 
lugar, a partir del horizonte de efectividad en que los objetos de mi mundo 
circundante ya constituidos pueden llegar a ser compartidos por otros yo y 
ser comunes para ambos.

Todo esto último se resume en la siguiente tesis: “el mundo es 
experienciado siempre por nosotros en un doble sentido: predado y dado 
temáticamente”15. El primero se nos dona inmediatamente en cuanto 
naturaleza como el pre-supuesto de la génesis objetiva, y constituye un 
pre-conocimiento y un pre-saber que funciona a modo de “anticipación 
originaria” en toda experiencia, incluso en la de objetos espaciales. Un pre-
saber que es como un acervo de sentido que se origina en el horizonte de 
experiencia interno/externo de cada apercepción individual, en un horizonte 
espacio-temporal indeterminado de experiencia posible que se presenta 
pasivamente a mi conciencia como “estando ahí” en un mundo ya siempre 
pre-dado. El segundo, en cambio, se dona en la mediatez cuando a partir 
del interés temático determino en la percepción una región de mundo 
o un escorzo del objeto singular. Esto supone que en toda experiencia 
individual de lo mundano hay un contenido, un núcleo de conocimiento 

14. VARGAS-GUILLEN, Germán. Fenomenología, formación y mundo de la vida. Academia Española, 
Saarbrücken, 2012, p. 49.
15. HUSSERL, Op cit. Hua XXXIX, p, 42.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 243

real y determinado, que resulta del acto cognoscitivo y un contenido –al 
parecer más originario que el de cumplimiento- que se dona dentro de 
un horizonte de inefectividad y de experiencia posible. Este segundo tipo 
de contenido constituye originariamente un mero “acervo de sentido”16 
, un pre-conocimiento que hace posible el conocimiento momentáneo 
de lo presentificado que en el caso de un objeto trascendente es siempre 
un mero matiz [Abschattung]. De manera semejante, en el contenido del 
primer tipo, prevalece continuamente una unidad sintética que permite 
al acervo de sentido constituido en la apercepción individual ya realizada, 
dirigirse y avanzar hacia un nuevo acervo, hacia una nueva supuesta y pre-
dada determinación que se revela como una inducción o una anticipación 
originaria de otro nuevo y posible acervo de sentido.

Ahora bien, ¿Cómo se constituyen las unidades sintéticas por anticipación 
memorativa por efectuación de la síntesis? unidades que hacen posible la 
idea de un mundo “que no ha sido completamente imaginado o representado 
pero que ya está formado de manera implícita”17 En otras palabras ¿Cómo 
logramos este pre-conocimiento de los objetos del mundo, luego, certeza 
pre-dada, creencia en el ser puesta de antemano y sobreentendida del mundo?

La problemática de la asociación 

La problemática de la asociación referida a la constitución de unidades de 
experiencia de sentido [Erfahrungseinheit] aparece señalada ya desde el §4 de la 
primera Investigación lógica cuando en ella Husserl afirma que tales unidades 
son precisamente unidades fenomenológicas que se han constituido 
mediante co-pertenencia o co-implicación de momentos individuales que 
son en cada caso partes y aspectos que se destacan desde el horizonte 
inefectivo18. Algo fundamental para tener en cuenta es que las partes y 
los aspectos si bien son independientes deben ellos por señalamiento 
o indicación [Anzaige] fundar asociativamente unidades empíricas que al ser 
tematizadas activamente en un horizonte de efectividad constituyen a su vez 
unidades fenomenológicas. 

16. HUSSERL, Op cit. 1973, §8, p., 34.
17. HUSSERL, Edmund. La terre ne se meut pas. Recherches fondamentales sur l’origine phénoménologique 
de la spatialité de la nature. Paris: Minuit, 1989, p. 11
18. HUSSERL, Edmund. Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. Max 
Niemeyer, Halle, 1928, §4, p.30.



244 - Jeison Andrés Suárez Astaiza

En el esquema de la teoría de los actos de cumplimiento de la VI 
investigación estas unidades de experiencia son los sustratos requeridos 
por el acto de intuición que por “pertenencia mutua”19 se plenifica con el acto 
de significación para efectuar una síntesis de cumplimiento en la que se 
constituye una “unidad cognoscitiva”20 que hace posible a su vez la conciencia 
de un horizonte efectivo de mundo. Sin embargo, esta unidad que se 
obtiene por cumplimiento establece una diferencia de grado respecto de los 
momentos o factores de unidad [gestalten Einheits momente] que se constituyen 
por efectuación previa de una síntesis pasiva que es asociativa21. En el primer 
caso, en las unidades por cumplimiento, “se da la intensión significativa 
sola por sí; luego sobreviene la intuición correspondiente. A la vez surge 
la unidad fenomenológica, que se revela ahora como una conciencia de 
cumplimiento”22. Lo que de este modo se experimenta en la conciencia de 
cumplimiento es una identificación entre el objeto del acto de la intención 
significativa y el acto de intuición. Y poco importa si hay o no adecuación 
con un estado de cosas intuible en que cada caso la intención significativa 
puede cumplirse adecuada o inadecuadamente, es decir, ser plena o vacía (el 
objeto del acto de intención significativa puede ser el Dios Júpiter, esto es, 
una representación). Más exactamente, cuando hay cumplimiento tenemos 
la experiencia de que “en la intuición está representada intuitivamente la 
misma cosa objetiva que era meramente pensada en el acto simbólico, 
y que se torna intuitiva justamente con las mismas determinaciones con 
que antes era meramente pensada”23. Así, el carácter de lo conocido, el 
cómo qué del objeto, reposa en una identificación que parece indicar un 
reconocimiento, una marcha en la que hubo verificación, pero verificación 
de una adecuación. En el segundo caso, por el contrario, la unidad de 
identidad o de pre-conocimiento objetivo que se constituye por síntesis 
pasiva requiere de la asociación por semejanza o co-pertenencia de partes 
que por evocación mutua producen, “crean”, formas de unidad que se fundan 
puramente en los contenidos hyléticos, “aquello sobre lo cual se constituye 
realmente la conciencia individual, la conciencia que vive”24.  

La distinción de grado radica en que la conciencia que se logra por 
síntesis de cumplimiento requiere de lo efectuado anticipadamente por la 
síntesis pasiva mientras que esta depende absolutamente de los contenidos 

19.  HUSSERL, Edmund. Op Cit, 1982, IL V, I§8, p., 621.
20. Ibíd. p, 622.
21. HURSSERL, Edmund. Op Cit, 2001, §27, p. 170
22. HURSSERL, Edmund. Op Cit, 1982, §8, p. 622
23. Ibíd. p, 621.
24.  HUSSERL, Edmund. Op Cit, 1928, §4, p. 29



Anuario colombiano de Fenomenología  - 245

primarios que únicamente pueden ser aprehendidos en cuanto impresiones 
en la fase de presencia o presente originario [Urgegenwart]. Analicemos más 
en profundidad la manera en la que Husserl describe el cumplimiento en 
el marco de los actos perceptivos para ganar más claridad sobre aquella 
distinción particular. Para ello concentrémonos en los actos objetivadores 
como es el caso de la percepción de cosas. 

Cuando analizamos un acto simple de la conciencia vemos que se 
incluyen en él tres factores: la esencia intencional de una percepción de 
cosas, y otros dos factores que quedan por fuera de la esencia intencional 
que simplemente se añaden a ella. Antes una aclaración, el termino esencia 
[Essenz] al menos en lo que aquí vamos a decir no designa un objeto 
intemporal o ideal, designa simplemente lo que es una vivencia individual 
como individual. La esencia intencional es absolutamente individual, es 
“la peculiaridad de las vivencias intencionales o de los actos como tales”25. La esencia 
intencional de una vivencia es lo que hace que esa vivencia sea exactamente 
la que es. La esencia intencional tiene a su vez dos grandes partes que son 
la materia y la cualidad26. “La materia y la cualidad forman una unidad, en 
cuya relación, en el acto, el objeto intencional es creado”27. Los otros dos 
factores que constituyen, además de la esencia intencional, cualquier acto 
simple de sensibilidad son: 1) los contenidos primarios y 2) la aprehensión 
de los contenidos primarios. Concentrémonos en los contenidos primarios, 
quizá algunos de los cuales funcionen en o para la aprehensión. 

Los contenidos primarios, dice Husserl, son proyecciones [abschattungen]; 
son la proyección en la materia de la conciencia de las cualidades sensibles 
de las cosas (son proyecciones, aunque se los puede analizar como escorzos 
o matices). En la materia de la esencia intencional del acto se funda que 
el objeto sea para este acto y no para ningún otro; la materia “es en cierto 
modo el sentido de la aprehensión objetiva [Auffassungssinn] que funda 
la cualidad”28. El sentido de la aprehensión es una parte del acto de igual 
modo que los contenidos primarios, pero no como parte de la conciencia 
sino del acto. Pero una cosa es la aprehensión [Auffassungssinn] como parte 
real del acto y otra es la interpretación [Deutung] del acto. La aprehensión es 
aquella función donde verdaderamente se “carga” la esencia intencional que 
hace que los contenidos primarios sean interpretados, percibidos o vividos 

25.  HUSSERL, Edmund. Op Cit, 1928, V, §16, p. 399
26. Véase: (Husserl: 1928, V, §22-24, pp. 426-437). 
27. VARGAS-BEJARANO, Julio. Phänomenologie des willens. Peter Lang, Wuppertal, 2005,  p, 45.
28. HUSSERL, Edmund. Op Cit, 1928, , V, §20, p. 416



246 - Jeison Andrés Suárez Astaiza

como en señal de las cualidades sensibles que son recibidas de las cosas 
sensibles. Entonces, la aprehensión capta los contenidos primarios pero los 
interpreta, y esto de alguna manera es como si los proyectara fuera de ahí, 
como si los sacara.

¿Qué es la aprehensión exactamente? Hay que recordar que nos estamos 
limitando estrictamente a la descripción de los actos más simples de la 
sensibilidad sin atender a los actos judicativos de la complicada intuición 
categorial desarrollada en la Sexta investigación lógica. La aprehensión por 
tanto no puede ser el pensamiento de ningún concepto. ¿Y si no es esto 
entonces qué es? Husserl, como buen escéptico no puede admitir ninguna 
clase de conocimiento a priori que le permita sostener que la aprehensión 
es el pensamiento de un concepto, en efecto, solo tiene una posibilidad 
y es entender al menos la aprehensión en el sentido del cómo qué creo yo 
las cosas, es decir, la aprehensión como lo que hay en el acto que me 
hace ver el objeto como “libro negro”, pero únicamente sobre la base de los 
contenidos primarios. Fijémonos que solo hay una posibilidad para esto que 
es evidentemente mereológica: y es que la aprehensión solo le es posible 
surgir como asociación de los contenidos primarios.

 La verdadera posición de Husserl es que sobre el hecho, la materia de la 
conciencia (hýle) por pura repetición y asociación de contenidos primarios 
surge –porque la asociación siempre es creativa- la interpretación de los 
contenidos primarios. Si lo explicamos Mereológicamente mediante la teoría 
general de todos y partes quiere decir esto que los contenidos primarios son 
partes independientes de la conciencia pero que se reúnen para fundar entre 
todos ellos una forma unitaria que es el sentido de la aprehensión. Cuando 
hay una totalidad (una vivencia es una totalidad) esta totalidad que es la 
vivencia o bien está constituida por partes todas ellas no independientes que 
se reúnen por esencia, o bien –y esta es la única alternativa de la mereología 
de Husserl- las partes son de suyo independientes pero todas juntas fundan 
un momentum o factor de unidad que es una parte no independiente del todo 
fundada en las partes independientes que lo constituyen. En efecto, todos 
los todos tienen una parte al menos que es no independiente del todo. Por 
esto, todos los todos, en esa misma medida, tienen esencia, porque tienen al 
menos una parte necesaria ya que tienen una parte no independiente; y si 
es no independiente es por necesidad no independiente.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 247

 La tesis que quiere sostener Husserl aquí es que los contenidos primarios 
hacen surgir asociativamente las interpretaciones trascendentales que no 
son conceptos, ni formas a priori, ni tampoco esquemas kantianos –aunque 
se les parecen-, sino que son justamente factores de unidad [gestalten Einheits 
momente] obtenidos mediante la mereologia aplicada. Estos factores de 
unidad deben necesariamente corresponderse con los factores de unidad 
que son propios de las cosas que yo estoy percibiendo y que se dan por 
síntesis de cumplimiento. ¿Pero que garantiza la adecuada correspondencia 
entre ambos? Porque de no haber correspondencia adecuada mi percepción 
de cosas sería totalmente fallida desde el principio y por tanto no sería 
posible hablar de objetos ni de mundo. 

Las proyecciones se han producido –cosa que habrá de explicar mejor- y 
los factores de unidad de esas proyecciones han surgido asociativamente y 
son las interpretaciones elementales que lanzamos sobre el mundo de los 
objetos. 

Síntesis pasiva y la problemática del presente 

Veamos ahora brevemente cómo se lleva a cabo la síntesis de los diversos 
momentos en que una unidad aparece, unidad que se ha constituido por 
asociación, para señalar cuál es la problemática que subyace de cara a una 
multiestratificación de la fase del presente.

Tenemos entonces los factores de unidad que han surgido por asociación 
ciertamente cada uno de los cuales solo puede ser en cada caso un 
momento de unidad. Lo que se constituye temáticamente en esta unidad es 
la objetualidad: el objeto en cuanto tal, en su dimensión fenomenológica. 
La constitución, lo vimos, se efectúa por co-pertenencia de momentos o 
partes indeterminadas o inefectivas que deben efectuarse y determinarse 
en la fase del presente vivido para hacer surgir el sentido objetivo. Pero esta 
constitución solo es posible en abstracto, considerando en solitario al acto 
simple, recortándolo y extrayéndolo del torrente vivencial de la conciencia, 
en últimas, tomándolo estáticamente. Lo que queda claro al menos es 
que en un acto simple de la sensibilidad que siempre es vivido yo tengo 
la cosa con todas sus propiedades sensibles, no los contenidos primarios, 
sino la cosa con sus contenidos sensibles pues es claro que yo no veo la 
aprehensión sino el sentido de la aprehensión. ¿Qué sucede, entonces, en 
una serie perceptiva en una fase temporal, que pone la esfera del presente 



248 - Jeison Andrés Suárez Astaiza

vivido como un “devenir en flujo [strömendes Werden]”29? ¿Cómo es la síntesis que 
allí se realiza?

Mereológicamente yo tendría la necesidad de decir que este factor de 
unidad así constituido en este ahora, la esencia intencional que es el todo 
del acto, pasa a ser, en virtud de la serie temporal, una parte de un todo 
mayor. Aquí en principio no hay aprehensión de nada sino que toda la 
vivencia misma por así decir pasa a estar en rol de una vivencia totalmente 
nueva que tiene que decir que su propio contenido primario es el contenido 
esencial ya constituido previamente de toda la vivencia anterior. ¿Y esto 
que quiere decir? Que una vivencia debe presentarse como siendo parte 
elemental de otra vivencia más actual; como dándose del mismo modo, por 
semejanza de su esencia intencional, como si fuera una parte propiamente 
suya de la actual vivencia. De ninguna otra forma podría haber adecuación, 
síntesis de identidad por asociación. Husserl lo explica en los siguientes 
términos: 

Aquí necesariamente se constituye la simultaneidad; la temporalidad de 
un tal dato no estaría constituida por si e incluso no tendría nada que ver 
con la temporalidad del otro. Un simple Ahora se constituye llevando el 
Ahora de un dato a una unidad de identidad con el Ahora de otro dato. Y, 
asimismo, toda la estructura formal de los modos subjetivos temporales 
para ambos datos, y por consiguiente para todos los datos constituidos 
desde el Ahora mismo, están en una coincidencia que forma la identidad30 

    Pero es precisamente cuando hay adecuación que aparece la 
problemática de la multiestratificación del presente o “La aporía del 
presente estratificado” según lo señala Marc Richir. ¿Cómo una vivencia es 
abarcada por otra a tal punto que la primera es parte constituyentemente 
fundamental de la segunda que ni siquiera dios o cualquier genio maligno 
podría intervenir en la evidencia que se logra por la adecuación de estas dos 
vivencias. ¿Cómo ocurre tal cosa? 

Se dijo que toda vivencia es particular, única e irrepetible, y que cada 
una tiene algo así como una esencia intencional que es parte del todo del 
acto. Entonces toda vivencia intencional mienta un contenido esencial. La 
dificultad se genera cuando se intenta explicar cómo el contenido esencial 

29. HUSSERL, Edmund. Op Cit, 2001, App 13, p. 479
30.  Ibíd. 27, p. 172



Anuario colombiano de Fenomenología  - 249

de una vivencia es abarcado por otra como en una sucesión estratificada 
pero simultánea. En efecto, es la problemática del presente estratificado 
el punto dificilísimo de resolver de una fenomenología de la asociación 
que depende no solo de la síntesis de cumplimiento sino también de una 
síntesis que en la pasividad de la conciencia logra unificar de antemano las 
unidades de sentido que se constituyen en el ahora, en el instante de la 
esfera del presente que es siempre un devenir en flujo, un ahora que permite 
la sucesión y al que le corresponde “una síntesis universal a través de la cual 
se constituye un presente concreto universal, un presente en el que todos 
los datos que son provocados desde un otro Ahora son integrados”31 

Ahora bien, la sucesión escalonada del contenido intencional de una serie 
de vivencias, si es el caso que estas mientan un contenido objetivo, hace 
posible hablar con sentido sobre aquello que es intencionado en el acto, 
decir algo de aquel horizonte de mundo efectivamente consciente en el flujo 
vivencial. Lo que sucede, el problema que se presenta, es que esta sucesión 
no siempre es continuamente fluyente. Esto permite, paradójicamente, la 
superposición o sedimentación de los distintos campos temporales que se 
constituyen para cada yo –por sucesión asociativa de vivencias- dentro de la 
esfera de la conciencia. Sólo porque la sucesión no es siempre escalonada 
puedo superponer, por ejemplo, una vivencia pasada, rememorada, con 
otra, como momentos de tiempo a un punto tal que cada una de ellas vaya 
perdiendo su particularidad propia y quede solamente un momento general, 
un todo general idéntico que es la conciencia del tiempo. 

La exigencia para que haya conciencia del tiempo es que toda vivencia 
debe entendérsela como una fase temporal. De esta manera cada vivencia 
comprendería además de lo captado en el ahora, en un presente concreto, 
retenciones y protenciones que se dan en parejo con la fase temporal. Pero 
esto resulta confuso porque toda vivencia intencional es independiente, 
única e irrepetible. La exigencia y a la vez la dificultad es entender la 
vivencia misma no como un límite en el fluir sino como un continuo 
siendo en el fluir, de lo contrario no podríamos percibir ni conocer nada. 
Si la vivencia tiene que ser entendida como siendo una fase temporal, 
entonces, es imprescindible que haya en ella pasado-futuro-presente y no 
únicamente presente actual: “En cada momento viviente varios tipos de 
objetos temporales como formaciones son constituidos cada uno teniendo 
un Ahora momentáneo junto con el momentáneo horizonte retencional 

31. Ibíd. §27, p. 173



250 - Jeison Andrés Suárez Astaiza

de un haber-sido y el momentáneo horizonte protencional”32. En la fase 
vivencial de todo acto están contenidos todos juntos y como sintetizados 
las tres dimensiones temporales, de tal manera que es muy difícil o 
improbable mostrar, por ejemplo, donde termina el puro presente, donde 
arranca el pasado retenido o el memorizado, o donde está la proyección 
hacia lo porvenir. En la vivencia no hay límites ni líneas divisorias entre 
uno y otro pues en ella todo funciona como una gran síntesis temporal, 
como adecuación justamente. La vivencia es entonces una fase y por esto 
se considera como un acto simple que en sucesión temporal constituye 
unidades fenomenológicas. Unidades que a fin de cuentas dependen 
definitivamente de una síntesis pasiva que: “no es pasiva en virtud de una 
receptividad ciega de la conciencia, sino precisamente en virtud de una 
actividad sintética en que la conciencia es pasiva como tal, síntesis pasiva 
en virtud, en suma, del inconsciente fenomenológico, donde se constituyen 
las unidades fenomenológicas como tales”33. Unidades de sentido ínsitas 
en la estructura efectividad/inefectividad de aquella dimensión originaria, 
de la pre-donación, que siempre me ofrece en una doxa pasiva un mundo de 
antemano.   

La problemática del presente reclama que la anticipación intuitiva del 
horizonte perceptivo por efectuación de una síntesis pasiva es únicamente 
posible a condición de que la esfera del presente y lo dado efectivamente 
en ella esté constituida por una multiplicidad de apariciones que se me 
donan anticipadamente pero que no pueden ser otra cosa más que 
impresiones en “presente originario vivo [Lebendigkeit]”34. Impresiones de 
un presente originario en el que hay sucesión, superposición; un presente 
que “se ve empujado por uno nuevo” haciendo surgir de este modo “las series 
de retenciones en co-pertenencia”35.  La dificultad se presenta cuando 
se admite una multiestratificación actuando en la esfera del presente 
originario, una multiestratificación de sentido que es inmediata, anticipada 
a toda efectuación, donde yacen constituidas unidades proto-objetivas que 
son “puntos de origen sensibles”36 no del horizonte efectivo, consciente, 
sino “de un horizonte inefectivo de lo inconsciente”37  desde el cual se 
logra la pre-donación del mundo de la vida.  Mundo de la vida que es el 
mundo de la percepción, el mundo intuitivamente captado, el mundo en el 

32. Ibíd. §27, p. 173.
33.  RICHIR, Marc. Op Cit, §1, p. 12.
34. HUSSERL, Op cit. 2001, App 13, p. 479.
35. Ibíd. p, 480.
36. RICHIR, Marc. Op Cit, 2004, §2, p. 15.
37. HUSSERL, Edmund. Op Cit, Hua XXXIX, p, 27.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 251

cual nos desenvolvemos prácticamente, el de nuestra cotidianidad, el que 
heredamos. Mundo de la vida que además tiene una dimensión histórica, un 
mundo que es herencia de generaciones pasadas. Un mundo de la vida que 
a fin de cuentas es una gratuidad, un don fundador de relaciones originarias 
por la realidad natural y social, que nos abre originariamente a la experiencia 
del existir y del ser.  

Bibliografía

Husserl, Edmund. (1928) Untersuchungen zur Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. Max 

Niemeyer, Halle.
_______________(1973) Experience and judgment. Investigations in a genealogy of logic. Routledge 

& Kegan Paul, London.
_______________ (1982) Investigaciones para la fenomenología y teoría del conocimiento. Alianza, 

Madrid.
_______________ (1989) La terre ne se meut pas. Recherches fondamentales sur l’origine 

phénoménologique de la spatialité de la nature. Minuit, Paris.
_______________ (2001) Analyses concerning passive and active Synthesis. Lectures on transcendental 

logic. Kluwer Academic Publisher, Boston.
_______________ (2008). Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer 
Kosntitution. Texte aus dem nachlass (1916-1937). Rochus Sowa (ed.). Hua XXXIX. Springer, 

Dordrecht.
Richir, Marc. (2004) Synthése passive et temporalisation/spatialisation“. Husserl. Jérôme 

Millon, Grenoble, pp. 9-41.
___________(2013) La melancolía de los filósofos. Eikasia. Artículo publicado en 
“L´affect philosophe”, VRIN 1990. Disponible en: www.laphenomenologierichirienne.org.

Vargas Bejarano, Julio.(2005) Phänomenologie des willens. Peter Lang, Wuppertal. 
Vargas Guillén, Germán. (2012) Fenomenología, formación y mundo de la vida. Academia Española, 
Saarbrücken.





La filosofía trascendental en Kant y Husserl: 
reconocimiento y crítica fenomenológica

Transcendental Philosophy in Kant and Husserl:Recognition and 

Phenomenological review

OSCAR EDUARDO OCAMPO ORTÍZ
Universidad Tecnológica de Pereira

Colombia

Resumen
El objetivo del presente escrito es 
reflexionar sobre la necesidad de una filosofía 
trascendental, a partir de la crítica de Husserl 
a Kant. Esta última dirigida específicamente 
a la Crítica de la Razón Pura, consiste en 
que dicha experiencia es de segunda 
categoría, Husserl reconoce los avances del 
filósofo de Königsberg, pero los considera 
insuficientes, puesto que hipoteca la 
experiencia a la ciencia de Newton.  Kant 
descubre supuestos que sólo deja indicados 
e inacabados pero son fundamentales 
para pensar la posibilidad de la filosofía 
trascendental. Para desarrollar lo anterior se 
muestra en qué consiste la experiencia para 
Kant. Luego dirigimos la mirada a la crítica 
y reconocimiento de lo trascendental en 
la Crisis. Por último se muestra, siguiendo 
a Husserl, que toda experiencia de tipo 
científico y lógico-predicativa tiene como 
fundamento el mundo de la vida. Todo ello 
con el fin de argumentar sobre la importancia 
de una filosofía trascendental, que indaga por los 
problemas esenciales sobre el sentido de la 
vida humana, alejados de todo pensamiento 
meramente técnico-objetivamente. Tanto 
Kant como Husserl, consideran la filosofía 
trascendental como una actividad libre y 
universal de la subjetividad humana que 
construye sentido a lo dado, más allá de las 
diferencias entre ellos.

Palabras clave:filosofía trascendental, 
experiencia, ciencia, sentido, mundo de la 
vida

Abstract
The aim of this paper is to reflect on the 
need for transcendental philosophy from 
Husserl’s critique of Kant. This review aimed 
specifically to the Critique of Pure Reason, is 
that such experience is of second category, 
Husserl recognizes the progress of the 
philosopher of Königsberg, but considered 
insufficient, since mortgage experience to 
the science of Newton. Kant discovers that 
only leaves indicated assumptions and 
unfinished but are essential to think the 
possibility of transcendental philosophy. 
To develop the above will show what the 
experience to Kant. Then head to the 
critical gaze and recognition of Husserl 
on the concept of transcendental Crisis. 
Finally we show, following Husserl that 
every experience of a scientific and logical-
predicate is founded on the life-world. All 
this in order to argue about the importance 
of a transcendental philosophy that 
investigates key issues for the meaning of 
human life, away from all merely technical 
thinking objectively, both Kant and Husserl, 
transcendental philosophy considered as 
an activity free and universal of human 
subjectivity that constructs meaning to the 
given, beyond the differences between them.        

Keywords:transcendental philosophy, 
experience, science, sense, life world  



254 - Oscar Eduardo Ocampo Ortíz

1. Kant y la filosofía trascendental 

¿Qué es la filosofía trascendental para Kant? ¿Cuáles son sus alcances y 
límites? ¿Cómo comprender la experiencia desde las condiciones subjetivas 
de posibilidad y la finitud de éstas en Kant? El idealismo trascendental de 
Kant fue considerado como incoherente desde el mismo momento en que 
salió a la luz, incluso entre sus contemporáneos como: Pistorius, Jacobi, 
y fundamentalmente la crítica de Garve-Feder. Pero como afirma Henry E. 
Allison, el idealismo trascendental de Kant es comprensible y defendible bajo 
los puntos de vista sobre la naturaleza y límites del conocimiento humano, pero 
además, en el contexto sistémico de sus disputas con lo que Kant denomina 
el realismo trascendental de tipo teológico de la mayoría de los filósofos 
modernos1, tanto empiristas como racionalistas. 

La interpretación tradicional que aseveraba la incoherencia del 
idealismo trascendental de Kant, consistió en que su teoría metafísica del 
conocimiento afirma “[…] la incognoscibilidad de lo “real” (cosa en sí) y 
relega el conocimiento al reino meramente subjetivo de representaciones 
(apariencias)”2. No obstante, Allison muestra que dicha incoherencia se 
esfuma si se ve el pensamiento de Kant en el contexto de sus disputas con el 
realismo trascendental3. De esta manera, se pueden erradicar algunos malos 
entendidos sobre el idealismo de Kant: el primero de ellos es considerar, 
el fenómeno como mera apariencia, cosa que el propio Kant niega en varios 

1. ALLISON, E. Henry ha considerado que el pensamiento de Kant si bien se 
asienta sobre la subjetividad cartesiana, expuesta en la Meditaciones, va más allá de 
esta y marca un giro del teocentrismo al antropocentrismo, por ello, el realismo 
trascendental contra el que Kant se enfrenta es teocéntrico, y su punto arquimédico 
no sólo para deslindase de él, sino para criticarlo, es su concepción de intuición 
sensible, pues ella marca la finitud y limitación del conocimiento humano. Ver, 
ALLISON. E. Herny.  Kant´s trascendental Idealism. An interpretation and Critique, New 
Haven & London, Yale U Press, 1983, Pág. 14. Cfr. LUFT, Sebastián Desde el ser a lo 
dado y desde lo dado al ser: algunos comentarios sobre el trascendentalismo ideal en Kant y Husserl 
traducción del inglés por Sebastián Kaufmann. En investigaciones fenomenológicas 5, 
Marquette University 2006, Pág. 56.  
2. ALLISON, E. Henry. El idealismo trascendental de Kant: una interpretación y defensa.  Barcelona, 
Anthropos, 1992, pág. 30. 
3.  Esta misma posición es la que presenta Erik  Watkins, quien considera que el idealismo 
trascendental del Kant, es la clave para solucionar las antinomia de la razón pura, provocadas 
por los realistas: “El idealismo Trascendental al establecer una distinción entre las cosas 
en sí mismas y apariencias hace que sea posible que él sostenga que el determinismo es 
verdadero en el nivel de las apariencias, mientras que la libertad puede ser posible en las 
cosas en sí mismas” WATKINS, Erik. Kant and metaphysics of causality. Cambridge. University 
Press, pág. 302.  Kant entonces desde el mismo inicio de la crítica especulativa intenta 
defender el espacio y la importancia del discurso sobre la libertad y la moral.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 255

apartes de la Estética trascendental4. El segundo y más preocupante es la 
crítica de Peter Strawson que no sólo considera el idealismo trascendental 
de Kant como incoherente, sino que afirma que este niega la realidad de 
la existencia de las cosas independiente de nuestra mente, connotando 
que Kant está más cerca de Berkeley de lo que se cree.  Si no se pueden 
conocer las cosas realmente como son, sino sólo bajo las distorsiones de 
nuestras formas sensibles e intelectuales, entonces nuestro conocimiento 
o no es nada en absoluto, o es una mera ilusión. Concepción que es el 
reduccionismo más aberrante de la teoría de Kant, en cuanto confunde el 
fenómeno (Erscheinung) y el aparecer como apariencia (erscheinen). El problema 
de Kant no es la existencia de las cosas, sino las condiciones de posibilidad 
que nos permiten acceder a ellas en cuanto representación fenoménica para 
nosotros como seres finitos. Kant define su idealismo trascendental  en la Crítica 
de la razón pura5 en relación con lo que él considera como realismo trascendental, 
y es desde este enfoque que se puede entender la posición fundamental del 
filósofo.6 El idealismo trascendental de Kant según la crítica del cuarto paralogismo 
de la psicología trascendental consiste en que: los fenómenos para Kant son 
considerados únicamente como representaciones, y no como cosas en sí 
mismas. “[…] espacio y tiempo son simples formas de nuestra intuición, no 
determinaciones dadas por sí mismas o condiciones de objetos en cuanto 
cosas en sí mismas”7.

 
El idealista, visto así, no es el que niega la existencia de los objetos 

exteriores a los sentidos, sino aquel que no admite que vemos a las cosas 
de forma inmediata como son en sí mismas. A esto se opone el realismo 
trascendental que considera el “[…] espacio y tiempo como algo dado en 
sí (independiente de nuestra sensibilidad). El realista trascendental se 
representa los fenómenos exteriores (en el caso que admita su realidad) 

4.  Ver, KANT, Immanuel. Crítica de la razón pura. Madrid, Alfaguara, 1998,  [B 70]. De ahora en 
adelante se utilizara la abreviatura CrP, seguido de la página y la numeración tradicional para 
dicha obra.
5. KANT, Immanuel. CrP. Ed. Cit. En dicha obra Kant marca la diferencia de su idealismo 
trascendental o formal con el idealismo de Descartes y de Berkeley. El primero es lo que 
Kant llama el “idealismo problemático” cartesiano. El segundo es el “idealismo subjetivo 
dogmático” de Berkeley.  [B 274/ B 275]. 
6. Kant pretende con esta distinción salvar a la razón de la ilusión trascendental que ponen en 
duda no sólo el conocimiento de la naturaleza, sino la posibilidad de la libertad. El realismo 
así visto, hace caer a la razón humana en la ilusión trascendental. El objetivo de la Crítica de la 
razón pura es establecer entonces un conocimiento de las cosas como meros fenómenos y no 
como realidades en sí mismas. Pero para ello, deberá demostrar que “[…] sí nos dejamos 
vencer por la ilusión del realismo trascendental, no queda ni naturaleza ni libertad” Kant, 
Immanuel. CrP. Ob. Cit., [A 543/ B 571] 
7. Ibíd. [A 369]



256 - Oscar Eduardo Ocampo Ortíz

como cosas en sí mismas, existentes con independencia de nosotros”8.  Dicho 
realismo trascendental sume la razón humana en una ilusión trascendental al 
confundir los fenómenos con la cosa en sí. 

El conocimiento en Kant es una constitución por intuiciones y conceptos. 
La intuición es el modo-formal en que la mente se refiere a objetos dados 
(Gegentände), es decir, que  por la intuición se nos da un objeto (Gegeben), no 
son creados. Dicha intuición no es originaria (intuitus originarius) sino derivada 
(intuitus derivatus), no es una intuición intelectual, pues el hombre no conoce 
las cosas como son en sí, sino que a la vez, no puede crear el objeto, sólo 
es afectado por él, pero de allí no se puede pasar a inferior que Kant niega la 
existencia de los objetos. Sólo Dios, si es que existe9, puede tener intuición 
intelectual, lo que implicaría que con ella crea el objeto, y a la vez con una 
sola mirada puede abarcar todas las realidades y sus diversas cualidades 
y manifestaciones, pero de esto no tenemos conocimiento alguno, dirá 
Kant. Una intuición que puede darse a priori para Kant corresponde sólo 
a la forma del sujeto. No es la impresión empírica (impresio), la forma 
como aparece el objeto a la mente (por mera abstracción), sino la forma 
que antecede a esta y la hace posible, según lo afirma en los Progresos de 
la Metafísica: “[…] la intuición a priori no es la forma del objeto, cómo está 
constituido éste en sí, sino la del sujeto, es decir, la forma del sentido: de 
qué clase de representación es capaz éste”10. La otra parte de la constitución 
del conocimiento se refiere a los conceptos puros del entendimiento (categorías). 
El entendimiento ordena lo diverso de dichas intuiciones espontáneamente 
a partir de categorías para juzgar sobre los objetos. Las categorías, “No son 
más que la formas del pensamiento que contienen simplemente la capacidad 
lógica de unificar a priori en una conciencia la variedad dada en la intuición”11 
Categorías que H. J. Paton, en Kant´s Metaphysic of Experince, dice en relación 
con Kant que, los objetos de la experiencia deben unificarse bajo estas doce 
categorías como condición de posibilidad general de todos los objetos en 
general12. 

8. Ibíd. [A 39]
9. Cfr. §77 de la Critica del Juicio [CdJ], donde se marca la diferencia entre intellectus archetypus e 
intellectus archetypus,
10. KANT, Immanuel. Los progresos de la metafísica. México, Fondo de Cultura Económica,  2008, 
[XX, 267]  
11. Las categorías, “No son más que la formas del pensamiento que contienen simplemente la 
capacidad lógica de unificar a priori en una conciencia la variedad dada en la intuición” Kant, 
Immanuel. CrP. Ob. Cit., [B 306]
12. PATON, H. J.  Kant´s  Metaphysic of Experincia. A Commentary on the first half of the kritik der reinen 
vernunft. London. Unwin Brothes Ltd, Woking. 1993. Pág. 17. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 257

Sensibilidad (Anschaunng) y entendimiento (Verstand) son las facultades, que 
cumplen la función de condiciones de posibilidad de una experiencia posible de 
objetos, es decir, conocimiento (Erkenntnis). Todo lo anterior no fuera posible 
si la unidad de apercepción, el yo pienso que como fuente originaria,  realiza 
la síntesis de las diversas representaciones dadas por las formas puras de 
la sensibilidad y las categorías del entendimiento, permitiendo una unidad 
de conciencia que reconoce  como mías cada una de esas representaciones. 
Las formas puras de la sensibilidad (espacio y tiempo) y, los conceptos 
puros del entendimiento (categorías) son condiciones de posibilidad de 
una experiencia posible. “[…] Ni los conceptos pueden suministrar nada 
prescindiendo de una intuición que le corresponde alguna forma, ni tampoco 
puede hacerlo la intuición sin conceptos”13 y eso marca la necesidad de una 
correlación entre intuiciones y conceptos para la constitución del conocimiento.

Kant se levanta críticamente contra los racionalistas y los empiristas, 
pues éstos al marcar la unilateralidad de la experiencia o de la razón no 
pueden ver la necesidad de las dos para el conocimiento. Lo anterior, lleva 
al radicalismo sensualista que termina con el escepticismo que pasando 
por Berkeley se radicaliza con Hume; mientras los racionalistas al marcar en 
la razón como la única fuente del conocimiento terminan en el dogmatismo, 
como es el caso de Leibniz y Wolff. Por ello, vemos a Kant marcar con tanta 
insistencia la correlación entre intuiciones y conceptos, sensibilidad y entendimiento. 
De lo anterior, se deriva que la primera parte de la Crítica de la razón pura, 
Estética y Analítica Trascendental, no es una metafísica general, u ontología, 
según lo piensa Martín Heidegger en su texto Kant y el problema de la metafísica, 
sino una Analítica del entendimiento puro, es una “[…] doctrina sistemática 
de conocimientos sintéticos a priori de cosas generales (el principio de 
causalidad por ejemplo), tiene que dejar su sitio al modesto nombre de 
una mera analítica del entendimiento puro”14. Algo similar expresa Kant en Los 
progresos de la metafísica cuando dice que dicha analítica e s  u n  sistema de 
todos los conceptos y principios del entendimiento, pero únicamente en 
cuanto se refieren a objetos que  nos son dados por los sentidos y que por 
ello pueden ser probados por una experiencia posible15. Dicha Analítica del 

13. Kant, Immanuel. CrP. Ob. Cit., [A 50/ B 74). Dentro de este panorama, no hay un privilegio 
en Kant, por unas u otras, más bien pasa a mostrar que el conocimiento se limita a una mutua 
relación de estos de estos dos elementos. “Ninguna de estas propiedades es preferible a la 
otra: sin sensibilidad ningún objeto nos sería dado y sin el entendimiento, ninguno sería 
pensado. Los pensamientos sin contenidos son vacíos; las intuiciones sin conceptos son 
ciegas”   [A 51/ B 75].  
14. KANT, Immanuel. CrP. Ob. Cit.,[B 303/ A 247]
15. Ve, KANT, Immanuel. Los progresos de la metafísica. Ob. Cit.[XX, 260]



258 - Oscar Eduardo Ocampo Ortíz

entendimiento puro no se refiere al fin último de la razón, lo suprasensible 
-aunque si abre la puerta a él como se muestra en el segundo prólogo a la 
crítica especulativa-,  y pertenece sólo a una “[…] propedéutica como 
antesala o atrio de la metafísica propiamente dicha, y se le llama filosofía 
trascendental (Trascendental Philosophie) porque contiene las condiciones y los 
primeros elementos de todo nuestro conocimiento a priori”16. Kant sin duda, 
nos presenta con esta analítica del entendimiento puro sólo el plan de una 
filosofía trascendental, o en otras palabras, lo trascendental es simplemente 
la mera condición formal del conocimiento, el modo de conocer los objetos: 
“Llamo trascendental todo conocimiento que se ocupa no tanto de los 
objetos, cuanto de nuestro modo de conocerlos en cuanto que tal modo ha 
de ser posible a priori”17.     Afirmación que concuerda con la concepción que 
él tenía sobre su propia filosofía, como tarea inacabada. “Kant no entendió 
su pensamiento como doctrina consumada sino un proceso constante  de 
ideas nuevas y nuevos problemas18. 

2. Reconocimiento y crítica de Husserl a Kant.

 Husserl reconoce en primera instancia en Descartes un pilar fundamental 
de la filosofía trascendental, al orientar por primera vez, la mirada hacia la 
subjetividad. Pero a la vez el propio Husserl nos dice que la filosofía de 
Kant “[…] proyectó una gran filosofía científica, de un tipo nuevo, construida 
sistemáticamente, en la que el giro cartesiano hacia la subjetividad de 
la conciencia se producía en forma de subjetivismo trascendental”19. 
Igualmente Husserl en § 26 de la Crisis, dilucida la expresión filosofía trascendental 
al decir que ha sido usada por Kant bajo el apelativo de una filosofía universal. 
Proponiendo luego en el § 27 de Crisis volver a Kant y su sistema designado 
como filosofía trascendental más allá de que dicha filosofía este lejos de efectuar 
una real fundamentación de la filosofía en el sentido de la totalidad de las 
ciencias20. Por esto, Husserl se propone radicalizar esta filosofía que Kant ya 
muestra con seriedad y universalidad, como ciencia estricta y, que sin embargo, 

16.  Ibídem. 	
17. KANT, Immanuel. CrP. Ob. Cit. [A 12)
18. Ver, GRANJA, Castro, Dulce María. Introducción a las Observaciones sobre lo Bello y lo Sublime. 
México, Fondo de Cultura Económica. 2005. Pág. XLVII.   
19. HUSSERL, Edmund. La Crisis de las ciencias europeas  y la fenomenología trascendental. Buenos 
Aires, Argentina, Prometeo. 2008. Pág. 138. 
20. Ver, Ibíd. Pág. 141. Hay una diferencia fundamental entre la concepción de lo trascendental 
en Kant y Husserl; el propio Edmund Husserl reconoce su fenomenología como una filosofía 
trascendental, sin embargo dicha filosofía trascendental se diferencia de la concepción 
kantiana. No obstante no es nuestro interés aquí marcar las diferencias y similitudes entre 
los conceptos de trascendental que tienen estos dos filósofos, más allá que guardar un aire 
de familia. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 259

la deja como una tarea inacabada. La filosofía debe tener un sentido de 
universalidad más allá de las ciencias particulares que terminaron en el 
positivismo. ¿Cuáles es la razón de que Kant no haya llevado hasta las 
últimas consecuencias dicha filosofía y que lleve a decir a Husserl que él, 
utiliza dicho concepto en un sentido más amplio? La clave de ello radica en la 
relación del yo con lo que se pone frente él, el mundo. De lo que se trata es 
de dar cuenta de la correlación hombre-mundo. Es la pregunta por la fuente 
última y más originaria de la “[…] relación de ese yo y de mi vida de conciencia 
con el mundo, del que yo tengo conciencia, y cuyo verdadero ser reconozco 
en mis propias configuraciones de conocimiento”21. Se intenta, entonces, 
volver a la experiencia primigenia, anterior a toda construcción científica, 
que Kant en la Crítica de la razón pura deja relegada al darle importancia 
sólo a la experiencia científica. Para Husserl, Kant nunca se aventuró a 
reflexionar la profundidad del problema cartesiano y buscar en ellos sus 
últimos fundamentos. Tampoco volvió al problema fundamental de Hume, 
ello por la simple razón que sigue sin cuestionar la ingenuidad del científico 
de la naturaleza, al poner la experiencia científica como algo primordial y 
apodíctico a partir de los principios matemáticos-geométricos. 

Hume al cuestionar la causalidad científica considera que esta no es 
objetiva, no pertenece al mundo independiente de nuestra subjetividad, 
mostrando que las leyes de asociación son producidas por lo anímico. El 
enlace se produce entonces por el hábito. Esto sin duda, sacude a Kant, al 
sacarlo del sueño dogmático. Lo anterior lleva a la conmoción de la obviedad del 
objetivismo matematizante de la ciencia a partir de Galileo. Kant considera 
el enlace causal como fundamental para el conocimiento científico22, e 
intenta salvarlo de la crítica de Hume, pues ello implicaba no sólo poner 
en tela de juicio la legitimidad, validez y objetividad de la metafísica, sino 
también pone en un manto de duda la propia objetividad de la ciencia. 
Para Kant, Hume como Berkeley, al confundir los fenómenos con las cosas 
en sí llegan a concebir los cuerpos como una mera ilusión. El primero, al 
no admitir ningún fundamento a priori, considera el enlace causal y los 

21. HUSSERL, Edmund.  La Crisis de las ciencias europeas  y la fenomenología trascendental. Ob. cit., 
Pág. 141. 
22. El conocimiento de la naturaleza en Kant, presupone, intuiciones sensibles y las mismas 
categorías del entendimiento, pero en última instancia es la causalidad la que permite un regular 
conocimiento de la naturaleza fenoménica, según lo expresa el propio Kant en las Analogías 
de la experiencia. “la experiencia sólo es posible mediante la representación de una necesaria 
conexión de las percepciones” [B 219] O en términos del principio de causación, postulado por la 
Segunda Analogía: “Todos los cambios tienen un lugar de acuerdo con la ley que enlaza causa 
y efecto”  [A 189/ B 232]



260 - Oscar Eduardo Ocampo Ortíz

mismos cuerpos como meras  sensaciones e ilusiones, el segundo al decir, que 
los cuerpos no existen sino en la percepción de la mente de Dios, llevan el 
conocimiento a una validez sólo desde el intelecto infinito de Dios23. Kant 
está marcando su diferencia con las posiciones anteriores a él. Por ello 
dirá Husserl: Kant no pertenece a la línea de desarrollo que va de desde 
Descartes hasta Locke, tampoco es un continuador del problema de Hume “Su 
interpretación del escepticismo humeano y el modo como reacciona contra 
él está condicionado por el propio origen de la escuela de Wolff”24  Pero no se 
puede olvidar que Kant en su nuevo modo de pensar se dirige críticamente 
hacia al racionalismo de Leibniz25 y Wolff, lo que de por sí muestra que no 
hay una aceptación tajante de dichas ideas. 

El camino radical que intenta llevar Husserl respecto a la filosofía 
trascendental de Kant es descubrir la compresión de sí mismo en la subjetividad 
funcionante que como fuente originaria y activa de todo conocimiento está 
en el sentido que le da el sujeto a lo que conoce a partir de sus propias 
vivencias, es decir, la constitución. Dicho sentido está fundado  sobre el 
horizonte universal que se levantan todas las ciencias, el a priori del mundo. 
Por ello resalta que la filosofía de Kant se mueve hacia dicho camino, pero 
se queda a mitad de él, pues hipoteca toda la experiencia a la ciencia físico-
matemática de Newton. Sin embargo, el camino empezado por Kant se 
ajusta al sentido general de la filosofía trascendental, al menos en su inicio, 
a lo que pretende Husserl: 

Es una filosofía que, frente al subjetivismo pre-científico y 
científico, vuelve a la subjetividad cognoscente como lugar originario de 
toda configuración de sentido y validez de ser objetivas y se hace cargo de 

23. ALLISON, E. Henry. El idealismo trascendental de Kant: una interpretación y defensa. Ob. cit., Pág. 
46 a la 60. 
24. HUSSERL, Edmund.  La Crisis de las ciencias europeas  y la fenomenología trascendental. Ob. cit., 
pág. 133. 
25. Kant intenta guarda una distancia crítica frente a todos sus antecesores. Por ejemplo, no 
sólo considera su filosofía trascendental una continuación de la filosofía de Hume, sino una 
solución al problema de la inducción planteada por éste. Si Hume cuestionó  la Metafísica 
y la conexión de la causa y el efecto   que esta realizaba,  también estaba retando  a la 
Razón a que demostrara con qué autoridad realizaba esto, qué derecho puede existir que 
legitime el paso de algo conocido hacia  otra cosa desconocida pero derivada de ella. Kant 
cree encontrar la solución al decir: “[…] por un principio único, llegué a la deducción de 
que, estas nociones, de la cuales yo estaba ahora seguro, no se derivaban de la experiencia, 
como Hume había recelado, sino que brotan de la razón pura” Kant, Immanuel. Prolegómenos 
a toda metafísica del futuro. México, Editorial Porrúa 1972, págs., 22, 24. También se mueve de 
forma  crítica  frente a Leibniz y el cuestionamiento de éste al tratado del entendimiento humano 
de Locke. Así lo afirma Kant en la Anfibología de los concepto al criticar  que: “Leibniz intelectualizó 
los fenómenos, al igual que Locke sensificó todos los conceptos del entendimiento[…] (A 271/ 
B 327)   



Anuario colombiano de Fenomenología  - 261

comprender el mundo existente como configuración de sentido 
y de validez, y de este modo poner en marcha un tipo esencialmente 
nuevo de cientificidad y de filosofía26. 

Si bien, Kant toca este problema primordial de una subjetividad 
trascendental y fundante como se ve en la nota anterior de Husserl, el 
filósofo de Königsberg hipoteca la experiencia al conocimiento científico. 
Kant no pone en duda dicha experiencia. Según Guillermo Hoyos al referirse 
a la crítica de Husserl con relación a Kant nos dice: “Husserl llama de 
manera gráfica la experiencia de la Crítica de la razón pura, una experiencia 
de segundo piso y a ella quiere contraponer una experiencia de primer 
piso”27. En palabras más precisas, Kant parte de un objetivismo ingenuo 
de experiencia, olvidando lo cotidiano y  las vivencias más originarias del 
mundo. Por ello, dirá Husserl en Lógica formal y trascendental, § 100, para 
Kant es suficiente la lógica formal, con su carácter positivo y a priori “De 
proceder con radicalismo, hubiera debido dividir la problemática en dos: la 
que se refiere a la naturaleza pre-científica y la que se refiere a la naturaleza 
científica”28 

 Según Husserl, Kant no hace una regresión hasta el nivel más originario 
de la experiencia. Sin embargo, la concepción de Kant de la cosa, del ser-
dado (Gegen-ständ) es ya de por sí un aporte a la fenomenología de Husserl. 
¿Cómo conocemos, cómo se nos dan los objetos a nuestra subjetividad? Es 
una inquietud kantiana que es importante para Husserl, según lo expresa en 
la Primera lección a La idea de una fenomenología al preguntarse por la cuestión de: 
“¿Cómo puede el conocimiento estar cierto de su adecuación a los objetos 
conocidos? ¿Cómo puede trascenderse y alcanzar fidedignamente los 
objetos? Se vuelve un enigma el darse de los objetos en el conocimiento29” 
Esto sin duda, debe llevar a un cuestionamiento del conocimiento y del 
mundo visto sólo como mundo físico-matemático, y ampliarse a un mundo 
de vida psíquico, vivencial, propio del yo Humano como persona espiritual 
¿Cómo puede instaurarse entonces una crítica de este conocimiento?  La 
Crítica al conocimiento como mera auto-comprensión científica, es sin 

26. HUSSERL, Edmund.  La Crisis de las ciencias europeas  y la fenomenología trascendental. Ob. cit., 
Pág. 141. 
27. HOYOS, V. Guillermo.  El problema de la libertad humana en Kant. Bogotá, Colombia,  Revista 
ideas y valores, N° 51 y 52, Universidad nacional de Colombia. 1978, Pág. 72. 
28. HUSSERL, Edmund. Lógica formal y lógica trascendental. Ensayo de una crítica de la razón Lógica. 
México, UNAM, 1962, Pág. 275. 
29. HUSSERL, Edmund. La idea de la fenomenología. Cinco lecciones. México, Fondo de Cultura 
Económica,   1982, Pág. 29. 



262 - Oscar Eduardo Ocampo Ortíz

duda, lo que se propone realizar Husserl en la Segunda Lección. Salir del mero 
objetivismo ingenuo de la ciencia natural y pasar a la actitud espiritual propia de 
la filosofía o la misma fenomenología, para descubrir las diferentes formas 
de presentación de las cosas a la vida psíquica-subjetiva. Lo que se intenta 
es una transición de la actitud natural a la actitud filosófica. La filosofía como 
sentido estricto, es decir, como un movimiento peculiar autoconsciente del 
espíritu humano debe ser libre. Reflexión libre y autoconsciente del espíritu 
humano es volver al acto originario de la fundación de la filosofía con los 
griegos a partir de una unidad de lo cotidiano. El progreso de Husserl significa 
ir a la experiencia cotidiana del mundo de la vida (Lebenswelt) y su propia 
unidad fundamental sobre la que se asienta toda pluralidad como horizonte de 
compresión. La fenomenología de Husserl tiene en la epoché como suspensión 
de todo juicio, el primer paso hacia la fenomenología trascendental30. La actitud 
natural se olvida de los actos intencionales de la subjetividad, y no permite 
descubrir un continuo de gradaciones en las que puede “aparecer un objeto” 
a la percepción, en cuanto objeto en sí, según parece exponerlo Gadamer 
en el Giro hermenéutico.31  Desde este punto de vista, y diferente a lo que Kant 
piensa, el objeto no aparece sólo a la experiencia científica bajo las formas 
puras de la intuición y la unificación conceptual de las doce categorías, 
sino esencialmente a una experiencia vivencial, cotidiana y anterior, dada 
bajo múltiples perspectivas. Fenomenología trascendental designa, entonces, 
no sólo un nexo de doctrinas científicas, sino también y “[…] y ante todo, 
´fenomenología´ designa un método y una actitud específicamente filosófica; el 
método específicamente filosófico”32 

El hecho de que el mundo simplemente sea dado es insignificante para 
Husserl, es una epistemología ingenua; hay que pasar al cómo se nos da y bajo 
qué sentido. El sujeto está siempre intencionalmente relacionado con algo 
experimentado; es siempre una experiencia de, a la conciencia corresponde 
un objeto intencional como hecho esencial-espiritual. Kant da un giro hacia 
el sujeto pero no hay una reducción eidética y trascendental, que se refiera 
a la totalidad del sujeto humano y no únicamente al sujeto científico. La 
fenomenología de Husserl en su forma trascendental es una doctrina de 
la experiencia-como-tal, la conciencia-como-tal, y correlativamente, el 
fenómeno primordial del mundo en su unidad. Husserl le crítica a Kant que 

30. Para una ampliación del concepto de fenomenología trascendental en el pensamiento de 
Husserl. Cf. ARISTIZÁBAL Hoyos, P. Juan. El solipsismo y las relaciones de intersubjetividad. 
Análisis fenomenológico de la experiencia del otro. Bogotá, San Pablo, 2012. P 97 y ss.
31. Ver, GADAMER, Hans-Georg. El Giro Hermenéutico. Madrid, Cátedra,  1995, Pág. 29. 
32. HUSSERL, Edmund. La idea de la fenomenología. Cinco lecciones. Ob. cit. Pág. 33. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 263

su concepto de experiencia no tematice la subjetividad de una forma más 
originaria, y propone que: “El acceso de Kant a la dimensión trascendental 
es un acceso deductivo-regresivo; Husserl propone un camino intuitivo, 
progresivo desde los orígenes en el mundo de la vida: este camino tiene la 
ventaja de poderse desarrollar genéticamente”33. Dicho camino genético es 
el que nos muestra en Experiencia y Juicio y en lógica formal y trascendental. Husserl 
avanza frente a los logros y descubrimientos que él mismo le reconoce a 
Kant. Si Kant nunca cuestiona la supuesta facticidad de la ciencia, tampoco 
se da cuenta, que incluso las proposiciones lógicas y los mismos juicios 
lógicos ya son idealidades subjetivadas. Pero como lo expresa Husserl en 
la Lógica Formal y lógica trascendental y también en Experiencia y Juicio, antes de 
toda experiencia categorial y científica, está el mundo pre-dado, el mundo 
originario sobre el que se levanta toda construcción científica posterior. En 
este orden, hablamos de la evidencia de lo estar dado (Gegebenheit) como 
un estar dado por sí mismo, o como diría Husserl “[…] estar dado como “por sí 
mismo ahí”, “corporalmente ahí”, en contraste con su mera presentificación 
(Vergegenwärtigung) como imagen vacía, solamente indicativa”34. 

La lógica necesita de la evidencia perceptiva para realizar sus juicios. 
Evidencia que se convierte en tema de reflexión, no solo para encontrar 
la morfología de los juicios, sino su evidencia y sus sustrato más 
originarios, como bien lo plantea Husserl en los § 60 y 70 de Lógica formal 
y lógica trascendental. En este sentido, Husserl busca la génesis misma de 
una evidencia pre-predicativa, “él sí mismo” de la teoría fenomenológica 
del juicio. La lógica trascendental de Husserl no es más que lógica de 
la experiencia, y más específicamente de la experiencia del mundo de la 
vida. Dirá Husserl, todo ente que nos afecte, está en el terreno universal 
del mundo, allí toda experiencia tiene significado para nosotros que 
experimentamos cosas en el mundo, en diferentes capas, esferas y 
dimensiones. “El mundo como mundo que es, constituye lo previamente 
dado, pasivo universal de toda actividad judicativa, de todo interés teórico 
que se establezca”35, es precisamente, este mundo vital (Lebenswelt) el que se 
olvidó con la matematización científica del mundo a partir de Galileo. Dicho 
mundo es un horizonte infinito de experiencia, fundamento universal de 
toda ciencia particular, pre-conocimiento (Vorbekanntheit) pre-científico que 

33. HOYOS, V. Guillermo.  Los intereses de la vida cotidiana y las ciencias. (Kant, Husserl, Habermas). 
Bogotá, Colombia, Universidad Nacional,  2011, Pág. 30.
34. HUSSERL, Edmund. Experiencia y Juicio. Investigaciones acerca de la genealogía de la lógica. México, 
UNAM, 1980, Pág. 20.  
35.  Ibíd. 



264 - Oscar Eduardo Ocampo Ortíz

tanto Descartes como Kant olvidaron por no cuestionar la obviedad de la 
ciencia físico-matemática. Una ciencia vista de este modo, no puede caer 
más que en un positivismo matematizante que, según Husserl, termina por 
decapitar la reflexión libre y filosófica sobre las inquietudes fundamentales 
de la vida o convertirlos en meros productos técnicos ¿Quién soy? ¿Cómo 
se me dan las experiencias? ¿Cuál es mi relación como ser pensante, libre, 
constructor de sentido con las cosas y los demás seres que me circundan? 
Son cuestionamientos que se olvidan bajo el mundo tecnificado. 

3. Kant frente las críticas de Husserl 

Husserl se queja de las oscuridades kantianas, de la dificultad de captar 
su método regresivo, para comprender lo que es la subjetividad. En este 
sentido, afirma el § 30 de la Crisis: “De hecho, Kant cae en una suerte de 
discurso mítico, cuyo sentido textual, en verdad remite a lo subjetivo, pero 
a un modo de lo subjetivo que nosotros no podemos hacer intuible para 
nosotros ni como ejemplo factico ni como auténtica analogía”36. Lo que 
Husserl entiende por discurso mítico en Kant, no es más que la división 
entre fenómeno y noúmeno, uno de los principios esenciales del idealismo 
trascendental. Husserl desde el inicio de su pensamiento fue adverso a Kant 
por tal distinción. ¿Qué tan mítica es realmente esa distinción? En realidad 
ésta tiene su origen en la necesidad de señalar que nuestro conocimiento 
es finito, que las cosas en sí, es algo a lo que no tenemos acceso. Nuestro 
saber es de ciertas condiciones, sensibilidad y entendimiento, por medio de ellas 
tenemos acceso sólo a fenómenos. Lo que esta fuera de estas condiciones 
no tiene sentido para nosotros. 

No obstante, tal distinción intenta indagar también por la cientificidad 
de la metafísica. En otras palabras, Kant intenta mostrar en que consiste 
la validez de la ciencia, y poner límites  a las pretensiones inalcanzables 
del discurso metafísico. Dichas pretensiones son las ideas trascendentales que 
quedan con esta distinción, fuera de nuestro mecanismo cognoscitivo, por 
la simple razón que estas no están sometidas a las condiciones epistémicas 
que Kant señala, ellas son trascendentes y no trascendentales. Si nuestro 
conocimiento se da a partir de ciertas condiciones de posibilidad sensibles 
(espacio y tiempo) dadoras de objetos, por un lado, mientras por el otro, las 
categorías del entendimiento permiten construir un conocimiento a partir 

36. HUSSERL, Edmund.  La Crisis de las ciencias europeas  y la fenomenología trascendental. Ob. cit., 
Pág. 156.



Anuario colombiano de Fenomenología  - 265

de lo que nos da la sensibilidad; sólo bajo estas condiciones es posible 
el conocimiento científico. Pues como lo refiere Kant mesuradamente. Las 
categorías no tienen otro uso para el conocimiento que los objetos dados a 
la experiencia por las formas puras de la sensibilidad, lo que está en juego, 
es la fundamental distinción entre conocer y pensar un objeto37 Pero de una 
forma más contundente Kant nos confirma dicha acepción: 

Si un conocimiento ha de poseer realidad objetiva, es decir, 
referirse a un objeto y recibir de él significación (Bedeutung) y sentido 
(Sinn), tiene que ser posible que se dé el objeto de alguna forma. De 
lo contario, los conceptos son vacíos y, aunque hayamos pensado por 
medio de ellos, nada hemos conocido a través del pensamiento: no 
hemos hecho más que jugar con representaciones38 .

                    
Lo que está marcando Kant es nuestra forma finita de conocer. Dicha 

forma consiste en la legitimidad de la aplicación de los conceptos puros 
del entendimiento a las intuiciones dadoras de objetos. Sensibilidad y 
entendimiento son facultades finitas, ir más allá de ellas y pretender fundar 
un conocimiento de carácter científico, es una ilusión. La metafísica así 
vista, no es más que una apariencia de conocimiento, una tendencia natural 
de la razón nada más. Con lo anterior, Kant se desprende de la tradición 
metafísica y sus arrogantes y exageradas pretensiones, especialmente de 
lo que Allison considera como Realismo trascendental, el cual pretende 
conocer la realidad como es en sí. Para Kant es claro que nosotros no 
conocemos en el mundo como Dios lo conocería, es decir, en su totalidad 
inmediata, con una sola mirada. Dios posiblemente experimente la totalidad 
de las cosas en una sola mirada, pero de ello –dice Kant- no podemos 
saber nada. Nosotros conocemos el mundo solo por parcelas que se nos 
representan a nuestras facultades finitas, esto implica el modo de conocer 
humano. Allison considera esto como el giro del modelo teocéntrico al 
antropocéntrico, y desde luego, dicho giro sólo es posible con la distinción 
que hace Kant entre fenómenos y noúmenos. Por ello dice Alison: 

La distinción entre fenómenos y cosas en sí mismas refiere dos 
formas distintas en las cuales las cosas (objetos empíricos) pueden ser 
´considerados´: ya sea en relación con la con la condición subjetiva de 
la sensibilidad humana (espacio  y tiempo) tal como ellas ´aparecen´, 

37. KANT, Immanuel. Crítica de la razón pura. Madrid, Ob. Cit., [B 146].
38.  Ibíd. [B 194/ A 155] 



266 - Oscar Eduardo Ocampo Ortíz

o independientemente de esas condiciones, como son ellas en ´sí 
mismas´39.

La subjetivad humana basada en la posibilidad de objetos empíricos 
dados a la experiencia, es la única que puede fundar un conocimiento 
científico para Kant. La posibilidad de los objetos como son en sí no es 
más que una tendencia de la razón, nunca una ciencia en sentido estricto. 
Esta es la distinción fundamental del idealismo trascendental. Por ello,  
dice Sebastián Luft que con el idealismo trascendental no podemos tener 
experiencia y conocimiento de las cosas en sí, sino sólo como estas nos 
son dadas, es decir como fenómenos para una subjetividad humana40. 
Desde esta manera, lo primero que asume Kant, es que los objetos nos son 
dados, son objetos para un sujeto. El ser sólo es cognoscible en cuanto 
dado41, en cuanto los experimentamos bajo nuestras condiciones finitas de 
conocimiento. Kant es el primero que reconoce los límites del conocimiento 
humano. Esto ya parece de entrada un proceder fenomenológico en Kant, 
por ello dirá Luft: “En este sentido, Kant puede ser considerado el primer 
fenomenólogo en el sentido husserliano de la palabra. Su doctrina del ser 
en sí mismo es menos “mítica” de lo que Husserl (y otros) pensaron […]”42  

 Lo anterior, no está en desacuerdo con el giro copernicano, y por el 
contrario, hay una relación estrecha entre la diferencia marcada entre 
fenómeno y cosa en sí y el giro copernicano: en los dos casos se refiere 
al giro hacia la subjetividad. De este modo, en Husserl hay un prejuicio 
sobre Kant que el propio Husserl reconoce en su etapa de madurez. En el 
giro copernicano lo que se muestra es la intención, el ideal de fundamentar 
una ciencia rigurosa fundada en las experiencias del mundo y no en 
objetos metafísicos de los cuales solo podemos especular sin tener ningún 
conocimiento de ellos. El propio Husserl con  la reducción está operando 
dentro del esquematismo kantiano, en el sentido, que la reducción ofrece 
dos perspectivas de la misma cosa, la actitud natural frente al conocimiento y 
la actitud propiamente filosófica. Si Kant realiza la distinción entre fenómeno 
y noúmeno es para sacar la filosofía de la ingenuidad en que estaba en el 
sentido que los filósofos pensaban que podían percibir el mundo con la 
mente de Dios, posición totalmente ingenua y desbordada, anquilosando 

39. ALLISON. E. Herny.  Kant´s transcendental Idealism. An interpretation and Critique. Ob. Cit. Pág. 8. 
40. Ver, LUFT, Sebastián Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: algunos comentarios sobre el 
trascendentalismo ideal en Kant y Husserl. Ob. Cit. Pág. 55. 
41. Ibídem. 
42.  Ibíd. Pág. 60. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 267

la filosofía en vanas discusiones. Si la ciencia progreso en los siglos XVII 
y XVIII, fue porque abandono precisamente dicha posición y se dedicó a 
estudiar los fenómenos dados y experimentados. Análogamente podemos 
decir de Husserl, en el sentido  que la reducción reduce el ser al ser-dado, 
al fenómeno, a la esfera universal de lo dado. “El ser-dado se corresponde, 
por supuesto, con el agente que es quien experimenta lo dado. Se trata 
de un sujeto que experimenta el mundo y que, por esa razón, no puede 
ser al mismo tiempo parte del mundo”43 No sin causa dirá Husserl que 
una epistemología que ve el mundo como evidente, vale decir, en actitud 
natural, es una epistemología ingenua, análogamente esto es lo que hace 
Kant con las pretensiones  de conocimiento de la metafísica tradicional.                  

Pero incluso el pensamiento de Kant es mucho más relevante en temas 
como la ética, pues este mismo le da una fundamentación trascendental a 
esta desde la misma crítica especulativa. Pues la crítica marca dos funciones 
claramente determinadas: una función negativa y otra positiva. La negativa 
es lo que se ha acabado de señalar, el conocimiento es sólo negativo pues 
corresponde a fenómenos dados, a la condición de posibilidad de una 
experiencia posible, lo que implica una experiencia imposible para los 
sujetos como seres finitos. Pues como dice Kant: 

Es humillante para la razón humana que no consiga nada en 
su uso puro y que necesite incluso una disciplina que refrene sus 
extravagancias y evite las ilusiones consiguientes a la primera […] La 
utilidad –tal vez única- utilidad de toda la filosofía de la razón pura es 
tan sólo negativa, ya que no sirve como órgano destinado a ampliar, 
sino como disciplina limitadora. En lugar de descubrir la verdad, pose 
el cayado mérito de evitar errores44 .

Dicha condición limitadora tiene el mérito no sólo de mostrar los límites 
del conocimiento para que la razón no desvaríe frente a lo inalcanzable, Dios, 
el origen del mundo; también tiene la grandeza y humildad de fundamentar 
la posibilidad de nuestras acciones prácticas en la idea de la libertad. El 
problema de la libertad en la Crítica de la razón pura implica la problemática 
esencial para la filosofía práctica. Y dicha esencia es la postulación de la 
libertad trascendental o cosmológica como ratio essendi de la libertad moral, 
pues dicha concepción es determinante para todo su sistema crítico, 

43. Ibíd. Pág. 62. 
44. KANT, Immanuel. Crítica de la razón pura. Madrid, Ob. Cit., [A795/ B 823]



268 - Oscar Eduardo Ocampo Ortíz

y desde luego, para toda su filosofía moral. “Merece especial atención 
el hecho de que la idea trascendental de la libertad sirva de fundamento al 
concepto práctico de ésta y que aquélla representa la verdadera dificultad 
que ha implicado desde siempre la cuestión acerca de la posibilidad de la 
libertad”45. Fundamento que se presenta tan sólido que Kant no duda en 
decir: la supresión de la libertad trascendental expresaría la destrucción de 
la libertad práctica46. Desde este punto de vista, el pensamiento de Kant 
es imposible reducirlo a una epistemología o una hipoteca meramente 
científica. Kant no está presentando dos tipos de conocimiento uno teórico 
y otro práctico, sino más bien dos usos diferentes, no se puede olvidar que la 
moral kantiana no es conocimiento, sino un uso diferente de la razón.  Pero 
es el sentido práctico-moral en el que Kant centra sus mayores expectativas 
para servir a la humanidad, en el sentido propuesto por Cassirer, el giro 
hacia Rousseau considerado por Kant como el Newton de la moral47 .  La 
crítica de Husserl al filósofo de Königsberg  descansa en cierto prejuicio, 
pero además, la idea de que el pensamiento crítico está subordinado a la 
física de Newton debe ser revisado. En esto Husserl estar más limitado que 
Kant, pues su pensamiento parece estar más hipotecado a las pretensiones 
epistemológicas que el pensamiento kantiano. En la medida en que 
Husserl hace un tránsito diferente al de Kant del conocimiento a la acción 
supeditando la ética a meros juicios lógicos, Husserl no postula una real 
fundamentación trascendental de la ética; el esquema de Kant es más firme 
y seguro48.        

Sin embargo, es claro que Kant no se  devuelve a los niveles más 
primigenios de la experiencia. La ciencia de la experiencia de Husserl 
comienza en un nivel mucho más bajo y simple que el de Kant, quien 
entiende por experiencia en sentido pleno, la experiencia científica. 
Husserl expande el rango de la subjetividad hacia la subjetividad como tal, 
llevando, así, a la filosofía al nivel de una “ciencia rigurosa”. Un resultado 
de esta disciplina universal noocéntrica es la expansión del ámbito de 
la experiencia al considerarse ésta como el modo en el cual lo dado es 

45.  Ibíd. [A 53/ B 561]
46. Ibíd. [534/ B 562]
47.  Ver, CASSIRER, Ernest. Kant Vida y Doctrina. México, Fondo de Cultura Económica. 1998, 
Pág. 278.    
48.  Ver, Pie de página 7 donde Sebastián Luft se refiere precisamente a este tema.  Vera 
además la conclusión este mismo trabajo denominado: Del ser a la acción: los postulados prácticos 
de Kant.  LUFT, Sebastián.  Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: algunos comentarios sobre el 
trascendentalismo ideal en Kant y Husserl. Ob. Cit.  Pág. 77 a la 82. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 269

recibido (constituido)49, cosa que Kant no hace, y no tiene por qué hacerla, 
pues sus intereses son diferentes. No obstante, el propio inicio de  Kant es 
fenomenológico, en la medida que concibe el ser como dado. 

El presentar el logro kantiano bajo una nueva luz no sólo rectificará 
una errónea y en verdad absurda interpretación de su filosofía 
trascendental, sino que mi principal objetivo es mostrar que también 
nos dará una comprensión más rica y profunda del genuino sentido 
fenomenológico del idealismo trascendental, lo que no está, como 
espero mostrar, lejos del idealismo de Kant, aunque suponga algunos 
avances significativos sobre éste50 .

De esta manera y en conclusión, se puede asumir que hay similitudes en 
la concepción de lo trascendental en Kant y Husserl. En el sentido que Luft 
afirma que el ámbito trascendental  de la fenomenología no está distante del 
de Kant. Sin embargo, ellos presentan diferencias y similitudes a explorar. 
Una de dichas similitudes es la responsabilidad ética del filósofo que marcan 
los dos. Si  dicha responsabilidad, se puede investigar desde una perspectiva 
trascendental, es un tema que merece ser investigado. El proyecto crítico de 
Kant no es un mero cambio teórico, sino una trasformación ética vital, vale 
decir radical, frente a la existencia humana. Para Kant la vida virtuosa de los 
seres humanos no se reduce a una simple regla medible especulativamente, 
sino a un sentimiento de corresponsabilidad, pues entiende que en el ser 
humano late tanto el sentimiento del bien, la justicia  y la belleza, como 
la razón de la dignidad humana que brillan en lo profundo del corazón. 
Estas mismas razones se pueden atribuir al proyecto filosófico trascendental de 
Husserl. Se puede ver entonces, la prioridad de un proyecto moral en Kant, 
destinado a establecer los derechos de la humanidad, mientras en Husserl vemos a 
un funcionario de la humanidad, según el § 7 de Crisis. 

Tanto Kant como Husserl, se caracterizan por no darle una connotación  
meramente especulativa, teórico-vacía a la filosofía, sino por marcar la 
importancia de la labor filosófica en servicio de los problemas fundamentales 
de la humanidad moderna que adolece de sentido para existir en sus 
realidades vitales, pero que puede siempre proyectar un nuevo amanecer. El 
hombre es ante todo un ser teleológico. Bajo estos aspectos, es que se declara 
la necesidad de una filosofía trascendental ideal y espiritual, más allá de 

49. Ibíd. Pág. 76. 
50.  Ibíd. Pág. 53.



270 - Oscar Eduardo Ocampo Ortíz

toda obviedad natural, real técnica-objetivante. Una ciencia de este calibre 
obedece al sentido de la palabra filosofía como una totalidad indisoluble 
según los antiguos griegos. Una ciencia que vuelva a estos comienzos puede 
brindarnos un sentido más originario de nuestra existencia relacional, 
como personas que habitan un mundo intersubjetivamente compartido por 
relaciones de familiaridad y amistad vinculadas interiormente en el ser-uno-
en-los-otros y unos-para-otros.

Bibliografía
ALLISON, E. H.  Kant´s trascendental Idealism. An interpretation and Critique . New Haven 

& London: Yale U Press, 1983.

___________ El idealismo trascendental de kant: una interpretación y defensa. Prólogo y 

traducción de Dulce María Granja Castro. Barcelona: Anthropos, 1992.

ARISTIZÁBAL Hoyos, P. J. El solipsismo y las relaciones de intersubjetividad. Análisis 

fenomenológico de la experiencia del Otro. Bogotá, San Pablo, 2012.

CASSIRER, E.  Rousseau, Kant y Goethe.  México: Fondo de Cutura Económica, 2007.

__________ Kant Vida y Doctrina. México: Fondo de Cultura Económica, 1998.

GADAMER, H.-G. El Giro Hermenéutico. Traducción de Arturo Prada. Madrid: Cátedra, 1995.

GRANJA, C. D. Introducción a las observaciones sobre lo bello y lo sublime. México: Fondo 

de Cultura Económica, 2005. 

FUNKE, Gerhard. La recepción de Kant en Husserl y la fundamentación de su filosofía primera 

trascendental fenomenológica. Traducción de Pablo M. Fernández Alarcón y Vicente Palacios 

de Oteyza. Universidad de Maguncia, Anales del Seminario& Historia de la Filosofía, 12, 193-

212. Servido de Publicaciones UCM, Madrid, 1995    

HEIDEGGER, M.  Kant y el problema de la metafísca. Traducción de Gred Ibcher Roth, Revisón 

de Elsa Cecilia Frost.  México: Fondo de Cultura Económica, 1996. 

HELD, K. (Husserl y los griegos . Santefé de Bogotá : Norma, 1999.

 HOYOS, V. Guillermo. El problema de la libertad humana en Kant: en Ideas y Valores N° 51 

y 52 . Bogotá, Colombia: Universidad nacional de colombia, 1978. 

_______________ Los intereses de la vida cotidina y la ciencias. (Kant, Husserl, Habermas) . 

Bogotá, Colombia: Universidad Nacional,  2011. 

HUSSERL, E. Lógica formal y lógica trascedenntal. Ensayo de una crítica d ela razón Lógica. 

Traducción de Luis Villoro. México: UNAM, 1962.

__________ Experiencia y Jucio. Investigciones acerca de la genealogía de la lógica. Redacción 

y edición de Ludwing Landgrebe. Con Epílogo de Lothar Eley y Traducción de Jas Reuter. 

Méxio: UNAM.1 980. 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 271

___________ La idea de la fenomenología. Cinco lecciones. Traducción de Manuel García- 

Báro. México: Fondo de Cultura Económica, 1982.

__________ La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Traducción y 

estudio preliminar: Julia, V. Iribarne.  Buenos Aires, Argenitna: Prometeo. 2008. 

 IRIBARNE, V. J. Traducción y estudio preliminar a La Crisis de la ciencias europeas y la 

fenomenología trascendental. Buenos Aires argentina: Prometeo, 2008.

 KANT, I.  Prolegómenos a toda metafisica del futuro. Estudio introductorio y analisis de la 

obra por F. Larroyo. México: Porrúa, 1972. 

_______Crítica de la Razón Pura. Buenos Aires: Alfaguara, 1998.

 _______ Los progresos de la metafísica. Edición bilingue alemán-español. Traducción, 

estudio preliminar e índeces de Mario Caimi. México: Fondo de Cultura Económica, 2008. 

________ La contiende entre las facultades de filosofía y teología. Estudio preliminar de José 

Gómez Caffarena y traducción de Roberto Rodriguez Aramayo. Madrid: Trotta,  1999.

________ Observaciones sobre el sentimiento de lo bello y lo sublime. Edición bilingue. 

Traducción, estudio introductorio, notas e indice analítico de Dulce Maria Granja Castro. 

México: Fondo de Cultura Económica,  2005. 

LUFT, Sebastián Desde el ser a lo dado y desde lo dado al ser: algunos comentarios sobre el 

trascendentalismo ideal en Kant y Husserl traducción del inglés por Sebastián Kaufmann. En 

investigaciones fenomenológicas 5, Marquette University 2006,

 PATON, H. J. Kant´s Metaphysic of Experincia. A Commentary on the first half of the kritik der 

reinen vernunft. Volume two. London: Unwin Brothes Ltd, Woking, 1963. 

 WATKINS, E. Kant and metaphysics of causality. Cambridge: University Press, 2005.





RESEÑA





Iribarne, Julia V. En torno del sentido de la vida
Ensayos fenomenológico-existenciales

Morelia: Jitanjáfora, 2012

ROBERTO J. WALTON
Universidad de Buenos Aires

Argentina

Dos figuras –Edmund Husserl y Jorge Luis Borges– junto con tres temas 
–la finitud, la muerte y la esperanza–atraviesan de modo privilegiado la 
obra y, con esta presencia, le confieren su peculiar y distintivo talante sin 
que el primer plano que ocupan sea excluyente. Los análisis filosóficos 
comprenden otras múltiples cuestiones y se enriquecen con referencias a 
la literatura y con alusiones a textos religiosos de la antigua Mesopotamia 
y de Egipto, del hinduismo y del budismo, y de la tradición judeo-cristiana. 
Ejemplos extraídos de la cinematografía no son ajenos a esta variada 
ilustración de rasgos característicos de la vida humana. A la reflexión sobre 
estos temas y figuras “subyace”, como declara la autora en la �Introducción� 
(p. 14), en una estrecha imbricación, el problema del sentido de la vida. A 
través de esta meditación asistimos a un bello y esclarecedor análisis de 
la existencia humana, con referencias a variadísimas formas y situaciones 
en que ella puede ser vivida. Es un libro sobre nuestra vida, y cada uno 
de nosotros podrá sentirse involucrado en la diáfana descripción de sus 
pulsaciones, de sus incertidumbres y riesgos, de las oportunidades para 
conferirle o encontrar su sentido, y, por tanto, de vivir con posibles certezas 
salvadoras.

El fundador de la fenomenología está presente en un análisis del tiempo 
que gira en torno del pasado asumido como herencia, del presente vivido 
en la vigilia del kairós, y del futuro anticipado como apertura creativa. La 
autora pone un énfasis especial en lo imaginario en vista de la renovación 
y en nuestra cualidad irrepetible, designada por Husserl con la palabra 
Einmaligkeit, de personas que vive una vida única. Y destaca el análisis de 
la mortalidad del ser humano y la inmortalidad del sujeto trascendental, 
la aspiración a la felicidad y la lucha contra el destino que se opone, y la 
creencia en el sentido de un todo de la vida que permite dar un sentido a la 
vida propia. Por su parte, Borges es valorado por su comprensión piadosa 



276 - Roberto J. Walton

de los hombres, la obsesión por el destino, la incertidumbre respecto de la 
identidad personal, el modo conjetural de aproximarnos a las cosas, y el 
tratamiento de Dios en forma de conjetura o sospecha. Temas procedentes 
de una y otra figura inspiradora son puestos en paralelo en una lectura 
fenomenológica de textos literarios: la constitución husserliana con la 
acción recíproca en que el sujeto configura un mundo que revierte sobre él, 
la estructura temporal de la conciencia con la clara idea del fluir temporal 
inspirada en Heráclito, la vuelta reflexiva sobre el curso de la conciencia con 
el tema del espejo y el doble en la cuestión de la identidad personal, y la 
sedimentación de las habitualidades con la instalación de actitudes en los 
personajes.  

La finitud es el tema de un examen que se centra en el modo en que la 
experiencia de los límites refluye sobre la vida. El fenómeno se da porque 
no somos meramente finitos como las plantas y los animales, sino que 
tomamos conciencia de esa finitud. La cuestión es analizada a la luz del 
tema de la existencia vuelta hacia la muerte según Martin Heidegger, y se 
recuerda que Jean-Paul Sartre pone de relieve otros modos de la finitud bajo 
el nombre de “facticidad”. Se trata de aquello que no podemos modificar ni 
suprimir: nuestra corporalidad, el pasado que tiene la solidez de lo definitivo 
a nuestras espaldas, y la libertad, es decir, la imposibilidad de dejar de elegir 
de modo permanente nuestro ser. Queda consignado también el análisis 
de Eugen Fink sobre los fenómenos fundamentales de la existencia en que 
aflora la finitud como la muerte, el amor, la lucha, el trabajo y el juego, y se 
añaden a esta lista los fenómenos del conocimiento y la comunicación, con 
la observación de que la enumeración podría extenderse. La autora subraya 
que el Eclesiastés ya expresa la mirada desconsolada del ser humano frente 
a los avatares de la vida, y plantea la cuestión a través de dos respuestas 
paradigmáticas: la vida como un cuento narrado por un idiota, y la vida 
como una oportunidad para hacer cosas buenas. Afirma al respecto: “Aquí 
está implícito el doble sentido de la finitud: por una parte, la vida es esta vez, 
un día termina y, por otra parte, nadie puede vivir mi vida por mí. Mi vida es 
la mía. En esta cuestión no hay duplicados” (p. 144). 

La muerte es el paradigma de la finitud, y es posible detenerse en 
algunas experiencias que se relacionan con ella. Estamos sometidos a una 
pérdida de energía vital, y sentirse abandonados de esta manera permite 
aproximarse al sentimiento de la muerte. Si la vitalidad cae por debajo 
de un cierto nivel como puede suceder en la enfermedad, tenemos la 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 277

experiencia de lo fácil que resulta la desaparición del resto de vitalidad. Es 
la experiencia de un deslizamiento hacia la muerte que se siente como una 
entrega al cansancio y una expectativa de alivio. Estados de ánimo como la 
desesperación, la tristeza o la enfermedad posibilitan la experiencia de una 
relación amistosa de aceptación con la muerte. Otra experiencia que puede 
desvelar el sentimiento de la muerte es la experiencia de no ser amado por 
nadie ni de ser necesario para nadie. Estamos en una situación sin signos 
positivos ni negativos, es decir, en una monotonía en la que se disuelven 
todos los afectos. Además, nuestra experiencia de la muerte se relaciona 
con la muerte del otro, que significa el aniquilamiento de toda expectativa 
anticipante de su presencia. Por tanto, si bien la experiencia originaria 
efectiva de la muerte es imposible, contamos con otras que convergen en 
una pseudoinstitución originaria de ella. La conclusión es que el ser humano 
maduro y experimentado puede reconciliarse con la idea de su muerte ya 
que vivir en paz con la muerte que hemos aceptado es la manera humana de 
morir. La condición de posibilidad para vivir la propia muerte como muerte 
realmente humana reside en la comprensión de que todas las edades tienen 
su propia clave, en saber buscar en cada edad la clave que les es propia, 
y en vivir con plena confianza cada momento de la vida: “Vivir –dice la 
autora– es llevar a cabo una tarea, dar respuesta a un llamado; habiéndola 
llevado a cabo, querríamos partir hacia algo diferente y no seguir viviendo 
interminablemente del mismo modo o empezar de nuevo” (p. 158). 

El tratamiento de la esperanza se centra en determinar si tiene o no 
sentido vivir en actitud esperanzada. La autora se ocupa de deslindar 
esta actitud frente a otras. Particular atención recibe el contraste con 
la desesperanza y lo que diferencia a esta de la desesperación, es decir, 
del estado emocional de quien se siente acorralado por determinadas 
circunstancias como la pérdida del ser querido o un fracaso profesional. El 
desesperado reacciona ante esas situaciones, y puede haber desmesura en 
su respuesta. En la desesperanza, por el contrario, no se actúa y desaparece 
toda referencia al futuro. El mundo ya no convoca, y por eso el sujeto se 
segrega del entorno que deja de exhibir contornos definidos. Personas y 
objetos se tornan indiferentes porque desaparecen los signos vitales que 
comprometen con ellos. Ya no se procura el cumplimiento de proyectos 
porque no se pretende tener injerencia en el curso de los acontecimientos. 
Ante la desesperanza, la esperanza nace cuando surge en las circunstancias 
un elemento nuevo que permite acceder a la actitud esperanzada y que no 
procede la propia voluntad. Asimismo, se ha de trazar una diferencia entre 



278 - Roberto J. Walton

la esperanza y el deseo a pesar de que comparten el carácter positivo de 
estar enderezados a una realización. El objeto del deseo está bien definido 
y compromete el ejercicio de nuestra voluntad. En cambio, la esperanza 
impone el reconocimiento de nuestros límites en el sentido de que no 
podemos dominar todos los factores implicados en la realización. Se asocia 
con una radical humildad y una confianza básica porque está rodeada de 
incertidumbres y de mediaciones que pueden ser ignoradas. Por eso la 
esperanza puede ser loca en el sentido de esperar contra toda esperanza. 

Es posible distinguir una dimensión mundana y una dimensión 
trascendente de la esperanza. En el primer caso se trata de un enfoque del 
futuro en que los signos negativos del mundo se transforman en favorables. 
Esta forma de esperanza puede tener un variado alcance. La proyección 
menor concierne al ámbito en que se desarrollan nuestras acciones y a las 
posibilidades restringidas que tenemos si queremos modificar la situación. 
Asumimos nuestras limitaciones, y nos disponemos con confianza a 
mejorar las cosas. Sabemos que hay cursos de acontecimientos que nos 
desbordan, y esto nos lleva a reflexionar sobre la mejor orientación que 
podemos dar a nuestra existencia y sobre la meta a la que debe tender. Esta 
dirección futura incluye el con-vivir, y el alcance más abarcador se refiere 
a la realización de un mundo en paz en que se reconoce universalmente 
la dignidad humana. La convivencia en la vida comunitaria tiene un valor 
propio, y genera, a partir de sus propias posibilidades, la esperanza de 
que las generaciones futuras vivan en un mundo mejor. Mientras que en 
la dimensión mundana subyace una esperanza en el devenir futuro de la 
humanidad, en la dimensión de la trascendencia se atisba la incidencia 
de un sentido mayor que confiere perdurabilidad a nuestros más elevados 
afanes cotidianos. Frente a la comprobación de que dejaremos de participar 
algún día en la trama de la vida, se aguarda alguna forma de supervivencia 
luego de la muerte. Cuando no se concibe un alma inmortal, se encuentra 
el rescate de la memoria como una función suplementaria que introduce 
una cierta inmortalidad. Si prevalece la idea de un triunfo sobre la muerte, 
emergen diversas modalidades de creencia en la supervivencia, que se 
pueden distinguir de acuerdo con el análisis proporcionado por Carl Jung. 

La autora considera que el rasgo común de los seres humanos es la 
capacidad trascendental constitutiva que les permite organizar la experiencia 
mediante sentidos y configurar mundos. La diferencia entre ellos reside 
en los productos constituidos por esta capacidad común, y encuentra una 



Anuario colombiano de Fenomenología  - 279

significativa ilustración en el contraste entre agnosticismo y gnosticismo 
respecto del tema que nos ocupa. No se trata de una diferencia inter-cultural 
sino de una diferencia intra-cultural que responde la presencia universal 
de dos tipos de seres humanos: el escéptico con su posición no-afirmativa 
y el hombre de fe con su actitud afirmativa. La esperanza escatológica o 
esperanza de un no-fin es un don porque no resulta de la propia voluntad ni 
responde a órdenes ajenas. No se puede ordenar la esperanza como no se 
puede ordenar el amor o la fe. Siguiendo a Gabriel Marcel, se han de añadir 
otros dos caracteres esenciales de la esperanza: una condición profética 
porque implica una referencia a lo que deberá ser; y una condición salvadora 
que remite a una misteriosa eficacia que está en las antípodas de la eficacia 
de las armas. Además, la autora incluye un análisis de las posiciones de Max 
Scheler y Miguel de Unamuno: “La filosofía, por su parte, –afirma– considera 
la cuestión como metafísica y aunque no logre dar respuestas definitivas 
tiene el derecho a sostener el tema en forma de preguntas” (p. 161).     





Anuario colombiano de Fenomenología  - 281

COLABORADORES      

AGUIRRE GARCÍA, JUAN CARLOS
Profesor de la Universidad del Cauca, (Popayán, Colombia).  Coordinador del programa 
de Filosofía, del Grupo de interés en filosofía de la ciencia y la metodología y del grupo 
de investigación Fenomenología y Ciencia. Su línea de trabajo se orienta hacia la 
convergencia  entre fenomenología y filosofía de las ciencias. Actualmente es codirector 
de la serie: cuadernos de epistemología. Entre sus trabajos se encuentran: Réplica a: ¿es la 
inconmensurabilidad incomparabilidad? (Discusiones filosóficas, No. 13, 2008, pp. 113-125), Khun 
y el programa fuerte en sociología de la ciencia (cuadernos de epistemología, No. 2, 2008, pp. 83-
106). Enseñar ciencia en una era post-positivista (cuadernos de epistemología, Nro. 3, 2008, pp. 61-
86). Al interior del grupo de fenomenología varios trabajos en coautoría con Luis Guillermo 
Jaramillo Echeverry: consideraciones acerca de la investigación en el aula: más allá de estar a la moda 
(Educación y educadores, volumen 11, No. 1, 2008.  Actualmente desarrolla su Tesis Doctoral 
bajo la dirección de Carlos Enrique Restrepo.

Dirección electrónica: jcaguirre@unicauca.edu.co

ARISTIZÁBAL HOYOS, PEDRO JUAN 
  Profesor asociado a la Universidad Tecnológica de Pereira. Es filósofo de la Universidad de 
Caldas, Magíster en Filosofía de la Universidad Javeriana (Bogotá) y Doctor en Filosofía de la 
Pontificia Universidad Bolivariana (Medellín). Es autor de los libros: Intimidad y temporalidad. 
Husserl-Rilke. Alejandría Libros, Bogotá, 2003 y subjetividad, historia y  cultura.  Estudios 
fenomenológicos. Alejandría Libros, Bogotá, 2005. El solipsismo y las relaciones de intersubjetividad. 
Análisis fenomenológico de la experiencia del Otro (Bogotá: San Pablo, 2011). También ha sido 
colaborador en las siguientes revistas: Folios, Praxis filosófica y Ciencias humanas. Dirige el 
grupo de investigación Fenomenología y teoría crítica de la sociedad. Miembro Ordinario del 
Círculo Latinoamericano de Fenomenología. 

  Dirección electrónica: juansipaso@utp.edu.co

CÁRDENAS MEJÍA, LUZ GLORIA
 Profesora del Instituto de Filosofía de la Universidad de Antioquia (Medellín, Colombia). 
Doctora en Filosofía de la Universidad de Antioquia. Magíster en Filosofía de la Universidad 
Católica de Lovaina (Bélgica). Filósofa de la Universidad del Rosario (Bogotá). Integrante 
del Grupo de Filosofía y Enseñanza de la Filosofía. Miembro del Círculo Latinoamericano 
de Fenomenología, CLAFEN y de la Asociación Latinoamericana de Filosofía Antigua, ALFA. 
Libros: Aristóteles: retórica, pasiones y persuasión. San Pablo - Universidad de Antioquia, Bogotá, 
2011 // En diálogo con los griegos (coautor: Luis Alberto Fallas López) San Pablo - Universidad 
Pedagógica Nacional, Bogotá, 2006 // Retórica, poética y formación. Universidad Pedagógica 
Nacional y Universidad de Antioquia, Bogotá, 2005.

  Dirección electrónica: lcardenas@quimbaya.udea.edu.co

CARVAJAL CORREA, CARLOS ALBERTO 
Profesor titular de la Universidad Tecnológica de Pereira. Estudios universitarios: 
pre-grado de la Universidad de Antioquia (1988), Maestría en filosofía de la 
Universidad de Antioquia, título obtenido con el trabajo: El constructivismo kantiano 



282 - Colaboradores

en la filosofía de John Rawls. Ha publicado  diversos artículos en revistas nacionales, 
algunos de estos trabajos son: ¿Lo razonable y el consenso entrecruzado? En: Colombia  
Revista De Ciencias Humanas, ¿Modelos previos a la Teoría de la Justicia de John Rawls? En: Revista 
De Ciencias Humanas. Pertenece en la actualidad al Comité de Bioética de la Universidad 
Tecnológica de Pereira.

Dirección electrónica: carvacor@utp.edu.co

CUARTAS RESTREPO, JUAN MANUEL
  Profesor titular de la Universidad Eafit, de Medellín, Colombia. Doctor en Filosofía, 
investigador invitado de la Universidad de Montreal, Canadá (2005); ha publicado: Sobre el 
difícil arte del perdón, ensayos. Programa editorial Universidad del Valle, Cali, 2009 // El budismo 
y la filosofía. 2ª ed. Programa editorial Universidad del Valle, Cali, 2007 // Marvel Moreno, 
treinta años de ‘escritura de mujer’. Instituto Caro y Cuervo, Bogotá, 2007, trabajo ganador 
del Premio Nacional de Ensayo ‘Rafael Gutiérrez Girardot’ (2006). Ministerio de Cultura – 
Instituto Caro y Cuervo // Los rumbos de la mente, ensayos sobre el yo, lo mental natural y la inteligencia 
artificial. San Pablo – Editorial Universidad Pedagógica Nacional, Bogotá, 2006 // Pedagogías 
de la violencia en Colombia. Programa editorial Universidad del Valle, Cali, 2003 // Los 7 
poetas del haikú. Programa editorial Universidad del Valle, Cali, 2005 // Autobiografías de 
filósofos y poetas. Editorial Universidad de Caldas, Manizales, 2002 // Blanco Rojo Negro, el 
libro del haikú. Programa editorial Universidad del Valle, Cali, 1998 // Hermenéutica y cotidianidad 
–Dos aplicaciones−. San Pablo, Bogotá (en prensa). 

  Dirección electrónica: juancuar60@yahoo.ca

HERRERA RESTREPO, DANIEL 
Dr. En Filosofía. Estudió en Lovaina y Friburgo. Ha sido Doctor y Decano de la Facultad de 
Filosofía de la Universidad de San Buenaventura, Decano de Humanidades de la Universidad 
del Valle y Decano de Filosofía de la Universidad  Santo Tomás y por varios años profesor 
invitado especial de la Universidad Nacional. Ha publicado: Hombre y Filosofía, El dinamismo 
teleológico de la conciencia (1972), La filosofía en Colombia. Bibliografía. 1620-1973 (1975), Los Orígenes 
de la Fenomenología (1980), Escritos sobre Fenomenología (1986), El Pensamiento Filosófico de José Félix 
de Restrepo (1989), Teoría Social de la Ciencia y la Tecnología (1993), América Latina y la Fenomenología 
(México 1999) y La Persona y el mundo de su experiencia (2002). Ha publicado un sin número 
de artículos y ensayos sobre fenomenología y filosofía en general diseminados en distintas 
revistas filosóficas. Es miembro ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenología.

Dirección electrónica: danielherrera@007mundo.com

IRIBARNE, JULIA VALENTINA
Doctora, Licenciada y profesora de filosofía de la academia nacional de ciencias de Argentina. 
Es directora de la Sección en Fenomenología y Hermenéutica de la Academia Nacional de 
Ciencias. Es profesora de Antropología Filosófica en la Universidad católica Argentina (UCA). 
Ha publicado los libros: Por las calles de Dios en plena siesta (2004), La fenomenología como monadología 
(2002), La hora de la balsa (2002), Búscame en el puerto (2000), Sueño de sombras (1999), Husserls Theorie 
der Intersubjektivität (1994), La Intersubjetividad en Husserl, Bosquejo de una teoría, Vol. I (1987) y Vol. 
II (1988) y La libertad en Kant. Actualmente, es representante de América Latina y la Península 
Ibérica en el Comité Ejecutivo de la Organización de Organizaciones de Fenomenología 
(OPO) Es miembro ordinario del Círculo Latinoamericano de Fenomenología.

Dirección electrónica: juliairibarne@fibertel.com.ar



Anuario colombiano de Fenomenología  - 283

QUIJANO, LUIS GUILLERMO
Pregrado (1999) y maestría (2005) en filosofía en la Universidad de Antioquia.  Actualmente 
adelanta el doctorado en filosofía en la Universidad Pontifica Bolivariana, Medellín. Profesor 
y director (hasta 2013) de la Escuela de filosofía en la Universidad Tecnológica de Pereira 
desde 2007.Profesor de música (curso de estructuras de la música) en la escuela de música 
de la Universidad Tecnológica de Pereira. Investigador principal del grupo en Estética y 
Expresión desde 2008. Actualmente concluyó el  proyecto Mímesis I. Algunos libros: Platón el 
Poeta Legislador, La Máquina de Guerra y la Máquina Literaria. En música ha sido ganador de dos 
concursos de composición a nivel nacional por sus obras: “Desposorios Místicos” (1993) y Cuatro 
Piezas para Cuarteto de Cuerdas (1997).

Dirección electrónica: luisquijano@utp.edu.co

RIZO-PATRÓN, ROSEMARY 
Doctora en Filosofía por la Universidad Católica de Lovaina, Bélgica. Profesora 
principal y Coordinadora de la Maestría en Filosofía de la Pontificia  
Universidad Católica del Perú (CIphER). Editora responsable de la revista Estudios de filosofía 
del Instituto Riva-Agüero. Ha editado El pensamiento de Husserl en la reflexión filosófica contemporánea 
(1993), con la colaboración de eminentes fenomenólogos latinoamericanos y europeos, y 
los dos volúmenes del Acta fenomenológica latinoamericana de CLAFEN (2004 y 2006). Autora 
de numerosos trabajos de filosofía fenomenológica contemporánea (continental). 
Es miembro ordinario y secretaria del Círculo Latinoamericano de Fenomenología, así como 
coordinadora del mismo en Perú.
Dirección electrónica: rrizopa@pucp.edu.pe

OCAMPO ORTIZ, OSCAR EDUARDO
Candidato a Magister de la Universidad Tecnológica de Pereira y Licenciado de la misma 
universidad. Es investigador del Grupo de Investigación en Fenomenología y Teoría Crítica de 
la Sociedad en la Universidad Tecnológica de Pereira.  Ha sido profesor catedrático de Teoría 
de la Argumentación y ética en la Universidad del Quindío. Sus intereses investigativos están 
dirigidos hacia la fenomenología de Husserl y el pensamiento moral de Kant. En la actualidad 
está realizando una investigación sobre Kant llamada: La libertad en la Crítica de la razón pura: de 
la libertad trascendental hacia la autonomía y la esperanza moral. Se destaca también su publicación 
Solución de Kant al problema de la inducción científica de David Hume en la revista Paradoxa. 

Dirección electrónica: alefveritas@gmail.com

PÉREZ LARROTA, GUILLERMO
Doctor en filosofía de la Pontificia Universidad Javeriana (Bogotá-Colombia): Profesor del 
departamento de filosofía de la Universidad del Cauca (Popayán)-Colombia, Dedico su tesis 
doctoral al tema: Génesis y sentido de la ilusión fílmica (siglo del hombre/ universidad del Cauca, 
2003). Autor de  La estética de Nietzsche en la novela, La muerte en Venecia de Thomas Mann (2004). 
Ha realizado series documentales sobre arte e historia en el Departamento del Cauca. Es 
Miembro Ordinario del Círculo Latinoamericano de Fenomenología.

Dirección electrónica: guipe420@hotmail.com

SUÁREZ, JEISON ANDRÉS 
  Egresado del Programa de Licenciatura en Filosofía de la Universidad del Valle, Cali-
Colombia. Estudiante de la Maestría en Filosofía en la misma institución. Miembro del 
Grupo de Investigación “Hermes” adscrito al Departamento de Filosofía de la Universidad del 
Valle. Ha trabajado como asistente de investigación en proyectos vinculados a temáticas de 
la fenomenología en Edmund Husserl y Marc Richir. 

    Dirección electrónica: andressuareza88@gmail.com



284 - Colaboradores

VARGAS GUILLÉN, GERMÁN 
  Profesor Titular de la Universidad Pedagógica Nacional; Filósofo de la Universidad de 
San Buenaventura;  Magíster  en  Filosofía  Latinoamericana  por  la Universidad de Santo 
Tomás, Bogotá; Doctor en Educación por la Universidad Pedagógica Nacional; realizó la 
investigación postdoctoral El sentido cabe fenomenología y hermenéutica en la Universidad de Texas, 
en Arlington (2007-2009). Director de las colecciones editoriales Filosofía actual y Textos 
de filosofía (San Pablo) y Filosofía y enseñanza de la filosofía (UPN). Es miembro de varios 
comités científicos de publicaciones especializadas en filosofía y en pedagogía. Algunas de 
sus publicaciones son: Ausencia y presencia de Dios (2011), Ser y sentido (Coautor: Harry P. Reeder; 
2009); La humanización como formación (Coautores: Harry P. Reeder, Sonia Gamboa; 2008); 
Tratado de Epistemología (2006); Pensar sobre nosotros mismos (2006); La experiencia de ser (2005); La 
representación computacional de dilemas morales. Investigación fenomenológica de epistemología 
experimental (2004); Fenomenología del ser y del lenguaje (2003). Fue coeditor del segundo volumen 
del Acta Fenomenológica Latinoamericana (2005). Fenomenología, formación y mundo de la vida 
(2012). Dirige el Grupo de Investigación Filosofía y Enseñanza de la Filosofía. Por último, 
el profesor Vargas Guillén es Miembro de la sociedad Colombiana de Filosofía, Miembro 
Ordinario del Círculo Latinoamericano de Fenomenología y Miembro del Husserl Circle.

  Dirección electrónica: gevargas2@hotmail.com

WALTON, ROBERTO J. 
Doctor en filosofía por la Universidad de Buenos Aires. Profesor titular de Gnoseología en 
esta universidad, Miembro del consejo Nacional de Investigaciones Científicas y Técnicas, y 
Director del Centro de Estudios Filosóficos de la Academia Nacional de Ciencias de Buenos 
Aires. Autor de Mundo, conciencia, temporalidad (1993) y El Fenómeno y sus configuraciones (1993). 
Sus últimos artículos se ocupan del análisis husserliano de la historia, los horizontes de la 
memoria y la identidad, y los múltiples sentidos de la horizonticidad. Director de Escritos de 
Filosofía, miembro del Editorial Board de Husserl Studie y del Beirat de Orbis Phaenomenologicus. Es 
miembro ordinario del Círculo Latinoamericano de Fenomenología y coordinador del mismo 
en Argentina.

Dirección electrónica: grwalton@fibertel.com.ar

ZAHAVI, DAN 
Dan Zahavi es Profesor de Filosofía y Director del Centro para la Investigación de la 
Subjetividad en la Universidad de Copenhague, Dinamarca. Obtuvo su Ph.D.de la 
Universidad Católica de Lovaina en 1994, y el Doctorado en filosofía (una Habilitación) de la 
Universidad de Copenhaguen en 1999. Ha servido como presidente de la Sociedad Nórdica 
para la Fenomenología en los años 2001 hasta el 2007, y  es actualmente co-editor en jefe 
de la revista Fenomenología y las Ciencias Cognitivas. En su trabajo sistemático, Zahavi ha estado 
investigando principalmente la naturaleza del yo, la autoconciencia y la intersubjetividad. 
Ha escrito y editado más de 20 libros y más de 100 artículos. Sus publicaciones más 
importantes incluyen: Husserl und die transzendentale Intersubjektivität (Kluwer 1996), Self-awareness 
and Alterity (Northwestern University Press 1999), Husserl’s Phenomenology (Stanford University 
Press 2003),  Subjectivity and Selfhood  (MIT Press 2005), and together with Shaun Gallagher  The 
Phenomenological Mind (Routledge 2008). Su más reciente publicación es el volumen coeditado: 
Self, no self? Perspectives from Analytical, Phenomenological, and Indian Traditions  (Oxford University 
Press 2011).

Dirección electronica: dza@hum.ku.dk








