
Anuario Colombiano 
de Fenomenología

VOLUMEN VIII

Medellín - Colombia
2014



Anuario Colombiano de Fenomenología 
Volumen VIII

ISSN:2027-0208

Universidad de Antioquia
Instituto de Filosofía

Calle 67 # 53-108
Teléfono: (4) 219 56 80

Apartado Aéreo 1226
Medellín – Colombia

2014

Rector 
Alberto Uribe Correa

Vicerector de Investigación  
Fanor Mondragón Pérez

Director Instituto de Filosofía
Francisco Cortés Rodas

Compiladora 
Luz Gloria Cárdenas Mejía

Editor 
Carlos Arturo Bedoya

Diagramación
Yon Leider Restrepo

© Luz Gloria Cárdenas Mejía
    Universidad de Antioquia

© Abi Doukhan

© Comité éditorial Fonds Ricœur

© Grupo “Filosofía y Enseñanza de la Filosofía”

Circulo Colombiano de Fenomenología

Agosto de 2014

Esta publicación contó con recursos de la Vicerrectoría de Investigación de la Universidad de 
Antioquia a través de la “Estrategia de Sostenibilidad 2013” que benefició al grupo de investigación 
Filosofía y Enseñanza de la Filosofía

Esta publicación, o parte de ella, no puede ser reproducida por ningún medio sin la autorización 
escrita de los titulares del Copyright.



Contenido

ARTÍCULOS

Génesis trascendental de la subjetividad: El desarrollo infantil 
en perspectiva husserliana
ANDRÉS MIGUEL OSSWALD ................................................................. 11

La holgura del tiempo. Por una fenomenología de la intimidad
ROBERTO MENÉNDEZ ........................................................................ 33

El temple de ánimo y los horizontes de la vida corporal. Esbozo 
de una sistematización fenomenológica
Ignacio Quepons Ramírez ............................................................ 53

El mundo que habita en mí: Las dimensiones 
político-metodológicas de la teoría de la percepción 
de Maurice Merleau-Ponty
JESICA ESTEFANÍA BUFFONE ............................................................. 73

Actitud natural, angustia y absurdidad. Anotaciones 
sobre el extrañamiento existencial y la epojé fenomenológica
LUIS ESTEBAN ESTRADA LOPERA ....................................................... 91

El Altísimo y la Anarquía
GERMÁN VARGAS GUILLÉN ............................................................... 107

Disimilaciones (Intento de pensar la educación desde 
Emmanuel Levinas)
JOAN-CARLES MÈLICH ..................................................................... 123



El problema del otro como desbordamiento ético: Entre la 
alteridad y lo intersubjetivo
Ingrid Loriet Osorio Quintero ................................................. 143

Formar en el mundo de la vida
EDWIN HERNÁN ISAZA RESTREPO .................................................... 151

Acercamiento a la fenomenología en la perspectiva de las 
ciencias sociales
Pedro Juan Aristizábal Hoyos .................................................. 167

Mediación de las instituciones en la construcción de la 
sociedad
Martha Cecilia Betancur García .............................................. 183

Entre el sujeto trascendental y el sujeto mundano en 
Husserl, y el ipse y el idem en Ricoeur, 
¿cabe alguna aproximación?
ROSEMARY RIZO-PATRÓN DE LERNER ............................................. 205

El sentido y su origen. Esbozos de una relación de 
continuidad entre Husserl y Heidegger
CARLOS ARTURO BEDOYA RODAS .................................................... 231

El rodeo de la interpretación. Ensayo sobre el libro Cine 
Colombiano: Estética, Modernidad y Cultura de Guillermo Pérez 
La Rotta 
Hernán Alonso Jaramillo .......................................................... 245

Imaginación y mundo, phantasia y neutralidad
Juan Carlos Montoya Duque ..................................................... 265

Hermenéutica y cotidianidad
Juan Manuel Cuartas Restrepo ................................................. 281

DOCUMENTOS

De los muros blancos al Fondo Ricoeur: la conversación 
filosófica inacabada
Catherine Goldenstein .............................................................. 295



Jaime Rubio piensa con Latinoamérica
Luz Gloria Cárdenas Mejía ................................................................. 309

TRADUCCIONES

La condición de extranjero
PAUL RICOEUR ................................................................................... 321

La epistemología de Emmanuel Levinas: De la 
justificación a la justicia
ABI DOUKHAN ................................................................................... 333

RESEÑA

Rizo-Patrón de Lerner, Rosemary. Husserl en diálogo. 
Lecturas y debates. Bogotá: Siglo del Hombre Editores / 
Fondo Editorial Pontificia. Universidad Católica 
del Perú, 2012
CARLOS ARTURO BEDOYA RODAS ................................................... 357





PRESENTACIÓN

En este volumen queremos hacer un homenaje muy especial a Jaime Rubio 
Angulo y con él a Paul Ricoeur, pues fue Jaime quien en nuestro medio lo 
difundió e inspirado por él pensó a Latinoamérica. Una gratitud inmensa le 
guardamos por habernos indicado el camino hacia su filosofía y a pensarnos a 
nosotros mismos. Catherine Goldenstein, quien cuida el Fonds Ricoeur, estuvo 
en Colombia con el propósito de compartir con el Grupo Filosofía y Enseñanza de 
la Filosofía su invaluable experiencia en la construcción de este Fondo; recoge-
mos en este volumen su presentación que acompañó con hermosas fotos, a la 
cual añadió otras para su publicación y agradecemos a Carolina Villada Castro 
el cuidado que tuvo en su traducción. Para el Grupo es un importante docu-
mento de trabajo, pues bajo la dirección de Germán Vargas Guillén, adelanta 
un proyecto de digitalización de los archivos de fenomenólogos que reposan 
en Center for Advanced Research in Phenomenology –CARP–. Este centro tiene su 
sede en la Universidad de Memphis en Estados Unidos bajo la supervisión de 
Thomas Nenon. Allí se cuenta con una serie de copias y originales de académi-
cos que enseñaron en Estados Unidos y en Canadá (Hannah Arendt, Winthrop 
Bell, Franz Brentano, Dorion Cairns, Johannes Daubert, Aron Gurwitsch, 
Felix Kaufman, Alfred Schutz, Erwin Straus y Helmunt Wagner). La información 
sobre este centro se encuentra en el sitio http://www.phenomenologycenter.
org/. Además de esto, paralelamente se trabaja en los fondos y archivos de los 
fenomenólogos colombianos, el primero de ellos es el de Daniel Herrera y que 
ya se encuentra alojado en la siguiente dirección http://filosofiayensenanza.
uis.edu.co:8080/archivodigital/index.jsf. 

Como una pequeña contribución se publica en este volumen un estudio, 
apenas en ciernes, sobre Jaime Rubio Angulo. Incluimos, también, como parte 
del homenaje, una traducción de Heidy Gutiérrez al español de un artículo 
de Paul Ricoeur, que fue publicado en la revista Esprit. Agradecemos a Olivier 
Mongin por habernos obsequiado la revista en su visita a Colombia, de la que 
guardamos gratos recuerdos.

Varios de los artículos que componen este volumen llegaron a nuestro 
Anuario por la convocatoria que publicamos en la red del Círculo Latinoame-



8 - Presentación

ricano de Fenomenología, muchas gracias, debemos mucho de nuestro trabajo a 
su apoyo. Publicamos también contribuciones de los estudiantes de la Línea 
de Fenomenología de la Maestría en Filosofía del Instituto de Filosofía de la 
Universidad de Antioquia. Esta línea fue una adaptación del diseño que ela-
boró Germán Vargas Guillén para una Maestría Virtual en Fenomenología, con 
la aprobación del Círculo Latinoamericano de Fenomenología y es una primera expe-
riencia, que contó con el apoyo del Instituto de Filosofía de la Universidad 
de Antioquia. Concluimos en este primer semestre de 2014 los seminarios, 
cuatro de ellos sobre Husserl, uno sobre Ricoeur y otro sobre Levinas. Dos 
seminarios intensivos, uno ofrecido por Rosemary Rizo-Patrón sobre Ideas I de 
Husserl y, otro, una lectura desde la fenomenología y la hermenéutica del cine 
por Guillermo Pérez La Rotta. Realizamos un evento en el segundo semestre 
del 2013 para conmemorar los centenarios de la publicación de Ideas I de 
Husserl y del nacimiento de Paul Ricoeur, que contó con la participación de 
Rosemary Rizo-Patrón, profesores colombianos y los estudiantes de la maes-
tría; sus contribuciones hicieron parte del libro La región de lo espiritual que 
publicó la Universidad Pedagógica Nacional, gracias a la gestión de Germán 
Vargas Guillén. Esperamos, con mucha ilusión, la elaboración final de sus tesis 
de maestría. 

En varios de los artículos que nos fueron enviados por profesores de 
Latinoamérica, Europa y por los estudiantes de la maestría, notamos una pre-
ocupación por los temas del cuerpo, la afectividad, los temples de ánimo, los 
sentimientos, la emoción, la primera infancia, la intimidad, el absurdo, el 
desasosiego, la amistad y el amor; abordados desde distintas perspectivas con 
los que contribuyen al estudio que hoy investigadores en el mundo realizan. 
“Génesis trascendental de la subjetividad: El desarrollo infantil en perspec-
tiva husserliana”, “La holgura del tiempo. Por una fenomenología de la intimi-
dad”, “El temple de ánimo y los horizontes de la vida corporal. Esbozo de una 
sistematización fenomenológica”, “El mundo que habita en mí: Las dimensiones 
político-metodológicas de la teoría de la percepción de Maurice Merleau-
Ponty”, “Actitud natural, angustia y absurdidad. Anotaciones sobre el extra-
ñamiento existencial y la epojé fenomenológica”, “El Altísimo y la Anarquía”. 
Otros de los temas que se abordan son: la educación, la formación, la ética, 
lo social y las instituciones en “Disimilaciones. (Intento de pensar la educa-
ción desde Emmanuel Levinas)”, “El problema del otro como desbordamiento 
ético: Entre la alteridad y lo intersubjetivo”, “Formar en el mundo de la vida”, 
“Acercamiento a la fenomenología en la perspectiva de las ciencias sociales” 
y “Mediación de las instituciones en la construcción de la sociedad”. En los 
restantes artículos se profundiza en las relaciones, unas veces de confronta-
ción y de crítica, otras de diálogo, entre algunos filósofos que pertenecen al 
movimiento fenomenológico, de otras corrientes de pensamiento, o se propone 
un rodeo interpretativo por la lectura sobre determinados temas y asuntos 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 9

de nuestra cotidianidad. “Entre el sujeto trascendental y el sujeto mundano 
en Husserl, y el ipse y el idem en Ricoeur, ¿cabe alguna aproximación?”, “El 
sentido y su origen. Esbozos de una relación de continuidad entre Husserl y 
Heidegger”, “El rodeo de la interpretación. Ensayo sobre el libro Cine colom-
biano: Estética, Modernidad y Cultura de Guillermo Pérez la Rotta”, “Imaginación y 
mundo, phantasia y neutralidad”, “Hermenéutica y cotidianidad”. Se incluye en 
este volumen la traducción de “La epistemología de Emmanuel Levinas: De la 
justificación a la justicia” artículo en el que se propone una lectura novedosa 
desde la epistemología, no desde la ética, como podría esperarse de Levinas 
y, por último, una reseña del reciente libro de Rosemary Rizo-Patrón publicado 
por Siglo del Hombre Editores, Husserl en diálogo. Lecturas y debates.

Este volumen se publica gracias al apoyo de la Estrategia de Sostenibilidad 
2013-2014 concedida al Grupo Filosofía y Enseñanza de la Filosofía por la Vicerrec-
toría de Investigaciones de la Universidad de Antioquia, en el marco de la cual 
se desarrolló la Línea de Fenomenología de la Maestría en Filosofía que hemos 
mencionado. Muchas gracias por el apoyo recibido.

Luz Gloria Cárdenas Mejía
Medellín, agosto de 2014





Génesis trascendental de la subjetividad: 
El desarrollo infantil en perspectiva husserliana

Trascendental Genesis of Subjectivity: 
Infant Development from a Husserlian point of view

ANDRÉS MIGUEL OSSWALD
CONICET/UBA/UNLZ

Argentina

Resumen
El pasado del sujeto no se limita úni-

camente a conformar un horizonte que 
asiste al yo en el presente sino que la 
subjetividad misma tiene un pasado. 
Esto es, para Husserl, las operaciones 
trascendentales que posibilitan la expe-
riencia presente así como las dimensio-
nes que componen la subjetividad no 
son estructuras rígidas que permanecen 
inalteradas a lo largo de la vida sino que 
constituyen formas en devenir suscepti-
bles de cambiar bajo el influjo de la ex-
periencia. De aquí que la fenomenología 
genética deba tomar como tema el desa-
rrollo de las estructuras trascendentales 
desde el nacimiento hasta la vida adulta.

Palabras clave: Fenomenología 
Genética, infancia, temporalidad, mundo, 
sujeto.

Abstract
The past constitutes not only a Hori-

zon for the present I but the subjectivity 
has itself a past. Husserl claims that the 
trascendental activity that makes possi-
ble the actual experience as well as the 
dimensions that define the subject as 
such aren´t a rigid and unchangeable 
structure. On the contrary they change 
by the influence of the experience. The-
refore Genetic Phenomenology has to re-
search the development of trascendental 
structures from birth to adulthood.    

	
Key words: Genetic Phenomenology, 

childhood, temporality, word, subject.



12 - Andrés Miguel Osswald

 En términos generales, el análisis fenomenológico procede mediante la 
descripción de lo dado a la intuición. Resulta patente, sin embargo, que no 
es posible tener un acceso perceptivo de las experiencias que tuvieron lugar 
en el comienzo de la vida. Husserl propone, por tanto, realizar una “recons-
trucción” del pasado de la subjetividad mediante un abordaje doble: por un 
lado, un estudio “desde dentro” que opera mediante la rememoración y la re-
flexión y por otro, un análisis “desde fuera” centrado en la empatía. En primer 
lugar, entonces, estudiaremos el método que el autor propone para abordar 
el pasado inaccesible de la subjetividad (1). En segundo lugar, expondremos un 
problema íntimamente asociado con lo anterior: el olvido al que sucumbe la 
primera infancia (2). En tercer lugar, intentaremos describir los primeros víncu-
los establecidos por el niño pequeño, así como el proceso en virtud del cual 
constituye su propio cuerpo y se toma a sí mismo como un sujeto indepen-
diente (3). La tesis central que defiendo aquí puede sintetizarse así: el proceso 
de desarrollo puede ser descrito como un pasaje de la indiferencia –tanto 
entre el sujeto y el otro como entre el sujeto y el mundo– a la diferenciación, 
posibilitada por la emergencia de la actividad. Junto con ello se desarrollan las 
estructuras trascendentales que vuelvan al niño un adulto.

1. El método reconstructivo
Tengo certeza de que fui un bebé. Si busco reconstruir mis experiencias 

infantiles únicamente mediante el recuerdo, me encuentro rápidamente con 
una dificultad insalvable: existen trechos de mi vida que no puedo recordar. En 
este sentido, se pregunta Husserl en uno de los textos complementarios a la 
Crisis: “¿Es esta consideración sólida? ¿Se ha de reivindicar lo que se dice aquí 
como intelección esencial? ¿Tiene el no intuitivo ‘retroceder en el horizonte 
abierto de pasado’, dentro de la no intuitividad, ‘amplitudes’ ilimitadas?”.1 
Se responde que el recuerdo es un modo de acceso válido siempre y cuando 
no se pretenda por esta vía “fundamentar el comenzar del ego de la manera 
indicada desde dentro”,2 esto es, mientras no se persiga ir más allá del límite 
que marca el comienzo de mi posibilidad de recordar. En este sentido, es 
necesario distinguir entre una “primera infancia” signada por el olvido, y una 
“segunda infancia” accesible por la rememoración. La existencia de un olvido 
esencial constituye un obstáculo para la indagación desde dentro y, por ello, 
requiere ser complementada por un abordaje externo. En relación con ello, el 
autor escribe:

1 HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer Konstitution. Texte 
aus dem Nachlass (1916-1937) (Husserliana XXXIX). Dordrecht: Springer, 2008, p. 469. En adelante, 
Hua XXXIX.

2 Hua XXXIX, p. 469.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 13

Si retrocedo ahora, como se dijo, a los estadios más tempranos de mi 
desarrollo, entonces, se modifica mi ego primordial y en él mi intencionalidad 
referida a los otros y a la constitución intersubjetiva –todo esto se modifica 
retroactivamente; y entonces se trata de modificaciones que no puedo hacer 
intuitivamente reproductivas a partir del recuerdo de mi infancia, al menos en 
parte, y tampoco por medio de la empatía en el bebé que veo exteriormente y 
no comprendo mejor que a los gatitos. Comprender al niño en la explicitación, 
comprender mi propia infancia en su primer estadio de desarrollo, significa 
comprender a partir de ellos la marcha originaria de la intencionalidad consti-
tutiva, marcha por medio de la cual pude convertirme en el yo que soy como 
el yo que ahora experiencia el mundo, el yo de este mundo que vale para mí.3

En este pasaje se hacen varias afirmaciones importantes: (1) el ego maduro 
no coincide con el ego infantil; (2) el modo en que los sujetos infantiles se 
relacionan con otros sujetos no debe pensarse a la luz del modo en que se 
constituye la intersubjetividad en la vida adulta; (3) la intencionalidad, por su 
parte, experimenta un proceso de desarrollo. Por todo esto, (4) si pretendo 
comprender mediante la empatía, sin tomar las debidas precauciones, la vida 
del bebé que me hace frente es muy probable que o bien no pueda distinguir 
su interioridad de la de otros animales y, por tanto, no logre dar con lo propio 
de la infancia humana, o bien que imponga a la experiencia temprana las 
estructuras subjetivas que operan en la vida adulta y tampoco pueda captar lo 
característico de la vida infantil. Es necesario, por tanto, precisar las caracte-
rísticas que posee la empatía cuando se dirige a sujetos humanos no adultos. 
Antes de avanzar en esta aplicación especial de la empatía, conviene estudiar 
algunos aspectos centrales de la teoría husserliana desarrollada centralmente 
en la V de las Meditaciones cartesianas. 

1.1 Empatía
El primer paso para poner a la luz el complejo intencional de la experiencia 

de lo ajeno es lo que Husserl llama “reducción a la esfera de la propiedad”. 
Se trata de una segunda reducción realizada sobre el campo de la reducción 
fenomenológica que tiene por objeto hacer abstracción de las efectuaciones 
constitutivas relativas a la intencionalidad que se relaciona inmediata o 
mediatamente con la subjetividad del otro. La nueva reducción posibilita, 
entonces, desprenderse metódicamente de todos los sentidos que no han 
tenido su origen en mi propia experiencia. Como resultado de este proce-
dimiento abstractivo se obtiene un “ámbito de primordialidad” que reúne 
a todas las presentaciones y a todas las apresentaciones susceptibles de 
recibir una confirmación presentativa. En términos noéticos, esto significa 
que el núcleo de la primordialidad la ocupa mi cuerpo propio en tanto “aquí” 
central, punto cero de todas las orientaciones y órgano del movimiento. El 

3 Ibíd., p. 479.



14 - Andrés Miguel Osswald

cuerpo propio, a su vez, se revela como sede de un yo psicofísico “que ordena 
y manda inmediatamente”4 sobre él y que deviene de la autoobjetivación del 
yo trascendental, como parte del mundo de los objetos que componen la 
esfera de la propiedad. El correlato noemático es una naturaleza primordial 
que abarca solo a los objetos que me son accesibles en persona en virtud 
de los desplazamientos del cuerpo propio así como las obras que dependen 
únicamente de mi actuar. La esfera de la propiedad abarca, entonces, por una 
parte, al cuerpo propio y al yo psicofísico y, por otra, a la naturaleza primordial.

En el orden de la fundamentación, lo primero es la auto-objetivación del 
sujeto trascendental en un yo psicofísico asociado a un cuerpo. Ahora bien, 
puesto que no hay experiencia originaria del otro pues “[...]si ocurriera esto, 
si lo esencialmente propio del otro fuera accesible de modo directo, sería 
entonces mera parte no-independiente de lo propio de mí mismo, y, en fin, él 
mismo y yo mismo seríamos uno”,5 la experiencia de la alteridad solo puede 
tener lugar a través de una mediación de la intencionalidad que apresenta al 
otro a partir de una aparición perceptiva en el mundo primordial propio: el 
cuerpo físico extraño. En virtud de una “parificación”; i.e. una síntesis pasiva 
que reúne a mi cuerpo y al del otro, al cuerpo físico extraño se le atribuye una 
corporalidad análoga a la mía propia y, por ello, deviene para mí un cuerpo 
propio. Husserl denomina “transferencia analogizante” a este procedimiento.

En el caso que nos ocupa, la empatía funciona como una herramienta 
auxiliar que permite trazar el puente entre el abordaje desde fuera, fundado en 
la observación presente de sujetos que no son humanos adultos (por ejemplo, 
bebés o animales), y el abordaje interno que persigue reconstruir los frag-
mentos de mi vida pasada que no son accesibles directamente por medio del 
recuerdo. Husserl escribe: 

Este esclarecimiento en la guía desde afuera, en el tomar como punto de 
partida los  animales y los bebés que aparecen en el mundo externo, se ha 
de alcanzar naturalmente sólo por medio del análisis interior intencional de 
la empatía y de una interrogación intencional de mi ego dirigida a su primera 
constitución originaria de su humanidad. Por ambos lados es necesaria una 
reconstrucción (y una que sea esencial y evidente) de aquello que no es 
directamente experienciado o experienciable [...].6

El método propuesto por el autor para reconstruir las primeras experiencias 
supone una intrincada relación intencional que reconoce dos momentos. En 
primer lugar, y al igual que en la empatía de la normalidad desarrollada en las 

4 HUSSERL, Edmund. Cartesianische Meditationen (Husserliana I.) Hamburg: Meiner, 1995, p. 55. 
[Versión castellana: Meditaciones Cartesianas. Trad. José Gaos. México: FCE, 1985]. En adelante, 
Hua I.

5 Hua I, p. 111.
6 Hua XXXIX, p. 480.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 15

Meditaciones, i.e. dirigida a otros sujetos adultos, el punto de partida lo consti-
tuye la percepción de un cuerpo físico al que se le atribuye, por parificación, la 
propiedad de ser un cuerpo propio y, con ello, una cierta vida interior. Pero, a 
diferencia de aquella, como ahora no se trata del cuerpo de otro hombre adulto 
no es posible transferir, sin más, el sistema de mis disposiciones motrices ni un 
yo psicofísico de las mismas características que el mío propio. La transfe-
rencia analogizante, por el contrario, debería poseer una cierta gradualidad de 
manera de atribuir al cuerpo propio percibido unas disposiciones corporales 
acordes con el comportamiento observado. Esto es, no corresponde adscribir 
al niño recién nacido una corporalidad con las características de la del niño 
que gatea o del que ya domina la marcha erguida. Sin embargo, puesto que 
la parificación es un proceso pasivo de transferencia de sentido no parece 
esperable que, por sí misma, sea capaz de establecer tales distinciones (aquí, 
seguramente, reside una de las razones que enfrenta el adulto al intentar 
comprender el comportamiento de subjetividades alejadas de su norma). En 
este punto, interviene la imaginación que debe posibilitar no solo que me 
represente como si ocupara el lugar del otro sino también debe volverme 
accesible la experiencia de su corporalidad y, por su mediación, una presen-
tación concomitante del mundo. 

1.2 El recuerdo mediato
En segundo lugar, la vivencia de la alteridad así obtenida me permite volverme 

sobre mi propio curso y reconstruir el pasado que se encuentra más allá del 
umbral del olvido. Husserl llama en las Lecciones a este tipo de rememoraciones 
“recuerdos mediatos” aunque, en sentido estricto, no se trate de recuerdos 
pues no tiene lugar aquí una plenificación de intenciones vacías.7 Sin embargo, 
se las llama recuerdo en tanto permite darle algún tipo de intuitividad a un 
fragmento de mi vida pasada. Como resultado de esto: “[...] podemos [...] 
retroceder reflexivamente, y sobre la base de la rememoración, y su repetición 
efectuar con posterioridad una constitución temporal, esto es, construir el ser 
temporal como pasado del presente posterior. Y hacemos esto de manera evi-
dente como un pasado ‘olvidado’, un pasado que ha sido y no es efectuado 
actualmente, pero que es efectivo”8. En síntesis: puedo representarme, a partir 
de la empatía presente de bebés (vía externa) como fue mi infancia temprana. 
Al hacerlo, reconstruyo un pasado al que no puedo acceder directamente pero 
que puedo “recordar” como si lo hubiera vivido efectivamente (vía interior).

El método de reconstrucción indirecta permite conciliar la certeza fundada 
en la experiencia externa (la observación de otros bebés, en este caso) de que 

7 HUSSERL, Edmund. Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins (Husserliana X). 
Tübingem: Max Niemayer, 2000, pp. 51-52. [Versión castellana: Lecciones de fenomenología de la con-
ciencia interna del tiempo. Trad. Agustín Serrano de Haro. Madrid: Trotta, 2002]. En adelante, Hua X.

8 Hua XXXIX, p. 470.



16 - Andrés Miguel Osswald

tengo un pasado que se extiende más allá del límite de lo que puedo recor-
dar y la imposibilidad efectiva de recordarlo; i.e. sé que he sido un bebé aun 
cuando no pueda recordarme como tal. Particularmente importante resulta en 
este sentido tener la precaución de distinguir entre la dotación trascendental 
del yo que emprende la indagación fenomenológica sobre su pasado y el yo 
pasado reconstruido. Ahora bien, ¿por qué he olvidado mi primera infancia? 
Esto es: ¿Cómo explica la fenomenología husserliana que un fragmento de mi 
pasado sucumba, por principio, al olvido?

2. La primera infancia y el problema del olvido del comienzo
La distinción entre dos niveles de la vida infantil es caracterizada en los 

textos contenidos en Die Lebenswelt en relación con la temporalidad; en los 
Manuscritos C, por su parte, Husserl presenta la separación según el tipo de 
relación que se establece entre el sujeto y el mundo. Los manuscritos que 
estudiaremos a continuación tienen fechas muy próximas: los primeros fueron 
escritos, probablemente, en enero de 1931, mientras que el segundo está 
datado en diciembre de ese año. Entiendo que ambos análisis describen 
aspectos de un mismo proceso y, por ello, deben ser complementados. 

2.1 El pre-tiempo
Desde la perspectiva del tiempo, el pasaje de la primera a la segunda infancia 

implica el desarrollo de las estructuras de la temporalidad inmanente que son 
condición necesaria del recuerdo. Sabemos que la rememoración supone, por 
un lado, un acto presente dirigido a la plenificación de un trecho de pasado y, 
por otro, que previamente haya tenido lugar el encadenamiento retencional. 
La imposibilidad del recuerdo está asociada, en primer lugar, con el hecho de 
que el acto rememorante no logra dar con la cadena de retenciones. De aquí 
que haya elementos para pensar que la estructura tripartita de impresión, 
retención y protensión no se encuentra disponible desde el comienzo de la 
vida. En este contexto, el autor se pregunta: “¿Cómo no sería entonces impo-
sible el curso como curso constituyente del tiempo ya que se carecería de un ‘a 
la vez’ en sentido propio, de una sucesión en sentido propio, y de una retención 
en sentido propio, etc.?”.9 El camino desde dentro choca con el límite del 
olvido esencial. Más allá de él se extiende un campo de vida subjetiva que no 
corresponde identificar con una nada sino con una vida de conciencia que 
aún no ha alcanzado la organización temporal. Antes del tiempo, entonces, 
hay un no-tiempo que coincide con las estructuras yoicas propias de un “yo 
no-despierto”. En relación con el no-tiempo, Husserl señala:

El no-tiempo sería, pues, la posibilidad esencial de cada yo de poder ser 
temporalizado antes del comienzo de su efectiva temporalización. El no-ser del 

9  Ibíd., p. 472.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 17

yo “antes de que ha llegado a su tiempo” significa que la posición del ser (como 
ser temporal, como ser “efectivo”) choca con toda rememoración (mundana) 
motivada desde la vida, rememoración que tiene justamente límites–. Pero el 
“ser” del yo en la intemporalidad significa que el “comienzo” ya presupone al 
yo como lo que puede ser despertado a la vida temporalizante.10

Otro nombre que recibe el no-tiempo es pre-tiempo (Vorzeit).11 Con ello se 
indica que debe existir cierta gradualidad entre el tiempo propiamente dicho 
y su antecedente genético. El pre-tiempo está asociado a un puro fluir que 
todavía no está articulado según las fases de la conciencia absoluta, de aquí 
que “[...] no se pueda hablar de ningún modo de “antes” en sentido propio 
[...]”12 ni, correlativamente, de “después”. Se trata de un fluir indiferenciado 
pero que, sin embargo, es condición de posibilidad de la primera donación 
afectante. En este sentido, dice Husserl: “La protoafección [...] debe estar 
en marcha de modo fluyente a fin de que pueda ser constituido el punto de 
entrada como punto pretemporal del trecho de tiempo pretemporal pasiva-
mente constituido”.13 El comienzo de la afección es condición de posibilidad 
del volverse-yoico que está a la base de la constitución del mundo.

2.2 La infancia del mundo
El tema del mundo y la niñez aparece en el manuscrito C 12. Allí se traza 

una doble distinción. En primer lugar, se diferencian dos niveles de niñez: 
una infancia desarrollada (Wickelkindlichkeit) y una que aún no ha alcanzado el 
desarrollo, asimilable a la primera niñez. La infancia desarrollada se define por 
poseer una dimensión mundana que se identifica con el carácter de infancia 
propiamente humana;14 la primera infancia, por su parte, se corresponde con 
el estado de indiferencia primordial donde no cabe hablar de mundo. En 
segundo lugar, es preciso distinguir entre el mundo tal como se da a los adul-
tos y el mundo infantil. El mundo adulto es el correlato de la intersubjetividad 
trascendental desarrollada, es decir, de la “experiencia comunalizada de los 
adultos”.15 Ahora bien, dado que este carácter común se alcanza por medio 
de la empatía, esto es, a través de un acto, se comprende por qué el mundo 
propiamente dicho es correlato de una subjetividad desarrollada. Con todo, 
los niños participan en cierto sentido de ese mundo común: “A este mundo 
pertenecen los niños, pero no como co-sujetos, como si a través de su vida 
experienciante co-constituyeran este mundo en su estructura de ser, sino, de 

10 Ibíd., p. 473/474.
11 Cf., Ibíd., p. 471/472.
12 Ibíd., p. 472.
13 Ibíd., p. 471.
14 Cf., HUSSERL, Edmund. Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934). Die C-Manuskripte (Hus-

serliana Materialien VIII). Dordrecht: Springer, 2006, p. 243. En adelante, Hua M VIII.
15 Ibídem.



18 - Andrés Miguel Osswald

manera similar a los animales, en cierta manera secundaria, en cierta manera 
como co-sujetos y, sin embargo, como no contando”.16 Dicho en otros tér-
minos, el pasaje del niño hacia la vida adulta tiene como correlato la consti-
tución progresiva del mundo que encuentra en la conformación de un único 
mundo, definido por la convergencia unánime de todas las experiencias, el 
límite ideal al que se orienta la comunidad teleológicamente. En otro pasaje, 
puede leerse: 

Por tanto, el mundo mismo tiene una infancia y crece hacia el mundo 
maduro –“en” el niño humano y en su crecimiento– pero por cierto la consti-
tución del mundo no es asunto de este hombre individual que crece sino de la 
intersubjetividad de los hombres que maduran y ya han madurado –con lo cual, 
el juego, dicho analógicamente, se repite.17

El carácter común del mundo remite al hecho de que los objetos que lo 
integran sean correlato de la intersubjetividad trascendental. Sin embargo, 
y dado que la intersubjetividad se asienta sobre los sujetos individuales, la 
condición de posibilidad de la comunalización reside en que cada sujeto 
individual tenga, por su cuenta, experiencia de objetos. Esto es, el mundo 
objetivo depende, en última instancia, de que cada sujeto sea capaz de percibir. 
De manera que el desarrollo de la capacidad perceptiva está a la base de la 
constitución del mundo, incluso en un sentido más elemental que la empatía. 

2.3 Recuerdo y experiencia
Ahora bien, Husserl señala que no corresponde afirmar que hay experiencia 

en el comienzo de la vida. En efecto, escribe:

Que se pueda operar con tales cosas <en relación con el método recon-
structivo> solo puede tener obviamente legitimidad (“legitimidad” hay con 
pleno sentido para el ego que piensa fenomenológica y teóricamente, pero no 
para el bebé) en razón de que tales “experiencias” en cada nivel de la consti-
tución, y también de la constitución ya efectiva y propiamente experienciante, 
son mostrables y pueden ser inteligidas como esencialmente inherentes a un 
ego en cuanto tal en todas sus modificaciones concebibles. Y a ello es inher-
ente también el tiempo del bebé que se ha de admitir necesariamente como 
propio pasado, como un “tiempo” que no tenía ni podía tener aun experiencia 
en sentido propio.18

Carecer de experiencia implica, según esto, no solo no tener tiempo sino 
ser incapaz de emitir actos; i.e de percibir y empatizar. De aquí que el recuer-

16 Hua M VIII, p. 243. 
17 Ibíd., p. 75.
18 Hua XXXIX, p. 481.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 19

do suponga, por un lado, como condición necesaria, que el flujo temporal se 
organice y posibilite el proceso de modificación retencional, y, por otro, como 
condición suficiente, que lo dado se dé perceptivamente. Podemos afirmar, 
por tanto, que existe una conexión entre la constitución de la experiencia y la 
posibilidad de recordar: solo puedo recordar aquello que en el presente pasa-
do pudo ser constituido en sentido propio y, a la inversa, no puedo recordar 
lo que no he experienciado. Esto es lo mismo que decir que la rememoración 
presupone la percepción.

Por lo demás, el criterio propuesto no solo permite explicar el olvido de 
la primera infancia, vinculado a la falta de desarrollo de las estructuras tras-
cendentales, sino que podría hacerse extensivo a otros casos de olvido que 
tienen lugar en la vida adulta. Podría incluirse aquí la amnesia selectiva que 
afecta a fragmentos del pasado de sujetos que atravesaron situaciones con-
mocionantes, acompañadas por pérdida de conciencia (como accidentes gra-
ves, miedo intenso, etc.); vale decir: estados donde no se puede constituir 
experiencia normalmente. Si bien esta es solo una indicación que requiere, 
naturalmente, de una elaboración pormenorizada, en términos generales, la 
interpretación husserliana permitiría explicar el olvido esencial de los primeros 
años de vida y el olvido vinculado a ciertas experiencias de la vida adulta ape-
lando a un mismo criterio: la posibilidad de constituir experiencia. Entre las 
explicaciones más difundidas del olvido, la psicoanalítica constituye un hito 
insoslayable. Según Freud, las representaciones correspondientes a los prime-
ros años de vida se olvidan porque sucumben a la represión. Sin embargo, en 
tanto en la primera infancia aún no se ha producido la diferenciación entre las 
instancias del aparato psíquico, a saber: el “yo”, el “ello” y el “súper yo”, de la 
que depende el conflicto psíquico que motiva la represión (i.e. la presencia de 
representaciones que no son admisibles para el yo; como aquellas vinculadas 
al conflicto edípico), resulta difícil para el freudismo dar cuenta del primer 
olvido. Postula, entonces, una “represión originaria” que convierte al olvido 
temprano en fuente de todo olvido ulterior por represión (“represión secun-
daria”). La represión originaria, por tanto, más que explicar el olvido convierte 
una cuestión de hecho (la imposibilidad del recuerdo) en una de derecho. La 
interpretación husserliana del fenómeno parece aportar una solución no solo 
más simple, en tanto no necesita apelar a nuevos conceptos, sino que cons-
tituye, sobre todo, una explicación en sentido estricto.19 

3. El otro, el mundo y yo mismo
La pura pasividad del comienzo puede ser caracterizada por la indiferencia 

entre el sujeto y el mundo. Sin embargo, no cabe hablar aquí de mundo en 
sentido estricto, pues el mundo presupone ya que cierto despertar haya tenido 

19 FREUD, Sigmund. “La represión”. En: Obras completas. Volumen XIV. Buenos Aires: Amorrortu, 
1979.



20 - Andrés Miguel Osswald

lugar. En este sentido, escribe el autor: “‘Antes’ del mundo reside la constitu-
ción del mundo, reside mi auto-temporalización en el pre-tiempo y reside la 
temporalización intersubjetiva y reside la temporalización intersubjetiva en el 
pre-tiempo intersubjetivo”.20 El vínculo originario lo constituye una “relación” 
que se establece entre el sujeto y el otro y no entre el sujeto y las cosas: “Mi 
‘cubrimiento’ con los otros, en el proto-nivel constitutivo, por así decir, 
antes de que el mundo esté constituido para mí y para los otros como mundo 
común y, finalmente, como mundo para todos; en el cual la empatía se ha 
producido”.21 Se trata de una intersubjetividad primigenia que solo podemos 
llamar “relación” o “vínculo” cuando se la considera “desde fuera”; desde la 
perspectiva del niño, simplemente, no hay relación sino que es más apropiado 
hablar de “fusión” (Verschmelzung) o “cubrimiento” (Deckung) con el otro. La 
fusión aporta el suelo sobre el que se asienta la constitución del mundo. 

En otro texto, Husserl escribe: “Lo primero en materia de intención del ‘yo’ 
(volverse-hacia) y plenificación es la intención que tiene lugar en el estado de 
seguridad vital proporcionado por la madre, y no por ejemplo un estruendo 
puro y simple, etc. Y así con ello es regulada también a partir de ahí la cons-
titución del primer mundo circundante”.22 La relación madre-hijo, por tanto, 
proporciona el estado de seguridad vital de donde emerge el volverse-hacia 
que da paso a la constitución del mundo. Esto es, el vínculo con las cosas y el 
mundo está mediado, desde el comienzo, por el otro. 

Habíamos visto que la empatía permite establecer una relación intencional 
entre el ego y el alter ego a partir de la parificación pasiva que sintetiza mi 
cuerpo con el del otro. Para describir la relación madre-hijo, sin embargo, 
Husserl propone abandonar el concepto de empatía y hablar de una proto-
empatía (Ureinfühlung) o “[...] mejor, en lugar de empatía, que es explicitante, 
de una proto-intencionalidad de la manifestación de una continuidad con los 
otros”.23 Es claro porqué la empatía en sentido estricto, a saber, aquella que 
supone el concurso de la imaginación, es inadecuada para comprender este 
vínculo. También lo es la síntesis pasiva que está a su base, pues, por defini-
ción toda empatía presupone, por una parte, la percepción del cuerpo propio 
ajeno, esto es, un acto, y, por otra, la donación de mi propio cuerpo. Pero la 
dificultad que encuentra Husserl aquí se sigue de la imposibilidad de distinguir 
entre el cuerpo de la madre y el del niño. Hay aquí implicados dos problemas: 
por una parte, la constitución del cuerpo propio a partir de la fusión entre el 
cuerpo del niño y el cuerpo de la madre, y, por otra, la caracterización del 
vínculo proto-intencional con el otro.

20 HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlaß. Dritter 
Teil: 1929 -1935 (Husserliana XV). Den Haag: Martinus Nijhoff, 1973, p. 597. En adelante, Hua XV.

21 Hua M VIII, p. 435/436.
22 Hua XXXIX, p. 474/475.
23 Hua M VIII, p. 437.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 21

3.1 La constitución del cuerpo propio
En Ideas II Husserl analiza el cuerpo propio a partir de cuatro ejes. En primer 

lugar, sostiene que la diferencia fundamental entre el cuerpo y el resto de las 
cosas materiales reside en que “[...] es órgano de la voluntad, el único objeto 
que para la voluntad de mi yo puro es movible de manera inmediatamente 
espontánea y medio para producir un movimiento espontáneo mediato de 
otras cosas”.24 Esto es, su movimiento expresa inmediatamente los designios 
de mi libertad, mientras que solo puedo mover al resto de los objetos a través 
del cuerpo. En segundo lugar, es centro de orientación: se trata del “punto 
cero” de todas las dimensiones espaciales. Esto significa, por un lado, que mi 
cuerpo es el aquí central “que no tiene ningún otro fuera de sí en referencia 
al cual el fuera un ‘allí’”25 y, por otro, que las cosas del mundo circundantes 
poseen su orientación relativamente a mi cuerpo. En tercer lugar, el cuerpo 
tiene un modo peculiar de aparecer que lo distingue del aparecer del resto de 
los objetos. En efecto, mientras que, en relación con el resto de los objetos, 
tengo siempre la posibilidad de cambiar de posición y, con ello, variar a discre-
ción las multiplicidades de aparición en las cuales vienen a dárseme, no tengo 
la posibilidad de alejarme de mi cuerpo. De aquí que “[...] ciertas partes de mi 
cuerpo sólo puedo verlas en un peculiar acercamiento perceptivo, y otras (por 
ejemplo la cabeza) son invisibles para mí”.26 Por último, si lo consideramos no 
ya desde el punto de vista de la experiencia que tengo de él sino exteriormen-
te, el cuerpo se integra como un objeto más en los nexos causales que rigen 
las relaciones mecánicas entre las cosas. Desde esta perspectiva, el cuerpo 
es “[...] una cosa que produce efectos en otras y en la cual otras producen 
efecto”.27

Ahora bien, estas características califican al cuerpo que ya ha sido cons-
tituido. La constitución de la corporalidad, por su parte, puede ser descripta 
como la “síntesis de identificación” entre la “experiencia interna” del cuerpo, 
aportada por las kinestesias y las sensaciones localizadas (o “ubiestesias”28), y 
la “experiencia externa” que resulta del recorrido perceptivo en virtud del cual 
mi cuerpo se constituye como un objeto. 

24 HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie zweites 
Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution (Husserliana IV). Den Haag: Kluwer, 1984, p. 
151/152. [Versión castellana: Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro 
segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Trad. Antonio Zirión Quijano. México: 
FCE, 2005]. En adelante, Hua IV.

25 Ibíd., p. 158 (el énfasis es de Husserl).
26 Ibíd., p. 159 (el énfasis es de Husserl).
27 Ibíd., p. 160.
28 El traductor al castellano señala que el término que él traduce por “ubiestesias”, 

“Empfindniss”, es una voz arcaica que, en el lenguaje corriente, es sinónima de “Empfindung” 
(“sensación”) pero que aquí adquiere el sentido preciso de “sensación localizada”.



22 - Andrés Miguel Osswald

Husserl escribe: “[...] las sensaciones de movimiento desempeñan un 
papel importante. Veo cómo se mueve mi mano, y sin que se mueva tentando, 
siento sensaciones de movimiento, pero a una con sensaciones de tensión y 
sensaciones táctiles, y las localizo en la mano que se mueve”.29 Las kinestesias 
están tan íntimamente entrelazadas con las ubiestesias que las primeras reciben 
su localización de las segundas.30 En este punto, es importante distinguir 
entre la atestiguación de que me muevo del hecho de saber en qué dirección 
lo hago o qué posición en el espacio adopta mi cuerpo a cada momento. En 
lo relativo a las ubiestesias, Husserl propone una caracterización basada de la 
descripción de la donación de la mano izquierda para el tacto de la derecha: 
por una parte, encontramos las sensaciones que la mano derecha recibe de la 
superficie de la mano izquierda, por otra, las sensaciones que experimentan 
tanto los dedos de la mano derecha que tocan la mano izquierda como las 
zonas de la mano izquierda que son tocadas. Este último tipo de sensaciones 
son las ubiestesias: las sensaciones que experimenta internamente el cuerpo 
cuando es tocado y que se caracterizan por poseer una localización precisa. 
El fenómeno del tocar y, por extensión la experiencia del propio cuerpo es, 
por tanto, doble:

El cuerpo se constituye primigeniamente de manera doble; por un lado 
es cosa física, materia, tiene su extensión, a la cual ingresan las propiedades 
reales, la coloración, lisura, dureza, calor, y cuantas propiedades materiales 
similares haya, por otro lado, encuentro en él, y siento “en” él y “dentro” de él: 
el calor en el dorso de la mano, el frío de los pies, las sensaciones de toque en 
las puntas de los dedos.31

En cuanto “cosa física” el cuerpo es superficie tocada y posee las mismas 
notas que cualquier otro objeto material. En cuanto “cosa sensible” se da en 
la experiencia interior de las ubiestesias localizadas en la mano que toca y en 
la que es tocada y, por ello, se distingue del resto de los objetos. De aquí que 
haya que diferenciar la localización que aportan las sensaciones localizadas 
de la localización vinculada a la extensión propia de las determinaciones 
materiales; i.e. del carácter extenso que tiene el color, la temperatura, etc. en 
el espacio y el tiempo.32 

El ejemplo vinculado a las sensaciones táctiles no es arbitrario. En efecto, 
si bien se reconoce la concurrencia de la visión y el oído en la conformación 
del cuerpo propio, el tacto tiene preeminencia respecto a los otros sentidos: 
“El cuerpo sólo puede constituirse primigeniamente como tal en la tactualidad 
y todo lo que se localiza con las sensaciones táctiles, como calor, frío, color, 

29 Hua IV, p. 151.
30 Cf., Ibídem.
31 Ibíd., p. 145.
32 Cf., Ibíd., p. 149.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 23

y similares”.33 El carácter distintivo del tacto reside en su capacidad de 
proveer sensaciones dobles. La visión, y lo mismo podría decirse del oído, 
solo manifiestan al objeto percibido; i.e. el ojo que ve los colores, remitidos a 
la cosa externa en la objetivación, no se muestra él mismo de manera visual. 
En igual sentido, cuando miro mi cuerpo no me percibo como el sujeto que 
ve sino, únicamente, como un objeto visto: “Lo que llamo cuerpo visto no es 
algo visto que ve, como mi cuerpo en cuanto cuerpo palpado es algo palpado 
que palpa”.34 La ausencia de una sensación interna que manifieste la visión es 
suplida por las ubiestesias táctiles y las kinestesias anudadas al movimiento 
ocular. Esto es, sé que mis ojos pertenecen a mi cuerpo porque puedo tocarlos 
y sentir su movimiento. Por estas razones, dice Husserl: 

Un sujeto que meramente tuviera capacidad ocular no podría tener un cuerpo 
aparente en absoluto; en el juego de las motivaciones cinestésicas (que él 
podría aprehender corporalmente) tendría sus apariciones de cosa; vería cosas 
reales. No se dirá que quien sólo ve, ve su cuerpo, pues le faltaría el distintivo 
específico como cuerpo, y ni siquiera el movimiento libre de ese «cuerpo», que 
va de la mano con la libertad de los cursos cinestésicos, haría de él un cuerpo. 
Sería entonces solamente como si el yo, a una con esa libertad en lo kinestésico, 
pudiera mover inmediata y libremente la cosa material cuerpo.35 

El cuerpo como objeto visto es un objeto material indistinguible del resto 
de los objetos, lo que supondría, a su vez, que fuera cancelable. Pero como 
el cuerpo propio, además de ser visto (u oído) debe incluir las sensaciones 
localizadas de dolor, calor, etc. y puesto que estas “no desaparecen”,36 no 
puede engañarme respecto a mi cuerpo. Esto es, el cuerpo es el único objeto 
respecto al cual no puedo engañarme y, por tanto, no puede desaparecer. La 
condición de incancelable del cuerpo propio proviene del carácter enteramente 
pasivo de las sensaciones internas que lo manifiestan.37 

Sin embargo, el cuerpo no se agota en su donación interior sino que el 
cuerpo es también una cosa en el mundo; i.e. tener un cuerpo es “saberse” en 
posesión de un objeto susceptible de establecer relaciones causales con otros 
objetos. De aquí que tener un cuerpo signifique también la aprehensión de esas 
sensaciones como aspectos de un objeto espacio-temporal. Lo que media, 
entonces, entre la experiencia interior del cuerpo fundada en sensaciones 
innatas, y su constitución objetiva, es un acto perceptivo.

33 Ibíd., p. 150.
34 Ibíd., p. 148.
35 Ibíd., p. 150. El término “cinestesia” es sinónimo de “kinestesia”.
36 Ibídem.
37 En esta afirmación podrían encontrarse indicios de una apodicticidad asociada a las sen-

saciones corporales. 



24 - Andrés Miguel Osswald

Ichiro Yamaguchi destaca, también, la importancia de la distinción entre 
una corporalidad interna y una externa en este proceso. El autor propone, 
siguiendo las investigaciones del psicólogo austríaco-norteamericano René 
Spitz (1887-1974), que la diferencia entre la primera y la segunda infancia, con 
respecto a la corporalidad, reside en la indistinción que impera en un principio 
entre la vista y el tacto. Según esta interpretación, dado que en un primer 
momento se encuentran confundidas la percepción visual con la táctil –i.e.: 
el lactante no puede distinguir entre las sensaciones táctiles provenientes de 
su boca y del pecho de su madre (caracterizadas por la cercanía) de la 
percepción visual del rostro materno (caracterizada por la lejanía)– es incapaz 
de separar su cuerpo del cuerpo del otro. En un segundo momento, una 
incipiente separación comienza a producirse cuando el niño, alrededor de 
los tres meses, puede distinguir su propia voz, vinculada a las vocalizaciones 
y los sonidos producidos durante la succión, de la voz de la madre. Yama-
guchi complementa estos análisis con los del propio Husserl y distingue 
tres momentos cruciales: primero, el pasaje de las kinestesias pasivas a las 
activas, esto es, desde el movimiento involuntario al voluntario; segundo, la 
progresiva asociación entre las kinestesias y la percepción del propio cuerpo, 
que aportan la comprensión de la relación de motivación que existe entre 
ellas, a saber: “si” me muevo, “entonces” se modifica lo que percibo; tercero, 
la adquisición de la independencia corporal.38

Por mi parte, entiendo que la clave para comprender el proceso no 
reside tanto en la fusión primigenia entre la percepción visual y la táctil, sino 
en aquello que es pre-condición de ambas: la separación entre el sujeto y 
el objeto que subyace a toda actividad perceptiva. Según Yamaguchi-Spitz, 
lo que aporta la separación entre el cuerpo del niño y el de la madre es la 
comprensión de la distinción entre proximidad y lejanía. En este entramado 
conceptual, la percepción visual es condición necesaria de la constitución del 
cuerpo propio porque aporta la dimensión de la distancia. La consecuencia 
que se sigue inmediatamente de esta interpretación es que los ciegos de 
nacimiento no podrían separarse del cuerpo materno y, por tanto, no podrían 
hacerse de un cuerpo propio. Ahora bien, tal cosa no solo parece contrariar 
la evidencia empírica sino la posición del propio Husserl. El filósofo escribe 
sobre la percepción táctil y la ceguera congénita:

Con la percepción táctil de la mesa (esta aprehensión perceptiva) está 
necesariamente enlazada una percepción del cuerpo con su sensación de 
toque inherente. Este nexo es un nexo de necesidad entre dos aprehensiones 
posibles: pero correlativamente pertenece a él un nexo de dos cosidades que 
se constituyen. Empíricamente, la posibilidad de una representación del mundo 
en los ciegos de nacimiento prueba que todo puede ocurrir en la esfera 

38 Cf., YAMAGUCHI, Ichiro. Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl. Den Haag: 
Martinus Nijhoff, 1982, p. 116.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 25

extra-visual, que aquí las apercepciones pueden ordenarse de tal modo que 
estas correlaciones pueden constituirse.39

Como vimos, lo fundamental en este contexto lo representa el fenómeno 
de sensaciones dobles que solamente puede aportar el tacto. El cuerpo, 
entonces, resulta de la aprehensión perceptiva de esas sensaciones como 
aspectos de un objeto. De aquí que, si retomamos el hilo de la argumentación, 
lo que media entre la primera y la segunda infancia sea la emergencia de cierta 
actividad. En síntesis, la constitución de mi corporalidad no depende de la 
diferencia entre dos tipos de percepciones sino de la posibilidad misma de 
la percepción. Esto es, puedo constituirme como cuerpo propio porque soy 
capaz de percibir y puedo percibir porque con el advenimiento de la actividad, 
cuanto más no sea incipiente, puedo ponerme a distancia de mí mismo y 
advertir, con ello, que existe una diferencia entre el acto de tocar y la sensación 
de ser tocado. En cuanto tocado, no soy solo un complejo de ubiestesias sino 
que me doy, a mí mismo, como objeto. 

3.2 Proto-empatía
Hemos visto que respecto a la primera infancia Husserl rechaza que el 

acceso al otro pueda darse empáticamente. El lugar de la actividad lo ocupa, 
en este nivel, la vida instintiva. En términos generales es posible trazar una 
distinción entre dos tipos de instintos: los de autoconservación y lo que están 
dirigidos hacia el otro.40 Entre los primeros, se hallan los impulsos vinculados 
con la alimentación, los segundos remiten al impulso pasivo e innato que 
tiende a vincular a los sujetos entre sí; entre estos impulsos se encuentra el 
instinto sexual. Tanto la distinción entre estos dos géneros pulsionales como 
la identificación entre los instintos orientados al otro y la pulsión sexual, 
recuerdan la clasificación propuesta por Freud. En efecto, en “Más allá del 
principio del placer”41 (1920) Freud señala que el primer hito importante en 
la historia de la teoría psicoanalítica fue la extensión del concepto de sexualidad 
mediante su desvinculación de los fines estrictamente reproductivos. Se 
alcanza con ello una primera formulación del dualismo pulsional, en tanto es 
necesario separar a las “pulsiones sexuales”, caracterizadas por su orientación 
hacia objetos, de las “pulsiones yoicas” que bregan por la autoconservación 
del individuo. En este esquema, las pulsiones sexuales procurando alcanzar 
una satisfacción plena, remitida retroactivamente al primer encuentro con el 
objeto, se acoplan sobre funciones fisiológicas (alimentación, excreción, etc.). 
El reencuentro pleno, sin embargo, entre la pulsión y su objeto se ve inte-

39 Hua IV, p. 147 (La cursiva es de Husserl).
40 Cf., Ms. E III, p. 4 citado por HOUSSET, Emmanuel. Personne et sujet selon Husserl. Paris: PUF, 

1997, p. 143.
41 Ver. FREUD, Sigmund. “Más allá del principio del placer”. En: Obras completas. Volumen XVIII. 

Buenos Aires: Amorrortu Editores, 2007, pp. 1-68.



26 - Andrés Miguel Osswald

rrumpido por una inadecuación; por alguna razón, el objeto no logra estar 
a la altura de lo que se esperaba de él. De aquí que la sexualidad devenga 
una potencia disruptiva que a la vez que impide la satisfacción impulsa su 
búsqueda. Ahora bien, a pesar de seguir caminos independientes, las pulsio-
nes sexuales (u objetivas) y de conservación remiten a los mismos órganos y 
funciones. Quedan planteadas así las condiciones del conflicto pulsional que 
está a la base del síntoma neurótico.42 

La proximidad con Husserl, con todo, debe tomarse con precaución. En 
primer lugar, no existen suficientes indicios textuales para sostener que Husserl 
habría aceptado que las pulsiones orientadas hacia el otro son, en última 
instancia, de orden sexual. En efecto, desde el punto de vista freudiano, la 
relación primigenia con la madre no solo es de naturaleza sexual sino que 
constituye la experiencia nodal que define la vida psíquica ulterior. Husserl, 
por su parte, identifica explícitamente el instinto sexual con la reproducción. 
Sobre esto, escribe en un manuscrito:

Lo interno de la procreación. La pulsión hacia el otro sexo. La pulsión en 
la que un individuo y la pulsión contraria [Wechseltrieb] en el otro <¿se encuen-
tran?>. La pulsión puede estar en el estadio del apetito indeterminado, en 
el cual no porta en sí aún un objeto como su hacia-dónde [...] En el caso del 
apetito sexual con tendencia determinada hacia una meta afectante y estimu-
lante, <tal meta> es el otro. Este apetito sexual determinado tiene su forma 
de cumplimiento bajo el modo de la copulación. En el impulso en sí mismo 
reside la referencia al otro como otro y a su impulso correlativo.43 

Se menciona aquí, a su vez, que las formas más elementales de intencio-
nalidad tienen un carácter no-objetivante. Aquí, se distingue entre un apetito 
sexual indeterminado carente de objeto y una pulsión cuyo destino aparece 
ya claramente determinado. Lo mismo puede decirse de las pulsiones de 
autoconservación: “Tengo también una orientación originaria (instintiva) por 
la alimentación y con ello ya en el campo de los bienes alimenticios objetivos. 
Esto no señala un mero ámbito de objetos, una clase, un tipo, que se destaca 
como un tipo objetivo y por el cual me intereso oportuna y particularmente 
[...]”.44

 

42 Una precaución extra debe tomarse en relación con el uso de los términos. Freud o, al me-
nos, la apropiación posterior de su trabajo, ha insistido fuertemente en la distinción entre “ins-
tinto” (Instinkt) y “pulsión” (Trieb): mientras el primer término se usa para describir la relación que 
los animales mantienen con el objeto, en virtud de la supuesta complementación que habría en 
este caso entre el instinto y su objeto; la palabra “pulsión” remite a la relación fallida con el ob-
jeto que caracteriza al hombre. Husserl, por su parte, utiliza ambos términos indistintamente y, 
consecuentemente, no parece establecer diferencias entre hombres y animales en este punto.

43 Hua XV, p. 593-594.
44 Hua M VIII, p. 340.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 27

Respecto a los instintos hacia el otro, agrega: “El interés <instintivo> no 
es aún interés objetivo [Objektinteresse] por el otro y por su propio cuerpo, a 
saber no es el interés experienciante que termina en lo ya objetivo”.45 De aquí 
que, de igual manera que no me doy a mí mismo en primer lugar como un 
cuerpo propio, el otro no se presenta tampoco como un objeto en el mundo. 
En segundo lugar, entonces, no es válida para Husserl la identificación entre 
las pulsiones orientadas a los otros y las pulsiones de objeto pues, no solo los 
instintos sexuales pueden no ser objetivos sino que las pulsiones de autocon-
servación pueden ser objetivas.

Por su parte, la pulsión que une al niño en la primera infancia con su madre 
no parece revestir carácter sexual ni poseer carácter objetivo. La ausencia de 
orientación objetiva conlleva, al igual que ocurre con el caso del cuerpo, a la 
indistinción entre mismidad y alteridad. Emmanuel Housset propone contrastar, 
en este sentido, al yo de los instintos o pre-yo con el yo como polo: “Si el yo 
pulsional es anterior al yo como polo, el yo como polo es el acto mismo por el 
cual surge el contraste entre alteridad e ipseidad. El yo como polo es, en este 
caso, el detentor de una tarea, la tarea misma de temporalizarse en el ocuparse 
de lo que le es predado”.46 Esto es, lo que media entre la indistinción y 
el establecimiento de una auténtica relación entre el yo y el otro es un acto 
o, más precisamente, menos un acto en particular que la emergencia de 
la actividad en general. En este sentido, la contraposición “yo-tu” corre en 
paralelo con la oposición “aquí-allí” que caracteriza la orientación corporal.

Ahora bien; ¿qué fundamenta el volverse primigenio hacia el otro? La vida 
instintiva no vuelve al hombre, en primer lugar, hacia el mundo sino hacia el 
cuerpo de su madre. Esto se debe a que no sería posible hallar en el mundo 
aquello que los instintos persiguen ante todo: satisfacción. Housset señala:

La carne de la madre es “reconocida” como la premisa de un cumplimiento 
de deseo. El contacto carnal con la madre despierta una memoria originaria, 
una memoria anterior a toda memoria, que es la misma que la del deseo. Lo 
propio de esta memoria involuntaria es que no puede despertar más que en el 
entrelazamiento con la carne, en tanto memoria de un cumplimiento posible. 
Toda la memoria del infante está como incluida en la carne de la madre.47

Según esto, el volverse hacia el otro no es independiente de la búsqueda 
de satisfacción vinculada a las pulsiones de autoconservación; por el contrario, 
pareciera que se trata de dos aspectos de un mismo proceso. Esto es, parece 
aventurado establecer algún tipo de subordinación entre los géneros de 
pulsiones. De aquí que, a diferencia del esquema propuesto por Freud, 
Husserl no encuentra en la distinción entre las clases de pulsiones la génesis 
de un conflicto. 

45 Ibíd., p. 339.
46 HOUSSET, Emmanuel. Op. cit., p. 144.
47 Ibídem.



28 - Andrés Miguel Osswald

3.3 Individuación
El proceso de diferenciación con el otro y con el mundo tiene como 

correlato, desde la perspectiva del niño, la conformación de la conciencia 
de ser un individuo separado. Husserl encara el problema de la individuación 
desde una doble perspectiva. Por una parte, la separación aparece como 
corolario de la tesis que afirma que los cursos de conciencia son indepen-
dientes, es decir, que, por principio, cada sujeto es sede de un yo que se 
vive en primera persona. Lo mismo puede decirse en términos de la síntesis 
temporal: la individualidad reposa sobre la unidad formal del flujo y sobre 
la automanifestación del presente viviente. Este punto de vista es estricta-
mente puro porque no remite a ningún contenido de conciencia para fundar 
la identidad de cada sujeto. Por otra parte, Husserl atribuya a la experiencia 
una relevancia capital cuando se propone definir ya no al sujeto en tanto yo 
puro sino el ser concreto de la subjetividad. Por “experiencia” podemos 
entender aquí dos cosas: en primer lugar, la suma de vivencias que conforman 
mi pasado; en segundo lugar, la sedimentación de las operaciones de la 
conciencia; i.e. los hábitos. Si bien ambas son dimensiones históricas no 
revisten la misma relevancia con respecto a la individuación. En efecto, 
mientras las experiencias pasadas son vivencias y, como tales, se integran al 
tiempo inmanente, los hábitos son determinaciones que se predican del yo 
y no del curso de vivencias. Esto significa que los hábitos son el aspecto 
noético de la historia de la conciencia y que, por tanto, representan la 
incidencia que la experiencia produce sobre el yo. En este sentido, se llama 
mónada al “yo tomado en su plena concreción”,48 esto es, no considerado 
únicamente como un polo puro sino como substrato de habitualidades. 

Las habitualidades son modificaciones que experimenta el yo con cada 
acto nuevo en tanto conserva las decisiones tomadas (dóxicas, valorativas o 
volitivas). Los hábitos, por tanto, forman parte de la dotación presente del yo 
y constituyen una condición de posibilidad de la experiencia futura. En cuanto 
a su génesis, resultan de una operación pasiva que conserva la experiencia no 
como un “contenido”, al que se podría acceder eventualmente mediante el 
recuerdo, sino como un acervo de disposiciones y habilidades que asisten al 
yo en el proceso constitutivo. En la IV Meditación, puede leerse: “Por lo demás, 
en cuanto al yo, en virtud de una propia génesis activa, se constituye en subs-
trato idéntico de duraderas propiedades privativas de un yo, se constituye 
consiguientemente en un yo personal ‘estable y duradero’, en un amplísimo 
sentido que permite hablar también de ‘personas’ infrahumanas”.49 El carácter 
de persona, según esto, remite a la identidad que se construye en la unidad de 

48 Hua I, p. 69.
49 Ibídem. Tanto la referencia a una “génesis activa” como la subordinación del hábito a los 

actos plantea problemas cuando intentamos pensar cómo opera la habitualidad en la temprana 
infancia. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 29

una historia y que puede ser caracterizada como un sistema de convicciones.50 
Sin embargo, la noción de persona solo remite en un sentido amplio a la 
identidad pasivamente constituida. En sentido estricto, el ser personal está 
en relación con la apropiación activa de los hábitos en el marco de un 
proyecto definido racionalmente. La persona, entonces, es una tarea orientada 
teleológicamente por el ideal de la absoluta fidelidad a sí y a la razón.

Ahora bien, si ponemos en relación estos conceptos con la ontogénesis 
podemos describir al desarrollo infantil como el despliegue teleológico desde 
la vida instintiva hasta la persona. En un primer nivel encontramos la vida 
instintiva con su dotación fija de disposiciones innatas. Si bien desde el 
punto de vista del sujeto individual los instintos constituyen la condición 
de posibilidad de la historia personal, en sí mismos poseen también una 
dimensión histórica pero de carácter generativo; pueden considerarse, en 
este sentido, como la sedimentación de los comportamientos adquiridos por 
una especie a lo largo del tiempo, es decir, como habitualidades generativas. 
El ejercicio del instinto, por su parte, produce una modificación de su operación 
en virtud de la selección del comportamiento eficaz (que se reconoce por el 
placer concomitante) del que no lo es (vinculado al displacer). De aquí sea 
posible afirmar que ya en las formas más elementales de comportamiento el 
sujeto comienza a delinear un carácter propio; i.e. la vida instintiva no debe 
confundirse, por ello, con un ejercicio ciego y mecánico. En un segundo 
nivel, deberíamos ubicar los hábitos adquiridos por el ejercicio de los instintos. 
Estos dos estratos conforman la dimensión pasiva que interviene en la 
constitución del sujeto concreto. Habría que añadir, a su vez, que el proceso 
de desarrollo abarca también la formación de las estructuras trascendentales 
que están a la base de las operaciones de conciencia relativas al contenido. 
Por ello, el desarrollo infantil supone, al menos, tres niveles en la constitución 
de las estructuras pasivas de la subjetividad: la formación de la estructura 
temporal y asociativa, las estructuras que están a la base de la formación 
de los hábitos y la formación de los hábitos en sí mismos. Un tercer nivel, 
finalmente, residiría en el volverse activo del yo sobre su vida pasiva. Se trata, 
naturalmente, de la formación del sujeto como persona propiamente dicha.

En síntesis, si analizamos la ontogénesis desde la perspectiva de la 
individuación encontramos que la diferencia entre los sujetos responde, por 
una parte, a una separación a priori y pura y, por otra, una separación concreta 
que se desarrolla a posteriori. Ambas son, en esencia, procesos trascendentales 
que suponen el desarrollo de las propias estructuras trascendentales. Con 
respecto a la individuación a posteriori, hay que distinguir, a su vez, entre una 
individuación pasiva y una activa. 

50 Cf., HOUSSET, Emanuel. Op. cit., p. 84.



30 - Andrés Miguel Osswald

4. Conclusiones
Podemos ordenar las tesis de Husserl sobre el tema de la siguiente manera: 

(1) la aproximación metódica persigue comprender el fenómeno de la vida 
infantil “desde dentro”, i.e. el fenomenólogo busca reconstruir a partir de una 
modificación de su experiencia actual un tramo de su experiencia pasada; (2) 
de esto se sigue que la predicación de conciencia esté dada por supuesta 
desde un primer momento; con respecto a los análisis propiamente dichos, 
se señala que (3) el niño humano se vincula, ante todo, con otro ser humano; 
(4) esta relación primigenia es condición última para el proceso constitutivo 
tanto de la propia subjetividad como de la constitución del mundo; (5) en el 
vínculo madre-hijo los sujetos se encuentran “fusionados”; (6) esto significa, 
desde el punto de vista noético, que no es posible separar el cuerpo del niño 
del cuerpo de la madre ni atribuir al yo de la primera infancia la capacidad 
de “vivirse como diferente” respecto a su madre y, desde el punto de vista 
noemático, que no hay objetos en sentido propio; (7) se demuestra así que 
la ontogénesis puede ser descripta como un proceso de desarrollo de las 
estructuras trascendentales; i.e. hay una génesis de la subjetividad trascen-
dental; (8) por ello, Husserl puede explicar ciertos fenómenos, como el olvido 
de la primera infancia, a partir de la inmadurez; (9) los instintos, por su parte, 
explican las primeras operaciones de la subjetividad y se afirma (10) que se 
modifican en virtud del ejercicio. En términos generales, entiendo que el 
desarrollo puede pensarse como el camino que conduce desde la indiferencia 
hacia la diferenciación. O, en otras palabras, se trata de la articulación entre la 
pasividad, en todos sus grados, con la vida activa.

Es importante tener en cuenta que los análisis de Husserl en este punto 
revisten un carácter fuertemente fragmentario y, por ello, presentan muchas 
oscuridades. En este sentido, podemos señalar que falta una periodización 
cronológica para las etapas de la vida infantil; i.e. respuestas a preguntas del 
tipo: ¿Cuándo comienzo la primera infancia? ¿Qué edad aproximada tiene el 
niño que puede reconocer su propio cuerpo? Más aún, la teoría husserliana 
plantea que hay un comienzo y una forma final del desarrollo y también que 
existe una orientación teleológica que conduce de la una a la otra. Sin 
embargo, afirmar que hay un despliegue teleológico parece insuficiente si lo 
que buscamos es dar cuenta de cómo se pasa de un nivel a otro en la 
ontogénesis; y otro tanto podría decirse de la filogénesis. La teleología 
permite describir en líneas generales la orientación del desarrollo pero no 
aporta mayores precisiones si nos detenemos en los procesos en 
detalle. Atendamos, por ejemplo, lo siguiente: se sostiene que el instinto de 
objetivación impulsa a la experiencia hacia la formación de objetos pero solo 
contamos con algunas indicaciones sobre el modo en que lo hace. En este 
punto, puede ser útil recurrir a la psicología del desarrollo –pienso, ante todo,  
en Jean Piaget–.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 31

Bibliografía

FREUD, Sigmund. “La represión”. En: Obras completas. Volumen XIV. Buenos 
Aires: Amorrortu, 1979.

FREUD, Sigmund. “Más allá del principio del placer”. En: Obras completas. 
Volumen  XVIII. Buenos Aires: Amorrortu Editores, 2007.

HOUSSET, Emmanuel. Personne et sujet selon Husserl. Paris: PUF, 1997.
HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem 

Nachlaß. Dritter Teil: 1929 -1935 (Husserliana XV). Den Haag: Martinus Nijhoff, 
1973.

HUSSERL, Edmund. Ideen zu einer Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie zweites Buch: Phänomenologische Untersuchungen zur Konstitution 
(Husserliana IV). Den Haag: Kluwer, 1984.

HUSSERL, Edmund. Meditaciones Cartesianas. Trad. José Gaos. México: FCE, 
1985.

HUSSERL, Edmund. Cartesianische Meditationen (Husserliana I). Hamburg: 
Meiner, 1995.

HUSSERL, Edmund. Vorlesungen zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins 
(Husserliana X). Tübingem: Max Niemayer, 2000.

HUSSERL, Edmund. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. 
Trad. Agustín Serrano de Haro. Madrid: Trotta, 2002.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. Libro segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. 
Trad. Antonio Zirión Quijano. México: FCE, 2005.

HUSSERL, Edmund. Späte Texte über Zeitkonstitution (1929-1934). Die 
C-Manuskripte (Husserliana Materialien VIII). Dordrecht: Springer, 2006.

HUSSERL, Edmund. Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen Welt und ihrer 
Konstitution. Texte aus dem Nachlass (1916-1937) (Husserliana XXXIX). Dordrecht: 
Springer, 2008.

YAMAGUCHI, Ichiro. Passive Synthesis und Intersubjektivität bei Edmund Husserl. 
Den Haag: Martinus Nijhoff, 1982.





La holgura del tiempo. 
Por una fenomenología de la intimidad

The Clearance of the Time. For a Phenomenology of the Intimacy

ROBERTO MENÉNDEZ
Universidad de Granada

España

Resumen
Este trabajo trata de profundizar en 

los análisis sobre la conciencia interna 
del tiempo. En primer lugar, se revisan las 
Lecciones de Husserl de 1905, para dar 
cuenta de la estructura formal conforma-
da por la retención, la impresión originaria 
y la protención. A partir de la compren-
sión de esta célula temporal, de la que se 
compone el tejido de la corriente de con-
ciencia, trataremos de hacer luz sobre la 
necesaria distancia o diferencia que esta 
estructura requiere para hacer posible el 
tipo de movimiento en que consiste la 
temporalización de la vida. Esta profundi-
zación se hará con apoyo en dos breves 
textos de Levinas y de Derrida. Por último, 
trataremos de ilustrar el entramado que 
liga la estructura de la temporalidad con 
la dimensión emocional de la vida, en tanto 
que la emoción consiste en un movi-
miento que descubre la estructura formal 
del tiempo a la vez que la colma.

Palabras clave: tiempo, intenciona-
lidad, distancia, conciencia, intimidad.

Abstract
This work attemps to look into the 

analysis of the consciousness of internal 
time. In first place, I will present an over-
view of Husserl Lessons of 1905, in order 
to give account of the formal structure 
of the retention, original impression and 
protention. Departing from understand 
this temporal cell, from which is made 
the weave of the temporal stream of 
consciousness; we will try to give light to 
the type of movement of the temporali-
zation of life. This deepening into will be 
made taking in consideration two short 
texts from Levinas and Derrida. Finally, 
we will try to illustrate the network that 
links the structure of temporality with the 
emotional dimension of life, in so far as 
the emotion is a movement which disco-
vers the formal structure of time and, at 
the same time, fulfills it.

Key words: time, intentionality, 
distance, consciousness, intimacy. 



34 - Roberto Menéndez

1.
El asunto del tiempo en fenomenología está entrelazado con una pregunta 

de fondo, que nos instala en un interrogante de gran calado: ¿qué es la inten-
cionalidad? En retrospectiva, la cuestión desde la que se anuncia esta interro-
gación es: ¿cuál es la intencionalidad del pasado que se aleja, del ahora que 
permanece? El presente es la invisible empresa de la memoria, llevada a cabo 
por la discreta retención, que no exige reconocimiento alguno. Pero, ¿de qué 
tipo de intencionalidad hablamos cuando hacemos referencia a la cualidad 
retencional de la conciencia? Las sensaciones no solo son animadas por los 
actos intencionales con la finalidad de constituir objetos de experiencia tales 
como cubos, centauros o casas. La conciencia también constituye objetos 
temporales, y ejemplo de ello es la experiencia musical, la posibilidad de 
hablar de melodías. Pensemos en la conocida composición Para Elisa. Al 
escuchar la secuencia de sus notas, podemos recordar una cajita de música 
que teníamos en la infancia; podemos recordar nuestros esfuerzos en el arte 
del piano, en los años de conservatorio; podemos recordar, también, la 
secuencia de Muerte en Venecia en la que Tadzio, sin excesiva gracia, interpreta la 
pieza ante la atónita mirada del señor Aschenbach. Con independencia ahora 
de toda resonancia emocional, la melodía, en pureza fenomenológica, obliga 
a reconocer que un modo especial de permanencia de las notas que van 
pasando hace posible que aquellas que llegan generen la experiencia musical. 
Es este misterio y esta maravilla la que se trata de dar cuenta con la teoría de 
la retención.

Las hoy conocidas como Lecciones sobre la conciencia interna del tiempo son 
fruto de un curso que Husserl impartió en 1904/05, cuyo programa estaba 
dedicado a las modalidades de intencionalidad que desbordan el campo de 
las exclusivamente significativas. En estas lecciones había de tratarse la per-
cepción, la atención, la imaginación, el recuerdo, la conciencia y la imagen 
y por último, el tiempo inmanente. Pero el tiempo no podía considerarse un 
tema añadido, una forma más dentro de los actos intencionales. El tema del 
tiempo obligaba a replantear de raíz los temas tratados con anterioridad, a 
volver sobre ellos. La temporalidad rige cualquier objeto y acto intencional, 
y es motivo de complicación del cuadro simple según el cual a la estructura 
de la conciencia pura le corresponden tipos específicos y esenciales de actos 
intencionales. Tales complicaciones llevarían a Husserl a seguir desarrollando 
su investigación sobre el tiempo mucho más allá de las lecciones de 1905, 
razón por la cual estas lecciones aparecen hoy envueltas en apéndices y ma-
nuscritos complementarios que muestran a las claras la riqueza y lo inagotable 
de estas cuestiones, de las que el mismo Husserl diría que son “de la más alta 
importancia, quizá las más importantes de toda la fenomenología”.1

1 “Das sind höchts wichtige Sachen, vielleicht die wichtigsten der ganzen Phänomenologie”. 
HUSSERL, Edmund, Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewßtseins (1893-1917). The Hague: Marti-
nus Nijhoff, 1969, p. 334.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 35

La dificultad pasaba por suscribir unas palabras dichas mucho tiempo 
atrás, por uno de los grandes preocupados por la cuestión del tiempo como 
había sido San Agustín. En sus Confesiones puede leerse:

¿Qué es, pues, el tiempo? ¿Quién podrá explicar esto de modo fácil y breve? 
¿Quién lo comprenderá con su pensamiento para explicarlo en palabras? Y, sin 
embargo, al hablar, ¿qué cosa mentamos más familiar y notoria que el tiempo? 
Lo entendemos, sin duda, cuando de él hablamos, y lo entendemos cuando 
oímos hablar de él. ¿Qué es, pues, el tiempo? Si nadie me lo pregunta, lo sé. 
Pero si quiero explicarlo a quien me lo pregunta, no lo sé. No obstante, afirmo 
seguro que si nada pasara, no habría tiempo pasado, y si nada adviniera, no 
habría tiempo futuro, y si nada existiera, no habría tiempo presente. Luego, 
esos dos tiempos, pretérito y futuro, ¿qué modo tienen de ser, puesto que el 
pretérito ya no es, y el futuro aún no es? Y el presente, si siempre fuera presente 
y no pasara a pretérito, ya no sería tiempo sino eternidad.2

 
Pese a la dificultad que nuestro autor enuncia aquí, es preciso reconocer 

que logra presentar el interrogante con gran sencillez, abriendo la semilla de 
todos los problemas del tiempo. En primer lugar, y ya desde la perspectiva de 
Husserl, la cuestión viene reconducida a dato fenomenológico. No podemos 
decir que el pasado y el futuro existan en el mundo, como entes de expe-
riencia empírica; es necesario pensar en los datos temporales tal y como son 
dados en la inmanencia, desconectando del análisis todo lo que tenga que ver 
con el tiempo objetivo.3 No obstante, será preciso, como Husserl advertirá, 
introducirse en las dificultades que entraña la conciencia del tiempo por el 
lado de la experiencia de un objeto temporal. Podemos decir que el objeto 
temporal, que centra el punto de partida de los análisis, desemboca en dos 
cuestiones: a) la constitución del tiempo mismo, b) la experiencia de la 
conciencia como una corriente, como un flujo. Estos tres temas (constitu-
ción del objeto temporal, del tiempo objetivo y experiencia de la corriente de 
conciencia) parten de otros tres elementos, que vemos ya anunciados en San 
Agustín: la experiencia del presente, del pasado y del futuro.

El punto de partida, entonces, centra el análisis en la constitución de un 
objeto temporal. La clave no está sino en la posibilidad de esta experiencia: 
captar una unidad que no depende de su situación en el espacio, de su per-
manencia en un “ahí”; una unidad cuya identidad, al contrario, se constituye 
en el cambio, en el transcurrir de un «ahora» a un “ya-no”, de un “ahora” a un 
“recién-sido”. Una vez más, San Agustín ya había advertido el problema:

2 SAN AGUSTIN. Las Confesiones. Madrid: Tecnos, 2006, p. 451. 
3 Si bien Husserl, a la altura de 1905, todavía no utiliza el concepto metodológico de epojé ni 

tampoco el de reducción, puede decirse sin embargo que ha advertido con suficiente claridad el 
contexto en el que cabe plantear de nuevo los problemas fundamentales. Cfr., la introducción 
de SERRANO DE HARO, Agustín, a HUSSERL, Edmund. Lecciones de fenomenología de la conciencia 
interna del tiempo. Trad. Agustín Serrano de Haro Martínez. Madrid: Trotta, 2002, p. 15.



36 - Roberto Menéndez

Y si el presente llega a ser tiempo precisamente porque pasa a pretérito, 
¿cómo decimos que también existe éste, cuya razón de ser es que dejará de 
ser, de modo que no podamos decir en verdad que el tiempo es sino en cuanto 
tiende a no ser?4

La atención primera, el primer acceso, comienza por la comprensión del 
paso de presente al pasado. El mejor objeto temporal que nos podía servir 
de guía era sin duda la melodía, pues su desconexión del tiempo objetivo y 
de toda experiencia empírica puede ser fácilmente llevada a cabo. Tengamos 
ahora presente la pieza Para Elisa. Si vemos escrita la secuencia mi-#re-mi-#re-
mi-si-re-do-la, quizá no veamos más que una sucesión de notas, o incluso de 
meros signos. Si en cambio escuchamos la secuencia interpretada, la impre-
sión es la de envolvernos en una unidad que sobredetermina la mera sucesión 
de datos sensoriales. Al escuchar la secuencia, vamos teniendo conciencia 
de la formación de una unidad, de una individualidad temporal, si se quiere. 
De algún modo, cuando la nota do suena, las anteriores son en algún modo 
todavía presentes, sin serlo de la misma forma. En primer lugar, la nota do no 
es simultánea de la nota si, como si fuesen tocadas a la vez. Pero tampoco la 
nota si resulta de una permanencia que se va diluyendo, como cuando en el 
piano se toca pisando el pedal que alarga las notas. La diferencia no atañe a la 
interpretación y a las posibilidades técnicas del instrumento musical. Husserl 
tampoco considera que la permanencia sea la del mismo sonido que se va 
apagando progresivamente, pues de ser así, en una sucesión rápida de notas 
acabaríamos por tener una confusión que no nos permitiría tener experiencia 
de la melodía, y tampoco sería posible diferenciar la nota actual de las ante-
riores, así como tampoco el orden de estas.

Debemos decir, en conclusión, que las notas pasadas no son ya presentes; 
son, antes bien, conscientes como ausentes, pero ausentes en el modo del 
haber-sido-percibidas. El problema ahora es el de librar el salto al que parece 
conducir esta consideración. Si comprendemos que hay una diferencia entre 
el sonido actual, el que ahora suena, y el sonido recién sido, y si comprende-
mos esta diferencia como diferencia entre presencia y ausencia, se hace ne-
cesario salvar esta distancia de algún modo, ante el riesgo de abrir una brecha 
en un momento que no es vivido como tal. Es preciso que además del sonido 
actual y del sonido recién-sido, haya una conciencia de su sucesión, de tal 
modo que el desnivel aparente entre la presencia y la ausencia sea suavizado. 
Es decir, que en el paso que formalizamos con las notas do-la, la conciencia 
no es solo consciente ahora de do, e inmediatamente de la; es consciente de 
la como la-precedida-de-do, o lo que es lo mismo, es consciente de la sucesión 
do-la, lo que expresamos ahora poniendo atención al guion que une las dos 
notas. Dicho en otras palabras, en la conciencia de la sucesión de las notas 

4 SAN AGUSTIN. Op. cit., p. 451.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 37

hay conciencia del tiempo: no solo se constituye una unidad temporal, sino 
que se constituye también el tiempo mismo.

La conciencia del tiempo, entonces, supone más que la sucesión de notas 
una detrás de otra. Tampoco se puede decir que es necesaria una suerte de 
silencio entre nota y nota. Además de la sucesión de notas y de los “silencios” 
que las separan hay una conciencia del tiempo que subyace a todas las 
unidades temporales y sus formas de constitución propias. Husserl considera, 
en primer lugar, que el campo originario de presencia no se reduce al ahora 
puntual, sino que incluye la retención de la nota anterior, que a su vez es 
retención de la anterior, y así en una cadena en la que cada nueva nota mo-
difica la retención de las anteriores, dando precisamente unidad al objeto. El 
campo de intuición perceptiva, así, implica una cadena de retenciones limi-
tada pero suficiente, de modo que al escuchar una canción percibamos una 
unidad temporal. Los estribillos y los ritornellos no hacen sino, mediante bre-
ves repeticiones, mantener esta impresión de unidad en el campo temporal 
intuitivo.

Asimismo, aunque la conciencia tenga impresión de objetos temporales 
que comienzan y acaban, e independientemente de que las retenciones ven-
gan interrumpidas –por ejemplo, que la interpretación de una canción finalice 
bruscamente–, la conciencia constituye unidades temporales, generándose a 
sí misma como una corriente de vivencias infinita.5 De este modo, la experien-
cia es siempre la experiencia de unidades temporales, que se generan sobre 
la síntesis pasiva universal del tiempo. Esto significa que la descomposición 
de una melodía en compases y notas es posterior a la aprehensión primera de 
la melodía como unidad temporal. La fragmentación puede llevarse a cabo, 
por abstracción, hasta el infinito, si desgranamos los minutos en segundos, 
los segundos en fracciones de segundo, y así sucesivamente. Sin embargo, 
en sentido fenomenológico, la idea de infinito refiere a la identificación de 
unidades, que lleva a la idea de la corriente de vivencias como una corriente 
sin principio ni término. Lo que es dado, de modo inmanente, es el transcurrir 
de la corriente de vivencias. En otros términos, si en clave matemática la frag-
mentación del tiempo es posible, en principio, hasta el infinito en unidades cada 
vez más pequeñas, en sentido fenomenológico, la unidad de la vida fluyente 
es, en principio, igualmente infinita, como una corriente que, antes de tener 
como su contrario a la muerte, tiene como su opuesto a la eternidad.

Ahora bien, es preciso decir ahora que esta infinitud del tiempo, volviendo 
a San Agustín, no consiste en una permanencia monolítica del presente. Antes 

5 “Toda vivencia tiene necesariamente un horizonte de tiempo por todos lados infinito y 
lleno. Esto quiere decir al mismo tiempo: toda vivencia pertenece a UNA ‘CORRIENTE DE VI-
VENCIAS’ infinita. Toda vivencia singular puede, lo mismo que empezar, también acabar y con 
ello concluir su duración, por ejemplo, una vivencia de alegría. Pero la corriente de vivencias 
no puede empezar ni acabar”. HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y a una 
filosofía fenomenológica. Trad. Antonio Zirión. México: FCE, 2013, p. 272.



38 - Roberto Menéndez

bien, permite, a lo largo de la corriente de vivencias, traer a presente el pasado 
y el futuro, o lo que es lo mismo, presentar y re-presentar el tiempo. La infi-
nitud del tiempo no responde a una línea monótona, con arreglo a una pers-
pectiva respecto de la cual solo se advierte su infinitud desde el presente, sin 
poder vivirla. Baste situarse entre las vías del ferrocarril para comprobar que, 
en efecto, por ambos lados la perspectiva las hace concluir según la idea de 
un infinito que se cierra sobre sí. Nada más lejos de esta idea del presente que 
la que se trata de reelaborar aquí. En primer lugar, porque el carácter infinitivo 
de la corriente de vivencias no es una idea, sino una vivencia ella misma. 
El ahora, como hemos visto, no supone la continua y constante repetición de 
un punto que como el alfiler de una máquina de coser se clava en la realidad. El 
ahora viene envuelto en un horizonte de protenciones y retenciones que le da 
densidad y duración, y que permite, como veremos, que el presente pueda 
venir cubierto por el pasado o el porvenir evocados por la conciencia.

Y sin embargo, decimos que la vida está hecha de momentos. Con ello 
se apunta y se expresa la constitución de unidades dentro de la corriente de 
vivencias, dando prioridad a estas, y su unidad intrínseca, sobre la unidad 
infinitiva de la corriente. La tensión a la que se ve llevado el análisis consiste 
en encontrar el quicio en el que se hagan posibles el constante fluir de la 
temporalidad, y la permanencia del ahora desde el que se establecen todas 
las distancias; desde el que se vive, sin descanso, el transcurrir.

El tiempo es rígido, y, con todo, el tiempo fluye. En el flujo de tiempo, en 
la continua inmersión en el pasado, se constituye un tiempo que no fluye, 
absolutamente fijo, idéntico, objetivo. Tal es el problema.6

Como queda de manifiesto, la rigidez a la que alude Husserl es de un tipo 
especial. Proponer un orden al tiempo, una constante identificación del tiem-
po pasado y del tiempo por venir, la posibilidad de decir, en todo momento, 
“ahora”, nos da la idea de un orden, de una forma que rige el tiempo, y que 
ella misma no es temporal. Pero decir que esta forma no es temporal, o que 
es, como dirá Husserl, quasi-temporal,  debe ser entendida en el sentido de 
ser condición de toda temporalización según un orden suficiente. Se trata de 
una forma fija que rige el movimiento infinito del tiempo y todos sus posibles 
cubrimientos. Como una suerte de engranaje que, impidiendo que el tiempo 
se disloque del ahora continuo, sí tendría la holgura suficiente como para que 
el pasado pudiera ser evocado, y el futuro deseado. De igual modo, permitiría 
recordar un deseo de futuro que forma ya parte del futuro, o imaginar un futu-
ro en el que un acontecimiento ya haya pasado, como expresa la forma verbal 
del futuro anterior. Tales juegos, bajo forma de iteraciones, vendrían dados por 
esta forma que en último término salvaría la unidad de la corriente del tiempo 
de todas las variaciones posibles que ella misma consentiría.

6 HUSSERL, Edmund. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. Op. cit., p. 85.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 39

El movimiento, que hace precisamente que no vivamos fracciones de se-
gundo, sino momentos, lo da la percepción en el sentido ampliado. La re-
tención no sigue a la impresión: el caso es que, de modo simultáneo, la nota 
sentida es a la vez retención de la recién pasada y protención de la inminente. 
La densidad del tiempo no se da porque su línea venga estirada. La densidad 
se da en el mismo momento, constituido por el horizonte protencional-reten-
cional. De otro modo, mientras la atención está puesta en la constitución del 
objeto temporal, en las notas que van dando cuerpo a la melodía interpretada, 
la retención genera la memoria de esa misma melodía, de un modo absolu-
tamente involuntario. Si tomamos la secuencia mi-#re-mi-#re-mi, tenemos en 
efecto unas notas que se repiten. Sin embargo, si estamos escuchando Para 
Elisa, o incluso si alguien comienza a interpretarlas sin previo aviso, la estruc-
tura protencional no tomará esta secuencia como patrón, en un constante mi-
#re-mi-#re-mi-#re-mi… antes bien, tendremos que, de un modo igualmente 
involuntario, anticipamos la secuencia si-re-do-la que acompaña a mi-#re-mi-
#re-mi. Tendremos, dicho de otro modo, anticipada la unidad de la secuencia, 
y también la unidad de la estrofa. De este modo, la secuencia mi-#re-mi-#re-
mi, implicará mi-#re-mi-#re-mi-[si-re-do-la], donde las notas puestas entre cor-
chetes no son todavía escuchadas, pero sí anticipadas en la protención, es 
decir, en el horizonte inmediato de percepción donde no cabe intervención 
voluntaria.7

Y de igual modo que la percepción anticipa involuntariamente, la percep-
ción retiene, generando espontáneamente la posibilidad de toda resonancia 
y de toda reproducción, las cuales están ya en los límites entre lo voluntario y 
lo involuntario; límites en los que comienza a hacerse consciente la estructura 
misma de la temporalidad. Así, en virtud del horizonte protencional-reten-
cional que de modo “rígido” temporaliza las sensaciones, se hace posible la 
admirable experiencia de una conciencia que no se siente en la absoluta sole-
dad de un ahora, sino envuelta de temporalidad, impregnada de resonancias, 
recuerdos, presentimientos, premoniciones, etc. Este horizonte primero, for-
mado por el principio de movimiento temporal que comprenden la protención 
y la retención que anidan cada impresión, viene aquí interpretado como holgura 
del tiempo, fermento de toda iteración, sea esta repetición, reproducción, 
reflexión, etc.

El flujo no es un flujo contingente, como lo es un flujo objetivo; la mudanza 
de sus fases no puede cesar nunca y dar paso a un continuarse a sí mismas 
fases siempre iguales. Con todo, ¿no tiene también el flujo algo en cierto modo 

7 Podríamos decir que el genio, entre otras cosas, lograría introducir un género especial 
de voluntad en el horizonte protencional-retencional, consiguiendo variaciones imprevisibles. 
Por desgracia, no podemos ahora discutir la posibilidad de intervención de la voluntad dentro 
del orden de las denominadas síntesis pasivas, en las cuales, en principio, no hay intervención 
activa por parte del yo que vive en su corriente de vivencias.



40 - Roberto Menéndez

permanente, por más que ningún fragmento de flujo pueda transformarse en 
uno de no-flujo? Permanente es ante todo la estructura formal del flujo, la for-
ma del flujo. Es decir, el fluir no es sólo fluir en general, sino que cada fase es 
de una y la misma forma; la forma constante está siempre de nuevo llena de 
“contenido”, y el contenido no es nada que venga a encajar en la forma desde 
fuera, sino que viene determinado por la forma de la legalidad: sólo que esta 
legalidad no determina por sí sola el concreto. La forma consiste en que un 
ahora se constituye por medio de una impresión y a ésta se agrega una cola de 
retenciones y un horizonte de protenciones.8

El carácter infinitivo del tiempo coincide a la vez que contrasta con la 
posibilidad de individuar momentos, es decir, de tener conciencia de uni-
dades temporales que comienzan y acaban al interior de la corriente de viven-
cias. Escucho una melodía que, cuando termina, voy silbando o tatareando. 
Son dos unidades diferentes, la melodía que primero escucho, y que después 
silbo. Sin embargo, ambas tienen su momento de impresión, y sus retenciones 
y protenciones que constantemente se desplazan. Hay un carácter iterativo, 
que no es el de la repetición idéntica, un carácter que no solo permite, sino 
que fuerza el movimiento. Este carácter es el que da unidad a la propia co-
rriente: a pesar de que la retención y a la protención constituyan la génesis de 
la temporalidad, Husserl se plantea la necesidad de las reproducciones volun-
tarias a la hora de comprender la constitución de la unidad de la corriente de 
vivencias como diferenciada de las demás. Hay un cierto regresar –en sentido 
infinitivo, nunca del todo ingrediente– que da unidad a la conciencia como 
corriente. Pese a todo, Husserl entenderá que estas potencialidades iterativas, 
in statu nascendi, las da la célula de la que se compone cada momento, la cual 
forma el tejido temporal de la vida.

2.
Vamos a plantear ahora otra cuestión, entrelazada con la anterior, y que 

supone, en gran medida, la otra cara de la moneda. A la estructura común 
que rige la temporalización de la vida, a la potencialidad implicada en cada 
momento, de diferentes formas de iteración que conforman la unidad de la 
corriente de vivencias, se añade ahora la posibilidad del cambio, de los saltos, 
de la alteración y la alteridad que supone el paso del tiempo. Cada impresión 
es una novedad en el seno de la intencionalidad, la cual temporaliza sus objetos 
en diferentes formas de atención: percepción, recuerdo, fantasía, etc. La 
unidad de la conciencia va a la par con cierta diferenciación, con cierta distancia 
de sí, con cierto ser otra para sí misma. Como es de esperar, esta cuestión 
viene planteada desde la misma raíz común, protencional-retencional, con la 
que hemos caracterizado los momentos de tiempo. Tenemos hasta ahora el 

8 HUSSERL, Edmund. Op. cit., p. 136.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 41

reconocimiento de una unidad de fondo: “una intencionalidad longitudinal 
que está en constante unidad de cubrimiento consigo misma recorre el flujo”.9 
Quiero realizar ahora una breve lectura de dos textos que ponen la atención 
en los intervalos intrínsecos a esta estructura temporalizante de la conciencia. 
Son dos textos breves, uno de Levinas, de 1965, y otro de Derrida, de 1967. 
Concretamente, el primero se titula “Intencionalidad y sensación” y está 
incluido en el volumen Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. El segundo 
se titula “El signo y el parpadeo”, y corresponde al capítulo V de La voz y el 
fenómeno.

El centro sobre el que giran estos textos es la intencionalidad del tiempo 
inmanente y su forma de llevarse a cabo. Husserl había distinguido entre una 
intencionalidad transversal, aquella que constituye los objetos, los actos en 
que estos objetos se dan, y el tiempo mismo, como unidades, y una inten-
cionalidad longitudinal, no objetivante y que impregna toda la corriente de 
vivencias. Esta intencionalidad, responsable de toda ulterior reflexión, estaba 
dada gracias al carácter retencional de la conciencia, pero también gracias al 
carácter impresional, lo que reclamaba un pensamiento sobre la sensación. Se 
exigía además un pensamiento sobre la diferencia entre estas dos intenciona-
lidades entrelazadas, una de las cuales constituye objetos, y otra de las cuales 
se mantiene en un constante sentir inmanente.10

Será desde esta perspectiva desde la que vamos a retomar el cuestiona-
miento de Levinas. A propósito la relación entre las intencionalidades trans-
versal y longitudinal, se pregunta el autor:

¿Esta intencionalidad primera que coincide con la obra misma del tiempo 
no se distingue de la intencionalidad objetiva e idealizante que es liberada de 
toda temporalidad en el trayecto que conduce de la inmanencia a la trascen-
dencia?11

9 HUSSERL, Edmund. Op. cit., p. 101.
10 El interés que aquí rescatamos a propósito de Levinas y Derrida tiene un mayor alcance, 

y es hoy un tema controvertido en especial en la fenomenología francesa. Husserl entiende que 
la corriente de conciencia aparece a sí misma, o lo que es lo mismo, que no solo es consciente 
de algo, sino consciente de su propia actividad intencional. El problema se pone cuando abor-
damos la posibilidad de una diferencia, o de una diacronía, entre la constitución de objetos 
temporales, y con ello del tiempo mismo, y la aparición misma del flujo. El problema, enigmá-
tico, surge, como Husserl dirá en varias ocasiones, del admirable carácter de la conciencia del 
tiempo, como se expresa en el siguiente pasaje: “El flujo de la conciencia inmanente tempo-
constituyente no solamente es, sino que se articula de una forma tan admirable, y no obstante 
tan comprensible, que en él necesariamente tiene que producirse un autoaparecer del flujo, y 
por ello el flujo mismo necesariamente ha de ser captable en su fluir. El autoaparecer del flujo 
no requiere un segundo flujo, sino que como fenómeno se constituye a sí mismo. Lo constitu-
yente y lo constituido se cubren, coinciden, y, con todo, no pueden coincidir, naturalmente, en 
todos los sentidos”. HUSSERL, Edmund. Op. cit., p. 103.

11 LEVINAS, Emmanuel. Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Trad. Manuel E. 
Vásquez. Madrid: Síntesis, 2005, p. 222.



42 - Roberto Menéndez

Desde este interrogante la pregunta acuciante apunta hacia la simulta-
neidad de lo percibido con la percepción. En el caso de la percepción de un 
objeto temporalmente estático, o “lento”, como en la contemplación de una 
casa, la cosa no parece ofrecer dificultad alguna: la percepción de la casa y 
la casa percibida –el acto y el objeto– son simultáneas. El problema se pone 
cuando, del lado de la conciencia, se reflexiona sobre la posibilidad de las 
iteraciones, incluida la misma reflexión. Teniendo como objeto la casa perci-
bida, llevo a cabo una reflexión sobre la temporalidad, rememoro la última 
vez que estuve ante la misma casa, realizo en la fantasía variaciones de color, 
etc. Todos estos actos vienen a montarse sobre la percepción que les sirve de 
fondo, y sin embargo, podemos preguntar, ¿llegan a coincidir estos actos que 
se cubren unos sobre los otros? Levinas lleva su atención hacia una posible 
diacronía que tiene su raíz en la estructura misma de la temporalidad. Por un 
lado, la conciencia constituye objetos temporales, el tiempo mismo: en esta 
casa, hace años, una joven tocaba el piano con las ventanas abiertas. Recuer-
do aquellas melodías, fue hace algunos años, la casa sigue igual. Del otro lado, 
la conciencia es consciente de ese su movimiento de trascendencia, sea hacia 
la casa que percibo, sea hacia la melodía que recuerdo, sea hacia la chica y 
su circunstancia y aspecto actual, que imagino. Una reflexión es posible sobre 
estos actos y sus objetos, una reflexión en la que la conciencia, vuelta sobre 
sí misma, se descubre vuelta hacia el mundo en diferentes formas y con dife-
rentes “objetos”.

Ahora, si la trascendencia solo tiene sentido a partir de la intencionalidad, 
que se despliega en diferentes formas fundamentales –percepción, memoria, 
imaginación–, ¿qué decir de la inmanencia? ¿Qué decir de la vida en su conti-
nuo fluir? ¿Hablaremos aquí de una percepción, de un recuerdo, de una fantasía? 
Los objetos se constituyen en un acto intencional, y son dados precisamente 
como percibidos o recordados. Ahora, ¿cómo se constituye la conciencia mis-
ma? Podría decirse que la conciencia se trasciende a sí misma, haciendo de sí 
un objeto absolutamente sui generis, un objeto-sujeto. El punto de apoyo donde 
hacer bascular estas dificultades pasa por encontrar el centro en el que operaría 
la objetivación más primordial, el aparecer –precategorial– de algo. En Husserl 
este problema pasa por estudiar el modo primario de temporalización, el 
órgano o el operador del tiempo, y por tanto, la individualización de todo 
objeto posible. Si es posible decir algo de la conciencia, podemos presentar 
dos posibilidades: a) que la conciencia se capte a sí misma en un acto de un 
género único, no fundado en nada: autoafección pura, y nada más, b) que la 
conciencia se constituya a sí misma como un objeto, de un género igualmente 
único. Si hay una tercera solución, solo puede pasar por conjugar las dos 
anteriores: la conciencia nunca puede ser objeto, pues rige toda objetiva-
ción. Asimismo, la conciencia absoluta nunca puede ser temporal, pues rige 
toda temporalización. Con todo, la conciencia se constituye a sí misma, se 
temporaliza.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 43

Levinas rescata la función de la sensación en el entramado de la intencio-
nalidad. Es sobre la sensación que cumple su función la aprehensión inten-
cional.12 Sin hacernos ahora cuestión de la posible no-intencionalidad de las 
sensaciones, que encuadran la cuestión en el ámbito de la llamada intencio-
nalidad transversal, llevamos la atención hacia la sensibilidad como parte de 
la arquitectónica del tiempo inmanente. Aquí se retoma la cuestión a partir de 
la ya aludida Urimpression. Aquí no interesa aquello a lo que da lugar la sensa-
ción, sino “la manera en que la sensación es vivida” y “la dimensión del tiempo 
donde ella es vivida”.13 Teníamos que la sensación sirve para dar pie a la cons-
titución de un objeto, por ejemplo el de la melodía. El objeto se constituye 
mediante una identificación a través del tiempo. Ahora, lo mismo habría que 
decir del tiempo mismo, y de la conciencia en tanto que esta no es solo un 
testigo ciego de un objeto, sino que vive sus objetos, ve su mirada sin reflejarse. 
Solo un problema se plantea, y es el de la simultaneidad de este tiempo vivido 
con el del objeto que se constituye:

Cada intención que a partir de cada instante retiene o anticipa la identidad 
de la sensación ya, en parte, transcurrida o aún, en parte, por venir, solo es, 
para Husserl, la conciencia misma del tiempo. El tiempo no es únicamente la 
forma que alberga las sensaciones y las arrastra en un devenir; es el sentir de la 
sensación, sentir que no es la simple coincidencia del sentir y de los sentidos, 
sino una intencionalidad y, por tanto, una distancia mínima entre el sentir y lo 
sentido, justamente una distancia temporal.14

Levinas está pensando en el horizonte primigenio de la Urimpression, la 
protención y la retención. Esta apertura del ahora, mediante una intenciona-
lidad no objetivante, sino sentiente, produce un desfase con respecto a la 
intencionalidad en la que los objetos son constituidos. No es que la concien-
cia, como corriente, no venga a constituirse a sí misma también como una 
unidad; hablamos en efecto de una y la misma corriente de vida, pero para 
Levinas hay una diacronía entre conciencia de objeto y conciencia como Erle-
ben. Lo sentido es nada sin su horizonte temporal, así como este es nada sin la 
sensación. Todo dato sentido está acompañado del presentimiento aquellos 

12 “La intencionalidad, apertura de la conciencia sobre el ser, desempeña aún así el papel de 
una aprehensión (Auffassung) respecto de estos contenidos a los cuales presta un sentido obje-
tivo que anima (beseelt) o inspira (durchgeistigt). La sensación se torna el analogon de los objetos 
al punto de asegurar a los actos intuitivos —accediendo al ‘original’, al ‘ser en persona’, al ‘ser 
en carne y hueso’— la presencia excepcional del ser. Mientras que la novedad de la noción de 
acto intuitivo parecía tener en su intención o en su ‘pretensión’ presentar al ser ‘en original’ 
(en su Meinung) —resulta que se necesita un contenido sensible para que tal sentido pueda 
ser pensado. La presencia del objeto no es pensada como tal; remite a la materialidad de las 
sensaciones, a lo vivido no pensado”. LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 216.

13 Ibíd., p. 219.
14 Ibíd., p. 220.



44 - Roberto Menéndez

datos que se anticipan, inminentes, y de aquellos otros retenidos, suscepti-
bles de ser retomados por un acto reproductivo. Además del transcurrir del 
tiempo, que se lleva consigo objetos y vivencias y marca una distancia de los 
mismos con respecto del ahora actual, hay una suerte de permanencia de la 
forma del flujo –una estructura subyacente– que permite la reproducción y el 
cubrimiento de unas vivencias con otras, la identificación y el reconocimiento 
de objetos, etc. Levinas dirá que “es necesario admitir aquí un retorno del 
tiempo sobre sí mismo, una iteración fundamental”.15 Tal posibilidad –habría 
que hablar de potencialidad– iterativa tiene su origen en la holgura que la 
forma del flujo, quasi-temporal, alberga.

La distanciación de la Urimpression —es el acontecimiento, de suyo primero, 
de la distanciación del desfase que no se trata de constatar respecto de otro 
tiempo, sino respecto de otra proto-impresión que está, ella misma, implicada 
“en el tema”: la mirada que constata la distanciación es esta distanciación mis-
ma. La conciencia del tiempo no es ella misma una reflexión sobre el tiempo, 
sino la temporalización misma16.

Una suerte de centro de gravedad, siempre fluyente, permite un juego que 
es el del primer movimiento de la temporalidad, que no es todavía paso del 
futuro al pasado, sino mero movimiento, vibración. Este centro de gravedad 
no es temporal, sino temporalizante. Pero su unidad no es vivida como una 
unidad indivisible, como un individuo. Es a bien seguro una unidad, pero con-
formada por el núcleo del ahora impresional y su horizonte, y como tal es 
vivida. Como proceso de temporalización, repele la objetivación de su forma 
en un lugar del tiempo. Y temporalización quiere decir: no solo mantenimiento 
de una unidad, sino también, distanciación; en vez de una objetivación de la 
vida, tendríamos, precisamente, una progresiva subjetivación de la misma.

Tratamos de pensar, con Levinas, el sentido de este distanciamiento 
constituyente de identidad a través del movimiento. Se trata de entender el 
sentido del escorzamiento que es propio de la temporalización.

La retención y la protención no son contenidos constituidos, […] son el 
modo mismo del flujo: el retener o el protener y el “ser-a-distancia” coinciden. 
La conciencia de… es aquí el flujo. La conciencia es el acontecimiento 
constituyente […] Al flujo que es el sentir mismo de la sensación, Husserl lo 
llama subjetividad absoluta, subjetividad más profunda que la intencionalidad 
objetivante y anterior al lenguaje.17

Según la interpretación de Levinas, la Urimpresion solo puede ser vivida en 
la medida en que se temporaliza, y solo puede temporalizarse en la medida en 

15 Ibíd., p. 221.
16 Ibíd., pp. 221-222.
17 Ibíd., p. 222.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 45

que el flujo en que aparece viene modificado por la modificación retencional. 
En cierto modo, la conciencia no es consciente de sí misma como centro 
constituyente fuera del tiempo, sino como flujo, como modificación, como 
transcurrir –en sentido infinitivo– que subyace y permanece al transcurso –en 
sentido acusativo– de los objetos y los actos que aparecen, desaparecen y rea-
parecen en la conciencia por virtud de actos  reproductivos.18 Así las cosas, la 
conciencia perceptiva del tiempo sería, en términos estrictos, la de ser fuente 
y fermento, en constante estado naciente, de la distanciación; una fuente que, 
sin embargo, estaría siempre a igual distancia de sí misma –salvo por ciertas 
resonancias que, como veremos, permitiría esta su holgura originaria (la forma 
pro-imp-ret).

Precisamente este es el comienzo del que parte Derrida: la necesidad de 
dar expresión al desbordamiento del ahora. Con todo, se mantiene el privilegio 
del mismo como punto-fuente, como centro del que la protención y la reten-
ción son sus horizontes próximos. Una relación intencional al límite se juega 
de nuevo en la consideración de tales horizontes. La presencia puntual tiene 
muy poco margen, y se ve constantemente desplazada por sí misma.

La presencia del presente percibido no puede aparecer como tal más que 
en la medida en que compone continuamente con una no-presencia y una no-per-
cepción, a saber, el recuerdo y la espera primarias (retención y protención). 
Estas no-percepciones no se añaden, no acompañan eventualmente al ahora 
actualmente percibido, participan indispensablemente y esencialmente en su 
posibilidad.19

La diferencia no se da entre la Urimpression y la retención, sino –y solo en un 
sentido concreto– entre la retención y el recuerdo reproductivo. La concien-
cia, en efecto, es conciencia de esta ligazón o ligadura fundamental, imposible 
de dislocar, entre la Urimpression y la retención que no es sino una con ella. La 
conciencia, entonces, no supone una diferencia consigo misma, sino un pro-
ceso de diferenciación. Así, la identificación del flujo de conciencia requiere de 
una alteración que sin embargo no es extraña a la misma corriente. La aparición 
de la corriente requiere de este fermento de alteridad en constante estado 
naciente. Derrida interpreta este tránsito como un parpadeo sin el cual no sería 
posible ninguna presencia.20 Lejos de arruinar la presencia, este parpadeo del 

18 “El flujo sólo es la modificación de la proto-impresión que deja de coincidir con ella mis-
ma para presentarse en los escorzos de las Abschattung; pues, hablando con propiedad, sólo la 
no-coincidencia consigo —la transición— es conciencia perceptiva”. Ibíd., p. 224.

19 DERRIDA, Jaques. La voz y el fenómeno. Valencia: Pre-textos, 1985, pp. 117-118.
20 “Desde el momento en que se admite esta continuidad del ahora y del no ahora, de la 

percepción y de la no-percepción en la zona de originariedad común a la impresión originaria 
y a la retención, se acoge lo otro en la identidad consigo del Augenblick: la no-presencia y la 
inevidencia en el parpadeo del instante. Hay una duración del parpadeo; y ella cierra el ojo. Esta 
alteridad es incluso la condición de la presencia, de la presentación y, en consecuencia, de la 



46 - Roberto Menéndez

instante es condición de la misma, el gesto de su manifestación. “Esta rela-
ción con la no-presencia, una vez más, no viene a sorprender, rodear, incluso 
disimular la presencia de la impresión originaria: permite su surgimiento y su 
virginidad renaciente”.21 Consecuencia de este análisis es el imperativo de un 
replanteamiento de la identidad. Husserl mismo habla de la identidad de los 
objetos temporales en la medida en que estos pasan. Las notas se suceden 
unas a otras, y es precisamente la sucesión la que conforma la melodía, la cual, 
al transcurrir del todo, queda conservada como una unidad, identificada en un 
tiempo constituido a una con ella. Es verdad que este no es el caso para la 
conciencia absoluta, pero sí es cierto que la Urimpression viene siempre compren-
dida a partir de la forma que, junto a la retención y la protención, hace de ella 
una unidad.

La idealidad de la forma de la presencia misma implica, en efecto, que 
pueda re-petirse hasta el infinito, que su re-torno, como retorno de lo mismo, 
sea necesario hasta el infinito e inscrito en la presencia como tal; que el re-torno 
sea retorno de un presente que se retendrá en un movimiento finito de 
retención; que no haya verdad originaria, en el sentido fenomenológico, más 
que enraizada en la finalidad de esta retención; que la relación con el infinito 
no pueda instaurarse, en fin, más que en la apertura a la idealidad de la forma 
de presencia, como posibilidad de re-torno hasta el infinito.22

La iteración que consiente la forma de la conciencia constituyente, como 
fermento de toda temporalización, hace posible toda reflexión, toda asociación, 
toda reproducción, etc., en un cubrimiento y superposición consigo misma, 
que la hace coincidir en su propia diferencia. El concepto que Derrida aplica 
aquí es el de diferancia, análogo al de diacronía que utiliza Levinas, en tanto 
que con ellos se trata de dar expresión a la experiencia de la autoafección 
de la conciencia, entrelazada con una heteroafección sin origen. El parpadeo 
acusa así la holgura necesaria para que la corriente de vivencias pueda quedar 
impregnada de una intencionalidad que supone sentir, en sentido infinitivo, la 
vida en su fluir. El peligro estriba en suponer, con excesivo apoyo en la noción 
de retención, una suerte de retardo de la conciencia sobre sí misma. Esto es 
lo que se plantea en muchos casos con respecto a la reflexión, y que ulterior-
mente viene pensado en la experiencia de la corriente de conciencia como 
unidad: su carácter infinitivo parece suponer un retraso, como si el infinito 
siempre fuera un infinito pasado, una búsqueda del tiempo perdido. El sentir 
de la Urimpression, así, colocado entre dos infinitos, como en la metáfora de 
Pascal, tendría nostalgia del infinito perdido, pasado, y no un anhelo del infi-
nito por venir, al que siempre se le puede dar acogida. Como sabemos, este 
no es el caso en Husserl.

Vorstellung en general, antes de todas las disociaciones que podrían producirse”. Ibíd., p. 119.
21 Ibídem.
22 Ibíd., pp. 121-122.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 47

En consideración fenomenológica fundamental, tiene sentido hablar de 
una distancia o de una diferencia, pero en ningún caso de un retraso de la 
conciencia consigo misma. Por un lado, Husserl deja entrever la posibilidad 
de una diacronía entre la percepción y lo percibido. Por otro lado, comprende 
que la impresión originaria lo es en la mayoría de los casos de un dato que 
aleja, que supone un distanciamiento y una diferenciación con el presente que 
se mantiene. Sin embargo, su juicio último es siempre el mismo: “La disconti-
nuidad presupone continuidad, sea en la forma de duración sin variación, sea 
en la del cambio constante”23; “La forma de distribuirse la materia del cambio 
en el trecho temporal determina la conciencia de un cambio rápido o lento, de 
su velocidad y su aceleración. En todos los casos, sin embargo, y no sólo en 
el del cambio constante, la conciencia de alteridad o de diferencia presupone 
una unidad”24. Lo que está en juego no es un retardo, creemos, en virtud del 
carácter retencional de la conciencia, sino la posibilidad y la potencialidad de 
la variación, de las diferentes formas de iteración que genera el juego proten-
ción-impresión-retención. Nos encontramos en realidad con una diferencia 
sutil entre la percepción y lo percibido, que permite variar la identidad de la 
corriente de un modo extremadamente rico, incluyendo una constante altera-
ción que no afecta al quid, sino al quomodo.

La aprehensión pone su objeto considerando toda la duración del curso de 
sensación, y lo hace según la consistencia objetiva que corresponde al curso 
se sensación; o sea, que pone el objeto considerando incluso la sección del 
tiempo que la ha precedido a ella, a la aprehensión perceptiva. De acuerdo con 
esto, subiste una diferencia temporal entre el punto inicial de a percepción y el 
punto inicial del objeto.25

Encontramos aquí la clave de la lectura que abre el problema del retardo. 
Pero habría que hablar, en mejores términos, de modificación, de constante 
modificación, y de posibilidad constante, dada por la intencionalidad longitu-
dinal que impregna el flujo, de variaciones sobre esa modificación originaria. 
Estas variaciones, fundadas en una libertad, implican un tiempo transcurrido, 
que no amenaza sin embargo la conciencia del flujo. Si bien Husserl afirma 
que “sólo después de su decurso puede la fase inicial objetivarse de la manera 
indicada, por retención y reflexión (o reproducción)”, añadirá, ante la pregun-
ta por un supuesto punto ciego de la conciencia, que “en la conciencia la 
fase inicial sí está caracterizada de modo enteramente positivo. No es más 
que un absurdo, pues hablar de un contenido ‘inconsciente’ que solo con 
posterioridad devenga consciente. La conciencia es necesariamente conciencia 
en cada una de sus fases. Como la fase retencional tiene consciente a la fase 

23 HUSSERL, Edmund. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. Op. cit., p. 106.
24 Ibíd., p. 107.
25 Ibíd., p. 132.



48 - Roberto Menéndez

precedente, sin objetivarla, así también el dato originario es ya consciente sin 
volverse objeto”.26 La referida posibilidad de una aceleración o desaceleración 
de las vivencias, que están en gran medida consentidas por la libertad (de 
la reproducción, pero también de otras formas de variación), se conjuga, de 
nuevo con la necesidad de principio: la de “un flujo en constante ‘cambio’, [que] 
tiene la absurda característica de discurrir precisamente tal como discurre, y 
de no poder discurrir ni ‘más deprisa’ ni ‘más despacio’”27.

3.
Vamos a ahora a concluir con una cuestión que venimos anunciando casi 

desde el comienzo de este trabajo. Al tiempo comprendido como una línea 
cuyos extremos imposibles serían el summun de pasado y de futuro, es preciso 
añadir una idea de profundidad, de duración, de «cuerpo» del tiempo. El aná-
lisis de la conciencia última constituyente de tiempo, es todavía demasiado 
formal.28 Hace falta un análisis que sepa dar cuenta de la impresión de movi-
miento que, como el origen del término lo sugiere, alberga cada momento. La 
holgura del tiempo, desde este punto de vista, solo puede ser reconocida en 
su propio movimiento. Ella es la forma, o más bien, ella consiste en el juego 
necesario de un movimiento que debe ser, por así decir, colmado, para que 
sea dado al sujeto como tal, es decir, como movimiento, como momento. Y el 
movimiento que ha de colmar aquí la holgura del tiempo, es el movimiento de 
la emoción. La holgura del tiempo deja de ser así una cuestión formal: la emo-
ción es la que conjuga la holgura, que bien da una mayor intensidad al lado 
protencional del horizonte del momento, bien resalta su carácter retencional, 
o bien aumenta la impresión de presente, de presencia.

Dos elementos están aquí en juego, que entrelazan los análisis del tiempo con 
todo posible análisis de la emoción. En primer lugar, una consideración sui generis del 
movimiento. En segundo lugar, la fórmula de la doble intencionalidad, que una y 
otra vez se confunde consigo misma. Si la conciencia constituye objetos tempo-
rales en virtud de la intencionalidad transversal, a la vez que se autoconstituye a 
sí misma como un flujo infinito en virtud de la intencionalidad longitudinal, habrá 
que decir de igual modo que el movimiento de la emoción sirve por igual para 
constituir los objetos y las situaciones del mundo, como para volver senti-
mentalmente consciente a la conciencia.29 La emoción impregna el flujo de 

26 Ibíd., p. 142.
27 Ibíd., p. 94.
28 Cfr., HUSSERL, Edmund. Analysen zur Passiven Synthesis. Den Hagg: Martinus Nijhoff, 1966, p. 128.
29 Esta tesis es defendida por Paul Ricoeur, quien enuncia esta doble intencionalidad para 

sumirla de nuevo en su movimiento común: “El sentimiento —por ejemplo, el amor, el odio— 
es sin ninguna duda intencional; es un sentir algo: lo amable, lo odioso. Pero es una intenciona-
lidad bien extraña: ella apunta cualidades sentidas sobre las cosas o sobre las personas: pero, al 
mismo tiempo, ella revela la manera en la que el yo es íntimamente afectado”. RICOEUR, Paul. 
À l’école de la phenomenologie. Paris: Vrin, 2004, p. 252 [La traducción es mía].



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 49

conciencia, es un movimiento, una constante fluctuación. La emoción escorza 
la corriente de vivencias, sin poder colmarla de modo definitivo. La emoción 
no objetiva el carácter intencional de la vida, sino que lo entrega a sí; ella da 
cuerpo al movimiento del tiempo, y plenifica la posibilidad formal de la holgura. 
En ambos casos las dos intencionalidades, confluyendo la una con  la otra, no 
pueden darse por separado. La emoción es siempre una respuesta al mundo, 
a la vez que una interrogación de la vida

Nuestra tesis es que esta holgura solo es conjugada por el movimiento de la 
emoción, que a su vez está implicado en las diferentes formas de iteración que 
la revelan. Hablamos de un sentir. Una vez más, el doble movimiento tempora-
lizante-emocional no es dado como un objeto. Y el ejemplo que aquí traemos 
será el de la resonancia, como afección en el límite de la pasividad y la actividad. 
Husserl distingue, en sus análisis, la retención de la reproducción. Su argumento 
tiene por finalidad asegurar un campo temporal originario, fruto de una cons-
tante síntesis pasiva, que asegure lo dado en él como dado de modo apodíctico. 
Más allá de este campo temporal originario comienza el dominio de la actividad, 
y por tanto, entra en juego la libertad del yo. En nuestra lectura, entendemos 
que este campo se libertad es el campo de todas las posibles iteraciones, 
que comprenden las resonancias, las reproducciones, las reflexiones, etc. Las 
iteraciones realimentan, en modos diferentes, la estructura formal del flujo 
(protención-impresión-retención). Estas tienen su anclaje en la percepción y cons-
titución de un objeto temporal.

En nuestro ejemplo, la resonancia contaría como la más cercana de las 
iteraciones al campo temporal originario, pues todavía conserva parte de la 
pasividad de la retención, si bien ya no consiste en una retención, sino en 
una repetición involuntaria de una cadena retencional. Para ello, volveremos 
a nuestra melodía, Para Elisa, y elegimos la secuencia de Muerte en Venecia a la 
que nos hemos referido al comienzar tal trabajo para ilustrar este paso de la 
retención a la resonancia, mediada por el movimiento de la emoción. En la 
escena, el señor Aschenbach entra en una sala donde el joven Tadzio, con 
desgana, toca las notas de Para Elisa. Aschenbach se detiene a observar, hasta 
que Tadzio percibe su presencia. Se vuelve sobre él, y ante el silencio, vuelve 
a interpretar la melodía. El señor Aschenbach baja la cabeza, y a continuación 
siente la presencia una tercera persona. Es un responsable del Hotel, al que 
se dirige para preguntar por los rumores que corren sobre la epidemia. El 
responsable ofrece unas sencillas excusas, muy poco convincentes, y después 
se retira. Aschenbach, consternado, se da la vuelta. Se escuchan todavía las 
notas de Para Elisa. La mirada enfoca y sigue al señor Aschenbach mientras 
este camina lentamente, aproximándose al piano. Cuando el piano entra en 
cuadro, nos damos cuenta de Tadzio ya no está. Y sin embargo, escuchamos 
todavía las notas de Para Elisa, mientras vemos al señor Aschenbach hacer 
un gesto con la mano, como si tocase la melodía a medida que esta resuena 
todavía. A continuación se sienta al lado del piano, y la escena se termina.



50 - Roberto Menéndez

Este ejemplo sirve para ilustrar la constitución del objeto temporal: en 
primera instancia, en la percepción del mismo, y a continuación, gracias a la 
resonancia, como paso de la retención a la reproducción, de la pasividad a la 
actividad. Pero no puede negarse que esta constitución del objeto no puede 
sino venir impregnada de un horizonte emocional, que es también un movi-
miento. En efecto, el señor Aschenbach no mantendría involuntariamente en 
su conciencia la melodía si no hubiese visto a Tadzio en el piano. Tanto es así 
que, en la siguiente escena, y de nuevo ante la percepción de la melodía, esta 
vez interpretada por una joven, asistimos de igual modo a una asociación que 
no puede sino estar impregnada de un componente emocional. El ejemplo de 
la melodía, que ilustra perfectamente la constitución de un objeto temporal, 
es igualmente adecuado para ejemplificar el movimiento emocional de las vi-
vencias. Si hemos seguido el film hasta este momento, sabemos que el señor 
Aschenbach alberga sentimientos encontrados que confluyen y no dejan de 
fluctuar. Por un lado, la atracción que siente por el joven Tadzio. Por otro, la 
extraña presencia de la epidemia, que no solo pone en peligro su vida, sino 
y sobre todo, amenaza la del joven Tadzio, a quien el señor Aschenbach 
quisiera salvar a toda costa. Con el ejemplo podemos comprender el compo-
nente emocional que va de la percepción a la resonancia y de la resonancia 
a la posterior evocación tramite una asociación. La melodía que Aschenbach 
vuelve a escuchar no solo le lleva al pasado, sino que le instala en un deseo 
presente y lanzado sobre un futuro imposible. La emoción que a través de 
los diferentes actos en los que se manifiesta ve fluctuando, mantiene un 
mismo polo objetivo, si bien no del todo definido –el amor por Tadzio– a 
la ver que implica una conciencia de ese mismo sentimiento, como senti-
miento de Aschenbach, si bien vivido como una pasión, es decir, con un 
componente pasivo. Polo objetivo y subjetivo son mantenidos gracias a su 
fluctuación emocional, que no viene sino permitida por la holgura del tiempo.

Quisiéramos ahora tratar de elaborar la siguiente tesis conclusiva. La retención 
es el fermento de la memoria. La estructura temporalizante de la conciencia, que 
incluye la protención en la célula cuyo núcleo es la Urimpression, es el fermento 
de toda iteración. La iteración es imprescindible para la constitución material 
de la conciencia como una unidad concreta, como vida de alguien. La iteración 
viene posibilitada por la holgura que implica la estructura protención-impresión-
retención, y es conjugada por la emoción, entendida como movimiento que colma la 
holgura. Por último, la holgura, conjugada y puesta en movimiento por la emoción, 
es el fermento de la intimidad. La retención genera una unidad de la corriente, 
que viene realimentada por las diferentes iteraciones que con un mayor o 
menor índice de voluntad el sujeto realiza. Este cubrimiento de unas vivencias 
sobre otras, permitido por la estructura común (pro-imp-ret), da a la corriente 
de vivencias un carácter genitivo. La conciencia de… realiza un sentido genitivo 
igualmente objetivo y subjetivo: conciencia de algo, conciencia de alguien, o 
lo que es lo mismo, vivencia de algo, vida de alguien. Ahora bien, el carácter 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 51

genitivo de esta vida no supone una posesión, un resultado final que como 
un trofeo pudiese guardarse al abrigo de nuevas fluctuaciones. La vida es 
una constante desposesión de lo vivido, y el precio a pagar por esta falta de 
posesión, es la ganancia de la intimidad.

La holgura del tiempo, tal es nuestra propuesta aquí, permite que el 
presente, cuando decimos que es vivido, responda a una vibración que 
conjuga protención y retención, en sentido no meramente formal, sino 
en sentido emocional: el movimiento de la retención y de la protención es 
sentido, sin que tengamos objeto alguno a la vista. No hay objetivación, pero 
sí Erlebnis, vivencia en el doble sentido genitivo, de modo análogo a la doble 
intencionalidad. Es por ello que podemos hablar de un presentimiento, en la 
medida en que se tiene conciencia de una objetividad anunciada, sin tener el 
objeto dado. Es la holgura del tiempo la que permite que el ahora vibre, resuene. 
Con ello, genera iteración en potencia, in statu nascendi. Esta potencialidad en 
constante estado de latencia no nos pone, en el mejor de los casos, ante una 
experiencia de la eternidad, sino ante el carácter infinitivo del vivir. Este carácter 
en estado naciente está en el límite entre la pasividad y la libertad, entre el 
anonimato y la autonomía. Su modo de aprehensión es así el del consentimiento.

La intencionalidad longitudinal, o en nuestros términos, el carácter genitivo 
de la corriente de vivencias, ofrece la vida a sí misma, en su carácter infinitivo 
y de un modo no objetivante. Esta imposibilidad de objetivar la corriente de 
vivencias, hace que estas ni aquella no puedan ser poseídas. Sin embargo, 
tanto la estructura de la temporalidad, como hemos visto, como el movimiento 
de la emoción, implican esta intencionalidad sui generis que da a la vida un 
carácter reflexivo, a la vez que transitivo. Según esta interpretación, la inten-
cionalidad de la retención y de la emoción, fermento de toda evocación en la 
que vuelvo sobre lo que fue mi vida, generan un modo de ser de lo vivido que 
no puede ser objetivado ni poseído. Su modo de dación, por el contrario, es 
el del consentimiento y el del presentimiento. Por último: esta pasividad que 
hace mía la vida en su fluir infinitivo es la que denominamos intimidad.	

Bibliografía

BENOIST, Jocelyn (Ed.). La conscience du temps. Paris: Vrin, 2003. 
DERRIDA, Jaques. La voz y el fenómeno, Valencia Pre-textos, 1985.
LEVINAS, Emmanuel. Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Trad. 

Manuel E. Vásquez. Madrid: Síntesis, 2005.
HUSSERL, Edmund, Analysen zur Passiven Synthesis. Den Hagg: Martinus Ni-

jhoff, 1966. 
HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewßtseins (1893-1917). 

The Hague: Martinus Nijhoff, 1969.
HUSSERL, Edmund. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. 



52 - Roberto Menéndez

Trad. Agustín Serrano de Haro. Madrid: Trotta, 2002.
HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y a una filosofía feno-

menológica. Trad. Antonio Zirión. México: FCE, 2013.
RICOEUR, Paul. À l’école de la phénoménologie. Paris: Vrin, 2004.
SAN AGUSTÍN, Las confesiones. Tecnos, Madrid, 2006.
VICONTI, Lucio. Morte a Venezia (Muerte en Venecia). Italia-Francia: Warnes 

Bros, 1971.



El temple de ánimo y los horizontes de la vida corporal
Esbozo de una sistematización fenomenológica

The Mood and the Horizons of Bodily Life 
Outline of a Phenomenological Systematization

Ignacio Quepons Ramírez
Universidad Nacional Autónoma de México

Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo
México

Resumen
Se trata de aclarar algunos aspectos 

de la formación del sentido del temple de 
ánimo en relación con el cuerpo propio. 
Estudiamos las asociaciones pasivas de 
los estratos básicos de la sensibilidad in-
volucrados en la vida emotiva y la reso-
nancia emotiva como horizontes desde 
los cuales se constituye incorporación 
de sí en el cuerpo propio. Desde esta 
perspectiva fenomenológica comprende-
mos los temples de ánimo no solo como 
disposiciones emotivas del sujeto sino 
como atmósferas emotivas y acceso al 
mundo concreto de experiencia. 

Palabras clave: Temple de ánimo, 
cuerpo propio, pasividad, vida emotiva, 
resonancia.

Abstract
This paper attempts to show some 

aspects implied in the formation of sen-
se of moods in relation to self-body. We 
studied the passive association implied 
in the basic levels of sensibility related to 
the emotive life, and emotive resonance 
as horizon from which is constituted the 
self-embodiment. From this phenome-
nological point of view we understand 
the mood not only as emotional and 
subjective dispositions but as emotional 
atmospheres and access to the concrete 
world of experience. 

Key words: Moods, self-body, passi-
vity, emotive life, resonance.



54 - Ignacio Quepons Ramírez

1. Introducción
El objetivo de este trabajo es realizar una aclaración fenomenológica de 

corte husserliana de los estratos de sentido en los cuales se constituye la 
relación esencial entre el temple de ánimo y el cuerpo propio. Para ello será 
necesario destacar, en primer lugar, algunos de los aspectos más importantes 
que intervienen en la constitución originaria de la realidad anímica a través 
de su cuerpo. Me referiré especialmente a aquellos aspectos donde se invo-
lucran las síntesis de asociación pasiva de los contenidos de la sensibilidad y 
su relación con los sentimientos sensibles, así como la apropiación personal 
del cuerpo asumido como cuerpo propio y con ello, la formación misma de la 
persona en relación a su cuerpo y finalmente la relación entre la vida corporal 
el efecto de resonancia emotiva con el entorno en el cual se forma una cierta 
atmósfera afectiva.

En el nivel de la sensibilidad corporal, si bien fundado en la síntesis de la 
unidad temporal inmanente, se constituye el campo originario de afección 
y determinación de las realidades cósicas en su ubicación espacial. De igual 
manera en la esfera de la sensibilidad se forma el propio límite de mi realidad 
anímica experimentado como límite de mi cuerpo en el contacto físico y su 
afección por parte del entorno.

Dentro del ámbito de la sensibilidad corporal encontramos ya los senti-
mientos sensibles como vivencias de la emotividad originaria que anteceden, 
al igual que las formas de la protosensibilidad en general, tanto a la aprehen-
sión perceptiva externa como a su aprehensión en formas categoriales. La 
aprehensión del sentimiento como acto intencional está fundada, como todo 
carácter de acto, en síntesis de asociación pasiva cuya base es, en este caso, 
captación de afinidad y discordancia emotiva (agrado sensible o aversión). De 
acuerdo con Husserl los contenidos sensibles de estos actos pueden tener un 
carácter duradero y relativamente independiente de la aprehensión que los 
suscitó lo cual da lugar al tema de los temples de ánimo como sentimientos 
temporalmente extendidos y trasfondos emotivos de la experiencia concreta. 
Los temples de ánimo, además de su duración con relativa independencia de 
las aprehensiones afectivas en las cuales tuvieron eventualmente su origen, 
constituyen un fondo variable de tonalidades emotivas y forman una “irra-
diación” (Ausbreitung) del sentimiento que extiende los caracteres emotivos al 
mundo entorno.1

El primer paso en nuestra exploración consiste en la descripción del enlace 
intencional entre dicha irradiación emotiva propia de los temples de ánimo 
y algunos aspectos relativos a la incorporación primordial o “encarnación” 
de la vida subjetiva en la corporalidad. Para ello partiremos del hilo conductor 
que ofrece un fenómeno afectivo, en sentido amplio, denominado por 
Husserl “resonancia”.2 Hay una afinidad emotiva entre la suscitación actual y 

1 Hua XIX, pp. 406-409.
2 Hua XXXVII, p. 343. Ms. AVI 8/45 a “19”. Cf., Hua VIII, p. 149 y Hua XI, p. 406.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 55

los contenidos sedimentados como resultado de experiencias semejantes, la 
cual despierta a través de las síntesis pasivas de asociación “el resonar de los 
sentimientos”. 

Husserl estudió con cierto detalle el fenómeno de la “resonancia” de los 
contenidos afectantes en la esfera de la percepción. El análisis que preten-
demos mostrar, basándonos en una sugerencia del propio Husserl, es que 
existe una forma específicamente emotiva de la resonancia que tiene como 
correlato ciertos enlaces intencionales con nuestra experiencia originaria de 
la corporalidad. El temple de ánimo resuena en tres niveles diferenciables 1) 
en la corriente de vida en relación con otras suscitaciones afectivas afines 2) 
en relación con afecciones corporales o sentimientos localizados vinculados 
a ciertos acontecimientos emotivamente relevantes y 3) en la relación entre 
nuestro cuerpo y el entorno concreto que forma una atmósfera emotiva la 
cual vivimos no solo en la manera de la exhibición de un “tono” o “luz” afec-
tiva sino, de forma semejante a la que vivimos las vibraciones sonoras en el 
cuerpo.3 Nuestra vida concreta está templada en relación con nuestra captación 
emotiva del entorno y dicho temple encuentra como horizonte de su manifes-
tación sensible un efecto de resonancia afectiva en el cuerpo propio. 

2. La constitución del cuerpo vivo como complejo de síntesis sensibles 
y sedimento de habitualidades del yo personal

La reducción trascendental, con la cual suspendemos la tesis de creencia 
en la realidad objetiva de la realidad trascendente, nos entrega nuestra propia 
vida de conciencia como un ámbito de investigaciones depuradas de toda 
consideración empírica y aún más psicológica, con lo cual se prescinde de la 
vinculación al mundo como instancia de explicación causal de sus estructuras 
intencionales. El mundo aparece ahora como correlato constituido relativo 
a la conciencia trascendental y a su vez como horizonte universal posible de 
toda experiencia en general. Una de las consecuencias derivadas de la con-
sideración trascendental, sobre todo en la exposición de Ideas I, es la noción 
conciencia como un ámbito que no se identifica sin más con la conciencia 
humana y por ende, que prescinde en cierto sentido muy específico de su 
cuerpo.4 No obstante, así como no es posible explicitar ninguna de las estruc-

3 Husserl recurre habitualmente a metáforas visuales para referirse a esta proyección o 
irradiación (Ausbreitung) de los sentimientos en el entorno. Para destacar la experiencia a la que 
quisiera referirme aquí me tomo la licencia de esta metáfora sonora, bajo el entendido de que al 
igual que la luz o la coloración afectiva no tiene ningún contenido visual en sentido estricto, así 
la resonancia o la vibración emotiva no tiene un carácter físico en el sentido de las vibraciones 
sonoras aunque hay una cierta semejanza. En el lenguaje cotidiano se dice la expresión “siento 
el ambiente pesado” y justo la pesadez es una afección corporal que nos resulta en un esfuerzo, 
un cansancio como resultado de “cargar” con lo que me rodea en sentido figurado. 

4 Hua III/1, p. 103 ss. y sobre todo, p. 119, donde afirma “Con seguridad es pensable una 
conciencia sin cuerpo y, por paradójico que suene, también una conciencia sin alma, no per-
sonal, es decir, una corriente de vivencias en que no se instituyeran las unidades de experiencia 



56 - Ignacio Quepons Ramírez

turas constituyentes de la subjetividad sin su relación con el mundo, tema que 
hace de la correlación una evidencia con el mismo carácter apodíctico que 
la propia experiencia de sí que tiene la subjetividad en todas sus vivencias, 
así también tenemos que el cuerpo, si bien no se identifica sin más con la 
corriente de conciencia descubierta por la reducción trascendental, sí se vuel-
ve un requerimiento necesario para explicitar tanto la constitución originaria 
del espacio vivido, como los estratos de sensibilidad requeridos tanto en las 
aprehensiones de la percepción externa como en las afectaciones de índole 
emotiva. El cuerpo no solo constituye el “medio” necesario para vincular la 
corriente de vida con el mundo objetivo constituido sino que tiene un carácter 
constituyente sui generis: sin ese “puente vinculante” (verbindene Brücke),5 como 
le llama Husserl, ni siquiera podrían vislumbrarse a cabalidad las orillas que 
comunica, es decir, el cuerpo vivido es un momento constituyente necesario 
para la explicitación del sentido del mundo circundante mismo.6 Se trata natu-
ralmente del cuerpo en el sentido del cuerpo propio pero incluso en la “esfera 
primordial”7 se volvería hasta problemático hablar de un mundo entorno que 
solo existe para mí, aquí, sin una proto-corporalidad viva relativa en primer 
lugar a mí mismo y desde ahí hacia la constitución del mismo cuerpo como 
unidad cósica del mundo.8

Así, por otra parte, la comparecencia de muchos de los vínculos asocia-
tivos y las consecuentes síntesis de afinidad y discontinuidad, por ejemplo, 
de las cinestesias, se vuelven ininteligibles sin referencia a una corporalidad 
viva (Leiblichkeit), la cual adquiere un carácter constituyente en relación con 
los cuerpos cósicos de la percepción externa.9 La corporalidad viva, el cuerpo 
animado, se convierte entonces en el vínculo necesario entre la subjetividad 
y el entorno perceptivo efectivo, sobre cuyas aprehensiones se fundan las 
aprehensiones de orden afectivo y valorativo que constituyen el horizonte del 
mundo concreto circundante de la vida.

En este sentido y a través de una pregunta retrospectiva (Rückfrage) es 
posible inquirir por los horizontes implicados en la experiencia del espacio 
mundano circundante y destacar cómo la disposición del entorno requiere, 

intencionales cuerpo, alma, sujeto-yo empírico, en que todos estos conceptos de experiencia, 
y por ende también el de VIVENCIA EN SENTIDO PSICOLÓGICO (como vivencia de una persona, 
de un yo animal) no tuvieran sostén alguno y en todo caso ninguna validez”.

5 Hua XXXIX, p. 459 s.
6 Cf., Hua IV, p. 283.
7 Hua I, §§46-48.
8 Rabanaque, Luis Román. “Razón, cuerpo, mundo: el arraigo de la razón en la vida según 

Edmund Husserl”. En: Investigaciones Fenomenológicas, vol. Monográfico, Razón y Vida. 4/II, 2013, p. 
390.

9 Véase: Welton, Donn. “Structure and Genesis in Husserl´s Phenomenology”. En: Elliston, 
Frederick y Peter McCormick, Peter. Husserl Expositions and Appraisals. University of Notre Dame, 
1977, p. 62 ss. Cf., Hua XVI, pp.154-203; Hua XI, p.128 ss.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 57

para ser explicitada intencionalmente, las síntesis ya operantes relativas a 
los niveles de la perspectiva que ofrece mi cuerpo como cuerpo propio. 

El campo de visibilidad de las cosas que están en un cierto sentido práctico 
justamente “a la mano” lo están en relación a las posibilidades efectivas de mi 
cuerpo. En la captación inmediata de mi entorno y no solo en mera conside-
ración “contemplativa” sino también en mi disposición relativa a los fines más 
inmediatos, requiere una serie de síntesis que suponen el ahí de mi cuerpo, en 
su nivel “estesiológico” (aesthesiologischer Leib),10 como a nivel del cuerpo relativo 
a la constitución de mi realidad anímica donde me vivo a mí mismo como un 
yo persona viviendo en y a través de este cuerpo concreto el cual, en el proceso 
no necesariamente atendido de sus continuos cambios, vivo en cada caso 
como mi propio cuerpo.

En el nivel estesiológico relativo a las configuraciones de la sensación 
tenemos la constitución originaria del cuerpo mismo a través de sensaciones 
localizadas y sensaciones dobles, llamadas por Husserl “ubiestesias”.11 Las 
sensaciones localizadas y las ubiestesias son experiencias interesantes toda 
vez que la localización de la sensación específica en mi cuerpo no es, en sentido 
estricto, anterior a la consideración de todo mi cuerpo como una totalidad o 
espacio plano de localización de puntos. Esa consideración del espacio es 
justo aquella abstracción que Husserl dice que es posterior a la experiencia 
corporal y sensible del espacio, de modo que podríamos arriesgar la hipótesis 
de afirmar que la localización de las sensaciones es algo que es aprehendido 
desde ellas mismas y precisamente ellas son las que establecen los puntos de 
referencia en relación a los cuales se extiende la percepción del cuerpo propio 
como una totalidad.12

El cuerpo, dice Husserl, es siempre un órgano de la percepción y la voluntad,13 
es el centro cero de orientación en el cual se constituye nuestra experiencia 
originaria del espacio y los campos de sensación relacionados con las síntesis 
del movimiento corporal que Husserl llama “cinestesias”. El cuerpo no es un 
punto fijo, sino que, como órgano de la voluntad, es la concreción de la subje-
tividad en su libre movimiento. La concordancia entre el movimiento corporal 

10 Cf., Rabanaque, Luis Román. “Razón, cuerpo, mundo: el arraigo de la razón en la vida 
según Edmund Husserl”. Op. cit., p. 389. Hua IV, pp. 145-158, 284. 

11 Véase la nota de Antonio Zirión a su traducción de Ideas II (Hua IV), p. 145 [Versión en 
español, p. 184].

12 De ahí que sea tan importante en el entrenamiento de los profesionales de la danza, por 
ejemplo, el reconocimiento del contacto del cuerpo con el piso y sentir el peso del cuerpo 
en una superficie firme como ejercicio de exploración y concientización corporal. Debo esta 
aclaración a la oportunidad de asistir en calidad de observador a los entrenamientos de estudi-
antes de danza contemporánea dirigidos por las maestras Alejandra Olvera Rabadán y Rocío 
Luna Urdaibay, durante los años en que impartí las asignaturas de Estética, Historia y Teoría 
del Arte en la entonces Escuela Popular de Bellas Artes de la Universidad Michoacana de San 
Nicolás de Hidalgo, entre los años 2005 y 2009.

13 Hua IV, p. 153.



58 - Ignacio Quepons Ramírez

y los rendimientos de la percepción correlativos a ella constituyen el horizonte 
originario del espacio vivido. Estas síntesis, tanto en su forma como en su 
estructura asociativa, están fundadas en las síntesis de asociación, y como 
hemos anticipado, suponen a su vez la forma universal de la temporalidad. 
No obstante, el análisis fenomenológico del cuerpo es el acceso originario al 
campo sensible mismo; el campo de apercepción sensorial depende de nuestra 
capacidad corporal viva de vivir esos campos.14

El cuerpo es una unidad noemática cuyo desarrollo está presupuesto en 
la formación de sentido del resto de los correlatos de la percepción. Eso no 
quiere decir, necesariamente, que tenga él mismo un carácter constituyente; 
es el yo a través del cuerpo instituido como “su cuerpo” quien realiza la 
formación del sentido intencional del mundo en torno objetivo. La importancia 
de la cinestesia en la configuración de la posición y perspectiva esencial en la 
percepción otorga al cuerpo propio una centralidad en el análisis del sentido 
del mundo en torno. La cinestesias son las vivencias en las cuales se instituye 
la objetividad del cuerpo propio como medio para que el yo pueda establecer 
“su perspectiva y posición” incorporado, por así decir, en su cuerpo. Las síntesis 
intencionales y sus correlatos son siempre relativas a las vivencias, las cuales 
son vivencias del yo y cuya síntesis de unidad no es espacial sino temporal.

Si bien el cuerpo propio es el “lugar” desde el cual la subjetividad realiza la 
constitución del espacio objetivo, y sin el cual le resultaría impensable por 
razones esenciales dicha formación de sentido, ese “lugar” es al mismo 
tiempo instituido originariamente por el estrato constituyente anterior que 
es la síntesis del flujo de la conciencia interna del tiempo, sin la cual resulta 
impensable no solo la unidad espacial del “ahí” de mi cuerpo sino toda unidad 
en general.15

Por lo tanto, el cuerpo propio tiene un lugar primordial en la constitución 
trascendental pero no puede declararse sin más como constituyente en sentido 
originario, pero tampoco puede ubicarse en el mismo ámbito que cualquier 

14 Solo de manera muy abstracta se puede hablar de la constitución del campo de sensa-
ciones sin su referencia a la vida corporal, aunque, dado que la síntesis autoconstitutiva de la 
conciencia absoluta como flujo de autotemporización, subyace a la constitución del cuerpo, en 
principio la constitución trascendental del campo sensible  tiene  una  independencia  relativa  
del cuerpo, aunque solo se accede al campo de sensaciones desde un cuerpo vivo concre-
to. Véase: Stroker, Elisabeth. Philosophische Untersuchungen zum Raum. Frankfurt:  Klossterman, 
1972, pp. 156-171. 

15 En las Lecciones sobre la conciencia interna del tiempo, insiste en este carácter primordial de la 
temporalidad al punto de declarar la posibilidad de sensaciones “sin aprehensión” lo cual es 
una razón a considerar cuando hablamos de la importancia del cuerpo para la concreción de 
las sensaciones. Una subjetividad sin cuerpo es incapaz de sentir en el sentido pleno y propio 
de la sensación, como sensación localizada y relativa a su aprehensión en experiencias concre-
tas; no obstante la esencia de la sensación misma, según parece sugerir Husserl, no está en su 
posibilidad de ser aprehendida y por tanto tampoco está en su localización como fundamento 
de la aprehensión de mi propia corporalidad. Es una tesis especialmente polémica que vale la 
pena tener en consideración. Véase: Hua X, § 33, pp. 64-69.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 59

trascendencia, dado que es el lugar donde habita la subjetividad y desde el 
cual ejecuta la constitución de todas las síntesis intencionales relativas a la 
percepción del entorno. Sin la explicitación de las síntesis intencionales en 
relación a las trascendencias asumidas como ya dadas antes de iniciar el 
análisis, dicho sea de paso, resulta imposible explicitar la esencia misma de 
las intencionalidades. Con otras palabras, si no hay algo ya dado respecto de 
lo cual se pueda observar y hacer explícito el proceso constitutivo de la inten-
cionalidad en todas sus formas, para la propia subjetividad resulta imposible 
esclarecer el carácter constituyente en el cual ella consiste. El a priori relativo 
del cuerpo pre-dado es todavía más radical pues el esclarecimiento de las 
estructuras constituyentes asumiendo los correlatos de las intencionalidades 
en actualidad tienen ya operando las síntesis no explícitas de la constitución 
del cuerpo propio cuando nuestra atención está dirigida, por ejemplo, a la 
aclaración de la matización (Abschatung) de un objeto de la percepción externa.

Si observo un objeto desde cierta posición, por ejemplo, una estatua, alcanzo 
a ver sus formas desde determinada perspectiva, las sombras que produce 
sobre el suelo por efecto de la luz, sus pliegues donde una parte aparece más 
iluminada y otra ensombrecida, y finalmente tengo la conciencia de horizonte 
que anticipa que hay otros aspectos de la estatua que mi punto de vista no me 
permite ver. Asimismo está ya operando la consciencia que instituye el punto 
de vista como algo relativo a mi cuerpo, su tamaño y las potencialidades libres 
de desplazarme para ver la estatua desde otras partes, a su vez determinadas 
por los límites fácticos de mi cuerpo. Me desplazo para ver otros aspectos de 
la estatua pero quizá está demasiado alta para que pueda apreciarla por arriba 
o incluso me vea impedido, dadas sus magnitudes, de recorrerla toda, o 
ver cómo es por la parte inferior. Todas esos aspectos que explicitan los 
caracteres objetivos de la estatua simultáneamente descubren potencialidades 
de mi yo encarnado en un cuerpo asumido como propio y desde el cual, en 
mis desplazamientos en el espacio, descubro las dimensiones y características 
del correlato perceptivo en cuestión, en este caso, una estatua.

3. La intencionalidad de los temples de ánimo y la proyección 
(Ausbreitung) de los sentimientos

Una vez aclarados algunos aspectos que hacen de la vida corporal un 
elemento esencial en la constitución del sentido de la percepción y de 
la concreción del propio yo, avancemos ahora a la relación de los temples 
de ánimo con la corporalidad viva. Desde las primeras presentaciones de la 
cuestión de los sentimientos en la obra de Husserl el tema del cuerpo aparece 
como un asunto ineludible en la aclaración de la naturaleza de los senti-
mientos, no obstante, no es una cuestión exenta de ciertos problemas. Parece 
una obviedad que la vida afectiva en general involucra la vida corporal pero el 
carácter intencional que Husserl atribuye a la vida afectiva parece, en algunos 
contextos, incompatible con la necesaria referencia corporal más o menos 



60 - Ignacio Quepons Ramírez

evidente en todos ellos. La distinción husserliana entre sentimientos inten-
cionales y no intencionales,16 corre el riesgo de interpretarse sin más como 
sentimientos suscitados corporalmente y sentimientos que no depende de 
esa suscitación. Uno de los problemas de esta consideración es el tema de 
la localización corporal de los sentimientos sensibles y con ello la relación 
entre la intencionalidad del sentimiento y la aprehensión de ciertos conteni-
dos emotivos de carácter sensible, en estricto paralelismo con la aprehensión, 
por parte de la percepción, de momentos o contenidos meramente sensibles 
captados como exhibición de las cualidades físicas del objeto percibido.

En Ideas III Husserl sugiere que forma parte de la esencia de toda sensación 
ofrecerse mediata o inmediatamente en la forma de la extensión, así mismo 
a toda sensación corresponde algún modo de localización corporal.17 De no 
ser así y de acuerdo con su propia definición, no a toda sensación tendría que 
corresponderle la localización. No obstante, y en concordancia con Ideas II la 
localización y la consecuente extensión requerida para que sea localización en 
un plano espacial es la que constituye en su inmediatez y duración el campo 
extenso. Sostener lo contrario correría el riesgo de la “espacialización” de la 
conciencia. La conciencia siente, es decir, capta sin mediación y la viven-
cia intuitiva sensible, dura y es ella misma conciencia de sí como duración. 
El bebé es ya un complejo de sensaciones inmediatas antes de reconocer 
su propia corporalidad como dotada de extensión realizada. El argumento, 
más bien paradójico y por lo demás poco claro de Ideas III es el siguiente: 
“Las sensaciones visuales se extienden en un campo, son por principio 
localizables, bien que en el tipo esencial de la corporalidad que se comprue-
ba en el cuerpo humano está excluida la posibilidad de percepción de una 
sensación visual localizada o dicho empíricamente, esa posibilidad nos falta 
a los humanos”.18 Según Husserl, como hemos dicho antes, a toda sensa-
ción corresponde extensión y por tanto localización. Pero ¿no corresponde 
a la esencia de la visión esa distancia necesaria entre el ver y lo visto? Esta 
distancia no tiene que ser real-física y por tanto, en estricta correspondencia 
con las ubiestesias del tacto, no resulta en una parificación simultánea de las 
sensaciones del objeto sentido y la corporalidad sentida a su vez en las mis-
mas sensaciones. Los efectos de perspectiva en superficies irregulares como 
los frescos de la Capilla Sixtina es un caso claro donde la figura captada 
no corresponde a la extensión y distribución físico-real de las formas en la 
superficie percibida. Un poco más adelante dice Husserl: “El cuerpo humano, 
sin embargo, es esencialmente una particularización del cuerpo en general y 
tomado en esa generalidad, es evidente que en la extensión radica la condi-
ción fundamental de la posibilidad de la localización y que, por consiguiente, 

16 Hua XIX, pp. 405-406.
17 Hua V, pp. 5-7.
18 Ibíd., p. 6 ss.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 61

todo género de sensación que se ofrece mediata o inmediatamente en forma 
de extensión podría ser perceptible de modo localizado”.19 En realidad es la 
sensación y no la idea de extensión la que funda la localización y con ella, es la 
sensación localizada la que funda la extensión y los puntos localizables en el 
cuerpo. No es por tanto un contrasentido, como Husserl parece sugerir aquí, 
hablar de sensaciones inextensas, lo cual no quiere decir que no intervengan 
en la corporalidad, pero intervienen como constituyentes del cuerpo vivo/ex-
tenso (Leibkörper) empíricamente determinado. 

En este respecto podríamos sugerir la siguiente hipótesis: dado que es la 
corporalidad viva como centro cero de orientación la que funda el espacio, 
por así decir, extenso, funda con él la dimensión extensional que le da sentido 
a la localización como localización en un cuerpo (Leibkörper) ya constituido 
en el espacio físico, y lo propio de las sensaciones no es en principio la 
localización sino su carácter temporal, hay una anterioridad lógica que 
permite hablar sin contradicción de la afectividad sensible en general como 
referida siempre a la corporalidad viva “Leiblickheit” sin que ello nos compro-
meta a una localización específica en el cuerpo constituido ya como “Leibkör-
per”. De acuerdo con esta hipótesis descriptiva, podemos distinguir entre senti-
mientos de sensación entrelazados directamente con sensaciones localizadas 
y sensaciones, que sin dejar de ser sensaciones de la conciencia en su cuerpo 
vivo, no requieren en principio una localización precisa. El conjunto de sensa-
ciones localizadas concomitantes: opresión en el pecho, sensación de vacío 
en el estómago, son en cierto modo la manifestación corporal localizada de 
esos sentimientos sensibles pero el vínculo causal que los asocia corresponde 
a un orden de explicación que no es fenomenológico, toda vez que remiten a 
la conformación fisiológica de ciertos sujetos fácticos humanos afectados con 
sensaciones localizadas de acuerdo a su constitución física fáctica.

Desde el punto de vista fenomenológico-reflexivo lo único que se puede 
hacer es declarar o señalar la ocasión de su presencia, mas no hay necesidad 
esencial de la relación entre la opresión en el pecho y el sentimiento de tristeza. 
No obstante, la tristeza se siente, y se siente en el cuerpo, además, muchas 
veces hay la opresión en el pecho asociada a ciertas formas de tristeza que 
son tan comunes que no resultará extraño al lector, así sea de forma intuitiva 
y casi informal, que se haga referencia a ello. Las metáforas corporales de 
pesadez, opresión y oscurecimiento tienen su fundamento en la forma en la 
que sentimos nuestro cuerpo vivo en el estado de ánimo de la tristeza. Cuando 
Husserl se refiere a la corriente de sentimiento sensible duradera que es el 
modo de manifestación noética del temple de ánimo o “Stimmung” lo hace en 
alusión al cuerpo.20 Si agregamos que corresponde un correlato noemático 
de la corriente de sentimientos sensibles de un estado de ánimo tal como “la 

19 Ibíd., p.7.
20 Hua XXXVII, p. 327.



62 - Ignacio Quepons Ramírez

tonalidad afectiva del entorno” como “iluminación”, hay buenas razones para 
pensar que la concreción del ahí de la “iluminación” forma parte del horizonte 
cinestésico que abre el cuerpo vivo. El mundo es un entorno concreto, a mí 
como realidad incorporada en un mundo concreto que, no obstante, constituyo 
constantemente, el que es “coloreado” o “iluminado”, en cierto modo, por mi 
temple o estado de ánimo. 

En uno de los fragmentos del tratado inédito conocido como Estudios sobre 
la estructura de la conciencia, encontramos otra importante referencia al temple 
de ánimo en relación al cuerpo vivo.21 Aquí Husserl vuelve a su consideración 
sobre la diferencia entre el valorar (Werten) y lo que aquí llama la entrega al 
valor (Hingabe an Werte). Cuando veo algo bello, me regodeo en su contempla-
ción y luego pienso, eso es bello. En este movimiento no hay, al menos no 
necesariamente, una modificación del sentimiento de agrado ante la belleza. 
En cualquier caso es necesario distinguir entre la belleza en el objeto, que es 
correlato de la conciencia de la belleza, y por otro lado la reacción emotiva 
del agrado, la alegría provocada por el sentimiento de agrado ante la belleza. 
La suscitación de la alegría por la belleza se caracteriza por ser una “corriente 
de alegría” (Freundenstrom) en la que se pueden encontrar también momentos 
sensibles, el sentimiento de alegría sensible que “baña” mi cuerpo de felicidad 
(Seligkeit).22

Aquí Husserl se refiere una vez más a la localización de la alegría: “el senti-
miento de dicha que siento en el pecho como un sentimiento de plenitud está 
ahí localizado. Con ello la diferencia sin embargo no está clara”. En efecto, 
la alegría no es la excitación en el pecho de cuando me encuentro feliz, pero 
si planteamos la cuestión desde otra perspectiva hay que recordar que es la 
sensación la que funda la localización y no la preexistencia del cuerpo con 
sus puntos, por así decir pre-localizados. El problema de la localización de 
los sentimientos sensibles depende de la asunción de la vida corporal que 
suponga la explicación. La propia teoría de la constitución originaria de la 
corporalidad viva que desarrolló Husserl permite la resolución de la aparente 
aporía. Dicha teoría, no obstante, requiere un replanteamiento del esquema 
que presentó en Investigaciones Lógicas sobre la relación entre los contenidos 
sensibles y su aprehensión. Desde un punto de vista estático naturalmente 
las sensaciones son aprehendidas como exhibición corporal del sentimiento, 
pero desde la perspectiva genética se exhibe que esa unión es coherente con 

21 Ms. M III 3 II /2 “Affektive Gefühlsausbreitung und motivierte Gemütsreaktion auf Grund 
von Wertapperzeptionen”. El texto que aquí citamos corresponde justo al parágrafo sexto que 
comienza en la página 89 del Typoskript (M III 3 II 1/90).

22 Aquí Husserl se refiere una vez más a la localización de la alegría: “das Gefühl der Se-
ligkeit, das ich in der Brust fühle als ein Wohlgefühl, das dort lokaliziert ist. Damit ist aber der 
Unterscheid noch nicht geklärt”. En el segundo capítulo hemos llamado la atención sobre esta 
diferencia, que a Husserl le parece todavía no aclarada, en torno a la localización de la mani-
festación sensible de la alegría. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 63

los sentimientos sensibles mismos, los cuales, anticipan el sentido por el cual 
pueden ser aprehendidos por actos de sentimiento como tales.

Uno de los lugares donde podemos encontrar sugerencias más significati-
vas para esta temática en la obra de Husserl es sus lecciones de ética de 1920. 
En este periodo Husserl aprovecha los resultados de sus investigaciones ge-
néticas en el terreno de la fundamentación de la razón axiológica.23 El Ms. A VI 
22 relativo a los apuntes de dichas lecciones contiene el excurso a la lección 
de dicho semestre con el tema “Naturaleza y Espíritu”. Aquí Husserl traza los 
lineamientos de una genética de la esfera afectiva (§§ 5, 6 y 9)  y vuelve sobre 
la temática de la coloración afectiva.24 También del mismo semestre de verano 
son los anexos III y XIII del mismo volumen XXXVII de la colección de obras 
completas Husserliana.

El anexo III lleva el título “Los sentimientos sensibles (sinnliche Gefühle). Sobre 
la constitución de apercepciones del valor (Wertapperzeption) y temples de ánimo 
(Stimmungen)”. El tema de este pasaje es precisamente la relación entre la sus-
citación sensible de los sentimientos, la apercepción de los valores y el 
lugar del temple de ánimo en dicha relación. Una vez más la cuestión aquí es 
determinar qué tipo de relación existe entre los sentimientos sensibles y las 
sensaciones. Aquí Husserl señala que los sentimientos sensibles forman un 
horizonte constante de excitabilidad afectiva vinculado a la corporalidad viva 
(Leiblichkeit). Es así que toda nueva incitación emotiva a través de los datos 
de sensación (Empfindungsdaten) encuentra su resonancia (Resonanz) e influye 
en todo el ambiente afectivo (Gefühlsmilieu)25 completo, el cual, dice Husserl, 
se encuentra conjugado con la unidad del temple del ánimo (Stimmung). Esta 
descripción, dice más adelante, vale también para lo que ocurre con las aper-

23 Los textos más importantes de este periodo, de acuerdo a la nomenclatura de los archi-
vos Husserl, son los manuscritos A VI 22, F I 28 y F I 24, todos ellos del semestre de verano de 
1920.

24 Hua XXXVII, p. 294. 
25 En sus notas a la obra de Scheler El formalismo en la ética Husserl usa la misma expresión 

“Milieu” para referirse al entorno o ambiente, en este caso, de valor. Véase las notas de Husserl 
a las páginas 153-155. En la línea 35 a la página 153 dice “Milieudinge, anschaulich gegeben und 
unanschaulich für mich da sind, als praktisch wirksame Gegenstände der Umwelt” y más ade-
lante, en la línea 29 de la página 156 dice “Milieu ist nicht die bloss dingliche (Natur-) Umwelt, 
sondern die praktische Wertewelt”. Husserl, Edmund. “Les annotations dans le Formalisme de 
Max Scheler/ Randbemerkungen zu Schelers Formalismus”. En: Leonardy, Heinz (Ed). Études 
Phénomenologiques, VII, No. 13/14, 1991, p.18. Los números de página corresponden a Der 
Formalismus in der Ethik und ide Materiale Wertethik. (Gesammelte Werke, Band 2). De acuerdo con la 
información que brinda el propio editor, Husserl leyó por primera vez el texto en Abril de 1921 
y releyó pasajes en julio de 1929 (p.4). El tema en Scheler tiene su interés propio que merecería 
una consideración aparte, pero justo lo que describe Scheler entre las páginas 153 y 172 es 
una consideración detallada de la idea de “ambiente” o “Milieu” como entorno de valor. La 
expresión, que es importante para el tema que nos ocupa, no es frecuente en Husserl. En el Ms. 
A VI 12 II/70 (Ay “87”) encontramos precisamente la expresión “Gefühlsmilieu” en relación con 
la unidad sensible del sentimiento. 



64 - Ignacio Quepons Ramírez

cepciones de valor. La organización de la unidad de los sentimientos tiene una 
resonancia en el temple de ánimo, de este sentimiento de valor irradian líneas 
de sentimiento sensible y a través de ellas la afectación emotiva se empareja 
con la unidad del temple del ánimo.

Se trata de un pasaje muy sugerente pero al mismo tiempo de cierta oscuridad. 
¿Qué significa la resonancia de los datos de sensación sobre el ambiente o 
atmósfera afectiva? Una posibilidad de interpretar este apunte de Husserl es 
el mismo pasaje de las Investigaciones Lógicas al que nos referimos antes. Ahí 
Husserl señala que los sentimientos sensibles vividos y localizados por el 
sujeto psíquico en su vida corporal, aparecen en el objeto a la manera de un 
“resplandor”.26

Aquí la clave parece ser entender las consecuencias del término “reso-
nancia”. ¿Qué significa que hay resonancia entre las cualidades de senti-
miento sensible y el temple de ánimo completo? En ocasiones Husserl utiliza 
la noción de “ritmo” para referirse a la corriente afectiva.27 Hay una suerte de 
cadencia, un ritmo, un patrón advertible de regularidad en el movimiento del 
ánimo; el sentimiento tiene su ritmo, sus grados de intensidad, y con ellos, 
la gradación ascendente y descendente, por ejemplo, en la suscitación del 
placer. A menudo Husserl se refiere a los sentimientos sensibles como más 
o menos suscitados, más o menos calmos, casi como si describiera el cau-
dal irregular de un río. En este contexto la idea de una resonancia “afectiva” 
sugiere el efecto de concordancia entre el ritmo de ese trasfondo de senti-
miento sensible vinculado a la corporalidad viva y su irritabilidad, así como su 
influencia en la configuración de una atmósfera afectiva que ilumina o colorea 
el medio circundante del sujeto emotivamente templado. El temple de ánimo 
o Stimmung no es una mera determinación psíquico-empírica sino el efecto 
del “resonar” del trasfondo del campo inmanente de mi vida afectada emo-
tivamente sobre el entorno. Mi propia disposición emotiva resuena sobre mi 
apercepción del mundo en torno produciendo una iluminación o atmósfera 
emotiva.

El tema de la “resonancia” puede ser una de las claves para resolver la apa-
rente aporía que presentamos un poco antes en torno a la localización de los 
sentimientos sensibles. Así, cuando Husserl dice que los mismos contenidos 
de sentimiento que el sujeto experimenta y localiza en sí son apercibidos en la 
forma de un resplandor, podríamos agregar, que tales contenidos apercibidos 
“en” el objeto son producidos por un efecto de resonancia de mis sentimientos.

Los sentimientos sensibles están entrelazados con contenidos de sensación 
y encuentran en ellos su localización corporal; no obstante, evidentemente 
el dolor en el pecho de la tristeza no es ni la tristeza misma ni el “ensombre-
cimiento” del entorno de quien está triste. No obstante hay una unidad que 

26 Hua XIX, p. 406.
27 Hua XI, p.415. A VI 8 I/77a “67”. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 65

integra la apercepción sensible de mi tristeza, en mi pecho,28 y la unidad de 
sentimiento del transcurrir de mi vida en ese momento, “el tono de mis días”, 
con el entorno circundante ensombrecido por mi tristeza. Los sentimientos 
tienen una cualidad sensible, a la manera de un ritmo, un tono, que entra en 
resonancia con la forma en que apercibimos emotivamente el entorno.29 Es 
una resonancia que evidentemente no es de tipo mecánico y por ende no 
puede ser explicada en términos causales; pero de acuerdo al propio Husserl, 
podría explicarse en términos de motivaciones.30

De igual forma la apercepción del valor que antecede al juicio de valor, 
es una apercepción sentimental del valor que manifiesta en formas como el 
“agrado” o el “desagrado”, las cuales forman parte del volverse valorativo al 
objeto determinado de acuerdo con sus caracteres de valor. Esta apercepción 
sentimental del valor tiene su expansión o propagación (Ausbreitung) afectiva 
sobre el entorno, pero no su localización corporal sensible, sino su “ritmo”, 
el cual entra en resonancia con la forma en que comparece sensiblemente el 
entorno. A pesar de que Husserl se refiere constantemente a estos fenómenos 
con metáforas como resplandores, luces, iluminaciones o tonos, justo la unidad 
semántica de todas estas expresiones coincide en la cualidad de todos los 
fenómenos sensibles, la variación en sus grados de intensidad. Toda la esfera 
del sentimiento y el valor se presenta para Husserl de forma sensible y en 
ella permanece, pero su manifestación sensible no debe confundirse con su 
localización física. Hay una coherencia entre el sentimiento de malestar gene-
ralizado de un dolor agudo en el pie, y la localización del dolor.31

28 En un manuscrito todavía más tardío, Husserl reitera la afinidad entre la corriente de 
sentimientos sensibles concomitantes con la unidad del temple de ánimo. Cf., Ms. C 16, Texto 
No. 72 en Hua Mat. 8 p.330 ss.

29 En el Ms. A VI 12 II/26 a “3” Husserl vuelve sobre el tema de los predicados de valor y en 
este contexto habla de la apercepción emotiva (Gemütsapperzeption). Una característica de la 
apercepción emotiva frente a la apercepción empírica de tipo meramente sensible es que el 
objeto apercibido emotivamente “aparece” con una “coloración afectiva” (Gemütsfärbung). El Ms. 
A VI 30/220 a “7” destaca abiertamente la necesidad de distinguir entre las sensaciones empíri-
cas, que aquí también llama “teóricas” de las apercepciones emotivas. La apercepción emotiva 
está fundada en la apercepción meramente sensible de lo que aparece y en su aparición nos 
complace, nos agrada. Lo que queremos aquí señalar es que hay una efectiva constatación de 
ciertos caracteres emotivos apercibidos que constituyen la confirmación sensible del agrado 
por el objeto. La resonancia se da gracias a la coherencia entre la unidad de los caracteres 
emotivos apercibidos y la corriente de sentimientos que vivo en mí y que identifico con cierta 
disposición en mi cuerpo.

30 Véase: Vongehr, Thomas. “Husserls Studien über Gemüt und Wille”. En: Mayer, Verena 
et. Al. Die Aktualität Husserls. Freiburg: Karl Alber, 2011, p. 352. Ver también Ms. A VI 8 I/60a. ss. 
Sobre “motivación” y “Stimmung”.

31 Un riesgo frecuente en las descripciones de los sentimientos es la multiplicación de las 
entidades. Así se distingue entre dolores “físicos” o “corporales” y dolores “espirituales”. Esta 
distinción tiene su fundamento pero corre el riesgo de perder la dimensión justamente “sen-
sible” de los sentimientos. Las almas (incorpóreas) en pena, es una manera de hablar. Aun 
cuando Husserl deja abierto el problema de datos hyléticos fuera de su función exhibitiva, así 



66 - Ignacio Quepons Ramírez

En otro texto de la misma época Husserl utiliza la misma noción de 
resonancia para describir una situación semejante:

 
La alegría despierta una resonancia (Resonanz) también en la corporalidad 

(Leiblichkeit), ella se expande como un “sentimiento” de estado (zuständliches 
“Gefühl”) y también si no disfruto más en el valor en la alegría intencional, 
me siento “en la gloria” (“selig”). Vivo un sentimiento de bienestar, el cual no 
es en lo general placer, sino que el temple de júbilo (glückseligen Stimmung) tiene 
a través de cada alegría despertada (en trasfondo todavía sigue operando y 
todavía activo, eventualmente, aunque más tarde en la dirección inconsciente 
habitual) el carácter aperceptivo: y después todavía más adelante: durante 
todo el tempo (tempo) de la vida subsecuente puede tener un incremento y un 
carácter de placer de tipo transmisorio, que devuelve a una alegría anterior.32 

Una vez más tenemos que se trata del mismo ejemplo que desde sus 
primeras obras Husserl viene destacando. La alegría despierta una resonancia 
en la corporalidad, la cual se expande como estado de sentimiento y perma-
nece en la forma de un temple, cuando yo estoy dirigido a través de la alegría 
al valor. La alegría despierta un temple alegre que resuena a través de mi cuerpo 
y conecta mi temple de ánimo con mi entorno concreto de experiencia.

La noción de “resonancia” aparece más adelante hacia 1925 en un escrito 
donde se describen las síntesis asociativas y su carácter temporal. Esta 
descripción destaca el carácter temporal y asociativo de la resonancia, en el 
caso que nos ocupa, de la resonancia de los sentimientos. 

La unidad del campo de conciencia se destaca siempre a través de contextos 
sensibles, conexiones sensibles de afinidad y contraste sensible. Sin la cual 
ningún mundo podría ser. Podríamos decir: la afinidad sensible y el contraste 
sensible (el cual, por su parte, presupone la afinidad) es la resonancia 
(Resonanz), la cual funda todo lo constituido. Es una ley universal de la 
conciencia que cada conciencia en particular (Sonderbewusstsein), y en conse-

es todavía más difícil hablar de sentimientos sensibles que no se manifiestan fundidos en meras 
sensaciones y por tanto, carecen de localización corporal. Con todo, no hay que perder de 
vista, según hemos señalado en la n. […] del tercer capítulo, que los sentimientos sensibles, y 
la consecuente sensación en la que están fundidos, son los que, en sentido estricto fundan la 
localización corporal. Un cuerpo incapaz de sentirse a sí mismo, y esto es, de tener sensaciones 
localizadas, ubiestésicas, no es un cuerpo vivo (Leib) en absoluto y no puede constituir originar-
iamente ningún espacio efectivamente vivido.

32 Hua XXXVII/ p.343 „Die Freude weckt auch in der Leiblichkeit eine Resonanz, sie breitet 
sich aus als zuständliches „Gefühl“ und auch wenn ich nicht mehr in den Wert in der intentio-
nalen Freude geniesse, bin ich „selig“. Ich erlebe ein weites Wohlgefühl,das nicht nur überhaupt 
Lust ist, sondern den apperzeptiven Charakter hat einer durch jene (im Hintergrund noch fort-
wirkende und noch „rege“, eventuell aber später unbewusste habituelle Richtung) Freude er-
weckten glückseligen Stimmung; und dann weiter auch: das ganze Tempo des weiteren Lebens 
kann eine Erhölung und eine Lustcharakter übertragener Art haben, der zurückweist auf jene 
frühere Freude.“



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 67

cuencia, cada objeto en particular emite una resonancia, y la afinidad es la 
unidad de lo resonante. Así la ley especial del distanciamiento [Abhebung]. La 
resonancia es un tipo de empalmamiento (Deckung) en la distancia, en la difer-
enciación (Sonderung).33

A partir de lo que menciona Husserl aquí, podríamos quizá sugerir justo la 
conexión de semejanza o afinidad emotiva entre los sentimientos sensibles 
localizados. El dolor en el pecho que acompaña al sentimiento de tristeza, y el 
“ensombrecimiento” del entorno como expansión (Ausbreitung) de mi temple 
de ánimo hacia el mundo entorno. Además, el movimiento del resonar supone 
una duración de la incitación emotiva, la cual constituye una cierta forma de 
habitualidad de corto plazo; el sedimento de mi emoción resuena una vez 
apagado o transcurrido el evento que la suscitó. Esta sugerencia es coherente 
con la descripción husserliana del temple de ánimo como sentimiento dura-
dero en la forma de una corriente o ritmo del sentimiento.34 

4. Resonancia, temple de ánimo y participación del cuerpo propio en 
la formación de las atmósferas emotivas

En las investigaciones filosóficas contemporáneas en torno a la experiencia 
afectiva encontramos un creciente interés en la participación del cuerpo en 
la formación del sentido de los sentimientos así como un importante énfasis 
en la idea de las atmósferas emotivas. Hasta ahora hemos analizado algunas 
síntesis de asociación en las cuales es posible atender a la formación de los 
enlaces entre los temples de ánimo y la protoconstitución de la vida corporal. 
La vida corporal concreta es una vida corporal templada y su temple se vive 
también como una expansión emotiva sobre el entorno en el cual dichos 
caracteres emotivos se viven como caracteres relativos a la disposición 
corporal. En este respecto y en relación al segundo rasgo esencial del papel 
de la corporalidad en relación a la percepción, la cinestesia, es posible 
intentar describir las estructuras del libre movimiento de mi cuerpo en 
relación al temple de ánimo en el que se instituye una “disposición anímica” 
como disposición para la acción.

33 Hua XI, p. 406 „Die Einheit des Bewusstseinsfeldes is immer hergestellt durch sinnliche 
Zusammenhänge, sinnliche Ähnlichkeitsverbindung und sinnlichen Kontrast. Ohne dass könnte 
keine „Welt“ da sein. Wir könnten sagen: Die sinnliche Ähnlichkeit und der sinnliche Kontrast 
(der seinerseits eine Ähnlichkeit voraussetzt) ist die Resonanz, die jedes einmal Konstituierte 
begründet. Es ist ein universales Bewusstseinsgesetz, dass von jedem Sonderbewusstsein bzw. 
Sondergegenstand eine Resonanz ausgeht und Ähnlichkeit ist die Einheit des Resonierenden. 
Dazu Sondergesetz der Abhebung. Resonanz ist eine Art Deckung in Distanz, in Sonderung.“

34 En Ms. A VI 8 I/45 a “19”describe la misma situación, pero en lugar de “Rezonanz” utiliza 
la expresión “Nachklingen” que viene a ser un sinónimo y la utiliza en el mismo sentido. Com-
párese también por ejemplo el texto que citamos de 1925 (Hua XI, p.406) con el fragmento de 
la lección del semestre de Invierno 1923/1924 sobre Filosofía Primera. En la lección 49 sobre el 
horizonte del presente viviente y fluyente reaparece el tema en el contexto de la unidad de la 
vida de conciencia. Hua VIII, p.149ss. 



68 - Ignacio Quepons Ramírez

La idea del libre movimiento del cuerpo forma parte del fundamento de 
otra esfera fundamental del sentido intencional: la voluntad. Nuestra vida de 
conciencia no es mera contemplación y constitución objetiva del entorno sino 
que vivimos nuestro entorno también como un horizonte de intereses prác-
ticos, valores y motivaciones para la acción. En la pregunta retrospectiva a 
partir de la cual inquirimos sobre la institución del sentido del entorno como 
horizonte práctico es posible advertir también que hay enlaces afectivos 
asociados a la vida corporal que están implicados en los sistemas de moti-
vación práctica del yo. El “yo puedo” propio de nuestra experiencia corporal es 
también, visto desde esta perspectiva, un “yo puedo” templado.35

La experiencia de estar “de humor” o no para emprender tal o cual acción 
destacan los enlaces entre la disposición para actuar en consecuencia a un 
fin o diferentes grados de indisposición hasta el punto de sentimientos como 
la impotencia. Todas estas experiencias tienen como correlato la captación 
presente o anticipada del entorno como un horizonte “gris” o “poco claro” 
en el cual nos representamos la situación incómoda que nos lleva a no tener 
ganas de hacer tal o cual acción. En Investigaciones Lógicas y otros pasajes de su 
obra, ya referidos antes, Husserl a menudo se refiere a lo que llama la luz afec-
tiva o coloración del entorno relativo a la suscitación de experiencias como la 
alegría o la tristeza. Como hemos señalado ya, los mismos caracteres relativos 
al color, de acuerdo con Husserl, el sujeto encuentra dichos caracteres como 
localizados en su propia corporalidad viva. En los apartados anteriores de 
nuestro estudio hemos destacado ya las síntesis de asociación y resonancia 
que intervienen en la configuración de este fenómeno que en un contexto más 
amplio estaría vinculado a lo que en la fenomenología más reciente ha venido 
a llamarse las atmósferas afectivas. 

La descripción de dichas atmósferas atraviesa los estratos de formación 
del sentido afectivo en sus enlaces con el yo incorporado en su cuerpo 
propio. El yo vive también a través de su cuerpo los caracteres emotivos 
de la situación en la que el sujeto se encuentra y asocia sentimientos cuya 
suscitación no pasa por el registro del mero placer o el mero dolor, a locali-
zaciones corporales y disposiciones a la acción que en diferentes grados de 
atención pasan también por disposiciones al movimiento corporal. Uno de 
los aspectos determinantes en la función “constituyente” del yo fundada en la 
pre-constitución de su cuerpo vivo propio en un sentido primordial es lo que 
Husserl llama las cinestesias. Las cinestesias incorporan al yo un cuerpo que 
es resultado del rendimiento de sus propias síntesis constitutivas y a la vez 
es el lugar desde el cual constituye el sentido del entorno de su percepción 
concreta. ¿En qué medida esos caracteres “meramente representativos” que 
Husserl atribuye a la expansión del temple de ánimo sobre el entorno, en la 
medida en que forman una atmósfera emotiva, guardan alguna relación con el 
movimiento de la cinestesia?

35 Cf., Hua IV, p. 10; Hua I, p. 82; Ms. E III 9/24 a; Hua XXXV, p. 163.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 69

Visto desde un punto meramente contemplativo no se trata de una relación 
directa, el temple emotivo objetivado en una atmósfera relativa al sentimiento no 
es un objeto cósico y por tanto su constitución no corresponde directamente 
a la idea de perspectiva y cambio de posición. No obstante, hay un sentido 
análogo a movimiento cinestésico vinculado a las experiencias de valoración 
relativo a la formación cuasi-espacial de la atmósfera emotiva, y que tiene, no 
obstante, efectos en el cuerpo propio asociados a experiencias de pesadumbre, 
o vigor como disposiciones a la acción en consecuencia. Estas disposiciones 
pueden incluso estar relacionadas con sentimientos localizados.36

Hay ciertas experiencias de desproporción o excedencia que producen 
sentimientos como el vértigo, las cuales tienen interesantes consecuencias 
para la idea de la formación de la relación entre percepción, corporalidad y 
sentimiento de fondo. Pensemos en esa experiencia para tratar de acercarnos 
a la relación que guardan las cinestesias con el temple de ánimo y a fin de 
ir aclarando el sentido de sus horizontes en relación a las síntesis de la vida 
corporal. La percepción es un sistema de habitualidades; una parte de este 
sistema es la interconexión que hace posible la sensación de movimiento o 
cinestesia, la cual tiene como rendimiento la formación de un espacio per-
ceptivo coherente. Así, el movimiento de acercarme hacia la puerta la vuelve 
“más grande” en relación al movimiento de mi cuerpo y ello quiere decir que 
el objeto está más cerca. La posición del picaporte se mantiene a la altura a 
la que estoy habituado a tomar con mi mano en la distancia adecuada, cuyo 
sentido está basado también en hábitos de percepción y capacidades de mi 
movimiento libre. Los espacios que permiten el libre desplazamiento, la luz 
es suficiente para percibir y establecer las referencias de distancia entre los 
objetos del entorno produce la atmósfera sutil del espacio habitual. La 
interrupción de la serie habitual de mis relaciones corporales puede provocar 
cierto desconcierto. El movimiento de la mano que abre el cajón donde anti-
cipamos, no solo el objeto que buscamos sino el movimiento consecuente a 
tomarlo, una libreta por ejemplo y no encontrarlo, producen una cierta insa-
tisfacción, que es el mismo caso que ocurre cuando tomamos una pluma para 
tomar una anotación y de golpe nos damos cuenta que se le ha terminado la 
tinta. Las mismas insatisfacciones pueden tener lugar en la redistribución de 
objetos más grandes, digamos los muebles de una habitación, a la que estamos 
habituados. El sentimiento que deja el espacio vacío de un departamento al 
dejarse, en una mudanza por ejemplo, es producido no por encontrar el mismo 
espacio, desde el punto de vista físico, sin cambios, sino por encontrar justo 

36 Los psicólogos hablan de “somatización” pero dado el carácter fenomenológico de nues-
tro estudio nos abstenemos de juzgar sobre los resultados de la investigación psicológica clíni-
ca y presentamos la hipótesis descriptiva desde el horizonte de la experiencia en su especifi-
cidad. Dejamos abierta la puerta a que otros, más competentes y con intereses teóricos en la 
esfera de la ciencia psicológica y disciplinas afines, ponderen la eventual utilización de esta 
hipótesis en sus propias investigaciones, que no tienen por qué ser fenomenológicas.



70 - Ignacio Quepons Ramírez

ese espacio que no dejamos de reconocer como espacio conocido sin los 
puntos de referencia de nuestro movimiento habitual y con ello de nuestra 
percepción del mismo. Así, las interrupciones de la serie habitual de per-
cepciones y los consecuentes vínculos significativos o líneas de remisión de 
nuestras acciones acostumbradas, el uso y el habitar mismo de ese espacio, 
pueden producir desconcierto en diferentes grados y consecuencias.

Ahora analicemos una experiencia de vértigo y sus consecuencias en la 
percepción del espacio. La perturbación en la percepción unida a “la ilusión 
de movimiento”37 produce un sentimiento de desproporción y falta de control 
que recae directamente sobre el cuerpo tanto a nivel estesiológico como 
cinestésico. Solemos decir que se siente un “vuelco en el estómago”, una 
“opresión súbita en el pecho” asociada con un mareo o pérdida del equilibrio, 
la “ilusión de movimiento”. Se pierden los puntos de referencia y el aquí que 
instituye mi cuerpo, el suelo, la tierra “se mueve”. El espacio deja de ser un 
sistema habitual de referencias respecto de mi ahí corporal para perderse en el 
desbordamiento de las referencias fijas, en un puro movimiento sin orienta-
ción clara, así se trate de la ilusión de movimiento que producen las expe-
riencias de mareo. 

Si nos detenemos justo en el momento anterior al desvanecimiento o 
desmayo que puede ocurrir por causas que exceden al marco de la espe-
cificidad de la experiencia y por tanto, están en los límites de los análisis 
fenomenológicos, podemos identificar no obstante y de forma negativa, pero 
enfática, diferentes aspectos de la relación entre el temple de ánimo, la vida 
corporal y la formación continua de atmósferas emotivas por ocasión a nuestra 
experiencia de “habitar” un espacio. El vértigo tiene que ver precisamente con 
lo contrario del habitar apacible, en una de sus acepciones y específicamente 
en relación con su contraposición a lo habitual está relacionado con el temple 
de lo inhóspito manifiesto súbitamente en el extrañamiento desde el mundo 
conocido, este mismo mundo, hacia el desvanecimiento de esas mismas 
estructuras en las cuales establezco mis referencias habituales.38 Lo siniestro, 

37 Quinodoz, Danielle. Emotional vértigo. Londres: Routledge, 1997, p. 2. Agradecemos al 
Prof. Dr. Jorge A. Reyes Escobar por esta referencia.

38 En alemán la relación es un poco más literal, el adjetivo heimlich en una de sus acepciones 
es “habitual”, “acostumbrado”, “familiar”  (claro que hay otras expresiones casi sinónimas) está 
emparentado con “Heim” que es la palabra alemana para “hogar”, en el sentido del espacio que 
se habita con familiaridad en diferentes sentidos.  Su contrario puntual es lo “unheimlich” cuya 
traducción literal sería precisamente lo “inhóspito”. Un importante estudio de Freud intitulado 
precisamente como “Das Unheimliche” de 1919, estudia con detalle algunos aspectos de esta 
noción en relación con otros estudios de principios de siglo. El propio Freud reconoce las rel-
aciones semánticas entre “unheimlich” como contraposición a lo familiar, habitual, el terruño. 
Naturalmente el acontecimiento de lo “Unheimliche” coincide no solo con el desconcierto sino 
con la aparición de lo siniestro u ominoso. La noción de lo inhóspito como lo terrorífico o 
siniestro fue un tema importante en el desarrollo de la filosofía y la literatura del romanticismo 
alemán, donde también hay importantes consideraciones sobre la noción misma de “temple 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 71

lo inhóspito se manifiesta como una atmósfera emotiva del espacio diríamos, 
no desconocido sin más, sino conocido y habitual pero fallando en sus nexos 
de sentido en la percepción habitual, lo cual anuncia en el horizonte de 
anticipación la presencia de algo extraño. 

Las difíciles distinciones, por lo demás necesarias en un estudio más deta-
llado de la cuestión, entre el vértigo y el miedo ante la presencia de lo siniestro 
que vuelve inhóspito el espacio que habitamos, son importantes en la descrip-
ción de la formación de la atmósfera emotiva a la que nos referimos aquí. 
No obstante, al menos podemos indicar los aspectos antes referidos sobre 
la relación entre el temple de ánimo y la resonancia de los sentimientos con 
su respectiva manifestación corporal en la formación de un entorno emotiva-
mente templado: una atmósfera emotiva. 

Por un lado ciertas experiencias de excedencia y la consecuente alteración 
de la percepción producen la ilusión de movimiento y manifestación emotiva 
en el sentimiento del vértigo, por ejemplo, cuando miramos hacia el fondo de 
un precipicio o desde un edificio muy alto. En otro ejemplo, si se quiere más 
sutil pero emparentado con esa pérdida del control de los nexos de habitua-
lidad perceptiva y significativa del entorno también puedo sentir una especie 
de vértigo, o si se quiere, mezcla de miedo y vértigo.39 En ambos casos 
tenemos precisamente la experiencia de una corriente intensa de sentimiento 
con manifestación sensible localizada, la cual, puede extenderse o incluso 
mantenerse indeterminadamente en una degradación de su intensidad una 
vez pasado el acontecimiento terrorífico o la situación de descontrol. En dichas 
experiencias no sentimos la mera opresión súbita en el pecho o el vuelco del 
estómago como sentimientos localizados aislados sino como asociados tanto 
a mi temple subjetivo de miedo y vértigo como en resonancia con la atmósfera 
siniestra. Incluso, podemos asociar esos mismos sentimientos sensibles loca-
lizados, en la resonancia afectiva que tiene sobre los sedimentos de nuestro 
acervo de “experiencias” afectivas precisamente como sensaciones de vértigo 
ante la desproporción súbita del espacio o, en un sentido amplio, de una 
situación desafortunada como un accidente, un infortunio enteramente im-
previsto y la consecuente urgencia de hacerse cargo de una situación que nos 
excede.

5. Conclusiones y perspectivas de investigación
En las líneas anteriores hemos sugerido algunas ideas entorno a la posible 

sistematización fenomenológica de la vida afectiva, la participación del cuerpo y 
sus correlatos sobre nuestra captación del mundo entorno. A partir del fenómeno 

de ánimo” como atmósfera. Es el elemento crucial de la literatura de E.T.A Hoffmann, como el 
propio Freud reconoce y que podemos ver también en otros escritores posteriores como Guy 
de Maupassant o Edgar Allan Poe.

39 En el vértigo no solo hay la desproporción sino la anticipación de una caída y la conse-
cuente anticipación emotiva en el miedo a mi caída.



72 - Ignacio Quepons Ramírez

de la resonancia sugerimos una posibilidad de pensar el sentido de la vida afectiva 
en una doble dirección: como resonancia interna de la vida respecto de sí misma 
y sus experiencias sedimentadas y, por otro lado, como resonancia de la vida con 
su entorno por mediación del cuerpo y de acuerdo a las síntesis de la resonancia 
interna. Los diferentes niveles de constitución del sentido afectivo mencionados 
están implicados en la formación de temples de ánimo, comprendidos no solo 
como meras disposiciones subjetivas sino como accesos por mediación del cuerpo 
templado y en resonancia al mundo entorno de experiencia concreta. Este 
acceso al mundo entorno a través del temple de ánimo no corresponde a su mera 
exhibición representativa, la tonalidad emotiva del entorno es la exhibición de 
una forma de significación de orden práctica en relación a nuestras disposiciones 
anímicas y en referencia al horizonte práctico del yo-puedo, en última instancia, 
incorporado en un cuerpo vivo. El temple de ánimo no es un mero fondo emo-
tivo a la manera de una tonalidad que “refleja” mi estado anímico en el entorno 
sino la exhibición de cómo ese entorno es a su vez el margen de movimiento 
de mi actividad práctica y cómo asumo dicho entorno como el correlato de mis 
habitualidades prácticas. De ahí se desprende nuestra sugerencia en torno a la 
experiencia del vértigo como el temple relativo a la ruptura del sistema de habi-
tualidades prácticas en el cual vivimos nuestro entorno concreto de experiencia.

Bibliografía

Husserl, Edmund.  Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica. Libro segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución (Ideas II). 
México: UNAM, 1997.

Husserl, Edmund. Gesammelte Werke – Husserliana. Dordrecht: Springer, 
1950-2013.

Quinodoz, Danielle. Emotional vértigo. Londres: Routledge, 1997.
Rabanaque, Luis Román. “Razón, cuerpo, mundo: el arraigo de la razón 

en la vida según Edmund Husserl”. En: Investigaciones Fenomenológicas, vol. Mono-
gráfico, Razón y Vida. 4/II, 2013.

Stroker, Elisabeth. Philosophische Untersuchungen zum Raum. Frankfurt:  
Klossterman, 1972.

Vongehr, Thomas. “Husserls Studien über Gemüt und Wille”. En: Mayer, 
Verena et. Al.  Die Aktualität Husserls. Freiburg: Karl Alber, 2011.

Welton, Donn. “Structure and Genesis in Husserl´s Phenomenology”. En: 
Elliston, Frederick y Peter McCormick, Peter. Husserl Expositions and Appraisals. 
University of Notre Dame, 1977.



El mundo que habita en mí: 
Las dimensiones político-metodológicas de la 

teoría de la percepción de Maurice Merleau-Ponty*

The World Inside Me: 
The Political- Methodological Dimensions of 

Maurice Merleau-Ponty’s Theory of Perception

JESICA ESTEFANÍA BUFFONE
U.B.A. – Université Lyon 3 Jean Moulin – FLACSO

Argentina

* El presente trabajo de reflexión ha nacido como resultado de un work in progress presentado 
en las primeras jornadas internacionales “Filosofías del cuerpo / Cuerpos de la Filosofía” realiza-
das los días 26 y 27 de noviembre de 2013 en la Facultad de Filosofía y Letras de la Universidad 
de Buenos Aires.

Resumen
En este trabajo intentaré recuperar la 

dimensión política de la teoría corporal 
de la percepción formulada por Maurice 
Merleau-Ponty a partir de una interre-
lación de su tesis con investigaciones 
actuales realizadas en el campo de la 
neurobiología. Peter Gianaros y Stephen 
Manuck retoman el concepto de embo-
diment para describir las consecuencias 
que las condiciones socioeconómicas 
poseen en el desarrollo biológico. Pode-
mos pensar a partir de aquí la constitu-
ción del cuerpo habitual como resultado 
también de las condiciones materiales 
del entorno, instalando la noción de em-
bodiment como un mecanismo que reco-
rre la constitución de la corporalidad en 
todas sus dimensiones. 

Palabras clave: embodiment, per-
cepción, habitualidad, desarrollo, arco 
intencional.

Abstract
This work attempts to recover the 

political dimension of Merleau-Ponty’s 
body theory of perception from the 
interrelation between his thesis and 
current research in the field of Neuro-
biology. Peter Gianaros and Stephen 
Manuck work on the concept of embodi-
ment to describe the consequences of the 
socioeconomic conditions in biological 
development. From here, we can consi-
der the constitution of the habitual body 
also as a result of the material condi-
tions of the environment, establishing 
the notion of  embodiment  as a mecha-
nism that comprises the constitution 
of corporality in all its dimensions. 

Key words: embodiment, perception, 
habituality, development, intentional arc.



74 - Jesica Estefanía Buffone

1. Introducción
La teoría de la percepción elaborada por Maurice Merleau-Ponty nos 

hunde de lleno en la inmediatez que nos traspasa y nos transforma. Somos el 
correlato de un mundo que nos embiste para hacerse carne en nuestro ser, en 
nuestro hacer, en la aproximación que asimismo tendremos a ese entorno que 
nos toca para dejar una huella. Nuestro cuerpo es ese mundo al que estamos 
arrojados.

El proceso conocido como embodiment (el cual expresa la “encarnación” 
o la “realización” del mundo en nuestro cuerpo) recorre la fenomenología 
merleaupontyana como el eje de su teoría de la percepción. Merleau-Ponty 
estructura el análisis fenomenológico de los procesos perceptuales en torno a 
este proceso dinámico, expresando así la correspondencia entre mi cuerpo y 
el mundo. Considerando la complejidad y riqueza que expresa este concepto 
como así también la flexibilidad que un análisis del cuerpo evoca, intentaré 
realizar un análisis de la apropiación por parte de la psicología y de 
las llamadas neurociencias del proceso de embodiment. Para ello, en primer 
lugar, describiré brevemente el mecanismo por el cual según Merleau-Ponty 
adquirimos habitualidades perceptivas, entendiendo este proceso como una 
dinámica en donde el cuerpo recoge y realiza el mundo que habita, expresán-
dose así una correspondencia entre cuerpo habitual y mundo vivido. Sobre 
este punto, no solo evocaré el análisis que Merleau-Ponty realiza del famoso 
caso Schneider, sino también los análisis incipientes que el filósofo realiza en 
obras más tardías sobre la percepción infantil y el rol de los sentimientos en 
la adquisición y adecuación de habitualidades perceptivas. En segundo lugar, 
presentaré brevemente la tesis que Peter Gianaros y Stephen Manuck desarro-
llan en su trabajo Neurobiological Pathways Linking Socioeconomic Position and Health, 
quienes retoman el concepto de embodiment para describir las consecuencias 
que las condiciones socioeconómicas poseen en el desarrollo neurológico. 
Estas condiciones son “encarnadas” por el cerebro y poseen consecuencias 
a lo largo de la vida del sujeto; la pobreza “se hace carne” en el cuerpo de 
quienes la padecen. Allí también abordaremos las implicancias que un análisis 
fenomenológico podría aparejar para el análisis de estas características. Por 
último, exploraré qué posibles consecuencias aparejaría la biologización del 
concepto de embodiment en el plano político y pedagógico, así como también 
los cambios metodológicos que su utilización interdisciplinaria aparejaría tanto 
en la filosofía como en el campo de las neurociencias. 

2. Merleau-Ponty y la constitución existencial del yo: mi cuerpo como 
el recinto en donde el  mundo se hace presente

2.1 El análisis existencial de la percepción: el caso Schneider en la teorización del 
arco intencional
En primer lugar, abordaremos brevemente el análisis existencial que 

Merleau-Ponty realiza en torno a la percepción y a los procesos intelectua-



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 75

les en la Fenomenología de la percepción a partir de un caso estudiado por Gelb 
y Goldstein, el cual deja al descubierto la ligazón de estas operaciones con 
la experiencia. El caso de Schneider (un paciente que recibió un impacto de 
bala en su cabeza y que es sometido a un tratamiento para recomponer las 
funciones “perdidas”) ilustra la raigambre que poseen las funciones superiores 
y aquellas más básicas con la experiencia, expresándose así una unidad entre 
mi cuerpo y el mundo que lo circunda. En el análisis realizado por Merleau-
Ponty, las significaciones que forman parte de la vida del enfermo no pueden 
ser reanudadas y puestas en relación con un mundo que de hecho lo sigue 
interrogando, pero que ha dejado de existir para él. Este análisis será 
abordado en el presente trabajo para comenzar a trazar un camino hacia la 
comprensión de uno de los conceptos vectores del proceso de embodiment 
en la fenomenología merleaupontyana: el arco intencional. El caso Schneider 
será el punto de partida en la reconstrucción de un proceso que nace y se 
realiza en el cuerpo vivido, para extenderse hacia la conformación del cuerpo 
que tiene por objeto la medicina actual.

En primer lugar, Merleau-Ponty centrará su análisis fenomenológico en los 
procesos perceptuales más elementales. Las deficiencias en la conexión entre 
sensibilidad y significación son redefinidas a partir de un análisis existencial: 
la conexión entre sensibilidad y significación se da en la existencia misma. 
Cuando a Schneider se le muestra una pluma estilográfica, no reconoce el ob-
jeto a la brevedad, sino que describe de manera aislada todas sus propiedades 
sensibles: tiene brillo, determinado color, parece un bastón, etc. Lo que se ha 
roto allí para Merleau-Ponty no es sino “la familiaridad” con el objeto, el cual 
ha dejado de existir como un útil para el paciente. Su significación (en este 
caso, su utilidad) no viene dada de inmediato junto con los datos sensibles, 
sino que debe ser traída a partir de un acto de interpretación posterior a partir 
del cual se reúnen como un rompecabezas la totalidad de los datos sensibles. 
Es “el diálogo del sujeto con el objeto” lo que se ha roto. “La reanudación por 
parte del sujeto del sentido disperso en el objeto, y por parte del objeto de las 
intenciones del sujeto” será el mecanismo que disponga “alrededor del sujeto 
un mundo que le habla de sí mismo”.1

A las deficiencias intelectuales, Merleau-Ponty les otorga la misma signi-
ficación existencial. En el análisis que efectúa Merleau-Ponty en torno a la 
relación que Schneider poseía con los números, advierte que es el suelo exis-
tencial de las operaciones aritméticas lo que se ha dañado en el enfermo. 
En una secuencia numérica, las operaciones que realizamos con anterio-
ridad permanecen como un “suelo” que nos permite abordar y resolver las 
operaciones subsiguientes. En el acto de numeración, las síntesis que hemos 
ido efectuando se mantienen presentes en nuestra conciencia, y podrán ser 
reanudadas o puestas en relación con nuevas operaciones. Es la ligazón del 
intelecto con la existencia lo que se ha truncado en la vida de Schneider.

1 MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenología de la percepción. Trad. Jem Cabanes. Barcelona: 
Planeta-Agostini, 1984, p. 149.



76 - Jesica Estefanía Buffone

Al igual que con los objetos, las otras personas no le proporcionan 
a Schneider ninguna significación. El lazo con los otros posee las mismas 
características que aquel que lo pone en relación con los objetos. El otro 
carece (aún mediado por las palabras que deberá descifrar una a una) de la 
significación que otorgan los lazos de coexistencia. Al igual que en las ope-
raciones abstractas, las relaciones con los otros se ven afectadas cuando no 
poseen reglas estrictas que las condicionen. Schneider es un sujeto que no 
puede adecuarse a situaciones ficticias o imaginarias para llevar adelante una 
conversación con otra persona; le es imposible separarse de reglas fijadas con 
antelación que guíen y ordenen el devenir de las circunstancias. Por lo tanto, 
Schneider se presenta como un sujeto enlazado a una serie de reglas internas 
que lo aíslan de cualquier situación posible. Lo aleatorio de la existencia no es 
visto como una posibilidad en el proceder del enfermo, ligado a un mundo 
levemente variable: Schneider “está vinculado a lo actual”; carece de la libertad 
que consiste en “el poder general de ponerse en situación”.

A partir de este análisis, Merleau-Ponty concluye que debajo de la inte-
ligencia y aún de la percepción existe una función que no solo nos pone en 
contacto con determinados objetos, sino que directamente los hace existir 
para nosotros. Merleau-Ponty llamará a esta función de ligazón existencial 
arco intencional y será la responsable de “proyectar alrededor nuestro, nuestro 
pasado, nuestro futuro y nuestro medio contextual humano”. La conciencia 
arrastra “una estela” en el momento en que es conciencia de algo, por lo cual, 
al pensar en un objeto, toda una serie de significaciones ligadas a él se ponen 
en juego, siendo las significaciones dadas el suelo sobre el que se construye 
ese mundo habitual. En el caso de Schneider, es este mundo previo el que se 
ha desmoronado y se ha perdido para él. Lo que se pierde para Schneider es 
esa generalidad o familiaridad que para Merleau-Ponty poseen nuestros hábi-
tos y el mundo cultural que nos rodea. 

La noción de arco intencional que Merleau-Ponty presenta a través del 
análisis de este caso, es una de los conceptos estructurantes de su teoría de la 
percepción, explicando la dinámica del embodiment en el marco de su filosofía. 
El arco intencional es lo que hace que pueda tener conciencia de un objeto o un 
sujeto como tal, y lo que estructura mi relación con un mundo que se presenta 
como existente en virtud de su incorporación a esta función. Entre el mundo y 
esta función existencial existe una correspondencia unívoca que condicionará 
una doble afectación.  Por otra parte, la noción de arco intencional nos conecta 
directamente con el breve desarrollo que Merleau-Ponty realiza del proceso 
de aprendizaje a lo largo de la descripción de este caso patológico: en relación 
al caso de Schneider, el aprendizaje será equiparado con un proceso de  incor-
poración. Cuando hablamos de hábito motriz, Merleau-Ponty considera que un 
movimiento se aprende cuando el cuerpo lo ha comprendido, cuando “lo ha 
incorporado a su mundo”. La conciencia está emparejada estrechamente con 
la motricidad ya que su límite será el “yo puedo”; tengo conciencia del mundo 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 77

en la medida en que existe para mí, en que puedo manipularlo. La motricidad 
es esa intencionalidad, ese “ir hacia” primordial que me pone en contacto con 
un entorno que me informa. El cuerpo, entonces, es para Merleau-Ponty un 
“patrón de medida” ya que la experiencia motriz que nuestro cuerpo aporta, 
nos facilita una manera de acceder al mundo. Por lo tanto, el cuerpo funciona 
para Merleau-Ponty como un sistema de equivalencias, a partir del cual mi 
corporalidad “atrapa” y “comprende” el movimiento percibido.

Este proceso, entonces, expresaría para Merleau-Ponty la capacidad que 
poseemos de reformularnos a través de la experiencia, de estar en constante 
cambio en virtud de un mundo que nos interroga y nos informa. A partir de 
la adquisición de habitualidades perceptivas reformulamos también nuestro 
dasein, nuestro ser-en-el-mundo, ya que nuestra existencia se verá afectada 
a partir de la incorporación de nuevos instrumentos. Merleau-Ponty ofrece 
algunos ejemplos que ilustran cómo nuestro esquema corporal se ve afecta-
do y reformulado por la incorporación de herramientas que cambian nuestra 
relación con el mundo, con las cosas y con nosotros mismos. En el caso del 
no-vidente que explora el mundo a partir del bastón con el que se ayuda para 
desplazarse, su esquema corporal se extiende hasta la punta del bastón que 
empuña, ampliando la habilidad del “tocar” (incluso podríamos asimilar el “to-
car” al “ver”) más allá del límite de su piel. El cuerpo se conformará así como 
un correlato de nuestras habilidades motrices y de ese mundo que nos habita 
y que indefectiblemente nos transforma. Habituarse a un objeto es “hacerlo 
participar” en nuestro propio cuerpo, estableciendo así una nueva relación 
con mi entorno. Es por ello que Merleau-Ponty considerará al cuerpo como  
“nuestro medio general de poseer un mundo”,2 ya que a partir de la adquisi-
ción de hábitos motores, se extienden nuestras posibilidades de ser, estar y 
asir lo que nos rodea.

Sin embargo, ¿pueden producirse oscilaciones en las significaciones que se 
irán sedimentando a partir de mis actos de conciencia? ¿Qué es lo que permite 
que varias sensaciones disímiles formen parte de un mismo arco intencional, 
de una misma estela de conciencia? ¿Qué las ancla en una determinada red de 
significaciones? Considero que en casos no patológicos, los lazos afectivos y 
los sentimientos que se instalan como resultado de vivencias notables tienen 
un lugar relevante dentro de esta dinámica existencial que Merleau-Ponty ha 
descripto a partir de Schneider. Los sentimientos como el amor, el odio o los 
celos serán elementos disruptivos que producirán una reestructuración de mi 
relación con el mundo, con las cosas y conmigo mismo, sobre todo en períodos 
considerados críticos como la infancia y la adolescencia. La existencia se nos 
presenta, entonces, como el trasfondo de nuestras capacidades, aquello que 
sostiene y subtiende nuestro ser. Es en nuestra experiencia del mundo y de 
nosotros mismos donde nos reconocemos y constatamos nuestra existencia, 

2 Ibíd., pp. 153-163.



78 - Jesica Estefanía Buffone

la cual se presenta como el suelo mismo de mi percepción y de la organización 
e intelección de aquello que me rodea. 

2.2 El juego como organizador primordial de mi entorno: la adquisición de las 
primeras habitudes perceptivas
El caso Schneider anteriormente analizado nos pone en contacto con la 

explicación que Merleau-Ponty brinda de la constitución del mundo por parte de 
un sujeto patológico. En la Fenomenología de la percepción, Merleau-Ponty apela 
en diversas ocasiones a este tipo de análisis partiendo desde la patología para 
extender su explicación hacia casos no patológicos.  Sin embargo, cuando 
intentamos reconstruir una génesis de las habitualidades perceptivas desde 
su teoría, encontramos que su análisis se abre e implica las relaciones que el 
niño posee con su entorno directo. Tanto en Las relaciones del niño con los otros 
como en Psychologie et pédagogie de l’enfant. Cours de Sorbonne 1949-1952, el otro 
se instala como un polo dador de sentido que desde los inicios lúdicos de la 
relación del niño con el mundo, se instala como mediador de ese arco inten-
cional que se trazará entre el cuerpo del niño y el universo que lo rodea. Las 
operaciones que en Schneider se han visto truncadas de manera accidental, 
tienen su origen en la vida infantil, siendo este período el epicentro para expli-
car el embodiment en el marco de la fenomenología merleaupontyana. 

En el juego, el niño no solo se auto constituye como sujeto, sino que tam-
bién se afirma como portador de un mundo imaginario. La manifestación de 
su vida imaginaria se ejerce a través del lenguaje como una manifestación de 
sí mismo, como una suspensión voluntaria de las reglas de un mundo que aún 
desconoce. Citando a Sartre en L’imaginaire, Merleau-Ponty sostiene que el 
niño, al igual que el actor, no “finge” ser el personaje que ha asumido, sino que 
“abandona el plan de vida habitual por una vida onírica que él vive realmente”.3 
El poder absoluto que el niño le otorga a la conciencia se expresa como un 
“pensamiento mágico”, todopoderoso, análogo al egocentrismo del que habla 
Piaget. En casos patológicos como el caso Schneider, se puede ver cómo la 
inserción del sujeto al ámbito de lo imaginario se ve impedida por el daño que 
se ha producido en el esquema motriz que sustenta dicho pasaje. Schneider 
no puede representar un rol, asumir verdaderamente una situación imaginaria; 
Schneider no puede cambiar de ‘medio contextual’. El mundo ficticio es con-
vertido por Schneider en una situación real, ya que el enfermo no puede sino 
vivir en un mundo rígido en el que no puede acceder al ámbito del “como si”. 

El juego de roles entre padres e hijos se sitúa como la piedra angular que 
posibilita la asimilación del otro y, por ende, la construcción de una imagen 
diferenciada de mí mismo. Al cambiar de perspectiva, el niño asumiría la pro-
pia. “Cuando se adopta un aspecto de la conducta del otro, la totalidad de 

3 MERLEAU-PONTY, Maurice. Psychologie et pédagogie de l’enfant. Cours de Sorbonne 1949-1952. 
France: Verdier, 2001, p. 48.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 79

la conciencia toma el estilo de la persona imitada”. Para describir este fenó-
meno, Guillaume toma el concepto de acomodación, fenómeno que “permite 
la apropiación de estructuras nuevas” así como también “la adquisición del 
lenguaje”.4 Dicho proceso será posible debido al dinamismo del esquema cor-
poral, el cual se irá conformando a lo largo de toda la infancia y será lo que 
permita esta transposición por la que asumo mi subjetividad a partir del cuer-
po del otro. En Las relaciones del niño con los otros, Merleau-Ponty sostiene que 
“es ese traspaso de mis intenciones, al cuerpo del otro y de las intenciones 
del otro a mi propio cuerpo, ese extrañamiento del otro por mí y de mí por el 
otro lo que hace posible la percepción del otro”,5 y por ende, lo que hace 
posible a posteriori la paulatina percepción de mi individualidad y diferencia. El 
niño comienza siendo uno con un otro indiferenciado que es asumido como 
parte constitutiva de sí. La imagen especular que el niño obtiene de sí mismo 
lo enfrentaría para Merleau-Ponty con toda su individualidad corporal. Una 
vez objetivado el cuerpo propio, comienzo a construir el cuerpo del otro, “el 
primer objeto cultural, aquel por el que todos existen”.6 Sin embargo, para 
Merleau-Ponty, “la percepción del otro y el mundo intersubjetivo sólo cons-
tituyen problema para los adultos”. Debido al sincretismo que caracteriza la 
primera infancia, el niño considera que su mundo es accesible para todos; el 
mundo imaginario del niño se abre sin pudor frente a la mirada de los adultos 
que constituyen una unidad con su entorno. El niño “no sospecha que todos 
estemos, y lo esté él, limitados a un cierto punto de vista acerca del mundo”.7 
Es este “pensamiento bárbaro” que Merleau-Ponty quiere enaltecer por sobre 
el pretendido pensamiento objetivo que el sujeto alcanzaría para Piaget con la 
llegada de los doce años.

En el juego de roles se evidencia entonces la plasticidad del esquema motriz, 
explicando la adaptación del niño a situaciones novedosas, como también así 
la capacidad de adaptación a un mundo imaginario que se sostiene moral-
mente por la creencia en nuevas realidades. La aparición del juego como 
fenómeno de acomodación o como mecanismo que posibilita que esta se 
produzca, suscita algunos interrogantes al interior de la teoría de Merleau-
Ponty. En primer lugar, la génesis del aparato perceptivo del niño en Merleau-
Ponty sigue mostrando algunos sitios de penumbras. El juego, en tanto 
dinámica de acomodación y apropiación de estructuras, podría situarse a la 
base de la adquisición e intercambio de habitualidades perceptivas. Sin 
embargo, el origen de la condición de posibilidad de dicho proceso (la unidad 
corporal expresada como esquema motriz) permanecería aún sin explicaciones 

4 Ibíd., p. 37. 
5 MERLEAU-PONTY, Maurice. Las relaciones del niño con los otros. Trad. Irma Bocchino de 

González. Paris: Centre de documentation Universitaire, 1951, p. 42.
6 MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenología de la percepción. Op. cit., p. 360.

7 Ibíd., p. 366.



80 - Jesica Estefanía Buffone

demasiado precisas. ¿Cómo se instala esta unidad? ¿Cómo se impregna del 
“estilo” que condiciona la adquisición de nuestras significaciones? Por otra 
parte, en su debate con Jean Piaget en torno a la percepción del niño, Mer-
leau-Ponty sostiene que la percepción infantil no difiere de aquella realizada 
por el adulto; las conclusiones a las cuales habría llegado el pedagogo sobre 
las diferencias en los procesos perceptuales de ambos, tendrían que ver más 
bien con el lenguaje que utilizan los niños para referir a un mundo que efecti-
vamente compartirían con los adultos. Sin embargo, ¿es la teoría de la percep-
ción presentada en Fenomenología de la percepción similar a la esbozada en Cours 
de Sorbonne? ¿Apela Merleau-Ponty en las dos obras a los mismos mecanismos 
y procesos a la hora de desarrollar su fenomenología de la percepción? ¿Es la 
Fenomenología de la percepción la base teórica de todo proceso perceptivo o es 
más bien una fenomenología de la percepción del sujeto adulto?

Analizar la posible génesis del proceso perceptivo en la teoría de Merleau-
Ponty hace surgir el interrogante en torno a los cambios que sufre nuestro 
sistema perceptual a lo largo de nuestras vidas. ¿Es el “estilo” del que habla el 
filósofo definido en la infancia para luego permanecer inalterable? Hablar de 
plasticidad de la función de ligazón llamada arco intencional en la niñez, no 
resulta tan problemático cuando la situamos en los procesos iniciales de auto 
constitución del yo y de delimitación del mundo que nos rodea. Sin embargo, 
pensar en fluctuaciones en este proceso en la adultez amerita un análisis en 
el que logren identificarse los factores por las cuales se producen los cam-
bios. ¿Son las condiciones materiales de existencia las que ocuparán en la 
vida adulta el rol que ocupaba en la primera infancia la interacción parental? 
A continuación, traeré a colación el análisis que Merleau-Ponty realiza de la 
vida afectiva y de los sentimientos como estrategia de acomodación a partir 
de las cuales podemos reestructurar nuestro repertorio de habitualidades 
perceptivas. 

2.3 Infancia, sentimientos y percepción: la instauración de hábitos perceptivos en la 
instauración del otro
En Las relaciones del niño con los otros, Merleau-Ponty analiza la relación 

existente entre las funciones de conocimiento (inteligencia, imaginación, 
percepción, etc.) con la afectividad indagando cuál sería el rol que esta posee 
a la hora de conocer. El desarrollo del lenguaje y de la percepción en el niño se 
ven afectados y modificados por el entorno afectivo (esto es, el medio huma-
no) que lo acoge. En este trabajo, Merleau-Ponty traerá a colación dos senti-
mientos que se imponen en la vida del niño y del adulto y que condicionan en 
muchos casos la organización del mundo y de las relaciones interpersonales: 
los celos y el enamoramiento.

En el análisis de un niño que recibe con desagrado el nacimiento de un 
hermano menor, la adquisición y desarrollo del lenguaje en el mayor se pre-
sentan como un complejo fenómeno de identificación resultante de sus celos 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 81

incontrolables. Los sentimientos de celos en el niño hacen que se comporte 
como el niño celado: el hermano mayor manifiesta una regresión en el habla y 
en ciertas habitudes ya sedimentadas. En muchas ocasiones, estos episodios 
de celos se ven acompañados no solo por una regresión en el lenguaje, sino 
también por una involución en la escritura y por la falta de control de esfín-
teres (cuando esta conducta ya había sido adquirida).  Sin embargo, es en el 
estadio en que hay “un exceso de celos”,8 donde el niño celoso logra superar 
el esquema que lo ataba a ese presente tortuoso y experimenta un progreso 
lingüístico importante pudiendo utilizar diferentes tiempos verbales en su 
discurso. Aquí el progreso afectivo fue de la mano con el progreso intelectual 
y lingüístico. El amor, en cambio, conmina al adulto a la sociabilidad sincrética 
que parecía haberse dejado atrás, a la edad de los tres años. La indeterminación 
de los límites entre mi subjetividad y la del otro se tornan confusos durante 
el enamoramiento. El amor es identificado por Merleau-Ponty como una 
“situación límite” que reorganiza mis relaciones intersubjetivas: en el amor 
me apropio de la perspectiva del otro y la asumo como propia. La experiencia 
del otro “es necesariamente experiencia ‘enajenante’ en ese sentido en que 
ella me elimina a mí solo e instituye una mezcla de mí y del otro”.9 La duda 
en torno a la realidad del sentimiento amoroso reaparece nuevamente en 
esta situación: nunca podré saber si soy correspondido de igual manera. Sin 
embargo, Merleau-Ponty afirma que la duda constante en la edad adulta nos 
pondría en una situación del orden patológico que nos regresaría al “amor 
captativo del niño” que, al no tener jamás suficientes pruebas del amor del 
otro, “termina por aprisionar, por encerrar al otro en su inmanencia”.10

Asimismo, la forma en que el niño se relaciona con su familia determinará 
no solamente una manera de relacionarse con el mundo, sino también una 
“forma de pensamiento”.11 Los celos y el amor captativo del niño tiñen los ac-
tos de percepción e intelección confluyendo en diversas oportunidades, en un 
desarrollo intelectual expresado por una evolución positiva en el uso del len-
guaje y en una reorganización de las habitudes corporales. Las relaciones que 
poseemos con los demás no serán solo un componente más de nuestra ex-
periencia, sino que Merleau-Ponty identifica la reciprocidad con la inteligencia 
misma. La experiencia se constituye como “un instrumento de investigación” 
para asir a los otros y al mundo que me circunda; “nuestro Umwelt es lo que 
nosotros somos, puesto, que lo que nos sucede no nos sucede solamente a 
nosotros, sino a toda nuestra visión del mundo”.12 De esta manera, “el progre-
so afectivo mismo es también función del progreso intelectual”13 y viceversa.

8 Merleau-Ponty, Maurice. Las relaciones del niño con los otros. Op. cit., p. 26.
9 Ibíd., p. 97.
10 Ibíd., p. 98.
11 Ibíd., p. 31.
12 Ibíd., p. 87.
13 Ibíd., p. 31.



82 - Jesica Estefanía Buffone

De esta manera, los sentimientos aparecen en nuestra vida afectiva como 
movimientos bruscos que nos apartan del sopor de la existencia. El mundo 
me golpea una vez más, pero más fuerte, con más vivacidad. El amor, el odio, 
la vergüenza, la voluntad, la tristeza, se instalan como velos que recubren 
todo lo que veo, toco o pienso. Los sentimientos nos corren del hábito de 
continuar siendo los mismos y nos reportan nuevas maneras de existir; pa-
recen reestructurarnos aportándonos nuevas significaciones, nuevas formas 
de ponernos en contacto con lo que nos rodea y con nosotros mismos. El 
cuerpo es el origen de todos los espacios expresivos. Es lo que hace que las 
cosas existan para nosotros y posean una significación determinada. Somos 
del mundo y lo asimos desde un cuerpo que significa y es significado a partir 
de aquellos hábitos perceptivos que se han ido sedimentando. Las habitua-
lidades expresan “el poder que tenemos de dilatar nuestro ser-del-mundo, 
o de cambiar la existencia anexándonos nuevos instrumentos”, lo cual tiene 
lugar cuando el cuerpo, permeable a un entorno que lo condiciona y modifica, 
“se ha dejado penetrar por una nueva significación”. Los sentimientos toman 
parte de esta dinámica de restructuración de las habitudes aportando nuevas 
significaciones y, en algunas ocasiones, eliminando aquellas que no encuen-
tran su lugar dentro de la nueva dinámica. Para Merleau-Ponty, el cuerpo es 
“un conjunto de significaciones vividas que van hacia su equilibrio”,14 siendo 
los sentimientos aquello que lo hacen oscilar entre la armonía y la confusión 
propia de un ente que se abre al mundo y que sufre sus consecuencias. 

2.4 Amor, odio y repulsión en la reformulación de las habitualidades: la plasticidad 
no patológica del arco intencional
Descartes afirma que el amor, el miedo o la voluntad no pueden ser falsos, 

en tanto que nadie puede poner en duda que de hecho experimento sensa-
ciones de esa índole. Por lo tanto, en lo que respecta al sentimiento, la duda 
pareciera no tener lugar alguno. El error aparece entonces solo cuando el jui-
cio intenta efectuar interpretaciones sobre los sentimientos que experimento. 
La voluntad, el amor, el odio o la aversión serían los mismos, aun si su objeto 
fuera ficticio o real, constituyendo para quien lo experimenta situaciones de 
certeza absoluta. 

Sin embargo, la existencia de sentimientos ilusorios o falsos es para 
Merleau-Ponty una afirmación tan evidente como lo es nuestra ligazón con 
el mundo. Este tipo de sentimientos se deben diferenciar de los erro-
res de interpretación o de aquellos casos en los que he llamado amor a un 
sentimiento diferente. Merleau-Ponty establecerá esta diferencia teniendo en 
cuenta en qué grado estoy comprometida con ese sentimiento: el amor ver-
dadero “convoca todos los recursos del sujeto y lo interesa por entero”, en 
cambio, el amor falso, solo le interesa a “uno de los personajes” que integran 

14 Ibíd., pp. 161-170.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 83

mi ser. Esto es, el falso sentimiento se encuentra estrechamente ligado a una 
situación determinada y no a mi ser íntegro; mi amor estaba ligado solo a 
unas cualidades determinadas de la persona que creía amar y no a la totali-
dad de su ser. En el amor ilusorio, el pasado y futuro desplazan al presente 
poniendo en primer plano los miedos, expectativas, añoranzas o tristezas que 
ligan este sentimiento a otros sucesos o personas. Es decir, los sentimientos 
falsos padecen de cierta incompletitud que buscará ser colmada por fuera 
de ellos; son vividos “por la periferia de nosotros mismos”, por “valores de 
situación” que nos condicionan frente a circunstancias determinadas. Esta 
afección desmedida de mi entorno que pareciera arrastrarme a la confusión 
o la creencia en la verdad de ciertos sentimientos ilusorios, se presenta para 
Merleau-Ponty como una situación particular y atípica que sufren “el niño y 
bastantes hombres”. Los sentimientos que nacen ligados a una situación 
determinada y transitoria aparecen como “inauténticos” y son los responsa-
bles de esta confusión. La alegría producto de un regalo que hemos recibido, 
la tristeza a causa de un evento desafortunado son sentimientos inauténticos en 
la medida en que están ligados a una situación que no nos determina; mi ser 
no se encuentra enteramente ligado o empeñado en ellos. Sin embargo, aquí 
cabe preguntarnos si este advenimiento apabullante de mi situación sobre 
mi conciencia es algo extraordinario que solo afectará a ciertos hombres y a 
los niños con un desarrollo intelectual aún incompleto, o forma parte de la 
vida psíquica de los seres humanos sin más. 

Teniendo en cuenta que la diferencia entre un sentimiento falso o verda-
dero será intrínseca, esto es, tendrá que ver con la relación que tengo en ese 
momento conmigo mismo y con el objeto amado, deseado, etc., el discerni-
miento entre la ilusión o la realidad se dará a partir de un conocimiento de 
mí mismo, que no se dará sino en la desilusión, en el momento en que soy 
desmentido por mí mismo. “Nuestra actitud natural no es la de experimentar 
nuestros propios sentimientos o de adherirnos a nuestros propios placeres, 
sino de vivir según las categorías sentimentales del medio contextual”. Los 
sentimientos futuros son los que vendrán a corregir o desmentir los senti-
mientos presentes; siempre mis sentimientos, por tanto, están abiertos a ser 
rectificados y desenmascarados por el advenimiento de unos nuevos. Por esa 
razón, Merleau-Ponty sostiene que no nos poseemos enteramente a cada mo-
mento, sino que nuestro encuentro con nosotros mismos se dará casi fugaz-
mente en el momento en que mis sentimientos quedan al descubierto por el 
equívoco. La presencia de un “analizador” que pareciera permitirnos desdo-
blarnos y ponernos como objeto de nosotros mismos, nos provee de cierto 
conocimiento en torno a nuestro ser. Sin embargo, ¿cuál será el criterio para 
distinguir un sentimiento falso de uno verdadero sin caer irremediablemente 
en el equívoco sentimental? Pareciera no haber ninguno, excepto la creencia 
en la realidad de aquellos actos que encarnan ese sentimiento: “mi amor, mi 
odio, mi voluntad no son ciertos como simples pensamientos de amar, odiar 



84 - Jesica Estefanía Buffone

o querer, sino, al contrario, toda certeza de estos pensamientos proviene de 
la de los actos de amor, de odio o de voluntad de los que estoy seguro porque 
los hago”.15 

En el análisis que Merleau-Ponty realiza en torno a los sentimientos iluso-
rios podemos ver que su presencia no solo nos permite un contacto aunque 
sea fugaz con nosotros mismos sino que pone en evidencia la plasticidad del 
arco intencional que aúna nuestras vivencias. Un amor ilusorio puede nacer 
por la relación de ese sentimiento con vivencias que no pertenecen a mi pre-
sente sino que están ligadas a un pasado o a un futuro que permanece latente 
y siempre al acecho. 

3. La corporeización de la pobreza: los derroteros políticos del embo-
diment fenomenológico

Hasta aquí hemos esbozado un breve recorrido por la teorización que 
Merleau-Ponty realiza de la estructuración y cambio de las habitualidades 
perceptivas, haciendo hincapié en el concepto de arco intencional como 
sostén del embodiment o realización en el cuerpo habitual de los hábitos de 
percepción sedimentados. El caso Schneider como explicación exponencial 
y existencial del concepto anteriormente mencionado; el juego de roles en la 
primera infancia, como eje de  la instauración de los primeros hábitos percep-
tuales; los sentimientos y afectos, como elementos que renuevan y conmue-
ven el arco intencional expresando su plasticidad. Todos estos aspectos 
hacen de la existencia aquello que moldea y determina nuestro cuerpo habi-
tual. El mundo se realiza en nuestro cuerpo y será nuestro cuerpo el que lo 
lleve a su realización. Sin embargo, en la actualidad, el concepto de embodiment 
se ha utilizado no solo para expresar las injerencias que nuestro entorno 
posee en la construcción del cuerpo vivido, sino que este análisis se ha hecho 
extensivo al cuerpo físico objeto de la medicina. De esta manera, el concepto de 
embodiment fenomenológico se ha “biologizado” y por ello trasladado al seno 
de estudios ambientalistas que analizan las repercusiones que las condi-
ciones socioeconómicas poseen en el cuerpo (esto es, en la salud) de un 
individuo. Considero que en la inclusión de las variables socioeconómicas 
en el proceso de embodiment (tanto aplicable al cuerpo “medicalizado” como 
al cuerpo habitual) se encuentra la vertiente política del análisis existencial 
merleaupontyano. Cuando el mundo “se hace carne” en nosotros, no solo se 
realiza en tanto lazos afectivos, sentimientos o vivencias, sino que las condi-
ciones materiales que nos aquejan hacen mella en nuestro ser, recorriendo 
todas las dimensiones de nuestra corporalidad. A continuación, analizaremos 
el trabajo de Peter Gianaros y Stephen Manuck en donde toman el concepto 
de embodiment para explicar las repercusiones que las condiciones socioeconó-
micas poseen en la salud de un individuo.

15 Ibíd., pp. 387-392.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 85

En su trabajo Neurobiological Pathways Linking Socioeconomic Position and Health, 
Peter Gianaros y Stephen Manuck retoman el concepto de embodiment para 
describir las consecuencias que las condiciones socioeconómicas poseen en 
el desarrollo biológico. Para ellos, estas condiciones son “encarnadas” por el 
cerebro y poseen consecuencias a lo largo de la vida del sujeto; la pobreza 
“se hace carne” en el cuerpo de quienes la padecen. El trabajo de Gianaros 
y Manuck (el cual será brevemente desarrollado a continuación) formulará el 
siguiente interrogante: ¿Cómo se produce este proceso de corporeización de la 
pobreza? ¿Cuáles son las vías por las cuales las condiciones socio-económicas 
logran hacerse carne en quienes las padecen?

Los caminos por los cuales las condiciones socioeconómicas interfieren 
en la salud, han sido cotejados desde perspectivas epidemiológicas para las 
cuales la desigualdad socioeconómica en salubridad nace de la relación 
entre procesos ambientales, sociales, familiares, psicológicos, conductuales 
y fisiológicos que se despliegan a lo largo de la vida de un sujeto. Según estos 
autores, estas perspectivas no han integrado aún los nuevos descubrimientos 
de otras áreas (genética molecular, neuroimágenes, etc.) realizando un análisis 
sesgado de la problemática. Gianaros y Manuck consideran que los futuros 
estudios en neurobiología sobre esta cuestión pueden mejorar nuestra com-
prensión de los caminos por los cuales las diferentes dimensiones de las 
posiciones socioeconómicas resultan “encarnadas”, “asimiladas” o “realiza-
das” (embodied) por el cerebro, influyendo así en la salud de una persona a lo 
largo de toda su vida. Asimismo, estos investigadores se preguntan cómo el 
cerebro representa las diferentes dimensiones socioeconómicas (SEP. socioeco-
nomic position) y en qué momento de la vida se hacen efectivas en la vida de un 
individuo. ¿Cómo cambian con el pasar del tiempo y cómo resultan incorporadas 
o encarnadas (embodied) mediante la acumulación de las experiencias vividas a 
partir de las cuales se forman? ¿Cómo estas representaciones afectan signi-
ficativamente las facetas sociales, cognitivas y emocionales de nuestra vida? 

Para Gianaros y Manuck, las SEP son constructos multidimensionales que 
deben ser conceptualizados como tales en el cuerpo de una investigación. 
Históricamente, los indicadores de SEP han sido rotulados como “objetivos” 
o “subjetivos”. Los indicadores objetivos por lo general evalúan aspectos rela-
cionados con los logros académicos, el rango laboral, ingresos, riquezas acu-
muladas y posesiones. Los indicadores subjetivos se establecen a partir de la 
mirada del propio encuestado sobre un solo ítem (referidos también a valores 
como la educación, los ingresos y el empleo). El argumento que adoptan estos 
autores es que la expresión de las disparidades socioeconómicas entre los 
indicadores SEP objetivos y subjetivos en la salud depende del embodiment por 
parte del cerebro de factores ambientales, sociales, biológicos y psicológicos 
socialmente estratificados, vinculados a la salud y a la mortalidad a través de 
los individuos. Sin embargo, ¿qué quiere decir que el cerebro logra corporeizar 
los factores que lo aquejan? ¿Refiere a cierta “conciencia” o “conocimiento” 
que un individuo posee de las circunstancias que lo apremian haciendo de 



86 - Jesica Estefanía Buffone

ello el horizonte (en un sentido fenomenológico) de todas sus decisiones? Los 
indicadores subjetivos responderían más bien a la realización en el cuerpo 
habitual de las SEP, esto es, cómo estos factores son recogidos y asumidos a 
lo largo de  mi existencia estableciéndose una interrelación de estos últimos 
con las variables materiales cuantificables. 

Traeremos a continuación una serie de definiciones de embodiment que los 
propios Gianaros y Manuck mencionan en su trabajo, lo cual nos ayudará 
a comprender qué dimensión de esta dinámica estarán considerando estos 
autores para su análisis. Desde una perspectiva ecosocial, Krieger define 
embodiment como “un concepto que se refiere al modo en que incorporamos 
literalmente y de manera biológica el mundo material y social en el que vivimos, 
desde el útero hasta la muerte”. Desde el punto de vista de la neurociencia 
cognitiva, Marshall define embodiment como un concepto vector que “sitúa la 
mente dentro del cuerpo y del cerebro de un organismo activo el cual está 
profundamente inmerso en el mundo”. Por ello Gianaros y Manuck consideran 
que embodiment puede entenderse como un concepto central para los estudios 
neurobiológicos acerca de las desigualdades socioeconómicas en la salud,  
en la medida en que el cerebro es el blanco de las influencias ambientales y 
sociales. Sin embargo, para ambos autores será necesario apelar a otras disci-
plinas como la psicología social o la epidemiología para dilucidar los caminos 
por los cuales los factores socioeconómicos podrían ser “encarnados” por el 
cerebro  influyendo en la salud a lo largo de la vida. 

Simon McCarthy-Jones et al., realizan un trabajo sobre las alucinaciones 
verbales y auditivas, en donde describen la importancia que un análisis feno-
menológico y corporal podría aparejar en el entendimiento de este fenómeno. 
De la misma manera que Peter Gianaros y Stephen Manuck, estos autores 
consideran que un análisis fenomenológico que recoja las experiencias del 
sujeto inmerso en determinadas circunstancias es crucial para entender 
el fenómeno que se intenta comprender. Sin una aproximación al “mundo tal 
cual es vivido”, no se puede poseer un entendimiento acabado de la proble-
mática, siendo esto último condición necesaria para escapar de un análisis 
rígido y sesgado. De esta forma, pareciera no haber un estudio real del 
embodiment si no se considera la vivencia de la función que describiera 
Merleau-Ponty: el arco intencional, la forma en la que las cosas se me presentan 
y existen para mí. Así, Simon McCarthy-Jones et al., utilizan las estrategias del 
método de análisis fenomenológico para acceder a la experiencia personal 
de los sujetos que padecen alucinaciones. De esta manera, proporcionan un 
camino para comprender las apreciaciones que una persona posee sobre sus 
propias vivencias como así también los mecanismos que las sostienen. 

McCarthy-Jones et al., sugieren que las alucinaciones verbales y auditivas 
necesitan de una nueva metodología que las coteje como una experiencia 
distinta del habla interna o la memoria, teniendo sus raíces en los procesos 
cognitivos normales. La filosofía fenomenológica será la herramienta a partir 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 87

de la cual se intentará examinar dicho fenómeno, apelando a los conceptos 
que Husserl pensara por fuera del ámbito clínico. En el campo de la psicología, 
la investigación fenomenológica será valiosa en la medida en que parte de la 
experiencia del “yo”: a partir de estructuras básicas como la temporalidad, 
la espacialidad o el mismo embodiment, el mundo se hace presente en la vida 
de nuestra conciencia. Desde un análisis fenomenológico, podremos acceder 
para McCarthy-Jones et al., a los procesos a partir de los cuales el mundo se 
me presenta.

En primer lugar, la epoché es adoptada como el paso inicial de la investigación 
clínica. Así, el investigador debe suspender todo juicio o diagnóstico respecto a 
la situación clínica del paciente para focalizarse en el significado que el propio 
paciente le da a su experiencia. De esta manera, el investigador no “patologiza” 
la situación del paciente sin antes conocer la elaboración que el mismo hace 
de su experiencia patológica. En segundo lugar, la llamada variación eidética es 
utilizada para discernir las propiedades invariantes de un fenómeno a partir 
de la separación y análisis de todos sus componentes. Por último, McCarthy-
Jones et al., precisan la necesidad de regresar a la experiencia tal cual es vivida 
por el paciente, siendo este el punto de partida de todo análisis para poder así 
descender hasta las estructuras más básicas de la conciencia. 

4. Conclusión
El análisis realizado por Gianaros y Manuck nos hace pensar en las conse-

cuencias metodológicas que un cruce entre filosofía y neurociencias podría 
reportar para ambas disciplinas. ¿Podemos hablar de embodiment sin hablar 
al mismo tiempo de un cuerpo habitual que se correlacione con tal noción? 
¿Es la teoría merleuapontyana sin más un vehículo para entender cómo la 
desigualdad que nos circunda se integra a un cuerpo que se informa a 
partir y a pesar de un entorno hostil? Si bien Gianaros y Manuck retoman este 
concepto para aplicarlo en primer lugar al cuerpo biológico, podemos pensar 
a partir de aquí la constitución del cuerpo habitual como resultado también 
de las condiciones materiales del entorno, instalando la noción de embodiment 
como un mecanismo que recorre la conformación de la corporalidad en todas 
sus dimensiones. Pensar el cuerpo habitual como “habitado” por un mundo 
conformado por particularidades socioeconómicas que terminarán, en defini-
tiva, por afectarlo, nos arroja frente a las implicancias políticas de la teoría de 
la percepción merleaupontyana, extendiendo así sus mecanismos hacia otros 
aspectos de la existencia. El mundo no solo será aquellos colores que evocan 
un aroma o un sabor determinado; será también la continuación en el cuerpo 
propio de la inequidad y el sufrimiento humano. 

Cuando pensamos la noción de embodiment como el vehículo por el cual las 
condiciones materiales del medio se realizan en un sujeto, nos enfrentamos 
con las implicancias políticas de un mecanismo hasta entonces desligado de 
este ámbito. En la medida en que somos el mundo que habitamos, la teoría de 



88 - Jesica Estefanía Buffone

la percepción de Merleau-Ponty nos podría conducir hacia un determinismo 
indeseable a partir del cual no podríamos ser otra cosa que aquello en lo que 
nuestro medio nos convierte. Desde una óptica materialista y política, ¿puede 
la teoría merleaupontyana de la percepción o cualquier otra que teorice el embo-
diment como eje de este proceso dar lugar a un hombre libre que determine y 
decida sobre su intercambio con el entorno? Desde la apropiación que hacen 
Gianaros y Manuck en su investigación sobre pobreza, un determinado contacto 
con el mundo determinaría y condicionaría  la forma en la que un sujeto va 
a elaborar o tener acceso al conocimiento. La biologización del concepto de 
embodiment pareciera tornarlo un tanto rígido y frente a ello, pensar en una 
intervención pedagógica que facilite la aproximación del sujeto a su entorno, 
se torna un tanto problemática. El mundo se hace carne en el cuerpo biológico 
debilitando, al mismo tiempo, la agencia de su propia subjetividad.

Esta concepción del embodiment nos hace pensar en ciertas consecuencias 
que su aplicación aparejaría al interior del proceso de aprendizaje. ¿Hay lugar 
para un planteo constructivista que logre vencer la correspondencia unívoca 
entre mundo y sujeto? ¿Cuáles serían las mediaciones eficaces para intervenir 
en la corporeización o realización del mundo en el cuerpo habitual (y por qué 
no, biológico) de un niño? Sobre este punto, adquiere relevancia nuevamente  
la noción de arco intencional escasamente desarrollada por Merleau-Ponty, a 
partir de la cual explica la constitución de las habitualidades perceptivas que 
conformarán el cuerpo habitual de un sujeto. Merleau-Ponty no realizó expe-
riencias ni trabajos de campo que puedan testear la flexibilidad o el intervalo 
con el que cambiaría el arco intencional a partir de mediaciones direccionadas 
a tal fin. Este concepto bien puede ser testeado hoy día desde este aparato 
teórico que, si bien no fue desarrollado para ser aplicado en el marco de un 
trabajo de campo, aporta todas las herramientas para un análisis empírico 
de casos. Creemos que desde un planteo merleaupontyano en donde no hay 
una raigambre biologicista fuerte, el concepto de embodiment admitiría inter-
venciones y, de hecho, las facilitaría. En tanto el mundo se hace carne en mí, 
puedo hacer uso del entorno inmediato del niño para hacer del conocimiento 
impartido, conocimiento vivido y experienciado. La tendencia actual de hacer 
que los niños “vivencien” hasta los contenidos más abstractos de los currícu-
los, da cuenta de la plasticidad del cuerpo de asir nuevas experiencias y, con 
ello, nuevos mundos. Al mismo tiempo, pensar a otro que se posiciona como 
dador de sentido y que pueda así intervenir en la asimilación o deconstrucción 
de las habitualidades perceptivas (pensando al proceso de aprendizaje mismo 
como facilitador de estas intervenciones), nos lleva a pensar en la génesis 
misma del proceso perceptivo y en el carácter innato o construido de esta 
estructura que parece sostener la existencia misma. ¿Es el arco intencional una 
estructura que se auto configura o puede haber un otro dador de sentido que 
lo irá reconfigurando durante los primeros meses de vida?

La trasposición del concepto de embodiment a las neurociencias, suscita 
ciertas reformulaciones metodológicas al interior de ambas disciplinas. Por 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 89

un lado, la utilización de este concepto en las neurociencias, enfrenta a los 
especialistas en este campo al desafío de incluir en sus análisis la figura del 
cuerpo habitual desarrollado por la fenomenología para poder así explicar en 
qué medida se realiza ese mundo que se hará carne en el cuerpo biológico 
(en el caso de Gianaros y Manuck, específicamente en el cerebro). El cuerpo 
habitual, expresado en alguna medida en los indicadores subjetivos de las 
SEP, nos aportará en gran medida las características de la interacción entre 
mundo y sujeto, y un análisis del cuerpo biológico que refiera a la relación de 
este último con su entorno no puede prescindir de su inclusión. El trabajo que 
realizan estos investigadores nos hace pensar en la necesidad de un enfoque 
fenomenológico alternativo en estudios de estas características, incluyendo 
en el esquema de análisis la constitución del cuerpo habitual no solo como 
correlato del cuerpo biológico, sino como una dimensión que interactúa acti-
vamente con esta última. 

Por último, desentrañar las implicancias que el desarrollo del cuerpo habi-
tual y de las habitualidades perceptivas poseen sobre el cuerpo biológico, es 
uno de los escollos con los que indefectiblemente aquellos que trabajamos 
desde una perspectiva fenomenológica debemos enfrentar en la actualidad a 
partir de la apropiación por parte de las neurociencias de conceptos acuña-
dos al interior de la fenomenología misma. ¿Podemos intervenir desde el pro-
ceso de aprendizaje (a partir de la modulación del arco intencional que sostiene 
en la existencia las habitualidades mismas) en el cuerpo de la biología? ¿En 
qué medida sería sistematizable la intervención pedagógica en la estructura 
que Merleau-Ponty llamó arco intencional? ¿Es la capacidad de adquirir habi-
tualidades perceptivas parte del cuerpo habitual instituido por la cultura o es 
una mera capacidad que nace con nosotros en la misma génesis del proceso 
perceptivo? 

Hemos visto cómo la apropiación de este concepto por parte de las neuro-
ciencias abre nuevas dimensiones al interior de ambas disciplinas, ampliando 
incluso los alcances de su aplicación. Si bien Merleau-Ponty no ha menciona-
do las consecuencias político-metodológicas que su teoría de la percepción 
podría aparejar (incluso la ausencia de un pensamiento político claro en sus 
obras ha sido en muchos casos objeto de crítica), podemos vislumbrar a partir 
de la apropiación posterior de algunos conceptos fenomenológicos un pen-
samiento fuertemente ligado con el mundo y con las condiciones materiales 
del mismo, haciendo del existencialismo merleaupontyano que se desprende 
de su teoría perceptual, la puerta de entrada a un pensamiento fuertemente e 
inherentemente político. 



90 - Jesica Estefanía Buffone

Bibliografía

GIANAROS, Peter. MANUCK, Stephen. “Neurobiological Pathways Linking 
Socioeconomic Position and Health”. En: Psychosomatic Medicine. Vol. 72(5), 
2010, pp. 450–461. 

MCCARTHY-JONES, Simon et al. “Stop, look, listen: the need for philo-
sophical phenomenological perspectives on auditory verbal hallucinations”. 
En: Frontiers in human neurosciences .  Vol. 7, 2013, artículo 127.  Disponible en: 
www.frontiersin.org

MERLEAU-PONTY, Maurice. Las relaciones del niño con los otros. Trad. Irma 
Bocchino de González. Paris: Centre de documentation Universitaire, 1951.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenología de la percepción. Trad. Jem Cabanes. 
Barcelona: Planeta-Agostini, 1984. 

MERLEAU-PONTY, Maurice. Psychologie et pédagogie de l’enfant. Cours de Sorbonne 
1949-1952. France: Verdier, 2001.



Actitud natural, angustia y absurdidad. Anotaciones sobre 
el extrañamiento existencial y la epojé fenomenológica

Natural Attitude, Anguish and Absurdity. 
Notes About Existential Estrangement 

and Phenomenological Epojé

LUIS ESTEBAN ESTRADA LOPERA
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen 
Este artículo estudia la recepción 

crítica del método fenomenológico por 
parte de Sartre y Camus enfatizando la 
posible falta de motivos que conduzcan 
a la práctica del mismo. Propongo la hi-
pótesis según la cual en la absurdidad 
y en la angustia se puede encontrar la 
motivación para la salida de la actitud 
natural mediante la práctica de la epojé, 
con lo que se da paso a la caída en una 
condición de confrontación que supone 
la situación de extranjero del individuo 
en el mundo, ganándose una actitud del 
ánimo que se caracteriza por la descrip-
ción y que se niega a explicar. Al final, 
se plantea una relación entre la actitud 
absurda y la actitud fenomenológica, 
haciéndose la salvedad de que, mientras 
esta última pretende considerar la cons-
titución de sentido, la primera se limita 
a denunciar la falta del mismo. 

Palabras clave: absurdo, actitud 
natural, angustia, epojé, sentido.

Abstract
This paper examines the critical 

reception of the phenomenological 
method by Sartre and Camus empha-
sizing the possible lack of reasons that 
lead to the practice of it. I propose the 
hypothesis that in the absurdity and 
anguish we can find the motivation for 
leaving the natural attitude by practicing 
epojé, which gives way to fall in a state 
of confrontation which is the situation of 
the foreign guy in the world, getting an 
attitude of consciousness characterized 
by the description and his refuse to 
explain. Finally, we propose a relations-
hip between the absurd attitude and the 
phenomenological approach, showing 
that, while the last one aims to consider 
the constitution of meaning, the first one 
confined to denounce the lack of it.

Key words: absurd, natural attitude, 
anguish, epojé, sens.



92 - Luis Esteban Estrada Lopera

1. Introducción
En su obra de 1913 titulada Ideas relativas a una fenomenología pura y una filoso-

fía fenomenológica,1 Edmund Husserl introduce el concepto de “actitud natural” 
para designar nuestro modo de instalarnos en un mundo que está simple-
mente “ahí delante”, bien sea como un mundo de cosas o como un mundo de 
bienes y de valores (i.e., un “mundo práctico”); en ambos casos un mundo 
presupuesto. En dicha actitud damos por su-puesto el sentido de la realidad que 
nos rodea y de nosotros mismos como parte de ella:

Yo encuentro constantemente ahí delante, como algo que me hace frente, 
la realidad espacial y temporal una, a que pertenezco yo mismo, como todos 
los demás hombres con que cabe encontrarse en ella y a ella están referidos 
de igual modo. La “realidad” la encuentro –es lo que quiere decir ya la palabra- 
como estando ahí delante y la tomo tal como se me da, también como estando ahí. Ningún 
dudar de datos del mundo natural, ni ningún rechazarlos, altera en nada la tesis 
de la actitud natural. “El” mundo está siempre ahí como realidad; a lo sumo, es 
aquí o ahí “distinto” de lo que presumía yo.2

A esa actitud del ser humano según la cual hay un mundo dado de ante-
mano, pleno de sentido y al cual nosotros simplemente llegaríamos a instalar-
nos, opone Husserl una nueva actitud que permitirá cuestionar la objetividad 
característica del mundo experienciado en actitud natural: la llamará “actitud 
fenomenológica” y será caracterizada por una cierta “abstención del juicio” 
(epojé) que permitirá al individuo reconducir (reducere) su atención, antes inge-
nua, para darse cuenta de que el mundo no tiene un sentido dado al margen 
del sujeto que lo experiencia.3 En suma, podemos decir que un aspecto funda-

1 En adelante citada como Ideas I. En este trabajo nos referiremos específicamente al capítulo 
I titulado “La tesis de la actitud natural y la desconexión de la misma” que se encuentra en la 
Sección segunda (Meditación fenomenológica fundamental), entre los §§ 27 a 32.

2 Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. México: 
FCE, 1962, p. 69.

3 Husserl hablará constantemente, a lo largo de su obra, de la “reducción fenomenológica” 
(cf.  El artículo «fenomenología» de la Enciclopedia británica, donde se mencionan las siguientes expre-
siones: “reducción fenomenológica”, “reducción eidética” y “reducción trascendental”), relacio-
nada desde el §31 de Ideas I con la “epojé fenomenológica”. La palabra griega epojé puede signifi-
car “abstención del juicio” y se relaciona estrechamente, en la fenomenología husserliana, con 
la palabra latina reducere, de la que deriva el sustantivo “reducción”, palabra que utiliza Husserl 
para nombrar su método y que, en sentido estricto, significa “reconducir”. De este modo, y pen-
sando los términos utilizados por el filósofo alemán para definir su método fenomenológico, se 
podría asumir que la abstención de juicio con respecto a la tesis de la actitud natural, esto es, 
la puesta entre paréntesis del mundo, y la reconducción a la región de la conciencia pura como 
fuente de constitución del sentido, más que sinónimos resultan términos complementarios. En 
este sentido nos apegamos a la interpretación de Dan Zahavi para quien “la epoché es el tér-
mino para nuestra suspensión abrupta de una actitud metafísica ingenua, y, en consecuencia, 
puede vincularse con una puerta de entrada filosófica (Hua VI/260). En contraste, la reducción 
(reduction) es el término para nuestra tematización de la correlación entre subjetividad y mundo”. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 93

mental de la fenomenología de Husserl es la invitación a abandonar la actitud 
ingenua que nos entrega un mundo familiar, con un sentido claro que hay que 
descubrir y comprender si es que queremos vivir bien. Mediante una epojé 
fenomenológica, nos dice Husserl, “ponemos fuera de juego la tesis general inherente 
a la esencia de la actitud natural”4 y nos abstenemos de juzgar el mundo como “ahí 
delante”, para dar paso al ejercicio de cuestionamiento de su sentido y validez. 

Si bien la fenomenología de Husserl representa una importante invitación 
para que salgamos de una ingenuidad en la que vivimos acostumbrados o 
habituados a presuponer sentidos como algo dado de suyo, cierto es que la 
manera en la que se sale de dicha actitud parece no verse motivada. En este 
sentido, Javier San Martín (1990), siguiendo el trabajo del filósofo Eugen Fink 
–discípulo y continuador de la obra de Husserl–, pregunta por la motivación 
de la epojé, esto es, por aquello que conduce a la salida de la actitud natural. 
A este respecto San Martín sostiene que “la postura de Fink […] es que en la 
situación del anonimato de la vida trascendental, e.d. en la situación humana 
o en la actitud natural, no hay motivación alguna”.5 En otras palabras, la reducción 
sería inmotivada, punto este que genera serios interrogantes sobre el méto-
do fenomenológico. Ahora bien, hay un pasaje del texto de San Martín que 
podría ser útil para aclarar este punto: “en la reducción se cuestiona lo que 
nunca puede ser cuestionado en la actitud natural; lo cual no significa que no 
surjan en la actitud natural situaciones que pueden llevar a la fenomenología, 
aquellas situaciones a las que Fink llama ‘situaciones extremas’”.6 Es en la 
última parte de este pasaje que encuentro una idea importante, a saber: hay 
situaciones que pueden motivar la salida de la actitud natural. Cuáles sean 
esas situaciones no nos lo dice San Martín, pero aquí me gustaría arriesgar 
algunas, entre ellas la angustia y la absurdidad.7 En otras palabras, podríamos 

ZAHAVI, Dan. Husserl’s Phenomenology. Stanford University Press, 2003, p. 46. La epojé sería 
entonces la condición de posibilidad para el ejercicio de reconducción y variación.

4 Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Op. 
cit., p. 73.

5 SAN MARTÍN, Javier. “La sexta meditación cartesiana de Eugen Fink”. En: Revista de filosofía. 
3ª época, Vol III, n.4, 1990, p. 253. Aunque en este trabajo trato de considerar el tema de la epojé 
desde la posible falta de motivación, cabe advertir que en El artículo «fenomenología» de la Enciclo-
pedia británica Husserl habla de un “interés teórico” gracias al cual se hace posible la salida de 
la actitud natural que nos instala en una nueva situación cognoscitiva. Cf., Husserl, Edmund. 
Invitación a la fenomenología. Barcelona: Paidós, 1992, p. 52. No obstante esto, creo que podría 
preguntarse qué es lo que motiva dicho interés y si acaso la práctica de la epojé solo tiene como 
resultado una actitud cognoscitiva. Pensar la epojé desde lo absurdo permite afirmar que, con 
esta, alcanzamos una actitud anímica que compromete la dimensión afectiva de nuestro ser.

6 SAN MARTÍN, Javier. “La sexta meditación cartesiana de Eugen Fink”. Op. cit., p. 253.
7 No se asumirá aquí el término “situación” en el sentido que suele dársele dentro de la 

filosofía existencialista. No lo hacemos porque la alusión al mismo, en principio, se da en un 
contexto diferente al del existencialismo. Por tal motivo es que nos permitimos llamar situacio-
nes a la angustia y la absurdidad, aun sabiendo que la primera –al menos desde Heidegger en 
la conferencia ¿Qué es metafísica? - representa más bien un “temple de ánimo” y la segunda un 



94 - Luis Esteban Estrada Lopera

decir que lo que motiva la salida de dicha actitud sería la angustia como “temple 
de ánimo” y lo absurdo en su calidad de sentimiento. Para fundamentar esta 
apreciación apelaré a una idea que Jean-Paul Sartre introduce en su ensayo 
La trascendencia del Ego y después me ocuparé, con mayor detalle, de una 
consideración hecha por Albert Camus en su ensayo El mito de Sísifo donde, 
quisiera sostener, se introducen algunas “situaciones extremas” y aconteci-
mientos humanos que conducen o motivan a una salida de lo que llamaré, 
siguiendo a Husserl, la actitud natural: esa ingenuidad que presupone sentido. 
Así, resultaría posible considerar el sentimiento de lo absurdo como una moti-
vación para salir de la ingenuidad que nos instala en un mundo “ahí delante” y 
que nos exige preguntarnos por el sentido del mismo, al igual que por nuestra 
condición como seres en el mundo.

2. La angustia como motivación, o del sobrepasamiento del Yo por la 
conciencia

Pensemos, para comenzar, en que la así llamada “actitud natural” expresa, 
en la esfera de la indagación fenomenológica, lo que en el ámbito cotidiano 
podría asumirse en términos de hábito y rutina. Implica entonces nuestro día 
a día, esto es, esa serie de prácticas en las que permanecemos sumergidos u 
ocupados y que, en consecuencia, nos proporciona un lugar en el mundo que 
ocupamos sin inquietarnos. Es lo que Albert Camus considera en El mito de 
Sísifo en términos de “[c]oger el tranvía, cuatro horas de oficina o de fábrica, la 
comida, el tranvía, cuatro horas de trabajo, la cena, el sueño y el lunes, martes, 
miércoles, jueves, viernes y sábado con el mismo ritmo”.8 En esta marcha el 
hábito suele apartarnos de las preguntas para sumergirnos dentro de la 
corriente de la costumbre. 

Ahora bien, en este punto cabría preguntarnos por los motivos que nos 
sacarían de dicho estado o actitud natural. ¿Por qué renunciar de pronto a la 
seguridad del trabajo, al ritmo ciego y sordo del hábito una y otra vez repetido? 
Jean-Paul Sartre pretende responder a esta pregunta9 en su ensayo La trascen-
dencia del Ego. Allí, el filósofo francés adopta un punto de vista desde el cual, 
según él, se da pie para una suerte de “conversión filosófica” que nos saca de 
la actitud natural y que, en la fenomenología de Husserl, habría de explicársela 
más bien en términos de “milagro”. Para mostrar lo anterior el filósofo francés 
parte de la siguiente idea:

sentimiento (así, por ejemplo, en el primer capítulo de El mito de Sísifo de Albert Camus).
8 Camus, Albert. Obras, tomo I. Madrid: Alianza editorial, 1996, p. 223.
9 Cabe señalar que no es este el problema principal con el que se enfrenta Sartre en dicho 

ensayo. Si bien la relación del “yo” (Moi) con la conciencia y la refutación del solipsismo propio 
de la fenomenología trascendental husserliana constituyen el verdadero interés de Sartre, aquí 
solo recupero el tema de la angustia y la epojé mencionados por el filósofo francés en su trabajo. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 95

Se sabe que Fink […] confiesa no sin melancolía que mientras se permanezca 
en la actitud “natural” no hay razón, no hay “motivo” para practicar la epojé. En 
efecto, esta actitud natural es perfectamente coherente y no se podrá encon-
trarle esas contradicciones que, desde Platón, conducían al filósofo a hacer una 
conversión filosófica. Así, la epojé aparece en la fenomenología de Husserl como 
un milagro (miracle).10

Que la epojé aparezca como un “milagro” equivale a denunciar la gratuidad 
de la misma. Pero, para Sartre, tal gratuidad se explicaría solo desconociéndose 
una dimensión del ser humano no tenida en cuenta por Husserl, a saber, la 
que se podría denominar, en palabras de Heidegger,11 como temples o estados 
de ánimo. Desde esta última puede explicarse tanto la actitud natural como la 
salida de la misma:

Por el contrario, si la “actitud natural” aparece enteramente como un esfuerzo 
que la conciencia hace para sí misma proyectándose en el Yo (Moi) y absorbién-
dose en él, y si este esfuerzo no queda nunca completamente recompensado, 
si basta un acto simple de reflexión para que la espontaneidad consciente se 
arranque bruscamente del Yo y se dé como independiente, la epojé no es más 
un milagro […] es una angustia que se impone a nosotros y que nosotros no 
podemos evitar, es […] un accidente siempre posible de nuestra vida cotidiana.12 

Si se quiere comprender el modo como se plantea la angustia en términos 
de motivación para salir de la actitud natural, merece que nos detengamos 
por un momento en el pasaje recién citado. Sartre afirma, en primer lugar, el 
carácter espontáneo de la conciencia en su modo de ser intencional, así como 
el sentido trascendente que le corresponde al Ego, esto es, como un fenó-
meno constituido en el mundo desde la pura espontaneidad de la conciencia 
impersonal.13 Ahora bien, el ser humano trata a lo largo de su vida de afirmarse 
como un ser concreto y lo más claro posible, para lo cual aspira a un Yo que le 
dé una identidad estable que se conserve a lo largo del tiempo. A esto último 
es a lo que Sartre se refiere con el esfuerzo de la conciencia proyectándose y 
absorbiéndose en el Yo, es decir, al deseo de negar la espontaneidad de nuestra 
existencia y al afán de reemplazarla por la unidad estática de una identidad 
yoica que me dé la tranquilidad de un ser familiar. Es lo que Sartre expresa 
diciendo que “[e]l hombre es siempre un brujo para el hombre”.14 Sin embargo, 

10 SARTRE, Jean-Paul. La trascendencia del Ego. Buenos Aires: Calden, 1968, p. 77.  
11 Heidegger, Martin. ¿Qué es metafísica? Santafé de Bogotá: El Búho, 1992.
12 SARTRE, Jean-Paul. La trascendencia del Ego. Op. cit., p. 77-78.
13 Más adelante se mostrará una idea similar en el planteamiento que sobre el absurdo 

hace Albert Camus en el apartado titulado Los muros absurdos de su ensayo El mito de Sísifo, entre 
las páginas 226-230 de la edición aquí estudiada y que aparece debidamente reseñada en la 
bibliografía al final. 

14 SARTRE, Jean-Paul. La trascendencia del Ego. Op. cit., p. 58.



96 - Luis Esteban Estrada Lopera

pese a este esfuerzo del individuo, esto es, pese a que “[p]uedo engañarme 
pensando que tengo un tal Yo (Moi)”,15 en nuestra vida cotidiana surge la duda 
con respecto a la autenticidad de dicha permanencia. Ante esta duda sobre lo 
que somos surge la angustia; o, dicho quizás de manera más clara, esta duda 
ante la estabilidad de lo que somos es angustia y, en la angustia, “uno está 
desazonado”,16 esto es, sin hogar, sin amparo y desprotegido.17 

Para Sartre, en la actitud natural, damos por hecho la existencia de una 
identidad estable y familiar a la que llamamos “Yo”. Lo que motivaría 
entonces la salida de dicha actitud sería una sensación de extrañamiento con 
respecto a nuestra propia vida, dado que el esfuerzo por absorber la espon-
taneidad y gratuidad de nuestra existencia en un ser estable y definido (un 
Yo) nunca se ve completamente recompensado. Lo que nos sacaría de la 
actitud natural, de la seguridad de la cotidianidad irreflexiva, sería el hecho de 
que la conciencia siempre sobrepasa al Yo y que el Yo “no puede nada sobre 
esta espontaneidad”,18 lo que permitiría concluir que “por naturaleza el Ego es 
huyente”.19 Así, esa vida de rutina siempre se ve “fracturada” por una esponta-
neidad propia de la existencia pre-personal, esto es, de una existencia carente 
de un Yo que se sienta familiar al mundo, espontaneidad que experienciamos 
en la cotidianidad por una sensación de extrañamiento con respecto a 
nosotros mismos: lo que Camus llamará en su momento un divorcio entre 
el hombre y su vida. La epojé sería entonces posible por un sentimiento 
de extrañamiento que nos haría cuestionar la validez del sentido de la vida, 
validez que hemos dado por supuesta durante nuestra existencia en actitud 
natural. Vemos con ello que la epojé fenomenológica que conduce a la 
descripción de los fenómenos y a la reconducción de la atención hacia la 
fuente constituyente de sentido, indica dos cosas: i) que el sentido que 
damos por asegurado en realidad no existe de suyo; no es independiente de la 
existencia humana que lo constituye y ii) que lo que aprehendemos mediante 
la descripción de nuestras vivencias –y, con ellas, de los fenómenos viven-
ciados– es un vaciamiento de sentido inicial que conlleva serias implicaciones 
prácticas, como la que refiere a la pérdida de una identidad personal que 
permanece en el tiempo. Esto último toca directamente el problema del 
sentido de la vida, pues, en efecto, si reconocemos tras la práctica de la epojé 
que no existe sentido dado de antemano, hemos de concluir que nuestra vida, 

15 Ibíd., p. 52.
16 Heidegger, Martin. ¿Qué es metafísica? Op. cit., p. 26.
17 En su comentario a la conferencia de Heidegger, Jaime Hoyos-Vásquez aclara la relación 

planteada entre “angustia” y “desazón”. Cuando decimos que en la angustia lo que le está pasando 
a uno es la desazón (es ist einem unheimlich) Hoyos-Vásquez advierte que “la palabra alemana 
da a entender que la causa de la desazón está en que uno está sin-hogar (Heim), sin amparo 
o protección, des-amparado o des-protegido (Unheimlichkeit). Para mi trabajo importa esta 
aclaración en la medida en que permite pensar la angustia como una suerte de extrañamiento. 

18 SARTRE, Jean-Paul. La trascendencia del Ego. Op. cit., p. 74.
19 Ibíd., p. 64.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 97

en cierto sentido, carece de sentido. Visto así, la epojé fenomenológica 
conlleva lo que para Camus representará la pregunta fundamental de la filo-
sofía, a saber, la que refiere al sentido de la vida. Y es la angustia, tal y como 
lo ha mostrado Sartre, lo que conduce y a la vez muestra el sinsentido moti-
vando la salida de esa ingenuidad que nos hace sentir seguros en el mundo. 

3. El viaje y la condición de extranjero, o de la pérdida de sentido
Que vivimos en actitud natural la mayor parte de nuestro tiempo es un he-

cho que atestigua la cotidianidad misma. Ahora bien, lo que interesa destacar 
para este trabajo es que la familiaridad del mundo al que decimos estar acos-
tumbrados presupone siempre un sentido o sentidos que estructuran nuestra 
comprensión del mismo. En palabras de Camus, se trata de ideas, ilusiones o 
razones que parecen justificar nuestra presencia en el mundo, nuestra vida. 
Sin embargo, ya desde el comienzo de El mito de Sísifo tales ideas o razones 
empiezan a perder claridad y evidencia con respecto a su rol en la vida de las 
personas. Dos son las situaciones que parecen cuestionar la supuesta clari-
dad del sentido de la vida sobre el que parece (tener que) apoyarse nuestra 
existencia en actitud natural: i) que “[l]o que se llama una razón para vivir es, 
al mismo tiempo, una excelente razón para morir”20 y ii) que “[q]uienes se 
suicidan suelen estar con frecuencia seguros del sentido de la vida”.21 Dicho 
de otra manera, parece que lo que motiva la actitud natural puede conducir a 
situaciones que provocan la negación o renuncia a la vida misma. La relación, 
entonces, entre sentido y vida se problematiza dando pie para que una posi-
ble salida de la actitud natural, la cotidianidad y la costumbre de vivir, aparez-
ca en la forma de pérdida de sentido: extrañamiento o angustia.

Ya para el año 1937 Albert Camus había considerado nuestra problemática 
situación dentro de lo que parece una condición a-problemática. En su obra 
El derecho y el revés, conjunto de relatos breves sobre asuntos relacionados con 
la condición humana y las paradojas de la misma, Camus escribiría sobre la 
cotidianidad y la salida de esta. En su relato titulado Amor a la vida, se refiere al 
viaje como una forma de quebrar con la rutina, agregando que

[l]o que da valor al viaje es el miedo. El viaje quiebra en nosotros una 
especie de decorado interior. Ya no es posible hacer trampas…, enmascararse 
detrás de las horas de oficina y taller (esas horas contra las cuales protestamos 
con tanta vehemencia y que nos defienden con tanta seguridad del sufrimiento 
de estar solos). Por eso siempre tengo ganas de escribir novelas en que mis 
héroes dijeran: “¿Qué sería de mí sin mis horas de oficina?” O bien: “Ha muerto 
mi mujer; pero afortunadamente tengo que despachar para mañana una nutrida 
correspondencia”.22 

20 Camus, Albert. Obras. Op. cit., p. 215.
21 Ibíd., p. 217. 
22 Ibíd., p. 59.



98 - Luis Esteban Estrada Lopera

Para Camus, de esta manera, la condición de extranjeros nos sacaría de las 
comodidades de un mundo familiar gobernado por la rutina. De este modo, 
algo tan común como el hecho de viajar hace que nos sintamos desprotegidos, 
carentes de la identidad que opera como máscara y que nos hace sentir fami-
liares. Y el miedo23 que acompaña el viaje, esa inquietud o inseguridad pade-
cida con el alejamiento, hace que, sin refugio, “nos encontremos por entero 
en la superficie de nosotros mismos”.24 El viaje -y la condición de extraños 
que ganamos con este- implica, paradójicamente, que nos encontremos con 
nosotros mismos. Para decirlo con más brevedad, y adelantando un poco la 
conclusión de este trabajo, la vida como viaje me dice que “seré siempre 
extraño para mí mismo”.25

La condición de extranjero problematiza de este modo la relación senti-
do-vida, pues implica la pérdida de ese “sentido de la orientación” que me 
presenta el mundo como algo familiar y conocido. Llevado a una situación 
extrema, para retomar el vocabulario de Eugen Fink que mencionábamos en la 
introducción de este trabajo, la sensación de extrañamiento ante “El” mundo 
y mi vida como un todo genera ese miedo que, en ocasiones, conduce a la 
evasión mediante el suicidio. Esta idea es presentada en el primer apartado de 
El mito de Sísifo (“El absurdo y el suicidio”) y nos exige pensar mejor la relación 
entre el sentido de la vida y la vida en sí misma. Ya Camus ha mostrado, al 
comienzo de El mito de Sísifo,26 que la sensación de extrañamiento ante nuestra 
propia vida, la pérdida de sentido, no nos conduce necesariamente al suicidio, 
como el miedo que acompaña al viaje no nos impide, necesariamente, viajar. 
Ahora bien, y siguiendo el ejemplo del viajero que fuera de su tierra se siente 

23 Entiendo que no es posible equiparar sin más “miedo” y “angustia”. El mismo Heidegger 
en ¿Qué es metafísica?: “angustia es radicalmente distinto de miedo. Tenemos miedo siempre 
de tal o cual ente determinado que nos amenaza en un determinado respecto […] como el miedo 
se caracteriza por esta determinación del de y del a, resulta que el temeroso y el medroso queda 
sujeto a la circunstancia que lo amedrenta. Al esforzarse por escapar de ello –de ese algo determi-
nado– pierde la seguridad para todo lo demás, es decir, ‘pierde la cabeza’. La angustia no permite 
que sobrevenga semejante confusión […] la angustia de… es siempre angustia por…, pero no 
por esto o lo otro. Sin embargo, esta indeterminación de aquello de que y aquello por que nos 
angustiamos no es una mera ausencia de determinación, sino la imposibilidad de ser determi-
nado”. Heidegger, Martin. ¿Qué es metafísica? Op. cit., pp. 25-26. No obstante la distinción 
aquí evidenciada por la determinación del miedo o la indeterminación de la angustia, me tomo 
la libertad de considerar, desde el texto de Camus sobre el viaje, un miedo que se asume en 
términos de inquietud ante lo que se presenta extraño. Si el viaje no es determinado, esto es, 
no es hacia X o Y lugar, sino que constituye la vida misma en su indeterminación, cabría hablar 
de un miedo indeterminado en el texto de Camus que genera inquietud ante el extrañamiento 
de la vida misma. 

24 Camus, Albert. Obras. Op. cit., p. 259.
25 Ibíd., p. 228.
26 “no es vano se ha jugado hasta ahora con las palabras y se ha fingido creer que negar un 

sentido a la vida lleva forzosamente a declarar que no vale la pena vivirla. En verdad, no hay 
equivalencia forzosa alguna entre ambos juicios”. Ibíd., p. 218. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 99

extranjero, habrá que considerar esa sensación de extrañamiento que produce 
la pérdida de sentido27 a propósito de la condición humana en general.

4. El sentimiento como motivación y lo absurdo como condición. Sobre 
el cansancio de sentido

El planteamiento inicial de El mito de Sísifo sugiere una problemática relación 
entre el sentimiento de lo absurdo y el sentido de la vida. Después de mostrar, 
aunque de manera parcial, que la falta de sentido no conduce necesaria-
mente a la negación de la vida, Camus se propone considerar más a fondo 
lo que significa lo absurdo, esforzándose al mismo tiempo en identificar las 
consecuencias necesarias que derivan del mismo, para lo cual comienza con 
un análisis28 de los actos y estados en donde se expresa lo absurdo como 
sensación de extrañamiento en razón de la pérdida de sentido que experimenta 
el individuo en la esfera de la vida cotidiana. Para Camus “[l]os sentimientos 
profundos declaran siempre más de lo que dicen conscientemente”,29 y este 
es precisamente el caso del sentimiento de lo absurdo que parece aludir a una 
sensación de extrañamiento y que se describe, desde el comienzo del ensayo 
como el “[d]ivorcio entre el hombre y su vida, entre el actor y su decorado”.30 
Nótese que en esta caracterización de lo absurdo se asocia el sinsentido con 
lo que hemos llamado una sensación de extrañamiento en la medida en que, 
como tal, la ausencia profunda de toda razón para vivir hace que el hombre 
se extrañe de sí mismo: “[e]n un universo privado repentinamente de ilusio-
nes y de luces, el hombre se siente extraño”.31 Ahora bien, lo que especifica 
en este punto la dimensión afectiva de la absurdidad, es decir, lo absurdo en 
cuanto sentimiento, es la momentaneidad del mismo, su aparecer repentino 
y, así, tan pronto como aparece el sentimiento de sinsentido y la extrañeza 
que este conlleva, tan pronto desaparece. Podemos afirmar, según lo anterior, 
que lo absurdo se manifiesta, en principio, como una aparición fugaz que 
arrebata la seguridad y la familiaridad del mundo, como una desazón que nos 
priva de la seguridad del hogar: como una salida de la actitud natural. Tal y 
como lo expresa Camus, “la sensación de absurdo a la vuelta de la esquina 

27 Pensemos a este respecto nuestra situación de extranjeros cuando nos decidimos a reali-
zar un viaje: no nos orientamos con facilidad; las costumbres, el sistema de transporte, las co-
midas, los hábitos y prácticas corporales, horarios, leyes, tradiciones, y en general todo lo que 
configura el lugar visitado nos puede resultar desconocido. Ahora pensemos en la condición 
humana como una condición inevitable de extranjero en el mundo.

28 Con respecto al método y su relación con el análisis Camus es bastante claro: “Puede 
advertirse que así defino un método. Pero se advierte también que este método es de análisis y 
no de conocimiento […] el método aquí definido confiesa la sensación de que todo verdadero 
conocimiento es imposible. Sólo pueden enumerarse las consecuencias y sólo el clima puede 
hacerse sentir”. Ibíd., p. 222.

29 Ibíd., p. 221.
30 Ibíd., p. 216. 
31 Ibídem.



100 - Luis Esteban Estrada Lopera

puede sentirla cualquier hombre”.32 Pero lo que indica o pone de manifiesto 
la fugacidad de tal sensación es lo que resultará de mayor importancia para 
el filósofo franco-argelino, esto es, aquello que el sentimiento de lo absurdo 
dice inconscientemente.

Como forma de acceso a ese mundo exclusivo del sentimiento de lo absurdo 
se sugiere un método que se limita a la enumeración de actos y estados donde 
aquel se manifiesta. Lo que se puede decir, con los primeros casos aclarados, 
es que siempre queda en evidencia la caída de los “decorados”, la pérdida de 
sentido que se presenta como ilusorio. Camus enumerará una serie de actos 
y actitudes propias del ámbito de lo cotidiano a través de los cuales se va 
alcanzando el inaprehensible sentimiento de lo absurdo. En orden de apa-
rición nos encontramos con la “nada” y el “por qué” propios del ámbito del 
lenguaje articulado donde se advierte la sensación de extrañamiento de parte 
del individuo que pronuncia: 

En ciertas situaciones responder “nada” a una pregunta sobre la naturaleza 
de sus pensamientos puede ser una finta en un hombre. Los amantes lo saben 
muy bien. Pero si esa respuesta es sincera, si traduce ese singular estado del 
alma en el cual el vacío se hace elocuente, en el que la cadena de los gestos 
cotidianos se rompe […] entonces es el primer signo de la absurdidad […] 
suele suceder que los decorados se derrumben […] un día surge el “por qué” 
y todo comienza con esa lasitud teñida de asombro. “Comienza”: esto es 
importante. La lasitud está al final de los actos de una vida maquinal, pero 
inicia al mismo tiempo el movimiento de la conciencia. La despierta y provoca 
la continuación.33

La lasitud aparece aquí como la motivación para salir de la seguridad que 
encontramos en “las horas de oficina y de taller”. El cansancio ante la repetición 
en la rutina o la nada que resulta ante la pregunta que interrumpe nuestro 
estado de vaciamiento, ese estado “en el que la cadena de los gestos 
cotidianos se rompe”, constituye una situación extrema que nos saca de la 
actitud natural, que hace que nos asombremos de nosotros mismos y perdamos 
de vista el sentido que nos ha orientado. Eso que podríamos llamar “can-
sancio de sentido”, esto es, el agotamiento que representa llevar sobre sí un 
sentido que orienta la rutina, nos abre las puertas para que nos instalemos en 
una nueva actitud; inicia el movimiento de la conciencia y nos hace reflexionar, 
es decir, volver de ese mundo al que nos dirigíamos inconscientemente y 
encontrarnos, sin-hogar y sin refugio, en la superficie de nosotros mismos. 
En estos términos podríamos pensar de nuevo la epojé: esa suspensión del 
juicio que se expresa en la “nada” que limita nuestra respuesta y en ese “por 
qué” donde cuestionamos la vida misma, su sentido. El cansancio, el extraña-
miento, el des-amparo hacen que nuestro juicio se suspenda, que el sentido 

32 Ibíd., p. 221.
33 Ibíd., p. 223.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 101

pre-dado se pierda. La lasitud despierta y provoca la continuación, pero, para 
Camus, con el cansancio no se ha dicho todo pues “la continuación es la 
vuelta inconsciente a la cadena o el despertar definitivo”.34 En otras palabras, 
esa suspensión del juicio que nos priva del sentido familiar no es definitiva: la 
mayoría de las veces volvemos a instalarnos cómodamente en ese hogar que 
es el sentido. La epojé no basta; hay que describir, enumerar, variar, para darnos 
cuenta de la falta de sentido y de la actitud deshonesta que se encuentra en el 
retorno a la cadena. La epojé es condición de posibilidad del fenomenologizar, 
pero no es el fenomenologizar mismo. De igual manera, el sentimiento que 
nos lleva a enumerar esos mundos que delatan la falta de sentido no equivale 
a la actitud descriptiva que, negándose a explicar y negándose a la esperanza 
que ponemos en un mundo familiar, se limita a describir. En este sentido es 
que Camus siente próximo el método fenomenológico a su ensayo El mito de 
Sísifo. En efecto, si la fenomenología que se niega a explicar el mundo “quiere 
ser solamente una descripción de lo vivido”, y en dicha descripción tropezamos 
con la falta de sentido pre-dado, nos salimos de la actitud natural:

Esta aparente modestia del pensamiento que se limita a describir lo que se 
niega a explicar, esta disciplina voluntaria de la que procede paradójicamente 
el enriquecimiento profundo de la experiencia y el renacimiento del mundo en 
su prolijidad, son maneras de proceder absurdas.35 

Como el método fenomenológico, la actitud del hombre absurdo y el 
método que despliega Camus para denunciar la falta de sentido a través de 
la absurdidad, tienen un carácter descriptivo que se desprende de una salida 
de la cotidianidad, de una suspensión del juicio: “el método aquí definido 
confiesa la sensación de que todo verdadero conocimiento es imposible. Sólo 
pueden enumerarse las consecuencias y sólo el clima puede hacerse sentir”.36 
En este sentido es que se habla sobre el tiempo y la muerte que, sucesi-
vamente, ponen en evidencia el sentido ilusorio con el que revestíamos al 
mundo y que, en adelante, nos resultará “espeso”. Como “rebelión de la carne 
[…] espesor y extrañeza del mundo”37 o “caída incalculable ante la imagen 
de lo que somos”38 el sentimiento de lo absurdo que se describe en El mito de 
Sísifo hace que perdamos el sentido de la vida y que nos divorciemos de ella 
en el extrañamiento. Pero, en este punto quisiera dirigir la atención hacia lo 
que considero una limitante importante dentro de la argumentación de Camus, 
pues del hecho de que sintamos o padezcamos39 el sinsentido de la vida no 

34 Ibídem.
35 Ibíd., p. 249.
36 Ibíd., p. 222.
37 Cf., Ibíd., p. 224.
38 Cf., Ibíd., p. 225.
39 En el plano afectivo lo absurdo no solo es asumido por Camus como un sentimiento. 



102 - Luis Esteban Estrada Lopera

se deduce necesariamente que esta carezca de sentido. Puedo sentir que mi 
esfuerzo no lleva a ninguna parte, pero otra persona puede mostrarme lo con-
trario. También puedo sentir que no hago lo correcto cuando, de hecho, lo 
estoy haciendo: por ejemplo, cuando sentimos que la dirección que tomé es 
la equivocada pero en realidad resulta ser la correcta. Del mismo modo, sentir 
que la vida no tiene sentido no implica, necesariamente, que no lo tenga pues, 
de hecho, vemos muchas veces que algunas personas insisten en que aunque 
nos sintamos extraños y exiliados hay en efecto una tierra prometida que no 
alcanzamos a reconocer en razón de nuestro sentimiento o desconfianza. 

Hasta el primer apartado de su ensayo Camus ha logrado evidenciar 
un sentimiento en varias esferas que genera la sensación de pérdida de 
sentido, divorcio, extrañamiento. Pero no ha evidenciado que tal extraña-
miento corresponda a una condición humana irremediable. Puede que sienta 
el sinsentido aunque este exista de hecho. ¿Qué es lo que lleva entonces a 
afirmar lo absurdo como condición y no solo como sentimiento? ¿Qué es lo 
que hace que el sentimiento de lo absurdo evidencie una efectiva falta de 
sentido? ¿Cómo concluir, desde un mero sentimiento, el carácter ilusorio del 
sentido último y el mundo en cuanto decorado? La evidencia la encontramos, 
y esto es lo que se quisiera proponer aquí, en lo que Camus llama “el mundo 
de la inteligencia”40 y, más exactamente, en la descripción del mismo. Es en 
este donde, propiamente hablando, nos damos cuenta de que la vida no 
tiene sentido: el fracaso en que culmina todo esfuerzo de comprensión, todo 
deseo de totalidad, es lo que me muestra que lo absurdo va mucho más allá 
de una mera sensación fugaz en la vuelta de una esquina, un mero preguntar 
en medio de la rutina. La exigencia de familiaridad que motiva al cono-
cimiento, ese apetito de claridad que satisfaría nuestras ansias de sentido, 
nunca se verá colmado. Y es precisamente esto lo que puede distinguir el 
planteamiento de Camus respecto al método fenomenológico: mientras este 
último realiza la epojé para llevar a cabo la reconducción a la fuente de consti-
tución de sentido, Camus afirmará la lasitud y el extrañamiento como meras 
formas de denunciar el sinsentido. En otras palabras, podría decirse que mientras 
Husserl indaga por el fundamento último desde el cual se puede afirmar el 
sentido constituido del mundo, Camus se limita a denunciar el sinsentido por 
la misma vía que Husserl pretende conseguir su propósito: la descripción que, 
como tal, implica algo más que un sentimiento, a saber, un estado o una 
actitud anímica. Se trata del paso a lo absurdo que se da desde el sentimiento 
de lo absurdo, paso que se ve de manera clara en la descripción del mundo 
de la inteligencia. 

También lo considera una pasión: “desde el momento en que se le reconoce, el absurdo se 
convierte en una pasión, en la más desgarradora de todas”. Ibíd., p. 231. De esta manera se 
acentúa lo absurdo como padecimiento. 

40 Ibíd., p. 222.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 103

El discurso de Camus suena más concluyente en las páginas donde trata 
el mundo de la inteligencia como expresión de lo absurdo. La falta de sentido 
que experienciabamos en medio de la rutina, frente a la muerte o al llevar el 
tiempo, se explicaría por la incapacidad humana de obtener verdadero cono-
cimiento, incapacidad que se debe tanto a la condición propiamente humana 
como al mundo que sitúa dicha condición: un ser deseante de totalidad y 
comprensión en un mundo no razonable por completo. De hecho, lo absurdo 
será precisamente la confrontación entre dicho deseo y la respuesta del mundo. 

Si con la fenomenología de Husserl se niega, por lo menos en principio, la 
posibilidad de unificar el mundo en un rostro familiar,41 ahora con Camus se 
da cuenta de lo que motiva la fragmentación: un sentimiento de extrañamiento 
es lo que conduce al reconocimiento de la inevitable falta de unidad, esto 
es, a la imposibilidad de comprensión.42 Tenemos aquí no solo la motivación 
para la salida de esa actitud natural e ingenua en la que se revestía al mundo 
del sentido ilusorio que nos tranquilizaba. Nos encontramos, además, con un 
mundo vacío de sentido propio que genera en nosotros la nostalgia de uni-
dad, nostalgia que precisamente es la que produce el restablecimiento de la 
cotidianidad como autoengaño:43 “esta nostalgia de unidad, este apetito de 
absoluto ilustra el movimiento esencial del drama humano”,44 puesto que el 
reconocimiento de dicha nostalgia no implica la superación de la misma por 
una satisfacción inmediata.

A modo de conclusión
Llegados a este punto cabe concluir que el divorcio, el extrañamiento, el 

espesor y el sinsentido, en una palabra, el absurdo, no es solamente una 
sensación pasajera sino una condición de confrontación permanente enmas-
carada por ideas ilusorias que nos proveen de razones para orientarnos en 
el mundo. Y es en el plano de la inteligencia donde se expresa este silencio 
del mundo ante el llamado del espíritu humano: la confrontación que es, 
propiamente, lo absurdo. La unidad del mundo como respuesta a nuestras 
esperanzas ya no es solo desmentida por un mero sentimiento que podría no 
obstante superarse con la vuelta del rostro familiar que deseo:

Mientras el espíritu calla en el mundo inmóvil de sus esperanzas, todo se 
refleja y se ordena en la unidad de su nostalgia. Pero apenas hace su primer 
movimiento, ese mundo se agrieta y se derrumba: una infinidad de trozos que 
lo reflejan se ofrecen al conocimiento. Hay que desesperar de que podamos 
reconstruir alguna vez la superficie familiar y tranquila que nos daría la paz del 

41 Ibíd., p. 232.
42 “comprender es, ante todo, unificar”. Ibíd., p. 226. 
43 A este respecto dice Sartre que “el hombre es siempre un brujo para el hombre”. SARTRE, 

Jean-Paul. La trascendencia del Ego. Op. cit., p. 58.
44 Ibíd., p. 227.



104 - Luis Esteban Estrada Lopera

corazón. Después de tantos siglos de esfuerzos y de tantas abdicaciones de 
los pensadores, sabemos que esto es cierto para todo nuestro conocimiento.45 

La sensación de extrañamiento tenía a su vez un motivo: no hay rostro 
familiar que nos pueda ofrecer la paz del corazón, esto es, no hay rostro desco-
nocido y por conocer, como podrían asegurar algunos, y que nos liberaría de 
nuestra condición de extranjeros en la vida misma. “Seré siempre extraño para 
mí mismo”,46 y desde este punto es comprensible la opinión de Meursault en 
El extranjero a propósito de la propuesta de su patrón de trasladarse a París 
para un nuevo trabajo: “Dije que sí, pero que en el fondo me daba igual. Me 
preguntó entonces si no me interesaba un cambio de vida. Contesté que no 
se cambia nunca de vida, que en cualquier caso todas valían lo mismo”.47 Que 
nunca se cambie de vida y que todas valgan lo mismo sugiere una equivalencia 
que se apoya en la condición humana: todos los lugares son el mismo porque 
en todos soy un extranjero, y siendo extraño para mí mismo cada lugar me 
devuelve a mi condición. Tras la caída del decorado, con la pérdida irremedia-
ble del sentido,48 es necesario concluir –como Bürgel, personaje de El castillo 
de Kafka– que “hay cosas que sólo fracasan por sí mismas”.49 Desesperemos 
pues de reconstruir el rostro familiar que perdimos con la sensación de extra-
ñamiento. O reconozcamos que tal reconstrucción es la mera expresión de 
nuestra nostalgia.

Lo que sugiere Camus en el apartado Los muros absurdos de su ensayo El mito 
de Sísifo, y según la lectura que propongo, es que el sentimiento de lo absurdo 
evidencia los límites impuestos por nuestra condición, una condición que está 
necesariamente situada en un mundo no razonable por completo. Más allá de 
la mera sensación de extrañamiento, nos encontramos en el mundo como 
extranjeros sin remedio. De este modo cabe que nos preguntemos, con 
Camus: “extraño a mí mismo y a este mundo, armado únicamente con un pen-
samiento que se niega a sí mismo en cuanto afirma, ¿qué condición es ésta en 
la que no puedo conseguir la paz sino negándome a saber y a vivir, en la que 
el deseo de conquista choca con muros que desafían sus asaltos?”.50 La respuesta, 
como se verá más adelante, será el absurdo que nace de la confrontación 
entre el llamamiento humano y el silencio irrazonable del mundo. Salir de 

45 Ibíd., p. 228.
46 Ibídem.
47 Ibíd., p. 145.
48 Con este último punto Camus no pretende, creemos, negar sin más el sentido del mundo. 

Lo que en realidad afirma es la inexistencia de un sentido último que justifique a priori nuestra 
condición. En otras palabras, lo que da entender es el carácter gratuito e injustificado de la 
condición humana que recurre a la invención de sentidos ilusorios que nos entregan rostros 
familiares: un Yo y un Mundo.

49 Kafka, Franz. El castillo. Barcelona: Debolsillo, 2004, p. 294.
50 Ibíd., p. 229.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 105

nuestra condición solo es posible negándonos a vivir mediante la esperanza o 
el suicidio. Vivir auténticamente es mantenerse en la confrontación, conservar 
la tensión actuando en un decorado que nos resulta ajeno.

El tratamiento que se le da a la epojé fenomenológica desde los trabajos 
tempranos de Sartre y Camus nos lleva a pensar en las implicaciones prácticas 
de la fenomenología, concretamente en las consecuencias de su método. En 
este sentido, tratar de responder a la pregunta por la motivación que saca al 
individuo de la actitud natural partiendo de la existencia humana, de su ser 
en el mundo como trascendencia, nos pone frente a una esfera afectiva o de 
estados anímicos que, al advertirnos de la condición humana como libertad 
gratuita, conduce a la afirmación del sinsentido como fundamento último del 
obrar. Solo hay sentidos por crear, y de ello nos damos cuenta en el cansancio, 
ante la muerte, en el transcurrir del tiempo, en nuestro propio cuerpo. Todo 
esto genera una angustia que se entiende como sensación de sin-hogar, sen-
timiento de extrañamiento, absurdidad. Lo que he querido mostrar aquí no 
es tanto una lectura puntual y crítica del método fenomenológico, sino más 
bien la recepción del problema del sentido que deriva de la aplicación de la 
epojé a la esfera de lo cotidiano. De ello se puede notar que, si no hay sentido 
pre-dado, la familiaridad que encontramos en el mundo y en nuestras propias 
vidas es tan ilusoria como angustiante.

De antemano sé que son muchos los puntos que dejo sin trabajar, entre 
ellos la importante crítica que hace Camus en el apartado de su ensayo El mito 
de Sísifo titulado “El suicidio filosófico”, donde creo reconocer un rechazo al 
proyecto de fundamentación absoluta del saber adelantado por Husserl en 
varias de sus obras.51 A mi parecer, la crítica que dirige Camus a Husserl se 
podría pensar desde la propuesta que aparece en Ideas I de afirmar la feno-
menología como doctrina de la esencia de las vivencias o como una eidética 
descriptiva.52 Insisto: el propósito de este trabajo solo era arriesgar una 
respuesta a la pregunta por la motivación de la epojé. Y creo ver en la angustia 
y la absurdidad posibilidades para arriesgar una aclaración de la cuestión.

51 Ibíd., pp. 249-255.
52 Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Op. 

cit., §71, p.159.



106 - Luis Esteban Estrada Lopera

Bibliografía

Camus, Albert. Obras, tomo I. Madrid: Alianza editorial, 1996.
Dartigues, André. La fenomenología. Barcelona: Herder, 1975.
Heidegger, Martin. ¿Qué es metafísica? Santafé de Bogotá: El Búho, 1992.
Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 

fenomenológica. México: FCE, 1962.
Husserl, Edmund. Invitación a la fenomenología. Barcelona: Paidós, 1992.
Kafka, Franz. El castillo. Barcelona: Debolsillo, 2004.
SAN MARTÍN, Javier. “La sexta meditación cartesiana de Eugen Fink”. En: 

Revista de filosofía. 3ª época, Vol III, num. 4, 1990, pp. 247-263.
SARTRE, Jean-Paul. La trascendencia del Ego. Buenos Aires: Calden, 1968.
ZAHAVI, Dan. Husserl’s Phenomenology. Stanford University Press, 2003.



El Altísimo y la Anarquía
The Almighty and Anarchy

GERMÁN VARGAS GUILLÉN
Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

Resumen
Se tematiza el arkhé como aquello so-

bre lo cual opera tanto la deconstrucción 
como la destrucción. Se muestra cómo 
se da el enlace entre la anarquía y la proxi-
midad; para derivar en el examen de la ma-
nera como el anarquismo se alza tanto 
contra la Ley como contra el Estado. Se 
da el paso al estudio de la manera como 
la revelación es en sí la que impulsa el 
despliegue de la anarquía. Se caracteriza 
cómo el Altísimo deviene como alteridad 
radical en el amar amar. Se vuelve sobre la 
idea rectora según la cual la amistad es, 
en sí, el ágape que funge como lugar en 
el cual se realiza el ego amans.

Palabras clave: Alto, Altísimo, infi-
nitud de la justicia, anarquía, amor, ego 
amans.

Abstract
It thematizes the archê as that on 

which operates both the deconstruction 
and destruction. Shows how given the 
link between anarchy and the proximity; to 
derive the examination of anarchism as it 
stands both against the Law and against 
the State. The step is taken to the study 
of the way as the revelation is itself that 
drives the deployment of anarchy. Featu-
res how the Almighty becomes as radical 
otherness to love love. It becomes about 
the main idea according to which friend-
ship is, itself, the agape that serves as the 
place in which the ego amans is performed.

Key words: high, Almighty, Infinite 
Justice, love, anarchy, ego amans.



108 - Germán Vargas Guillén

La irremplazable unicidad del yo que se mantiene 
contra el Estado se realiza por la fecundidad.1

1. El arkhé

El arkhé tiene que ser deconstruido o destruido, en unos u otros casos; y, 
sin embargo, es imposible dejar de vivir al margen de alguno que sea, cada 
vez, un origen más originario. Este es la infinitud de la justicia que no solo anuncia 
el rostro del otro (la viuda, el huérfano, el extranjero, el pobre), sino que abre a 
Dios. No es la Ley y consecuentemente tampoco es el Estado los que pueden 
fundar la experiencia del reconocimiento. Es el reclamo de justicia que emerge 
como clamor del rostro.

Dios está aquí, como presencia que revela la ausencia de justicia; es el 
mandato. Tiene que ser asumido en la plena libertad, ilimitada, que se limita por 
la potencia del rostro; potencia que muestra impotente cualquier poder, cual-
quier subjetividad que se sabe plena de posibilidades y, en medio de ellas, se 
limita a sí misma. Esta limitación viene de la hospitalidad en la cual se recibe 
al otro y, su través, a Dios.

La reparación de las víctimas puede ser y es operada por el Estado, al amparo 
de la Ley. No obstante, la justicia es vivida por cada quien, parte de la separación. 
En ella uno y otro se muestran en su diferencia, en su irreductibilidad, en su 
infinitud.

•	 Que el otro esté más allá de mí mismo, que no sea un apéndice del Mis-
mo, es condición necesaria para que se despliegue la apertura al otro; 
es el principio como diferencia, el que funda el diferendo.

•	 El otro, que como rostro, clama primero y reclama luego: anuncia –con el 
lenguaje, como discurso– la justicia, su infinitud; el anuncio es una pa-
labra profética que no opera una homogenización, ni una asimilación, ni 
una determinación desde el Mismo, antes bien obra desde el principio de 
irreductibilidad: muestra al otro, allá, en su distancia, en su radicalidad.

•	 Ahora bien, el otro no es una entidad estática, es una vivencia, un senti-
miento, un proyecto; el otro es un índice de reclamo que se desplaza de 
lo dado a lo posible, de la determinación a la motivación, de la necesi-
dad a la libertad; entonces, todo lo que se ha abierto solo es indicio de la 
justicia por venir; esta se despliega desde la infinitud, es el principio esca-
tológico que todo lo pone en esa in-finitud, desde la experiencia efectiva 
del presente en el cual emerge el reclamo del rostro.

Aquí está la doble operación deconstructiva o destructiva que ni se remite 
al pasado, esto es, al arkhé como arcano; ni se deja determinar por una ideali-

1 Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito: ensayo sobre la exterioridad. Salamanca: Sígueme, 1997, p. 304. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 109

zación del futuro, esto es, del arkhé como arconte. El origen es originante porque 
es una fuente que se renueva una y otra vez, es el rostro que no cesa en el 
reclamo. Pero también el origen es originador porque, en la separación, da o provee 
o genera la hospitalidad; deja que llegue a la puerta del Mismo, que toque a 
ella y se le abre al otro para que pueda habitar, residir, realizar su potencia; en ese 
recibir al otro el Mismo sale de sí y permite que él (otro) sea la primera persona, 
la primera voz, que se expresa, que comunica un sentido distinto, otro modo 
que ser, un más allá de la esencia. El origen es originario porque nada ni nadie 
lo puede falsificar, inautenticar, devaluar; él opera como fuente y es autónomo 
con respecto al otro y al Mismo; solo acontece entre ambos, deviene, se enlaza 
o se relaciona en la separación. Este principio es lo más alto de lo Alto, a saber, 
Dios: fuente de la hospitalidad, de la palabra (anuncio, profecía, promesa), de 
la autenticidad.

2. La anarquía y la proximidad
El otro no es la imagen que muestra la pantalla o el fotograma o la foto-

grafía. El otro es un cuerpo vivo como yo y, aunque pudiera ser entendido en 
analogon o epistémicamente, lo vivo como sufriente. Aquí no se abandona por 
un solo instante la separación. Sobre esta se despliega la relación. Es esta la que 
permite hallar-se en la proximidad; y, sin embargo, no se trata de mi prójimo; 
sino de alguien con quien o de quien o a quien me aproximo. Y me aproximo 
en razón de la justicia, del reclamo del rostro. Así, entonces, antes de conocer 
al otro, lo capto en su sufrimiento. Ahí está el origen de la ética como filosofía 
primera.

“(…) la proximidad es anárquicamente una singularidad sin la mediación de 
ningún principio, de ninguna idealidad”.2 No es lo Mismo, en su repetición, lo 
que puede revelar. Todo lo contrario, es lo otro. Porque es inabarcable, clama. 
No se trata de una cifra, de un modelo, de un esquema. Es el otro en su darse 
único e irrepetible. Su reconocimiento va más allá, mucho más allá, del tode ti 
y se interna en su individuación, en lo que cada rostro tiene de singular. Esto 
es lo que anarquiza. No hay orden, no hay manera de ordenar, no hay principio 
ordenador, ni demiurgo. Solo hay rostro que clama y reclama. Su expresión 
habla en su clamor, discurre como reclamo. Comienza, pues, como un grito que 
abre una grieta en lo Mismo.

Y más allá del clamor que impone la presencia del rostro, por la grieta que 
se abre con el reclamo se produce una fuga hacia la infinitud de la justicia. Desde 
esa infinitud obra el reclamo; es activo y actuante. Este reclamo es discurso que 
anuncia, que profetiza. Produce una trayectoria ideal en dirección de lo más 
Alto, del Altísimo. No se trata de un utopía que atrae como un polo fijo y deter-
minado; es un Dios que se presenta en la ausencia de justicia para reclamarla, 
que hace que emane la justicia como una exigencia que cada quien asume en 
libertad, limitándose.

2 Levinas, Emmanuel. De otro modo que ser o más allá de la esencia. Salamanca: Sígueme, 1995, p. 165.



110 - Germán Vargas Guillén

En lo singular del otro, en el déficit que se hace presente como expresión de 
la injusticia, en lo que el otro clama y reclama, con necesidad y con urgencia, 
como condición de posibilidad para hacer expresión de sí, en medio o entre, su 
cotidianidad, ahí, desde la separación se teje una relación. El próximo es aquel 
del que me hago cargo, el que pone en ejercicio mi paternidad, el que me 
limita y me hace libre.

La proximidad, entonces, no está dada por lazos de consanguinidad, de afi-
nidad civil. Antes bien, tiene que ser realizada a partir del principio e inicio de 
la separación. Al comienzo, en el inicio, el otro es radicalmente otro por su sepa-
ración con respecto a mí. Esta separación es la que permite mi extrañeza, mi 
extrañamiento; por eso, aun cuando sea mi hijo o mi hermano o mi amada, etc., 
se me da como extraño, como extranjero. Y lo veo desde mi status quo. Me asiento 
en mis juicios y mis prejuicios, en los míos propios, ejerzo soberanía sobre mi 
ousía. Lo veo allá, otro, lejano incluso en la cercanía. Veo su rostro, sus espe-
ranzas, sus expectativas, sus sueños, sus miedos. Absolutamente otro. Puedo 
analogarlo, pero no es asunto de conocimiento. Se trata de su sufrimiento, de su 
existencia patética, de su tonalidad.

La proximidad es un efecto. Es la expresión de su rostro, no su léxico, lo que 
me hace sentir-lo, lo descubre ante mí y me desnuda. Su clamor y su reclamo, 
su expresión y su voz, se hacen mías. Y, entonces, me hago –me siento y me 
declaro– responsable. Salgo a su encuentro respondiendo. Mi respuesta es la 
de un “yo estoy aquí”. Y lo estoy porque “tú –seas o no mi hermano o mi hijo o mi 
amada– estás ahí”. La proximidad es el efecto de hacerme cargo del sufrimiento, del 
tuyo, y el sufrirlo en mí hasta las consecuencias últimas.

La proximidad es la fuerza que anarquiza. La anarquía principia en la proximi-
dad. Pero esta no es en sí misma un principio. Se trata, más bien, de una fuente 
de la que brota el reconocimiento. Al mismo tiempo, es lejanía, distancia, en fin, 
alteridad y, simultáneamente, es el enlace, la unión, la cópula con el otro. Este en-
lace es el sufrimiento. El más alto de todos los sufrimientos es la injusticia; pero, 
también, la altura de la justicia es la bondad del Altísimo.

Desde luego, lo más lejano y radicalmente Otro es Dios. Su distancia se halla 
en la proximidad del rostro. El otro, al clamar y al reclamar, pone en evidencia 
a Dios; exige su presencia, hic et nunc. Y Dios com-parece, com-padece, com-parte. 
En la proximidad entre los sufrientes cabe, está en medio. Y aparece, como com-
parecencia. Se lo llama y acude. Lo fenomenologizamos, es una fenomenalidad 
pura. Es cuando el otro, o yo, dice, por la razón que sea: “¡Dios mío!”, “¡Por el 
amor de Dios!”. Entonces, Dios com-parece, es mero y puro fenómeno, porque 
se clama, se invoca, se solicita su presencia. Y se presenta en el reclamo. No 
es solo el rostro interpelante del otro, sino una infinitud que está más allá del 
rostro; es la presencia que se presenta en la ausencia.

Aquí está la fuerza del sufrimiento. Es la impotencia del sufriente la que viene 
y nos despoja de toda prepotencia. El reclamo se hace invocando una infinitud 
más allá de la cual solo queda la bondad como justicia, Dios. Dios padece, 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 111

aquí y ahora, con nosotros. Sufre por los desamparados; sufre por nuestra 
indolencia ante el desamparo de los desamparados. Es el último refugio del 
sufriente y el primer llamado al Mismo para que se abra al otro y lo hospede. 
Dios, como justicia infinita, se com-padece del otro, de nosotros ante los otros. 
Padece con todos. Con él y conmigo.

Dios no está en las márgenes. Él mismo es la margen. Es la parte que  une 
al otro conmigo. Está plenamente en el otro como está plenamente en mí. 
Pero está más allá de ambos. Su verdadero lugar es la distancia. Es la justicia 
infinita que se aleja cuanto más cerca está entrambos, en la cabencia del cabe. 
Por la distancia parece ser la utopía, pero por la cercanía, en cambio, es topía; 
lugar más cercano de lo propio que somos nosotros mismos, cada uno en su 
pasividad.

La proximidad revela a Dios tan cerca de cada quien que se muestra en su 
rostro. Y, sin embargo, Dios es la alteridad absoluta. Está tan lejos que solo se 
muestra en el asomo, en el asombro, de la infinitud de la justicia. Su cercanía es 
su distancia. Su proximidad su extrañamiento, su extranjería, su extraterritoriali-
dad. La proximidad solo la fenomenaliza y la fenomenologiza el sufrimiento. Donde 
no hay sufrimiento se puede experimentar la existencia atea, el ateísmo, la 
separación sin conciliación en la relación. Pero todo cambia cuando alguien 
sufre. Ese sufriente revela la expresión de la justicia rota, quebrada, en débito. 
Entonces emerge Dios como justicia, como el Justo, como la conciliación que 
todo lo justifica.

No se trata, por tanto, de una utopía dogmáticamente asumida como un 
omega que sobrevendrá de todos modos. Antes bien, es una escatología de 
y en lo presente. Es la anarquía que garantiza que todo pueda ser subvertido; 
que siempre se pueda recomenzar desde la absoluta fragilidad del sí mismo. 
Y siempre podemos errar. Esta errancia es la que da cuenta del desamparo. 
Vamos, sin saberlo del todo, en pos de la revelación que se ofrece en la epifanía 
del rostro. Este camino y este caminar solo se puede hacer con el otro. Ambos 
nos acercamos a la infinitud de la justicia, que vuelve y se aleja.

La proximidad al mismo tiempo es topía y es utopía, pura inmediatez del darse 
del rostro, en su separación; y, relación que entrelaza la presencia de Dios en la cerca-
nía del otro que al mismo tiempo está distante, lejos; inasible, inabarcable. La 
proximidad es revelación: muestra un rostro que clama y reclama; y, sin embargo, 
se mantiene distante, distinto, diverso, diferente. Lo diverso hace visible la 
multiplicidad de versiones que prueban la infinitud de la justicia. Aquí es donde 
entra en juego el amor, el amar, el ego amans. Pero se precisa todavía entender 
más la relación con la Ley y con el Estado. Hay que deconstruirlos a ambos, 
hay que destruirlos. Sin esta destrucción previa no es posible amar, no es po-
sible hallarse ante el otro, primero; y, luego, ante Dios, el Alto, el Altísimo. De 
esto es de lo que trata el anarquismo: destrucción de la Ley y del Estado para 
hallar la ética, la filosofía primera, el amor, el amar amar.



112 - Germán Vargas Guillén

3. El anarquismo: contra la Ley, contra el Estado

La ontología, como filosofía primera, es una filosofía 
de la potencia. Converge en el Estado y la no-violencia 
de la totalidad, sin precaverse contra la violencia de la 

que vive esta no-violencia y que aparece en la tiranía 
del Estado.3

Resulta que la Ley tiene que ser cuestionada. Es de la tradición el dictum: 
“¡Dura lex, sed lex!”, ¿qué pasa cuando la Ley la hacen los corruptos, de todas 
las épocas?, ¿cuando de ella están excluidos la viuda, el huérfano, el extran-
jero, el pobre?, ¿cuando con ella se preserva el status quo?, ¿cuando ella es 
fuente de la represión, de la exclusión, de la inequidad? El que clama por su 
destrucción no es solo el rostro; el que reclama su hundimiento es Dios, vivo y 
viviente.

Puede ser la Ley Mosaica, puede ser la Ley de cualquiera de las naciones: 
ella coarta, es imposición, determina. Como tal, la ley no hace libre. La li-
bertad solo puede ser subjetiva. Se vive por parte de cada quien. La ley es la 
fuente de la irresponsabilidad: “Puesto que pago impuestos: ve al servicio de 
salud, al psicólogo”. Con los impuestos que pago de conformidad con la ley: 
me desentiendo, desatiendo, el dolor del otro.

El principio de legitimidad trae consigo la indolencia: son los que pueden 
justificar la muerte al amparo de la ley, los que no ven rostros, sino cifras. Estas 
encubren el sufrimiento, el dolor, la desesperación. Ahí es cuando triunfa la tec-
nocracia. El otro desaparece. Todo queda reducido al Mismo, a la totalidad. 
La ley, en cuanto que expresión del Estado, es el origen y la justificación del 
totalitarismo. La destrucción de ambos es efecto de un reclamo radical desde 
la alteridad. Es lo más Alto, el Altísimo, el que reclama. Solo desde la infinitud 
de la justicia se logra comprender que:

El Estado que realiza su esencia a través de las obras se desliza hacia la 
tiranía y da testimonio así de mi ausencia de esas obras que se me vuelven 
extrañas a través de las necesidades económicas. A partir de la obra, sólo soy 
deducido y ya mal entendido, traicionado más que expresado.4

Cuantas más determinaciones del Estado abarquen mi vida tanto más pierdo 
mi rostro. La tiranía es, primero, el encubrimiento del rostro; luego, su negación; 
y al término de su acción, su exterminio. Todo queda reducido a las opera-
ciones de la máquina burocrática. En ella se opera sin sentido, al amparo de 
la razón de Estado. No hay diferencia entre la habitación china –del experimento 
mental de John Searle– y la máquina burocrática, también máquina de 

3 Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito: ensayo sobre la exterioridad. Op. cit., p. 70.
4 Ibíd., p. 193.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 113

exterminio. Puede dar casas, ampliar la cobertura en las escuelas, incrementar 
el número de habitaciones en los hospitales, dar subsidio a las familias más 
pobres, hacer carreteras, etc. ¿Lo hace en función de la productividad en el 
marco de los TLC?, ¿incrementa la productividad de los ya enriquecidos 
empresarios que beneficia y que han pagado las leyes?, ¿minimiza y apacigua 
el justo clamor de la multitud, enardecida ante la injusticia?

Acanallar al otro es la función del Mismo en su manifestación como Estado. 
No se le acanalla solo en la represión de las manifestaciones, también cuando 
no se le escucha; cuando no solo ha perdido los derechos, sino también la voz 
para su re-clamo. Envilecido y reducido a su mínima expresión –aunque transite 
en auto por cómodas avenidas– el otro es tratado como un qué y nunca como 
un quién. Claro que esto se encubre con diversos tipos de slogans: “¡El gobierno 
de la gente!”, “¡Democracia con todos y para todos”, “¡Capitalismo con rostro 
humano!”. Una paradoja tras otra. Más aún, aporías. Ante estas fórmulas no 
han cesado los reclamos. Entonces aparecen las diversas expresiones de 
Imperio, de la biopolítica, de la posesión de los cuerpos y las almas. Ahora 
no se trata de recluir cuerpos y almas ocho horas en las fábricas. Ahora cada 
quien puede ir tranquilamente a su casa, con su familia, de vacaciones. Se 
tiene aquí y allá el Teletrabajo. De lo que se trata es de ser productivos: conecta-
dos a las redes, a los celulares, se pierde el capital propio y el de los demás: si 
se duerme antes o después de que se cierre una operación en la bolsa de Tokio. 
Nadie tiene derecho a dormir hasta que no lo permita Imperio. Entonces no se 
trata de un poder estatal local, no se trata de una relación con un “visible”; 
todo el poder se ha vuelto un “invisible”. Se manifiesta en las marcas, en las 
redes, en la dieta, en la estetización y erotización de la vida cotidiana; pero 
nadie lo puede situar, asir, captar.

La paradoja, o mejor: la aporía, radica en que aquello que se precisa 
deconstruir y destruir está en todas partes y en ninguna. El totalitarismo apa-
rece como monetarización. Todo se compra y todo se vende. Su expresión 
prístina es la corrupción. Todos, a una, entran (o entramos) en la totalidad. El 
más pobre, desplazado, sin derechos: es en sí un consumidor antes que un 
ciudadano. Paga IVA por lo más elemental de su vicio que inhibe el hambre. 
Todos, a una, alzamos la voz contra la corrupción. Se pone la mira en cómo 
se gastan o se roban los impuestos. También en esa queja, o en esa protesta, 
todo queda reducido a lo mismo: a contable (antes, siglos atrás, a metálico, 
contante y sonante; ahora solo la fábula de los títulos valor).

La totalización de la monetarización es un nuevo status quo. Desde luego, 
también hay leyes e ideas de Estados transnacionales. Lo que se protege no 
son las fronteras, son las inversiones, el capital, la inversión extranjera. La 
Seguridad Democrática tiene su fin más lato en la Seguridad Inversionista. No 
se trató nunca de un cuidado de un quien de carne y hueso. Este fue sujeto 
de “falsos positivos”, de dádivas en los Consejos Comunitarios, de la violencia 
estatal ajustada a la ley.



114 - Germán Vargas Guillén

Desde luego, La guerra vende más. El problema no son los caídos en combate. 
El problema militar, por excelencia, es la monetarización: ¿cuántos negocios se 
dejan de hacer si cuaja la paz?, ¿cómo se desplaza el 4,5 del PIB de armas a 
otras formas de “seguridad”, de negocios militares, de transacciones comer-
ciales relativas a la guerra (armas, medicamentos, víveres, entrenamientos)?; 
y, sobre todo, ¿desaparecerán o no las coimas? También la guerra es parte, de 
tiempo atrás, de la totalidad de la monetarización.

Muy pronto todos los sectores se han acoplado. La banca, el primero de 
todos los matices del capitalismo proteico, se transnacionalizó. Concomitan-
temente la bolsa. En cascada, la industria, la publicidad, la pornografía, la 
trata de blancas, las drogas. Todo reduce el rostro a cifra. No hay diferencia en 
quién sea el operador: Estado, banca, guerrilla, paramilitar. La pregunta es por 
un solo asunto: el Quantum que se torna o no en contable. No importan ni la 
muerte, ni el ecocidio, ni la destrucción. Son daños colaterales.

Se revela, entonces, como un juego infantil combatir el Estado y la Ley 
como se conoció bajo la idea de la Modernidad. Se precisa redefinir, hic et 
nunc, el Leviatán. Solo entonces se puede situar la resistencia. ¿A qué y cómo es 
posible resistir-se? Si se puede hablar de este como un País de Cucaña es porque 
ha reinado y reina la idea la riqueza fácil. Así se entiende por qué prosperó la 
mafia junto con las demás formas de corrupción a una velocidad fantástica; por 
qué penetró los sectores más pobres al mismo tiempo que los más acomodados 
en las esferas del poder, de la administración y los negocios. Tal vez lo único 
que no se logró capturar con estas estrategias de monetarización fue la aca-
demia: allá no había nada para convertir en contable. Pero ello ya llegaría. No 
por la acción del mercado negro, no. Toda la monetarización de la academia ha 
corrido por cuenta de los índices de medición. Sea que se mida al amparo 
del Consenso de Washington o con los indicadores de la OCDE, todo queda 
reducido a lo Mismo.

La universidad, antes expresión de la relación con el Estado Medieval o 
Moderno, conservó la insignia de la alteridad: autonomía, pensamiento crítico, 
último reducto de la inteligencia. Pero no, ahora no. Ahora el lema, slogan también, 
es la relación (en realidad totalización) universidad-empresa. No es una relación cons-
truida desde la separación. Es la empresa, su monetarización, la que coopta la 
universidad.

¿Dónde están las líneas de fuga, las márgenes, desde las cuales se pueda 
actuar, hic et nunc, el anarquismo; anárquicamente? ¿Cómo atender el clamor 
de los desamparados y el reclamo de justicia que viene de lo Alto, del Altísimo?

4. La revelación
Lo único que nos hace humanos es la vuelta al desamparo. Es la falta de 

un territorio donde habitar: vivir, cultivar, amar, gozar, morir. El desamparado 
carece de un territorio; está desterritorializado. Es un paria. No sabe a dónde ir. 
Incluso, empieza a dejar de saber quién es. No tiene más que quejas, lamentos. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 115

Su rostro nos amenaza. Su presencia nos ofende. Huele mal. Verlo exige un 
paso atrás de la ética en dirección de la metafísica. Su extraterritorialidad lo 
revela metafísicamente: un más allá en el más acá. La hondura de su clamor se 
torna una y otra vez reclamo infinito de justicia.

La revelación del tercero, ineluctable en el rostro, no se produce más que a 
través del rostro. La bondad (…) Concierne a un ser que se revela en un rostro. 
(…). Tiene un principio, un origen, sale de un yo, es subjetiva. No se regula 
por principios inscritos en la naturaleza de un ser particular que la manifiesta 
(porque así, aún procedería de la universalidad y no respondería al rostro), ni 
en los códigos del Estado.5

Aquí es donde se afinca el anarquismo: origen más originario. Lo marginal, la 
margen, es el yo, es el sujeto. Las márgenes del Estado no son otros estados, 
sus límites o bordes. Antes bien, es lo que se fuga con respecto a lo Mismo, 
esto es, respecto a la universalidad.

El otro se presenta ante mí. Es la propia violencia vuelta carne. Me recla-
ma con la fuerza de su presencia por la ausencia de la justicia. Su clamor es 
absoluto (no universal, sino absoluto). Da cuenta de lo que se ha perdido, de 
lo que se ha negado, de lo extraviado de la justicia, materializada como injus-
ticia, en el cuerpo, en la carne, del otro. Y no reclama por mi acción inmediata 
y directa, sino también por la acción o por la omisión de las generaciones, una 
tras otra, que se apartaron de la generosidad que reclama la justicia. Más aún, 
es la expresión de esa injusticia en los códigos del Estado lo que tiene que ser 
deconstruido, destruido.

Ahora bien, ¿qué pasa si no se tiene el Estado Moderno como Leviatán, si 
el nuevo Leviatán es la monetarización? Por igual, la violencia vuelve a hacer 
presencia. Pero el victimario se ha tornado “invisible”; y, sin embargo, no es 
Alto, ni Altísimo. Es “invisible” porque proteicamente toma figuras o imáge-
nes que lo ocultan: mercancía, capital, corrupción, bienestar, confort, mafia, 
banco, ejército, guerrilla, paramilitarismo, academia.6 Todo. La totalidad. Todo 
puesto al mejor postor. La totalidad de la monetarización hace a todos impos-
tores. En este contexto, ¿dónde están las márgenes?7 En algún lugar hay que 

5 Ibíd., p. 309.
6 En la academia todo queda reducido a contable: puntos en el escalafón, puntos salariales, 

puntos por productividad, puntos por publicaciones, puntos por títulos, puntos por experiencia 
docente, puntos por investigación. Estudiantes precarizados en función de los puntos del pro-
fesorado. Se cedió, desde el interior de la vida espiritual de la universidad, a la mercantilización, 
a la monetarización, al capitalismo, a la empresa. Es la corrupción de la sal de la tierra del es-
píritu, de la libertad y de la fe del espíritu.

7 Aquí están los indignados, las ligas de consumidores, los artistas de fuera del establec-
imiento, los veganos; unos más conscientes que otros. Pero también los desempleados, los 
informales, los del rebusque; los que parasitan de la monetarización, punto de enlace con la 
ilegalidad –que da valor a la totalidad de la Ley, a la fuerza del Estado–. Es la figura del pobre 
que reitera y rescata la obra de Hardt y Negri (mi estudio amplio de este fenómeno está en: “El 
problema de la mística y el arte: la visibilidad de lo invisible, Dios”. En: La región de lo espiritual. 



116 - Germán Vargas Guillén

comenzar: en los sujetos. ¿Quiénes son los marginados y cómo operan los 
sistemas de exclusión?

Se trata del tercero.8 Entonces, ¿de quién se trata?, ¿quién es este tercero?, ¿el 
rostro efectivo singular que me violenta, la humanidad que se expresa en el 
reclamo del singular, Dios como infinitud de la justicia? “La presencia del rostro 
–lo infinito del Otro– es indigencia, presencia del tercero (es decir, de toda la 
humanidad que nos mira) y mandato que manda mandar”.9 La humanidad de 
lo humano vuelta rostro singular de alguien que reclama, en clamor, la infinitud 
de la justicia es el Otro, Dios en persona, como la revelación en sí misma.

El tercero –lo marginal, las márgenes– es la epifanía del rostro, en último término, 
la palabra profética10 que despliega la apología. Esta no es “un suicidio, ni una 
resignación, sino el amor”.11

Es evidente que la revelación no indica el que Dios haya hablado a los hombres 
y que su palabra, consignada en Las Escrituras, pueda y deba ser interpretada. 
No se trata de esa revelación. Se trata del sufriente que llega hasta mí y 
violentamente entra en el campo de mi experiencia. Pero esa es la violencia 
que deviene como epifanía por efecto del amor. Lo veo en las márgenes y lo 
acojo, le doy asilo. Me limito libremente por él, para él, desde mi propia libertad. 
Esta revelación es principio, es origen. No solo tengo la presencia activa y 
violenta del otro, sino que lo que acude es lo más Alto, el Altísimo. Esta 
ausencia de Dios en cuanto infinitud de la justicia se revela en la presencia del 
otro: la viuda, el huérfano, el extranjero, el pobre–; y, a su vez, esta presencia de 
Dios en cuanto anhelo de la infinitud de la justicia se revela en la ausencia de la 
plenitud de la humanidad de lo humano en el otro. Ahí es donde aparece la 
radicalidad del Otro: Dios activo y actuante en la historia.

La epifanía del rostro que lleva a la apología es el origen más originario que 
destruye toda preconcepción y todo prejuicio. Lo único que queda en el 
an-arquismo es el brotar del Otro, Dios vivo y viviente, en todo otro. Dios aparece 
como las márgenes, como la marginalidad en sí misma. Por eso desborda y ex-

En el Centenario de Ideas I de Husserl. Bogotá: Universidad Pedagógica Nacional, 2013; pp. 361-383; 
y en mi contribución: “La fenomenología de lo invisible: el problema del método”. En: Imperio vs 
multitud. El problema de la biopolítica y la formación. Bogotá: Universidad Pedagógica Nacional, 2013; 
pp. 13-31).

8 “El tercero me mira en los ojos del otro: el lenguaje es justicia. No decimos que haya rostro 
desde el principio y que, a continuación, el ser que éste manifiesta o expresa, se preocupe de 
la justicia. La epifanía del rostro como rostro, introduce la humanidad. El rostro en su desnudez 
de rostro me presenta la indigencia del pobre y del extranjero; pero esta pobreza y este exilio 
que invocan a mis poderes, me señalan, no se entregan a estos poderes como datos, siguen 
siendo expresión del rostro. El pobre, el extranjero se presentan como iguales. Su igualdad en 
esta pobreza esencial, consiste en referirse a un tercero, así presente en el encuentro y al que, en 
el seno de su miseria, el Otro sirve ya. Se une a mí”. Ibíd., p. 226.

9 Ibídem.
10 Ibídem.
11 Ibíd., p. 264.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 117

cede. Con su presencia no queda otra vía que limitarse libremente a la expre-
sión y a la expansión del amor. Esta alteridad, filosofía primera, es la metafísica 
que se desterritorializa en cada comprensión y en cada acción que va más allá 
de lo dado como lo justo hasta ahora, como lo justo para nosotros, como lo 
justo ante la Ley en el marco del Estado. Es la metafísica de la infinitud de la 
justicia como lugar que tiene lugar más allá y más acá de todo canon, de toda 
ley, de todo Estado.

Así, entonces, el principio raizal, radical, del anarquismo es el amor. Sea que 
se lo trate como eros, pero en especial como ágape. En este lo que reina es la 
amistad. Solo en la amistad se supera todo rastro, toda huella, de patriarcalismo. 
Solo en la amistad se hace pleno el reconocimiento del otro: cada quien, desde 
su singularidad, ante el otro; separados y relacionados, al mismo tiempo, 
enfrentando la atroz falta de sentido que se cierne sobre el presente.

5. Amar amar
Referencia del amor “dado” al amor “recibido”, amor 
del amor, la voluptuosidad no es un sentimiento de 

segundo grado como una reflexión, sino recto como una 
conciencia espontánea. Íntimo y sin embargo intersubje-
tivamente estructurado, que no se simplifica hasta llegar 
a una conciencia única. El Otro, en la voluptuosidad, es 
el yo separado de mí. La separación del Otro en el seno 

de esta comunidad del sentir constituye la agudeza de la 
voluptuosidad. La voluptuosa meta de la voluptuosidad, 
no es la libertad amansada, objetiva, reificada del Otro, 

sino su libertad indómita, que no deseo de ninguna 
manera objetivada.12

Aquí es donde se ancla la ética: anarquía total que permite comprender 
que “[e]n la posesión del Otro, poseo al otro en tanto que él me posee, a la vez 
amo y esclavo. La voluptuosidad se extinguiría en la posesión”.13 Amar más 
allá de toda posesión, de toda coacción, de todo intento de reducir al otro a la 
esfera de propiedad: superación del totalitarismo. Paradoja del amor: separación en 
la unión, unión en la separación. Aquí no hay objetivación, mucho menos objetividad; 
ni tan siquiera objetualidad.

Amar amar es desligarse en la unión; es desunirse ligándose. Cuanto más 
cerca estoy del otro tanto más comprendo la distancia que nos separa. Amar 
es situar sin sitiar. No se trata de avasallar al otro, de hacerlo súbdito; antes 
bien amar amar es un poner en libertad que limita en liberación de la libertad. 
Cuanto más amo tanto menos procuro la servidumbre y tanto más soy yo 
quien quiero a estar al servicio. El modelo, por antonomasia, del amar amar es 
el desasimiento. No queda sujetado nada, por ningún motivo. La liberación de 
toda servidumbre hacia mí me hace libre en la limitación que me impongo. En 

12 Ibíd., p. 275.
13 Ibídem.



118 - Germán Vargas Guillén

esto consiste la desmesura del amor: no hay manera de contarlo, de narrarlo, 
de hacerlo contable. El amor es la fuga hacia la liberación que hace libre, a 
saber, es liberación hacia la infinitud de la justicia. Es el amor lo que justifica 
la existencia, lo que hace vivible la tierra de los justos como plena bienaventu-
ranza, el que presentifica la presencia de Dios en su ausencia.

Este amor desde luego también pasa por el eros, pero va camino al ágape. 
El ágape es la plenitud de la bienaventuranza, de la bondad, de la salvación. 
Es una celebración sin fin, sin término. Esta celebración no caduca. Es la vida, 
la señal de vida, la abundancia de la donación de la vida que se renueva una y 
otra vez mediante ritos, mediante mitos, en la rutina que se repite para crear 
la diferencia: un nuevo nacimiento, otra vez, una vez más; otra muerte, del 
que se despide con amor hacia la gloria de la eternidad; el repetido, siempre 
mismo y siempre diferente, copular, enlazarse, unirse de los amantes que 
renuevan en sus vidas el amor. Todo esto, repetido una y otra vez, es la 
diferencia, el diferendo, la individuación que hace que cada quien y todos se 
hagan sí mismos en la separación que los une.

El goce de la separación permite la distancia que acerca a los amantes, la 
paternidad que deja ser al ser que devino desde su ser y se torna en extraño, 
en extranjero, en migrante hacia sí mismo. Es la alteridad que en cada uno de 
sus polos subvierte la repetición, al repetirla, para producir la diferencia, el 
diferendo, la radicalidad de la distancia. Y, sin embargo, torna a sí en la relación: 
cada uno en su mismidad diferenciada, individuándose, por la interacción, 
por enlace, por la cópula. De esto es de lo que se trata al amar amar: poner en 
libertad –no al ente, sino– al otro.

En el amor, y solo en él, dar y recibir son solo momentos de lo mismo, diferente: 
el desasimiento, la entrega, el abandono, al otro. Como si fuera un mandato: 
amar; pero, también, dejarse amar. Este es el ego amans que aparece como efecto 
de la anarquía, pero también quien funge como sujeto de ella. Él no solo apa-
rece, se fenomenologiza, por el amor, brota de él, emerge del sí que alguien le 
ha dado. Por igual, también, hace aparecer, fenomenologiza, el darse de lo otro, 
del otro, del Otro. Efecto y causa de la anarquía, el ego amans es la subjetividad 
absoluta que busca la infinitud de la justicia con ansias insaciables de amor. En esto 
radica su subversión, su rebelión, su anarquía.

6. La amistad: el ágape

Amor y amistad no sólo se experimentan diferen-
temente. Su correlativo difiere. La amistad va hacia 
el otro, el amor busca lo que no tiene la estructura 

del ente, sino lo infinitamente futuro, lo que se ha de 
engendrar.14

14 Ibíd., p. 276.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 119

Solo entre amigos desaparece el patriarcalismo. La máxima expresión de 
la libertad se halla entre amigos. Entre sí, los amigos no se juzgan, se com-
prenden. Entre amigos no hay jefes, ni relaciones de subordinación, no hay 
jerarquías, no hay vasallaje. Aún en medio del dolor, el encuentro con los 
amigos es una celebración, un gozo, un remanso de paz. Así, pues, la amistad 
es la expresión encarnada del ágape. Solo la amistad se desprende de toda 
expectativa de reciprocidad.

La comunidad con los amigos es la comunidad de los santos. “El hombre en 
tanto que Otro nos viene desde fuera, separado –o santo– rostro. Su exterio-
ridad, es decir, su apelación por mí, es su verdad”.15 De los amigos nos viene la 
voz de aliento, la esperanza, la solidaridad. Es un ágape que no se agota, sino 
que vive de la esperanza, del porvenir, del encuentro próximo.

Es distinta la relación con los colegas, con los clientes, con los descono-
cidos. Ellos representan la separación sin relación. A su turno, la relación entre 
los amantes en la que se cuela bajo cualquier modalidad la posesión pierde, 
eo ipso, la separación y, en consecuencia, reina la Mismidad totalitaria de la re-
ducción del otro al Mismo; en fin, se trata de una relación en la que el Mismo 
termina por absorber al otro; en este sentido es una relación sin separación. A 
diferencia de toda relación tiránica, en la amistad solo puede existir cada uno 
en la relación desde y por la separación.

Entre los amigos no existe ni el tiempo ni el espacio. La distancia mantiene 
y sostiene la separación dentro de la relación. Y, sin embargo, en su rostro vuelve 
y acude la perfección de la justicia como lo otro perfectible por sí y en sí. De 
los amigos no se espera reciprocidad; y, sin embargo, siempre llega su voz. 
Es la voz de los anarquistas. No creen en ninguna relación de poder que los 
enlace. Su anarquismo consiste en volverse hacia la justicia, hacia la infinitud 
de la justicia.

La amistad es una aspiración infinita de justicia que todo lo justifica. Cada 
quien se entiende por su relación de aspiración hacia el otro. El otro es el polo 
de infinitud que se aleja en su cercanía. A diferencia de la paternidad y de la 
fecundidad, que todavía mantienen la aspiración paterna del padre, la amistad 
como ágape ilimitado no traza fronteras, sino que siempre se va y se viene, se 
traspasa, dentro de la disposición (de tiempo, de espacio, etc.) del otro.

En la amistad el otro es una aspiración nunca alcanzada, precisamente 
porque carece de toda motivación posesiva. A diferencia del amor de los 
amantes o del amor del padre, la separación entre los amigos no tiene que ser 
creada porque es el presupuesto de todo comienzo. Solo se puede llegar a ser 
amigo de aquel con el que se inicia la relación desde y en la separación. Desde 
aquí se realiza la política de la amistad.16 En esta cada quien está orientado a 

15 Ibíd., p. 295.
16 Evito repetir lo que he expuesto en Archivo y memoria. Mi tesis es que el anarquismo solo se 

puede vivir en la amistad. Más detalles del planteamiento se verán allá.



120 - Germán Vargas Guillén

realizar su subjetividad sin que el otro tenga razón de un reclamo, aunque el 
reclamo común de la infinitud de la justicia sea un llamado que nunca termina de 
efectuarse y que une al ir transitando en su pro. Puesto que no hay patriarca, 
ni arconte, ni la instancia última de archivo: cada quien narra la historia según 
su experiencia, cada quien es en sí un interpretante igualmente legítimo, cada 
quien ofrece su visión a un proyecto utópico cuyo desenvolvimiento ocurre 
aquí y ahora en el reino de este mundo.

La amistad es la escatología encarnada, vuelta obras y metas comunes. Lo 
último y a lo cual se tiende en la vida es la amistad; lo último y a lo cual tiende 
la amistad es a que en cada quien la infinitud de la justica sea plenificada; lo 
último de la infinitud de la justicia es lo más Alto, el Altísimo. Y todo esto último, 
instancia que se define desde las márgenes y desde los bordes es el presente 
vivo y viviente. Hay enlace entre alfa o un comienzo y omega o un final porque 
estamos aquí, ahora, en este presente vivo compartiendo alegrías y tristezas. 
Con los amigos, en la actitud anárquica que nos une, podemos deconstruir 
y destruir tanto los orígenes como los fines, porque queda vigente la validez 
de lo que experimentamos con respecto al pasado dándole un sentido para 
nuestro presente viviente; y, porque abrimos o podemos abrir nuevas fuentes 
de sentido para el porvenir.

La amistad como política es la puesta en exposición del origen originante más 
originario. Es la anarquía de la utopía tanto como la anarquía del sentido 
primero destinal de la historia y de los sujetos dentro de ella. La política de la 
amistad es el afecto sincero y espontáneo que experimentamos cuando nos 
hallamos, en nuestro camino, con otros anarquistas, que no creen en nada 
(ni en el Estado, ni en la guerra; ni en el mercado, ni en la propaganda, ni el 
marketing; en fin, ni en la monetarización, ni el ranking) distinto al amor, a amar 
amar. Estos anarquistas son los que actúan como locos, porque están locos 
de amor. Son los que dicen no a todo lo distinto del amor. El anarquista es 
el ego amans que ama el amar amar y se decide a amar y a ser amado. Y, sin 
embargo, este anarquista es el que teme perder la posibilidad del respeto al 
otro al amar y, por tanto, se compromete ascéticamente a abandonar todo 
intento, de suyo brutal, de posesión. El ego amans es el que experimenta la unio 
mystica, quien se enlaza con lo otro, el otro, con el Otro para hacer-se sujeto en 
la separación.

El Altísimo es la anarquía del que vive en la relación desplegada desde la sepa-
ración. Este anarquismo es la plenitud del amor que se experimenta en el ágape. 
Es la vida de los justos tratando, incesantemente, de reiniciar la tarea de la in-
finitud de la justicia. Solo se puede vivir el amor, la esperanza y la caridad desde 
este anarquismo que desborda toda estructura, toda Ley y todo Estado; en fin, 
que vuelve al otro para configurar con él el sentido destinal de la amistad, más 
allá de todo patriarcalismo, de toda idolatría, de toda reverencia. El anarquismo 
es la fuerza de la revelación que abre el rostro del pobre como reclamo.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 121

Bibliografía

Levinas, Emmanuel. Humanismo del otro hombre. México: Siglo XXI, 1974. 
Levinas, Emmanuel. Ética e infinito. Madrid: Visor, 1991. 
Levinas, Emmanuel. El sujeto europeo. Fundación Pablo Iglesias, 1991. 
Levinas, Emmanuel. El tiempo y el otro. Barcelona: Paidós, 1993.
Levinas, Emmanuel. Entre nosotros: ensayos para pensar en otro. Valencia: 

Pre-Textos, 1993. 
Levinas, Emmanuel. Dios, la muerte y el tiempo. Madrid: Cátedra, 1994. 
Levinas, Emmanuel. De otro modo que ser o más allá de la esencia. Salamanca: 

Sígueme, 1995.
Levinas, Emmanuel. Cuatro lecturas talmúdicas. Barcelona: Riopiedras 

Ediciones, 1996.  
Levinas, Emmanuel. Fuera del sujeto. Madrid: Caparrós Editores, 1997. 
Levinas, Emmanuel. De lo sagrado a lo santo. Barcelona: Riopiedras Ediciones, 

1997. 
Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito: ensayo sobre la exterioridad. Salamanca: 

Sígueme, 1997.
Levinas, Emmanuel. Rolland, Jacques Francis. De la evasión. Madrid: Arena 

Libros, 1999. 
Levinas, Emmanuel. Sobre Maurice Blanchot. Madrid: Trotta, 2000. 
Levinas, Emmanuel. La realidad y su sombra: libertad y mandato, trascendencia y 

altura. Madrid: Trotta, 2001. 
Levinas, Emmanuel. De Dios que viene a la idea. Madrid: Caparrós Editores, 

2001. 
Levinas, Emmanuel. La teoría fenomenológica de la intuición. Salamanca: 

Sígueme, 2004. 
Levinas, Emmanuel. Difícil libertad. Madrid: Caparrós Editores, 2004. 
Levinas, Emmanuel. Descubriendo la existencia. Madrid: Síntesis, 2005. 
Levinas, Emmanuel. Trascendencia e inteligibilidad: seguido de una conversación. 

Madrid: Encuentro, 2006. 
Levinas, Emmanuel. Los imprevistos de la historia. Salamanca: Sígueme, 2006. 
Levinas, Emmanuel. De la existencia al existente. Madrid: Arena Libros, 2006. 





Disimilaciones
(Intento de pensar la educación 

desde Emmanuel Levinas)
Dissimilations

(Attempt to Think of the Education From Emmanuel Levinas)

JOAN-CARLES MÈLICH 
Universitat Autònoma de Barcelona

España

Resumen
En este artículo se parte de la siguiente 

tesis: no es posible comprender la filosofía de 
Emmanuel Levinas al margen de Auschwitz, 
de lo que significa este acontecimiento como 
experiencia terrible que ha roto literalmente 
la historia de la humanidad.  Las preguntas 
que siguen a este supuesto son las siguien-
tes: ¿puede existir una ética después de Aus-
chwitz?, y, en caso afirmativo, ¿cómo imagi-
nar esta ética? Precisamente son ellas las 
que permiten el desarrollo inicial del texto, 
en el que la ética, luego de esta experiencia 
del mal, se presenta como la que nos pone 
de cara a la historia y al sufrimiento y está 
acompañada de una perspectiva antimetafí-
sica de la existencia que, retomando a Franz 
Rosenzweig, acoge el testimonio y rechaza la 
ejemplaridad.

Luego del recorrido por la metafísica, se 
abre otra cuestión: si ética y educación son 
inseparables, ¿cómo imaginar la educación 
después de Auschwitz? Aquí se construye una 
propuesta pedagógica del rostro, pero va más 
allá al acudir al erotismo y a la fecundidad. 
El rostro es lo que no se puede comprender, 
es lo que no se puede asimilar. Por eso es di-
similador. Es la piedra de toque de una peda-
gogía de lo oculto y no planificable, por ello 
para relacionarnos con el otro en una relación 
educativa no bastan las planeaciones, es ne-
cesario tejer otro tipo de relaciones en donde 
la exterioridad, la alteridad y el acontecimien-
to sean las características centrales. 

Palabras clave: Auschwitz, educación, 
ética, metafísica, rostro.

Abstract 
This article is part of the following thesis: 

it is not possible to understand the philoso-
phy of Emmanuel Levinas outside Auschwitz, 
of its significance as a terrible experience that 
has literally broken the history of mankind. 
The questions that follow this course are: 
can there be an ethics after Auschwitz, and, if 
so, how can we imagine this ethical? Indeed, 
they are the ones that allow the initial deve-
lopment of the text, in which ethics, after this 
experience of evil is presented as that puts us 
ahead of the history and suffering and is ac-
companied by a perspective antimetaphysical 
of existence, returning to Franz Rosenzweig, 
receives testimony and denies the exemplary.

After the raid by metaphysics it opens 
another question: if ethics and education are 
inseparable, how can we imagine education 
after Auschwitz? Here a pedagogical face is 
constructed, but goes further to go to eroti-
cism and fertility. The face is what I can not 
understand and what can not be assimilated. 
So it is disimilador. It is the touchstone of a 
pedagogy of the hidden and not schedulable, 
thus to relate to the other in an educational 
relationship are not enough plannings, you 
need to weave other relationships where the 
externality, otherness and the event are the 
central features. 

Key words: Auschwitz, education, ethics, 
face, metaphysics.



124 - Joan-Carles Mèlich

El aire está lleno de nuestros gritos. 
Pero la costumbre ensordece

Samuel Beckett, (Esperando a Godot)

1. Pórtico: La ética después de Auschwitz
La filosofía de Emmanuel Levinas ha sido vista en ocasiones como una 

propuesta cándida y bienintencionada. Sin embargo, este tipo de interpreta-
ciones olvida que el pensamiento del filósofo lituano nace de la experiencia de 
la guerra, del horror de los campos de exterminio, de los millones de muertos 
producto de la barbarie nacionalsocialista, como puede comprobarse en la 
dedicatoria de su libro De otro modo que ser o más allá de la esencia: “A la memoria 
de los seres más próximos entre los seis millones de asesinados por los na-
cional-socialistas, al lado de los millones y millones de humanos de todas las 
confesiones y todas las naciones, víctimas del mismo odio del otro hombre, 
del mismo antisemitismo”.1 

Esta es la primera tesis que voy a defender en este artículo: no es posi-
ble comprender la filosofía de Emmanuel Levinas al margen de Auschwitz, al 
margen de lo que Auschwitz significa o representa, al margen de esta terrible 
experiencia que ha roto literalmente la historia de la humanidad. En este sen-
tido, su pensamiento es, junto al de Horkheimer, al de Adorno, al de Benjamin, 
al de Arendt, al de Celan, al de Beckett…, un pensamiento del horror. Levinas 
es un filósofo que configura su obra frente al acontecimiento de la guerra y 
de los campos de extermino, frente a la singularidad del Holocausto, frente 
a la horrible novedad del totalitarismo, para decirlo en términos de Hannah 
Arendt. En su obra, el recuerdo del horror nazi está omnipresente.2 Por todo 
ello, la tesis que aquí se va a defender es la siguiente: el impulso primario del 
pensamiento levinasiano es el mal, o, mejor todavía, la respuesta ética al mal.3 
Así pues, no es exagerado sostener que la confrontación con el mal –del que 
Auschwitz es el paradigma– es lo que hace posible que su ética pueda ser 
comprendida y revisada hoy. 

Pero si el acontecimiento del Holocausto ha supuesto una ruptura imposi-
ble de suturar, la pregunta que deberíamos formularnos es la siguiente: ¿puede 
existir una ética después de Auschwitz?, y, en caso afirmativo, ¿cómo imaginar 
esta ética? Todavía otra cuestión: si ética y educación son inseparables, y yo 
creo que lo son, ¿cómo imaginar la educación después de Auschwitz? En 
relación con estas cuestiones, la segunda tesis que aquí se va a defender es 
la siguiente: la filosofía de Emmanuel Levinas es un excelente punto de apoyo 
para dibujar una ética y una educación en el momento actual, en un mundo 
en el que todavía queda algo de Auschwitz: su lógica cruel, una lógica moral 
imposible de erradicar.4

1 Levinas, Emmanuel. De otro modo que ser, o más allá de la esencia. Salamanca: Sígueme, 1987.
2 Levinas, Emmanuel. Difficile liberté. París: Le livre de poche, 1995, p. 406.
3 Bernstein, Richard J. El mal radical. Una indagación filosófica. Buenos Aires: Lilmod, 2005, p. 234.
4 Me he ocupado con calma de esta cuestión en Mèlich, Joan-Carles. Lógica de la crueldad. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 125

***

Digamos para comenzar que la ética no hace referencia tanto al deber o al 
bien, sino a la historia y al sufrimiento, a un sufrimiento que, como vamos a 
comprobar, siempre es inútil. Después de Auschwitz es imposible una 
ética que intente justificar el sufrimiento, que intente encontrarle un sentido. 
El sufrimiento es injustificable, y sería un escándalo intentar justificarlo. 
Auschwitz marca el fin de toda teodicea (teórica y práctica). Y el punto de 
partida de la ética es precisamente la experiencia histórica del mal, del dolor, 
del exterminio. Por eso, ¿es posible seguir manteniendo los presupuestos de 
la ética ilustrada, o bien es necesario repensarlo todo a la luz de los acon-
tecimientos terribles que han sucedido en el siglo XX? ¿Se puede continuar 
pensando la ética a partir de la autonomía, de la razón, de la comunicación, 
o bien hay que cambiar radicalmente de registro? La respuesta, para el lector 
de Levinas, está clara. Auschwitz marca el fin del proyecto ético ilustrado.5 
Después del horror del Lager ya nada puede volver a ser como antes. Es 
necesario repensarlo todo. Por eso, en este escrito se tratará, en una palabra, 
de tirar del hilo de la visión de la ética del pensador lituano, y ver hasta qué 
punto nos puede ser de utilidad hoy, a principios del siglo XXI, para configurar 
una filosofía de la educación que pueda hacer frente a la presencia espectral 
de lo que Auschwitz representa. Este va a ser nuestro intento en las páginas 
que siguen.

***

El título de este ensayo, Disimilaciones, no es un término de la filosofía de 
Levinas. No obstante, es un anticoncepto enormemente útil y sugerente para 
quien esto escribe porque remite a una serie de pensadores muy diversos (y 
seguramente incomparables), que configuran el punto de apoyo de una 
filosofía de la finitud. Una filosofía de la finitud es un pensamiento que piensa 
lo humano desde la vulnerabilidad, la fragilidad y de la falibilidad, desde la 
memoria, la ausencia y el acontecimiento, desde el deseo y el placer, desde 
el inacabable flujo de interpretaciones. Una filosofía de la finitud es un 
pensamiento radicalmente antimetafísico, un pensamiento del testimonio, y 
en ningún caso de la ejemplaridad.6

 

Barcelona: Herder, 2014.
5 Véase Mate, Reyes. La razón de los vencidos. Barcelona: Anthropos, 1991. También Agam-

ben, Giorgio. Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer III. Valencia: Pre-Textos, 
2000. Por mi parte me ocupé de esta cuestión hace años en: Mèlich, Joan-Carles. La lección de 
Auschwitz. Barcelona: Herder, 2004.

6 Mèlich, Joan-Carles. Filosofía de la finitud. Barcelona: Herder, 2012. Segunda edición cor-
regida y aumentada.



126 - Joan-Carles Mèlich

Filósofos como Emmanuel Levinas, pero también Jacques Derrida y Judith 
Butler; escritores como Franz Kafka, Samuel Beckett y Elias Canetti; músicos 
como Gustav Mahler, Arnold Schönberg y Krzysztof Penderecki; pintores como 
Mark Rothko y Antoni Tàpies; cineastas como Ingmar Bergman y Michael Haneke, 
son pensadores de la disimilación. Confieso que ellos (entre otros muchos, 
claro está) configuran mi biblioteca personal. Sus obras, a las que tarde o tem-
prano siempre regreso, resultan para mí una fuente de inspiración inagotable. 
Y es en ellas donde encuentro un denominador común: la disimilación. ¿Qué 
significa esto? Disimilar es lo contrario de asimilar. Ruptura, transgresión, 
disidencia, fractura, imposibilidad de fusión… son términos que quedan 
acogidos bajo el vocablo disimilación.7 De la lectura (y sobre todo relectura lenta 
y pausada) de las obras de Levinas, así como de los pensadores citados, ha 
surgido una filosofía de la finitud, una filosofía disimiladora, que no pretende 
aportar soluciones o reconstruir nada, que no aspira a conclusiones ni a 
verdades firmes y seguras. En una palabra, una filosofía de la finitud, una filo-
sofía disimiladora, es un pensamiento radicalmente antimetafísico. 

La metafísica occidental (de Parménides a Hegel, o de Jonia a Jena, como 
diría Franz Rosenzweig) ha sido una ontología, esto es, una reducción de lo 
otro a lo mismo, de la exterioridad a la interioridad, de lo único a lo uno. La 
metafísica occidental ha sido asimiladora, esto es, no permite ni fisuras, ni disi-
dencias, ni anomalías. Todo está en todo, nada es exterior a nada y todo tiene sentido. 
Así podría resumirse el principio básico de la metafísica. Ahora bien, aunque 
Martin Heidegger dice al principio de Ser y tiempo que la pregunta por el ser 
ha caído en el olvido para mostrar precisamente el peligro del pensamiento 
metafísico, es probable que, siguiendo a Levinas y a los otros autores que he 
mencionado, lo que ha sido olvidado en Occidente sea el estar, esto es, la éti-
ca. Porque la ética nada tiene que ver con la ontología. Es más, es lo contrario 
de la ontología. La ontología (y en consonancia con ella, también la moral, 
que no es más que una forma cruel de ontología) es la negación de la ética. La 
ética es la ruptura de la categoría, es el desempalabramiento del mundo, es 
la imposibilidad de la comprensión, es el vértigo del sentido, es la respuesta 
adecuada que nunca lo es del todo.

De todo ello voy a ocuparme en las páginas que siguen. Advierto, no obs-
tante, que no se va a tratar de estudiar en profundidad el pensamiento de 
Levinas, sino de ensayarlo, esto es, de considerar sus sugerencias, sus dudas y 
sus interrogantes. Se tratará en suma, de pensar la ética y la educación con él y 
desde él. Por eso este artículo está escrito desde la heterodoxia. Es posible que 
en algunos momentos pensemos contra Levinas. No importa, la grandeza de un 
pensador no se cifra por aquellos que repiten sus ideas sino por su capacidad 
de dar a pensar. Esta es la cuestión y esta es también una importante lección 
educativa.

7 Me ha sugerido este término el título de uno de los capítulos que S. Mosès dedica a Franz 
Rosenzweig en su libro El ángel de la historia. Madrid: Cátedra, 1997.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 127

2. Franz Rosenzweig: “Demasiado presente como para ser citado”

Al inicio de Totalidad e infinito Emmanuel Levinas escribe: “La oposición a 
la idea de totalidad nos ha impresionado en Der Stern der Erlösung de Franz 
Rosenzweig, demasiado presente en este libro como para ser citado”.8 Rosen-
zweig es el filósofo de cabecera de Levinas, su punto de referencia explícito y 
reconocido,9 y lo es porque a partir de él podrá configurar una crítica radical al 
conjunto de la metafísica occidental desde Parménides10 hasta Hegel.11 Ahora 
bien ¿de qué trata este libro de Rosenzweig? ¿Cuál es el objetivo de esta enig-
mática e impresionante obra?

Podríamos decir brevemente que La estrella de la Redención pasa cuentas con 
la tradición filosófica de Occidente, en especial, como ya se ha dicho, con Hegel. 
Rosenzweig era un buen conocedor de este autor al que había dedicado su 
monumental tesis doctoral.12

Según él, el autor de la Fenomenología del espíritu había olvidado el punto de 
partida de todo verdadero pensamiento: la muerte.13 De hecho Hegel es el 
último gran filósofo que repite una tradición que ha dominado Occidente los 
últimos dos mil quinientos años, una tradición que se inició en el Poema de 
Parménides, y que consiste en una visión de la realidad que puede enunciarse 
de la manera siguiente: Pensar y Ser es lo mismo: “En aquella primera proposición 
filosófica, que todo es agua, ya se encierra el presupuesto de la pensabilidad del 
mundo, aunque fue Parménides quien primero proclamó la identidad del ser y 
el pensar”.14 Esta es la tesis que dominará la filosofía hasta que Hegel escriba 
en su Filosofía del derecho: “Todo lo racional es real y todo lo real es racional”.15 
Pero ¿qué significa exactamente la frase de Parménides? Significa, en una 
palabra, que lo único solo tiene sentido si forma parte del todo, del uno. Rosen-
zweig se da cuenta de que, si esto es así, entonces la muerte no existe. Y él 
no lo puede tolerar. De hecho, así empieza La estrella de la Redención, pensada 
en las trincheras de la Primera Guerra Mundial y escrita en tarjetas postales 
que Rosenzweig enviaba a su madre: “De derribar la angustia de lo terrenal, de 

8 Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Salamanca: Sígueme, 1977, p. 54.
9 Levinas dedicará un importante estudio al pensamiento de Rosenzweig titulado: “Franz 

Rosenzweig: un pensamiento judío moderno”, recogido en Fuera del sujeto. Madrid: Caparrós, 
1997.

10 “Salimos así de la filosofía del ser parmenídeo”. Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. 
Op. cit., p. 278.

11 “El Otro no es la negación del Mismo, como querría Hegel”. Ibíd., p. 309.
12 Hegel y el estado.
13 Sobre La estrella de la Redención veáse: Mosès, Stéphane. Sistème et révelation. La philosophie 

de Franz Rosenzweig. París: Seuil, 1982. En el prólogo a este libro de Mosès, Levinas califica a la 
filosofía de Rosenzweig de extraordinaria (p. 7).

14 Rosenzweig, Franz. La estrella de la Redención. Salamanca: Sígueme, 1977, p. 52.
15 Ibíd., p. 60.



128 - Joan-Carles Mèlich

quitarle a la muerte su aguijón venenoso y su aliento de pestilencia al Hades, 
se jacta la filosofía. Todo lo mortal vive de la angustia de la muerte. […] Pero 
la filosofía niega las angustias de la Tierra. La filosofía salta sobre la tumba 
que a cada paso se abre sobre el pie. Deja que el cuerpo quede a merced del 
abismo, pero la libre alma sale revoloteando”.16

En Rosenzweig hay un radical rechazo de una cierta filosofía, el idealismo, 
porque efectúa un salto desde la verdad de la muerte hasta la verdad del 
concepto que no conoce la muerte, que la ignora.17 La experiencia terrible 
de la Gran Guerra ha sido fundamental para configurar esta crítica, porque la 
filosofía pretende haber sumido a la muerte en la noche de la nada, pero no 
ha podido romperle su venenoso aguijón, “y la angustia del hombre que tiembla 
ante la picadura de este aguijón desmiente siempre acerbamente la mentira 
piadosa, compasiva, de la filosofía”.18

Rosenzweig (re)descubre la religión, la tradición filosófica judía para confi-
gurar la crítica a la tradición metafísica. La religión, para él, no es un conjunto 
de normas, de creencias, fundadas en Dios, sino una forma de ser en el mundo. 
La filosofía (esto es, la metafísica) ha sido consoladora. Nos ha ayudado a olvidar 
la existencia y, con ella, la muerte, el sufrimiento, la angustia ante la muerte. 
Pero la experiencia de la muerte propia, así como de la muerte del otro, es 
absolutamente ineludible. Frente a la visión de la muerte de las filosofías del 
todo y de las filosofías de la nada, para Rosenzweig la experiencia de la muerte 
abre la puerta a la filosofía de algo, de algo ineliminable. 

A diferencia de lo que pensaba Hegel, para Rosenzweig el Todo es lo falso, es 
una mentira, y el idealismo es la filosofía que ha defendido el Todo, o la Tota-
lidad (en palabras de Levinas). Una filosofía de la totalidad es aquella que no 
soporta la exterioridad, es aquella en la que todo encaja, en la que todo está 
definitivamente ordenado, en la que todo es transparente, en la que no hay ni 
misterio, ni duda, ni ambigüedades. Una filosofía de la totalidad es una filosofía 
metafísica, y la metafísica se ha caracterizado por querer englobar siempre lo 
real y especialmente el ser humano singular en un ideal de Totalidad en lo que 
todo adquiere un significado, y Rosenzweig rompe con este ideal que postula la 
identidad perfecta entre lo real y el pensamiento.19 La guerra es lo que provoca 
la ruptura con esta tradición metafísica que ha concedido la primacía a un 
Logos omniabarcante que, supuestamente, da cuenta de la relación entre el ser 
y el pensamiento. Para Rosenzweig, la tradición del Logos es, al mismo tiempo, 
la tradición del Poder.20 Una tradición violenta, y más específicamente, cruel.21

16 Ibíd., p. 43.
17 Bensussan, Gérard. Franz Rosenzweig. Existencia y filosofía. Rubí: Anthropos, 2009, p. 25.
18 Rosenzweig, Franz. La estrella de la Redención. Op. cit., pp. 44-45.
19 Mosès, Stéphane. Más allá de la guerra. Barcelona: Riopiedras, 2005, p. 13.
20 Mosès, Stéphane. El ángel de la historia. Rosenzweig, Benjamin, Scholem. Madrid: Cátedra, 

1997, p. 32.
21 Me he ocupado de esta cuestión en: Mèlich, Joan-Carles. Lógica de la crueldad. Barcelona: 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 129

Toda metafísica se ha basado en un prejuicio, en una concepción del mundo 
que ha creído que “lo que el mundo es” podía y debía ser explicado por otra 
realidad trascendente, otra realidad oculta detrás o más allá de los entes, una 
realidad sin tiempo, absoluta, eterna e inmutable. La metafísica “ha doblado” 
el ser. La filosofía occidental ha sido una metafísica porque no ha podido 
eludir su herencia parmenídea y platónica, esto es, la división entre esencia y 
apariencia, entre lo inteligible y lo sensible, entre el ser y el aparecer, entre lo 
profundo y lo superficial. Y esto es lo que Rosenzweig rechazará, este recurso 
a la totalidad, al Todo, porque el Todo no puede dar cuenta de la muerte. El 
Nuevo Pensamiento de Rosenzweig opondrá la reducción propia de la tradición 
metafísica la irreductibilidad o, en otras palabras, considerará que el ser 
humano no es una simple singularización del género “hombre”.22

La obra de Levinas recoge la herencia de Rosenzweig y la lleva hasta las 
últimas consecuencias. Hay que hacer notar que resuenan, tanto en ella como 
en la de Levinas, temas de una filosofía de la existencia.23 Y es verdad: mundo, 
sufrimiento, muerte, sentido… el drama de la existencia humana.24 Para Levinas, 
Rosenzweig es un pensador existencial, si con este término se entiende alguien 
que piensa contra la metafísica, contra el idealismo, en una palabra, contra 
Hegel. Levinas no solamente no puede pensar sin Rosenzweig sino que, 
además, reconoce su decisiva importancia para poder escribir Totalidad e 
infinito. De hecho el prólogo con el que se inicia este libro puede leerse 
como un largo homenaje, como una “variación” de La estrella de la Redención. 
Pero Levinas añade, desde el principio, otra cosa: la ética. La pregunta que 
a Levinas le interesa es ¿cómo pensar la ética desde el horror vivido a lo 
largo del siglo XX? 

3. Husserl y Heidegger
Junto a Rosenzweig tampoco debería olvidarse la importancia que tienen 

para la filosofía levinasiana los clásicos rusos (Gogol, Tolstoi, Dostoievski), 
y, por supuesto, la Biblia.25 En filosofía no oculta su admiración por Platón, 
Kant, Hegel, Bergson, Husserl y, especialmente, por Ser y tiempo de Martin 
Heidegger. Pero quizá no se haya considerado suficientemente una anota-
ción que escribe el joven Levinas en El tiempo y el otro, una anotación que 
remite a Shakespeare y que habría que tener también muy presente para 

Herder, 2014.
22 Levinas, Emmanuel. “Franz Rosenzweig: Un pensamiento judío moderno”. En: Fuera del 

sujeto. Madrid: Caparrós, 1997, p. 69.

23 Ibíd., p. 73.

24 Ibíd., p. 78. 
25 Levinas negará categóricamente a lo largo de toda su obra que él quiera proponer una 

ética teológica judía.



130 - Joan-Carles Mèlich

comprender el sentido del pensamiento del filósofo lituano.26 Pero si hay 
una influencia explícita en Levinas esta se debe, en primer lugar, a Edmund 
Husserl.

Levinas fue alumno de Husserl a principios de los años 20 en Friburgo. 
Traductor de las Meditaciones cartesianas al francés,27 e introductor de sus 
ideas en Francia (de hecho, Jean-Paul Sartre admitió que había conocido 
a Husserl gracias a él), fue muy sincero al admitir que su obra debe todo a 
la fenomenología.28 Pero si Levinas es un discípulo de Husserl también es 
su crítico, uno de los más importantes. Concretamente lo que el pensador 
lituano cuestiona de la fenomenología es su fundamento: la intencionalidad. 
No hay más que dar un pequeño rodeo por los textos de Levinas para darse 
cuenta de la relevancia que tiene para él esta cuestión. La encontramos en 
muchas de sus obras, aunque hay tres en las que aparece de forma explícita; 
me refiero a El tiempo y el otro, a Entre nosotros. Ensayos para pensar en otro29 y, por 
supuesto, a Totalidad e infinito.30

Consideremos más detenidamente la cuestión de la intencionalidad. 
Habría que subrayar, en primer lugar, que Sartre, desde una perspectiva 
antropológica, es el filósofo que la llevará a sus últimas consecuencias.31 Que 
toda conciencia sea conciencia de algo no significa, para Sartre, que el algo 
es un simple contenido de la conciencia aun bajo la forma de representación 
ni siquiera un ingrediente de la conciencia asimilado por ella en el acto 
de conocer. “Conciencia de algo” significa, al contrario, el movimiento de trans-
cendencia de la conciencia a lo que no es ella misma o su apertura fundamental 
a lo otro, rompiendo así la pura inmanencia. Este es el sentido del descubri-
miento de Husserl, que Sartre subraya.32 Lo que Sartre hace con Husserl es, 
por decirlo así, hegelianizarlo. Sartre lee la intencionalidad desde el capítulo IV 

26 “A veces pienso que toda filosofía no es más que una meditación sobre Shakespeare”. 
Levinas, Emmanuel. El tiempo y el otro. Barcelona: Paidós, 1993, p. 113. En su crítica a la on-
tología Levinas remite a Macbeth.

27 Husserl, Edmund. Méditations cartésiennes. Trad. E. Levinas y G. Peiffer. París: Vrin, 2001.
28 “…La presentación y el desarrollo de las nociones empleadas lo deben todo al método 

fenomenológico”. Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 54. “La fenomenología de 
Husserl ha hecho posible este pasar de la ética a la exterioridad metafísica”. Ibíd., p. 55.

29 De este libro véase concretamente el capítulo “La conciencia no intencional”, en: Levi-
nas, Emmanuel. Entre nosotros. Valencia: Pre-Textos, 1993.

30 Toda la obra de Levinas está construida en base a una diálogo crítico con Husserl (y 
también, como veremos después, con Heidegger). Además de las obras ya mencionadas cf., 
Levinas, Emmanuel. La teoría fenomenológica de la intuición. Salamanca: Sígueme, 2004. Levinas, 
Emmanuel. Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Madrid: Síntesis, 2009.

31 Por ejemplo en: “Una idea fundamental de la fenomenología de Husserl: la intencionali-
dad”. Cf., Sartre, Jean-Paul. Situations 1. Essais critiques. París: Gallimard, 1947. El artículo citado 
fue publicado por Sartre en 1939.

32 Otra cuestión es si Sartre interpreta correctamente a Husserl, o no, que es algo que aquí 
no estamos en condiciones de considerar.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 131

de la Fenomenología del Espíritu. Por eso, en El ser y la nada escribe: “La solución 
que Hegel da al problema, en el primer volumen de la Fenomenología del Espíritu, 
nos parecerá realizar un progreso importante en relación a la que propone 
Husserl. La aparición del prójimo no es indispensable ya, en efecto, para la 
constitución del mundo y de mi ‘ego’ empírico, sino para la existencia misma 
de mi conciencia como conciencia de si”.33

Pero Levinas hará justamente todo lo contrario de lo que propone Sartre, 
porque para él la intencionalidad no permite dar cuenta de lo más importante, 
la relación con el otro: la ética. Según el filósofo lituano todo conocimiento 
absorbe al sujeto y retorna a la unidad, por eso en el conocimiento no se su-
pera la soledad, no se supera el solipsismo. La razón se encuentra en sí misma 
en soledad, y el solipsismo es la estructura misma de la razón. Añade Levinas 
en una clara referencia a Husserl: “La intencionalidad de la conciencia permite 
distinguir el yo de las cosas, pero no hace desaparecer el solipsismo porque 
su elemento, la luz, nos hace dueños del mundo exterior, pero es incapaz de 
encontrarnos con un interlocutor”.34 En este sentido, la reflexión levinasiana 
es clara, porque si admitimos la intencionalidad ¿qué sucede con la ética? En 
otras palabras: ¿puede la fenomenología –no solo la de Husserl sino también 
la de Sartre– pensar y describir la relación ética? Y la respuesta a esta pre-
gunta es claramente negativa. Por eso escribe Levinas que: “Lo esencial de la 
ética está en su intención trascendente y porque toda intención trascendente no 
tiene la estructura noesis-noema”.35 Esta frase de Totalidad e infinito resume a la 
perfección la principal crítica de Levinas a la fenomenología de Husserl. Sigue 
diciendo el pensador lituano: “La relación con el Otro no tiene, de inmediato, 
la estructura de la intencionalidad. No es apertura a…, intención de…, que 
ya es apertura a ser e intención de ser. Lo absolutamente otro no se refleja en 
una conciencia, resiste a la indiscreción de la intencionalidad”.36 Esta idea irá 
reapareciendo a lo largo y ancho de muchos de sus escritos, especialmente, 
como ya se ha dicho, en un artículo recogido en Entre nosotros y titulado “La 
conciencia no intencional” que fue publicado originariamente en Berna en 
1983. Levinas comienza “La conciencia no intencional” reconociendo de nue-
vo a Husserl su maestría, y declarando la principal inspiración de sus escritos, 
pero, ya desde el principio, surge la crítica, porque según él hay, en Husserl, un 
privilegio de la representación, del saber, y, por lo tanto, del sentido ontológi-
co del ser.37 Es verdad, admite Levinas, que Husserl intentó separarse de esta 

33 Véase el capítulo titulado “Husserl, Hegel, Heidegger”, en: Sartre, Jean-Paul. L’être et le 
néant. París: Gallimard, 1988, p. 280.

34 Levinas, Emmanuel. El tiempo y el otro. Op. cit., p. 105.
35 Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 55.
36 Levinas, Emmanuel. “Transcendencia y altura”. En: La realidad y su sombra. Madrid: Trotta, 

2001, p. 96.
37 Levinas, Emmanuel. “La conciencia no intencional”. En: Entre nosotros. Ensayos para pensar 

en otro. Valencia: Pre-Textos, 1993, p. 152.



132 - Joan-Carles Mèlich

visión a lo largo de su obra, pero no consiguió dar prioridad a la relación con el 
otro, una relación que no puede comprenderse desde la intencionalidad. Esta 
crítica la ha explicado con suma claridad el fenomenólogo alemán Bernhard 
Waldenfels en su artículo Antwort auf das Fremde.38 Intencionalidad significa que 
algo es pensado como algo, comprendido como algo y tratado en un determi-
nado sentido. Comprender es una sutil forma de apropiación y, por lo mismo, 
de destrucción y de eliminación del otro.

Con esto llegamos al tema de este breve ensayo, esto es, a la cuestión 
educativa, porque ¿cómo se traduce la crítica a la intencionalidad en términos 
pedagógicos? Fácilmente recordaremos que, desde antiguo, la filosofía 
sostuvo que solo aprendemos lo que ya sabíamos (p. e. la mayéutica de Sócrates).39 
Eso que ya sabíamos queda inserto en la conciencia a modo de recuerdo evo-
cable, de recuerdo presente, de recuerdo representable. Y, según Levinas, la 
fenomenología husserliana no puede escapar a esta visión porque encontramos 
en ella un privilegio de la presencia, del presente y de la representación.40 Desde 
una perspectiva fenomenológica ortodoxa aprender sería una derivación del 
prender, es decir, del captar, del agarrar. El aprender domina y posee lo apren-
dido, y no es un prender puramente metafórico. Digámoslo en una palabra: 
en la tradición filosófica occidental, el aprender prende. Percibir es captar, y, nos 
recuerda Levinas, que el “concepto” (Begriff) conserva ya este significado de 
“dominación” (greifen). Levinas, pues, se separa de la tradición pedagógica oc-
cidental, la mayéutica. En resumen, según él, la relación con el otro no puede 
comprenderse, como hemos visto, a partir de la intencionalidad; todo lo con-
trario, hay que concebirla en términos opuestos a la luz (conocimiento, saber, 
representación, intencionalidad). Y es aquí el lugar, en el que el joven Levinas 
introducirá un término que ya no abandonará y que volverá a recuperar en 
Totalidad e infinito: el eros. La relación con el otro –la educación– no es mayéutica, 
sino erótica.41

Y de Husserl a Heidegger. A Levinas el pensador de la Selva Negra le resulta 
ambivalente. Si para entender una filosofía es necesario establecer su antago-
nista, esto es, no solamente desde quién se piensa sino también contra quién se 
piensa, en el caso de Levinas este es, sin lugar a dudas, Martin Heidegger. No 
obstante, y pese a las dudas que le presenta la biografía de Heidegger, Levinas 
admiraba Ser y tiempo. Esta obra inmensa es, para él, una de las mejores obras 
de la historia de la filosofía.42 Pero ¿por qué a pesar de la admiración por Ser 

38 Hay versión castellana: Waldenfels, Bernhard. “Respuesta a lo extraño”. En: Daimon. 
Revista de Filosofía, 14, 1997, pp. 17-26.

39 Esta es una idea que ya aparece al inicio de Totalidad e infinito.
40 Levinas, Emmanuel. “La conciencia no intencional”. Op. cit., p. 153.
41 Sobre esta cuestión puede cf., Bárcena, Fernando y Mèlich, Joan-Carles. La educación 

como acontecimiento ético. Natalidad, narración y hospitalidad. Buenos Aires: Miño & Dávila, 2014. (Se-
gunda edición corregida y aumentada).

42 Así que si tuviéramos que situar Totalidad e infinito podríamos hacerlo entre La estrella de la Re-
dención y Ser y tiempo. Levinas piensa en la tensión entre Rosenzweig, por un lado, y Heidegger, por otro.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 133

y tiempo Levinas se separa y se opone a las tesis heideggerianas?43 Desde la 
publicación de su temprano ensayo De la evasión (1935) Levinas  no se limitará 
a interpretar a Heidegger, como había hecho hasta entonces, sino que añadirá 
una crítica implacable que se radicalizará a partir de la Segunda Guerra Mun-
dial y, como es lógico, con la relación de sobras conocida de Heidegger con el 
nazismo.44 Pero sería demasiado fácil limitar la crítica de Levinas a Heidegger 
a esta cuestión. La cosa va mucho más lejos. Por ejemplo, ya en El tiempo y el 
otro (1947), título de resonancias heideggerianas, Levinas mostró su discon-
formidad con los planteamientos su maestro. ¿Por qué? Porque la filosofía de 
Heidegger ignora la ética. ¿En qué se basa Levinas para sostener algo así? 
Veámoslo. La relación con los demás es, para Heidegger, una estructura ontoló-
gica del “existir” o del “existente” (Dasein), pero “en la práctica, no representa 
papel alguno ni en el drama del ser ni en la analítica existencial. Todos los 
análisis de Ser y tiempo se refieren, bien a la impersonalidad de la vida cotidiana, 
o bien al Dasein aislado”.45 Levinas constata que, en Heidegger, la relación con 
el otro no es una relación cara a cara. En otras palabras, diferencia de lo que 
se sostiene en Ser y tiempo, para el filósofo lituano no es la preposición mit 
(con) la que debe describir la relación con el otro.

La crítica se agudizará en Totalidad e infinito, que, sugiero, puede leerse como 
un “anti Ser y tiempo”, incluso en lo referente al estilo de Levinas, un estilo que 
siempre estuvo marcado por la forma de pensar de Heidegger.46 En Totalidad e 
infinito arremete contra Heidegger porque considera que este no hace justicia 
a los fenómenos éticos, porque, para decirlo en una palabra, los somete a 
la ontología. La filosofía de Heidegger es expresión de un pensamiento que 
mutila, como casi todas las filosofías de la historia occidental, la verdad de 
Dios, del hombre y del mundo, en tanto considera los aspectos éticos como 
secundarios.47 Así pues, podríamos decir que mientras que la filosofía del pen-
sador de Friburgo es una “ontología de la totalidad”, la de Levinas será una 
“epifanía del rostro”. Por eso escribe en Totalidad e infinito: “Filosofía del poder, 
la ontología, como filosofía primera que no cuestiona el Mismo, es una filosofía 
de la injusticia. La ontología heideggeriana que subordina la relación con el 
Otro a la relación con el ser en general (…) permanece en la obediencia de lo 
anónimo y lleva, fatalmente, a otra potencia, a la dominación imperialista, a 

43 Bernstein, Richard J. El mal radical. Una indagación filosófica. Op. cit., p. 246. Para considerar 
la crítica de Levinas a Heidegger, véanse: Peperzak, Adriaan. “Algunas tesis para la crítica de 
Emmanuel Levinas a Heidegger”. En: Signos filosóficos, vol XIII, núm. 25, enero-junio 2011, pp. 
151-168. Así como Peperzak, Adriaan. To the Other. An Introduction to the Philosophy of Emmanuel 
Levinas. West Lafayette: Purdue University Press, 1993.

44 Sobre la relación entre Heidegger y el nazismo creo que el mejor libro sigue siendo el de 
Ott, Hugo. Martin Heidegger. Madrid: Alianza, 1992.

45 Levinas, Emmanuel. El tiempo y el otro. Barcelona: Paidós, 1993, p. 78.
46 Peperzak, “Algunas tesis para la crítica de Emmanuel Levinas a Heidegger”. Op. cit., pp. 

151-152.
47 Ibíd., p. 153.



134 - Joan-Carles Mèlich

la tiranía”.48 No es el objetivo de este artículo analizar la crítica de Levinas a 
Husserl y a Heidegger, pero sí que cabe decir para concluir este breve apar-
tado que, a diferencia de lo que sucede con La estrella de la Redención de Franz 
Rosenzweig, según Levinas ni Husserl ni Heidegger son capaces de dar cuenta 
de la cuestión ética o, lo que es lo mismo, ni la fenomenología trascendental 
ni la fenomenología existencial nos permiten abordar la problemática del otro, 
de la alteridad. Para dar ese paso será necesario tener presente, además por 
supuesto del mencionado Rosenzweig, la Biblia y algunos escritores y obras 
literarias, como por ejemplo Los hermanos Karamazov de Dostoievski o la poesía 
de Paul Celan. 

Vamos a continuación a considerar más en detalle lo que el pensamiento 
de Levinas da de sí en educación. Aunque el filósofo lituano no escribió ninguna 
obra dedicada específicamente a esta temática, sí que es posible rastrear su 
pensamiento en algunos de sus textos. Pero, en cualquier caso, de lo que se 
trata es de pensar la educación desde Levinas, a partir de Levinas. 

4. Una pedagogía del rostro
Levinas prosigue lo que Rosenzweig había iniciado: una crítica radical a la 

tradición metafísica de Parménides a Hegel. De hecho, esta cuestión se 
concreta en un tema dominante, quizá el único, que configura su pensamiento: 
¿cómo deshacerse del yo?, y, en consecuencia, ¿cómo estar a la altura de lo 
que el otro me pide? Estas son las preguntas éticas, y, cabe señalar, que la 
primera es inseparable de la segunda. Las demás son propias de la ontología y, 
en todo caso, de la moral, que, en definitiva, es una forma cruel de ontología.49 
Para el pensador lituano toda la preocupación de la filosofía se ha centrado en 
el conocimiento y en el ser: gnoseología y ontología. Pero la idea central que 
uno encuentra en el fondo del pensamiento levinasiano es que antes de todo 
conocimiento, antes de todo saber, se halla la ética.50 Y es aquí el lugar en el 
que se inscribe la fenomenología del rostro. Pero antes de comenzar con esta 
cuestión es necesario preguntarse: ¿qué es el rostro? ¿Qué significa rostro? 
Sin duda esta es una pregunta difícil puesto que cualquier definición de ros-
tro, ya nos va a alejar de él, de su sentido. Porque el rostro no se puede definir. 
Veamos cómo lo dice Levinas: “El rostro está presente en su negación a ser 
contenido. En este sentido no podría ser comprendido, es decir, englobado. 
Ni visto ni tocado, porque en la sensación visual o táctil, la identidad del yo 
envuelve la alteridad del objeto que precisamente llega a ser contenido”.51 En 
otras palabras, el rostro no podrá ni ser conocido ni ser reconocido, puesto 

48 Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 70.
49 Me he ocupado de la relación entre ontología y moral en: Mèlich, Joan-Carles. Lógica de 

la crueldad. Barcelona: Herder, 2014.
50 Mosès, Stéphane. Un retour au judaïsme. París: Éditions du Seuil, 2008, p. 102.
51 Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 207. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 135

que cuando el rostro se conoce ya se convierte en cara y entonces deja de ser 
una demanda ética para convertirse en una categoría moral.

Vamos a tomar esta idea de Totalidad e infinito para pensar la educación. Para 
Levinas educar es transmitir (al que es educado) el sentido de la alteridad.52 Esto 
significa que desde una perspectiva ética lo humano no da comienzo con la 
obediencia a una ley (algo así sería propio de una visión moral), sino con el 
cuidado del otro (le souci de l’autre). La educación es cuidar de la vulnerabilidad 
del otro, ocuparse de su sufrimiento. Si Heidegger, en Ser y tiempo, sostuvo que 
el existir (Dasein) es un ente en cuyo ser le va su ser, para Levinas somos (ética-
mente) seres en cuyo ser nos va el ser del otro. La ética es dar cuenta del otro 
que sufre, del otro-doliente, del otro-vulnerable. Y, en este sentido, la ética es 
lo que distingue educar de adoctrinar. Es verdad que en toda relación educativa 
se transmite una gramática moral, pero si la relación es educativa entonces no 
solamente se transmite una gramática moral. Para que la educación sea educación 
es necesario que tenga lugar lo que en otro lugar hemos llamado un aconteci-
miento ético.53

Se comprende ahora, creo, lo que decía hace un momento, a saber, que, 
en sentido estricto, el rostro no se puede definir porque no es, no es ser, es 
lo que está “más allá del ser”. El rostro escapa a la ontología; la quiebra, la 
resquebraja. Y precisamente por esta razón, para Levinas no hay, en rigor, feno-
menología del rostro, porque el rostro no es fenómeno. El rostro no es, acontece, 
rompe la identidad del yo. El rostro es lo que no se puede comprender, es 
lo que no se puede asimilar. Por eso es disimilador. No puede ni contenerse 
ni reconocerse. Es verdad que el otro siempre es, de una forma u otra, una 
“imagen-de-otro”, pero el otro, como rostro, es lo que rompe toda imagen, 
todo concepto y todo lenguaje. El rostro del otro no puede ser expresado, no 
puede ser dicho. El rostro se halla más allá del mythos y del logos. Es lo otro de la 
palabra, lo radicalmente otro. No es posible describir el rostro, decirlo. No es 
posible hablar del rostro. Una lectura de El tiempo y el otro nos da a pensar que, 
a partir de Levinas, el rostro no se puede concebir en términos de conoci-
miento o de representación; por eso, el rostro no es ni mythos ni logos, sino eros. El 
rostro es más diabólico que simbólico, porque la palabra del rostro ya no tiene 
vocación de síntesis, de una comprensión, no puede ser simbólica.54 Todo lo 
contrario, lo que el rostro provoca es una brecha, una grieta (écart), una dife-
rencia que, precisamente porque no es ontológica sino ética, es deferencia.55

52 Así se expresa Levinas en una entrevista recogida en: Hocquard, Anita. Éduquer, à quoi 
bon? París: PUF, 1996.

53 Cf., Bárcena, Fernando y Mèlich, Joan-Carles. La educación como acontecimiento ético. Natal-
idad, narración y hospitalidad. Op. cit.

54 Esta idea la desarrolla Ouaknin, Marc-Alain. Lire aux éclats. Éloge de la caresse. París: Seuil, 
1992, p. 269.

55 Me inspiro para esta interpretación en: Ouaknin, Marc-Alain. Méditations érotiques. Essai 
sur Emmanuel Levinas. París: Balland, 1992.



136 - Joan-Carles Mèlich

Desde esta perspectiva, pues, nos damos cuenta de que en la tradición 
occidental, la pedagogía ha sido concebida como una relación de la organi-
zación y de la planificación, una relación fabricadora; una relación en la que 
todo estaba previsto. En la pedagogía occidental el rostro del otro se ha visto 
y, por ello, se ha convertido en cara, en imagen del otro, una imagen moral, 
jurídica, política, científica o religiosa, pero en cualquier caso en una imagen, 
y la imagen no es un sentido sino un significado, esto es, un sentido dado, un 
sentido pre-dado, un sentido ya establecido definitivamente en el interior de 
una gramática, un sentido que deja de ser sentido y se convierte en significado.

Levinas nos enseña que la vista no puede dar cuenta del rostro, porque el 
rostro es lo que escapa a la visión. No se ve, se oye. La ontología habita el reino 
de la visión; la ética, en cambio, nace en la escucha. El Otro, en su rostro, 
no se ve, me llama, y esa llamada me transforma. Habitualmente veo al otro 
como una cara, esto es, como un personaje en un contexto. Nos hacemos una 
imagen física, social y moral del otro. Pero él, en su rostro, rompe toda imagen 
y toda representación. No hay representación del rostro. El rostro prohíbe 
toda representación y, en este sentido, la relación ética no es una variedad 
de la conciencia, sino todo lo contrario, es su cuestionamiento, un cuestio-
namiento que parte del otro, que me asalta, me demanda y me inquieta.56 Por 
eso el otro, en su rostro, no es una proyección de mí, sino todo lo contrario, 
es lo que resquebraja todas mis proyecciones. Esta ruptura es instaurativa, es 
la que instaura la ética, esto es, la respuesta ética. Desde la perspectiva de 
Levinas, pues, el sujeto es una ruptura, una interrupción en el orden del ser. 
Lo humano surge en la interrupción de la ontología. Éticamente somos seres 
descentrados, disimilados. 

Es evidente que todo esto resulta profundamente incómodo para la 
pedagogía, para la tradición pedagógica, al menos en su tradición domi-
nante occidental. ¿Por qué? Porque hemos sido educados en una moral 
que ha fagocitado la ética. Porque no tenemos tiempo para el otro, porque 
hemos heredado una vivencia cronológica del tiempo en la que no hay un 
lugar para el otro. ¿Qué significa habitar un tiempo cronológico? Significa, en pocas 
palabras, que vivimos envueltos en protocolos, en cronogramas, en plani-
ficaciones, en códigos deontológicos… Pero el rostro rompe con el tiempo 
del yo. Tanto Rosenzweig, en El nuevo pensamiento, como Levinas, se ocuparon 
de explicar otro modo de ver, y de vivir, el tiempo. Para ellos el tiempo es el otro: 
discontinuidad, diferencia, disimilación. Por el contrario, el tiempo cronoló-
gico que hemos heredado es un tiempo asimilador. El rostro no soporta este 
tiempo porque rompe mi poder, porque lo pone en jaque. Levinas define el 
poder como la presencia en un mundo que, por derecho, se convierte en mis 
ideas.57 El rostro expresa que hay un más allá de lo determinado, un más allá 
de lo ya establecido, un más allá de los proyectos, de mis proyectos. El rostro 

56 Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 209.
57 Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 277.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 137

expresa que hay un infinito más allá de lo finito, un infinito que no puede quedar 
reducido a mi finitud. A la relación con tal porvenir, irreductible al poder sobre 
los posibles, la llama Levinas fecundidad.58

Cuando habla del rostro (visage) del otro Levinas no se refiere a una forma 
plástica, a una cara, sino a la desnudez (nudité), a la vulnerabilidad, a la radical 
soledad del otro que es una especie de prefiguración de su muerte. Se separa 
aquí Levinas, como en tantos otros lugares, de Heidegger. La muerte no es 
mi muerte sino la muerte del otro. En Heidegger hay una ontología de la muerte, 
pero no una ética de la muerte. En Dios, la muerte y el tiempo Levinas dirá: “Nos 
encontramos con la muerte en el rostro de los demás”.59 He aquí una ética 
de la muerte, porque, en la muerte del otro, frente a su rostro, soy irreempla-
zable. Soy yo el que tengo que responder, no otro. En ética, lo humano da 
comienzo en el momento en el que el ser del otro es más importante que el 
mío, en el momento en que la muerte del otro es más importante que la mía, 
en el momento en que soy capaz de morir-por. En otras palabras, para Levinas 
lo humano comienza con la santidad (sainteté). Pero hay que tener presente 
que la santidad no es una categoría teológica sino ética. No debe entenderse 
la santidad como la relación entre el hombre y Dios, sino como la relación 
ética humana.60 Es el modo de responder del otro. Frente a una pregunta uno 
responde a, pero frente a una demanda tiene que responder de. Y es ahí el lugar 
del rostro. El rostro es una interpelación, un aguijón que demanda sin hablar, 
sin palabras, es aquello para lo que no hay palabras.

5. La fecundidad
Pero para pensar la educación a partir de Levinas no es suficiente con el 

rostro, es necesario ir “más allá del rostro”, es necesario acudir al erotismo 
y, especialmente, a la fecundidad. También muy pronto, en El tiempo y el otro, 
el joven Levinas ya se ocupó del Eros. Frente a la tradición gnoseológica y 
ontológica dominante en la cultura occidental, una tradición teórica, centrada, 
como hemos visto, en la visión (logos o mythos), Levinas opone la no visión, la 
no representación, el no conocimiento, la no palabra. Para él, hay que caracte-
rizar la relación con el otro en términos opuestos a las descritas en la 
metafísica occidental. Esta lo ha hecho en términos de luz (conocimiento, saber, 
representación, intencionalidad…) Frente a la luz, Levinas sugiere la relación 
erótica. En el Eros “el otro en cuanto otro no es aquí un objeto que se torna 
nuestro o se convierte en nosotros, al contrario, se retira en su misterio”.61 El 
conocimiento no puede dar cuenta de la ética, porque la ética no es cono-
cimiento sino acontecimiento. En un acontecimiento el sujeto se rompe. No es 

58 Ibídem.
59 Levinas, Emmanuel. Dios, la muerte y el tiempo. Madrid: Cátedra, 1994, p. 126.
60 Mosès, Stéphane. Un retour au judaïsme. Op. cit., p. 103.
61 Levinas, Emmanuel. El tiempo y el otro. Op. cit., p. 129.



138 - Joan-Carles Mèlich

posible nombrar el acontecimiento, porque el acontecimiento es lo que nos 
deja sin palabras, en silencio.

Más arriba hemos hecho referencia a esta frase de Totalidad e infinito: “A la 
relación con tal porvenir, irreductible al poder sobre los posibles, la llama-
mos fecundidad”. La fecundidad indica un porvenir que no es mi porvenir, es 
un porvenir imprevisible, abierto a los acontecimientos. La relación educativa 
(padre/madre/hijo) (maestro/discípulo) es una relación fecunda. Un ser capaz 
de otro destino diferente del suyo, tanto de sí mismo como del que él mismo 
ha programado, ha planificado, ha establecido, es un ser fecundo. Por eso, sin 
fecundidad no hay educación: “La relación con el hijo, es decir, la relación con 
el Otro, no poder, sino fecundidad, pone en correspondencia con el porvenir 
absoluto o tiempo infinito”.62

En el capítulo titulado “La trascendencia y la fecundidad” de la cuarta parte 
Totalidad e infinito Levinas se ocupa en detalle de describir la relación padre e 
hijo. Pero para llegar a esta cuestión, el filósofo lituano comienza recordando la 
fenomenología del eros. En el amor (en el erotismo) no hay ni saber ni poder: 
“La sexualidad no es en nosotros ni saber, ni poder, sino la pluralidad misma 
de nuestro existir”.63 Desde esta perspectiva la paternidad no es el resultado 
del poder sino de la fecundidad. Esto significa, según Levinas, que el hijo no es 
mi obra, no es un objeto, algo que yo he fabricado. Por eso, el hijo no es tam-
poco mi propiedad. Así: “Ni las categorías del poder, ni las del saber, describen 
la relación con el hijo. La fecundidad del yo no es ni causa ni dominación. No 
tengo mi hijo, soy mi hijo. La paternidad es una relación con un extraño que 
al mismo tiempo que es el otro (…) es yo”.64 La paternidad, por tanto, como 
la unidad eleática del ser, rompe con el ser de Parménides que ha dominado 
la cultura occidental. En la existencia ética, en la paternidad, hay multiplicidad 
y trascendencia. Un yo fecundo es un yo trascendente, es un yo volcado al 
otro, rehén del otro. En la paternidad el yo se libera de sí mismo: yo soy mi 
hijo. Imposible de comprender para la lógica, la descripción de la fecundidad 
de Levinas es de vital importancia para la educación. El padre (y habría que 
ver si también, en cierto sentido, el maestro) no es la causa del hijo. Por eso 
el hijo no es su propiedad. El hijo recupera el padre pero es exterior a él. Este 
es un aspecto crucial: la exterioridad. Fecundidad es exterioridad. Justamente lo 
que no ha podido comprender la metafísica occidental, una metafísica que dio 
lugar a la mayéutica: no recibir nada del otro sino lo que está en mí.65 No hay edu-
cación sin exterioridad, sin alteridad, sin acontecimiento. Y el hijo lo exterior, 
la singularidad que acontece y que rompe la inmanencia del yo, de lo mismo, 
del ser. De ahí que Levinas escriba que el hijo es hijo único.66

62 Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 278.
63 Ibíd., p. 285.
64 Ibídem.
65 Ibíd., p. 67.
66 Ibíd., p. 286.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 139

Ser fecundo significa ser múltiple, ser discontinuo, significa existir en la 
disimilación. Toda relación educativa si es realmente educativa es una relación 
discontinua, porque educar no es simplemente heredar o continuar, porque 
educar no es en absoluto obedecer. Educar es un comenzar de nuevo, un 
iniciar de otro modo, un vivir distinto. Una educación que repita la pala-
bra heredada es adoctrinamiento. En la relación adoctrinadora se reproducen 
caras. Lo mismo, lo idéntico, se desdobla a sí mismo en el otro, que, preci-
samente porque es un doble del yo, deja de ser otro, deja de ser diferente. 
Imperio de lo mismo, de lo idéntico, el totalitarismo político (la tiranía) es el 
resultado, para Levinas, del totalitarismo ontológico.67 Algo parecido podría 
decirse del totalitarismo pedagógico, esto es, del adoctrinamiento.

6. Telón

Un poema de Paul Celan dice:

Sólo si soy desertor soy fiel.
Yo soy tú cuando soy yo. 

Levinas citará el segundo verso en el capítulo titulado “La substitución” de 
su libro De otro modo que ser o más allá de la esencia, y volverá sobre él en Dios, la 
muerte y el tiempo al escribir: “El yo es completamente rehén antes de ser ego. 
(…) Y sólo esta condición de rehén hace que pueda existir el perdón, la piedad 
o la compasión. Para terminar recordaremos a Paul Celan: Ich bin du, wenn ich 
ich bin”.68 No cabe duda de que este verso de Celan es importante para com-
prender el sentido de la ética levinasiana. Pero, sorprendentemente, nunca 
aparece citado otro verso, el que Celan escribe antes: “Tan sólo al desertar soy 
fiel”, que, a mi juicio, es también de gran importancia para comprender una 
educación desde la respuesta al rostro del otro.

La civilización occidental ha configurado una pedagogía metafísica en la 
que el singular solo es contemplado bajo el signo de lo universal, de la cate-
goría. En ella la excepcionalidad está penalizada porque no soporta el nombre 
propio. Pero lo grave del asunto es que una vez irrumpe la metafísica ya no 
hay vuelta atrás. Aunque Dios haya muerto todavía sigue vivo en la gramáti-
ca, como dirá Nietzsche en Crepúsculo de los ídolos. Una pedagogía metafísica 
es una metafísica de la obediencia a la ley, de la fidelidad a los principios y a 
los protocolos. La metafísica no es solo una epistemología, sino además es, 
sobre todo, una ontología y una moral. Y en toda moral, como ya  mostré am-
pliamente en otro lugar, opera una lógica de la crueldad. No es posible vivir al 
margen de la moral. Pero todavía existe la posibilidad de vivir en sus márgenes, 

67 Ibíd., p. 70.
68 Levinas, Emmanuel. Dios, la muerte y el tiempo. Op. cit., p. 210.



140 - Joan-Carles Mèlich

en sus intersticios, en sus zonas oscuras. En esos márgenes, en las grietas 
de la moral, se filtra el tiempo de la ética, un tiempo de indeterminación, de 
ambigüedad, de atención al singular, al nombre propio, un tiempo de trans-
gresión. No es posible vivir al margen de la moral (y, por lo mismo liberarnos 
de la gramática del absoluto, de la gramática metafísica, del dualismo y de la 
presencia, para decirlo en términos de Derrida), no es posible romper con 
lo Mismo, con la Totalidad, pero sí cabe (todavía) aprender a habitar esos 
tiempos de transgresión. Eso es lo que nos enseña la filosofía de Emmanuel 
Levinas, nos enseña que todavía es posible hacer frente a la metafísica de 
la totalidad, a la tiranía y a la guerra, a la crueldad de la moral y al horror de 
los campos de exterminio, al drama de las deportaciones y de las torturas. El 
ser humano, precisamente porque es inevitable e ineludiblemente finito, no 
podrá evitar la posibilidad del mal. Nunca habitaremos el paraíso. Somos 
humanos no porque hayamos erradicado el mal, sino todo lo contrario, porque 
no podemos erradicarlo. Pero bajo esa espada de Damocles todavía cabe la 
compasión, el cuidado del otro, la atención y la respuesta a ese aguijón del 
extraño que nos demanda en una noche de tormenta. Esa es la lección de 
Levinas. No es una lección moral, no es un discurso de buenas intenciones, 
sino el sentido de la ética. La educación, entonces, desde esta perspectiva, no 
podrá eludir la moral, claro está, porque no podrá eludir la herencia, la gramática 
que recibimos al venir al mundo, pero tampoco podrá olvidar que las situa-
ciones éticas son insoslayables. La ética no está al final de la educación sino 
al principio. La ética es la respuesta a la excepción desde la excepción. 

Bibliografía

Agamben, Giorgio. Lo que queda de Auschwitz. El archivo y el testigo. Homo sacer 
III. Valencia: Pre-Textos, 2000.

Bárcena, Fernando y Mèlich, Joan-Carles. La educación como acontecimiento 
ético. Natalidad, narración y hospitalidad. Buenos Aires: Miño & Dávila, 2014.

Bensussan, Gérard. Franz Rosenzweig. Existencia y filosofía. Rubí: Anthropos, 
2009. 

Bernstein, Richard J. El mal radical. Una indagación filosófica. Buenos Aires: 
Lilmod, 2005.

Hocquard, Anita. Éduquer, à quoi bon? París: PUF, 1996.
Husserl, Edmund. Méditations cartésiennes. Trad. E. Levinas y G. Peiffer. 

París: Vrin, 2001.
Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Salamanca: Sígueme, 1977.
Levinas, Emmanuel. De otro modo que ser, o más allá de la esencia. Salamanca: 

Sígueme, 1987.
Levinas, Emmanuel. El tiempo y el otro. Barcelona: Paidós, 1993.
Levinas, Emmanuel. Entre nosotros. Valencia: Pre-Textos, 1993.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 141

Levinas, Emmanuel. Dios, la muerte y el tiempo. Madrid: Cátedra, 1994.
Levinas, Emmanuel. Difficile liberté. París: Le livre de poche, 1995.
Levinas, Emmanuel. Fuera del sujeto. Madrid: Caparrós, 1997. 
Levinas, Emmanuel. La realidad y su sombra. Madrid, Trotta, 2001.
Levinas, Emmanuel. La teoría fenomenológica de la intuición. Salamanca: 

Sígueme, 2004. 
Levinas, Emmanuel. Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Madrid: 

Síntesis, 2009.
Mate, Reyes. La razón de los vencidos. Barcelona: Anthropos, 1991.
Mèlich, Joan-Carles. La lección de Auschwitz. Barcelona: Herder, 2004.
Mèlich, Joan-Carles. Ética de la compasión. Barcelona: Herder, 2010.
Mèlich, Joan-Carles. Filosofía de la finitud. Barcelona: Herder, 2012.
Mèlich, Joan-Carles. Lógica de la crueldad. Barcelona: Herder, 2014.
Mosès, Stéphane. Sistème et révelation. La philosophie de Franz Rosenzweig. París: 

Seuil, 1982. 
Mosès, Stéphane. El ángel de la historia. Rosenzweig, Benjamin, Scholem. 

Madrid: Cátedra, 1997.
Mosès, Stéphane. Más allá de la guerra. Barcelona: Riopiedras, 2005.
Mosès, Stéphane. Un retour au judaïsme. París: Éditions du Seuil, 2008.
Ouaknin, Marc-Alain. Lire aux éclats. Éloge de la caresse. París: Seuil, 1992. 
Ouaknin, Marc-Alain. Méditations érotiques. Essai sur Emmanuel Levinas. 

París: Balland, 1992.
Ott, Hugo. Martin Heidegger. Madrid: Alianza, 1992.
Peperzak, Adriaan. To the Other. An Introduction to the Philosophy of Emmanuel 

Levinas. West Lafayette: Purdue University Press, 1993.
Peperzak, Adriaan. “Algunas tesis para la crítica de Emmanuel Levinas a 

Heidegger”. En: Signos filosóficos, vol XIII, núm. 25, enero-junio 2011, pp. 151-
168. 

Rosenzweig, Franz. La estrella de la Redención. Salamanca: Sígueme, 1977.
Sartre, Jean-Paul. Situations 1. Essais critiques. París: Gallimard, 1947.
Sartre, Jean-Paul. L’être et le néant. París: Gallimard, 1988.
Waldenfels, Bernhard. “Respuesta a lo extraño”. En: Daimon. Revista de 

Filosofía, 14, 1997, pp. 17-26.





El problema del otro como desbordamiento ético: 
Entre la alteridad y lo intersubjetivo

The Problem About the Other Like Ethical Overflow: 
Between Alterity and the Intersubjective

Ingrid Loriet Osorio Quintero
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen:
La fenomenología se refiere al para-

digma de la visualización en tanto es 
entendida como un “modo de ver” aten-
cional en el que se constituye el méto-
do que permite “ir a las cosas mismas” tal 
y como se dan y dentro de los límites en 
los que se dan; sin embargo, ante dicha 
pretensión el problema del Otro, como 
instancia irreductible a la esfera de pro-
piedad, no logra tematizarse a través de 
la reflexión, y permanece en la penumbra 
como lo innombrable, entre claroscuros 
que nos obligan a deponer nuestro or-
gulloso ego e incluso a desbordarnos de 
todo sentido imposible. A continuación 
se pretende pensar la filosofía de Emma-
nuel Levinas en diálogo disonante con la 
fenomenología de Husserl en un intento 
por leer de otra manera un problema ante 
el que el paradigma de la Razón Occi-
dental se haya enmudecido.

Palabras Claves: Alteridad, ética, 
intersubjetividad, Otro, Empatía, proxi-
midad, fenomenología.

Abstract
Phenomenology refers to the para-

digm of the display as it is understood 
as a “way of seeing” attentional whe-
rein the method that permits “to go to 
the things themselves” is constituted as 
given and within the limits in which are 
given; however, the problem with that 
claim of the Other, as irreducible to the 
sphere of property does not thematized 
instance through reflection, and remains 
in the shadows as the unmentionable, 
between shades that will force us to lay 
down our ego and even proud overwhelm 
all sense impossible. Then they intend to 
reflect the philosophy of Emmanuel Le-
vinas dissonant dialogue with Husserl’s 
phenomenology in an attempt to read an 
otherwise a problem to which the para-
digm of Western Reason has been muted.

Key Words: Otherness, ethics, inter-
subjectivity, Other, empathy, proximity, 
phenomenology.



144 - Ingrid Loriet Osorio Quintero

El otro permanece infinitamente trascendente, 
infinitamente extranjero, pero su rostro, en el que se 

produce su epifanía y que me llama, rompe
con el mundo que puede sernos común y cuyas 

virtualidades se inscriben en nuestra naturaleza y que 
desarrollamos también por nuestra existencia.

Emmanuel Levinas  

Desbordarse, rebasar, exceder los límites, la sobreabundancia y lo incon-
tenible, lo saturado y lo oscurecido, el silencio y la ausencia, sean tal vez los 
apelativos correctos para acercarnos al problema del Otro, pues tal categoría 
no corresponde a nuestro control o cálculo racional, sino al misterio y al enig-
ma de lo que enteramente nos sobrecoge. Podremos definir con exactitud las 
cosas en un mundo hecho de ellas, más el sentido de lo Otro habrá de perma-
necer en lo inefable, ya que ante las condiciones de una historia que manifies-
ta el horror de los acontecimientos escritos por el hombre, las respuestas de 
una racionalidad soberana no son suficientes para entenderlo; por lo tanto, 
se hace imprescindible el diálogo con pensadores que de alguna manera han 
tratado de romper con las concepciones tradicionales de la filosofía, incluso a 
riesgo de caer en el mal nombrado misticismo. Hablar de Emmanuel Levinas es 
probablemente sorber de esas oscuridades místicas que tanto criticó Husserl 
en la filosofía heideggeriana; no obstante, ante el declive del viejo paradigma 
de la luminosidad racional de Occidente, sea quizás este tipo de oscuridad la 
que permitiría soportar un mundo marcado por la pérdida del sentido de lo 
humano bajo la obra de un yo autárquico que lo ha reducido todo a su propie-
dad, a la idea de lo inteligible y al dominio de la Razón que, como dios de los 
modernos iluminó hasta enceguecer.

La modernidad, interpretada como proyecto de universalización de la 
Razón, como proyecto de racionalización de todas las esferas de la experiencia 
humana, suele ser presentada como un proceso que condujo de la utopía al 
totalitarismo. Desde el Primer programa de un sistema de idealismo alemán hasta Vat-
timo y Lyotard, pasando por Hölderlin, Nietzsche, Heidegger, Adorno, Horkhe-
imer, Foucault, Arendt, Levinas y Habermas, el diagnóstico de la modernidad 
suele ser el mismo aunque las salidas de ella se opongan y, en muchos casos, 
la valoración o los énfasis de los análisis sean distintos. Parece evidente que 
cada crítica a esta fase de la historia humana estuviera dirigida al develamiento 
de la voracidad del ego cogito, dado que tradicionalmente se ha visto al sujeto, 
al yo como centro de toda reflexión filosófica, un ser capaz de conocer, es 
decir, de dar cuenta de sí mismo y del mundo que lo circunda al tiempo que 
lo cosifica y lo destruye. Empero, es insoslayable que tal sujeto a pesar de su 
mirada retrospectiva a la mismidad, ha de percatarse de que cuando nace 
al mundo, nace a un mundo compartido y por consiguiente, a un mundo 
también para la alteridad, por lo que no se podría seguir hablando de un sujeto 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 145

autoreferencial, trascendental, absoluto y racional, sino de un sujeto que se 
constituye, que existe siempre en relación a Otro que lo desborda y lo excede, 
un próximo y no semejante, que a la vez enuncia lo lejano y lo misterioso. 

Así pues, si bien es innegable que el ser humano es un sujeto que conoce, 
que se da cuenta de lo que ocurre a su alrededor, que establece relaciones 
consigo mismo y con el contexto en el que le corresponde vivir, también es 
necesario asumir que dicha capacidad es condición de todos los seres huma-
nos y que, además, se erige desde la experiencia primigenia con el Otro, con lo 
otro. El hombre pertenece al mundo de las cosas materiales, pero se diferencia 
del resto de objetos en que él puede tener conciencia de lo que está “delante 
suyo”, no es solo cuerpo físico es “cuerpo vivo (Leib)”,1 y comparte con otros 
cuerpos vivos el mundo, que es intersubjetivo. Ya lo expresaba Feuerbach “la 
esencia del hombre está contenida sólo en la comunidad, en la unidad del 
hombre con el hombre, mas una unidad que se basa únicamente en la realidad 
de la diferencia entre el yo y el tú”, nuestro tiempo se ha caracterizado por ser 
el de “la epifanía del Otro”, por eso se hace urgente tratar de establecer qué 
bases éticas trascienden nuestro egoísmo para conmovernos por la alteridad 
en un mundo donde lo colectivo y lo comunitario despierta sospecha y donde 
los intereses privados se legitiman sobre la pobreza, el hambre y la miseria de 
la mayoría. Para tal cometido entonces abordaré la propuesta ética levinasia-
na en contraste con la teoría intersubjetiva de Husserl, como fundador de la 
fenomenología y como su maestro, para posteriormente indicar la relevancia 
de una ética como esta al interior de las reflexiones pedagógicas de nuestro 
tiempo.

Es importante recordar que la formación filosófica de Levinas proviene de 
manera primordial de Husserl y Heidegger, y que inicialmente su lectura de la 
obra de Husserl la realizó en clave heideggeriana, por lo que sus primeras críticas 
al pensador de Friburgo fueron suscitadas desde el intelectualismo que le acu-
ñara Heidegger en su momento; sin embargo, la separación de Levinas con la 
filosofía heideggeriana a partir de lo que consideró la fidelidad del autor de 
Ser y Tiempo al Nacionalsocialismo, lo llevó a un acercamiento diferente con el 
padre de la fenomenología, rescatando muchas de sus nociones y realizando 
otras críticas que le permitirían dar a luz o a “oscuridad” su original propuesta, 
que para el caso de los contextos actuales representa un intento por alcanzar 
lo que solo sería posible desde una conversión aún más difícil que la que 
propone Husserl con su concepción de epojé, y que ha de desentrañar la idea 
de responsabilidad como mandato ético.

La noción de intersubjetividad heredada por Levinas de Husserl, será llevada 
por el pensador de Kaunas hasta la radicalización de su teoría ética como una 
respuesta ante el olvido filosófico del Otro y como un intento de éxodo o salida 

1 Körper es, para Husserl, el cuerpo mecánico, geométrico, que pertenece a las cosas 
extensas cartesianas, mientras que Leib hace referencia al cuerpo, en cuanto organismo mío, 
en cuanto vivido por mi como corporalidad, en el cual yo domino, con el cual me muevo en la 
exploración del mundo circundante.



146 - Ingrid Loriet Osorio Quintero

del Ser. De ahí que sea fundamental pensar la caída del tradicional imperio 
del Mismo sobre el Otro acompañada de la crisis, que ya Husserl había 
analizado, advirtiendo su ulterior renovación en la historia y la emergencia 
de la tarea del filósofo como tarea infinita. Toda crisis encarna posibilidades 
nuevas, no obstante, la desgarradora historia del siglo XX de la que Levinas 
lleva su huella, desencadenó percepciones de mundo que aunque levemente 
anunciadas no habían tenido el estruendo que se escuchó entre los gritos de 
las víctimas en los campos de concentración, y que aún relampaguean en la 
voces de una América Latina que renuncia a su memoria. Esa sería de tal suerte 
la justificación para pensar una propuesta que hiere profundamente al yo al 
hacerlo rehén del Otro en una tentativa desesperada por restituir lo que otrora 
había sido lastimado en los altares de la razón.

Es bien sabido que existe en el hombre la necesidad de unificar para hacer 
familiar lo desconocido, para que lo diverso se haga unívoco, lo variado se 
haga lo mismo y lo diferente se piense en análogo. Mas cada sujeto observa 
su mundo desde el lugar en el que se encuentra y por tanto cada objeto que 
percibimos no lo percibimos de la misma manera, por lo menos no en el plano 
de la representación. Dicha cuestión indica entonces que yo como sujeto estoy 
con otros sujetos que también ven lo que yo veo aunque se lo representen 
de forma distinta, mas ¿Quién es ese Otro que se sitúa a mi lado? “¿Qué 
sucede con otros ego que no son por cierto mera representación y mera cosa 
representada en mí, meras unidades sintéticas de verificación posible en mí, 
sino, por su propio sentido, precisamente otros?”.2 Husserl hace explícito el 
valor referencial del otro para el sujeto y propone movimientos de aproxima-
ción hacia el Otro, como ponerse en su lugar para tratar de comprender en 
su conciencia la visión que la alteridad tiene del mundo, pero ¿qué significa 
incluir al Otro en mi visión del mundo como si yo estuviera en su lugar? ¿Acaso 
eso no representaría un esfuerzo más por comprender y por tanto por redu-
cirlo al dominio del yo? Para entender la experiencia del Otro Husserl recurre 
a la empatía o endopatía3 (einfühlung), que consiste en el conocimiento de la 
subjetividad ajena indirectamente a través del cuerpo.

El “otro” remite, por su sentido constituido, a mí mismo; el otro es reflejo 
de mí mismo, y sin embrago, no es propiamente reflejo; es un análogo de mí 
mismo y, de nuevo, no es, sin embargo un análogo en el sentido habitual.4

Esta experiencia tiene su fundamento en la semejanza de mi cuerpo con 
el cuerpo del Otro, y de esta forma se trasciende la propia conciencia con la 
constitución de otra subjetividad, fundándose de tal suerte la esfera intersub-

2 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. México: FCE., 1996, § 42, p. 149.
3 Otras traducciones definen la palabra como intracepción, intropatía, introyección e 

intraafección.
4 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. Op. cit., p. 154.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 147

jetiva trascendental. El universo de los sujetos establece, pues, una singular 
esfera del ser, el universo monadológico, que directamente es impenetrable y 
al que solo se puede acceder mediante la empatía y los modos de comuni-
cación fundados en ella. En efecto, es a través de la endopatía como yo tengo 
acceso a la conciencia del otro, y al igual que para que yo tenga una visión 
completa de alguna cosa preciso ver la cosa bajo distintas perspectivas, el 
conocimiento colectivo resulta de la confluencia de los puntos de vista de 
varias conciencias. No obstante, el problema de la intersubjetividad no se 
refiere únicamente al problema del conocimiento objetivo que las mónadas 
con puertas y ventanas permiten, sino también al problema del yo ajeno y de 
sus experiencias posibles, esto es, el problema del Otro y su irreductibilidad a 
esfera de propiedad. 

Así pues, Levinas acepta, por un lado, que el viejo maestro de Friburgo 
propuso tesis revolucionarias tanto por su contenido, como por los resul-
tados posteriores a los que ha dado origen; pero, por el otro, le recrimina a 
Husserl el haber abordado los temas de modo fiel a las enseñanzas esenciales 
de la civilización europea. Esto último, podría ser una cualidad al situarlo en 
la excelsa tradición filosófica moderna y sus propuestas de una racionalidad 
augusta; sin embargo, como antes se insinuaba, Levinas encuentra que frente 
a tal filosofía, se hace urgente una ruptura, tal vez con el ánimo de conferirle 
dignidad filosófica a lo que antes estaba excluido: lo contingente, lo finito, lo 
ambiguo, lo impreciso, lo imperfecto, lo Otro.

La filosofía occidental coincide con el develamiento del Otro en el que, al 
manifestarse como ser, el Otro pierde su alteridad. Desde su infancia, la filosofía 
ha estado aterrorizada por el Otro que permanece siendo Otro, ha sido afectada 
por una alergia insuperable. Por ello, se trata esencialmente de una filosofía del 
ser: la comprensión del ser es su última palabra y la estructura fundamental del 
hombre.5 

De cierto modo, lo que admira el pensador lituano en la fenomenología 
de Husserl es la manera como se acerca al conocimiento de las cosas y de su 
ser; conocimiento que no se satisface con la adquisición fría de una verdad 
lejana, sino que involucra la existencia de quien conoce y el mundo histórico 
en el que le corresponde vivir; de tal suerte que aunque las críticas hechas por 
Levinas a Husserl fueron contundentes, también se hizo notable el arraigo de 
su espíritu filosófico como huella indeleble en el pensamiento de un filósofo 
dolorosamente marcado por la historia; y él mismo lo reconoce cuando afirma 
que “si Husserl resulta relevante no es por un aspecto concreto de su doctrina 
sino por adoptar una nueva manera de interrogar las cosas y de filosofar”,6 

5 LEVINAS, Emmanuel. La Huella del Otro. México: Taurus, 2001, p. 49.
6 LEVINAS, Emmanuel. Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Trad. Manuel Vázquez. 

Madrid: Síntesis, 2005, p. 34.



148 - Ingrid Loriet Osorio Quintero

aunque mantiene su distancia respecto a la soberbia voluntad de un yo que 
bajo la percepción asemejadora  pretende reducir el otro a analogía.

Ahora bien, la propuesta de Levinas introduce una lógica del sentido más 
allá del ser, lograda en una ampliación de la racionalidad bajo la figura de la 
alteridad en un ámbito de significaciones imposibles, donde el Otro no podrá 
ser limitado a la claridad de los noemas, y donde la teleología husserliana  o 
la intencionalidad objetivante no tendrán lugar, pues el Otro desborda todo 
lo que soy, es anterior a la constitución de mi yo, es un ensombrecer ético, la 
permanencia en el umbral, la llamada y el mandato. Para este pensador “onto-
logía significa la reducción de lo “otro” a “lo mismo”, la negación y la fagoci-
tación de la alteridad y de la diferencia. “Ontología” es violencia, es sinónimo 
de violencia. En cambio, la ética es la respuesta que el yo da a la demanda, 
a la apelación que reclama el “otro”, otro frágil, vulnerable, otro que no tiene 
poder, otro doliente”.7 Levinas llamará “rostro” (visage) al modo por el cual ese 
otro, que supera la idea que yo tengo de él, se presenta. Nada tiene que ver 
con la cara, lo perceptible o la visión, es epifanía que no puede ser compren-
dida, pues desborda todo ámbito de comprensión; el rostro no se ve pero me 
habla, de ahí que la metáfora heliológica de Occidente plenamente justificada 
con el sentido de la vista, se resquebraje para dar lugar a una escucha que 
viene acompañada por la oscuridad.

Esa es la radicalidad de la ética levinasiana, tan radical que incluso la noción 
de tiempo será asumida en referencia al Otro, pues “el tiempo, más que la 
corriente de conciencia, es una versión del Mismo hacia el Otro”.8 Para este 
pensador el tiempo será determinado por la exterioridad respecto al Otro, y 
no en la inmanencia de la conciencia como pensaba Husserl. El tiempo como 
flujo de vivencias del ego respecto a la intencionalidad será trastocado por el 
filósofo lituano de tal suerte que se pueda responder a su pregunta inicial de 
si “¿Podemos entender el tiempo como relación con el Otro en lugar de ver en 
él la relación con el final?”,9 con lo cual se advierte entonces la preeminencia 
de la ética como filosofía primera, donde el otro es mi futuro y porvenir, mi 
responsabilidad y la irrupción a mi egoísmo.

Por consiguiente, apelar a una propuesta filosófica de estas magnitudes 
acaso signifique caminar entre sombras hiriendo profundamente el orgullo del 
yo, pues el rostro del Otro demanda mi responsabilidad infinita e inexcusable, 
reflejada en su sufrimiento y su dolor, como relación asimétrica donde lo que 
doy no implica reciprocidad ni gratitud, en tanto es el dar olvidando que algo 
se ha dado, sin el interés de la memoria o el reclamo mercantilista del recuerdo, 
pues 

7 MÉLICH, Joan-Carles. Ética de la Compasión. Barcelona: Herder, 2010, p. 140.
8 LEVINAS, Emmanuel. Dios, la muerte y el tiempo. Madrid: Cátedra, 1994, p. 132.
9 Ibíd., p. 127. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 149

El rostro se me impone sin que yo pueda ser sordo a su llamado, sin que 
yo pueda dejar de ser considerado responsable de su miseria. La conciencia 
pierde el primer lugar.

La presencia del rostro significa, así, una orden irrefutable –un man-
damiento– que detiene la disponibilidad de la conciencia. La conciencia es 
puesta en cuestión por el rostro. La puesta en cuestión no se reduce a tomar 
conciencia de esta puesta en cuestión. Lo absolutamente otro no se refleja 
en la conciencia. Se le resiste al punto en que incluso su resistencia no se 
convierte en contenido de conciencia. La visitación consiste en perturbar el 
egoísmo mismo del Yo; el rostro desarma la intencionalidad que lo observa.10

En consecuencia, la ética levinasiana sitúa un abismo insondable con la 
tradición filosófica occidental para proponer el olvido radical de uno mismo 
tan pretendido en la Mística y tan repudiado desde el mundo racional, sin 
embargo, en mi caso considero que tal propuesta por imposible que parezca, 
podría tener asidero en las reflexiones pedagógicas que en nuestro tiempo 
demandan la escucha por encima del viejo paradigma de la visión que nos 
heredó Europa y el ego filosofante griego. Escucha, testimonio, formación y 
ética corresponden a la propuesta que más adelante me encargaré de dilucidar.

Bibliografía 

HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. México: FCE., 1996.
LEVINAS, Emmanuel. Dios, la muerte y el tiempo. Madrid: Cátedra, 1994.
LEVINAS, Emmanuel. La Huella del Otro. México: Taurus, 2001.
LEVINAS, Emmanuel. Descubriendo la existencia con Husserl y Heidegger. Trad. 

Manuel Vázquez. Madrid: Síntesis, 2005.
MÉLICH, Joan-Carles. Ética de la Compasión. Barcelona: Herder, 2010.

10 LEVINAS, Emmanuel. La Huella del Otro. Op. cit., p. 62.





Formar en el mundo de la vida
The Education in the Lifeworld

EDWIN HERNÁN ISAZA RESTREPO
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen
A partir del concepto “mundo de la 

vida” desarrollado por Husserl en su 
texto Crisis, se pretende elaborar una re-
flexión sobre el asunto de la formación, 
preguntarse acerca de sus posibilidades 
en medio del actual “mundo de la vida” 
el cual se encuentra mediatizado por la 
tecnología como estructura que ha colo-
nizado el horizonte mundano–vital y des-
de donde se ha de ubicar cualquier pro-
pósito formativo, que en última instancia 
y con base en las condiciones señaladas 
pretenden indicar la necesidad de formar 
en una ética que permita hacerle frente a 
la colonización tecnológica sin descono-
cer el horizonte mundano–vital que nos 
circunda. 

Palabras claves: Mundo de la vida, 
Crisis, ciencia, tecnología, formación. 

Abstract
At the beginning of the concept “li-

feworld” developing by Husserl in his text 
Crisis, it is pretend to draw up a reflec-
tion about the formation. Asking on self 
about of her possibilities in the middle 
of the actual “lifeworld” which is found 
meditated by the technology as structure 
has colonized the vital – belong´s earth 
horizon at least which it has ubicated 
whatever formative purpose that in the 
last instance and with base in the poin-
ted conditions they expect to indicated 
the need to formated in a ethic that let 
us do head up to technology´s coloniza-
tion without unknown the vital belong´s 
horizon that round over.

Key words: Lifeworld, Crisis, Science, 
Technology, Education.



152 - Edwin Hernán Isaza Restrepo

Introducción
A partir de las discusiones sostenidas tanto en las sesiones como de manera 

informal durante el seminario de maestría dedicado a estudiar el texto Crisis 
de Edmund Husserl, se pretende realizar una reflexión acerca de una proble-
mática vivencial específica concerniente al asunto de la formación. Ubicado 
en un aquí y ahora, como docente de básica secundaria y media me pregunto 
acerca de si es posible formar en el mundo de la vida actual, entendiendo que 
la formación “como proyecto esencial de la pedagogía (…) tiene que reflexio-
narse como parte constitutiva del horizonte histórico que compromete a la 
pedagogía en su aclaración y realización”1 por lo que la inquietud que se pone 
en juego aquí implica de entrada un asunto que no solo concierne a la filosofía 
sino también a la pedagogía en tanto que involucra a alguien que se dedica al 
oficio formativo de la docencia. Para ello no solo resulta fundamental rescatar 
el concepto mundo de la vida, el cual constituye el eje temático de la reflexión 
husserliana en Crisis, sino también situar tal concepto en el contexto de la 
vida escolar donde a diario se encuentran centenares de personas, cada una 
con un horizonte de sentido específico y quienes a partir de allí determinan 
el valor de las experiencias vivenciadas en la escuela. En aras a resolver tal 
inquietud se plantea el siguiente plan de trabajo:

1. Reivindicar a partir del concepto mundo de la vida la necesidad de reco-
nocer los horizontes de sentido con los cuales el ser humano se sitúa en el 
mundo.

2. Una vez reconocidos tales horizontes señalar las implicaciones que 
comporta tal concepto en el ámbito escolar.

3. Abordar un aspecto fundamental en el horizonte mundano – vital de las 
actuales generaciones, a saber, el influjo de la tecnología y a su vez plantear la 
posibilidad de formación en tales condiciones.

4. A partir de los aportes de Martin Heidegger, en su texto Serenidad, plantear 
la posibilidad de una formación ética donde la tecnología no se desconozca 
dentro del horizonte en el cual se desenvuelve las actuales generaciones, pero 
que también a su vez, se permita plantear otra actitud frente a esta. 

1. Mundo de la vida y horizonte de sentido
Cuando Husserl comienza su exposición sobre la crisis de las ciencias 

europeas, señala que tal crisis ha de entenderse como el carácter cuestionable 
a donde ha caído la ciencia, el cual se observa en que esta ya no satisface 
las inquietudes más secretas el ser humano: “¿Qué tiene para decir la ciencia 
acerca de la razón y la sin-razón, qué tiene para decir sobre nosotros, los seres 
humanos como sujetos de esa libertad?”.2 Aunque resulte inobjetable el pro-

1 VARGAS GUILLÉN, Germán. Filosofía, pedagogía, tecnología. Bogotá: San Pablo, 2006. p. 116. 
2 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Trad. Julia 

Iribarne. Buenos Aires: Prometeo, 2008. p. 50.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 153

greso científico el sentido que este tiene para nosotros ha decaído, lo cual de 
entrada demuestra una tensión entre los logros de la ciencia y su sentido para 
el ser humano. Muy escuetamente así se comprende la crisis de las ciencias 
actuales, pero ¿Por qué se ha perdido tal sentido, qué extravíos han asaltado 
a las ciencias que aunque avancen pierden significado para nosotros? Cabe 
señalar que Husserl cuando alude a las ciencias se refiere a aquellas herederas 
del proyecto galileano el cual mediante una concepción del mundo, pretendió 
abrazar todas las versiones que sobre este se manejen.

Para comprender entonces la situación crítica de las ciencias, Husserl se 
sirve de un método específico para comprender tal situación, el cual se cono-
ce como la fenomenología genética. Tal proceder como su nombre lo indica 
se refiere a la génesis de cada proceso de constitución, es decir, si en obras 
anteriores como Ideas I por ejemplo, Husserl analizaba la manera en que la 
conciencia operaba en los procesos de constitución, mediante la fenome-
nología genética se trata entonces de dar cuenta del cómo se ha llegado a 
constituir de esa manera, por lo que dentro de tal pretensión resulta indis-
pensable realizar un rodeo histórico para poder responder a las exigencias de 
fenomenologizar de un modo genético, lo cual efectivamente realiza Husserl 
cuando va a abordar la génesis de la crisis científica partiendo de la geometría 
euclidiana hasta el influjo de esta en el proyecto de Galileo.

Una vez se ha supuesto la crisis de las ciencias actuales, Husserl se ve 
en la tarea de desbrozar el origen de tal crisis por lo que en los parágrafos 
octavo y noveno del texto en cuestión el autor realiza su exposición acerca 
del por qué la ciencia influenciada por un operar matemático ha llegado a 
la situación actual, en la que no solo se ha uniformizado los criterios para el 
quehacer científico sino que de igual manera dicho modus operandi deja de lado 
una serie de consideraciones que comprometen el reconocimiento del mundo 
de la vida. 

La transformación que ha acontecido en las ciencias y que las han ubicado 
en la situación actual tiene su explicación a partir de la geometría euclidiana 
que posteriormente influirá en la matemática galileana y que finalmente 
determinará los parámetros de la ciencia de la naturaleza, es decir, la física. De 
la geometría euclidiana se dice que esta a pesar de apoyarse en conceptos y 
proposiciones universales, en axiomas con un carácter racional puro, dicha 
geometría se aplicaba sobre tareas finitas, de modo que a pesar de que la 
racionalidad pura marcaba los criterios de acción de la antigua ciencia esta no 
dejaba de lado lo existente, allí donde se presentan y manifiestan la diversidad 
de percepciones y perspectivas propias del mundo vivido. Se hacía ciencia 
basada en instrumentos no concretos, pero no se distanciaba de lo real. 

Sin embargo, que un quehacer geométrico basado en la pureza de la racio-
nalidad se viese aplicado a la arbitrariedad del mundo vivido y sus variantes 
resultaba desproporcional a la naturaleza misma de la geometría, la pureza de 
sus principios debía de corresponderse mejor aún con la idealidad en tanto que 



154 - Edwin Hernán Isaza Restrepo

esta si posee ese carácter puro que no puede ofrecer el mundo circundante, 
de modo que si la ciencia basada en el quehacer geométrico no conseguía 
determinar su campo ideal de acción, el cual resultaba pertinente a sus princi-
pios racionales puros, se veía en el reto de fundamentar dicho campo donde 
se determinase la dinámica misma del mundo, un compromiso que permitía 
concebir a dicho mundo a partir de un criterio unificado sin riesgo de incurrir 
en las arbitrariedades que se observan en el mundo circundante: “El mundo es 
dado pre-científicamente en la experiencia sensible cotidiana de modo sub-
jetivo – relativo. Cada uno de nosotros tiene sus apariciones y, para cada uno 
ellas valen como efectivamente es”.3 La experiencia pre - científica del mundo 
entraña relativismos, los cuales resultan ajenos a los pureza de los principios 
científicos, pero que a su vez, tales relativismos afirman la experiencia inter-
subjetiva del mundo y antes de que los principios científicos se adecuen al 
mundo pre - científico, es este quien tendrá que insertarse en los parámetros 
que la ciencia de carácter geométrico impone. 

La inserción del mundo pre - científico en el campo ideal de la geometría 
tiene como consecuencia la concepción de que lo real tenía una participación 
“más o menos perfecta en el ideal”,4 un planteamiento que da licencia a los 
principios ideales de la geometría para aplicarse en el mundo sensible, y tal 
aplicación deriva en una cierta indiferenciación entre lo real y lo ideal, ya que 
este encuentra aplicación sobre aquel; sin embargo, ¿resulta pertinente tal 
postulado a la hora de señalar la experiencia de los cuerpos? Husserl indica 
que en el mundo circundante nos las vemos con cuerpos efectivamente 
experienciados, reales más no ideales, con lo que el autor ya señala el desfase 
que se genera al pretender medir la esfera de lo real a partir de principios 
ideales, pero en los principios geométricos no sólo interviene en un campo 
ajeno a ellos, también plantean parámetros de perfección que si bien no 
resulta concebible en el mundo circundante en tanto a este lo constituyen 
diversos puntos de vista que imposibilitan concebir perfecciones, la idealidad 
geométrica se toma tales atribuciones en aras a convalidar la implementación 
de la técnica en el mundo, es decir, la idealidad de los principios geométricos 
marcan una pauta en la orientación de los cuerpos del mundo circundante 
en tanto que estos se recogen en el mundo real y sus manifestaciones y al 
concebirse como criterio se constituyen en la orden y medida de las cosas. De 
esta manera las formas límite del mundo circundante lo marcan los principios 
geométricos y en ese sentido tales principios marcan el horizonte de sentido del 
mundo, un horizonte que se cierra ante las concepciones pre-dadas.

A partir de tales instrumentos ideales se consigue matematizar la natu-
raleza, lo que en últimas marca el proceder del proyecto galileano y que sin 
duda alguna marca a su vez el surgimiento de la crisis. El reproche de Husserl 
ante tal proyecto no es solo el afán matematizador galileano (recordemos que 

3 Ibíd. p. 65. 
4 Ibídem. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 155

Husserl tenía una formación matemática) sino que mediante tal proyecto se 
impone un solo horizonte de sentido, es decir, una sola versión para estudiar 
la naturaleza dejando de lado otras maneras de experienciar el mundo, lo cual 
imputa la fenomenología en tanto que esta reconoce desde los substratos 
más básicos que el mundo le es dado a cada cual a partir de determinada 
posición. Inclusive, y a manera de ejemplo, podemos señalar una parte en 
la cual Husserl en una obra anterior a Crisis, menciona cómo desde la expe-
riencia más primigenia del mundo ya hay una variedad de maneras en que tal 
mundo se nos es dado: “Cada uno tiene su lugar desde donde ve las cosas que 
están ahí delante, y por eso se le presentan a cada uno las cosas de diversa 
manera. También son para cada uno diversos los campos de percepción, de 
recuerdo, etc.”.5 De manera que las pretensiones de la ciencia sustentadas en 
la física de corte galileano terminan por dejar de lado otras maneras de viven-
ciar el mundo. Sin embargo, señala Husserl, que aunque la ciencia en versión 
galileana se crea con la autoridad de presentar un único criterio dentro de la 
experiencia del mundo, este continua manifestándose de acuerdo con el 
horizonte de cada quien:

Este mundo efectivamente intuido, efectivamente experienciado y experi-
enciable, en el que en la práctica se juega toda nuestra vida, permanece como 
el que es, en su propia estructura esencial, en su propio estilo causal concreto, 
en lo que hagamos sin arte o con arte. Pues el mundo no cambia porque 
hayamos inventado un arte especial, el arte galileano y geométrico que se llama 
física.6

De manera pues que aunque nos presenten una manera de vivir el mundo, 
este se sigue comprendiendo a partir de diversos horizontes y el hecho de 
que las ciencias de corte galileano desconozcan tal circunstancia implican 
que estas terminen por divorciarse del mundo de la vida, el cual desde 
Husserl se comprende como el “ (…) horizonte de los horizontes”,7 por lo que 
una versión del mundo en la cual se desconozca tal concepción termina por 
divorciar no solo las ciencias de la vida en su plenitud de percepciones, sino 
que también se manifiesta una ausencia de sentido en el quehacer científico. 
Cuando se contempla la caída de las aguas que vienen a estrellarse contra las 
peñas de la cascada no nos encontramos en un afán calculador acerca de las 
velocidades y las fuerzas que intervienen en tal fenómeno, este no se vive a 
partir de fórmulas que otorguen el orden y la medida del mundo circundante; 
ante ello se manifiestan otras vivencias: puede presentarse fascinación ante 

5 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Trad. 
José Gaos. México: Fondo de cultura económica, 1949, p. 68.

6 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Op. cit., 
pp.93-94.

7 Citado por VARGAS GUILLÉN, Germán. Fenomenología, formación y mundo de la vida. Saarbrüc-
ken: Editorial Académica Española, 2012, p. 53.



156 - Edwin Hernán Isaza Restrepo

la impetuosa caída de las aguas, quizás temor si uno se imagina en medio 
de semejante borrasca, pero resulta complicado suponer que ante ello, aun 
cuando se trate del matemático más avezado, aparezca de entrada la preten-
sión de someter a fórmulas preestablecidas lo presenciado, inclusive Husserl 
en su texto Ideas II señala que ante la experiencia de la naturaleza el ser humano 
puede asumir diversas posturas, es decir, diversas maneras de tematizar los 
objetos que no necesariamente responden a un interés teórico: 

A la inversa, bien puede haber agrado mientras nos hallamos en actitud teórica, 
cuando como físicos estamos dirigidos, observándolo, al cielo azul resplandeciente, 
pero entonces no vivimos en el agrado. Ésta es una modificación fenomenológica 
esencial del agrado, o del ver y el juzgar, según la cual pasamos de una actitud a otra.8

No se vivencia el mundo de un solo modo, el ser humano dispone de otras 
actitudes para contemplar las cosas, una capacidad que marca el “Yo puedo” 
husserliano como aquel a quien no se le da de un solo modo los fenómenos 
que presencia y la evidencia de ello se encuentra en las diversas maneras en 
que se tematiza el mundo.

¿Y por qué se puede tematizar el mundo de otro modo? Justamente 
porque el ser humano es quien le otorga sentido al mundo circundante y de 
esa manera modificar su interés, sus valoraciones y expresar la típica mediante 
la cual comprende lo que le acontece y en ese modo, sale a flote la diferen-
ciación entre hallarse en un mundo y vivirlo. Germán Vargas Guillén tipifica tal 
diferenciación siguiendo los planteamientos de Husserl: 

Aquí es necesario recordar la diferencia entre “mundo” y “mundo de la 
vida”. Mientras aquel está compuesto de las plantas, los bosques nativos, las 
piedras, los ríos, los planetas, las galaxias, esto es la pura facticidad (Mundo – 
Uno); el segundo indica: ámbito de experiencia del sujeto, lugar de las operaciones del 
sujeto y la comunidad (Lebenswelt).9

De modo pues que la manera en que se vivencia el mundo por parte del 
sujeto manifiesta en él la expresión de una subjetividad, la cual se encuentra 
opacada por el operar científico que Husserl denuncia en la Crisis, ya que en 
última instancia la subjetividad se manifiesta como expresión del mundo de la 
vida, aquel mundo que opacó la ciencia con su proceder objetivista, el cual, 
sin embargo, pierde de vista que aunque se arrogue una capacidad de ope-
rar de acuerdo con una objetividad inmaculada de relativismos subjetivistas, 
también la ciencia de corte objetivo, basada y sustentada en la irrefutabili-
dad de los hechos comprobables en la experiencia, se encuentra fundada en 
una subjetividad operante, situación que ubica a la ciencia en una posición 
paradójica en tanto que conserva en su fundamentación la presencia de una 

8 HUSSERL, Edmund. Ideas II. Trad. Antonio Zirión. México: UNAM, 1997, p. 38.
9 VARGAS GUILLÉN, Germán. Fenomenología, formación y mundo de la vida. Op. cit., p. 31. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 157

subjetividad, pero que a la vez y de forma nefasta, supone que puede opacar 
tal subjetividad operante gracias a la confianza que guarda en la objetividad 
de los hechos, una característica que el filósofo Gómez-Heras señala como la 
ingenuidad objetivista:

El malestar de la cultura proviene del ingenuo presupuesto objetivista que 
extiende su concepción del “ser en sí” a toda realidad, no percatándose de que 
opera un falseamiento reduccionista de la misma, al suprimir la subjetividad y 
sus aportaciones al conocimiento.10

 
Se observa entonces que el operar científico, aquel que desde Husserl 

expresa la crisis de las ciencias, se encuentra obcecado ante el mundo de la 
vida, expresión de una subjetividad que le otorga sentido al mundo y permite 
valorar a este más allá de las meras cosas que nos acompañan, más allá de 
las meras piedras que los caminantes se topan en el sendero. Y al opacar tal 
subjetividad la ciencia pierde sentido, no puede decir mayor cosa acerca de 
nosotros, un sentido que se recobra siempre y cuando se tematice la subjeti-
vidad olvidada. En esas condiciones críticas hacia donde nos arroja la expo-
sición husserliana, cabe preguntarse si acaso tal situación que se presenta en 
el horizonte de sentido científico, incide cuando se pretende hacer del saber 
científico un objeto para la formación del ser humano.

2. Crisis y formación
A partir de mi ubicación como docente de básica secundaria y media, en 

donde me encuentro al frente de los procesos en los que se constituye el 
adulto del mañana y de primera mano asisto al porvenir que se va construyendo, 
atestiguo la dependencia casi que absoluta que se identifica en las actuales 
generaciones con respecto a las nuevas tecnologías, en tanto que las redes 
sociales, los juegos en línea, la manipulación de aplicaciones, la mensajería 
instantánea que recorta las palabras en aras de la puntualidad comunicativa, 
entre otros usos, dan cuenta del contexto en el cual se desenvuelven los actores 
de la formación en la que se observa la manera en que se custodia con una 
atenta vigilancia las novedades de la red mediante dispositivos móviles de los 
que no se desprende el joven ya que se constituyeron en su principal vínculo 
con la vida mediante los cuales se encuentra al tanto de los sucesos actuales 
y que le proveen la información que necesita y en las dosis que requieran sus 
intereses. Es en tal horizonte mundano vital donde se desenvuelve la relación 
del maestro con el alumno en la que durante cinco días a la semana en medio 
de las condiciones ya referidas se pretende formar a centenares de personas, 
y desde donde me pregunto acerca de la eficiencia de tal formación y más aún, 
cuando en este escrito se pretende asumir la reflexión sugerida por Edmund 

10 GOMEZ – HERAS. José María. El a priori del mundo de la vida: Fundamentación fenomenológica de 
una ética de la ciencia de la técnica. Barcelona: Anthropos, 1989, p. 48.  



158 - Edwin Hernán Isaza Restrepo

Husserl en su obra Crisis trasladándola al ámbito escolar, ese horizonte desde 
donde me encuentro y en el cual convergen a su vez múltiples horizontes de 
sentido expresados entre quienes conforman una comunidad educativa. El 
hecho de que Crisis constituya un eje fundamental en la reflexión planteada 
aquí reside en que de alguna manera el discurso husserliano tiene algo que 
decir frente a la circunstancia que aquí se plantea, de modo que se busca 
conectar las apreciaciones del filósofo sobre la crisis de las ciencias en el 
ámbito educativo, y de manera más específica cuando se habla de la forma-
ción escolar.

Para abordar tales intereses hemos de apoyarnos en los trabajos del 
filósofo Germán Vargas Guillén quien desde su formación fenomenológica ha 
asumido la reflexión pedagógica para observar desde allí el asunto de la 
formación, lo cual enriquece y permite mayor aplicabilidad del discurso feno-
menológico husserliano. 

Conectando lo que se ha venido desarrollando desde el inicio del texto, 
señalamos que la principal expresión de la crisis de las ciencias se encuentra 
en su ausencia de sentido en tanto que estas dejan por fuera la subjetividad 
operante que otorga sentido al mundo, lo que a su vez implica dejar de lado el 
“mundo de la vida”, de modo que de entrada podemos sugerir que si se pre-
tende formar en las ciencias, estas adolecerán de sentido siempre y cuando 
no se encuentren referidas al mundo de la vida olvidado por las ciencias en 
crisis: 

Quisiera volver sobre la idea de que el tema fundamental de la pedagogía es 
la formación. Esta sólo tiene sentido por y en función del “mundo de la vida”. 
“Mundo de la vida” es el título de ese ámbito de experiencias - cosas, hechos, 
motivos, sentimientos, razones, ideales - que tienen contenido humano y para 
el ser humano.11 

A partir de tal punto de vista bien se puede señalar que formar en el mundo 
de la vida exige que las ciencias no se planteen desde el horizonte que Husserl 
denuncia en la Crisis, esa ciencia que a partir de una mera versión de las cosas 
pretende imponer un solo punto de vista acerca de todo lo existente dejando 
por fuera otras posiciones, las cuales como otros puntos de vista, se mani-
fiestan en un horizonte mundano – vital, el cual a su vez confluye con otros 
horizontes, de modo que desde el discurso de Husserl se amplía el espectro 
de perspectivas y si queremos sacar provecho de la postura husserliana para 
el ámbito educativo, hemos de comprender que una formación con sentido se 
ha de impartir en diálogo con los horizontes desde los cuales se desenvuelven 
los sujetos en formación. Para ello y siguiendo los planteamientos de Vargas 
Guillén se señala que:

11 VARGAS GUILLÉN, Germán. Fenomenología, formación y mundo de la vida. Op. cit., p. 221.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 159

(…) Concluyo, pues, diciendo que en un mundo cansado del cientifi-
cismo y de la razón calculadora, la pedagogía puede mantenerse al nivel de un 
saber riguroso y objetivo que lleve a plenitud el espíritu humano; objetivación 
en donde se mantiene el recurso a la razón quizás ya basada en la intuición, la 
sensibilidad, la emoción, en formas de vivencias que nos permitan más que prede-
cir, prever, proyectar e iluminar propuestas de humanidad auténtica y universal 
nacidas de nuestra situación particular, de nuestra propia experiencia de ser.12

Formar en estos términos que plantea el autor implica una apertura a 
diversos horizontes y aspectos que posiblemente vistos desde una ciencia en 
crisis tal y como la plantea Husserl, resulten desconocidos; lo que conlleva 
a un desinterés frente a una ciencia que fracasa al dar cuenta de los asuntos 
vitales que nos asedia:

Puesto que la ciencia ya no tiene ni puede tener su “sede en la vida misma” 
(…) ni siquiera es capaz de devolver sus resultados a la vida, tiene que recuperar 
su inicio en el mundo de la vida como su “sentido fundacional”, para que no 
revierta en insatisfacción y fastidio lo que por sus contenidos no es capaz o ya 
no es capaz de justificarse ante la vida.13

Una vez señalada la necesidad de atender al mundo de la vida en todo pro-
yecto de formación en tanto este constituye la predación con la que cuenta 
el sujeto a formar, queda por señalar una problemática: si acaso al exigírsele a 
la ciencia atender el horizonte mundano - vital desde donde se asienta el su-
jeto, no se termina por desatender a la ciencia misma y solo resta como mero 
asunto formativo el horizonte anteriormente enunciado, es decir, si ¿acaso al 
atender al mundo de la vida no implicaría funcionar en desmedro de la ciencia 
y el discurso formativo que ella entraña?

Resulta claro que se ha de atender al horizonte de sentido de quien se 
forma, pero también tal horizonte es susceptible de transformación. Vargas 
Guillén señala que:

(…) el sujeto al formarse se forma a sí mismo y forma la cultura: al constituirse 
como ego individual transforma y reconfigura el “escenario” en el cual se realiza, 
esto es, el mundo vital –con su lenguaje y demás instituciones– es condición de 
posibilidad de la constitución del sujeto, pero éste, en la medida en que lo apropia: 
lo interviene y lo transforma.14

El sujeto puede modificar sus horizontes de sentido ya que estos no son 
estáticos ni fijos, pues así como a una persona se le da el mundo de deter-

12 Ibíd., p. 58.
13 BLUMENBERG, Hans. Teoría del mundo de la vida. Trad. Griselda Mársico. Buenos Aires: FCE, 

2013, p. 29.
14 VARGAS GUILLÉN, Germán. Fenomenología, formación y mundo de la vida. Op. cit., p. 57.



160 - Edwin Hernán Isaza Restrepo

minada manera y le otorga sentido, también existen otros que tematizan el 
mundo de determinada manera y esa apertura de posibilidades permite que 
el sujeto pueda modificar las suyas y por ende sus horizontes, de modo que 
bien podríamos señalar de acuerdo con los intereses que se plasman en este 
texto, que una de las funciones de la formación la podríamos equiparar con 
transformar el horizonte de sentido de quien se forma y para ello de entrada 
no se desconoce el mundo de la vida de quien asume la decisión de formarse 
y en cierta medida el ejercicio docente de acuerdo con los elementos que 
otorga la fenomenología, se puede equiparar a una suerte de transformación 
de horizontes de sentido en tanto que se le plantea al sujeto otras posibilida-
des de asumir el mundo y en la medida en que apropia nuevas perspectivas 
el sujeto en formación transforma su mundo circundante; no en vano Vargas 
Guillén cuando aborda la cuestión del sujeto y su formación de sentido en 
el libro “Fenomenología, formación y mundo de la vida” plantea que la “(…) 
pedagogía requiere una base psicológica (…)”15 en tanto que la psicología tal y 
como el autor la trabaja se enfoca en la subjetividad, esa que es expresión de 
un horizonte mundano-vital desde donde se le otorga sentido al mundo.

Si bien el mundo de la vida se encuentra sedimentado de acuerdo con 
determinadas estructuras, hemos de asumir ahora el mundo de la vida actual, 
aquel que yace mediatizado por la tecnología y sobre el cual se despliegan los 
actuales horizontes de sentido.

3. La tecnología en el mundo de la vida
Sin perder de vista las reflexiones con las que se inició este escrito y su 

alusión a la obra Crisis, y antes de abordar el influjo de la tecnología, hemos 
de considerar a ésta como desarrollo de la misma técnica que sin duda alguna 
Husserl vislumbró en la física galileana. El hecho de que Galileo haya partido 
desde la geometría de Euclides y desarrolle una física en perspectiva matemática, 
muestra que en este pensador se encuentra un proyecto de enormes propor-
ciones, de ahí las dificultades de su proyecto señaladas por Husserl. Galileo 
pretende plantear métodos de inspiración matemática y por ende ideales, los 
cuales determinen lo fáctico en su totalidad sin ellos mismos serlo con el 
ánimo de mantener bajo control las experiencias singulares que se manifiestan 
en el mundo de la vida quienes han de rendir cuentas a las idealidades que 
determinan tal mundo desde la perspectiva galileana, una perspectiva que se 
impone como la única manera de hacer ciencia sin evaluar las posibilidades 
y alcances de tal proyecto, una situación que Husserl evidencia y que acusa 
como una suerte de obviedad frente a “una toma sistemática de conciencia”.16 Aún 
y con esa inadvertencia Galileo sigue adelante con su proyecto: una vez mate-
matizado todo el arte de medir determina la manera de concebir al mundo, con 

15 Ibíd., p.76.
16 HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Op. cit., p. 84.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 161

tal presupuesto se plantea un método cuya base se encuentra en lo que se 
va a llamar el uso de las fórmulas. Estas se reconocen como la implementación 
de leyes, las cuales a su vez exigen verificación, de ahí que Husserl señale las 
verificaciones como un camino infinito en tanto que mientras más fórmulas 
rinda el quehacer científico galileano mayores verificaciones se exigirá, lo cual 
funciona como una suerte de autolegitimación que la ciencia en perspectiva 
matemática se otorga a sí misma, un aspecto que pensadores como Heide-
gger encuentran presente en la ciencia moderna: “El experimento es aquel 
procedimiento en que su disposición y ejecución es soportado y dirigido por 
la ley que se toma como fundamento con el propósito de provocar los hechos 
que confirmen la ley o le nieguen la confirmación”.17

El planteamiento de fórmulas, las cuales dictaminan leyes, que a su vez 
se encuentran sometidas a verificación se realiza en aras a implementar la 
técnica como única vía de pensamiento en la cual se cuantifica la naturaleza y 
se plantea un solo horizonte de sentido. La tecnificación más que un procedi-
miento entre los que se desenvuelven la ciencia implica toda una relación con 
lo existente, de ahí que un autor como Heidegger plantee que:

La técnica moderna no se debe a que se han puesto en funcionamiento 
motores eléctricos, turbinas y máquinas semejantes; más bien, cosas así sólo 
pueden producirse en cuanto la esencia de técnica moderna ha implantado ya 
su dominio. No es que nuestra época sea técnica por ser el tiempo de las máqui-
nas, sino que es una época de las máquinas por ser la era de la técnica. Con 
todo, mientras la esencia de la técnica no nos afecte y no nos afecte como algo 
pensado, no podremos saber qué es la máquina, no podremos decir donde 
apunta la referencia de la mano de obra industrial, ni establecer qué tipo de 
mano de obra son estos manejos.18

La pregunta de Heidegger se respondería desde Husserl. Así,  más que una 
especie de mano de obra, la tecnificación trae consigo una perspectiva de 
sentido y más que perspectiva, un horizonte de sentido. ¿Cuál es ese horizonte 
de sentido? De acuerdo con los aportes que se pueden extraer de la fenome-
nología existencial de William Luypen, encontramos que uno de los asuntos 
que aborda el autor cuando da cuenta en su filosofía de la relación entre el 
ser humano y el mundo es el influjo de la tecnocracia, entendida esta como 
el absolutismo de la tecnología que en tanto absoluta se constituye como el 
único horizonte de sentido donde se subsumen otros, en tanto que la tecno-
cracia, constituida como el gran triunfo de las ciencias físicas, permite osten-
tar un poderío sobre la humanidad avalado en los avances que tales ciencias 
evidencian:

17 HEIDEGGER, Martin. Sendas perdidas. Trad. José Rovira Armengol. Buenos Aires: Losada, 
1960, p. 73.

18 HEIDEGGER. Martin, ¿Qué significa pensar? Trad. Raúl Gabás. Madrid: Trotta, 2008, p. 82.



162 - Edwin Hernán Isaza Restrepo

El tecnólogo no sólo se ocupa de la naturaleza sino que también entra en 
contacto con seres humanos (…) los hombres no son sujetos para él (…) Para 
el científico los seres humanos son cuerpos, o mejor dicho, “fuerzas” corporales 
y “funciones” en sistemas de herramientas y máquinas (…).19 

Al equipar al ser humano a partir de fuerzas y funciones, se observa desde 
Luypen que el advenimiento de la tecnología y la confianza depositada en ella 
termina por desplazar el valor del ser humano y en esa medida obvia sus hori-
zontes de sentido expresados en sus expectativas, valoraciones, costumbres, 
etc. En esa medida podemos señalar de acuerdo con el discurso de Luypen 
que con la tecnología y su horizonte de sentido manifestado en la tecnocracia 
se pierde sin duda alguna el sentido del ser humano, inclusive en esa misma 
línea argumentativa se puede señalar con Vargas Guillén que la tecnología “en-
carna el riesgo de instrumentalizar o convertir en ‘dispositivo’ [Gestell] de los 
aparatos al ser humano”.20 En tales condiciones, se observa cómo la crisis que 
inicialmente Husserl señalaba trae consigo una aniquilación total del mundo 
de la vida. No en vano Vargas Guillén señala: 

Por nuestra parte, sostenemos la tesis siguiente: el mundo de la vida se 
opone a los sistemas tecnológicos sólo en cuanto se entienden éstos como 
aislados o separados del primero. La tecnología, por cierto, aparece siempre 
como una ruptura con el mundo de la vida cotidiana, no obstante, su propia 
funcionalidad depende de la inserción, por así decirlo inmediata dentro del 
mismo mundo de la vida que le da origen y del que empieza creando una 
ruptura.21

Siguiendo la tesis de Vargas Guillén se puede acotar que la tecnología no 
ha de obnubilar el mundo de la vida ya que tal tecnología emerge en el seno 
de dicho mundo y el hecho de que la tecnología someta al ser humano a sus 
disposiciones implica reducir tal mundo de la vida a un único horizonte de 
sentido, por lo que nuevamente observamos una situación similar a lo que 
anteriormente se señalaba en la crisis de las ciencias: la imposición de un 
solo horizonte de sentido. La tecnología como derivada del trabajo científico 
no yace exenta de tal crítica, de modo que someter la vida del ser humano a 
las condiciones de la tecnología nuevamente termina por agudizar la crisis de 
sentido de la cual se le acusaba al quehacer científico, incluso Vargas Guillén 
señala que la cantidad masiva de aparatos propios de la tecnología hacen del 
ser humano “más desolado y carente (…) ‘más vacío, pobre y miserable’ de 

19 LUYPEN, William. Fenomenología existencial. Trad. Pedro Martin y de la Cámara. Buenos Aires: 
Carlos Lohlé, 1967, p. 55.

20 VARGAS GUILLÉN, Germán. Tratado de Epistemología. Bogotá: San Pablo, 2006, p. 150. 
21 Ibíd., p. 158.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 163

sentido, de verdad, de ilusión y de esperanza”.22 Dicha desolación indica que 
el consumo masivo de aparatos tecnológicos terminan por desarraigar en el 
ser humano un aspecto básico dentro de su constitución, a saber, las rela-
ciones de intersubjetividad, las cuales bien pueden verse afectadas en tanto 
que, siguiendo a Vargas Guillén, se señala que una de las características de 
la tecnología consiste en basarse en la representación de sus contenidos, 
entendiendo tal representar como “una subjetividad que, desde el punto de 
vista de su experiencia de mundo, otorga sentido”,23 es decir, el representar 
indica la imposición de un mero horizonte de sentido y con base en él se 
diseña una imagen del mundo, lo cual reclina la validez de sentido en una 
mera subjetividad. 

4. Hacia una ética de la serenidad
A partir de las problemáticas señaladas, ¿qué condiciones de formación 

se pueden plantear? Sin duda alguna que sería un propósito quijotesco y a 
su vez absurdo pretender abolir la instauración de la tecnología en el mundo 
de la vida actual, esta ya hace parte de él y ante ello solo queda plantear una 
propuesta que permita no desconocer el influjo de la tecnología en el ser 
humano, pero que si permita proponer otra actitud ante esta. Para ello se trae 
a cuento: 

Pero si de este modo decimos simultáneamente sí y no a los objetos de la 
técnica, ¿nuestra relación con el mundo técnico no quedará entonces escin-
dida e insegura? Todo lo contrario. De una extraña manera nuestra relación 
con el mundo técnico se hace sencilla y tranquila. Permitimos que los objetos 
técnicos penetren en nuestro mundo cotidiano, y al mismo tiempo los dejamos 
fuera, o sea los hacemos consistir en cosas que no son nada absoluto sino 
que se hallan dependientes de algo superior. Quiero nombrar esta actitud del 
simultáneo sí y no al mundo técnico con unas viejas palabras: la serenidad ante 
las cosas.24

A partir de las palabras de Heidegger se permite plantear que implementar 
una ética de la serenidad permite no desconocer las exigencias del actual 
mundo de la vida, pero a su vez mantener otra actitud ante este. Justamente la 
serenidad ante los objetos técnicos permite convivir con ellos, y sin embargo, 
asumirlos con un interés en el cual no se comprometa la subjetividad de quien 
se sirve de ellos como sí sucede en la tecnocracia. Aquí se trata de asumir que 
la tecnología emergió del mundo de la vida y depende de tales horizontes y 
no es el mundo de la vida quien depende de ella. Para implementar tal ética, 

22 VARGAS GUILLÉN, Germán. Filosofía, pedagogía, tecnología. Op. cit., p 134.
23 VARGAS GUILLÉN, Germán. Tratado de Epistemología. Op. cit., p. 170.
24 HEIDEGGER, Martin. “Serenidad”. Trad. Antonio de Zubiaurre. En: Revista Colombiana de 

Psicología. No. 3, 1994. p. 27. 



164 - Edwin Hernán Isaza Restrepo

se ha de seguir la didáctica que plantea Vargas Guillén dentro de su reflexión 
pedagógica en clave fenomenológica:

La didáctica en cuanto “práctica reconstructiva” realiza, por lo tanto, por lo 
menos los siguientes desplazamientos: (a) del mundo efectivo de la vida; a (b) 
las ciencias, las disciplinas, los saberes, las prácticas y las costumbres; a (c) su 
ordenación sistemática; a (d) su validación (como alternativa al problema); a su 
(e) valoración de la eficacia de la alternativa, y , de nuevo; a (f) su inserción en 
el mundo de la vida25.

En procura de implementar una ética de la serenidad bien se puede indicar 
inicialmente el influjo de la tecnología en el mundo de la vida, un plantea-
miento que de entrada permite observar que se forma teniendo en cuenta 
el horizonte de los sujetos. A partir de allí, presentar el horizonte de sentido 
en el cual ha emergido la tecnología, teniendo presente los criterios que se 
pueden extraer de una fenomenología de corte genético, en la cual se da cuenta 
de cómo se ha llegado a constituir el horizonte de sentido que dio cuenta de 
la emergencia de la tecnología; luego de ello, realizar un rodeo histórico para 
observar cómo se fue constituyendo tal horizonte de sentido y la validez que 
puede tener en la actualidad una vez se señala cómo se fue constituyendo la 
tecnología en el mundo de la vida con lo cual se permita dejar en claro que 
desde allí tal y como se originaron los albores de la ciencia, surgieron todos 
aquellos aparatos al servicio del confort del ser humano, con los cuales nos 
orientamos en el mundo, y que si bien representan un bien en el normal desa-
rrollo de la vida actual dependen de este y es el mundo de la vida quien valida 
el sentido que ellos tengan para nosotros.

De esta manera se observa que formar en medio de las condiciones actuales 
en las que los dispositivos tecnológicos determinan la vida en común de las 
actuales generaciones no implica la anulación de la tecnología, ni siquiera se 
invita a desprenderse de su uso ni mucho menos se insinúa una abolición o 
resistencia al aparataje tecnológico actual, por el contrario, una vez que se 
señala el influjo tecnológico en el mundo actual y la manera en que determina 
la vida como tal, resulta urgente invitar a establecer una relación en un orden 
en el cual no se prive del uso y las comodidades que nos permite las actuales 
tecnologías, donde el ser humano no deponga su subjetividad sometiéndose 
a la dependencia de dispositivos tecnológicos que se fueron creados y 
dispuestos a su servicio y no es el ser humano quien se hizo al servicio de 
ellos estableciendo así un llamado a que se tomen las prudentes distancias 
entre sendas entidades por lo que en última instancia y siguiendo lo que se 
propone Heidegger en su texto “serenidad”, se invita a que se preserve lo 
humano con todo y la influencia que la técnica viene ganando en el actual 
mundo de la vida.

25 VARGAS GUILLÉN, Germán. Filosofía, pedagogía, tecnología. Op. cit., p. 213.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 165

Bibliografía

BLUMENBERG, Hans. Teoría del mundo de la vida. Trad. Griselda Mársico. 
Buenos Aires: FCE, 2013.

GÓMEZ – HERAS, José María. El a priori del mundo de la vida: Fundamentación 
fenomenológica de una ética de la ciencia de la técnica. Barcelona: Anthropos, 1989.

HEIDEGGER, Martin. Sendas perdidas. Trad. José Rovira Armengol. Buenos 
Aires: Losada, 1960.

HEIDEGGER, Martin. Serenidad. Trad. Antonio de Zubiaurre. En: Revista 
Colombiana de Psicología. No.3 (1994); p. 22-28. 

HEIDEGGER, Martin. ¿Qué significa pensar? Trad. Raúl Gabás. Madrid: 
Trotta, 2008.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. Trad. José Gaos. México: FCE, 1949.

HUSSERL, Edmund. Ideas II. Trad. Antonio Zirión. México: UNAM, 1997.
HUSSERL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascen-

dental. Trad. Julia Iribarne. Buenos Aires: Prometeo, 2008.
LUYPEN, William. Fenomenología existencial. Trad. Pedro Martin y de la Cámara. 

Buenos Aires: Carlos Lohlé, 1967.
VARGAS GUILLÉN, Germán. Tratado de Epistemología. Bogotá: San Pablo, 

2006.
VARGAS GUILLÉN, Germán. Filosofía, pedagogía, tecnología. Bogotá: San Pablo, 

2006.
VARGAS GUILLÉN, Germán. Fenomenología, formación y mundo de la vida. 

Saarbrücken: Editorial Académica Española, 2012. 





Acercamiento a la fenomenología en la perspectiva de
 las ciencias sociales*

Approach to Phenomenology in the Perspective of Social Sciences.

Pedro Juan Aristizábal Hoyos
Universidad Tecnológica de Pereira

Colombia

Resumen
El trabajo establece una presenta-

ción del pensamiento fenomenológico 
de Husserl y su relación con las ciencias 
sociales. Se desarrolla en tres ámbitos: 
después de mostrar  dificultades inhe-
rentes a dicha filosofía con apoyo en 
planteamientos de Alfred Schütz, este 
trabajo pone de presente algunas críti-
cas a la filosofía moderna con el fin de 
detectar problemas esenciales al interior 
de la fenomenología. Luego señala con-
ceptos básicos de la filosofía de Husserl 
haciendo una síntesis del método que 
propone, y al final establece algunos 
problemas de la socialidad y la comuni-
cación en el pensamiento de Husserl en 
discusión con algunos autores.

Palabras clave: fenomenología, 
método, conciencia, intencionalidad, 
ciencias sociales, comunicación. 

Abstract
The text establishes a presentation 

of Husserl’s phenomenological thought 
and his relation with the social scien-
ces. It develops on three scopes: After 
indicating some proper difficulties to 
such a philosophy based on some con-
siderations from Alfred Schütz, it points 
out some critics to modern philosophy 
in order to highlight essential problems 
within phenomenology. Then, this work 
shows some basic concepts in Husserl’s 
phenomenology making a synthesis 
of the suggested method, establishing 
some sociality problems and the com-
munication in Husserl’s thought, and 
arguing with some authors.

Key words: phenomenology, 
method, consciousness, intentionality, 
social science, communication.

* El presente texto, bajo el título “Introducción a la fenomenología”, fue leído en el evento 
titulado: “Fenomenología y Hermenéutica. Investigadores de la región”. Llevado a cabo en la 
Universidad Tecnológica de Pereira (mayo de 2011) organizado por el grupo de Investigación en 
“Fenomenología y teoría Crítica de la sociedad” y la Escuela de Filosofía. Una versión inicial de 
este trabajo apareció en las memorias del evento publicado en la revista Paradoxa, No. 17 y 18, 
2013, pp. 123-143.



168 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

1. Introducción temática
Hablar de fenomenología es hablar de un sinnúmero de autores (como 

Husserl, Edith Stein, Merleau-Ponty, Sartre, Fink, Levinas, Landgrebe, 
Gurwitsch, Schütz, Ricoeur, y en algún momento Heidegger y Derrida). Pero 
cualquier diálogo con esta disciplina tiene que ver con Husserl su fundador, 
que dejó un inmenso legado de páginas manuscritas que han sido la base 
para la publicación de su obra póstuma con alrededor de 41 tomos hasta 
el presente. De esta copiosa obra, media docena de libros (y algunos tex-
tos cortos) se publicaron en vida del autor. Como se ha señalado, el filósofo, 
analizaba los problemas escribiendo y con un excesivo rigor, al revisarlos, se 
negaba sistemáticamente a su publicación, dejando casi siempre la sensación 
de tener una obra inacabada y fragmentaria,1 que generó las más persistentes 
críticas por parte de algunos de sus discípulos que no lograron comprender el 
rigor y la autocrítica de su trabajo desconociendo además la evolución de su 
pensamiento. 

El sociólogo austriaco Alfred Schütz reseña un comentario bibliográfico 
aparecido en un número de la revista American Sociological Review refiriéndose 
a la literatura fenomenológica. Allí se rechaza que los escritos de fenome-
nología sean casi inaccesibles hasta para muchos filósofos, sin hablar ya de 
los especialistas en ciencias sociales “según parece /escribe/, tendremos que 
esperar la aparición de interpretaciones popularizadas antes de que se pueda 
decir mucho acerca de las relaciones entre la fenomenología y las ciencias 
sociales”.2

Esta descripción de la situación no es por supuesto excesiva, incluso en 
ciertas esferas, se mira despectivamente su obra considerando al fenome-
nólogo como un extraño personaje, que en aras de perseguir las esencias de 
los hechos empíricos, parece  dar la espalda a los métodos científicos que 
han sido determinados para comprender dichos hechos. Otros reconocen que 
esta disciplina puede ser importante para las ciencias sociales, no obstante 
“ven a los fenomenólogos como un grupo esotérico del lenguaje incompren-
sible para todo el que no pertenezca a él, y por eso no vale la pena ocuparse”.3 
Otros investigadores, señala, no tienen claridad sobre lo que comporta el 
significado mismo de la fenomenología al procurar “ser fenomenólogos sin 
utilizar el método de Husserl […]”.4 Este tema del método es uno de los más 
intrincados problemas filosóficos y es allí, donde pensamos se debe delimitar 
este, como uno de los aspectos esenciales que constituyen verdaderamente 
el campo fenomenológico.

1 RIZO-PATRÓN, Rosemary (Ed.). El pensamiento de Husserl en la reflexión filosófica contemporánea. 
Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 1993, p. 278.

2 SCHÜTZ, Alfred. El problema de la realidad social. Escritos I. Buenos Aires: Amorrortu, 2003, p.111 ss.
3 Ibídem.
4 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 169

Pero no es solo lo planteado hasta ahora. Como lo reconocen algunos 
comentaristas, en sí misma, la fenomenología de Husserl presenta ciertos 
inconvenientes: “La parte publicada [….] se caracteriza por una presentación 
condensada y con un lenguaje sumamente técnico tiene un carácter bastante 
fragmentario. /Esto sucede dado que/ Husserl consideró esencial replantear 
una y otra vez su indagación de los fundamentos no solo de la filosofía […] 
sino también de todo el pensamiento científico”.5 A esto podríamos añadir lo 
que señala Julia Iribarne, que desde la perspectiva del intento de sistematiza-
ción del filósofo, “lo publicado tenía carácter introductorio y programático” 
con respecto a la culminación en los problemas éticos.6

Estos aspectos que son el reflejo de alguna confusión, en parte ya superada 
por la cantidad de valiosas publicaciones e interpretaciones, contribuyeron 
de todas formas a difundir la creencia de que la fenomenología “es anticien-
tífica” y según Schütz, indujo a muchos investigadores serios, a considerarla 
“como una metafísica, por su admitida renuencia a aceptar acríticamente el 
carácter dado de las experiencias sensoriales, de los datos biológicos, de la 
sociedad, del ambiente, como punto de partida indiscutible de la investiga-
ción filosófica”.7 Todos estos aspectos mencionados han llevado a algunos 
a desconocer en la fenomenología un verdadero método de investigación 
de la realidad. No obstante “se trata de un método y tan “científico” como 
cualquiera”.8 En adelante mostraremos algunos principios de este pensamiento.

Husserl, desde sus primeras obras y en lucha contra el escepticismo se 
propuso establecer una filosofía como ciencia rigurosa.9 La idea, que expuso 
desde el artículo de Logos de 1911, tiene poco más de cien años después una 
notoria actualidad para los investigadores en fenomenología. Pues muchos 
indagamos aún ¿en qué quedo su sueño de hacer de la filosofía una ciencia 
rigurosa? En un anexo de su última obra escribió: “la filosofía como ciencia 
rigurosa un sueño que ya ha terminado”.10 Pero el sueño se vino abajo, no 
porque hubiese previsto su imposibilidad, en el sentido de no poder generar 
ciertas objetividades ideales que le sirvieran de base, sino porque no pudo 
formar una “comunidad de investigadores” acerca del problema. 

Con dicha propuesta, Husserl se dio a la tarea de poner a la vista los pre-
supuestos implícitos que fundan “toda ciencia del mundo de la naturaleza y 

5 Ibíd., p. 112.
6 IRIBARNE, Julia. Edmund Husserl. De la Ética a la Metafísica. Bogotá: San Pablo y UPN, 2007, p. 6.
7 SCHÜTZ, Alfred. Op. cit., p. 107. 
8 Ibídem.
9 Para una ampliación del tema Cf., ARISTIZÁBAL, Pedro Juan. “Husserl y la filosofía como 

ciencia rigurosa. Análisis desde el contexto nihilista actual”. En: Revista Co-herencia. Vol. 8, No. 
15, 2011, pp. 113-128. 

10 HUSSERL, Edmund. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale Phänome-
nologie. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1954, (Beilage XXVIII) p. 508.



170 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

de los entes sociales, e incluso la filosofía actual”.11 Él siempre mantuvo como 
ideal, ser un “principiante” en filosofía, seguramente muy ligado a este ideal, 
al método fenomenológico, que al abstenerse deliberada y sistemáticamente 
de establecer juicios existenciales sobre el mundo, o sobre nuestra creencia 
en su existencia; tiene como uno de sus propósitos describir aquello que se 
nos presenta y nos es dado en la experiencia. El método, con rasgos clara-
mente trascendentales heredados del pensamiento kantiano, no pretendería 
en sí ocuparse de las cosas o del mundo, sino, de la manera como nos son 
dadas en la experiencia las cosas y el mundo mismo (que es uno de sus rasgos 
trascendentales). Pero como dice Schütz con tanta fortuna, “Solo laboriosos 
análisis, una audaz coherencia y un cambio radical en nuestros hábitos de 
pensamiento puede permitirnos revelar la esfera de una ‘filosofía primera’ que 
cumpla con los requisitos de una ‘ciencia rigurosa’ digna de tal nombre”.12 Por 
eso, poniendo como requisito mantener una duda filosófica rigurosa sobre 
los presupuestos inherentes de todo nuestro pensar habitual, científico o no, 
tendremos la garantía de  la “exactitud no solo de tal intento filosófico, sino 
también de todas las ciencias que directa o indirectamente abordan nuestra 
experiencia del mundo”.13

En verdad no se puede asegurar que la rigurosidad implícita a muchas ciencias 
y que lo son al ofrecer en forma matemática su contenido científico, sea la 
idea de rigurosidad que pretendió Husserl. Aunque este haya sido un experto 
matemático que se doctoró con una tesis sobre el cálculo de las variaciones, es 
innegable ver, que la “profunda comprensión del pensamiento matemático y 
la admiración por sus logros, no le impidió ver que tenía limitaciones. […] /
Dado que/ ninguna de las llamadas ciencias rigurosas, que con tanta eficacia uti-
lizan el lenguaje matemático, puede conducirnos a la comprensión de nuestra 
experiencia del mundo”;14 es precisamente esta experiencia subjetiva de mundo 
la cosa misma de la que trata la fenomenología. 

Para concluir pensamos que el sueño de Husserl, por ingenuo que pueda 
parecer a algunos filósofos contemporáneos, si bien no se cumplió, puede 
ser una tarea, dejada a futuras generaciones de filósofos e investigadores de 
las ciencias humanas, sueño que quizás hubiera de cumplirse en esa relación 
tan explorada hoy día de las conexiones existente entre esta disciplina y las 
Ciencias cognitivas, tema al que por supuesto no estamos en capacidad de 
referirnos por ahora. 

11 SCHÜTZ, Alfred. Op. cit., p. 112.
12 Ibídem. 
13 Ibídem.
14 Ibídem. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 171

2. Una mirada desde el nacimiento de la filosofía moderna
Si hemos planteado que la cosa misma de la que trata la fenomenología 

es la del ser humano en el mundo de la vida, es preciso entrar en diálogo con 
la filosofía cartesiana, puesto que Descartes inicia la modernidad filosófica 
como filosofía de la subjetividad.

Husserl, en Filosofía Primera, establece un análisis genético de los comienzos 
históricos de lo que denomina: la ciencia de la subjetividad. Allí, haciendo 
una reconstrucción desde la antigüedad, pone en evidencia la forma como la 
psicología, la disciplina de la subjetividad por excelencia, irrumpió en el esce-
nario científico, transformándose por cierto en la “perpetua calamidad de los 
espíritus filosóficos”,15 pues aunque desde la antigüedad se tuviera referencia 
a una “razón cognoscente y práctica”, ella desde un principio se mostró insu-
ficiente para desarrollarla en su integridad. Faltaron tres elementos fundamen-
tales para originar lo que resultaría ser esta verdadera ciencia: la considera-
ción del método, la esfera de los actos de conciencia y poner en evidencia la 
intencionalidad de la conciencia.16

En este sentido se pregunta Husserl: “¿Qué es en cada pulsación vital la 
vida psíquica […] sino conciencia de esto y aquello?”,17 en su integridad él la 
identifica como: 

flujo continuo y unitario de conciencia que constantemente se está config-
urando, de conciencia  que se representa, que juzga, que siente, que aspira, 
que actúa, una conciencia multiforme, en la que cambiando incesantemente 
según los objetos y modos de aparición subjetivos, devienen conscientes, por 
un lado, las vivencias subjetivas mismas, como datos de la sensibilidad, sen-
timientos y voliciones, pero, por otro lado, también y en conjunto, cosas en el 
espacio […] múltiples figuras culturales […] fenómenos sociales.18 

Pregunta Husserl: ¿Cómo podría una psicología encaminarse en su camino 
sin llegar antes a estos análisis? “¿al alfabeto de la vida psíquica?” ¿a una 
analítica de la conciencia intencional?.19

Con Descartes dice “comienza la edad moderna, porque él fue el primero 
que intentó tomar en consideración de modo teórico lo indudablemente 
verdadero que yace en el fondo de las argumentaciones escépticas”.20 Sus 
Meditaciones diseñaron el estilo ineludible del comienzo de la filosofía; el filósofo 
solo puede comenzar meditando pero el método mismo marca el comienzo de la 

15 HUSSERL, Edmund. Filosofía primera (1923/24). Trad. Rosa Helena Santos de Ilhau. Bogotá: 
Grupo editorial Norma, 1998, p. 95ss.

16 Cf., Ibídem.
17 Ibíd., p. 96.
18 Ibídem.
19 Cf., Ibídem.
20 Ibíd., p. 109ss.



172 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

filosofía. “Tras la trivialidad aparente de su afamada máxima ego cogito, ego sum 
se abren, en efecto, inmensas y oscuras profundidades”.21 A Descartes, con-
tinúa, “le pasó lo que a Colón que descubrió un nuevo continente sin saberlo 
y creyó haber descubierto simplemente una nueva vía marítima hacia la vieja 
India […] la razón fue que él no captó [...] el sentido auténtico y fundamental 
del conocimiento y de la ciencia enraizada en su ego cogito.22 

Él no atendió, como dice Schütz (corroborando a Husserl), a dos tipos de 
cuestionamientos; de un lado, la total interconexión del flujo de pensamiento 
en el tiempo inmanente (o interior), y  de otro lado, tampoco estableció una 
distinción radical entre el acto de pensar y el objeto de pensamiento. 

Sobre la primera cuestión, resalta Husserl que las cogitaciones (o pensamien-
tos) que aparecen dentro del flujo de pensamiento no aparecen nunca como 
entidades aisladas puesto que todo fenómeno psíquico, toda vivencia, se da 
en el ahora, como captación del presente vivido y se amplía en la retención 
y en la protención, como sucede con una nota musical o una melodía, que 
se oye dentro de un marco de retenciones (o recuerdos primarios) y esperas 
(o protenciones), que aparecen al interior del flujo del pensamiento. Pero en 
los términos propios de Husserl, no se trata  del tiempo psicológico, o del 
devenir del tiempo objetivo humano, sino de lo dado en todo vivenciar, por 
eso dice “con la realidad sólo tenemos qué ver en tanto en cuanto es realidad 
mentada, representada, intuida pensada en conceptos […] nos interesan las 
vivencias del tiempo”.23 

Este tema tiene que ver, como nos dice Julia Iribarne, con uno de los aportes 
importantes de la fenomenología al pensamiento contemporáneo, su concep-
ción de conciencia como temporalidad inmanente: Al querer captar el sentido 
pleno de una vivencia, ninguna de ellas puede ser considerada aisladamente, 
pues cada una de las vivencias “es un acontecer dinámico intencional y 
aparece necesariamente como miembro de un proceso abarcador, en un hori-
zonte omniabarcador. […] horizonte que abarca no solo las intencionalidades 
co-presentes, sino también el pasado y el futuro”,24 tal y como lo explicita 
en sus manuscritos tardíos sobre el tiempo de la Hussserliana XV: Es la historia 
propia que se constituye “como subjetividad fluyente copresente en un aho-
ra concreto fluyente viviente” (als  strömend mitgegenwärtige Subjektivität, 
die konkret selbst ist strömend lebendig konkrete Gegenwart).25 El filósofo 
describe precisamente, desde sus primeras obras, el campo de la conciencia 

21 Ibíd., p. 112.
22 Ibíd., p. 113ss.
23 HUSSERL, Edmund. Lecciones de Fenomenología de la Conciencia interna del Tiempo. Trad. Agustín 

Serrano de Haro Martínez.  Madrid: Trotta, 2000, p. 31.
24 IRIBARNE, Julia V. Edmund Husserl: La fenomenología como monadología. Buenos Aires: Aca-

demia Nacional de Ciencias de Buenos Aires, 2002, p. 50.
25 HUSSERL, Edmund. Zur phänomenologie  der Intersubjektivität. Den Haag: Martinus Nijhoff, 

1973, p. XLVIII.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 173

como un eterno río heracliteano de fenómenos: “Toda vivencia, /dice/, es en sí 
misma un río de generación […] un  río constante de retenciones y protecciones 
unificado por un aspecto, él mismo fluyente, originariedad, en que se tiene 
conciencia del vivo ahora, de la vivencia frente a su “antes” y “después”.26 

Sin embargo, en sus últimas obras, Husserl ya no refiere en forma tan inci-
siva al  término de conciencia, sino de vida que experimenta el mundo, acuñando 
uno de los conceptos influyentes en las ciencias naturales y en la sociología 
contemporánea, el mundo de la vida (Lebenswelt) que define el mundo abierto 
de la experiencia.  

La segunda cuestión, el de la distinción entre el acto de pensar y el objeto de 
pensamiento encontró solución, cuando su maestro Franz Brentano, puso en 
evidencia la naturaleza intencional de todo nuestro pensar. Para Brentano, las 
experiencias, tal y como se nos dan en el flujo de nuestro pensamiento, indefec-
tiblemente apuntan al objeto experimentado. Pues todo fenómeno psíquico contiene 
en sí intencionalmente un objeto; no existen la percepción, el recuerdo, la represen-
tación o el apetito como tales; en toda percepción, por ejemplo, es percibido 
algo, y de este modo, cada una de esas experiencias en tanto intencionales 
apuntan es al objeto percibido, recordado, representado, apetecido, etc.27

Para dar cuenta de la articulación entre los elementos objetivos y subje-
tivos de toda experiencia vital, Husserl fijó la expresión de intencionalidad. “El 
carácter intencional de todas nuestras cogitaciones supone necesariamente 
una distinción tajante entre el acto de pensar, temer, recordar, etc. y los objetos 
a los cuales estos actos se refieren”.28 Entonces, la máxima “toda conciencia 
es conciencia de” fue denominada como el principio de intencionalidad y 
significa que ella, no solo tiende hacia algo, sino que es en su ser relación con 
el ser. En términos existenciales, la conciencia implica en su esencia un reba-
sarse a sí misma en lo otro, en el mundo, y en su constante acción, como ha 
dicho Sartre, se capta, negándose, al reafirmarse como ser en el mundo. Este 
tema de la intencionalidad llegó a convertirlo Husserl en tema fundamental de 
la investigación fenomenológica.

El buscar la radicalidad de la distinción entre el acto de pensar y el objeto 
de pensamiento tiene como trasfondo la indubitabilidad del flujo de pensamiento 
inherente, por ejemplo, a una percepción, a un recuerdo, etc. Ello implica 
presuponer esa clara distinción que ya Husserl establecía desde Investigaciones 
Lógicas entre lo que llamaría luego a partir de las Ideas, los ingredientes de toda 
experiencia o vivencia que serían la sensibilidad y el acto de pensamiento (que 
técnicamente denominaría hyle como pasividad y nóesis como actividad, frente 
al objeto de pensamiento o polo objetivo de la vivencia (denominado nóema). 

26 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y a una filosofía fenomenológica. Trad. 
José Gaos. México: FCE, 1986 p. 185.

27 HUSSERL, Edmund. Investigaciones Lógicas II. Trad. Manuel García Morente y José Gaos. 
Madrid: Alianza Editorial, 1982, § 10, p.  275.

28 SCHÜTZ, Alfred. Op. cit., p. 114.



174 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

Pero ambos se distinguían obviamente del fenómeno propiamente percibido, 
de la cosa externa, por ejemplo, de la silla o del árbol florecido en el jardín. Así 
nos lo narra en Ideas I

[…] la cosa de la naturaleza, es todo menos esto percibido, el árbol en cuanto 
tal, que es inherente como sentido perceptivo a la percepción, y lo es insepa-
rablemente. El árbol pura y simplemente puede arder, descomponerse en sus 
elementos químicos, etc. ‘/puede cambiar de color y de matices por el juego 
del sol y de las nubes. Pero el fenómeno ya percibido “árbol florecido tal como 
se me aparece” no es afectado por todos esos sucesos’/29 no tiene elementos 
químicos, ni fuerzas, ni propiedades reales en sentido estricto.30

En esta perspectiva, el acto de percepción y su objeto intencional son 
elementos indudables de mi flujo de pensamiento. Así, el acto de percibir (o 
cogitare) es diferente de lo percibido (o cogitatum), que efectivamente apunta 
a lo que correspondientemente llamaría la nóesis y el nóema. De esta estruc-
tura de la experiencia que devela Husserl, la hyle sensible es la esfera originaria 
de la pasividad y recibe animación intencional, de la nóesis, que es ingrediente 
activo de toda vivencia y que se presenta de dos maneras; como actividad flu-
yente primigenia que apunta a lo que denomina síntesis pasiva, en la que aún no 
hay intervención del yo, por contraposición a la espontaneidad preconsciente 
que sí tiene la intervención del yo. Y el nóema, que a diferencia de los otros 
dos elementos, no es ingrediente de la vivencia sino su correlato intencional. 
Estas investigaciones sobre la estructura de toda vivencia fueron desarrolladas 
a lo largo del tomo I de Ideas y configuran la descripción de la constitución 
intencional de la realidad, explicitando luego, en el segundo tomo de Ideas, la 
constitución de la naturaleza material, pasando por la naturaleza animal con 
su realidad anímica a través del cuerpo vivo (Leib), y la constitución del mundo 
espiritual (o cultural), con el cual la fenomenología se abre al mundo de la vida 
social desplegando posibles fundamentos para la sociología fenomenológica.

3. Una corta presentación del método fenomenológico
El eje central de la metodología fenomenológica es la “Reducción fenome-

nológica”, o reconducción (Zurückführung), Se requiere, en primer lugar, dejar 
fuera de consideración todo conocimiento que sea de alguna manera “dubi-
table”, por ejemplo, conocimientos de nuestra vida cotidiana natural como 
los conocimientos científicos. Entonces se pone fuera de consideración, el 
mundo que nos circunda, el mundo psicofísico, los cuerpos, las almas y al 
investigador mismo por medio de la llamada “epojé”, con la que se pretende 
cambiar la actitud natural de la mente y nos permite desviar la mirada hacia la 
experiencia y hacia todo lo dado en ella. La mejor forma de adentrarnos en el 

29 Ibíd., p. 117.
30 HUSSERL, Edmund. Ideas I. Op. cit., p. 216.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 175

análisis es alejarnos de las situaciones habituales describiendo lo que se nos 
presenta, evitando hasta donde sea posible, apoyar esta presencia en con-
ceptos filosóficos establecidos. Una primera reducción (o reconducción) atiende 
a lo dado en la experiencia, dejando de lado lo que está fuera de nuestra 
mente, para ver lo que queda retenido en nuestro propio flujo de conciencia 
y absteniéndonos de emitir juicios sobre el mundo. Es la epojé que tiene una 
dimensión subjetiva que se refiere a la “desconexión” momentánea del mundo 
(Ausschaltung), y una dimensión objetiva que significa “poner /ese mundo/ en-
tre paréntesis” (Einklammerung). Para hacer una descripción de este estilo no 
siempre se requiere tener al frente la cosa real puesta en el mundo. Lo que 
queda después de dicha desconexión, que no significa dudar de la existencia 
del mundo, son las vivencias de las cosas con sus correlatos intencionales y 
así el mundo se convierte en fenómeno; profundizando en dicha epojé, aparece 
una segunda reducción que pretende descubrir la esencia de las cosas, y es la 
reducción eidética, que apelando a la imaginación nos posibilita “variar” modi-
ficando las relaciones en que se presenta el suceso a investigar, con el fin 
de reconocer lo no variable, que nos conduce a la esencia de la situación o 
del objeto investigado. En la perspectiva de Husserl, producimos variaciones 
de manera libre y arbitraria,31 y nos percatamos luego del modo como esta 
diversidad de reproducciones se entrecruza por una unidad, es decir, por “un 
contenido absolutamente idéntico […] invariable, conforme al cual coinciden 
todas las variantes: una esencia general”,32 de este modo prescindiendo de 
lo eventual y contingente alcanzamos el núcleo invariante, el eidos que es la 
esencia pretendida. Por último entramos en la reducción trascendental (o fenome-
nológica) que aborda el polo subjetivo de las vivencias. Frente a la tesis de la 
actitud natural que afirma la existencia del mundo como modelo y fundamento 
de todo ser, se encuentra, el reino de las “vivencias puras” y de la “conciencia 
pura”, aquí la referencia al yo puro y la vida de este yo aparece como una  tesis 
absolutamente indubitable y necesaria.33 En este ámbito trascendental el yo 
se revela como conciencia originaria y constitutiva que trasciende lo empírico 
y contingente y descubriéndose ella misma, en su movimiento, en su donación 
de sentido.34 Se pretende en consecuencia, develar la raíz y el fundamento de 
todo conocimiento, hasta llegar incluso a develar la génesis del conocimiento 
que acaece, en el que se revela el mundo de la vida con sus capas de sedimen-
tación de la experiencia (que Husserl denomina análisis genético). Por eso es 
viable plantear que la fenomenología, es la filosofía de la experiencia vital 
humana, y que en efecto, se ocupa de la manera como nosotros experimen-

31 HUSSERL, Edmund. Experiencia y Juicio. Investigaciones acerca de la genealogía de la lógica. Trad. 
Jas Reuter. México: UNAM, 1980, p. 377s.

32 Ibídem.
33 HUSSERL, Edmund. Ideas I, Op. cit., p. 106.
34 HERRERA, Daniel. “Aproximación a Husserl”. En: América Latina y la Fenomenología. México: 

Universidad Pontificia de México, 1998, p. 57.



176 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

tamos el mundo y las cosas, y lo que nos es dado en dichas vivencias con sus 
correlatos intencionales. 

4. El ámbito social y comunicativo de la fenomenología 
Cuando Husserl escribe Ideas II35, ya pretende desarrollar una fenomenología 

de la comunicación muy arraigada en la tendencia sociológica que tiene su 
obra. Si bien, el filósofo se ocupó a lo largo de su obra del tema de las ciencias 
sociales y de su fundamentación, “Sólo en los últimos escritos del maestro /
nos dice Schutz/ [...] dicho problema fue abordado de manera sistemática”.36

Desde Ideas II, Husserl hace un acercamiento al tema de la socialidad 
comunicativa, y hace notorio que no es la subjetividad personal la que 
define o “determina” a la subjetividad social, sino a la inversa, esto es, que 
el ser humano en cuanto habita un mundo social es en esencia un ser-con los 
otros (Mitsein). Efectivamente exclama: “en el orden constitutivo [...] el primer 
hombre es el Otro, y recién de ahí recibo yo mismo el sentido hombre”.37 Esto 
significa, en términos de la V meditación, que la subjetividad constituyente del 
mundo no soy yo sino nosotros y así el ego es trascendido por el alter ego, y la 
intersubjetividad aparece en últimas como la base sobre la que se apoya toda 
objetividad. 

Ser persona, supone para el sujeto ser el centro de sus actos con la po-
tencialidad de poder deliberar sobre ellos. En Gemeingeist (Espíritu Común),38 
plantea: “para considerarme verdaderamente una persona, no puedo “ciega-
mente /seguir/ cada estímulo o reaccion/ar/ instintivamente en la misma 
línea de forma puramente instintiva, [...] solo puedo ser/lo/ [...] en tanto poseo 
convicciones permanentes y autoadquiridas, independientemente alcan-
zadas por medio de tomas de posición activas del Yo, valoraciones y volicio-
nes permanentes”,39 y ello supondría entonces, que el sujeto es consciente de 
que es el centro de sus actos, que obra con base en convicciones y tomas de 
posición y que en el campo ético asume responsabilidad frente a sí mismo y 
frente a la comunidad, cualidades y potencialidades estas, que sabe que igual-
mente le competen a los otros humanos.

35 Para una ampliación sobre el tema Cf., ARISTIZÁBAL, Pedro Juan. “Intersubjetividad y 
comunicación”. En: Acta Fenomenológica Latinoamericana. Volumen III. México: Jitanjáfora, Morelia, 
2010, pp. 337-345.

36 SCHÜTZ, Alfred. El problema de la realidad social. Escritos I. Op. cit., p. 126 ss.
37 HUSSERL, Edmund. ”Erste Fassung der Fünften Cartesianischen Meditationen” en: Zur 

Phánomenologie der Intersubjektivität. (Hua XV) p. 19. [Versión castellana de la Primera redacción de 
la V meditación Cartesiana. En: IRIBARNE, Julia. La Intersubjetividad en Husserl. Tomo II. Buenos 
Aires: Carlos Loholé, 1988, p.346]. 

38 HUSSERL, Edmund. ”Gemeingeist I y II”. En: Zur phänomenologie der intersubjektivität. (Hua 
XIV) Op. cit., p. 192ss. [Versión castellana: “El espíritu común I y II”. Trad. Cesar Moreno M. En: 
Themata. Vol. 4, 1987, p. 147ss].

39 Ibíd., p. 149. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 177

De este modo cada subjetividad personal tiene sus creencias, representa-
ciones, puntos de vista, valoraciones sobre su vida y acciones, y todos estos 
actos están encadenados socialmente. Puedo confrontar, por ejemplo, que 
esos actos surgen a partir de mi propia experiencia o de la experiencia con los 
otros y además que sus creencias y visiones de mundo surgen igualmente a 
partir de mis experiencias; es decir, en la multiplicidad de actos comunitarios 
hay saberes recíprocos y múltiples acciones y perspectivas, como afinidad en 
esas mismas acciones, que con el tiempo van logrando mayor unidad y nivel 
de especialización que favorecen la integración social.

En Ideas II, hace referencia también a la persona en el conglomerado de 
personas que participan de múltiples maneras: comunicativas, afectivas, emo-
tivas, cognitivas, en su mundo circundante, y muestra en estas variadas rela-
ciones intersubjetivas ciertos niveles de integración de la comunidad social. 
Y así plantea que los individuos en el conglomerado de personas conforman 
comunidades que poseen un “nivel superior de integración mediante los 
actos de determinación personal mutua que tienen [...] lugar sobre la base 
de comprensiones mutuas [...] /esto es/ se ‘determinan uno a otro’ y actúan 
en común [...] personalmente enlazados”.40 

De esta manera, encontramos en el ámbito intersubjetivo diversos grados 
de integración social, que van desde la familia, el barrio y las comunidades 
más pequeñas que eventualmente podrían tener un origen natural hasta las 
denominadas personalidades de orden superior, fundadas en una voluntad en 
común41 que son esencialmente artificiales como, por ejemplo, la comunidad, la 
escuela, los estados como comunidades nacionales vinculadas por el gobierno 
del pueblo, o las instituciones jurídicas, o a nivel internacional la organización 
de naciones; instituciones estas que tienden a persistir orientadas por una 
apuesta racional-teleológica de las subjetividades y cuya integración general, 
como ha dicho Paul Ricoeur “hasta donde extienden los lazos personales rea-
les y posibles, componen el mundo de las subjetividades sociales”.42

En efecto, en el ámbito espiritual y cultural43 Husserl ha distinguido  por 
un lado, los objetos espirituales que se originan en las actividades subjetivas, 
que se presentan o como realidades efectivas, o como objetividades ideales 
racionales manifiestas en las Ciencias del Espíritu. Y por otro lado, como subje-
tividades sociales y personalidades de nivel superior.

Plantea el filósofo, que es preciso diferenciar el mundo que es inseparable 
de las subjetividades sociales, es decir, correlativo con ellas, que es el de las 

40 HUSSERL, Edmund. Ideas Relativas a una fenomenología pura y a una filosofía fenomenológica. Libro II: 
Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Trad. Antonio Zirión. México: UNAM, 2007, p. 238.

41 HUSSERL, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. (Hua XIV). Op. cit., p. 406. [Ver-
sión castellana: Iribarne, Julia. La intersubjetividad en Husserl (Tomo II). Op. cit., p. 268].

42 RICOEUR, Paul. Del texto a la acción. Trad. Pablo Corona. México: FCE, 2002 p. 273.
43 Husserl E. Gemeingeist I y II en: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität.. (Hua XIV). Op. cit., 

p. 147ss.  



178 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

objetividades sociales. No obstante, estas objetividades sociales a nivel de la 
constitución del mundo espiritual (o cultural en términos actuales), se refieren 
es a la multiplicidad de ideas culturales como factores que identifican a las 
sociedades (p. e., arte, ciencia, moral, religión, etc.). Pero en contraste con 
esta multiplicidad cultural en el ámbito de las objetividades sociales, nos re-
ferimos es al ámbito subjetivo de esas objetividades, es decir, al mundo de las 
subjetividades sociales en tanto están integradas por miembros singulares de 
esas comunidades (subjetividades sociales) que en términos fenomenológicos 
son las portadores de sentido.

Esto significa entonces que el ámbito que soporta dichas objetividades 
sociales subjetivas es la singularidad de cada uno de sus miembros, esto es, que 
el soporte básico de las acciones comunitarias son esas individualidades o 
singularidades que constituyen el sentido y el significado del mundo. 

Por eso Ricoeur, siguiendo a Husserl, y haciendo referencia a la metodología 
que se encuentra inscrita en su obra  escribe: “se pued/e/ o se deb/e/ decir 
lo que fuere sobre el Estado, sobre el poder, sobre la autoridad, no hay otro 
fundamento para ello que las singularidades”44 y así toda institución racional-
teleológica del orden referido, todo conglomerado unitario de objetividades 
sociales, toda institución, debe estar fundamentada entonces en los miembros 
que la componen ya que sus motivaciones personales son las que dan sentido a la 
acción social, y son en últimas, el soporte vivo de las personalidades de orden 
superior.

Ricoeur, señala otro aspecto fundamental de la filosofía de Husserl refirién-
dolo igual al método de  investigación social, y es que  “toda acción no sólo /
es/ significante para el individuo, sino además orientada hacia el otro”.45 

Esta orientación hacia el otro y la mutua dependencia en el reconocimiento 
personal se explicita en innumerables textos, Husserl escribe en uno de ellos: 
“El otro es el primer hombre no yo”46 y de esta manera todo ser, es en su ser, un 
ser para los demás. Dicha estructura ontológica supone entonces que los actores 
en comunicación, (y en todas sus acciones), de alguna u otra manera, toman 
mutuamente en cuenta la conducta del Otro conformando así la acción plural y 
en general comunitaria. 

Entonces “la orientación en relación con los demás /añade Ricoeur/  cubre 
así todas las clases de coordinación entre roles sociales, la rutina, el prestigio, 
la cooperación y la competición, la lucha y la violencia”.47 Y este aspecto tiene 
entonces una significación especial para la acción social, que lo es, en cuanto 
los actores valoran el comportamiento de las otras personas influyéndose 
mutuamente en su desarrollo y en su desenvolvimiento social. 

44 RICOEUR, Paul. Op. cit., p. 274.
45 Ibídem.
46 HUSSERL, Edmund. Zur Phanomenologie der intersubjektivität. Op. cit., p. 275.
47 RICOEUR, Paul. Op. cit., p. 246.  



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 179

Ahora bien, todo esto requiere recordar un elemento importante que es el 
de la comunicación, pues la comunicación intersubjetiva es la que define el 
mundo de la vida social y esta “idea de comunicación se extiende patentemente 
del sujeto personal singular también a conglomerados sociales de sujetos los 
cuales exhiben unidades personales de nivel superior”,48 pues la idea de 
comunicación atañe especialmente a los conglomerados sociales. Sin embargo 
resaltemos algunos aspectos importantes del entrelazamiento intersubjetivo 
vinculado a la comunicación.

¿En qué sentido, pregunta Husserl en el contexto de Ideas II, conformamos 
en la experiencia unidades personales de nivel superior?

El filósofo hace notar en primera instancia, cómo cada subjetividad en 
comunicación con otras, no solo tiene ante sus ojos su propio ser y sus 
maneras personales de ser, su carácter, sus capacidades, etc. sino igualmente 
los mundos circundantes de los otros, sus efectivos actos psicofísicos y sus 
posibilidades de actos. Se atiende de este modo a “una conexión personal 
que surge a través de la /e/mpatía, en la que (...) /cada uno de los actores/ vive 
análogamente ‘una convicción’ ‘una valoración’ ‘una voluntad’”.49 En efecto, 
la experiencia empática nos posibilita desvelar al otro como aquel ser que 
percibe, experimenta y conoce el mundo del mismo modo como yo lo hago.

Así, cada uno de los actores de la comunicación está en mutua relación 
con los otros al aprehender sus vivencias y experiencias en contraste con 
la aprehensión de su propia conciencia y de sus vivencias, es decir, por 
contraposición a las vivencias propias percibidas en las cuales se nos revela 
un yo propio, tenemos una experiencia empática que nos revela un individuo 
extraño. Entonces, es elemento fundamental de la empatía aprehender intui-
tivamente las vivencias del otro, y todo ello fundado en una presuposición 
básica: a la experiencia empática le es inherente una duplicidad: “lo dado” 
(Gegebenheit) y revelado en ella, es un  vivenciar propio en el que se manifiesta 
otro vivenciar.50 

En segunda instancia, dice Husserl, estos saberes recíprocos en concordancia, 
(convicciones, apreciaciones, decisiones comunitarias), tienen multiplicidad 
de correlatos en las situaciones objetivas comunitarias marcadas fundamen-
talmente por la comunicación y que muestran a las singularidades aunque 
anónimamente conectadas, eficientes y vivas en el mundo de la vida social. Es 
decir, el correlato de esa conexión personal que surge a través de la empatía 
en las que estamos presentes unos  a otros en forma anónima pero efectiva, 
supone entonces, que “tenemos la unidad de ‘una’ realización, de ‘una’ obra y 
eventualmente una unidad que se extiende y desarrolla en la abierta infinitud 
de la extensión temporal: la unidad de un  Estado, de una religión, de un idioma, 

48 HUSSERL, Edmund. Ideas II. Op. cit., p. 241.
49 HUSSERL, Edmund. Zur Phanomenologie der intersubjektivität. Op cit., p. 148.
50 STEIN, Edith. El problema de la empatía. Trad. José Luis Caballero Bono. Madrid: Trotta, 2004, p. 37.



180 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

[...] etc.”,51 que son entidades de acción conjunta, que se establece en una red de 
acciones subsiguientes producidas por la unidad de una meta.

Ahora bien, estas unidades de acción, tienen diversas modalidades en sus 
objetivos, diversas jerarquías y rasgos, y no siempre responden a personali-
dades de nivel superior, integral o cabalmente conformadas.

Casos de este último tipo serían, por ejemplo, la misma comunidad de 
idioma en la que se dan grupos unificados de intercambio, de comercio, o el 
artista con su público, el orador y sus oyentes, o las comunidades de inves-
tigadores, etc., por contraposición, (o “perfeccionamiento”) de estas últimas, 
con las comunidades de más alta jerarquía que tienen, por ejemplo, un orde-
namiento conjunto de obligaciones y funciones que se ejerzan de la manera 
más perfectamente posible52, es decir, que funcionan como una estructura de 
obligaciones y prerrogativas, o como sistema de exigencias compartidas, que 
van adquiriendo cada vez mayor nivel de racionalización y sistematización, 
caracterizadas en sus orígenes, por condicionamientos históricos vinculados 
a tradiciones que suscitan la irrefutable fuerza de su vigencia sobre las personas. 

No obstante, evocando a Habermas, esas organizaciones pueden llegar a 
amenazar las relaciones intersubjetivas, con los fenómenos patológicos de 
burocratización y monetarización, que suscitan la colonización del mundo de la 
vida privada y pública, como ya ha sucedido con los sistemas del mundo contem-
poráneo. Con estos aspectos señalados de la unidad subjetiva personal y 
comunitaria, que apunta a las personalidades de nivel superior hemos logrado 
el objetivo de adentrarnos, de forma introductoria, en los actos comunicativos 
y en la socialidad propiamente dicha.

Para concluir, es de tener en cuenta, que la multiplicidad de actividades 
científicas que irrumpen con las investigaciones sobre los objetos de la 
naturaleza o sobre los fenómenos culturales, son en primera lugar, acciones 
humanas, es decir, acciones de los investigadores que laboran mancomuna-
damente. El hecho de que las ciencias se ocupen de un sinnúmero de objetos, 
dicha actividad debe ser clarificada con procedimientos de las llamadas cien-
cias de la cultura (Geisteswissenschaften).53 Además, el fundamento de sentido de 
toda actividad científica y de toda objetividad ideal que le es propia, “es el 
mundo de la vida precientífico que es el mundo unitario mío, vuestro y de 
todos nosotros”,54 lo importante, como ha quedado claro en la última obra 
de Husserl, es que el avizoramiento de este “nexo fundacional /de la ciencia 
con respecto a la vida precientífica/ puede perderse en el curso  del desarrollo 
de la ciencia a lo largo de los siglos”.55 En  esto consiste precisamente la 

51 Ibídem.
52 HUSSERL, Edmund. Zur Phanomenologie der intersubjektivität. Op cit., p. 145. 
53 SCHÜTZ, Alfred. Op. cit., p. 127.
54 Ibídem.
55 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 181

denuncia que hace Husserl, en la Crisis, sobre el ocultamiento del mundo de la 
vida desde las ciencias modernas, y en Experiencia y Juicio, cuando va llevando 
a cabo el desmonte de la lógica formal. En dichas obras el filósofo delimita 
claramente el trabajo genético-deconstructivo que debe desarrollar el feno-
menólogo investigador. En este sentido exclama: “Si queremos [...] retornar a 
una experiencia en el sentido último y originario que buscamos. Solo se podrá 
tratar de la experiencia originaria del mundo vital (Lebenswelt), que todavía no 
sabe nada de estas idealizaciones, sino que constituye su fundamento ne-
cesario. Y este retorno al mundo vital originario no es un retorno que acepte 
simplemente al mundo de nuestra experiencia tal como nos es dado, sino que 
persigue hasta su origen la historicidad que ya se ha sedimentado en él”.56 
Esto con el fin de desvelar las posibles capas de idealización que lleva hasta 
las evidencias más originarias de la experiencia. 

Aclarar ese nexo fundacional, significa hacer evidente los cambios de sen-
tido que el mundo vital en referencia, ha tenido en el proceso de objetivación  
y formalización inherente a todo logro científico. “Si esta clarificación no se 
produce, o si se produce en un grado insuficiente, y si las idealidades creadas 
por las ciencias sustituyen directa e ingenuamente al mudo de la vida, luego  
en una etapa posterior de desarrollo de la ciencia aparecen estos problemas 
de fundamentación”,57 que hacen parte de la crisis de la ciencias positivas 
y que deben ser superadas por una crítica a posteriori que en efecto llega 
tardíamente. 

Por eso cuando acertadamente dice Wandenfels que el Mundo de la Vida 
aparece al tiempo como “foco patógeno” y como “terapia”,58 está planteando 
que con él no solo se hace evidente la crisis de objetivación y naturalización 
que vive el mundo, sino que su develamiento posibilita igualmente superarlo. 
Es decir, está reconociendo de hecho la crisis del mundo contemporáneo que 
efectivamente ha dejado a un lado este nexo fundacional, de toda ciencia con 
respecto al mundo vital que la ha hecho posible, y efectivamente el endereza-
miento o la mejoría de esta situación ha llegado demasiado tarde para el caso 
específico de los sistemas sociales del mundo contemporáneo que se vieron 
reflejados en la llamada guerra fría y en las guerras que le precedieron.

56 HUSSERL, Edmund. Experiencia y Juicio. Op. cit., p. 43.
57 SCHÜTZ, Alfred. Op. cit., p. 127.
58 WALDENFELS, Bernhard. De Husserl a Derrida. Introducción a la fenomenología. Barcelona: 

Paidós, 1997, p. 43. 



182 - Pedro Juan Aristizábal Hoyos

Bibliografía

ARISTIZÁBAL, Pedro Juan. “Intersubjetividad y comunicación”. En: Acta 
Fenomenológica Latinoamericana. Volumen III. México: Jitanjáfora, Morelia, 2010.

ARISTIZÁBAL, Pedro Juan. “Husserl y la filosofía como ciencia rigurosa. 
Análisis desde el contexto nihilista actual”. En: Revista Co-herencia. Vol. 8, No. 
15, 2011.

Habermas, Jünger. Teoría de la acción comunicativa. Tomo II. Madrid: Taurus, 1987. 
HERRERA, Daniel. “Aproximación a Husserl”. En: América Latina y la Fenome-

nología. México: Universidad Pontificia de México, 1998.
HUSSERL, Edmund. Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzen-

dentale Phänomenologie. Den Haag: Martinus Nijhoff, 1954.
HUSSERL, Edmund. Zur phänomenologie  der Intersubjektivität. Den Haag: 

Martinus Nijhoff, 1973.
HUSSERL, Edmund. Experiencia y Juicio. Investigaciones acerca de la genealogía de 

la lógica. Trad. Jas Reuter. México: UNAM, 1980.
HUSSERL, Edmund. Investigaciones Lógicas II. Trad. Manuel García Morente y 

José Gaos. Madrid: Alianza Editorial, 1982.
HUSSERL, Edmund. “El espíritu común I y II”. Trad. Cesar Moreno M. En: 

Themata. Vol. 4, 1987.
HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y a una filosofía 

fenomenológica. Trad. José Gaos. México: FCE, 1986.
HUSSERL, Edmund. Filosofía primera (1923/24). Trad. Rosa Helena Santos de 

Ilhau. Bogotá: Grupo editorial Norma, 1998. 
HUSSERL, Edmund. Lecciones de Fenomenología de la Conciencia interna del Tiempo. 

Trad. Agustín Serrano de Haro Martínez. Madrid: Trotta, 2000.
HUSSERL, Edmund. Ideas Relativas a una fenomenología pura y a una filosofía 

fenomenológica. Libro II: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Trad. 
Antonio Zirión. México: UNAM, 2007.

IRIBARNE, Julia La Intersubjetividad en Husserl. Tomo II. Buenos Aires: Carlos 
Loholé, 1988.

IRIBARNE, Julia V. Edmund Husserl: La fenomenología como monadología. Buenos 
Aires: Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires, 2002.

IRIBARNE, Julia. Edmund Husserl. De la Ética a la Metafísica. Bogotá: San Pablo 
y UPN, 2007.

RICOEUR, Paul. Del texto a la acción. Trad. Pablo Corona. México: FCE, 2002.
RIZO-PATRÓN,  Rosemary (Ed.). El pensamiento de Husserl en la reflexión filosófica 

contemporánea. Lima: Pontificia Universidad Católica del Perú, 1993.
SCHÜTZ, Alfred. El problema de la realidad social. Escritos I. Buenos Aires: 

Amorrortu, 2003.
STEIN, Edith. El problema de la empatía. Trad. José Luis Caballero Bono. 

Madrid: Trotta, 2004.
WALDENFELS, Bernhard. De Husserl a Derrida. Introducción a la fenomenología. 

Barcelona: Paidós, 1997.



Mediación de las instituciones en la 
construcción de la sociedad

Mediation of the Institutions in the Construction of Society

Martha Cecilia Betancur García
Universidad de Caldas

Colombia

Resumen
En el largo proceso del desarrollo so-

cial, las instituciones han desempeñado 
un papel de mediación fundamental en 
ese tejido de oposiciones y tensiones, 
que constituyen la naturaleza y la exis-
tencia humanas. Desde el punto de vista 
de Ricoeur, las instituciones representan 
la salida del ser humano a una naturaleza 
cargada de mixturas, de tensiones dia-
lécticas y de conflicto, de las que cabe 
destacar las oposiciones entre individua-
lismo y sociabilidad, entre naturaleza y 
cultura y entre polos positivos y negati-
vos. A través de tres vías distintas, en tres 
obras diferentes, el filósofo francés teje 
el camino entrecruzado entre movimien-
tos dinámicos de la cultura, que caminan 
hacia la constitución de la sociedad y 
que se desenvuelven en distintos niveles, 
pero en red: los movimientos generados 
por un telos, es decir, por la aspiración de 
los hombres a una vida buena, en tanto 
seres singulares que tienen propósitos 
particulares pero que se saben miembros 
de un mundo de intersubjetividades. 

Palabras clave: Ricoeur, Honneth, 
instituciones, mediaciones, sociabilidad, 
cultura, intersubjetividades.

Abstract
In the long process of the social de-

velopment, the institutions have played 
a role of fundamental mediation in this 
tissue of oppositions and tensions that 
constitute the human nature and exis-
tence. From Ricoeur´s point of view, 
institutions represent the given solution 
by the human being to a nature loaded 
of mixtures, dialectic tensions and con-
flicts, among which stand out the oppo-
sitions between individualism and socia-
bility, nature and culture and between 
positive and negative poles. Through 
three distinct roads, in three different 
works, the French philosopher weaves 
the crisscross road among dynamic mo-
vements of the culture, that walk to the 
constitution of the society and spread 
in different levels, but in network: the 
movements generated by a telos, i.e., by 
men´s aspiration to a good life, as singu-
lar beings that have particular purposes 
but that they see themselves as members 
of a world of intersubjectivities.

Key words: Ricoeur, Honneth, insti-
tutions, mediations, sociability, culture, 
intersubjectivities.



184 - Martha Cecilia Betancur García

En Ricoeur las instituciones desempeñan un papel mediador crucial en el 
camino de la constitución de la cultura; ubicado en el marco ético antropo-
lógico más profundo de la vida humana, el filósofo francés aborda su estudio 
mediante la interpretación fenomenológico-hermenéutica de la génesis del 
sentido y del desarrollo de la organización ética, social  y política. En tres 
obras diversas y en torno a problemáticas afines pero distintas, elabora a tra-
vés de tres caminos la marcha que ha realizado el hombre en la constitución 
de la cultura, los cuales se convierten en tres razones para demostrar el papel 
necesario, mediador de las instituciones: el primero, desarrollado en el volu-
men III de Tiempo y narración y en sí mismo como otro, es el avance jalonado por el 
telos de la vida buena; el segundo es el impulso dado por el móvil del recono-
cimiento, tematizado en Los caminos del reconocimiento, y, el tercero, es el trans-
curso del individuo desde la libertad hasta la asunción de la ley de la razón, 
seguido en “Lo justo”. Los tres caminos avanzan de manera paralela tejiendo 
una red compleja que constituye la vida social.

Dada la complejidad y la dificultad de la constitución de la cultura, en esta 
larga marcha las instituciones desempeñan un papel mediador fundamental.  
La vida social no se realiza solo en la inmediatez de las relaciones interperso-
nales, pues el aumento demográfico, tanto como las tendencias, los móviles 
e intereses negativos que acompañan todo el proceso, dificultan el encuentro 
intersubjetivo personal y el reconocimiento mutuo a que apunta la vida buena 
en colectividad. Las instituciones, el derecho y las normas son mecanismos 
insustituibles de dicho movimiento. Sin embargo, cabe tener en cuenta que 
por estar ellas ancladas en la naturaleza del ser del hombre que a la par se 
ha ido construyendo, deben entenderse como el fruto del esfuerzo, de un ser 
frágil, tan capaz del bien como del mal, “desproporcionado”, dinámico y cam-
biante. Las instituciones encarnan las mismas debilidades del ser que les dio 
la vida, un ser de puro conflicto, en constante tensión dialéctica de fuerzas 
dispares. Precisamente porque somos ángeles y demonios las instituciones 
son mecanismos imprescindibles para la constitución de la sociedad. Vamos 
a tratar de dilucidar el significado de ellas, las razones por las cuales se han 
convertido en mecanismos fundamentales de la vida en sociedad y a explorar 
sus características. 

Para Douglas C. North las instituciones “son restricciones que surgen de 
la inventiva humana para limitar las interacciones políticas, económicas y 
sociales”.1 Incluyen tanto restricciones informales entre las que caben los 
tabúes, las costumbres, las tradiciones y los códigos de conducta, como las 
reglas formales, las constituciones y las leyes. Las instituciones proporcionan 
a los humanos una infraestructura para crear el orden social y reducir la incer-
tidumbre; son entidades arraigadas en el ser social del hombre, es decir, en la 
necesidad que tiene de vivir en sociedad. La primea institución y la más básica 

1 North, Douglass C. Instituciones. Disponible en: www.archipiélagolibertad.org. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 185

es la familia, constituida de diversas maneras y con distintos miembros por las 
diferentes culturas.

Las dificultades para la organización de la vida social comienzan en el 
momento en que la sociedad se extiende de la familia hacia la organización de 
comunidades más amplias. Ellas requieren de vínculos y de formas organiza-
tivas que establezcan normas y límites a las relaciones de los hombres, razón 
por la cual, además de la familia, se establecieron otras instituciones como la 
religión, el gobierno, la estructura social, que, aunque no tan explícitas ni tan 
claramente formuladas a través de leyes como existen hoy, sí presentaban una 
membresía, un rol para los miembros y una estructura que establecía límites, 
prohibiciones y leyes. 

Las Instituciones son necesarias por tres razones complementarias: porque 
la relación entre los miembros de una comunidad amplia no puede ser per-
sonal, el aumento de la población con sus diversas funciones y roles dentro 
de la sociedad, supera la capacidad de apoyar los vínculos en las relaciones 
interpersonales. Segundo, porque el ser humano que se dispone a estable-
cer las relaciones sociales es, como hemos afirmado, un ser ambivalente, 
frágil y conflictivo. Su vida se desenvuelve en la pura tensión. Por este modo 
de ser del hombre las instituciones que él crea llegan a retener esas mismas 
características. Sin embargo, y esta es la tercera razón, ellas han sido produci-
das como un intento de superar esas características y de representar un ideal 
humano de permanencia y estabilidad. Las instituciones representan el ideal 
humano de dar coherencia a la vida social en común y de darle una mayor 
armonía de la que sus inclinaciones y tendencias personales lo permitirían.

Para Ricoeur el origen de las Instituciones se arraiga en una doble nece-
sidad humana, en una tensión dialéctica: por una parte, la tendencia indivi-
dualista y egoísta de buscar el beneficio o el bienestar propio y, por otra, una 
necesidad humana, no puramente orgánica sino mediada por la vida cultural 
ya empezada a recorrer desde los primeros momentos del nacimiento de la 
cultura, de ser reconocidos y valorados por los otros, y que Ricoeur denomina 
la necesidad de reconocimiento. En este sentido se comprende el recurso a 
Hegel en los estudios sobre el reconocimiento: se trata de acudir a la dialéctica 
hegeliana que, como sabemos, retoma la tensión de polos opuestos en la 
constitución de la sociedad y la cultura, como es la lucha y la síntesis dialéctica 
entre las tendencias individuales y las necesidades éticas colectivas que permiten 
la constitución del Estado. La tarea que lleva a cabo Ricoeur de la mano de 
Hegel, aunque haciendo abstracción de la metafísica idealista, es superar las 
explicaciones empiristas e individualistas de Hobbes quien soportaba la 
estructura de la vida social en los intereses individuales y en la posibilidad de 
entablar un contrato como mecanismo para lograr la continuidad y legitimidad 
del gobierno de la sociedad. 

Esto significa que en la raíz de la vida social articulada a través de institu-
ciones está esa doble necesidad humana en tensión: la de buscar el beneficio 



186 - Martha Cecilia Betancur García

propio y la de aspirar al reconocimiento mutuo de sí mismo y de los otros, 
búsqueda que se ha tejido a través de la historia y que constituye una cons-
trucción de la cultura. Estas dos necesidades en tensión serían la base de 
la organización social. Para Ricoeur el ser humano no es solamente ese ser 
egoísta e individualista que tantos resaltan, ni solamente ese ser altruista y 
comprometido con los otros que otras corrientes de pensamiento destacan. 
Conviene resaltar el carácter tensivo del hombre teniendo en cuenta el rasgo 
de sociabilidad que lo determina, sin perder de vista su tendencia individua-
lista. Se trata de buscar más bien el equilibrio en la tensión entre individuo 
y sociedad, teniendo en cuenta que ese ser egoísta está también necesitado 
de los demás seres humanos, que necesita ser querido, tenido en cuenta y 
reconocido. 

Con el fin de demostrar dicho rol mediador de las instituciones, el ensayo 
va a dividirse en cuatro secciones; en las tres primeras se desarrollan cada 
uno de los caminos trazados por Ricoeur; y en la cuarta se extraen algunos 
corolarios, siguiendo la afortunada expresión de Ricoeur. 

1. La vida buena como telos

Llamaremos “intencionalidad ética” a la intencionali-
dad de la “vida buena” con y para otro en instituciones justas2 

Para Ricoeur la vida del ser humano como ser social tiene una connotación 
ética, es decir, se va constituyendo éticamente, en relación intersubjetiva. Se-
gún la distinción que realiza entre ética y moral, esto significa afirmar que la 
vida humana está siempre orientada por una intencionalidad que sirve de pau-
ta a fines más prácticos y dinámicos, propios del flujo de la vida. Dicho telos 
tiene cinco características que cabe resaltar: es una idea rectora que orienta 
la vida humana; es construida, dinámica, jerarquizada y está mediada por la 
intersubjetividad.

Como se observa en el epígrafe, para Ricoeur, el objetivo ético tiene tres 
componentes: primero, vivir bien, segundo, de manera intersubjetiva, y 
tercero, mediante instituciones justas. La institucionalidad es el elemento 
intermedio que realiza el puente entre la idea orientadora del fin de la vida 
y el carácter intersubjetivo. La indagación está dirigida desde el principio, 
teniendo en cuenta la relación intersubjetiva de la mediación del otro, pues la 
estima de sí a que apunta la intencionalidad ética no se da sin el paso por el 
otro. La estructura que propone el filósofo es dialógica porque hace referencia 
a los otros y a instituciones justas. “La estima de sí solo tiene pleno sentido 
al término del recorrido de sentido jalonado por los tres componentes del 
objetivo ético”.3

2 RICOEUR, Paul. Sí mismo como otro. Madrid: Siglo XXI, 2006, p. 176.
3 Ibíd., p. 177.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 187

Ricoeur toma de Aristóteles la idea de que el “vivir bien” o la “vida buena” es 
el objetivo de la vida del hombre, objetivo imbricado en las acciones cotidianas; 
el principio teleológico constituye la estructura de las acciones vinculada a la 
forma en que son vividas. Esto significa reconocer el carácter teleológico de 
las acciones más importantes; decisiones como las de conseguir un compa-
ñero, elegir una profesión, adquirir una vivienda, son acciones que apuntan 
a la realización de la vida buena para cada uno. El ser humano toma una 
decisión en estos campos de acuerdo con la descripción que hace de lo que 
significa para él una vida buena. No obstante, lo significado por vivir bien no 
es una idea rígida ni estática ni constituida de una vez por todas; es una idea 
orientadora que se va constituyendo y que puede ir variando de acuerdo con 
la historia de nuestra vida. Por tanto, es dinámica y construida. 

Además, el telos es una construcción jerarquizada; pues aunque el ser 
humano va formando una idea de lo que significa para él la vida buena y 
aunque esa idea no siempre es consciente, orienta la toma de decisiones en 
el transcurso de la existencia. El telos principal, el objetivo, es la vida buena, 
pero hacia su realización y hacia su logro, confluyen diversos fines de 
menor jerarquía que contribuyen a su realización. Ella funciona como directriz 
y pauta para la toma de decisiones en relación con fines importantes pero 
subordinados al fin último. También es cierto que la intencionalidad de la vida 
buena no puede ser llenada claramente de contenido, ni es la misma para 
todos. Pues “respecto al contenido,  es para cada uno, la nebulosa de ideales 
y de sueños de realización respecto a la cual una vida es considerada como 
más o menos realizada o como no realizada”4. Es una respuesta a la pregunta 
de la forma: ¿Qué va a contar para mí, como una descripción adecuada del fin 
de mi vida? cuya respuesta se convierte en el criterio más importante para la 
toma de decisiones acerca de otros fines o de otros proyectos parciales. La 
forma teleológica se constituye en condición trascendental a partir de la cual 
realizamos planes y proyectos, y examinamos nuestra vida. La “vida buena” es 
“el objetivo hacia el que” tienden las distintas acciones, cada una de las cuales 
tiene su fin en sí misma pero está tejida al fin supremo. 

A la idea de “lo que cuenta para mí como una descripción adecuada de la 
vida” no se llega mediante una intuición, ni mediante un conocimiento inme-
diato racional.  Más bien, la respuesta se obtiene mediante la deliberación con 
nosotros mismos y con los demás. Es fruto de una vida examinada, reflexiona-
da e interpretada, la cual se construye para Ricoeur de manera narrativa. Y si 
la idea del bien último es conseguida mediante la deliberación, esto le otorga 
otro carácter fundamental, pues significa que no es nunca puramente indivi-
dual; su significado para cada quien se constituye de manera mediada a través 
de la relación dialógica con los otros, de quienes aprendemos lo que puede 
contar como fin y lo que no. Las relaciones sociales y las formas ideológicas 
de la sociedad ejercen una influencia marcada en la toma de decisiones acerca 

4 Ibíd., p. 184.



188 - Martha Cecilia Betancur García

de lo que cuenta por “vida buena” y en el tejido de la jerarquía de los fines que 
a ella se articulan. 

Las acciones parciales pueden integrarse a proyectos de vida como unida-
des más amplias, que pueden englobarse, como se hace en la vida práctica 
mediante la narración. Al hombre, la vida se le da como tarea, cuya cohesión 
se establece a través de la narración. Es una vida no reductible a una dimen-
sión biológica u orgánica sino que se vive en las dimensiones orgánica, social, 
cultural e histórica; pues la vida de cada quien es una historia que se narra 
y en la cual se hilan tres conceptos: “plan de vida”, “historia narrativa de la 
vida” y “vida buena”, que le dan ese carácter de autorreflexión, de examen y de 
introspección. La noción de “historia narrada” permite comprender la tensión 
dialéctica y el dinamismo que comporta la vida entre los planes que se trazan 
de manera racional y la posibilidad de efectuarlos, teniendo en cuenta la invo-
luntariedad, la inconsciencia y el deseo que también confluyen en las accio-
nes, en la medida en que el ser humano es tanto actuante como sufriente. El 
fin superior que actúa como criterio para evaluar las acciones es interior a la 
estructura del obrar humano. Y las instituciones cumplen un papel mediador 
esencial tanto para la construcción de los planes y los proyectos como para 
su realización. Las instituciones constituyen el medio a través del cual planes 
y proyectos se articulan al telos de la vida y pueden efectuarse. Dicha labor 
puede ser desempeñada por su capacidad de constituirse como entidades 
objetivas, generales y racionales. 

No obstante, esto no significa que el fin supremo e interior actúe siempre 
como criterio para la acción, ni que sea el norte que incardina todas las accio-
nes humanas; si así fuera, viviríamos en una ciudad de ángeles; pero nuestro 
mundo es de ángeles y demonios. Por tanto, la posibilidad de obrar según el 
fin supremo, constituye más bien, una de las capacidades humanas, una de 
sus potencias, la de actuar según unos fines razonables que se ha trazado 
el hombre de acuerdo con la búsqueda de la vida buena. Las instituciones 
ayudan a moldear la búsqueda de los fines, a establecer la jerarquía de planes 
y proyectos y a tener en cuenta el papel de la intersubjetividad en la confor-
mación de la vida social. A su lado, en tensión, siempre estará como posible 
y como real la otra parte innegable e imborrable del ser humano, aquella que 
requiere de la institucionalidad para que ponga límites a las influencias de 
la agresividad y el egoísmo. Lo importante en Ricoeur es que tampoco estas 
tendencias negativas aparecen solas, sino en tensión de lucha y complemen-
tariedad con el polo positivo.

2. Móvil ético: el reconocimiento
Mientras que la vida buena es el telos que jalona como intención de futuro, 

es la idea que da dirección y orientación a los proyectos de vida, el reconoci-
miento es el móvil que empuja desde atrás, como dice Ricoeur, sirviendo de 
impulso causal a la vida social organizada en instituciones. Los estudios de 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 189

Ricoeur sobre el móvil moral del reconocimiento están orientados a defender, 
en contra de Hobbes, que el móvil de la vida social no puede hallarse sola-
mente en el impulso negativo de dominio de la violencia y la agresión, sino 
que ha de encontrarse en ese juego complejo de lucha entre el móvil violento 
y el móvil ético. El reconocimiento ha de constituir el móvil ético que se 
instaura desde el principio para dar impulso a la organización de la vida social 
en cuanto debe ser vivida con otros. Además el concepto de móvil causal 
en Ricoeur no puede entenderse en el sentido tradicional de la causalidad 
humeana, sino en la capacidad que tiene de sintetizar elementos naturales, 
culturales y éticos. 

El tema del reconocimiento es tratado por Ricoeur de manera sistemática en 
Caminos del Reconocimiento,5 donde retoma el tratamiento del concepto llevado a 
cabo por Hegel en dos obras de juventud: El sistema de la eticidad y La filosofía Real 
II. Además se apropia de los avances realizados por Honneth, quien realiza un 
juicioso estudio del tránsito de Hobbes a Hegel, en torno a dicho concepto. 
Para Ricoeur, reconocimiento, Anerkennung, es la noción que está en capacidad 
de cumplir la función requerida de móvil moral; la afirmación está apoyada en 
tres  razones que conviene subrayar y que veremos enseguida porque signifi-
can el tránsito de la vida del individuo a la constitución de la intersubjetividad 
o la vida social y encarnan la dialéctica de los polos positivos y negativos del 
ser del hombre. En los dos primeros estudios de los Caminos del Reconocimiento, 
el filósofo francés ha hecho la investigación analítico-hermenéutica del “re-
conocimiento del otro” como ser singular, en su identificación, y el reconoci-
miento de sí, como ser capaz de acciones, de habla y de responsabilidad con 
el otro. En las dos secciones ha ido apareciendo la formación del concepto 
de reconocimiento como un concepto que requiere siempre el tránsito por 
el otro, por el tú, para que se realice la intermediación que hace posible el 
reconocimiento recíproco. El reconocimiento de un tú es posible por el 
reconocimiento de mi yo humano como ser distinto; el reconocimiento de mí 
mismo requiere el paso por el reconocimiento del otro como ser humano en 
cuyo espejo me represento.

Ahora bien, la tercera sección está orientada a investigar la forma en que 
dicho reconocimiento se forma en la intersubjetividad, la confrontación y la 
reciprocidad de seres humanos que “reconocen” y demandan “ser recono-
cidos”. En ella recalca Ricoeur las razones por las cuales los conceptos de 
reconocimiento y de lucha por el reconocimiento cumplen ese papel  hipos-
tasiador en la construcción de una sociedad de intersubjetividades: en primer 
lugar, porque permite el paso de la determinación de la subjetividad del sí, a la 
intersubjetividad y a la otredad, pues demuestra que el proceso de la constitu-
ción de la sociedad del contrato se da siempre por las exigencias y las expec-
tativas del otro. Es en una sociedad de intersubjetividades en la que se realiza 
el movimiento hacia el reconocimiento recíproco; segundo, porque en todo el 

5 Ricoeur, Paul. Caminos del Reconocimiento. Madrid: Trotta, 2005. 



190 - Martha Cecilia Betancur García

proceso se da una dinámica desde el polo negativo hasta el polo positivo, que 
es desconocido en la obra de Hobbes y que le da un tono dinámico esencial; 
en el filósofo inglés se avanza del desprecio a la consideración, de la injusticia 
hacia el respeto. Y tercero, porque la sistematización de la transformación 
se articula a planos jerárquicos coherentes con instituciones específicas. La 
jerarquización es inmanente al proceso de reconocimiento, razón por la cual 
se constituye en una réplica adecuada al artificialismo del Leviatán, que puede 
sustituirse por el concepto hegeliano de “vida ética”, Sittlichkeit.

El encuentro del ser humano en el reconocimiento recíproco, que consistiría 
en el reconocimiento de cada otro ser humano como persona en su dignidad y 
su humanidad, debe ser fundamentado y explicitado porque en las relaciones 
entre los hombres existe la disimetría, la desigualdad y el desconocimiento. 
Para Ricoeur en el comienzo no existe la igualdad sino la desigualdad. Hobbes 
pensaba que somos iguales por naturaleza y que, por tal razón, todos 
tendríamos derecho a todo. Por el contrario, para Ricoeur, como para Hegel 
en el derecho natural no somos iguales, las relaciones entre los hombres son 
asimétricas. Y lo que hace posible el largo recorrido hacia el reconocimiento 
recíproco es la confrontación con el polo negativo que impulsa constante-
mente el proceso. En términos de Ricoeur: “Lo mismo sucede con las sucesi-
vas elaboraciones de la Anerkennung de Hegel; inician una historia de la lucha 
por el reconocimiento que continúa teniendo sentido hasta nuestros días en 
tanto la estructura institucional del reconocimiento siga siendo inseparable del 
dinamismo negativo de todo el proceso, ya que cada conquista institucional 
corresponde a una amenaza negativa específica”.6

Siguiendo a Hegel7 y los desarrollos de su teoría por parte de Honneth, 
Ricoeur reconstruye, aunque con algunos elementos críticos, tres figuras del 
proceso de la lucha por el reconocimiento. Estas esferas “no constituyen con-
figuraciones inmutables; (más bien) son compromisos históricos entre exigen-
cias especulativas y la experiencia empírica”.8 Las tres elaboraciones sucesi-
vas del reconocimiento de Hegel son figuras dinámicas que se presentan a 
nivel teórico en la sociedad, pero que también se dan como fenómenos de 
la experiencia práctica y que aún se encuentran en distintos niveles en las 

6 Ibíd., p. 82. 
7 Cf., HEGEL, G.W.F. El sistema de la eticidad. Buenos Aires: Quadrata, 2006. Escrita a comien-

zos de 1802, es una de las obras de juventud de Hegel correspondientes al período de Jena. Su 
estructura consta de “tres momentos dialécticos: El primero, muestra a la “eticidad” tal como 
se funda en la naturaleza y luego la abandona. El segundo mostrará el delito como expresión 
de la libertad pura en tanto negación de lo absoluto. La tercera parte, inconclusa, muestra 
la realización de la eticidad como culminación del proceso en el Estado, es decir, el univer-
sal concreto”. López Osorno, Juan. “Estudio preliminar de la obra”, p.13. El artículo que yo 
propongo sigue de cerca la apropiación ricoeuriana del tema, para mantener la coherencia. 
Conviene tener presente la práctica del filósofo francés de proponer sus teorías en diálogo con 
los pensadores más sugerentes en cada tópico, en este caso con las obras referidas de Hegel 
y de Honneth.

8 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 191

sociedades. Las figuras son el reconocimiento en el amor, en el derecho 
y en el Estado absoluto. Los tres momentos incluyen el desarrollo de las 
instituciones, que nacen desde el reconocimiento en el amor y se mantienen 
en un proceso permanente de tensión y dinamismo entre fuerzas positivas y 
negativas, más todo el tejido intermedio que se va constituyendo entre ellas. 

“El primer modelo de reconocimiento expuesto con el nombre del amor 
abarca la gama de las relaciones eróticas, de amistad o familiares que implican 
fuertes lazos afectivos entre un número restringido de personas”.9 Constituye 
el primer nivel de reconocimiento intersubjetivo y recíproco. Se trata de un 
nivel prejurídico de reconocimiento establecido a través de lazos afectivos  
basados en relaciones de necesidad. Se presenta en relaciones cercanas 
entre padres e hijos, entre amigos y entre miembros de la comunidad de tribu. 
El reconocimiento se presenta en formas de aprobación y de aceptación que 
conducen a la confianza de sí. La primera totalidad que se conforma mediante 
las relaciones del amor es la familia. Sin embargo, al interior de ellas aparece 
el elemento negativo como pueden serlo las rupturas y los desprendimientos. 
Honneth propone como modelo la ruptura de los hijos con respecto a sus 
padres, o de parejas de enamorados en fases de maduración en que se da el 
desprendimiento relativo. Parafraseando a Honneth afirma Ricoeur: “Se trata 
en edades diferentes de la vida, en particular en el nivel de maduración en el 
que el amor accede a la vida adulta, de salir del estado de dependencia absoluta 
suscitado por un vínculo libidinal de naturaleza fusional”.10 Son relaciones en 
las que se presenta una dialéctica entre fusión emocional y la afirmación de sí 
que conduce al crecimiento de la persona; “se puede afirmar que los amantes 
se reconocen el uno al otro al reconocerse cada uno en modelos de identifi-
cación susceptibles de ser puestos en común”11. Este primer estadio desarrolla 
el concepto mixto de reconocimiento como un elemento fundamental del ser 
del hombre, que en todas las etapas de la vida social se apropiará de la necesidad 
y la solicitud de reconocer y ser reconocido. El concepto de reconocimiento 
nace como rasgo de la condición antropológica del ser humano.

La ausencia de reconocimiento aparece bajo la forma de desaprobación, 
donde “el individuo se siente como mirado desde arriba, por encima del hombro, 
incluso tenido por nada. Privado de aprobación es como no existente”,12 o 
mejor, no reconocido. Sin embargo, dicha falencia moral de la desaprobación 
conduce a una búsqueda de reconocimiento, que se constituye en el móvil 
moral que enriquece el esquema. En el seno de ese modelo aparecen regu-
laciones y límites propios ya del mundo institucional. En el modelo del amor, 
aunque siendo prejurídico, nacen las  instituciones, ricas en proyecciones 

9 Ricoeur, Paul. Caminos del Reconocimiento. Op. cit., p. 197.
10 Ibíd., p. 198.
11 Ibídem.
12 Ibíd., p. 200.



192 - Martha Cecilia Betancur García

jurídicas. Nace la familia como primer modelo institucional, que establece 
regulaciones y límites en el proceso de vivir juntos, donde se cruzan vínculos 
verticales y horizontales de relación entre las parejas conyugales, entre padres 
e hijos, hermanos, hermanas, etc. En la familia el vínculo conyugal es la fuente 
del intercambio obligado entre relaciones verticales y horizontales; ella imprime 
obligaciones claves para la cultura como la prohibición del incesto; tiene una 
tarea en la educación y le da un sello cultural a la sexualidad. A través de 
símbolos claves como el nombre se le otorga a la descendencia un linaje, 
que aunque es biológico, es especialmente cultural;  mediante el nombre y la 
transmisión cultural del linaje, el individuo se inscribe en una sociedad, en una 
cultura y en una tradición. Inicia el reconocimiento recíproco entre los indivi-
duos como miembros de una familia y de un grupo cultural. La asignación del 
nombre y del linaje le asigna al individuo un lugar en la institución civil. 

Si el amor filial constituye el primer momento del reconocimiento, el 
segundo se presenta en el nacimiento de instituciones jurídicas; para Hegel 
corresponde al “acceso a la posesión legal de los bienes materiales, en resumen, 
en la forma contractual del intercambio”13. Se trata del reconocimiento de la 
propiedad. Se da en relaciones de propiedad privada de la producción y de la 
tierra, como el esclavismo y el feudalismo, en las que está ausente la idea de 
igualdad del hombre, construcción y conquista posterior de la cultura. En el 
modelo jurídico el conflicto procede de la ruptura, de la violación del contrato 
y de la coerción que dicha violación genera. En este nivel jurídico no existe la 
igualdad ante la ley, pues las leyes no son iguales para las colectividades, en la 
medida en que ellas mismas discriminan y establecen diferencias; las institucio-
nes determinan relaciones jerárquicas y verticales, de las que pueden resaltarse 
el gobierno social, la iglesia y el sistema militar. El gobierno se presenta de 
forma autoritaria; en él prevalecen la fuerza y la violencia. En este nivel “la lucha 
por el reconocimiento se trata precisamente de la ampliación de la esfera 
de los derechos y del enriquecimiento de las capacidades individuales”.14

El momento jurídico es, inicialmente, un período del pre-contrato como 
inscripción y legitimación de la propiedad, en el cual la posesión pasa a estar 
inscrita de manera civil, ante un grupo social, que reconoce el derecho a la 
propiedad. En la cultura occidental se presenta desde la antigüedad griega 
cuando se crean ciertas instituciones que ordenan el funcionamiento de la 
sociedad. Desprendiéndose un poco de Hobbes y acogiendo el estudio de 
Hegel, puede hablarse de dos momentos del contrato: un primer momento 
jurídico en el que se trazan leyes, momento del pre-contrato, caracterizado 
por la organización social jerárquica, vertical y desigual, de las sociedades 
esclavista y feudal, por ejemplo; y el segundo momento, el del contrato 
propiamente dicho.

13 Ibíd., p. 204.
14 Ibíd., p. 206.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 193

Siguiendo a Hegel, Honneth identifica de la siguiente manera el segundo 
estadio de las relaciones de reconocimiento: “Hegel hace seguir, como 
segundo estadio, las relaciones de cambio de propiedades contractualmente 
reguladas. El camino que lleva a la nueva relación social se describe como un 
fenómeno de generalización jurídica; las referencias prácticas que los sujetos 
ya en el primer estadio mantenían respecto al mundo, se desgajan de sus 
condiciones de validez simplemente particulares, y se transforman en exigen-
cias jurídicas generales y fundadas en contrato. En adelante los sujetos se 
reconocen recíprocamente portadores de pretensiones legítimas y se cons-
tituyen así en propietarios”15. El lado negativo del nivel jurídico se presenta 
a través de la tensión por la propiedad, pues son pocos los propietarios que 
pueden ejercer ese derecho y que dan paso a la defensa de la seguridad; el 
conflicto se presenta mediante la lucha por  la extensión de los sujetos 
capaces de derecho, por la ampliación de los derechos más allá de la esfera 
de la propiedad y por el enriquecimiento de las capacidades que los sujetos se 
reconocen. Estos nuevos elementos del nivel jurídico serían más propios de 
un nuevo momento del contrato, pues el momento anterior del pre-contrato 
se caracteriza por la ausencia de una idea rectora de igualdad. 

Por otra parte, ser sujeto de derecho implica también ser sujeto de obliga-
ción, tanto con los otros como con el cumplimiento de las normas. Por tanto, 
“en este sentido el reconocimiento es doble: el otro y la norma; tratándose 
de la norma, el reconocimiento significa en el sentido léxico del término, 
tener por válido, confesar la validez de; si se trata de la persona, reconocer es 
identificar a cada persona en cuanto libre e igual a cualquier otra”.16 El sujeto 
pasa a ser concebido como ser libre o autónomo, portador de derechos que 
le deben ser respetados; así el respeto se convierte en la noción modeladora 
del tipo de demanda que prepara el reconocimiento. El sujeto reclama el respeto 
de los derechos y de la libertad. El respeto se dirige tanto a las personas como 
a las normas, por lo que cabe hablar tanto de respeto normativo como de 
respeto moral relativo a la persona.

El reconocimiento jurídico en toda su amplitud y en el sentido más riguroso 
nace con el contrato, en el cual se acepta a un ser que se reconoce como 
propietario; eleva al individuo y a la norma al plano de lo universal en cuanto 
el reconocimiento se realiza por la mediación de la norma que se constituye 
en lo general, en aquello a través de lo cual los humanos se reconocen como 
iguales. El individuo se reconoce como miembro de un grupo cobijado por una 
legislación, que implica el resurgimiento y el desenvolvimiento de la noción 
de “igualdad”, pues los hombres se igualan ante la norma; la dependencia de 
un individuo frente a otro pasa a ser reemplazada por la sujeción ante la ley. 
La legislación y el contrato son los elementos de universalidad alrededor de 
los cuales se considera al individuo. Pero esta figura está siempre amenazada 

15 HONNETH, Axel. La lucha por el reconocimiento. Barcelona: Crítica, 1997, p. 30. 
16 Ricoeur, Paul. Caminos del Reconocimiento. Op. cit., p. 205.



194 - Martha Cecilia Betancur García

por la existencia de la servidumbre, que coexiste como figura constante de la 
sociedad;  la igualdad es una idea rectora, que impulsa y jalona como inten-
cionalidad la lucha por la vida buena en el reconocimiento. Existe el que no 
posee propiedad, el que no tiene acceso a los derechos y el que no recibe el 
beneficio del reconocimiento. La exigencia de ser reconocido nace general-
mente del que no lo es, del siervo, en la figura hegeliana. Tres elementos mar-
ca la institucionalidad en el desarrollo de la cultura humana: la racionalidad, la 
universalización y la objetivación de los derechos y los deberes.

En conclusión, el reconocimiento jurídico marca un cambio importante en 
el paso de la institucionalidad en la desigualdad a la institucionalidad en la 
igualdad, pues eleva el nivel desde el momento afectivo, al reconocimiento de 
los otros, como personas, aún en la impersonalidad; es decir, al reconocimiento 
de la tercera persona, de aquél que no es un tú, que no es mi amigo ni mi 
familiar; todo ello por la mediación de la norma; motiva el desarrollo de la idea 
de igualdad al hacernos iguales ante la ley; conduce al respeto de sí, del otro 
y de la norma; por la experiencia negativa de desprecio incita al desarrollo de 
la lucha por la dignidad. En palabras de Ricoeur: “La experiencia negativa del 
desprecio toma entonces la forma específica de sentimientos de exclusión, 
de alienación, de opresión, y la indignación que se deriva de estos sentimientos 
ha podido dar a las luchas sociales la forma de guerra, ya se tratase de 
revolución, de guerra de liberación o de guerra de descolonización. Para mí el 
respeto de sí suscitado por las victorias obtenidas en esta lucha por la exten-
sión geopolítica de los derechos subjetivos merece el nombre de dignidad, de 
orgullo”.17 Siguiendo a Honneth, Ricoeur considera que la dignidad humana en 
rango superior es la capacidad de reivindicar un derecho. 

Tal vez sea posible, sin alejarse de Ricoeur,  señalar la idea de “igualdad” 
como una noción que permite la transformación profunda de la sociedad 
humana en la medida en que por su mediación modifica todos los demás 
conceptos y las prácticas ligadas a ellos. Por su mediación, la libertad, la pro-
piedad, los derechos y los deberes son capacidades de todos, más bien que 
de una pequeña élite social, capacidades y derechos que otorgan a las colecti-
vidades la posibilidad de luchar por su reconocimiento. La noción de igualdad 
se desarrollaría en el largo tránsito del momento jurídico hacia el nacimiento 
del contrato. Mediante su apropiación la sociedad puede avanzar en el 
reconocimiento de toda persona como ser humano, como ser de respeto y 
de dignidad. En este sentido, la forma de reconocimiento que desarrolla es la 
del respeto de sí y del otro. 

La tercera forma de  reconocimiento para Ricoeur y Honneth es el de la 
estima social. Mientras que Hegel ha reconocido en el Estado y en el ejercicio 
de la voluntad del pueblo ese tercer momento, “Honneth decidió subrayar 
no tanto la constitución del Estado como la dimensión social de lo político 

17 Ibíd., p. 209.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 195

en sentido amplio”.18 Es el momento en el que se realiza más propiamente la 
vida ética, basada en relaciones interpersonales de estima social, vida que se 
supone ha superado el nivel netamente jurídico. En este plano “la vida ética 
se muestra irreductible a los vínculos jurídicos”.19 Si el reconocimiento por el 
amor da cabida al nacimiento de la confianza en el otro y de sí; y si el reco-
nocimiento jurídico permite el surgimiento y desarrollo del respeto del otro y de 
sí, el reconocimiento recíproco hace germinar la estima del otro y de sí. La 
relación con las demás personas ya no es solo la que se da con otro que es 
libre e igual ante la ley, sino con otro ser humano que es reconocido como tal. 

La estima social responde a nuevas exigencias normativas, de las cuales 
la más importante es “la existencia de un horizonte de valores comunes a los 
sujetos concernidos”.20 Para Honneth como para Ricoeur la estima mutua se 
apoya en la existencia y la aceptación de un campo de valores que son compar-
tidos y asumidos por una comunidad. En todo grupo social existe un horizonte 
de tales valores que son asumidos como criterios para la valoración de sí y de 
los otros y para la acción. “La concepción cultural que una sociedad se hace de 
sí misma constituye la suma de los valores y de los fines a los que se recurre 
continuamente”.21 Los criterios de la estima social sobrepasan el nivel jurídico 
para llegar a ser valorativos y éticos.22 Ahora bien, la existencia de ese horizonte 
común axiológico propio de las comunidades ya presenta un primer conflicto al 
entrar en contradicción con la “presunta universalidad de los derechos subje-
tivos de orden jurídico”.23 La jerarquía de valores constituidos es diverso en los 
distintos grupos, lo cual depende de la tipología de mediaciones que contri-
buyen a “la formación del horizonte de valores compartidos”.24

La organización social basada en la estima social desarrolla nuevas capa-
cidades personales que pueden sintetizarse en dos fórmulas: la responsabi-
lidad ampliada, que supera el contexto espacio temporal y la solidaridad. La 
primera involucra el reconocimiento de los otros, de aquellos que son ajenos 
a nuestra esfera espacial y temporal, aquéllos que nos son extraños, los que 
pertenecen a países y culturas muy diversas a la nuestra; e incorpora el reco-
nocimiento a los antepasados, a las futuras  generaciones, e incluso el respeto 
por la naturaleza y por el planeta. El principio de responsabilidad con los otros 

18 Ibídem.
19 Ibídem.
20 Ibíd., p. 210.
21 Ibídem.
22 Honneth distingue entre el reconocimiento jurídico y la estima o valoración social del 

individuo. En el primero, este es respetado por las capacidades que lo constituyen en general 
como persona, y, en el segundo, además, por sus cualidades y capacidades particulares, de las 
cuales cabe resaltar la capacidad de ejercer los derechos de manera autónoma, consciente y 
responsable. Cf., HONNETH, Axel. La lucha por el reconocimiento. Op. cit., pp. 138-147.   

23 Ricoeur, Paul. Caminos del Reconocimiento. Op. cit., p. 210.
24 Ibídem.



196 - Martha Cecilia Betancur García

sobrepasa la esfera jurídica aunque la supone y la atraviesa, para asentarse en 
una concepción ética. 

Sin embargo, en el mundo del reconocimiento recíproco, aún no existe el 
reconocimiento verdadero, el reconocimiento mutuo que consiste en el reco-
nocimiento de todo otro, de cada ser humano, sea el que sea, de la época, la 
cultura y la clase social que sea, en su humanidad.  Donde reconocerlo en la 
humanidad significa reconocerlo como fin, en sus valores y en su singularidad. 
Este reconocimiento significa el encuentro entre la racionalidad de la ley y la 
afectividad de la compasión y la aceptación del otro; vence la frontera entre la 
afectividad y la racionalidad porque es un reconocimiento afectivo-racional. 
Esta idea sigue jalonando como intencionalidad de la vida buena y no es ajena 
a los hombres de nuestra época, muchos de los cuales pueden vivir de acuerdo 
con el respeto y la estima de otros hombres, ajenos a nuestras culturas. De ese 
modo el reconocimiento que nace como móvil moral que estimula la lucha 
por mejores condiciones de vida humana se cruza con el telos de la vida buena 
y constituye con él los motores que mantienen vivo el esfuerzo del ser huma-
no por vivir mejor en sociedad. En este movimiento que sigue en marcha, la 
institucionalidad ha resultado ser imprescindible, no obstante que las institu-
ciones puedan y deban ser siempre objeto de crítica y de modificaciones. La 
orientación ética regula todo el proceso de modo que apunte a la realización 
ética de la persona en el reconocimiento mutuo; sin las instituciones, no 
podría mantenerse viva, aunque sujeta a reglas, la lucha por el reconocimiento. 

3. Mediación de las instituciones
Hemos recorrido por dos caminos distintos el desarrollo social y cultural 

del hombre, siguiendo dos obras distintas de Ricoeur. Por un lado el recorrido 
hacia la búsqueda de una vida buena y, por otro, el móvil de la necesidad 
humana de reconocimiento. En los dos caminos que se cruzan, ha aparecido 
siempre la institución como una intermediación que constituye el encuentro 
de los dos trayectos; sin el paso por las Instituciones justas, ni se realiza el 
reconocimiento recíproco, ni se avanza hacia la vida buena en sociedad, 
motores que son ambos éticos.

Hay un tercer móvil ético, desarrollado por Ricoeur en Amor y justicia, que 
confluye en la búsqueda de una vida adecuada en sociedad, en la cual tam-
bién las instituciones cumplen el papel mediador. Es el móvil de la experiencia 
ética singular de los individuos, basada en la libertad, que hace posible el 
reconocimiento de la libertad del otro -del que tengo al frente-  y de los otros, 
cualesquiera que ellos sean. La exigencia de libertad para mí y para el otro lleva 
a la necesidad de la norma, de las Instituciones y de la Ley, las cuales cons-
truyen “el trayecto de la realización de la libertad en la intersubjetividad”.25 
Pero ellas no se agotan en sí mismas sino que apuntan al reconocimiento de 

25 RICOEUR, Paul. Amor y  justicia. Madrid: Caparrós, 2000, p. 67. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 197

la “persona”, en su dignidad y en sus valores como telos y como móvil de la 
vida buena en sociedad. Esto nos descubre y nos confirma que el sentido de 
la ética va más allá de la legalidad a la cual incorpora.

El fenómeno en que se asienta la “ética” es la experiencia personal de la 
libertad, asumida como posición de la vida práctica, más que como posesión 
de conocimiento; es en la experiencia de la acción donde cada quien se asume 
como ser libre cuando reconoce que “puede” tomar la decisión, en cuanto la 
decisión depende de su voluntad. “El único punto de partida posible de una 
ética es esta correlación inicial entre una creencia y un acto (de un acto que 
se afirma, de una creencia que es la luz de un acto”.26 Decido actuar de esa 
manera y sé que puedo. Por tanto el ejercicio de la libertad requiere la asunción 
del poder hacer y la creencia de que se puede; ahora bien, dado que la libertad 
solo puede ser realizada en las acciones, solo puede ser ejercitada y atesti-
guada en ellas, lo cual significa que no se da en sí misma y por sí, sino por la 
intermediación de las obras. Es de una acción de lo que puede decirse que 
se realizó libremente; son las acciones las objetivaciones en que se realiza la 
libertad. Pero la libertad lo es porque tiene la contraparte negativa, porque 
se da la acción que no se ha realizado de manera libre, razón por la cual la 
afirmación originaria de la libertad únicamente se experimenta en el reconoci-
miento de su desigualdad a sí misma, de la diferencia. La contraparte negativa 
se experimenta como fracaso o como culpabilidad frente a la acción libre. El 
polo negativo que le da el elemento de tensión al proceso sigue siendo 
imprescindible. “Pero lo que sigue siendo absolutamente primitivo, me parece, 
es la afirmación gozosa del poder ser, del esfuerzo por ser, del conatus, en el 
origen de la dinámica misma de la ética”.27 Significa la asunción de sí como ser 
capaz de libertad, empero, capaz  también, a la vez de no ejercer las acciones 
en cuanto libres. 

La posición de la libertad de sí, aunque representa el primer eslabón, no 
es suficiente, requiere del planteamiento de la libertad en segunda persona, 
“cuando queremos la libertad del otro; el querer que tu libertad sea”.28 La 
posición de mi libertad, solo exigiría el cumplimiento de ella, pero la cons-
trucción de la vida ética requiere el reconocimiento del otro y de su libertad, 
para que sea la de una vida intersubjetiva, elemento esencial de la ética. El 
reconocimiento de la libertad del tú, me pone ante la responsabilidad de 
respetarla y cumplirla, me permite la superación de la esfera meramente 
singular. Afirma Ricoeur: “Y toda la ética, me parece, nacería de esta tarea 
desdoblada de hacer advenir la libertad del otro como semejante a la mía. ¡El 
otro es mi semejante! Semejante en la alteridad, otro en la similitud”.29 En este 

26 Ibíd., p. 62.
27 Ibíd., p. 64.
28 Ibíd., p. 65.
29 Ibíd., p. 66.



198 - Martha Cecilia Betancur García

sentido el problema del reconocimiento de la libertad en segunda persona es 
el fenómeno central de la ética. También este momento presenta el polo de la 
negatividad, que se da en este caso como la oposición de mi libertad con la 
del otro tú; la negatividad “procede de una libertad a otra, del enfrentamiento 
entre muchas esferas de acción y de efectuación; Lo negativo significa ahora 
conflicto”.30

El tercer momento de la libertad consiste en la libertad de todos; sin 
embargo, ella no es posible sin el paso por las instituciones, pues de lo 
contrario, ¿Qué podría significar el que todos fuéramos libres sin la regulación 
de las normas, las instituciones y las leyes? ¿Cómo vivir todos en libertad sin 
regulación y sin restricciones? Las instituciones entran a jugar el papel de 
lo neutro, lo que no es Juan ni Antonio, ni María, aquello que es válido para 
todos. Primero las instituciones entran a regular las relaciones entre los hom-
bres, así sean relaciones verticales y jerarquizadas, de manera que asignan 
roles en la organización social. Segundo, es necesario el momento neutro de 
la Institución que supere la situación interesada y basada en el deseo de cada 
uno. La neutralidad de la institución es lo que la capacita para representar el 
“se”, constituye su aptitud de representar a cualquiera, a cada quien. Por esta 
razón, las instituciones, con el conjunto de valores, de normas y de leyes que 
la tejen no es ni una esencia, ni una entidad puramente objetiva, física, mate-
rial, ni una entidad enteramente subjetiva; más bien es un cuasiobjeto, en el 
sentido que Ricoeur da a esos términos, que dan cuenta de elementos mixtos, 
que son en parte material y en parte de ficción, a mitad de camino entre lo 
objetivo y lo subjetivo, complementando las dos caras de la moneda, pero 
que son también intersubjetivos en la medida en que se van constituyendo 
mediante la interacción de sujetos, que llegan a construir significados inter-
subjetivos, sociales y públicos. Aquí se observa nuevamente la manera en que 
la libertad se realiza y se exterioriza en acciones, las cuales están mediadas 
por la regulación de las instituciones que nos ponen en relación intersubjetiva 
de todos con todos. La intimidad de mi aceptación de la libertad del otro está 
mediada por la exterioridad de las Instituciones, que expresan y objetivan la 
manera en que ella puede ser entendida. La institución permite el paso del 
entendimiento de la libertad del yo con la del tú a la libertad de ellos y de 
nosotros.

 En el proceso de constitución de mi ser, del tuyo y el de los otros como 
seres libres, hay un proceso imbricado que lo acompaña y lo ayuda a tejer cual 
es el de la constitución del valor, la institución, la norma, el imperativo y la ley 
de la razón. Es el proceso intermedio que, tejiendo esos elementos, recorre 
el camino entre la libertad y la ley. Camino necesario dadas las tensiones y 
mixturas que caracterizan al ser humano: las oposiciones entre las tendencias 
al bien y al mal, y entre la singularidad y la sociabilidad. En la posición en 
que me afirmo como ser libre que puede decidir sobre sus acciones, hay una 
imbricación de la evaluación. Sé que puedo decidir y valoro esa capacidad, 

30 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 199

valoro entonces el poder de la libertad, la valoro como algo bueno para mi 
ser, razón por la cual la ejerzo y la realizo. Pero no se trata sólo de  mi libertad, 
sino también de la libertad del tú, a quien reconozco en su derecho a ejercerla; 
se da entonces la valoración de su libertad, así como el reconocimiento de su 
poder y su derecho a llevarla a cabo. Reconocer el valor de la libertad del tú, ya 
apunta hacia el reconocimiento del tú como ser valioso, que vale por su valor, 
valor que implica lo preferible. 

Además en el tránsito del tú a los otros, a cualquier otro, en el reconoci-
miento de su libertad, es necesaria la mediación de las instituciones, medición 
que permite el surgimiento y el desarrollo del valor de la justicia. En este sen-
tido la justicia representa, “el instrumento institucional por el que muchas li-
bertades pueden coexistir. Es, pues, una mediación, de coexistencia. Si quiero 
que tu libertad sea, la justicia es –se podría decir- el esquema de las acciones 
que hay que realizar para que sea institucionalmente posible la comunidad, 
la comunicación de la libertad (…). El deseo de “analogar” la libertad en 
otra libertad recibe como soporte un conjunto de acciones institucionalizadas 
cuyo sentido es la justicia”.31 Debe tenerse en cuenta que aún no se trata de 
las normas y leyes emanadas del sistema legislativo que trazan reglas jurídicas 
para la acción; se trataría de un momento previo de la cultura abordado de 
modo fenomenológico hermenéutico en el cual prevalecería la justicia como 
valor que debe seguirse en las acciones cuando se trata de vivir en una comu-
nidad en la que se reconoce la libertad de otros, y que aún no estaría presente 
en toda la colectividad.

Los valores son cuasiobjetos, producto sedimentado de nuestra historia social 
y cultural, son “depósitos de evaluación que sirven de soporte a nuevas eva-
luaciones, una especie de ayudas objetivadas en procesos de evaluación”.32 
Sin embargo, el momento de la constitución del valor no se queda allí, sino 
que hace el tránsito a un nuevo momento, el de la norma. Con la norma “apa-
recerá el elemento constringente, el elemento de interdicción y, por consi-
guiente, la cara oscura de la ética”.33 Mientras que el valor implica lo prefe-
rible, que supone un acto de evaluación, que es positivo, porque supone la 
elección de que una cosa o una acción que son preferibles porque valen más 
que otra, la introducción de la norma supone un acto negativo porque implica 
la escisión entre el deseo y lo preferible, que lleva a la interdicción. “La idea 
de norma introduce, me parece, –afirma Ricoeur– un elemento de escisión 
desde el momento en que lo preferible se opone a lo deseable, lo que vale 
más a lo que yo deseo”.34 El momento de la norma supone una transformación 
importante porque supone el conflicto de la prohibición, que involucra en su 

31 Ibíd., p. 71.
32 Ibíd., p. 72.
33 Ibíd., p. 73.
34 Ibídem.



200 - Martha Cecilia Betancur García

seno la tensión entre el deseo, lo preferible y lo permitido. Se dan por tanto 
tres nociones en red conceptual: norma, interdicción, escisión. La noción de 
norma lleva pareja la prohibición de aquello que no debe hacerse, lo cual está 
dado por la escisión y la desigualdad que se está presentando entre lo que 
deseo subjetivamente y aquello que se ha vuelto preferible por el valor y se ha 
objetivado en la norma.

No obstante su carga negativa, pues por ella han comenzado “la severidad 
de la moralidad y la tristeza del moralismo”, la norma cumple tres funciones 
imprescindibles: primero, “poner al abrigo de la arbitrariedad de cada uno lo 
que hemos llamado los valores”,35 la norma objetiva en pautas para la acción 
los valores que realizan lo preferible de una sociedad y una cultura. La norma 
es objetivo subjetiva porque se expresa en pautas para actuar que se han ido y 
se van interiorizando por parte de las voluntades. La segunda función es unifi-
car voluntades, en torno suyo, pues “La norma es la manera de hacer uno con 
muchos”.36 En la medida en que es intersubjetiva, unifica y reúne voluntades. 
Es una comunidad de voluntades la que por intermediación del lenguaje y 
de las acciones va constituyendo, consolidando y sedimentando las normas 
que le sirven de cohesión para la vida en común. Su tercera función es 
la durabilidad, pues se deben ir arraigando y estableciendo, de modo que 
permanezcan por un tiempo como criterios para la acción y la evaluación de 
las acciones. La norma le pone a la vida humana un sello de universalidad y 
racionalidad, que lo extraen de la simple singularidad.

 Sin embargo con la norma tampoco es suficiente por lo que toma la forma 
de mandato y se objetiva en imperativos. El imperativo es la apropiación en 
nuestro propio sistema de valores de la estructura dividida de la institución. 
“No hay imperativo que no sea autoridad interiorizada”.37 Los imperativos 
son objetivaciones del sistema de valores y de normas de una comunidad. Es 
una manera de presentar la norma, pasando de la enunciación universal de 
la forma “No se debe ejercer justicia por la propia mano” a la enunciación en 
singular de una acción particular, en forma gramatical imperativa: “haz esto”, 
“sigue la justicia regular”. Tal es la génesis del sentido del imperativo: “parto 
de mi libertad, de tu libertad, de la mediación de las instituciones para acceder 
por último al valor y al imperativo”. Este último es la llamada al individuo, a 
un individuo humano quienquiera que sea, en forma de vocativo, “haz esto”. 
Llamada que es interiorizada como un yo que se desdobla para dar órdenes e 
increpar a seguir la norma. Se ha presentado en la cultura a través de la figura 
de la “ley del padre”, que se transmite en la infancia, durante un período de 
varios años y se interioriza como superyó.

35 Ibíd., p. 74.
36 Ibídem.
37 Ibíd., p. 77.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 201

La forma del imperativo nace en la forma misma de la norma en cuanto ya 
en ella se presenta la escisión del hombre, como ser que se ha doblado en una 
parte que ordena a otra. Escuchamos la voz interior que nos dice “Debemos 
respetar a nuestros padres”. Esa voz se es una interiorización de la escisión del 
hombre en el mundo cultural de la organización social y de las instituciones que 
ha ido creando. En la organización y la consolidación de todo grupo social, 
bien sea la familia, la tribu, la asociación sindical, se presenta una escisión 
entre los miembros; escisión entre el grupo que impone o que establece el 
orden y el otro que obedece. Se entiende entonces que el imperativo es la 
interiorización del sistema de valores que ha asumido una sociedad en la que 
estamos inmersos. Se apoya en la división entre alguien que ejerce el poder y 
otros que obedecen.

Cuando el sistema de valores y de normas aparece mediado por el impe-
rativo, el valor de la libertad de 1ª, 2ª y 3ª persona que le subyace se oculta y 
aparece velado por el mandato objetivado, ya que encarna la representación 
del poder y de la autoridad. La libertad aparece en este momento regulada 
y controlada a través de la autoridad  interior y exterior. Pero el sistema de 
autoridad está mediado por la institucionalidad que se ha acogido la cual se 
ha constituido de manera social, pública e intersubjetiva, así esté basada en el 
momento de la división entre amo y esclavo para el reconocimiento. El man-
dato continúa la tarea de la norma: exteriorizar, objetivar, universalizar, unificar 
y racionalizar el sistema de normas y de valores constituido socialmente. Así 
el imperativo sea la interiorización de las normas, cumple la tarea de constituir 
de manera compartida aquellas que la colectividad establece como necesarias 
y válidas para la vida en común. En este sentido, las religiones de los textos 
sagrados han cumplido el importante papel de generalizar y objetivar sistemas 
de valores y de normas que han resultado importantes para el desarrollo de 
la cultura.

El concepto de ley está entonces después del valor, de la mediación de 
las instituciones, de la norma y del imperativo. En vez de ser el  primero, es 
el elemento último del desarrollo, es un punto de llegada. Y lo que añade a 
las nociones anteriores es un mayor nivel de universalidad y de racionalidad. 
“Añade –afirma Ricoeur– una exigencia de universalidad, una virtualidad de 
universalización”.38 Convertido el imperativo en ley general de la razón, 
adquiere la figura de fórmula virtual o de forma trascendental que debe ser 
seguida por todos al punto que se le compara con ley universal de la natu-
raleza. La ley moral de la razón es entonces una exigencia trascendental que 
funciona como regulación virtual e ideal de las acciones humanas, fórmula 
trascendental que se convierte en criterio universal para poner en la balanza  
los deseos y las valoraciones y para evaluar las acciones. Este es el sentido y el 
nivel de la teoría kantiana de la moral, a la cual le crítica Ricoeur haber centrado 

38 Ibíd., p. 78.



202 - Martha Cecilia Betancur García

todo el estudio de la génesis y la problemática ética en este momento terminal 
y formal, y haberlo convertido en fundamento, cuando solo puede ser un 
criterio didáctico, un criterio para poner a prueba los valores, los deseos y las 
normas, mediante la enunciación de la pregunta: ¿podría querer que todo el 
mundo hiciera esto mismo o que esta norma se convirtiera en ley universal? 
La fórmula kantiana en vez de ser fundamento último es un punto de llegada, 
un criterio formal para poner a prueba los juicios y las acciones. 

El proceso de regulación de la libertad personal vinculada a la libertad en 
la intersubjetividad nace en la posición de sí de la libertad, continúa su curso 
en la confrontación de la libertad personal mía, con la tuya y la de los otros, 
se desarrolla en el paso por los valores, las normas, las instituciones y la ley, 
tejido que en su conjunto constituye la sociedad humana organizada. Los tres 
móviles éticos en su transcurrir: la asunción y el ejercicio de la libertad regulada, 
el móvil del reconocimiento y el telos de la búsqueda de la vida buena son 
desarrollados por Ricoeur como razones éticas profundas que fundamentan 
la constitución de la vida social. Y en los tres caminos tejidos confluyen las 
instituciones como mecanismos mediadores imprescindibles de la consti-
tución de ese entramado.

4. Corolarios o conclusiones
La argumentación de Ricoeur demuestra de manera profunda y sin apasio-

namientos el rol desempeñado por las instituciones en la constitución de las 
sociedades y de la cultura humana. Devela la génesis del sentido y el desa-
rrollo histórico atravesado por las instituciones en sus rasgos más generales y 
más esenciales, aquellos que las convierten en mediaciones imprescindibles 
para la organización de la vida intersubjetiva, como son la unificación, la 
objetivación, la racionalización y la universalización de sistemas de valores 
y normas. Instituciones, valores, normas y leyes se fundamentan en la natu-
raleza mixta, ambigua, en tensión y dinámica del ser humano. Son la salida 
que ese ser frágil y desproporcionado le ha dado a la necesidad de realizar 
una vida en común apropiada a su naturaleza individual, social y universal o 
simplemente “humana”.

Ahora bien, esto no significa que las instituciones creadas sean perfectas ni 
que tengamos que aceptarlas sin actitud de crítica. Todo lo contrario, significa 
ponerlas en el punto que les corresponde, reconociendo tanto la necesidad 
de su creación como la posibilidad que tienen de ser examinadas, criticadas, 
corregidas y transformadas de acuerdo con los propósitos de una vida buena 
para el ser humano, ser del autoexamen y la autorreflexión. Pues lo universal 
de las instituciones es la necesidad de su existencia para la convivencia social, 
más bien que la naturaleza de aquellas que se han creado. Las que existen, 
así como su estructura, pueden ser objeto de revisión y de transformación. 
Además implican un trabajo y un esfuerzo de la sociedad humana por avanzar 
en su constitución de acuerdo con fines éticos.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 203

Si la teoría de Ricoeur acerca de la génesis del sentido de las instituciones 
y del proceso empírico de su constitución es correcta, de allí surgen conse-
cuencias muy importantes para un entendimiento más adecuado y verdadero 
de la vida de la sociedad, la cultura  y las instituciones. Si están ancladas en 
la naturaleza del ser del hombre que a la par se ha ido construyendo, deben 
entenderse como el fruto del esfuerzo de un ser frágil, tan capaz del bien como 
del mal, dinámico, cambiante y “desproporcionado” por vivir en colectividad 
tal  como debe y necesita hacerlo. Si el ser fundante de la institucionalidad es 
frágil, su creación lo es. De allí que a las instituciones no se pueda ni satani-
zar ni sacralizar. Conviene aprender a entender las cosas en su justo medio, 
con sus fragilidades y sus riquezas, sus aportes y sus equivocaciones, solo así 
podremos aspirar a continuar la marcha, que en algún momento ciertos seres 
ya entre naturales y culturales emprendieron y que hoy nosotros seguimos 
trazando, por realizar una vida mejor como seres libres pero sujetos a reglas.

Si la vida ética y política así como la institucionalidad nacen de un ser frágil 
y desproporcionado, también están dirigidas a ese ser ya constituido como 
persona. La forma de organización de la vida en cuanto vida ética y política 
nace y germina de manera paralela a la germinación y el desarrollo del individuo 
como ser persona; va generalizando y extendiendo el concepto de persona, 
hasta ser aplicado a todos los miembros; este proceso va tejido mediante la 
lucha por el reconocimiento como móvil que apunta a la búsqueda del reco-
nocimiento de las personas en su dignidad y que es efectivo cuando se concibe 
a la persona y también a la sociedad, en su sentido más que legal, ético. De 
ese modo las instituciones tienen un fondo ético que les sirve de fuente o de 
móvil, de telos y también de mediación. Y la orientación última de ellas apunta 
a una realización del ser humano como persona en la que se le reconozca 
tanto en su afectividad como en su racionalidad, en su singularidad, como en 
su sociabilidad, pero siempre en la aspiración a una idea de “humanidad” -No 
obstante la capacidad del mal y la tendencia negativa del hombre que subsiste 
en tensión frente a toda su carga positiva. 

De nuevo este corolario nos permite superar posiciones extremas: no 
podemos ser ni optimistas ni pesimistas (extremos) en la concepción acerca 
del hombre. En su fragilidad, el hombre lleva siglos tratando de construir 
sociedades aptas para vivir en ellas como persona, ha ido ampliando y exten-
diendo los ideales que va forjando de vida buena en común. Las sociedades 
son resultado de nuestro conatus, de nuestro esfuerzo por existir de acuerdo 
con nuestra naturaleza de mixturas y tensiones. Confiemos en la capacidad 
humana de seguir trazando rutas y pautas para avanzar en ello. Confiemos en 
que la capacidad del mal, del egoísmo y del utilitarismo, esto es, el Tánatos que 
todos llevamos por dentro no venza a la capacidad del bien, de la construcción 
y de la unión.



204 - Martha Cecilia Betancur García

Bibliografía 

HEGEL, G.W.F. El sistema de la eticidad. Buenos Aires: Quadrata, 2006.
HONNETH, Axel. La lucha por el reconocimiento. Barcelona: Crítica, 1997.
North, Douglass C. Instituciones. Disponible en: www.archipiélagolibertad.org. 
RICOEUR, Paul. Amor y justicia. Madrid: Caparrós, 2000.
Ricoeur, Paul. Caminos del Reconocimiento. Madrid: Trotta, 2005.
RICOEUR, Paul. Sí mismo como otro. Madrid: Siglo XXI, 2006.



Entre el sujeto trascendental 
y el sujeto mundano en Husserl, y el ipse y el idem 

en Ricoeur, ¿cabe alguna aproximación?
Between the Transcendental Subject and the Mundane Subject in 

Husserl, and ipse and idem in Ricoeur, Is There Any Possible Approach?

ROSEMARY RIZO-PATRÓN DE LERNER
Pontificia Universidad Católica del Perú

Perú

Resumen
El artículo señala algunos elementos 

de la extrema oposición entre la “egolo-
gía trascendental” de Husserl y la “her-
menéutica existencial” de Ricoeur. Se 
hace referencia a la distinción entre el 
ipse y el idem que elabora Ricoeur y a la 
distinción entre “sujeto trascendental” 
y “sujeto mundano” de Husserl. Final-
mente se muestra cómo en el centro del 
pensamiento de Husserl hay elementos 
del “sujeto fracturado”, tal como lo han 
pensado Ricoeur y los fenomenólogos 
franceses, y la presencia de la diferencia 
y alteridad en el seno de la mismidad y la 
inmanencia.

Palabras clave: egología trascen-
dental, hermenéutica existencial, cogito, 
sí mismo, alteridad, inmanencia.

Abstract
The article points out some ele-

ments of the extreme contrast between 
Husserl´s “transcendental egology” and 
Ricoeur’s “existential hermeneutics”. It 
also shows the distinction between ipse 
and idem made by Ricoeur and that made 
by Husserl between “transcendental 
subject” and “mundane subject”. Fina-
lly, the article shows that in the center 
of Husserl’s thought are elements of the 
“fractured subject,” as Ricoeur and the 
French phenomenologists have thought, 
and the presence of difference and other-
ness within sameness and immanence.

Key words: transcendental egology, 
existential hermeneutics, cogito, self, 
otherness, immanence.



206 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

1. De la egología trascendental a la hermenéutica existencial
Uno de los malentendidos que más han alienado a la fenomenología tras-

cendental de Husserl de una positiva recepción por parte de las distintas tradi-
ciones filosóficas contemporáneas es el significado de su concepto de “sujeto 
trascendental” supuestamente “centralizado”, “solipsista” y “desencarnado” 
–asequible en la llamada “actitud fenomenológica”– y su “oscura” relación así 
como distinción respecto del ámbito del sujeto psico-físico empírico y el sujeto 
personal, asequibles en la “actitud natural” o cotidiana. Este malentendido 
ha cundido especialmente en la propia tradición fenomenológica post-heide-
ggeriana en la cual destaca la filosofía francesa del siglo XX en adelante en sus 
vertientes existencialistas, posestructuralistas, hermenéuticas, posmodernas 
y de-construccionistas. El contexto que rodea a este malentendido es sin 
embargo muy amplio y complejo: concierne temas medulares del método y la 
filosofía fenomenológica trascendental husserliana, del significado y alcance 
preciso de la epojé y la reducción, así como su concepto complementario de 
“constitución de sentido”, cuya interpretación afectan a su vez la recepción 
y comprensión adecuada del significado y el alcance de la caracterización de 
la fenomenología husserliana en su etapa madura como “idealismo trascen-
dental”. 

En el año del centenario de la publicación del primer volumen de las Ideas 
relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica de Husserl,1 y del 
natalicio de Paul Ricoeur, me referiré primero al modo cómo Paul Ricoeur, desde 
su traducción en 1950 de dicha obra emblemática de Husserl,2 en diferentes 
textos que escribió entre 1952 y 1967,3 hasta 1990,4 desarrolla su propia 
“hermenéutica fenomenológica” insertándose resuelta y sin duda más versa-
damente que muchos de sus contemporáneos y sucesores en dicha tradición 
crítica francesa. Pues, a pesar de que Ricoeur se reclama ciertamente de la tra-
dición fenomenológica husserliana, él somete a la fenomenología trascenden-
tal del maestro a un desmontaje y casi diría a una demolición implacable de lo 
que él considera sus motivos más “decepcionantes”,5 no solo por su “idealismo” 

1 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Trad. 
José Gaos.  México: FCE, 1993. En adelante, Ideas I; modificaré la traducción de Gaos, donde 
sea necesario, siguiendo la reciente versión de Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. Libro primero. Introducción general a la fenomenología pura. Nueva edición y refundición 
integral de la trad. de José Gaos por Antonio Zirión Quijano, 4ª ed. México: FCE, UNAM, 2013.

2 HUSSERL, Edmund. Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie phénoménologiques 
pures. Tome Premier, Introduction générale à la phénoménologie pure. Trad. Paul Ricoeur. Paris: Éditions 
Gallimard, 1950. 

3 RICOEUR, Paul. A l’école de la phénoménologie. Paris: Vrin, 2004 (primera edición 1986); en 
adelante EPh. Yo me referiré especialmente a “Husserl (1859-1938) <1967>”, pp. 7-18; “Análisis 
y problemas en Ideen II de Husserl <1952>”, pp. 93-157; “Sobre la fenomenología <1953>”, 
pp. 159-185; y “Simpatía y respeto <1954>”, pp. 333-359.

4 RICOEUR, Paul. Soi-même comme un autre. París: Éditions du Seuil, 1990. En adelante, SMA.
5 “Décevante phénoménologie” es el título de un acápite del texto “Simpatía y respeto 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 207

–que el francés caracteriza como “dogmático”6 y “solipsista”– sino por todo lo 
que está asociado a la interpretación “filosófica” del método fenomenológico. 
Ricoeur en efecto, dice: “De mi parte, más leo a Husserl, más me convenzo 
que el método practicado jala al filósofo en un sentido cada vez menos compa-
tible con el método interpretado filosóficamente. El método practicado tiende 
a la ‘profundización o a la consagración de la actitud original’ de compromiso 
con el mundo. El método interpretado tiende hacia un idealismo solipsista 
que desvalija definitivamente a la ‘cosa’ de su alteridad relativa y que no logra 
dar cuenta de la alteridad absoluta del otro, de la segunda persona”.7

La crítica de Ricoeur alineará a la filosofía fenomenológica de Husserl con 
las “filosofías del cogito” modernas desde Descartes, de las cuales él se quiere 
claramente demarcar desde una “hermenéutica fenomenológica”8 que simpa-
tiza con las fenomenologías francesas de corte “existencial”, aderezadas por 
la interpretación “hermenéutica-ontológica” del método fenomenológico, y 
una “analítica existencial” o “análisis de la existencia” que propone la obra 
emblemática de Heidegger, Ser y tiempo.9 Considero que, a lo largo de cuatro 
décadas de reflexión, el “giro ontológico de la fenomenología heideggeriana” 
marca la obra de Ricoeur, como el paradigma de “una investigación ontológica 
que no se presta a ninguna amalgama onto-teológica”,10 pero en la que la 
“fenomenología” finalmente “se suprimiría”.11

Luego de una primera sección crítica, abordaré lo que Ricoeur entiende 
en 1990 como la “hermenéutica del sí mismo”,12 que no recusa de la “filoso-
fía reflexiva” pero se distancia de la “posición inmediata del sujeto” como en 
la expresión “yo pienso, yo soy”.13 Ricoeur se mantiene equidistante tanto de 
una apología o exaltación del cogito, propia de las llamadas “filosofías del cogito”, 
como de la destitución y estocada final al cogito14 infligida por la crítica 
de Nietzsche y seguidores, de donde proviene la expresión ricoeuriana 
de “cogito herido”, “quebrado” o “humillado”.15 En esta segunda sección, re-
correré brevemente la interesante reflexión ricoeuriana en torno al significado 
del “sí mismo” o “soi”, y la distinción y dialéctica que se entabla en dicho “sí 

<1954>” de EPh, Op. cit., p. 334.
6 EPh, p. 185.
7 Ibíd., p. 168.
8 SMA, p. 37.
9 Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Trad. Jorge Eduardo Rivera C. Madrid: Trotta, 2006, §7. 

En adelante, ST.
10 Ibídem.
11 EPh, p. 163.
12 SMA, p. 15 passim.
13 Ibíd., p. 11.
14 Ibíd., p. 15.
15 Ibíd., pp. 22-27.



208 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

mismo” entre una dimensión ipse y una dimensión idem, así como también la 
dialéctica que se entabla entre la ipseidad y la alteridad, señalando cómo el otro 
habita el ipse desde lo más profundo de su intimidad.

Para cerrar propondré que, a pesar de la crítica ricoeuriana al concepto de 
“subjetividad trascendental” husserliana y a lo que él considera el “idealismo 
dogmático” de su filosofía, y más allá de cómo pudo Ricoeur concebir explí-
citamente su propia relación con la fenomenología de Husserl –tomando en 
consideración hasta dónde llegó su real contacto con la obra inédita de este–, 
cabría considerar cierta aproximación sobre un fondo de distanciamiento 
entre las posiciones de ambos filósofos. Me refiero a la distinción ricoeuriana 
en el seno del “sí mismo” entre el ipse y el idem, por un lado, y a la distinción 
husserliana entre “sujeto trascendental” y “sujeto mundano”. El resultado sor-
prendente es la “paradoja de la subjetividad”, como Husserl plantea en el 
parágrafo 53 de su Crisis de 1936,16 aquella de un sujeto que es a la vez un 
“sujeto para el mundo” –un sujeto “constituyente” de sentido y responsable de 
sus tomas de posición teóricas, prácticas y valorativas– y un “sujeto en el mundo” 
–tanto el sujeto psico-físico empírico como el sujeto personal, “constituidos” 
por el sujeto trascendental, e insertos en un mundo circundante natural y 
cultural (histórico-social y espiritual)–. Termino mostrando, asimismo, cómo 
se manifiestan en el centro del pensamiento de Husserl elementos del “sujeto 
roto, descentrado y encarnado”, tan caros a Ricoeur y a los fenomenólogos 
franceses, y la presencia de la diferencia y alteridad en el seno de la mismidad 
y la inmanencia.

En suma, mi presentación intenta señalar algunos elementos que quizás 
maticen la extrema oposición entre la “egología trascendental” husserliana y 
la “hermenéutica existencial” ricoeuriana, por lo menos si se toma en conside-
ración el contexto más global en el cual se inserta el proyecto del fundador de 
la fenomenología contemporánea.

2. Deconstrucción de la fenomenología trascendental de Husserl 

2.1 La fenomenología husserliana como “filosofía del cogito” e “idealismo dogmático”
En esta sección algo larga paso primero en revista algunas críticas que 

Ricoeur dirige a Husserl a las que eventualmente doy respuesta. La primera, es 
su crítica a todas las “filosofías del sujeto” o “filosofías del cogito”17 –entre las que 
está la de Husserl– ante las cuales él opone una “hermenéutica del sí mismo”. 
Dice Ricoeur: “Sostengo por paradigmático de las filosofías del sujeto que 
éste esté formulado en primera persona –ego cogito–, (…) como yo empírico o 
como yo trascendental, que el ‘yo’ sea planteado (…) sin enfrentarse a otro, o 

16 Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Trad. Julia V. 
Iribarne. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2008, §§53 ss, pp. 219 ss. En adelante, Crisis.

17 SMA, p. 14.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 209

en relación. En todos estos casos (…), el sujeto es el ‘yo’”.18 Dichas filosofías 
se caracterizan por su “ambición de fundación última”, ambición que según 
Ricoeur “se ha radicalizado de Descartes a Kant, luego de Kant a Fichte, final-
mente con el Husserl de las Meditaciones cartesianas”.19 De Descartes a Husserl, 
ellas tienden además a considerar al “sujeto de la duda”20 como “radicalmente 
desanclado” de toda relación espacio-temporal, pues “el cuerpo propio se 
ve arrastrado en el desastre de los cuerpos”; él “no es en verdad nadie”.21 El 
cogito, asimismo, se caracteriza por la certeza de su propia existencia –certeza 
que en Descartes es instantánea y requiere de la garantía ontológica del orden 
divino. Ricoeur opina que desde Kant, “para evitar caer en un idealismo subje-
tivista” el cogito “se desprende de toda resonancia psicológica” y de toda “relación 
con la persona de la que se habla, con el yo-tú de la interlocución, con la 
identidad de una persona histórica, con el sí mismo de la responsabilidad”.22 
Ricoeur insiste que, sin el elemento ontológico de la fundamentación divina, 
“toda la corriente del idealismo, a través de Kant, Fichte y Husserl (por lo me-
nos aquel de las Meditaciones cartesianas)”23 se caracteriza por los rasgos de la 
“inmediatez del yo soy” y de la ambición de colocarse “en la posición del funda-
mento último”.24 Concomitantemente, según Ricoeur, las “filosofías del cogito” se 
caracterizan por su “exaltada certeza epistémica”,25 pero finalmente fracasan 
como supuestas “filosofías primeras” de “fundamentos últimos”.

Ricoeur, como contraparte, señala el carácter fragmentario de su “hermenéutica 
del sí mismo”, que recusa la “simplicidad indescomponible” e “inmediatez” del 
Cogito, sin caer en “el vértigo de la disociación (…) nietzscheana”. En efecto, su 
“hermenéutica del sí mismo” propone una “unidad temática (…) analógica” 
que admite la “variedad y la contingencia”,26 con carácter “exploratorio” y estilo 
“ontológico”. Enfoca así el “modo de ser” del “actuar humano”, “despertando, 
liberando y regenerando” las “ontologías del pasado” y la “polisemia <aristo-
télica> del verbo ‘ser’. Procede asimismo mediante la descripción, la narración y 
la prescripción como procedimientos didácticos y metódicos,27 proponiendo a 

18 Ibídem.
19 Ibíd., p. 15.
20 “Así, la fenomenología continúa lo trascendental kantiano, lo originario humeano, la duda 

y el cogito cartesiano; de ningún modo representa una brusca mutación de la filosofía”. EPh., p. 8.
21 SMA, p. 16.
22 Ibíd., p. 21.
23 Ibídem.
24 Ibíd., p. 30. Además, en EPh, sostiene: “En Husserl mismo el método se halla mezclado a 

una interpretación idealista que representa una parte considerable de la obra publicada y que 
tiende a colocar a la fenomenología sobre el mismo plan que los neo-kantismos de principios 
de siglo <veinte>”, pp. 8-9.

25 Ibíd., p. 33.
26 SMA, p. 31.
27 Ibíd., p. 32.



210 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

la “testificación” y su “verificación objetiva” como su tipo de certeza contingente, 
histórica, vulnerable, y constantemente amenazada de “sospecha”,28 aunque no 
exenta de la “confianza” que resiste caer en un “cogito humillado”.29

En cuanto a la fenomenología trascendental de Husserl, Ricoeur considera 
que se trata de “un método capaz de encarnaciones múltiples de las cuales 
Husserl no ha explotado sino un pequeño número de posibilidades”,30 posi-
bilidades que él piensa sí fueron desarrolladas desde un inicio por muchos 
otros como Pfänder, Scheler, Geiger, Heidegger, Hartmann, o Jaspers, ninguno 
de los cuales “creyó que la fenomenología era una philosophia prima, la ciencia 
de las ciencias”.31 Además Ricoeur se queja del carácter heterogéneo y orien-
tado en múltiples sentidos de la obra de Husserl que lo habrían llevado a este 
a abandonar “en el curso de su ruta tantas vías como las que emprendió”,32 
“abandonos” que se traducen en auténticas “rupturas” durante el desarro-
llo de su fenomenología. En consecuencia, cree que hacia el final de su vida 
Husserl abandona su “idealismo” y “logicismo” iniciales en provecho de la 
“fenomenología de la percepción” en el ámbito ante-predicativo del “mundo 
de la vida”, acercando “a la fenomenología a la vecindad de temas familiares 
a la fenomenología existencial francesa”.33 Ricoeur afirma sorprendentemente 
que la obra de Husserl habría pues sufrido una “impresionante mutación” en 
dirección de un “reencuentro con la meditación existencial, que viene de un 
horizonte muy extraño” a ella,34 a pesar de que las Meditaciones cartesianas de 
1931 y su “idealismo”, así como Lógica formal y trascendental35 de 1929 –texto de 
“introducción” a la obra póstuma de Experiencia y juicio36 a la que parece referir-
se Ricoeur en vinculación con la Crisis y como reivindicando la Lebenswelt– son 
obras escritas menos de una década antes de la muerte de Husserl.

Además del idealismo, Ricoeur piensa que Husserl también abandona la 
“dialéctica original del sentido y de la presencia (…) de las Investigaciones lógicas” 

28 Ibíd., p. 34.
29 Ibídem.
30 EPh, p. 8.
31 Ibídem.
32 “Si bien la fenomenología en un sentido amplio es la suma de la obra husserliana y de las 

herejías que nacen de Husserl, es también la suma de las variaciones de Husserl mismo y en 
particular la suma de las descripciones propiamente fenomenológicas y de las interpretaciones 
filosóficas por las cuales él reflexiona y sistematiza el método”. Ibíd., p. 9.

33 Ibíd., p. 17.
34 Ibíd., p. 18.
35 Husserl, Edmund. Lógica formal y trascendental. Ensayo de una crítica de la razón lógica. Trad. 

Luis Villoro. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 2009. (Preparación de la se-
gunda edición por Antonio Zirión Quijano). En adelante, LFT.

36 Husserl, Edmund. Experiencia y juicio. Investigaciones acerca de la genealogía de la lógica. Trad. 
Jas Reuter. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1980. En adelante, EJ.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 211

–“entre la significación vacía y la presencia plena”,37 así como la supuesta 
“ingenuidad del realismo de las esencias”38 y la “torpe hipóstasis de las ‘signi-
ficaciones en sí’”, de dicha obra “a la cual arrastra a veces la polémica anti-
psicologista”.39 Me asombra la expresión del traductor de Ideas I, pues en el 
§23 de esta obra Husserl expresamente rechaza toda interpretación de los eide 
en el sentido de una “torcida ‘hipostatización platónica’”,40 como lo había 
hecho ya en el §31 de la primera de sus Investigaciones lógicas.41 En cambio, 
Ricoeur lamenta que Husserl haya también supuestamente abandonado a la 
“intuición categorial” –noción que según su opinión Husserl había atado a su 
“ingenuo realismo de las esencias– noción que debió preservarse vinculada a 
su fenomenología de la percepción.42 También me asombra que Ricoeur des-
conozca que Husserl introduce la “intuición categorial” en la sexta de las Inves-
tigaciones lógicas precisamente sobre la base de ejemplos de juicios de percep-
ción del tipo: “Veo que este papel es blanco”43 etc., análisis que no abandona 
en la obra lógica tardía, que por otro lado tampoco está divorciada del mundo 
de la percepción. Pero, la mayor ambivalencia que constata Ricoeur en la obra 
del maestro se establece entre, por un lado, la práctica efectiva del método –que 
exhibe un desarrollo descriptivo que “no cesa de enriquecer y desbordar el 
cuadro lógico inicial”–, y, por el otro lado, la interpretación idealista del método 
–que lo lleva a Husserl a desarrollar una “filosofía fenomenológica” que no 
solamente no coincide con la práctica del método,44 sino que comporta según 
su opinión “una verdadera decisión metafísica sobre el estatuto ontológico de los 
fenómenos”, en la medida que su validez ontológica se extrae “del ego”.

Esta última afirmación de Ricoeur merece aquí ser comentada en un parén-
tesis, por cuanto el traductor de Ideas I debió haber sabido muy bien que en el 
§55 de esa obra el “idealismo” husserliano –a diferencia del berkeleyano– no 
le quita nada “al ser irrecusable del mundo, como el todo de las realidades”, 
puesto que con la reducción solo se ha desconectado la “tesis general de la 
actitud natural”, con el objeto de poner en claro precisamente cómo dicha tesis 
se constituye en nexos de conciencia. El factum previo del mundo pertenece a 

37 Eph, 17. Aunque Ricoeur dice que no abandona dicha dialéctica “del todo” pues hasta el 
final de su vida Husserl señala “en la percepción una anticipación de la unidad de sentido (…) 
<que> permite determinar el flujo de las apariciones de la cosa”. Ibíd., pp. 10-11.

38 Ibíd., p. 182. Yo subrayo.
39 Ibídem.
40 Ideas I, p. 40.
41 Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas. Vols. I y II. Trad. José Gaos y Manuel García 

Morente. Madrid: Revista de Occidente, 1967, IL I, p. 396. En adelante IL I y IL II. 
42 Ricoeur señala que la intuición categorial “no debiera sacrificarse a la fenomenología de 

la percepción”. EPh, p. 182.
43 IL II, p. 451 ss.
44 EPh, pp. 12; 168.



212 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

la esencia de la “tesis general de la actitud natural”, y, como toda facticidad, 
él cae bajo la mirada de la “metafísica como tal”, cuyo otro nombre, como señala 
Husserl en sus Meditaciones cartesianas, es “filosofía segunda”,45 complemento 
de la fenomenología trascendental como “filosofía primera”. Ahora bien, la 
metafísica como ámbito de todos los problemas fácticos previos que le interesan a 
Ricoeur, se basa según Husserl en el factum ego, el cual –como señala Husserl 
en sus inéditos tardíos sobre la intersubjetividad– a diferencia de la usual 
precedencia de todo eide respecto de los facta individuales, destaca por cons-
tituir “aquí un caso notable y único, respecto de la relación entre hecho y 
eidos. (…) el eidos del ego trascendental es impensable sin el ego trascendental 
como fáctico”.46 En otras palabras, el ego trascendental debe existir antes de que 
se le considere eidéticamente; asimismo, el ego trascendental debe existir antes 
de que pueda ejercer su “función” universal de “constituir sentido y validez”,47 
cosa que es estudiada por la fenomenología trascendental en su universalidad 
esencial. Pero, como el ego trascendental es el origen constitutivo de todo 
“sentido y validez” concebible, de toda ciencia y cultura, de toda historia 
personal y comunalizada, de toda ética y religión, y de todo mundo conce-
bible, entonces, según Husserl, la primacía del ego fáctico no solo concierne al 
ego eidético sino a todo el mundo constituido en su sentido y validez. En contra-
partida, todos los problemas fácticos, los de “la intersubjetividad tras-
cendental”, los temas de “la muerte, del destino, de la posibilidad de una 
‘auténtica’ vida humana,” de la historia y “los problemas ético-religiosos”,48 
fungen según Husserl de hilos conductores de una indagación trascendental.

Sin considerar ese “contexto” de trasfondo, Ricoeur entonces afirma en 
su afán recusador del “idealismo” husserliano, que “la constitución deviene 
una gigante empresa de composición progresiva de la significación mundo sin 
resto ontológico,” puesto que la fenomenología “volcada al ego” se reduce a 
ser una mera “exégesis de sí mismo”.49 

Así las cosas, un “segundo gran problema” que se desprende según 
Ricoeur de la fenomenología, es el de la “constitución del otro”, siendo esta a 
sus ojos “una de las grandes dificultades de la fenomenología husserliana”.50 

45 Husserl, Edmund. El artículo de la Encyclopaedia Britannica. Trad. Antonio Zirión Quija-
no. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1990, p. 79. En adelante, AEB.

46 Husserl, Edmund. Husserliana- Gesammelte Werke. Vol. XV. Dordrecht/Boston/London: Klu-
wer Academic Publishers (anteriormente La Haya: Martinus Nijhoff; y actualmente Dordrecht: 
Springer), p. 385. En adelante, citaremos de la obra completa con la sigla Hua seguida del vol-
umen en números romanos.

47 Ideas I, § 55, p. 86.
48 Husserl, Edmund. Meditaciones cartesianas. Trad. Mario Presas. Madrid: Editorial Tecnos, 

1986, pp. 202-203. En adelante, MC.
49 EPh, p. 15.
50 Ibíd., p. 16.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 213

Es aquí según su opinión que la fenomenología supuestamente fracasa 
estrepitosamente pues Husserl, “fiel a la reducción y a la constitución quiere 
mostrar cómo el otro es (sic) un ‘sentido’ que se constituye ‘en’ la esfera de 
la propiedad”.51 Asimismo, Ricoeur juzga que dicho tema de la “constitución 
del otro” “juega el mismo papel que la existencia de Dios en Descartes 
para consagrar la objetividad de mis pensamientos”.52 Pienso que Ricoeur se 
equivoca en estas dos apreciaciones. En cuanto a la última, por el contrario, 
la auténtica cuestión fenomenológica que plantea Husserl en la quinta de las 
Meditaciones cartesianas es más bien la de echar luces sobre los procesos inten-
cionales explícitos e implícitos en los cuales el “sentido” del alter ego se anuncia en 
nosotros y se verifica por nosotros como existiendo “como sí mismo allí”. Esto 
no tiene pues nada que ver con las absurdas y erradas “hipótesis metafísicas” 
cartesianas de una supuesta “salida” inferencial de un cogito “inmanente” a 
un mundo “trascendente” cuyos alter egos se recuperarían luego de haberlos 
“perdido” con la reducción, como implica Ricoeur. En cuanto a la primera afir-
mación, Husserl no quiere decir que “el otro” es “un sentido” que se constituye 
en mí; solo se pregunta cómo se constituye, en la esfera de la propiedad, el 
sentido que el otro tiene para mí, que es algo distinto; se pregunta cuáles son 
los “motivos” por los cuales nosotros experimentamos al otro ego precisamen-
te como otro –y no meramente como un objeto psicofísico sino como un ego 
experimentante en su propio derecho. Por cierto que el alcance de esta teoría no 
solo apunta a explicar el “allí de los otros para mí”, sino también para sentar 
las bases de una “teoría trascendental del mundo objetivo”, pues solo a través 
de la mediación de los otros egos podemos forjarnos las ideas no solo de una 
naturaleza común a todos, sino de predicados objetivos científicos, y predicados 
espirituales de objetividades pertenecientes al mundo cultural.53

Para Ricoeur, en suma, el método tal como lo “interpreta filosóficamente” 
Husserl, “tiende a un idealismo solipsista que desvalija definitivamente a la 
‘cosa’ de su alteridad relativa y no logra dar cuenta de la alteridad absoluta 
del otro, de la segunda persona”.54 Ya he señalado la influencia de Heidegger 
sobre Ricoeur, quien lejos de pretender erigir al filósofo en “legislador de los 
fenómenos”, lo propone meramente como “pastor del Ser”. Ricoeur opina así 
que “La fenomenología que se quiere medida de la ontología participaría en 
este gran olvido del ser que caracteriza a la filosofía occidental”.55 El existen-

51 Ibídem. “La V. Meditación es una posición insostenible”, afirma Ricoeur. Ibíd., p. 336.
52 Ibíd., p. 16.
53 MC, pp. 123-124.
54 EPh, p. 168.
55 “La fenomenología parece vinculada, (…) a ese primado usurpado de la subjetividad que, 

desde Sócrates ofuscaría y disimularía la verdadera primacía del ser.” Ibíd., p. 163. Antes que la 
pregunta fenomenológica husserliana de “¿cómo se muestra?” el mundo a la subjetividad, tiene 
primacía la pregunta por el “ser en tanto ‘claridad de luz’” que sustenta toda pregunta plant-
eada desde y por la subjetividad. La fenomenología de Husserl no es “un esfuerzo fantástico 



214 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

cialismo así, a sus ojos, revela “una sutil falla en la fenomenología misma de 
Husserl”,56 cosa que explica por qué finalmente “la fenomenología es en una 
buena parte la historia de las herejías husserlianas. La estructura de la obra 
del maestro implicaba que no hubiera ortodoxia husserliana”,57 y por qué 
finalmente desemboca en una “especie de descomposición final en lo informe 
y lo insignificante”.58 A pesar de ello, Ricoeur sostiene que: “Sería necesario 
entonces separar en la obra de Husserl un idealismo metodológico del idealismo 
dogmático en el cual él reflexiona filosóficamente su método. Este idealismo 
metodológico es la decisión de no tematizar la realidad sino en tanto que ella 
se da, sin decidir si la realidad se agota en su ser-dado”.59 Según mi opinión la 
filosofía fenomenológica de Husserl es precisamente un “idealismo metodológico” 
y no constituye un “idealismo dogmático con las pretensiones “ontológicas” 
que le atribuye Ricoeur. 

2.2 Los enigmas del yo
Ahora pasemos al tema husserliano del yo puro como polo subjetivo del 

yo trascendental y su relación con el yo mundano (psico-físico y personal), en 
la interpretación de Ricoeur. El filósofo francés entiende correctamente que 
la distinción, planteada desde la reducción, concierne al “yo constituyente” 
frente al “yo constituido”. En su análisis de 1952 del manuscrito todavía 
inédito del segundo volumen de las Ideas,60 Ricoeur considera nuevamente 
que “esta marcha es muy diferente de aquella de los fenomenólogos marcados 
por el existencialismo que intentan situarse de entrada en el nivel de 
una experiencia donde lo psíquico y el cuerpo propio vendrían a darse”, esto 
es, del “psiquismo encarnado”.61 Husserl, supuestamente en contra de esto 
a ojos de Ricoeur, ve necesario plantear la cuestión de la “constitución” del 
“sentido” de la naturaleza corpórea y psico-física, y finalmente –más allá de 
la naturaleza– del mundo espiritual y personal, desde su referencia a un “ego 
puro”, que sería aquel para quien y desde quien se realiza dicha constitución, 
pues es aquel que ejerce la “función” constituyente. Sin embargo, Ricoeur señala 
correctamente que: “(…) la psique no es algo constituido como los otros, puesto 

de cuarenta años para eliminar la ontología, tanto en el sentido clásico heredado de Platón y 
Aristóteles (…) como en el sentido hegeliano y heideggeriano”. Ibíd., p. 164.

56 Ibíd., p. 167. Aunque a sus ojos igualmente, la fenomenología desemboca hacia el final de 
la vida de Husserl “en el existencialismo”. Ibíd., p. 182.

57 Ibídem.
58 Ibídem. Según Ricoeur “la interpretación idealista de la ‘constitución’ es responsable de 

esta volatilización del sentido y de la presencia de la realidad”. Ibíd., p. 184.
59 Ibíd., p. 185.
60 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro 

Segundo. Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Trad. Antonio Zirión. México: Universi-
dad Nacional Autónoma de México, 1997. En adelante, Ideas II.

61 EPh, p. 116.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 215

que ella es el mismo yo, la misma subjetividad, el mismo flujo de lo vivido, sin 
comienzo ni fin, pero ‘apercibido’ en un cuerpo, entrelazado con él de manera 
a formar una única realidad”.62 Ahora bien, Ricoeur confiesa que le es difícil 
“entender bien al yo puro”,63 resaltando sin embargo correctamente que es 
tanto un yo activo, un “centro funcional” que “irradia ‘a través’ de sus actos”; 
así como un polo pasivo, “inatento, obliterado”, etc. En general, dicho ego 
–aunque aquí parece estar refiriéndose a todo el sujeto trascendental con el 
conjunto de sus vivencias y no solo al “yo puro” como polo– se “autoconstituye 
en el tiempo”, él es “lo idéntico del tiempo inmanente”.64 Respecto del “yo 
puro” mismo, Ricoeur añade que él “no aparece en absoluto, él no se exhibe 
de frente; él carece de lados; él es la ipseidad absoluta”.65 Ricoeur opina que 
se trata de un “extremo de la abstracción de toda condición humana” para 
fundar en él “polarmente al yo real en su mundanidad” dándole “una suerte de 
estatuto concreto”.66

Frente al “yo puro” y al “sujeto trascendental” constituyente, se plantea el “yo 
real” constituido, tanto el propio como el alter ego. Dice Ricoeur: “el sujeto puro ha 
devenido objeto, el terminus a quo de toda noesis se ha hecho terminus ad quem de 
la mirada”.67 Ricoeur presupone que dicha mirada, incluso la perceptiva, en 
Ideas I, es “pura”, esto es, “desencarnada”, puramente “pensante”, pues 
dicha obra “no elucida el papel constituyente del cuerpo”.68 Yo añadiría que, 
en efecto Husserl apenas lo hace, porque dicho papel lo desarrolla en Ideas II, 
manuscrito escrito al mismo tiempo que Ideas I, entre 1912 y 1913, y además lo 
desarrolla presuponiendo la “reducción”. El propio Ricoeur sin embargo, más 
adelante admite que en Ideas II “la experiencia primordial <es decir, añado, la 
perceptiva> es aquella donde el cuerpo se revela como órgano de percepción, 
implicado en el percepto”.69 

A mi entender, esto ya plantea en el desarrollo de Ideas II un tema central 
que Ricoeur no tematiza de modo explícito y claro: que es el desdoblamiento del 
“sujeto trascendental” en constituyente y constituido. El sujeto trascendental no 
solo constituye el sentido de los cuerpos físicos de la naturaleza inorgánica 
sino el sentido de las entidades psico-físicas o cuerpos orgánicos, animados. 
Pero dicha constitución trascendental presupone no solo un sujeto trascendental 
pensante (así como sintiente y volitivo), sino un sujeto trascendental encarnado, 
que posee un cuerpo propio desde el cual y con el cual dicha constitución de 

62 Ibíd., p. 117. Yo subrayo.
63 Ibíd., p. 118.
64 Ibídem. 
65 Ibíd., p. 119. Yo subrayo.
66 Ibíd., p. 120.
67 Ibíd., p. 121.
68 Ibídem.
69 Ibíd., p. 128



216 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

sentidos puede tener lugar. Esto es, la “encarnación” que “desde un inicio” 
reclaman según Ricoeur las “fenomenologías existencialistas”, está exigida de 
entrada por la exégesis husserliana. Ricoeur mismo lee en Ideas II que el cuerpo 
propio, viviente, orgánico, que supone la “localización de lo psíquico” y de 
“mis sensaciones” es un “órgano de la voluntad”.70 Pero Ricoeur no parece 
“ver” lo que sin embargo está leyendo en el texto de Husserl, y no parece 
comprender que Husserl solo “metodológicamente” está sucesivamente plan-
teando las distintas “capas de constitución”, con un fin descriptivo. Por ello 
insiste en el carácter “no existencial” sino más bien “fisicalista” de la 
perspectiva de Husserl, quien supuestamente no “ve” que un cuerpo “ina-
nimado” se “opone” al cuerpo “animado” que sería según él un “fenómeno 
existencial fuera de serie”.71

Ahora bien, Ricoeur admite correctamente que cuando Husserl aborda la 
constitución del sujeto mundano psico-físico, él se limita “voluntariamente a 
una experiencia solipsista con el fin de sacar a la luz todo lo que es posible 
de una experiencia del cuerpo propio”.72 Se omiten adrede los horizontes de 
la empatía y la intersubjetividad. Correctamente también indica Ricoeur que 
limitarse a dicha dimensión “no prejuzga sobre la anterioridad cronológica” 
de la experiencia solipsista sobre la experiencia intersubjetiva, pues “no tiene 
otro alcance que metodológico; (…) a fin de distinguir mejor las significaciones 
entretejidas”.73 En general, Ricoeur considera que en Ideas II Husserl no cae en 
el “idealismo dogmático” de su obra más tardía.74

Sin embargo, Ricoeur critica que la apercepción analógica del otro como un 
cuerpo animado –al “transferir” la “localización” de mi psique en mi cuerpo propio 
al cuerpo físico del otro– sea descrita por Husserl partiendo de la percepción 
directa del cuerpo físico del otro. En mi opinión, Ricoeur distorsiona el sentido 
husserliano de la descripción de las capas de constitución, y abusa aquí de la 
interpretación, al sostener que “esta objetivación del hombre se sitúa al mismo 
nivel intersubjetivo que la matematización del resto de la realidad; (…) de golpe, 
la naturaleza matematizada deviene un absoluto; (…) la vivencia de la concien-
cia deviene un epifenómeno (…)”.75 Olvida Ricoeur sus propias afirmaciones 
previas no solo con respecto al carácter “metodológico” de la reducción y la 
constitución, sino al carácter netamente “perceptivo” de la constitución de 
los cuerpos inanimados y animados, a la que se añade la capa intuitiva de la 

70 Ibíd., p. 130.
71 Ibíd., p. 132.
72 Ibíd., p. 127.
73 Ibíd., p. 128.
74 Ibíd., p. 134. Dice Ricoeur: “Constituir significa solamente interrogar un sentido explicitan-

do las intenciones significantes cuya respuesta es el sentido”; a diferencia de la quinta de las 
Meditaciones cartesianas, “este trabajo (…) permanece pues más acá del nivel de la interpretación 
filosófica”.

75 Ibíd., p.137. Yo subrayo.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 217

“empatía” –modalización de la percepción sensible. No logro entender por 
qué lee una “matematización” en la constitución del estrato natural corpóreo en 
Husserl, pues este en todo momento se refiere a propiedades estesiológicas, y 
no a una suerte de sustrato oculto de cualidades primarias matemáticas como 
en la concepción Galileana76 o Gaussiana77 del universo material, que Husserl 
critica acremente desde la Filosofía de la aritmética de 1891, pasando por Ideas I 
de 1913, hasta su Crisis de 1936.78 Para reforzar su tesis de la oposición radical 
entre la concepción trascendental y la existencial, Ricoeur llega a sostener 
incluso que así, en la obra de Husserl, “(…) lo físico se desliga de lo psíquico 
matematizándose. Este proceso precipita la total naturalización del hombre”, 
y que “(…) la física ha dado la base matemática y absoluta de la realidad”.79 
Haciendo eco de Merleau-Ponty y su “filosofía de la ambigüedad”, sostiene 
Ricoeur que “Husserl no sueña pues con una fusión de lo trascendental y lo 
objetivo en una experiencia ambigua que los tendría de algún modo en una 
suspensión indivisa. Ideen II más bien está construida sobre la polaridad extrema 
de un ‘ego puro’ exilado y de un hombre ‘objetivado’. Es por qué la segunda parte 
termina con la oposición repentina del sujeto absoluto para quién se consti-
tuye una naturaleza física y animal”.80 Sin embargo, como vamos a ver luego, 
el propio Ricoeur va a distinguir más adelante el quién de la ipseidad del qué de 
la mismidad.

Ricoeur opina que la tercera parte de Ideas II, donde Husserl da paso a la 
descripción de la constitución de sentido del mundo personal, social y espiritual, 
constituye una suerte de “añadido” por la influencia externa de las reacciones 
“contra el naturalismo” provenientes de los defensores de las “ciencias del 
espíritu”, como los neokantianos y Dilthey. No menciona en absoluto el papel 
protagónico del propio Husserl en esa lucha contra el naturalismo desde el 
primer tomo de las Investigaciones lógicas en 1900 o en Filosofía, ciencia rigurosa de 
1910/11.81 Interpretando esta sección, Ricoeur se ve en dificultades de rela-
cionar el “espíritu” (Geist) con el “yo puro” del “sujeto trascendental”. Procede 
paso a paso, partiendo de la distinción husserliana entre “actitud naturalista” 
–por y en la cual se constituye el sentido de la “naturaleza”, tanto inanimada 
cuanto animada– y la “actitud personalista” –desde la cual es posible plantear 
un mundo “espiritual” o “cultural”, el mundo en el que “vivimos conjuntamente, 

76 Cf., GALILEI, Galileo. Il Saggiatore, § 6, citado por la “Introducción” de Carlos Solís, en: GA-
LILEI, Galileo. Consideraciones y demostraciones matemáticas sobre dos nuevas ciencias. Madrid: Editora 
Nacional, 1976, p. 29.

77 Cf., Hua XXIX, pp. 203-207.
78 Hua XII, p. 192; Ideas I, §§40, 129 ss.; Crisis,§12 ss.
79 EPh, p. 138. Ricoeur sostiene que de ese modo: “más el alma está ‘objetivada’, más el ego 

puro debe sustraerse a la objetivación”.
80 Ibídem.
81 HUSSERL, Edmund. Filosofía, ciencia rigurosa. Trad.  Miguel García-Baró.  Madrid: Ediciones 

Encuentro, 2009. En adelante, FCR.



218 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

cuando nos hablamos, intercambiamos nuestras experiencias, vivimos en 
familia, el Estado, la Iglesia, etc.”82 Olvidando el sentido de Ideas II, que 
es precisamente el esclarecimiento de los problemas y capas de constitución, 
Ricoeur sigue cuestionando como “problemático” el planteamiento de la 
tercera parte dentro del marco de la “reducción” a la experiencia trascendental, 
desde la cual ahora el “mundo” aparece como un “mundo circundante común y 
comunicativo” con “caracteres afectivos y prácticos”, donde los sujetos en-
frentantes son “capaces de instituir ‘subjetividades sociales’ para las cuales el 
mundo es una ‘objetividad social’”.83 En consecuencia, seguirá sosteniendo que 
“la filosofía trascendental debe permanecer en tensión con toda la sociología 
de la conciencia colectiva y toda filosofía de la historia”.84 Pienso que la inter-
pretación de Ricoeur es consecuencia de no lograr reconocer el papel a la vez 
constituyente y constituida de la “intersubjetividad trascendental”.

Da en cambio mayor importancia y presta especial interés al capítulo sobre 
la “motivación como ley fundamental del mundo del espíritu”,85 encabezada 
por una “larga reflexión sobre el ‘yo’ y la subjetividad” –dueña de su cuerpo, 
que impera espontáneamente en sus actos y tomas de posición”, afectada y 
constituida en la pasividad. Ricoeur considera que dicho pasaje “marca el primer 
esfuerzo de Husserl por instituir una experiencia total de la subjetividad donde 
lo involuntario y el cuerpo propio no son abandonados a una explicación 
naturalista, sino recuperados en su subjetividad vivida”.86 Allí se da la “moti-
vación” como “el estilo según el cual un yo espiritual se relaciona con su mundo 
circundante”,87 que Ricoeur interpreta como “desintegrando” su “logicismo 
inicial”.88 El interés que Ricoeur presta a la doctrina husserliana de la “moti-
vación” es que esta actúa en el mundo personal y espiritual desde los estra-
tos pasivos y ocultos de la vida del sujeto “donde la conciencia no ‘coloca’ 
nada”, y que se acerca a las tesis psicoanalíticas.89 Asimismo, las oposiciones 
naturalismo-personalismo y causalidad-motivación coinciden “más o menos 
con la oposición conocida entre explicar y comprender”.90 Pero Ricoeur se 
equivoca en mi opinión al señalar que en esta tercera sección “Husserl corrige” 
la descripción naturalista de la constitución del sujeto psico-físico, que se 

82 EPh, p. 141.
83 Ibíd., p. 143.
84 Ibíd., p. 144.
85 Ibíd., pp. 145-149.
86 Ibíd., p. 145. Yo subrayo.
87 Ibíd., p. 146.
88 Me siguen sorprendiendo las consideraciones de Ricoeur, pues Husserl nunca pierde un 

interés por entender el sentido de lógico hasta el final de su vida, ni de buscar señalar su 
correlación con el mundo de la vida desde la Filosofía de la aritmética a la Crisis.

89 Ibíd., pp. 146-147.
90 Ibíd., p. 147.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 219

desarrolla en la anterior, pues solo se dispone a describir un estrato distinto y 
“superior” de constitución, no a enmendar un rumbo errado anterior. Se trata 
a este nivel no de una mera “fenomenología de la percepción” sino de una 
“fenomenología de la cultura”.91

Pero Ricoeur persiste en ver aquí “ambigüedades”, fundamentalmente en 
lo que él llama “la cuestión más embarazosa de Ideen II: aquella de la situación 
exacta de lo que Husserl llama Geist en esta obra en relación a lo que toda su 
obra llama ‘conciencia’”.92 Esto le impide ver cómo el “lado noético de la 
conciencia” pueda tener alguna relación con el material hylético y el organismo 
en general. Empero, Ricoeur sí reconoce que “el espíritu (…) carece de sentido 
fuera del contexto de la famosa reducción fenomenológica”, que él interpreta 
como sosteniéndose en el “ego meditans que pensaría todavía sin mundo”.93

Husserl, al final de Ideas II, presenta su concepto de espíritu y persona 
como una realidad individual, “regulada <dice Ricoeur> por una ley inter-
na de motivación (…), por la coherencia de su historia”, que se erige sobre la 
realidad psico-física, sin estar fundada sobre ella como si emanara de ella; no se 
trata de un mero “epifenómeno” ni de un “añadido” de fuera, como parece 
implicar Ricoeur. Ahora, frente a ambas realidades mundanas constituidas –la 
anímica de la naturaleza psicofísica y la personal del mundo espiritual–, se 
halla el ego trascendental constituyente. Este desdoblamiento paradójico del “sí 
mismo” en un “sujeto para el mundo” y un “sujeto en el mundo”, en constitu-
yente y constituido, es lo que lleva a Ricoeur a hablar de la “estructura extraña 
de Ideen II” y de un “enigma” en su “arquitectura hasta allí simple”.94 Pero 
Ricoeur parece apenas vislumbrar este desdoblamiento porque, si bien afirma 
que “ya no es posible oponer, por lo menos de la misma manera, ‘la realidad 
del espíritu’ al ego trascendental”, se pregunta si acaso “¿el ‘espíritu’ no ha sido 
introducido (…) a inicios de Ideen II como un sector de la realidad total, como 
un constituido frente a un constituyente?”.95 Lo que, en cambio, sí sostiene es 
que los actos intencionales que están a la base de las “ciencias del espíritu” 
son “idénticos a las operaciones reflexivas que usa el fenomenólogo” “pero 
sin la luz de la reducción fenomenológica”.96 Pero, repito, Ricoeur no logra 
reflexionar sobre la doble dimensión de lo constituyente y constituido, que 

91 Ibíd., p. 148.
92 Ibíd., p. 151.
93 Ibíd., pp. 152-153. Sin embargo, Husserl en Ideas I dice claramente que la epojé es solo una 

puesta “fuera de juego” de la “tesis general de la actitud natural”, un cambio de signo, o una 
“desconexión”, por la que la “realidad” y el “mundo natural” que “sigue estando ‘para nosotros 
ahí delante’, y seguirá estándolo incesantemente como realidad” simplemente ha sido “puesta 
entre paréntesis,” aunque la “tesis sigue existiendo, como lo puesto entre paréntesis sigue 
existiendo dentro del paréntesis,” y “no abandonamos la tesis que hemos ejecutado, no cam-
biamos nada en nuestra convicción”.  Ideas I, pp. 54-57.

94 EPh, pp. 154-155.
95 Ibíd., p. 155.
96 Ibídem.



220 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

le permitiría entender que el sujeto trascendental constituyente se objetiva y 
mundaniza en la “actitud personalista” como persona y espíritu, y en la “ac-
titud naturalista” como sujeto psicofísico. Él termina más bien sosteniendo 
que el elemento “espiritual” de la tercera parte de Ideas II es poco menos que 
una “superposición” “a la serie cosa-cuerpo-psychè” que proviene del ámbito 
ajeno a la fenomenología trascendental de las “ciencias humanas de su tiempo” 
involucradas en “un movimiento de reacción contra el naturalismo reinante”.97

Y sin embargo, las reflexiones finales de Ricoeur parecen dar en el clavo, 
pues señala que la “persona”, “El ‘yo personal’, a diferencia del ‘yo puro’, es 
una especie de objeto, aunque no natural”, un “objeto” que se halla como 
una “realidad previa”. Pero, reconoce Ricoeur que, “Como dice enfáticamente 
Husserl, el personal Ich es un Mich, un Yo en acusativo y no en nominativo, un ‘yo-
objeto-para-mí’. Es por qué en Ideen I él sucumbe con el mundo a la reducción 
fenomenológica. Esto no impide que él pueda jugar el papel de un analogon del 
yo puro, de un revelador fenomenológico”.98 A esto yo añadiría que precisamente 
se trata del mismo yo, del mismo “sí mismo”, solo que en tanto desdoblado; es 
evidente que existe “previamente”, “allí delante” en la realidad, sirviendo de 
“hilo conductor” a una “interrogación retrospectiva trascendental” por la cons-
titución de su sentido. Al no reflexionar sobre este paradójico “desdoblamiento”, 
Ricoeur sigue contraponiendo la reflexión trascendental husserliana a lo que él 
considera el ámbito de las “filosofías de la persona, de la existencia, del sujeto 
concreto, etc”.99

3. La hermenéutica del sí mismo: entre el ipse y el idem
Como hemos señalado al inicio, la “hermenéutica del sí mismo” de Ricoeur, 

planteada en su texto de 1990, Sí mismo como un otro, si bien admite “el primado 
de la mediación reflexiva”, insiste en que esta se opone y diferencia tajantemente 
de lo que él llama “la posición inmediata del sujeto” en la “primera persona 
singular: ‘yo pienso’, ‘yo soy’”.100 Prefiere la locución “sí” (soi) de “sí mismo” 
como pronombre reflexivo en “tercera persona”. La nominalización del “infinitivo”, 
vinculada al “se” reflexivo del “nombrarse” o “presentarse”, permite hablar del 
“sí mismo”.101 El “sí mismo” apunta a una “identidad”, dice Ricoeur, que 
permite disociarse en dos significaciones distintas, correspondientes al ipse o 
al idem latinos. Y, si bien él no habla de la “paradoja del desdoblamiento” en 
relación a ambos términos, sí señala la “equivocidad del término ‘idéntico’” 
que está “en el corazón de nuestras reflexiones sobre la identidad personal y 

97 Ibídem.
98 Ibíd., p. 156. Yo subrayo.
99 Ibídem.
100 SMA, p. 11.
101 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 221

la identidad narrativa, en relación con (…) su temporalidad”,102 una equivocidad 
que concierne la sinonimia parcial entre “mismo” e “idéntico”, pues solo el 
término “mismo” es usado en el contexto de una comparación. Así, Ricoeur con-
sidera sinónimo de la “mismidad” lo que él denomina la “identidad-idem”, mien-
tras que considera sinónimo de la “ipseidad” a la “identidad-ipse”.103 Lo primero 
que hará a lo largo de su libro será poner en juego la dialéctica entre la ipseidad 
o identidad-ipse y la mismidad o identidad-idem, para de allí pasar a considerar 
una segunda dialéctica complementaria, aquella entre la ipseidad y la alteridad. 
Esta segunda dialéctica confronta la alteridad con la “ipseidad” o identidad-ipse, 
y no la alteridad con la mismidad o identidad-idem, pues esta última no presenta 
“nada de original” ni de problemático. Pero “Es enteramente otra cosa si se co-
loca en pareja alteridad e ipseidad. Una alteridad (…) tal <sostiene Ricoeur> 
que pueda ser constitutiva de la misma ipseidad. Sí mismo como otro sugiere de 
entrada que la ipseidad del sí mismo implica alteridad en un grado tan íntimo 
que el uno no se deja pensar sin el otro, que el uno pasa más bien en el otro, 
como se diría en lenguaje hegeliano. (…) no solamente (…) sí mismo parecido 
a otro, sino más bien (…) sí mismo en tanto que… otro”.104

Los nueve estudios de su libro “constituyen propiamente la hermenéutica 
del sí mismo” dando respuesta filosófica a tres rasgos gramaticales del uso del “sí 
mismo”: en primer lugar, al uso del “se” y del “sí mismo” en casos oblicuos; en 
segundo lugar, al desdoblamiento de lo mismo según el régimen del ipse y el 
idem, y finalmente a la correlación entre “sí mismo” y “otro que sí mismo”. De 
dicha respuesta se desprenden los tres rasgos filosóficos de su procedimiento: en 
primer lugar, el descriptivo, que extrae de la filosofía analítica para someter su 
“reflexión” a la mediación del “análisis”; en segundo lugar, el narrativo, por el que 
narra la dialéctica de la ipseidad y la mismidad; y, finalmente, el prescriptivo, que 
aparece en la dialéctica de la ipseidad y la alteridad. 

Todo lo relativo a la problemática del “sí mismo” como ipse será introducido 
por la pregunta “¿quién?”, de donde se desprende la respuesta “sí mismo”105 
como idem. Pero la pregunta “¿quién?” se subdivide a su vez en cuatro preguntas 
que abarcan toda la problemática. La primera es la pregunta de “¿quién habla?” 
que Ricoeur pretende abordar desde una “filosofía del lenguaje” entendida 
como semántica y como pragmática, combinando elementos de la filosofía 
continental y de la filosofía analítica. Esta última, que le ofrece el recurso 
del “análisis”, precisamente por adoptar la postura en “tercera persona”, le 
permite introducir una “mediación” a la llamada “posición de sí mismo”, 
mediación que debe caracterizar el estatuto indirecto de la hermenéutica, como una 
“hermenéutica del desvío”. Dicha pregunta se subdivide en la pregunta “¿de quién 

102 Ibíd., p. 12.
103 Ibíd., p. 13.
104 Ibíd., p. 14.
105 Ibíd., pp. 27-28.



222 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

se habla al designar en el modo referencial a la persona en tanto distinta de 
las cosas?”, y también “¿quién habla designándose a sí mismo como locutor 
(dirigiendo la palabra a un interlocutor)?”.106 La segunda es la pregunta de 
“¿quién actúa?”, que versa sobre una filosofía de la acción, en el sentido limitado 
adoptado por la filosofía analítica. Este grupo se anexa al primero, pues los 
“actos del discurso” son ellos mismos “acciones”. Ahora bien, la perspectiva 
de la filosofía analítica de la acción obliga a que dicha pregunta por el “¿quién 
actúa” se plantee mediante el desvío de las preguntas “¿qué?” y “¿por qué?”, 
puesto que de modo “directo” no se puede acompañar hasta el final la 
pregunta de “¿quién es el agente de la acción?”. Nuevamente se refuerza aquí, 
según Ricoeur, el “estilo indirecto de una hermenéutica del sí mismo, a 
diferencia de la reivindicación de la inmediatez del cogito?”.107 Hasta aquí se 
ha desplegado el rasgo filosófico descriptivo de la “hermenéutica del sí mismo”. 
La tercera pregunta, “¿quién narra?” trata de la identidad personal, que también 
se plantea en la intersección de ambas tradiciones filosóficas, la analítica y la 
continental. Esta cuestión, según Ricoeur, está “ligada a aquella de la tempo-
ralidad”, recogiéndola “en el punto en que la dejó Tiempo y narración III, bajo el 
título de ‘identidad narrativa’”, con los “nuevos recursos” de la filosofía analítica “en 
función de criterios objetivos de identificación”. Ricoeur ve jugarse la con-
currencia entre ambas tradiciones, hermenéutica y analítica, en la “dialéctica 
entre la identidad-idem y la identidad-ipse” –segundo rasgo gramatical del sí 
mismo. Aquí plantea la “identidad-ipse” como “sujeto de la acción narrada” que 
se iguala “al concepto más amplio del hombre actuante y sufriente” que es lo 
que Ricoeur pretende destacar.108 Finalmente, la última pregunta: “¿quién es el 
sujeto moral de la imputación?”, propone un desvío por las determinaciones éticas 
y morales de la acción, relativas a las categorías de lo “bueno” y lo “obligatorio”.109 
En este contexto prescriptivo, considera Ricoeur que la dialéctica de lo “mismo” (en 
el sentido del ipse) y lo “otro” “encuentra su desarrollo filosófico apropiado”, 
dialéctica que ya está presente en el desarrollo de las preguntas anteriores, 
pues “en ninguna etapa el sí mismo estará separado de su otro”. Esta pregunta 
lo conducirá a Ricoeur a sostener que: “La autonomía del sí mismo apare-
cerá íntimamente vinculada a la solicitud por el prójimo y a la justicia por cada 
hombre”.110

Ahora bien, cabe señalar que en su obra escrita entre 1983-1985, Tiempo y 
narración,111 la constitución temporal de la existencia humana es central a la teoría 

106 Ibíd., p. 28.
107 Ibíd., p. 29.
108 Ibídem.
109 Ibíd., p. 30.
110 Ibídem.
111 RICOEUR, Paul. Temps et récit. 1. L’intrigue et le récit historique. Paris: Éditions du Seuil, 1983; 

Temps et récit, 2. La configuration dans le récit de fiction. Paris: Éditions du Seuil, 1984; y Temps et récit, 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 223

narrativa, y en Sí mismo como otro de 1990, en relación a la tercera pregunta 
mencionada, “¿quién narra?” Ricoeur no solo sostiene que la cuestión de la 
“identidad personal” solo puede ser articulada desde la dimensión temporal de 
la existencia humana, sino que también propone a la “teoría narrativa” como 
una contribución central de la “constitución del sí mismo”.112 

Mi interés en estos textos de Ricoeur concretamente concierne a esta 
tercera pregunta, “¿quién narra?”, en vinculación con el problema filosófico de 
la constitución de la identidad personal o narrativa, y a la distinción ya mencionada que 
introduce entre “mismidad” (del latín idem, el francés mêmeté, el inglés sameness 
y el alemán Gleichheit) e “ipseidad” (del latín ipse, el francés ipséité, el inglés 
selfhood y el alemán Selbstheit), en cuyo centro se halla la cuestión de la perma-
nencia a lo largo del tiempo. Así, la “mismidad” involucra a la identidad numérica, 
la similitud, y la continuidad ininterrumpida a través del tiempo, en el sentido 
kantiano de un sustrato. Corresponde así al qué (quoi) de la identidad personal. 
Pero la cuestión de la ipseidad es muy distinta: corresponde a la pregunta de 
quién soy (qui suis-je) de la identidad personal. Ahora bien, Ricoeur propone que 
la dialéctica de la mismidad y la ipseidad (el qué y el quién de la identidad personal) 
constituye al carácter, que nos permite identificar a una persona humana como 
siendo la misma a través del tiempo, y cuyas adquisiciones permanentes y 
disposiciones (“habitualidades” en el sentido husserliano y o hexis aristotélica) 
se refieren a una historia sedimentada, que tiende a abolir los actos innovadores 
–propios de la dimensión ipse– que las han precedido. Pero al mismo tiempo, 
según Ricoeur, con el carácter propio de la persona humana ocurre una suerte 
de “recubrimiento del ipse (de la ipseidad) por el idem (de la mismidad)”.113 Sin 
embargo, el idem de la persona nunca se llega a pensar enteramente sin el ipse, 
puesto que la ipseidad de la identidad personal coincide con las “tomas de 
posición activas” que según Ricoeur definen el “aspecto ético del carácter, en 
el sentido aristotélico”. De modo que el carácter de la identidad personal involucra 
ambas dimensiones, la del ipse y la del idem.

Reitero que si para Ricoeur “la identidad narrativa” introduce una dialéctica 
entre la mismidad y la ipseidad que constituye el carácter, el ipse o la ipseidad 
del “¿quién?” tiende a “borrarse” a sí misma de la narratividad, y a “ocultarse” 
detrás del “qué” del idem. Este “qué” del idem entonces tiende a cubrir la 
dialéctica entre el idem y el ipse en el carácter de la identidad narrativa. Podríamos 
añadir aquí que la contraparte gramatical de la distinción filosófica de Ricoeur 
corresponde a la diferencia entre el ipse de la primera persona en nominativo 
y el idem de la tercera persona en acusativo.

Como decía, esta distinción tiene implicancias éticas. Con el fin de aclararlas, 
Ricoeur “opone polarmente” el “carácter” de la identidad personal y su “perpe-

3. Le temps raconté. Paris: Éditions du Seuil, 1985.
112 SMA, p. 138.
113 Ibíd., p. 146.



224 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

tuación” a la “conservación del sí mismo” propia de la ipseidad. Con ello quiere 
separar “la dimensión propiamente ética de la ipseidad” de la “perpetuación del 
carácter” en la identidad personal. En consecuencia, marca “un hiato entre dos 
modalidades de la permanencia en el tiempo”, la “conservación de sí” –propia 
de la ipseidad– y la “perpetuación de lo mismo” propia del carácter. Hay así dos 
polos dialécticamente enfrentados: el de la “ipseidad-mismidad” que configura 
el carácter, y el de la “pura ipseidad de la conservación de sí”. Pero Ricoeur 
propone que la narratividad se sostiene entre ambos polos; al narrar el carácter, 
se le “restablece su movimiento”, que se ha visto abolido en sus “disposi-
ciones adquiridas” y “sedimentadas”. Por el otro lado, también se narra la 
“mirada de la verdadera vida” del ipse, “dándole los rasgos reconocibles de 
personajes amados o respetados”. En suma, la identidad narrativa une los dos 
extremos de la cadena: la permanencia en el tiempo del carácter y aquella de la 
“conservación de sí” de la ipseidad.114

Ricoeur había ya señalado que el carácter es fruto de la dialéctica del “qué” 
(del idem) y del “quién” (del ipse), el conjunto de disposiciones adquiridas y 
sedimentadas de la persona. Pero se pregunta, “¿cómo mantener en el plano 
ético un sí mismo que, en el plano narrativo, parece borrarse?”. Pues hay una 
distancia entre identidad narrativa e identidad moral, y esta dimensión concierne 
propiamente al ipse. Ricoeur se pregunta: “¿Cómo decir a la vez: ‘¿Quién soy 
yo?’ y ‘Héme aquí’?”, ¿cómo es posible cubrir esa brecha trabajando a favor 
“de la dialéctica viva entre la una y la otra?”.115

 En este punto la preocupación de Ricoeur es ética y prescriptiva, ya no 
meramente descriptiva o narrativa. Su preocupación no es solo el “qué y quién 
soy narrativo” sino el “héme aquí ético”, la ipseidad moral y ética, que se coloca 
responsablemente a disposición del otro en el compromiso moral y el cuidado. Y 
es en este contexto que plantea la “irrupción del otro, fracturando la clausura 
de lo mismo” por la cual “el movimiento de elisión de sí mismo” posibilita al 
“sí mismo ponerse a disposición del otro que sí mismo”.116 Este movimiento 
es simultáneamente el surgimiento de la diferencia en el seno de la mismidad.

4. Distanciamientos sobre un fondo de pertenencia
Mi interés al mencionar esta distinción ricoeuriana entre el ipse o ipseidad y 

el idem o mismidad no descansa solamente en el reconocimiento de la preemi-
nencia del tiempo y la temporalidad en la constitución de la identidad personal, 
que es también el caso de la descripción fenomenológica de Husserl sobre 
la “auto-constitución del yo”, sino porque ambos términos parecen ser un 
lejano y casi irreconocible eco de la distinción husserliana entre, por un lado, un 
“ego trascendental” constitutivo (“actuante”), como sujeto para el mundo, respon-

114 Ibíd., p. 195-196.
115 Ibíd., p. 197.
116 Ibíd., p. 198.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 225

sable activo de sus tomas de posición teóricas, prácticas y valorativas, así 
como “paciente” receptor (“sufriente”) de afecciones, y, por el otro lado, el ego 
“empírico o psicofísico” y el “personal”, como sujetos constituidos en el mundo, 
sustratos de disposiciones y habitualidades, por el otro. Una distinción que 
también podríamos caracterizar gramaticalmente como entablándose entre la 
primera persona del “quién” y la tercera persona del “qué”.

Admito que son claros los pronunciamientos críticos del propio Ricoeur 
respecto de la fenomenología husserliana, y su inclinación a caracterizar su 
“hermenéutica fenomenológica” más en la línea de la fenomenología existencial 
francesa y de la fenomenología hermenéutica de la analítica del Dasein de 
Heidegger. También admito los esfuerzos denodados de Ricoeur por abordar 
su “hermenéutica del sí mismo” desde una aproximación “oblicua” por el 
“desvío” del “análisis” y la “tercera persona”, oponiéndose a lo que él llama 
la “posición inmediata del yo”, que él adjudica a la fenomenología de Husserl. 
Considero, sin embargo, que más allá de esta explícita y consciente interpre-
tación que hace Ricoeur de su propio pensamiento, marcando continuamente 
la “distancia” que lo separa de la fenomenología trascendental husserliana, 
se puede vislumbrar un implícito “fondo de pertenencia” con la misma, que el 
propio Ricoeur reconoce parcialmente. Un cierto “aire de familia” puede perci-
birse entre el carácter “nominativo” y en primera persona del “¿quién soy?” del 
ipse, que tiende a borrarse y ocultarse detrás del idem y del carácter, siendo sin 
embargo la fuente de los “actos innovadores” y “tomas de posición activas” 
que según Ricoeur definen el “aspecto ético del carácter”, y la naturaleza radi-
calmente subjetiva del “sujeto trascendental” responsable –junto con su centro 
yoico inefable e indescriptible del “ego puro”–, “para quien y por quien” el mundo 
adquiere un sentido y una validez. También hay un “aire de familia” entre la 
tercera persona gramatical del “¿qué soy?” del idem ricoeuriano, y el carácter 
“objetivado” y mundano del “sujeto psicofísico” y el yo espiritual o personal 
husserliano. 

Asimismo, esta “paradoja del desdoblamiento” que el propio Ricoeur re-
conoce en su concepto de “sí mismo” o soi, se complejiza tanto en Ricoeur 
como en Husserl por cuanto según Ricoeur “en ninguna etapa el sí mismo 
estará separado de su otro”, irrumpiendo el “otro en el seno de la intimidad del 
sí mismo” desde un inicio; y según Husserl la subjetividad trascendental cons-
tituyente existe propiamente desde el inicio como “intersubjetividad trascenden-
tal”. Ricoeur no comprendió suficientemente este aspecto del pensamiento 
de Husserl, ni que este se percata en 1905, desde que concibe e introduce la 
reducción fenomenológica trascendental, que el sujeto trascendental cons-
tituyente solo se puede comprender como intersubjetividad trascendental. 
Por eso, en sus lecciones de 1910/11 sobre los Problemas fundamentales de la 



226 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

fenomenología,117 Husserl ya intenta una “reducción” a la intersubjetividad,118 
dentro del “concepto natural de mundo”, tomado de Dilthey, e introduciendo 
la empatía como una presentificación (Vergegenwärtigung) intuitiva, tomada de 
Theodor Lipps. Estos análisis, todavía precarios, no fueron recogidos en Ideas 
I; sin embargo, si la “reducción” en Ideas I y las Meditaciones cartesianas nos pone 
ante un “solipsismo metodológico”, lo que ella nos “descubre” es que la función 
constitutiva de la conciencia trascendental funciona intersubjetivamente.

Además de ese aspecto, del que repito Ricoeur no parece haberse percatado, 
vale la pena destacar cómo Husserl plantea el tema de la paradoja del desdo-
blamiento y la encarnación del sujeto trascendental en el complejo y enigmático 
§53 de Ideas I. Allí sostiene que “por un lado, la conciencia ha de ser lo absoluto en 
que se constituye todo lo trascendente, o sea, en conclusión, el mundo 
psicofísico entero <podemos añadir, y el mundo personal del espíritu>, y 
por otro lado, la conciencia ha de ser un suceso real subordinado dentro de este mundo. 
¿Cómo se concilia esto?”.119 Y sigue preguntando, “¿cómo puede la conciencia 
entrar, por decirlo así, en el mundo real, cómo puede lo absoluto en sí aban-
donar su inmanencia y adoptar el carácter de la trascendencia?” Husserl 
responde: solo lo puede hacer “participando” primero en la “trascendencia 
de la naturaleza material”. Cito: “Sólo por su referencia de experiencia con 
el cuerpo se convierte la conciencia en realmente humana y animal, y sólo por 
ello obtiene un lugar en el espacio (…) y en el tiempo de la naturaleza”. Y solo 
así, nos dice, “mediante el enlace de la conciencia y el cuerpo en una unidad 
empíricamente intuitiva, natural” pueden interconectarse “los seres animales 
pertenecientes a un mundo, (…) y a la vez reconocerlo como el mismo mundo 
circundante, (…) común a él y a todos los demás sujetos”.120 Ahora bien, el 
“enlazamiento” entre la conciencia y su objetivación mundana, es realizado 
por una “forma peculiar de aprehensión o (…) ‘apercepción’”, que al llevarla a cabo 
no le hace perder “nada de su esencia propia”, pues, incluso la “conciencia 
apercibida naturalmente”, el sujeto “psicológico” constituido, a pesar de ser ya 
parte de la “naturaleza”, nunca aparece ante el sujeto trascendental al modo 
del ser corpóreo, esto es “por matizaciones”.121 Sin embargo, ahora la 
conciencia está “aprehendida como algo (…) real” con sus propiedades 
individuales, unida al cuerpo que aparece. Cabe pues aquí, añade Husserl, 
una “doble actitud”. En una, la “actitud psicológica”, se dirige la mirada a las viven-
cias “como estado (…) del hombre o del animal”. En la otra, la “actitud fenomeno-
lógica”, luego de la reducción, se dirige la mirada a la conciencia pura, y a sus 

117 HUSSERL, Edmund. Problemas fundamentales de la fenomenología <1911>. Trad. César More-
no y Javier San Martín. Madrid: Alianza Editorial, 1994. En adelante, PFF.

118 Hua VIII, p. 434.
119 Ideas I, p. 103.
120 Ibídem.
121 Ibíd., p. 104.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 227

vivencias absolutas.122 Se trata de lo mismo, del “sí mismo”, pero aprehendido 
desde distintas “actitudes” o “perspectivas”. “La vivencia ‘pura’ ‘reside’ –dice 
Husserl– en cierto sentido en la apercibida psicológicamente, en la vivencia 
como estado humano”, tomando su estado y refiriéndose intencionalmente 
al hombre psicofísico. Pero como vivencia pura “ya no tiene significado de 
naturaleza”.123

El “sujeto trascendental” husserliano entonces nos parece en cierto 
sentido equivalente al “¿quién soy?” del ipse de Ricoeur. Pero ya señalamos 
que la reducción misma presupone una cierta comprensión de los sujetos 
trascendentales como intencionalmente interconectados. En efecto, el sujeto 
trascendental no es solo el polo-yo activo de tomas de posición o decisión, 
teóricas, prácticas y valorativas, o el centro pasivo de afecciones,124 sino que 
también es el sustrato permanente e inseparable de un flujo continuo de 
experiencias vividas –actuales y posibles–.125 En añadidura, se auto-constituye 
como un sujeto personal, pues aunque su vida y experiencias fluyen irremedia-
blemente, dichas experiencias pasivas, convicciones y tomas de posición 
activas, permanecen en él como una adquisición permanente, o hábito, siendo 
ése otro aspecto que lo aproxima al concepto de identidad personal en Ricoeur. 
“Yo, como persona, –dice Husserl– no soy un componente egológico momen-
táneo del acto, sino el yo, que ha llevado a cabo todos sus actos previos”.126 
El yo personal permanece en el tiempo, con sus convicciones, las que pueden 
también cambiar, cambiando él también dentro de un cierto estilo “estable y 
permanente”, esto es, un “carácter personal”. Se trata de un individuo libremente 
motivado y no del todo predecible.127 Sin embargo, además de su carácter 
centralizado, personal, y de sus propiedades permanentes o “habitualidades”, 
y entendiéndolo en su plena concreción, Husserl denomina al yo “mónada”. Toma 
el término, no sin alguna razón, de Leibniz,128 pues componentes del yo son 
también aquí los correlatos intencionales de sus experiencias vividas y tomas de 
posición, esto es, en términos generales, su mundo circundante conocido, familiar, 
rodeado de un horizonte mundano extraño de objetos todavía desconocidos.129 
Dicho mundo circundante, empero, no es solamente un mundo de “cosas”, 
naturales y culturales, sino también de “otros sujetos”, que en tanto “per-
sonas morales”, “sujetos de derecho”130 están esencial e intencionalmente 
entrelazados en la constitución concreta del yo. En consecuencia, en lo más 

122 Ibídem.
123 Ibíd., p. 105.
124 Ibíd., § 31.
125 Ibíd., § 30.
126 Hua XIV, p. 18 passim.
127 Ibíd., p. 21.
128 Ibíd., p. 14 passim; MC, § 33.
129 Ideas II, pp. 277 ss., pp. 309 ss., pp. 428 ss., passim.
130 Ibíd., p. 283.



228 -Rosemary Rizo-Patrón de Lerner

íntimo del miembro monádico de una comunidad intersubjetiva, no se halla 
meramente un ámbito de “presencia”, “identidad” o “mismidad”, un solus ipse, 
“propio” y “único”, sino que en él, desde el estrato más originario del “presente 
viviente estante y fluyente”, hasta el estrato más elevado de la cultura– ya 
hace su aparición la “ausencia”, la “diferencia” y la “otredad”.

Aunque no del mismo modo, en la constitución de la personalidad, para ambos 
pensadores la temporalidad cumple un papel relevante, así como la distinción 
entre “actos innovadores” y “tomas de posición activas” en oposición a las 
disposiciones habituales sedimentadas, característica de la permanencia de la 
identidad personal en el tiempo. La concepción husserliana revela una conti-
nuidad teleológica entre los estratos de la vida pasiva y la vida activa del sujeto, que 
le permite hablar de “motivaciones ocultas” tan caras a los psicoanalistas y a 
los fenomenólogos franceses. Así, la auto-constitución temporal del ego trascen-
dental empieza con el pre-yo (Vor Ich) como centro de afección (Einstrahlungszentrum) 
de las experiencias primitivas pasivas, donde la historia personal (entretejida 
con una intersubjetividad instintiva) empieza a desenvolverse. Finaliza con el 
Proto-Yo (Ur-Ich) como centro de irradiación (Ausstrahlungszentrum), responsable de 
las “tomas de posición” teóricas, prácticas y valorativas del ego personal, a través 
de las cuales constituye el sentido del mundo (de las cosas, eventos y los 
otros), y de sí mismo. Esta continuidad teleológica permite comprender no solo 
la absoluta unicidad de cada persona individual, sino que permite comprender 
la emergencia de vida consciente responsable. Aunque la certeza de la “seguridad 
de ser sí mismo actuante y sufriente”131 de Ricoeur, “fragmentada”, “anti-fundacional”, 
“contingente, “histórica”, “vulnerable” –entre la Escila de la sospecha y la 
Caribdis de la confianza– parece alejarse de la “apodicticidad” que Husserl 
demanda para su proyecto “radicalmente fundacional”, este último siempre 
asociará la apodicticidad al “supremo principio moral” de la responsabilidad. 
Por ende, al referirse, especialmente después de 1917, a la fenomenología 
como una “filosofía de la fundación última” Husserl añadirá: o de la “auto-
rresponsabilidad radical”, cuya conditio sine qua non es el replanteamiento de la 
noción unitaria de razón en la que el lado “cognitivo” no está escindido de su 
lado “ético” o práctico, ni “afectivo” o valorativo. 

Con esto, toco el último aspecto que mencioné de Ricoeur, la dimensión 
ética del ipse, pues como señaló nuestro recordado Guillermo Hoyos Vásquez, 
es necesario caracterizar a la dimensión trascendental de la intencionalidad 
“como teleología y responsabilidad”.132

131 SMA., p. 35.
132 Cf., HOYOS VÁSQUEZ, Guillermo. Intentionalität als Verantwortung, Geschichtsteleologie und 

Teleologie der Intentionalität bei Husserl. La Haya: Nijhoff, 1975.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 229

Bibliografía

GALILEI, Galileo. Consideraciones y demostraciones matemáticas sobre dos nuevas 
ciencias. Madrid: Editora Nacional, 1976.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Trad. Jorge Eduardo Rivera C. Madrid: 
Trotta, 2006.

HOYOS VÁSQUEZ, Guillermo. Intentionalität als Verantwortung, Geschichtsteleo-
logie und Teleologie der Intentionalität bei Husserl. La Haya: Nijhoff, 1975. 

HUSSERL, Edmund. Idées directrices pour une phénoménologie et une philosophie 
phénoménologiques pures. Tome Premier, Introduction générale à la phénoménologie 
pure. Trad. Paul Ricoeur. Paris: Éditions Gallimard, 1950.

Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas. Vols. I y II. Trad. José Gaos y 
Manuel García Morente. Madrid: Revista de Occidente, 1967.

Husserl, Edmund. Husserliana- Gesammelte Werke. Vol. XV. Dordrecht/Bos-
ton/London: Kluwer Academic Publishers, 1973.

Husserl, Edmund. Experiencia y juicio. Investigaciones acerca de la genealogía de la 
lógica. Trad. Jas Reuter. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1980.

Husserl, Edmund. Meditaciones cartesianas. Trad. Mario Presas. Madrid: 
Editorial Tecnos, 1986.

Husserl, Edmund. El artículo de la Encyclopaedia Britannica. Trad. Antonio 
Zirión Quijano. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1990.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. Trad. José Gaos. México: FCE, 1993. 

HUSSERL, Edmund. Problemas fundamentales de la fenomenología. Trad. César 
Moreno y Javier San Martín. Madrid: Alianza Editorial, 1994. 

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica. Libro Segundo. Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Trad. 
Antonio Zirión. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1997. 

Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascen-
dental. Trad. Julia V. Iribarne. Buenos Aires: Prometeo Libros, 2008.

Husserl, Edmund. Lógica formal y trascendental. Ensayo de una crítica de la razón 
lógica. Trad. Luis Villoro. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 2009.

HUSSERL, Edmund. Filosofía, ciencia rigurosa. Trad. Miguel García-Baró. 
Madrid: Ediciones Encuentro, 2009.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. Libro primero. Introducción general a la fenomenología pura. Nueva 
edición y refundición integral de la trad. de José Gaos por Antonio Zirión 
Quijano. México: FCE, UNAM, 2013.

RICOEUR, Paul. Temps et récit. 1. L’intrigue et le récit historique. Paris: Éditions 
du Seuil, 1983.

RICOEUR, Paul. Temps et récit, 2. La configuration dans le récit de fiction. Paris: 
Éditions du Seuil, 1984. 

RICOEUR, Paul. Temps et récit, 3. Le temps raconté. Paris: Éditions du Seuil, 1985. 
RICOEUR, Paul. Soi-même comme un autre. París: Éditions du Seuil, 1990. 
RICOEUR, Paul. A l’école de la phénoménologie. Paris: Vrin, 2004.





El sentido y su origen.*

Esbozos de una relación de 
continuidad entre Husserl y Heidegger

The Meaning and its Origin. 
Outlines of a Relationship of Continuity Between Husserl and Heidegger

CARLOS ARTURO BEDOYA RODAS
Universidad de Antioquia

Colombia

* Este artículo se encuentra enmarcado en la “Estrategia para la Sostenibilidad de los Gru-
pos de Investigación 2013-2014” de la Universidad de Antioquia. Grupo “Filosofía y enseñanza de 
la filosofía”.

Resumen
El artículo rinde un homenaje al filó-

sofo colombiano Jaime Rubio cuyo pen-
samiento siempre intentó reivindicar la 
fructífera relación entre fenomenología y 
hermenéutica. El artículo asume la hipó-
tesis planteada por Rubio quien, siguien-
do a Ricoeur, considera que uno de los 
núcleos de la relación entre la fenome-
nología y la hermenéutica es el problema 
del sentido. De esta manera, se esbozan 
algunos desarrollos recientes en que tal 
problema se plantea como el lazo de 
continuidad entre dos de los proyectos 
filosóficos más estimados y abordados 
por el filósofo colombiano: la fenomeno-
logía husserliana y la hermenéutica hei-
deggeriana.

Palabras clave: Jaime Rubio, sentido, 
fenomenología, hermenéutica, Husserl, 
Heidegger, sentido predicativo.

Abstract
The article pays tribute to the Co-

lombian philosopher Jaime Rubio. His 
thought tried always to prove the fruit-
ful relationship between phenomenology 
and hermeneutics. The article assumes 
the hypothesis proposed by Rubio, who 
according to Ricoeur, considered that one 
of the cores of the relationship between 
phenomenology and hermeneutics is the 
problem of meaning. Thus, some recent 
developments are outlined in which such 
problem arises as the bond of continuity 
between the phenomenology of Husserl 
and Heidegger’s hermeneutics, which are 
two philosophical projects so much ad-
dressed and esteemed by Jaime Rubio.

Key words: Jaime Rubio, meaning, 
phenomenology, hermeneutics, Husserl, 
Heidegger, predicative sense.



232 - Carlos Arturo Bedoya Rodas

Fue el profesor Jaime Rubio Angulo dentro del panorama filosófico de 
nuestro país quien, de la mano del pensamiento de Paul Ricoeur, tuvo una 
amplia conciencia de la dependencia de la hermenéutica respecto a la feno-
menología, o lo que con otros términos se ha denominado “el injerto de la 
hermenéutica en la fenomenología”.1 De esto parecen dar testimonio varios 
de los trabajos que recorren el desarrollo de su pensamiento,2 en los cuales se 
delata persistentemente un afán por establecer un diálogo entre estos modos 
de pensamiento contemporáneo. En este sentido, Rubio intenta dar cuenta 
de la dependencia de la hermenéutica con respecto a la fenomenología a lo 
largo de las obras de Husserl, desde la época de las Investigaciones lógicas hasta 
las reflexiones de la época de Crisis, para hallar lo que denomina como la 
“estructura de acogida” de la hermenéutica.3 

En la misma línea que Ricoeur,4 uno de los primeros núcleos fundamentales 
que Rubio encuentra en esta relación entre fenomenología y hermenéutica es 
la pregunta acerca del sentido. Efectivamente, el autor destaca la afirmación de 
Ricoeur en la que, en el marco del estudio del texto de las Meditaciones cartesianas, 
caracteriza a la filosofía trascendental de Husserl como una filosofía del senti-
do, liberando a este término de connotaciones simplemente intelectualistas, 
es decir, como “sentido percibido, sentido imaginario, sentido querido, sen-
tido experimentado afectivamente, sentido juzgado y dicho, sentido lógico”.5 
De este modo, Rubio encuentra que la fenomenología no hace otra cosa que 
explicitar “el sentido que este mundo tiene para nosotros”.6 Ahora bien, solo 
cuando se interroga acerca del lugar en que se produce la interpretación del 
sentido de que habla la fenomenología se articula propiamente el proyecto 
hermenéutico.7

El texto que a continuación se presenta, a modo de homenaje, quiere trazar 
un amplio esbozo de la relación entre fenomenología y hermenéutica a partir 
del establecimiento de una continuidad entre el pensamiento de Husserl y el 

1 RICOEUR, Paul. El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica. Trad. Alejandrina 
Falcón. Buenos Aires: FCE,  p. 11. 

2 RUBIO, Jaime. “Fenomenología y hermenéutica”. En: Universitas Philosophica. No. 2, 1984. 
“Fenomenología, hermenéutica y crítica. Sobre las tendencias actuales de la filosofía en Colom-
bia”. En: Universitas Humanística. Vol. 10, No. 14, marzo, 1981.  “Tradición y práctica de la filosofía 
en Colombia”. En: Universitas Humanística. No. 12, junio, 1980. Hermenéutica y ciencias humanas. 
Colección Cuadernos de Cátedra. No 1. Bogotá, 1982. 

3 Cf., RUBIO, Jaime. “Fenomenología y hermenéutica”. Op. cit., p. 48.
4 RICOEUR, Paul. Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica, II. Trad. P. Corona. México: FCE, 

2002, p. 54.
5 RICOEUR, Paul. “Étude sur les «Méditations Cartésiennes» de Husserl”. En: Revue 

Philosophique de Louvain. Troisième série. Tome 52, N°33, 1954. pp. 108-109. Citado por RUBIO, 
Jaime. “Fenomenología y hermenéutica”. Op. cit., p. 54.

6 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. Trad. José Gaos y Miguel García-Baró. México: 
FCE, 1996, p. 221.

7 Cf., RUBIO, Jaime. “Fenomenología y hermenéutica”. Op. cit., p. 64.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 233

Heidegger. Si bien son innumerables los debates que esta relación ha gene-
rado, hoy se continúan planteando diversas perspectivas y posiciones que, 
como gustaba decir al recordado Jaime Rubio, aún dan que pensar. 

1. Introducción
Mientras que gran parte de la literatura secundaria alrededor de las relaciones 

entre Husserl y Heidegger se ha situado desde una perspectiva que destaca 
las diferencias entre ambos pensadores, surge cada vez más una línea de 
interpretación que intenta destacar ya no solo las rupturas innegables entre 
estos proyectos filosóficos, sino las posibles líneas de continuidad  entre los 
trabajos de estos filósofos. Así, cuando se consideran las relaciones entre la 
fenomenología husserliana y la hermenéutica heideggeriana en términos de 
simple ruptura, quizá pueden perderse perspectivas más complejas que no 
hacen justicia al profundo entramado de vínculos que unen entre sí a estos 
proyectos filosóficos y que, pese a todas las críticas, les permiten seguir 
teniendo una fructífera vigencia. Esbozar una posible línea de continuidad 
entre el pensamiento fenomenológico trascendental husserliano y la herme-
néutica heideggeriana es pues la pretensión de estas breves páginas. La hipó-
tesis, en términos concretos, reside en que uno de los puntos de continuidad 
entre estos proyectos filosóficos se encuentra dado por la centralidad que en 
cada uno de ellos desempeña el ámbito del sentido, sin que con ello se afirme 
que ambos sostienen la misma noción. Y ello es posible confirmarlo cuando 
se dilucida en detalle el tratamiento que cada uno realiza del ámbito en el que 
surge el sentido, esto es, del denominado ámbito antepredicativo, a partir del 
cual se deriva precisamente el ámbito lingüístico o predicativo. Así pues, y en 
términos generales, se puede afirmar que las relaciones de la fenomenología 
y la hermenéutica están dadas por un entre, esto es, lo que se designa como 
sentido.

2. Las relaciones entre Husserl y Heidegger en la literatura secundaria
Las relaciones entre el pensamiento de Husserl y Heidegger han sido 

objeto de creciente interés a lo largo de las últimas décadas, prueba de ello ha 
sido, sin duda, la abundante bibliografía que se ha generado.8 Tradicionalmente, 
desde el propio testimonio de Heidegger se ha reconocido la influencia que 
el estudio de las Investigaciones lógicas tuvo en su introducción en el pensa-

8 La bibliografía generada en torno a las relaciones Husserl-Heidegger resulta prácticamente 
inabarcable. Aquí nos limitamos a señalar apenas algunos de los libros y volúmenes colectivos 
recientes más destacados: CROWELL, Steven. Normativity and Phenomenology in Husserl and Heide-
gger. Cambridge:  Cambridge University Press, 2013. DENKER, Alfred; ZABOROWSKI, Holger; 
BERNET, Rudolf. (Eds.). Heidegger-Jahrbuch VI. Heidegger und Husserl. Fribourg/Munich: Karl Alber, 
2012. RESE, Friederick. (ed.). Heidegger und Husserl im Vergleich. Frankfurt a. M: Klostermann, 2010. 
FIGAL, Gunter; GANDER, Hans Helmut. Heidegger und Husserl. Neue Perspektiven. Frankfurt a. M.: 
Klostermann, 2009.



234 - Carlos Arturo Bedoya Rodas

miento fenomenológico. En este sentido, todas las referencias de Heidegger a 
su biografía intelectual se mantuvieron constantes sobre este punto.9 Del mismo 
modo, las referencias que figuran en Ser y tiempo hacia Husserl se mantienen 
en una valoración de esta obra de 1900, en especial de la VI Investigación.10 
De esta manera, las indicaciones del propio Heidegger han determinado en 
general los intentos por comprender las relaciones de su pensamiento con la 
fenomenología de Husserl. De ahí que a partir de estas referencias se explicite 
el rechazo de la posición trascendental alcanzada por Husserl en las Ideas de 
1913. Entretanto, en cuanto al punto de vista de Husserl y la ruptura de este 
con su discípulo, pueden verse las célebres notas marginales a Ser y tiempo y 
Kant y el problema de la metafísica.11

A partir de la publicación de las lecciones de Marburgo (1923-1928) hacia 
fines de la década de los años 70, la investigación sobre las relaciones de Husserl 
y Heidegger ha cobrado una nueva valoración. Así por ejemplo, la aparición 
de los volúmenes 17, 20 y 24 de la Gesamtausgabe de Heidegger, es decir, el 
curso del semestre 1923/24 Introducción en la Investigación fenomenológica, el curso 
de 1925 Prolegómenos para una historia del concepto de tiempo, y el del semestre 
de invierno de 1925/26 Lógica. La pregunta por la verdad, han permitido una 
profundización en la crítica y la valoración por parte de Heidegger al proyecto 
de la fenomenología husserliana. Efectivamente, en estas lecciones se lleva 
a cabo una explícita valoración de la fenomenología y se establece un claro 
distanciamiento con algunas de las posiciones fundamentales de la fenome-
nología trascendental Husserliana que se desarrollan de manera particular a 
partir de Ideas I. Algunas de las críticas que Heidegger realiza al proyecto feno-
menológico se encuentran en el marcado carácter teórico de la investigación, 
la reducción trascendental, la supremacía de la conciencia, la asunción del modelo 
cartesiano que traiciona el principio de todos los principios y, con ello, la pretensión 
de una filosofía como Ciencia estricta.

Recientemente, a partir de la publicación de algunas de las lecciones de 
Friburgo del joven Heidegger (1919-1923), este distanciamiento también se ha 
puesto en evidencia, aunque ha permitido alcanzar otro nivel de comprensión 
de las relaciones entre el proyecto filosófico de Husserl y el de Heidegger. 
Así, con la aparición del famoso texto de Theodore Kisiel12 en 1993, The 
Genesis of Heidegger’s Being and Time, se dio un nuevo alcance a la presencia del 
pensamiento husserliano en la obra de 1927 Ser y tiempo. Desde la perspec-
tiva reconstructiva que realiza Kisiel, abordando las influencias que recibió 
el proyecto de Heidegger, y que terminarán en el proyecto de una ontología 

9 HEIDEGGER, Martin. “Mi camino en la fenomenología”. En: Tiempo y Ser. Trad. Félix Duque. 
Madrid: Tecnos, 2000, p. 95.

10 HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Trad. Jorge Eduardo Rivera. Madrid: Trotta, 2003, § 7, p. 61.
11 HUSSERL, Edmund. Psychological and Transcendental Phenomenology and The Confrontation with 

Heidegger (1927-1931). Trad. Thomas Sheehan y Richard E. Palmer. Dordrecht: Kluwer, 1997.
12 KISIEL. Theodore. The Genesis of Heidegger’s Being and Time. Berkeley and Los Angeles: Uni-

versity of California Press, 1993.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 235

fundamental, se han establecido a su vez distintas lecturas interpretativas 
en las cuales se determinan algunas posiciones con respecto a la relación 
con la fenomenología husserliana. Así, John van Buren,13 desde su libro The 
Young Heidegger asume una perspectiva de corte derridiano cuando interpreta 
el proyecto heideggeriano en sus primeros cursos como anti-metafísico, es 
decir, anti-trascendental y anti-filosófico. Para este comentarista, Ser y tiempo 
sería una inflexión con respecto a este proyecto juvenil, el cual retorna a su 
sentido con el denominado “giro” que se lleva a cabo en el pensamiento de 
Heidegger.14 

En los últimos años ha tomado fuerza otra interpretación del proyecto 
filosófico de Heidegger a cargo de Steven Galt Crowell, quien desde una pers-
pectiva husserliana interpreta el trabajo filosófico de Heidegger tanto en sus 
primeros cursos como en el proyecto de Ser y tiempo. Crowell encuentra que la 
relevancia filosófica del pensamiento de Heidegger depende en gran medida 
de encontrar la estructura husserliana de la que este depende. En ese sentido, 
este autor considera que el proyecto de Heidegger se mueve en la línea de una 
fenomenología trascendental, sin desconocer, por supuesto, las diferencias 
con este. Para Crowell la contribución de Heidegger no está en una clase de 
“giro” hermenéutico, pragmático o posmoderno, sino que se mueve en el hori-
zonte de la fenomenología trascendental.15 Esta interpretación presenta pues 
una renovada posibilidad de comprensión de las relaciones entre Husserl y 
Heidegger en términos de la dependencia del segundo sobre el primero.

3. La ruptura de Heidegger con la fenomenología husserliana
En el Artículo de la Enciclopedia Británica se hace muy evidente el distancia-

miento entre la concepción husserliana y heideggeriana de la fenomenología. 
Así, mientras en este texto Husserl afirma una fenomenología trascendental 
con sus doctrinas características de la reducción fenomenológica trascenden-
tal y la constitución trascendental,16 en Ser y tiempo esta se rechaza en favor 
de una ontología fenomenológica,17 la cual, según Heidegger, se ha liberado 
del idealismo egológico del proyecto husserliano. En la misma línea en la que 
en el Artículo se expone la posición fundamental de la fenomenología trascen-
dental, las Meditaciones cartesianas también realizan una exposición detallada 
de estas doctrinas de Husserl. La peculiaridad de este texto radica en que 
dentro de la extensa obra de Husserl representa la expresión más avanzada 

13 VAN BUREN, John. The Young Heidegger: Rumor of the Hidden King. Bloomington and Indianap-
olis: Indiana University Press, 1994.

14 Cf., CROWELL, Steven. Husserl, Heidegger and the Space of Meaning. Illinois: Northwestern 
University Press, 2001, pp. 6-12.

15 Ibíd., p. 4.
16 HUSSERL, Edmund. El artículo de la encyclopaedia Britannica (1925). Trad. A. Zirión. México: 

Universidad Nacional Autónoma de México, 1990, p. 74.
17 HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Op. cit., § 7, p. 61.



236 - Carlos Arturo Bedoya Rodas

de su idealismo.18 Por ejemplo, en la cuarta Meditación que trata acerca de los 
problemas de la constitución del ego trascendental, de modo particular en el 
§41, Husserl parece radicalizar aún más la subjetividad trascendental cons-
tituyente. En efecto, la autoexposición fenomenológica descubre que toda 
forma de ser es constituida dentro del ego, es decir, que es en la esfera de la 
subjetividad trascendental en donde se constituye todo sentido y realidad. De 
este modo, no hay, al parecer, para Husserl, una realidad por fuera del campo 
entero de la propia conciencia, pues ella es el universo del sentido posible. 

La trascendencia es en toda forma un sentido de realidad que se constituye 
dentro del ego. Todo sentido imaginable, toda realidad imaginable, dígase inma-
nente o trascendente, cae dentro de la esfera de la subjetividad trascendental, 
en cuanto constituyente de todo sentido y realidad.19

Esto le permite asegurar a Husserl que la fenomenología es idealismo 
trascendental, si bien, en un sentido realmente nuevo pues se distingue de un 
idealismo kantiano. Este idealismo fenomenológico tiene como interés la acla-
ración sistemática de la obra del conocimiento, esto es, intenta llevar a cabo 
la aclaración de toda trascendencia como obra intencional. Ello posibilita que 
se haga comprensible “toda forma del ser, real e ideal, como ‘creaciones’ de 
la subjetividad trascendental constituidas en esta obra”.20 De este modo, la 
ceguera frente a la actividad constituyente de la subjetividad, por la cual esta 
se constituye a sí misma y al mundo en general, es para Husserl el origen de 
las absurdas interpretaciones del ser.

Frente a este idealismo trascendental de la fenomenología husserliana que 
es expuesto de manera explícita en las Meditaciones cartesianas parece muy claro 
el distanciamiento de Heidegger. En efecto, frente este planteamiento husser-
liano de la primacía de la subjetividad trascendental como campo de la feno-
menología en el que se constituye todo ser, Heidegger levantará una crítica 
pues según él se hace infiel al propio principio fenomenológico de “ir a las 
cosas mismas”. Esta determinación de la conciencia o la subjetividad como 
campo de la fenomenología esconde como prejuicio su adhesión a la idea 
moderna de filosofía científica.21 Por otra parte, para Husserl, según el texto 
de las Meditaciones, la fenomenología trascendental supera toda ontología puesto 
que pone entre paréntesis toda posición de ser ya que este se constituye 
gracias al campo de la subjetividad trascendental pura. Heidegger, en cambio, 
considera que es precisamente la pregunta por el sentido de ser, claro, desde 
una comprensión amplia de la ontología, la radicalización de la fenomeno-

18 Cf., RICOEUR, Paul. Del texto a la acción. Op. cit., p. 40.
19 HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. Op. cit., § 41,  p. 141.
20 Ibíd., p. 143.
21 HEIDEGGER, Martin. Los problemas fundamentales de la fenomenología. Trad. J. J. García Norro. 

Madrid: Trotta, 2000, p. 388.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 237

logía y esto porque “ser” es el concepto siempre presente en toda relación 
hombre-mundo. La fenomenología justamente es la que puede suministrar la 
posibilidad de plantear la cuestión del ser.22 

A partir del acercamiento a los significativos textos del Artículo de la Enciclo-
pedia británica y a las Meditaciones cartesianas se puede constatar una vez más el 
término de oposición en que se encuentra planteada la relación entre Husserl 
y Heidegger. Así pues, estos textos en los que se expone una idea completa de 
la fenomenología confirman la tradicional interpretación que se realiza de esta 
relación y cuya dirección fue dada por el mismo testimonio de Heidegger cuando 
valoraba la influencia de la lectura de las Investigaciones lógicas y se apartaba del 
denominado giro trascendental de la fenomenología de Husserl. Los plantea-
mientos idealistas que se desprenden de estos textos justifican en cierta 
medida la presunta incompatibilidad entre las nociones de fenomenología 
que caracteriza a cada uno de estos proyectos filosóficos.

Así pues, de acuerdo con los comentaristas, como se indicó en la primera 
parte de este escrito y con las breves referencias a estos dos textos de la 
tradición fenomenológica que antes hemos mencionado, se hace evidente el 
distanciamiento como “lugar común” en el tratamiento de esta relación. En 
efecto, entre el pensamiento de Husserl y el de Heidegger se da una ruptura 
y, ello, según se afirma, da origen a una transformación de la fenomenología 
trascendental husserliana que se lleva a cabo por parte de Heidegger, en prin-
cipio, a través del proyecto de la denominada hermenéutica fenomenológica de la 
facticidad elabora en la década de los años 20 y que más tarde culmina en el 
proyecto de una ontología fundamental expuesta en Ser y tiempo. Con ello, se 
suele plantear que el proyecto heideggeriano, aunque es heredero de la feno-
menología de Husserl, es en última instancia una inversión de esta.

4. El sentido, espacio de encuentro entre fenomenología y hermenéutica
Ahora bien, si es cierto que el pensamiento de Heidegger se distancia de 

la fenomenología trascendental de Husserl, hasta el punto de convertirse en 
una antípoda de esta, cabe preguntarse ¿cómo es que el proyecto filosófico 
de Heidegger sigue identificándose como fenomenología? ¿Hasta qué punto 
es la hermenéutica fenomenológica de Heidegger compatible con la fenome-
nología trascendental de Husserl? ¿Cuál es el lugar que posibilita el encuentro 
entre estas fenomenologías de las que se afirma son irreconciliables? ¿Qué es 
entonces la fenomenología? 

Quizá una línea de continuidad entre fenomenología y hermenéutica puede ser 
planteada siguiendo la hipótesis de Ricoeur cuando asegura que ambas tratan 
acerca del mismo problema fundamental: el sentido.23 Si bien, la fenomenología 

22 “A este método de la ontología lo denominamos fenomenología. Para decirlo con mayor 
rigor, la investigación fenomenológica es la ocupación explícita en torno al método de la 
ontología”. Ibíd., p. 389.

23 “Toda pregunta sobre un ente cualquiera es una pregunta sobre el sentido de ese ente”. 
RICOEUR, Paul. Del texto a la acción. Op. cit., p. 54.



238 - Carlos Arturo Bedoya Rodas

husserliana lo aborda preferentemente desde el plano cognitivo y perceptual, 
la hermenéutica heideggeriana lo plantea en el plano de la historia y de las 
ciencias humanas.24 El sentido permite pues, como esfera común de interés 
de estos proyectos filosóficos, establecer más allá de una profunda ruptura, 
una relación de continuidad.25 Ahora bien, que el espacio de sentido sea el lugar 
de encuentro en el que ambos proyectos filosóficos confluyen, pese a sus no 
pocas diferencias, puede también mostrarse en el hecho de que tanto la feno-
menología como la hermenéutica comparten como característica común la 
condición subordinada de la dimensión lingüística, la cual, si bien impregna y 
atraviesa toda experiencia, no parece ser el lugar originario del sentido. Así, con 
la ampliación de la noción de sentido que, como se señalará, no parece exclusiva-
mente dependiente de su dimensión lingüística, se abre un espacio concreto de 
encuentro entre fenomenología trascendental y hermenéutica fenomenológica.

La ampliación del sentido como el puro correlato noemático de un acto, 
que no depende exclusivamente del ámbito lógico, tal y como podría verse 
de cierto modo en el Husserl de las Investigaciones lógicas, se hace ya presente 
en la elaboración que tiene la fenomenología trascendental husserliana desde 
Ideas I, en el cual se hace manifiesta la subordinación del ámbito lingüístico al 
ámbito prelingüístico del análisis noemático. Del mismo modo, en Ser y tiempo, 
Heidegger vincula el sentido a la estructura previa del comprender, manteniendo 
con ello una cierta semejanza con el modelo de Ideas I. Efectivamente, tam-
bién en Ser y tiempo parece darse una subordinación del ámbito del enunciado 
lingüístico al ámbito de lo que Heidegger designa como discurso(Rede): mientras 
este es co-originario con el encontrarse y con el comprender, aquel, entendido 
lógico-gramaticalmente sobre la base de la proposición, es de orden segundo 
y derivado. Con ello la dimensión lingüística queda remitida a las estructuras 
existenciarias constitutivas del Dasein como ser-en-el-mundo.

5. Sentido y ámbito predicativo en Ideas I y Ser y tiempo
Algunos están de acuerdo en que en las Investigaciones lógicas, Husserl no 

distingue entre los términos sentido (Sinn) y significación (Bedeutung).26 Así parece 
confirmarlo el §15 de la I Investigación cuando afirma que el término significación 

24 Ibíd., p. 30.
25 De la centralidad que esta noción desempeña para la fenomenología de corte husserliano 

y heideggeriano  hablan varios testimonios: así, por ejemplo, en las Meditaciones cartesianas, la 
tarea de la fenomenología en tanto idealismo trascendental es afirmada, sobre la base del ego, 
como la exposición del sentido de la trascendencia del mundo en general que me es dado pre-
via y efectivamente por medio de la experiencia. Cf., HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. 
Op. cit., p. 143. Por su parte, en Ser y tiempo, Heidegger plantea el sentido como un existencial del 
Dasein, esto es, como el “horizonte desde el cual algo se hace comprensible en cuanto algo”. 
HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Op. cit., p. 175.

26 SIMONS, Peter. “Meaning and Lenguage”. En: Smith, Barry; Woodruff Smith, David 
(Eds). The Cambridge Companion to Husserl. New York: Cambridge University Press, 1995, pp. 106-136.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 239

se va a emplear como sinónimo de sentido.27 En esta obra, al parecer, Husserl 
se enfoca en el sentido de las expresiones lingüísticas debido al papel funda-
mental que estas desempeñan en el conocimiento teórico.28 Ahora, como bien 
anotan algunos estudiosos, entre ellos, Mohanty,29 en Ideas I, Husserl distingue 
sentido (Sinn) como el término general para el sentido en todos los actos, re-
servando el término significación (Bedeutung) para designar la significación con-
ceptual de los correspondientes actos de expresión.

Así hemos hablado también constantemente del “sentido”—una palabra 
que en general se usa como equivalente de “significación”—en todas las 
vivencias intencionales. En gracia a la distinción vamos a preferir el término 
significación para designar el viejo concepto, en especial en las expresiones 
complejas significación “lógica” o “expresiva”. La palabra sentido la emplearemos 
en adelante como anteriormente, en la más amplia latitud.30

De este modo, sentido alude a toda intención significativa, vaya o no acom-
pañada de expresión verbal, mientras que significación se refiere a la intención 
significativa que va acompañada de expresión verbal. Así, mientras significación 
tiene una exclusiva relación con la esfera del lenguaje o del “expresar”; sentido 
refiere a toda la esfera noemática de la experiencia, vaya esta o no revestida de 
expresión lingüística. Se da así a la significación una restricción a la esfera lingüís-
tica, a la esfera de expresión, mientras que el sentido desborda esta esfera, pero 
al mismo tiempo la implica. Todo esto supone que la “capa expresiva” de una 
vivencia, que es, a su vez, la “capa lógica”, debe estar fundamentada sobre algo 
distinto a ella, sobre una capa de actos no expresivos, es decir, pre-lingüísticos, 
pese a que ambas capas de actos se den entretejidas en la práctica.

Así pues, con respecto a las Investigaciones lógicas, el proyecto de una feno-
menología trascendental tal como se presenta en Ideas I, permite evidenciar 
que con respecto al tratamiento del sentido, este parece tener una ampliación 
puesto que no depende de la expresión lógica, sino que gracias a la separa-
ción entre sentido y significación, el primero se constituye como tal indepen-
dientemente de la esfera lingüística. Es decir, el sentido se constituye en su 
totalidad en una capa previa a la expresiva, y esta capa expresiva no añade 
nada al sentido, en otros términos, no añade ningún contenido de sentido. De 
este modo, que el enunciado, es decir, el modelo lógico-verbal, no constituya 
la fuente originaria del sentido, nos permite establecer una continuidad feno-

27 HUSSERL, Edmund. Investigaciones lógicas. Trad. Manuel García Morente y José Gaos. 
Madrid: Alianza Editorial, 2006, p. 253.

28 DAHLSTROM, Daniel. “Husserl and Heidegger on Bedeutung”. En: Heidegger-Jahrbuch. Vol. 
6. Freiburg/München: Verlag Karl Alber, 2012, p. 200.

29 MOHANTY ,J.H. The Philosophy of Edmund Husserl: a historical development. New haven: Yale 
University Press, 2008, p. 103.

30 HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Trad. 
José Gaos, México: FCE, 1995, p. 296.



240 - Carlos Arturo Bedoya Rodas

menológica entre Husserl y Heidegger. Efectivamente, la idea general de sentido 
que Husserl emplea en Ideas I como el correlato noemático31 parece coincidir con 
la noción que se encuentra en el trasfondo del pensamiento heideggeriano y 
la que hace inteligible el uso de la noción de sentido que domina los escritos 
de Heidegger en torno a Ser y tiempo. Esta amplia noción de sentido que no 
se encuentra limitada por la esfera predicativa o por la expresión verbal hace 
posible que la experiencia antepredicativa pueda llegar a ser comprensible.

En Ser y tiempo, la noción de sentido para Heidegger no aparece vinculada 
a la mediación de contenidos semánticos sino que queda caracterizada en 
términos del horizonte de proyección a partir del cual algo resulta comprensible 
como algo.32 Esto significa que el sentido es una característica estructural del 
Dasein, es un existenciario. Con ello, la dimensión del sentido, lejos de referirse a 
la esfera lógico-predicativa, queda referida a su origen en la existencia. De esta 
manera, se puede sostener que la obra de 1927 siempre recalcó frente a la 
expresión en palabras y respecto a la expresión verbal enunciativa la anterio-
ridad del ámbito del sentido y de la significación abierta por él.33

La Analítica del Dasein en Ser y tiempo expone entre los §§ 29-34 las estruc-
turas cooriginarias del estar-en en cuanto tal. De acuerdo con Heidegger, las 
estructuras existenciarias constitutivas del ser-en-el-mundo son denominadas 
como: la comprensión (Verstehen), la disposición afectiva (Befindlichkeit) y el discurso 
(Rede). Este, constituye la condición de posibilidad y el fundamento del len-
guaje (Sprache), como un momento constitutivo, e igualmente originario que el 
comprender y el encontrarse, dentro de la estructura del estado de abierto (Erschlossen-
heit). Esto significa que el discurso debe considerarse, al igual que el comprender, 
como anterior a la interpretación (Auslegung) y, con mayor razón, al enunciado (Aus-
sage), en el orden de la fundamentación. Según Heidegger, y con los problemas 
interpretativos que esto implica,34 las palabras son la continuación expresiva 
de una significación ya comprendida en el trato con el mundo:

31 “Dondequiera hay que tomar el correlato noemático, que aquí se llama ‘sentido’ (en una 
significación muy amplia), exactamente así como está “inmanente” en la vivencia de la per-
cepción, del juicio, del agrado, etc., es decir, como, si preguntamos puramente a esta vivencia 
misma, nos es ofrecido por ella”. Ibíd., § 88, p. 214.

32 “Sentido es el […] horizonte desde el cual algo se hace comprensible en cuanto algo”. HEIDEGGER, 
Martin. Ser y tiempo. Op. cit., § 32, p. 175.

33 RODRÍGUEZ, Ramón. “La manera correcta de entrar en el círculo. La cuestión del sentido 
en Ser y tiempo”. En: Rocha, Alfredo (Ed). Heidegger hoy. Estudios y perspectiva. Buenos Aires: 
Grama Ediciones, 2011, pp. 323-324.

34 Frente a la problemática acerca de la importancia del lenguaje en la estructura de la 
comprensión en Ser y tiempo actualmente se presentan importantes interpretaciones: Por una 
parte, la tradición pragmatista y analítica encabezada principalmente por Huber Dreyfus, John 
Haugeland, Mark Wrathal  y Ernst Tugendhat; y por otra, la posición denominada constitutiva en 
la que coinciden autores como Hans-Georg Gadamer, Karl Otto Apel, Robert Bernasconi, Cris-
tina Lafont, Charles Guignon y John Sallis. Cf. REY SALAMANCA, Santiago. “A las significaciones 
les brotan palabras”. El lenguaje en la filosofía del joven Heidegger. Bogotá: Uniandes. 2009, pp. 37-51.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 241

El todo de significaciones de la comprensibilidad viene a la palabra. A las 
significaciones les brotan las palabras, en vez de ser las palabras las que, en-
tendidas como cosas, se ven provistas de significaciones.35

De esta manera, para Heidegger es el mundo, abierto siempre ya de antemano, el 
que presta sustento al enunciado; este respecto del ente, presupone siempre 
ya el ser-en-el-mundo. Así pues, de acuerdo con la estrategia argumentativa de 
la Analítica, el presupuesto de la estructura predicativa es el acceso antepre-
dicativo al ente y al mundo en la interpretación y el comprender. Efectivamente, en 
este ámbito antepredicativo o prelingüístico se lleva a cabo una articulación 
comprensivo-interpretativa no expresa, la cual determina la conceptualiza-
ción expresa en el plano predicativo. Ahora bien, contrario a una concepción 
habitual de la experiencia antepredicativa, en la que se busca orientación a 
partir del modelo de la percepción como captación simple, Heidegger 
considera que no hay algo así como un nivel de experiencia despojado de 
todo tipo de articulación comprensiva, sino que incluso en el plano 
antepredicativo toda experiencia, por simple y elemental que pudiera ser, 
presenta ya un momento de articulación proyectivo-comprensiva, al cual se 
retrotrae, en su origen, todo posterior despliegue interpretativo y, con mayor 
motivo, toda articulación predicativa.

Se hace así notoria la diferencia de los planteamientos de Husserl y Heidegger, 
puesto que mientras el segundo concibe el acceso inmediato al mundo en 
la experiencia antepredicativa o prelingüística en un sentido más holístico, 
contextualista y pragmático, es decir, a través del trato práctico-operativo,36 el 
primero parece situar el acceso antepredicativo  de una “aprehensión simple” 
de un objeto individual, través de la mera percepción. Esto implica que para 
Heidegger el análisis husserliano, por lo menos en lo que respecta a denomi-
nada la fenomenología estática,  pasa por alto en su mismo punto de partida 
toda una dimensión previa de la experiencia antepredicativa, la cual es más 
fundamental y originaria que aquella correspondiente al nivel del mero “ver” 
perceptivo, en la medida en que abre el espacio de comprensión dentro del 
cual este resulta como tal posible.37

6. Conclusiones
Pese a estas importantes diferencias, Husserl y Heidegger comparten un 

esquema derivativo, es decir, que el enunciado lingüístico surge del ámbito 
antepredicativo o prelingüístico. En este sentido, de acuerdo con Vigo, hay 
una continuidad funcional en ambas teorías.38 En efecto, Heidegger se sitúa 

35 HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Op. cit., § 34, p. 184.
36 Cf., VIGO, Alejandro. Arqueología y Aleteiología y otros estudios heideggerianos. Buenos Aires: 

Biblos, 2008, p. 104.
37 Ibíd., p. 105.
38 Ibíd., p. 104.



242 - Carlos Arturo Bedoya Rodas

en la línea programática propia de la concepción fenomenológica inaugurada 
por Husserl, con su énfasis en el papel de la experiencia antepredicativa como 
nivel básico y primario de acceso al ente, al cual quedan referidos todos los 
modos derivados de acceso, en particular el que da lugar a la determinación 
predicativa.39 Así pues, se presentan respecto a este asunto importantes 
correspondencias estructurales entre los dos autores. Ambos hacen énfasis 
en el carácter derivado de lo predicativo a partir de la experiencia antepredi-
cativa y con ello ponen de relieve que el enunciado no funda, en sí mismo, la 
apertura al mundo, sino que la presupone como su condición de posibilidad. 

Determinar pues la relación de continuidad entre el modelo husserliano 
como se presenta en Ideas I y Ser y tiempo como una muestra o punto de encuentro 
de ambos proyectos, en otros términos, ver la línea de continuidad que se 
presenta entre Husserl y Heidegger respecto a la consideración del ámbito 
prelingüístico o antepredicativo como fundamento del ámbito del lenguaje, 
puede permitir una nueva valoración de las relaciones entre fenomenología y 
hermenéutica y a partir de ello posibilitar una comprensión de los motivos a 
partir de los cuales surgen algunos de los problemas centrales de la filosofía 
contemporánea, que llegan incluso a plantearse en términos del denominado 
debate entre filosofía analítica y continental. Por otra parte, la dilucidación de 
esta semejanza entre los proyectos filosóficos de Husserl y Heidegger, que se 
encuentra en consonancia con los esfuerzos actuales por el establecimiento 
de unas nuevas perspectivas sobre las relaciones entre las obras de estos 
dos filósofos, puede posibilitar una comprensión del alcance y vigencia que el 
proyecto fenomenológico continúa teniendo sobre la hermenéutica contem-
poránea.

Bibliografía

CROWELL, Steven. Husserl, Heidegger and the Space of Meaning. Illinois: 
Northwestern University Press, 2001.

DAHLSTROM, Daniel. “Husserl and Heidegger on Bedeutung”. En: Denker, 
Alfred; Zaborowski, Holger; Bernet, Rudolf. (Eds.). Heidegger-Jahrbuch VI. Heidegger 
und Husserl. Fribourg/Munich: Karl Alber, 2012.

HEIDEGGER, Martin. “Mi camino en la fenomenología”. En: Tiempo y Ser. 
Trad. Félix Duque. Madrid: Tecnos, 2000.

HEIDEGGER, Martin. Los problemas fundamentales de la fenomenología. Trad. J. J. 
García Norro. Madrid: Trotta, 2000.

HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Trad. Jorge Eduardo Rivera. Madrid: 
Trotta, 2003.

39 Ibíd., p. 114.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 243

HUSSERL, Edmund. El artículo de la encyclopaedia Britannica (1925). Trad. A. 
Zirión. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1990.

HUSSERL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía 
fenomenológica. Trad. José Gaos. México: FCE, 1995.

HUSSERL, Edmund. Meditaciones cartesianas. Trad. José Gaos y Miguel 
García-Baró. México: FCE, 1996.

HUSSERL, Edmund. Psychological and Transcendental Phenomenology and The 
Confrontation with Heidegger (1927-1931). Trad. Thomas Sheehan y Richard E. 
Palmer. Dordrecht: Kluwer, 1997.

HUSSERL, Edmund. Investigaciones lógicas. Trad. Manuel García Morente y 
José Gaos. Madrid: Alianza Editorial, 2006.

KISIEL. Theodore. The Genesis of Heidegger’s Being and Time. Berkeley and Los 
Angeles: University of California Press, 1993.

MOHANTY, Jitendra Nath. The Philosophy of Edmund Husserl: a historical 
development. New haven: Yale University Press, 2008.

REY SALAMANCA, Santiago. “A las significaciones les brotan palabras”. El lenguaje 
en la filosofía del joven Heidegger. Bogotá: Uniandes. 2009.

RICOEUR, Paul. Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica, II. Trad. P. Corona. 
México: FCE, 2002.

RICOEUR, Paul. El conflicto de las interpretaciones. Ensayos de hermenéutica. Trad. 
Alejandrina Falcón. Buenos Aires: FCE, 2003.

RODRÍGUEZ, Ramón. “La manera correcta de entrar en el círculo. La 
cuestión del sentido en Ser y tiempo”. En: Rocha, Alfredo (Ed). A. Heidegger 
hoy. Estudios y perspectivas. Buenos Aires: Grama Ediciones, 2011.

RUBIO, Jaime. “Fenomenología y hermenéutica”. En: Universitas Philosophica. 
No. 2, 1984.

SIMONS, Peter. “Meaning and Lenguage”. En: Smith, Barry; Woodruff 
Smith, David (Eds). The Cambridge Companion to Husserl. New York: Cambridge 
University Press, 1995.

VAN BUREN, John. The Young Heidegger: Rumor of the Hidden King. Bloomington 
and Indianapolis: Indiana University Press, 1994.

VIGO, Alejandro. Arqueología y Aleteiología y otros estudios heideggerianos. 
Buenos Aires: Biblos, 2008.





El rodeo de la interpretación. Ensayo 
sobre el libro Cine Colombiano: Estética, 

Modernidad y Cultura de Guillermo Pérez La Rotta
The Detour of Interpretation. Assay on Guillermo Pérez La Rotta’ Book 

Cine colombiano: estética, modernidad y cultura.

Hernán Alonso Jaramillo
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen
El siguiente artículo intenta un ensa-

yo de interpretación sobre el reciente li-
bro de Guillermo Pérez La Rotta, Cine Co-
lombiano: estética, modernidad y cultura. Para 
este efecto, propondré una figura herme-
néutica: el rodeo de la interpretación en 
y sobre la cinematografía colombiana. 
¿Qué significa esta figura hermenéuti-
ca? Creo que la relación entre pasado, 
presente, interpretación e historia que 
el trabajo estético del film realiza sobre 
nuestra auto-comprensión política, his-
tórica y cultural. Por lo tanto, propondré 
este interesante libro como un ejercicio 
hermenéutico sobre nuestra cinemato-
grafía colombiana que nos permite a la 
vez una interpretación sobre las expre-
siones y el ser de nuestro devenir estéti-
co, social, político e imaginario.

Palabras clave: Guillermo Pérez La 
Rotta, cine,  hermenéutica, estética, polí-
tica, cultura, Colombia.

Abstract
The following paper tries an assay 

of interpretation on Guillermo Pérez la 
Rotta’ book Cine  colombiano: estética, mo-
dernidad y cultura. For that purpose, I will 
propound a hermeneutic figure: the de-
tour of interpretation in and on the Co-
lombian cinematography. What is the 
meaning of this hermeneutic figure? I 
think the relation between past, present, 
interpretation and history which the film 
esthetic work realizes on our political, 
historical, cultural self-comprehension. 
Therefore I will introduce this interesting 
book as a hermeneutic exercise on our 
Colombian cinematographic which allows 
us an interpretation on the expressions 
and the being of our imaginary, political, 
social and esthetic development.

Key words: Guillermo Pérez La Rotta, 
films, hermeneutics, esthetics, politics, 
culture, Colombia.



246 - Hernán Alonso Jaramillo

Cinematography, a military art. 
Prepare a film like a battle1

1.
Una interesante propuesta metodológica y un extenso ejercicio hermenéutico 

del profesor Guillermo Pérez La Rotta se encaminan en este libro a analizar 
y describir, desde una fenomenología hermenéutica, el cine colombiano 
retocando la funcionalidad de categorías hermenéuticas como la refiguración 
(Ricoeur) y el círculo hermenéutico (Gadamer) en busca de una estimación del 
cine  como texto donde se transfiguran, con las respectivas estéticas cinema-
tográficas, la trama histórica, social y política del devenir colombiano y  donde 
se juega una suerte de ontología del sí para tomar prestada de manera “impura” 
una formulación filosófico-hermenéutica de Ricoeur,2 pues al menos como 
problema no puede parecer tan injusta la expresión en cuanto el sí de la mirada 
al interpretar-ver un film es como un otro, pero esto ya es decir demasiado y 
proponer problemas que no son centrales en el libro pero que definitivamente 
son posibles de motivar más allá de su justa o inapropiada relación.

La intuición hermenéutica e interpretación fenomenológica sobre el cine 
de Guillermo Pérez, y que teóricamente está desarrollada en su anterior 
libro Génesis y sentido de la ilusión fílmica,3 hace converger en este libro no 
solamente el pensamiento hermenéutico donde la experiencia humana es un 
espacio vital e histórico de auto-comprensión ontológica, además evoca la 
necesidad muchas veces imperiosa en nuestra historiografía colombiana de 
hacer confluir la historiografía contemporánea tan fuertemente motivada por 
la hermenéutica y la retórica (H. White, la Historia de las Mentalidades, la Historia 
conceptual –R. Koselleck–, la Micro-historia, –Guinzburg–, la Historia cultural –P. 
Burke–, etc.) con la dimensión estética del cine sobre la que, por otra parte, 
Robert Rosenston ha insistido proponiendo una nueva historia en imágenes.4 
El último libro del profesor Pérez me parece que es una apuesta disciplinaria 
por una confluencia de este tipo y que se propone desde la crítica y la inter-
pretación de la estética cinematográfica colombiana; pero además, y esto 
me pareció decisivo, es una apuesta política por comprendernos histórica y 
socialmente en el cruce configurativo y refigurativo entre la obra cinematográ-
fica y el espectador actual y futuro. 

Para intentar una interpretación sobre este interesante libro describiré su 
estructura, presentaré sus principales ideas y análisis de los films, y propondré 

1 BRESSON, Robert. Notes On Cinematography. Trans. Jonathan Griffin. New York: Urizen 
Books, 1977, p. 9.

2 Ricoeur, Paul. Sí mismo como otro. México: Siglo XXI, 1990.
3 Pérez La Rotta, Guillermo. Génesis y sentido de la ilusión fílmica. Bogotá: Siglo del Hombre 

Editores, 2003. 
4 ROSENSTON, Robert. El pasado en imágenes. El desafío del cine a nuestra idea de la historia. Bar-

celona: Ariel, 1997. Para una argumentación breve del cine como forma de hacer historia véase: 
“The historical film as real history”. En: www.publicacions.ub.edu 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 247

a título personal una figura de interpretación: el rodeo. Esta es básicamente 
la estructura del siguiente escrito que interpreta, reescribe e invita a la lectura 
de este libro.

2.
El libro está dividido en ocho capítulos según un criterio temporal y 

temático, aunque la tercera parte irrumpe una cierta cronología comprensiva 
del siglo XX de la historia colombiana para interpretar cinematográficamente 
el mito, la oralidad y las tradiciones tematizadas inicialmente con estéticas 
documentales (III); y el cuarto capítulo que tematiza la relación entre literatura 
y cinematografía colombiana crea relaciones transversales en el criterio tem-
poral que, no obstante, se centra en los avatares difíciles, trágicos y a veces 
insondables de la historia colombiana del silgo pasado. Son ocho segmentos 
que hablan, como a continuación comentaré, sobre los imaginarios religiosos, 
la cultura patriarcal, cerrada y conservadora en la primera mitad del siglo pasado 
entre la auto-representación y la crítica (I); sobre la cultura política colombiana, 
especial pero no exclusivamente, en el periodo de la Violencia (II); sobre el 
conflicto interno colombiano y los múltiples dramas: económicos, sociales, 
políticos y existenciales: el perdón y el olvido (V); sobre la violencia urbana y 
sus relaciones con el narcotráfico y la historia rural (VI); sobre la ciudad y sus 
estéticas de marginación que expresan la vivencia interna de la ciudad: soledad, 
angustia, miedo, suicidio (VII); pero también sobre la comicidad de la estética 
cinematográfica que proyecta una sociedad posible mediante el recurso esti-
lístico de la ironía, lo absurdo y lo grotesco (VIII). El gozo de lo cómico libera la 
crítica y da paso a lo posible en la risa de la Comedia Urbana como titula el autor 
el último capítulo de su libro. Son muchos los films analizados, comentados e 
interpretados en este libro, unas 38 producciones cinematográficas centrales 
sin contar las referencias cruzadas. 

Presentaré este libro del profesor Guillermo Pérez básicamente a partir de 
una imagen de la hermenéutica: el rodeo. Esto no quiere decir que sea este el 
centro de la “intención” del autor del libro en cuestión, pero digamos que es 
mi propia lectura, mi cercanía lograda con el texto para invitar a leer su libro 
que es una propuesta académica, política y estética.  Presento este libro bajo 
la idea del rodeo de la interpretación del cine. Las variantes de este rodeo son 
los índices de relaciones entre historia, cine, interpretación y, para glosar una 
expresión foucaultiana muy de la mano de la hermenéutica, una ontología del 
presente en tanto que el cine nos dice “ahora” como colectividad y subjetividades 
sociales en el devenir auto-representativo e interpretativo de la sociedad 
colombiana.

3.
La dimensión estético-cinematográfica rodea la interpretación. Por ejemplo, 

este rodeo oscila entre fuente histórica y sociológica para la comprensión 
del devenir e interpretación de la historia. Esta idea es transversal en todo el 



248 - Hernán Alonso Jaramillo

libro, y en los dos primeros capítulos sobre el imaginario religioso y la cultura 
política se hace manifiesta. Por ejemplo, un film como Bajo el cielo Antioqueño 
de Arturo Acevedo (1925) es una fuente para comprender el imaginario social 
religioso, patriarcal y conservador de la primera mitad del siglo pasado, en el 
que los procesos de industrialización posibilitados por el capital financiero de 
la bonanza cafetera se recrean en la historia de un amor entre Lina y Álvaro. 
Precisamente el profesor Guillermo Pérez enuncia en los perfiles de sus análi-
sis cinematográficos del primer capítulo de su libro, Los Imaginarios religiosos, la 
estructura patriarcal de la sociedad, la caridad como expresión particular de 
la moral católica, la búsqueda de la libertad como momento de transgresión 
al patriarcalismo (Bajo el cielo Antioqueño) o el ideal de justicia y de amor como 
dimensión cristiana de la lucha revolucionaria que la vida de María Cano, entre 
lo ficticio y lo histórico, representaba para las mujeres y la clase obrera (María 
Cano, Camila Loboguerrero, 1989); o bien la analogía religiosa entre lo político, 
la ideología conservadora, el drama apocalíptico de la violencia desde 1948 y 
León María Lozano, el Cóndor, que recrea el imaginario religioso y la personifi-
cación del jinete del apocalipsis que exterminará –expresión de la violencia pura 
y el autoritarismo– a los ateos, al liberal, al masón (Cóndores no entierran todos 
los días, Francisco Norden, 1984). En estos tres films el autor ve singularizada 
la vinculación de la conciencia colectiva con el individuo mediante el imaginario 
religioso que permeó todo el cuerpo social, político y cultural: como estruc-
tura jerárquica patriarcal, mesianismo de la justicia y del amor cristiano de un 
ideal revolucionario o como autoritarismo y violencia religiosa de un Estado 
teocrático ideologizado. El cine, pues, rodea una interpretación de la sociedad en el 
modo de la auto-representación, de ahí la posibilidad de su naturaleza como archivo esté-
tico; o rodea con la interpretación del pasado, de donde se transforma en constructor de la 
historia. Auto-representación de la conciencia social e interpretación que hace 
historia dan al cine el carácter de historicidad a su rodeo.

Se hace imperativo señalar que, en el tema transversal que el autor lee en 
los films analizados, se abre una dimensión activa que fisura la complexión 
englobante del imaginario religioso y del poder totalizante de la violencia, por 
eso desde el interior del imaginario católico cerrado y autónomo palpita 
también una dimensión conflictiva en el devenir histórico, en esto radica la 
importancia que enuncia el autor al sostener que el debate en torno al imagi-
nario “[…] estriba en interrogar la posibilidad de su apertura a la realidad del individuo 
en su espontaneidad, y en el contexto de la vida social”.5 Frente a la figura totalitaria 
de una jerarquía patriarcal, se reclama el deseo; frente al Pájaro, paradigma 
del autoritarismo religioso que extermina infieles, se levanta el amor y la 
caridad de María Cano como vocación de la libertad y la justicia cristiana. 
El imaginario religioso no está exento de transformarse en una dimensión 
integrada por las singularidades y la espontaneidad de los individuos y la vida 

5 Pérez La Rotta, Guillermo. Cine colombiano: Estética, modernidad y cultura. Cauca: Editorial 
Universidad del Cauca, 2013, p. 47.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 249

social. Esta puesta explícita del carácter dinámico y refigurador (como inter-
pretación del cineasta) de las singularidades en el interior de los imaginarios 
colectivos como fuente creadora y dinámica es propia de la obra de arte. El 
reconocimiento de los individuos y sus tramas narrativas permiten alcanzar la 
expresión de esa tensión creadora entre la singularidad y la totalidad, entre la 
dimensión existencial individual y el imaginario social. Sobre la relación tensa 
y creativa entre los individuos y el imaginario social, Guillermo Pérez escribe 
una declaración metodológica y hermenéutica sobre el cine y su capacidad de 
expresión e interpretación, declaración sin la cual la lectura del libro quedaría 
a mi parecer inerte: 

[…] la interrogación sobre la existencia del individuo desde la posibilidad de 
asumirse a sí mismo en diálogo creativo con los imaginarios culturales que lo 
determinan. La relación de ese individuo con sus semejantes, como una forma 
dialéctica del reconocimiento, en el engranaje de sus movimientos y trabas, 
así como en sus posibles modalidades existenciales. El cine permite perseguir 
analíticamente esas configuraciones, ese drama, aquel tejido en el que el 
personaje, espejo de nuestra conciencia en devenir, se mueve en el mundo y 
en el tiempo junto con nosotros, espectadores; para recrear e interrogar una 
vez más nuestro ser individual y colectivo, y procurar comprenderlo dentro de 
las referencias sociales que nos alimentan.6

Serán varias las realizaciones cinematográficas que el autor analizará bajo 
esta idea hermenéutica, podríamos citar Fragmentos, Canaguaro, Rodrigo D, etc., 
según diferentes núcleos tematizantes como el imaginario religioso, al que ya 
hemos aludido, o según  la cultura política o la relación literatura y cine. Como 
veremos más adelante los ejes tematizantes de las películas se desplazan tem-
poral y temáticamente: por ejemplo del imaginario religioso de la  primera 
mitad del siglo pasado a la cultura política de la segunda mitad, sin que tal 
desplazamiento impida movimientos retroactivos de interpretación. 

El cine no solamente permite un reenvío a las formas de auto-representa-
ción de la conciencia social histórica, además nos sumerge en tonalidades afectivas 
que expresan atmósferas emocionales colectivas. Esta relación entre voluntad de sentido 
y dimensión pática del cine Julio Cabrera la ha llamado la razón logopática.7 La 
razón logopática juega un papel manifiesto en los análisis y propios códigos 
de enunciación del autor, precisamente el dinamismo de las singularidades 
existenciales que resalta Guillermo Pérez de ciertos individuos históricos pone 
fuertemente en juego el contenido pático como también lo hacen las virtualida-
des fílmicas que llevan a la exasperación la representación de los conflictos 
sociales, las visiones enveladas del recuerdo, la melancolía que evoca a través 
de fragmentos, la agonía del poder, la mística del mesianismo o las intensi-

6 Ibíd., p. 49.
7 Cabrera, Julio. Cine: Cien años de filosofía. Barcelona: Gedisa, 2002, pp. 13-44.



250 - Hernán Alonso Jaramillo

dades e ideales en los que se juegan formas y contenidos de la conciencia 
social. La intensidad y el sentido cinematográfico realizan una forma de decirse 
política, social y estéticamente.  Guillermo Pérez escribe:

Aventuramos la idea de que en América Latina el pueblo entra en escena a 
la vida social como un actor consciente en sus pasiones, venganzas y sueños, a 
través del cine. Entra a la escena como protagonista que se mira a sí mismo en 
la confrontación para conquistar y afirmar sus derechos, y eso depende de una 
confrontación social efectivamente ocurrida en nuestro acontecer, donde el 
pueblo busca su reconocimiento tortuosamente. Junto con ello, como expresión 
que cobra trascendencia sociológica y estética, surge el cine, creando historias ficti-
cias o documentales, basadas en las historias reales, donde el melodrama toma cuerpo, para 
convertirse en espejo de la conciencia popular.8 

El arte como campo representativo y afirmativo de la cultura, escenario 
discursivo social que en diferentes sujetos liberan demandas y ejecutan cos-
movisiones. De ahí el carácter revelador del cine donde interactúan interpre-
taciones sobre la auto-representación de la conciencia social y la dimensión 
política del cine en busca de una dimensión crítica y reivindicativa que expone 
la conformación paradigmática de la violencia estatal: asesinato, violaciones, 
destierro, orden del terror bajo el teatro simbólico entre lo religioso y lo esta-
tal, entre la crueldad y lo religioso como interpreta el autor a Canaguaro (1981, 
Dunav Kuzmanich); un film, como muchos otros, que escenifica los conflictos 
sociales y la profunda exclusión social y política: una la textura estética sobre 
historia social y política de mitad del siglo pasado. Esta misma textura polí-
tico-social, según los análisis del autor en el segundo capítulo, se puede leer 
en un film como El río de las tumbas (Julio Luzardo, 1964) que alude a ese gran 
drama político-existencial de los “insepultos”, pues la violencia no solamente 
quita la vida, también niega el nombre a la historia. El Río de las tumbas es  una 
película que tempranamente “recuerda” una práctica generalizada de destierro 
después de la muerte y que pone en juego tantas perspectivas sobre la cultura 
política y social. Pero los cadáveres que se encuentran en el río no solamente 
aluden a ese destierro de la muerte, también crean un materialización invisible 
de la violencia, sus rastros flotantes son los símbolos estableces y latentes 
del Frente Nacional. No solamente se juega la configuración macro-política 
de la sociedad, sus líneas de fuerzas que se identifican con el Estado, los Par-
tidos, el fanatismo político, también confluye la capacidad de singularización 
política de lo molecular que representan los individuos en la tensión del cuerpo 
político y social: “La composición que surge con estos relatos gira en torno 
al alcance y límite de la cultura política, a la expresión narrativa de algunos 
de sus determinantes históricos, como el caudillismo, el fanatismo político, 
la violencia y el clientelismo; pero al mismo tiempo refiere a las confrontaciones 

8 Pérez La Rotta, Guillermo. Cine colombiano: Estética, modernidad y cultura. Op. cit., pp. 63-64.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 251

de ese universo, desde la conciencia de personajes que afirman su libertad 
por diferentes caminos que la misma cultura les sugiere; y por ende, desde 
la necesaria reflexión crítica propuesta por los directores y guionistas de los 
cuatro argumentos”.9 Las subjetividades traman nuevos sentidos de transfor-
mación social en el suelo de sus propias posibilidades sociales y culturales. 
Esta importantísima idea se encuentra en todo el libro, y se vuelve central en 
el tercer capítulo: Mundos provincianos. Por su parte, esta capacidad de singula-
rización y agencia de la subjetividad, como se señaló, es un elemento clave en 
la estrategia de interpretación del autor, y un componente importante para lo 
que hemos llamado el rodeo de la interpretación en el cine.

En Mundos Provincianos (III) son varias las películas analizadas, algunas son 
Nuestra voz de tierra, memoria y futuro; Siniestro; Los viajes del Viento; La Deuda, etc. 
El tema general recurre a la diversidad cultura, geográfica y social colombiana 
que en su devenir histórico ha creado diferentes imaginarios provincianos que 
aún hoy viven y que el cine estetiza singularizando idiosincrasias, mitos y 
oralidades palpitantes en la vida social. Esta capacidad de estetización del 
cine, por ejemplo mediante lo que se ha llamado “cine verité” y las técni-
cas particulares del documental como la participación real y directa de los 
personajes y sus mundos (indígenas y campesinos) ha permitido, sobre esta 
dimensión mítica y oral, así como sobre la cultura política y el imaginario 
religioso, reiterar la capacidad hermenéutica del cine en el libro del profesor 
Guillermo Pérez. Específicamente sobre el contenido mítico, político y social  
del film de Marta Rodríguez y Jorge Silva, Nuestra Voz de tierra, memoria y futuro, 
escribe aludiendo a esta importante relación tensa entre singularización social 
y orden macro-político: 

¿Cuáles son los signos que nos llaman la atención sobre la textualidad del 
filme en cuestión? De una parte el relato gira alrededor de un mito fraguado 
por los indígenas que habitan actualmente las montañas orientales de la 
ciudad de Popayán, y toma cuerpo como imaginario de la cultura nativa, en el 
medio dramático de una lucha por la tierra y de una conciencia colectiva de la 
identidad. En segundo lugar, la narración aparece definida en el medio fílmico, 
permitiendo que el indígena se apropie esencialmente de ese lenguaje y no sea 
simplemente retratado externamente por él, y por ende, el indio es en la textu-
alidad audiovisual que le permite retomarse a sí mismo como temporalidad. Bajo 
estos dos aspectos la figura del diablo y su acción es una recreación imaginaria 
de sus adversarios, dentro del proceso de recuperación de la tierra, y como 
tarea que se retrotrae hacia el pasado y se convierte en un enfoque político 
actual.10

9 Ibíd., p. 94.
10 Ibíd., pp. 104-105.



252 - Hernán Alonso Jaramillo

Otro film como Siniestro (Ernesto McCausland, 2001) ejecuta cinematográ-
ficamente varios dispositivos que apuntan al potencial estetizante del cine, 
entre ellos se encuentra la oralidad. Sobre films como Siniestro o la Boda del 
Acordeonista (Pancho Bottía, 1986) las palabras del autor apunta a que “La ora-
lidad adquiere un sentido singular cuando es asumida por el cine, pues de 
una parte se vuelve repetible en el tiempo, sin perder su carácter de aconteci-
miento que tiene un valor original de expresión personal o colectiva. Además, 
el contenido de un mito o de una leyenda, y el testimonio de un personaje, 
tienen originalmente un poder para quien lo vive a través de la palabra, pero 
dicho poder se realiza visualmente a través de las imágenes en movimiento y 
las implicaciones del montaje cinematográfico”.11

Bien conocida es la relación entre cine y literatura: se encontrará en el 
laboratorio de la experiencia humana de esta (tal como Paul Ricoeur aludía a la 
literatura), al igual que en la impureza de aquel (como le gustaba a Bazin definir 
el cine), siempre una historia. Tal vez esto no sea el lugar para explicitarlo, pero 
definitivamente la lectura del libro en cuestión me deja la interesante idea de 
medir la relación ontológica entre temporalidad y narración, que Paul Ricoeur 
ha señalado en los relatos históricos y literarios, en un ejercicio de traslación 
a la narratividad y la técnica cinematográfica, pues en todo caso el cine realiza 
historias visuales, musicales, literarias y corporales, etc., y además, como tam-
bién se conoce desde Deleuze, hay un tipo de cine cuya capacidad estética 
reside en hacer sensible la temporalidad y el pensamiento: la imagen-tiempo.12 
El cine como la literatura parece ofrecernos nuevamente el problema sobre 
esa dimensión ontológica en la se juega el ser y que conserva su relación con 
la narratividad cinematográfica. Decía pues que este no es el lugar apropiado 
para desarrollar este tipo de preguntas, sin embargo, también es este el lugar 
para confesar que estas preguntas han nacido de la lectura de este libro que 
a veces parece recordarme tanto a algunas palabras del Narrador: “El narrador 
es el hombre que permite que las suaves llamas de su narración consuman 
por completo la mecha de su vida” (XIX). Benjamin escribía sobre el narrador 
melancólicamente, el narrador formaba, narraba en comunidad, en comunión 
con el tiempo, la muerte, la memoria, lo arcano, “comunicación artesanal”;  
los narradores tal vez ya no existen, y quizás, en cambio, el cine sea la versión 
contemporánea del narrador, afirmación que parece opuesta a su descripción 
de la modernidad de la técnica reproductiva que aniquila el aura, impersona-
liza, sumerge la experiencia estética en la masa, y que sin embargo instaura 
una posibilidad política para la fuerza de masas.13 El cine nunca podrá darnos 
la carne y la voz del narrador, pero en cambio el cine nos dará siempre una 

11 Ibíd., p. 120.
12 Deleuze, Gilles. La imagen-tiempo. Estudios sobre cine II. Barcelona: Paidós, 1987.
13 Benjamin, Walter. The work of art in the age of its technological reproducibility and other writings on 

media. Massachusetts: Harvard University Press, 2008.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 253

imagen en movimiento. Definitivamente todo esto también tiene que ver con 
el rodeo de la interpretación en el cine. El cine nos rodea de historias, allí algo 
se nos revela. Una parte de este libro es narración, el regreso de la imagen a la palabra 
desatando la potencia de comprensión: comprendiéndonos a distancia, comprendiéndonos 
en el rodeo del pasado y del presente que aún imagina el futuro.

Recurriendo a la relación entre cine y narración, ahora desde el punto de 
vista de la adaptación cinematográfica, el cuarto capítulo del libro, El germen 
literario en el cine colombiano, nos abre la relación tensa entre literatura y cine. 
Al respecto es imperioso hacer asociaciones inolvidables con adaptaciones 
como las de Bresson, por ejemplo, Le jour d’un curé de campage (1951), basada 
en la novela homónima de Bernanos; o Pickpocket la versión bressoniana de 
Crimen y Castigo; también son emblemáticas las relaciones entre literatura y 
cine en Visconti, mucha de su obra es un diálogo constante con la literatura, 
en su cinematografía hay una adaptación muy conocida, Lo Strainero, basada 
en la novela de Camus; o Renoir y su Madame Bovary; o bien películas tan 
populares como The Shinning, A Clockwork Orange o Lolita de Stanley Kubrick 
que ni son simplemente copias de sus respectivas fuentes literarias, ni crea-
ciones que usan vanamente un homónimo, son a la vez una interpretación y 
una creación. Tal vez esto nos lleve de nuevo al rodeo de la interpretación en 
el cine. Como sea, son innumerables los ejemplos individuales y de obra bajo 
esta relación. André Bazin en el capítulo “A favor de un cine impuro” –un título 
que respondía al purismo crítico del cine, especie de malformación crítica– de 
su conocido ¿Qué es el cine? ha descrito esta relación como una relación de 
traducción que implica ciertos márgenes de libertad creativa producto de una 
“inteligencia cinematográfica”14 que permita la transición estética entre pala-
bra e imagen – que también va en sentido inverso: el escritor utiliza nuevas 
técnicas narrativas del cine, como la del montaje.15 “El cine, escribe Bazin, 
es un arte funcional”, y luego maravillosamente en una jerga existencial, nos  
dice: “[…] habría que decir del cine que su existencia precede a su esencia”.16 La 
existencia del cine, su continua transformación a partir de múltiples relacione es-
téticas es lo que posibilita su definición. Una definición inacabada que funciona 
con las demás artes y con los contextos vitales, sociales y culturales. Esta es 
otra idea transversal en el libro y, una vez más, señala la idea del rodeo.

A propósito de esta relación entre literatura y cine, el autor empieza el alu-
dido capítulo señalando la diferencia de sus respectivos lenguajes, la tensión 
estética que entre ellos habita y la situación común que posibilita su relación: 
el trasfondo cultural.17 

14 Bazin, André. ¿Qué es el cine? México: Ediciones Rialp, 2006, p. 118.
15 Ibíd., p. 112.
16 Ibíd., p. 124.
17 Pérez La Rotta, Guillermo. Cine colombiano: Estética, modernidad y cultura. Op. cit., p. 151.



254 - Hernán Alonso Jaramillo

Tanto la adaptación cinematográfica como la riqueza estético-literaria de 
ciertas realizaciones se valen de la tradición literaria. Estos dos elementos que 
entrecruzan la historia de la literatura y la historia del cine en Colombia son 
decisivos en esta parte del libro. Tal cruce estético nos rodea, no solamente crea 
relaciones entre ambos “oficios”, además expande la interpretación crítica y 
auto-representativa de la conciencia social, es un rodeo por esta conciencia 
social y sus dimensiones trágicas, difíciles, angustiantes, románticas, opre-
sivas, etc. Así, un film  como Tiempo de morir (Jorge Alí Triana, 1980), en cola-
boración con Carlos Fuentes, y guión de García Márquez, nos dice algo sobre 
el machismo y la sociedad patriarcal. Ahora los personajes, explica el autor, 
tienen un perfil literario, alejados de la ingenuidad cotidiana, hablan como 
personajes. A través del cine y el guión cinematográfico hay una confesión lite-
raria que se juega con los motivos, acciones, valores de los personajes, hora-
dándolos o realizándolos, entrelazando su dramaturgia esencialmente trágica: 
la tragicidad de una cultura de la muerte, de la venganza, del machismo en 
la tensión entre el fatum y la libertad humana.18 Otro film en diálogo con la 
literatura, Crónica de una muerte anunciada (Francesco Rosi, 1987), nos dice algo 
sobre la tragicidad que combina la unidad de una trama, la desgracia y la fa-
talidad en torno al tabú de la virginidad exacerbado por el moralismo cultural 
en el que el inocente se condena.19 Tanto la novela de García Márquez como 
el film de Rosi son, para utilizar las palabras del autor, “[…] una manifestación 
sublimada de conflictos y expresiones esenciales de la cultura”.20 ¿No es esto 
una imagen, una estética como rodeo por la interpretación de nuestra cultura 
y sociedad machista, moralista, patriarcal, injusta, oficiada por una teología 
católica que entrevera justicia y sangre? Sobre la muerte de Santiago Nasar, 
escribe el autor: “Es una muerte carnicera, que implica destripar el cuerpo del 
supuesto ofensor y volverlo a matar en la autopsia realizada por un cura, 
partirlo en pedazos, extirpar sus entrañas, limpiar sus olores esparcidos sobre 
los verdugos, para dar la medida de lo que significa transgredir el orden”.21

En esta relación entre literatura y cinematografía encontramos nuevamente la idea del 
rodeo especificada en la mutua comprensión estética de la literatura y el cine. La fuerza 
interpretante de la literatura se ve duplicada por el cine, y su fuerza estética rodea una 
nueva fuerza interpretante: en el excedente que nace entre la fuerza interpretante de la 
literatura y la fuerza interpretante del cine aparece el rodeo. Y si es posible hablar acá 
de una suerte de conciencia histórica muda que nos afecta, en el sentido en 
que vivimos agenciados por la historicidad, –idea comentada desde la filoso-
fía hermenéutica–, entonces esto permite reconocer que nuestra conciencia 
histórica está siempre abierta a nuevas interpretaciones y nuevos horizontes 
que se acercan en su mutua apertura en el presente. Este rodeo por la interpre-

18 Ibíd., p. 160.
19 Ibíd., pp. 173-174.
20 Ibíd., p. 175.
21 Ibíd., p. 177.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 255

tación es una suerte de repetición que crea. Los lenguajes de la literatura crean, 
los lenguajes del cine crean, y cada uno a su manera y relación se despliegan 
una y otra vez sobre nuestra conciencia histórica, pero también sobre nuestro 
presente pasado y futuro presente para glosar ese hermoso juego de la idea 
de horizonte en Koselleck.22 Siempre la interpretación, siempre la mediación, 
siempre la huella que nacerá con otra fuerza interpretante y estética, siempre 
el rodeo sobre sí mismos, algo que nunca se encuentra, y que el arte ya como 
literatura, cine o en su mutua relación posibilita. Este es un punto importante 
y me parece que rodea todo el libro del profesor Guillermo Pérez. Es un rodeo 
infinito, cada nueva obra cinematográfica se juega en decirnos un nuevo movimiento de ese 
rodeo,  yo estoy por ejemplo otra vez en un rodeo, que se conjuga en la lectura de este libro, 
pero no solamente leemos, con cada línea se crea la expectativa de una “videncia”: de una 
película que se rodea con la mirada, una y otra vez, y que en el fondo nos dirá algo sobre 
nosotros en una dimensión colectiva y existencial.

Muchos otros films son analizados en esta sección del libro, uno interesante 
es Milagro en Roma (Lisandro Duque, 1988) basado en cuento de Márquez y 
guion escrito en colaboración con él. El cine, en este caso, potencia esa figura 
tan significativa de la literatura latinoamericana: el realismo mágico. La potencia 
mágica del cine acentuada por la visualidad dio lugar a una estética en la que 
el mito y lo erótico se encuentran. En Milagro en Roma, el cuerpo incorruptible 
de una niña que se creía muerta nos habla de la religiosidad popular: hay que 
llevarla a Roma y santificarla frente a la figura del poder eclesiástico que insta 
por enterrarla; pero el cuerpo incorruptible de la niña sigue ahí como una 
fuente mágica que fisura el poder de la autoridad religiosa. Por eso, según la 
interpretación del autor, la tensión entre religiosidad popular e institucional 
se hace política. Reconocemos esa conciencia sorda que nos envuelva en la 
tradición religiosa y literaria en este film de Lisandro Duque que también nos 
dice existencialmente: “[…] la muerte es breve frente al amor que, como 
forma de pasión humana, busca perpetuarse hasta el infinito”,23 nos dice sobre 
Eros, sobre la condición humana en un leguaje estético que desde la literatura 
al cine una libertad personal re-significa el mito.24 Nos rodeamos, pues, en la 
mirada cinematográfica entre lo maravilloso y lo cotidiano, lugar en el que 
aparece siempre un excedente: 

Este personaje confronta a lo largo del filme a la autoridad eclesiástica, y 
asume de forma libre y espontanea el sentido de la incorruptibilidad de su hija. 
Marca entonces un contraste que en el seno mismo de la creencia, rompe con 
la autoridad. He ahí el signo de su libertad, sustentada en el amor. Desde una 
base antropológica que alimenta la creencia, la superación de la muerte por el 

22 KOSELLECK, Reinhart. Los estratos del tiempo: estudios sobre la historia. Barcelona: Paidós, 
2001, p. 118.

23 Pérez La Rotta, Guillermo. Cine colombiano: Estética, modernidad y cultura. Op. cit., p. 183.
24 Ibíd., p. 189.



256 - Hernán Alonso Jaramillo

amor segrega un mito personal que ya no debe nada, dada su fuerza vivencial, 
a una institución que lo sancione.25

Otros films, entre el juego estético literatura-cine (imaginación-imagen), 
nos dicen algo sobre el suicidio, el erotismo, la soledad, la desesperanza y 
nihilismo como La Mansión de la Araucaíma  (Mayolo, 1987) que asumió como 
elemento integrador estético la linealidad de la novela de Mutis y su crítica 
a la modernidad: el desencanto en los valores católicos, el pesimismo y la 
pulsión de muerte, la destrucción como ethos fundador de nuestra sociedad 
colombiana.26 

Este último análisis abre los dos siguientes capítulos del libro que tematizan la 
violencia colombiana en la segunda mitad del siglo pasado: Visiones del conflicto 
armado y Violencia Urbana y narcotráfico. En el quinto capítulo son cinco películas 
analizadas en el plano narrativo, figurativo (histórico-político y social) y ético-
político, y como en las demás secciones del libro la representación social por 
la obra del arte articulará una dimensión colectiva y existencial que en esta 
sección asume la figura central de la praxis política: 

La praxis política que encuentra uno de sus modelos en la obra de arte puede 
afianzar la acción creativa y afirmativa de una comunidad, cuando advierte la 
relación problemática entre la persona humana y la guerra que la degrada, 
precisamente en tanto esa relación es narrada y mostrada como cierta revelación; pues 
el relato ostenta desde dentro una dialéctica de las acciones, que motiva la reflexión 
sobre la tensión entre guerra y persona humana.27 

Algunos de los films que son analizados en esta sección son La toma de la 
embajada (Ciro Durán, 2001) y Golpe de Estadio (Sergio Cabrera, 1998), films en 
los que se cruzan la interpretación de un acontecimiento histórico por obra 
cinematográfica y una comicidad crítica: el partido de fútbol entre Colombia y 
Argentina que suspende la lógica de la guerra para alcanzar el espacio lúdico 
(eros cultural) que presenta la patria y la realización de una utopía28 en medio 
de los grandes problemas sociales, económicos y políticos que se desnudan 
a través de un lenguaje cómico y transgresor;29 o bien, un film como La primera 
noche (Luis Alberto Restrepo, 2003) que nos cuenta y dramatiza el destierro en 
medio del imposible de una historia de amor, destierro que singulariza la historia 
de la violencia político-armada del campo, abriendo una dimensión existen-
cial que resume el drama campesino del destierro en la poética del espacio, 
del tiempo (realizada por constantes flashbacks) y la guerra.

25 Ibíd., p. 188.
26 Ibíd., pp. 199-200.
27 Ibíd., p. 203.
28 Ibíd., p. 206.
29 Ibíd., p. 210.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 257

La tensión que degrada la experiencia humana en la guerra de la cual la 
obra de arte nos “dice” políticamente, es un decir inmerso en la narratividad 
cinematográfica a través de visiones estéticas que revelan las semblanzas 
éticas a menudo olvidadas por un pensamiento fuerte. Así, una película como 
La Sombra del Caminante (Ciro Guerra, 2004) para Guillermo Pérez provoca una 
idealización de la narración como forma ética de reconocimiento del victi-
mario frente al rostro de la víctima. La historia de vida, como una suerte de 
conciencia de la condición de la guerra, expresa la posibilidad del perdón en 
la humanidad del silletero (exguerrillero) y Mañe.

El cine nos habla de la experiencia de la guerra, de las historias de sufri-
mientos y sueños en algunos casos condenados por su propia lógica o abiertos 
al recibimiento de la alteridad particular de la guerra. El cine realiza una poética 
de la alteridad que expresa las formas en que el “otro” de la guerra es representado, 
humanizado, investido de un destino ético a pesar de las ruinas del hierro y 
del metal (las armas y el dinero). De esta manera, los films sobre el conflicto 
colombiano configuran y refiguran la realidad social mediante la narratividad 
y los personajes enfrentando valores.30 Los personajes significan éticamente 
sus comportamientos, y por eso, nos dice el profesor Guillermo Pérez, tienen 
capacidad reflexiva e introducen una perspectiva singular frente “[…] a la im-
personalidad y abstracción con la que se acostumbra a mostrar desde afuera 
el conflicto”.31 Esto me lleva a pensar en otra interesante idea que recorre este 
libro, la posibilidad por preguntar sobre un cine donde los personajes –en su 
autonomía construida a través de la narración cinematográfica al otorgar una 
independencia diríamos polifónica para glosar a Bajtín– persisten en su isla 
estética, ideológica y ética para revelar en su propia personalidad un frag-
mento, una ética, una intimidad, una figura de verdad. Una reflexividad de sí 
que se diferencia tan rotundamente de una estética del horror de la violencia 
televisiva.32 Un cine polifónico e independiente a la estética neutralizante de la 
guerra que presenta la estética televisiva y la razón de Estado con su política 
numérica: un cine que potencia una cualidad propia de la obra de arte: “[…] 
la vinculación entre experiencia estética y praxis política, a partir de la posibi-
lidad de rescatar el aspecto revelador, espontáneo y creativo de la expresión 
artística para proyectarlo en la praxis social”. Un cine que declara los propios 
intereses estéticos del autor desde la perspectiva ética y política del libro: “La 
penetración estética sobre la realidad humana y social supone que la obra de 
arte no es solamente un universo que trasciende gozosamente a la sociedad 
para encontrar en su seno un ambiente de plenitud y afirmación, sino también 
que en su devenir y apropiación por una experiencia integral de la obra de arte, 
ésta puede suscitar transformaciones en el espectador, tomas de conciencia 
y acciones en la dirección de una intervención en las relaciones humanas”.33

30 Ibíd., p. 230.
31 Ibíd., p. 233.
32 Ibíd., pp. 235-236.
33 Ibíd., p. 238.



258 - Hernán Alonso Jaramillo

Lo que nos entrega el cine, en un sentido general, apunta a “[…]las subjeti-
vidades pensadas en la emergencia de su expresión y ser”,34 emergencia que ha reco-
rrido este libro según momentos históricos y temas: primera mitad del siglo 
pasado y sus procesos de modernización en el horizonte de las tradiciones, el 
imaginario religioso, conservador, machista; o bien la segunda mitad del siglo 
pasado y la cultura política tan atribulada desde el periodo de la Violencia, así 
mismo la subjetividad pensada mediante la estética fílmica que se volcó 
sobre los mundos provincianos, religiosos, mágicos; o esa especie de rodeo 
del cine a través de la literatura para seguir estetizando valores y formas de 
subjetivación de la auto-representación social; o como lo acabamos de ver, 
las subjetividad pensadas en la expresión y ser de la estética fílmica que refi-
gura la realidad social de la guerra para comunicarnos grados de reflexividad, 
dimensiones éticas de la narración, críticas a la lógica vacía del Estado, poéticas 
de la alteridad (valiéndome de una expresión de Alejandro Castillejo).

Es así como este libro del profesor Guillermo Pérez traza una historia 
presente del siglo pasado de Colombia visto desde diferentes ángulos según 
el arte fílmico. El cine ha producido su propia interpretación, una suerte de 
ontología del presente que varía según la cercanía o la distancia temporal, y por 
eso ahí se juega lo que hemos llamado, de una manera un poco atrevida, el 
rodeo de la interpretación en este libro. 

Del capítulo sexto solamente quisiera enumerar algunas de las películas 
analizadas, que de una u otra forma han estado muy presentes en nuestra 
“conciencia cinematográfica”: Amar y vivir,  Sumas y restas, La vendedora de Rosas, 
Rosa Tijeras, Colombian Dream, etc., son películas que nos rodean con interpre-
taciones sobre la función de poder en torno a las drogas como medio de 
reconocimiento social, la venganza, la violencia urbana y su principio tanático 
y religioso según el autor. Por ejemplo Virgen de los Sicarios, o bien el espacio 
urbano como tiempo colmado por la muerte en Rosario Tijeras:35 la historia de 
una violencia pone en juego la venganza como principio de muerte en medio 
del narcotráfico y sus políticas de eliminación; o la ciudad como lugar que 
brilla por el dinero y su fetiche originario, la mercancía, que determina la rela-
ción entre poseer y sexo en las múltiples equivalencias entre dinero, placer y 
violencia;36 o en una película como Sumas y Restas (Víctor Gaviria, 2004) que 
narra y estetiza una economía moral de derrotas, exclusión y resentimiento 
que vincula a un burgués y un plebeyo37 con el negocio del narcotráfico. Para 
Guillermo Pérez la ciudad, en esta cinematografía, es espacio de violencia que 
ha saltado del campo, dando continuidad a esa tensión propia del “modernismo” y 
que en nuestra historia político-social ha estado asociada con la luchas agra-

34 Ibíd., p. 243.
35 Ibíd., p. 263.
36 Ibíd., pp. 268-269.
37 Ibíd., p. 272.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 259

rias, el control de territorios, la cuidad en manos del narcotráfico y grupos 
armados bajo el imperio de la violencia y del valor soberano de la muerte.38

En la penúltima parte del libro, Ciudad y Vivencia interior, asistimos a un 
segmento de análisis cinematográfico orientado por el realismo narrativo, la 
vida en la ciudad y su mal moral representativo por ejemplo en un film increíble, 
de 1988, que recuerda toda una generación de Medellín asociada con 
movimientos de contra-cultura como el Punk y el Metal: Rodrigo D No Futuro 
(Víctor Gaviria). Este film de Gaviria es para Guillermo Pérez un film dominado 
por una narratividad realista que ha madurado y cuya propuesta estética y social 
trasciende.39 Un realismo del sinsentido de la marginación, de la violencia y 
el no futuro de la juventud que encarna Rodrigo con su soledad y su suicidio. 
Este capítulo del libro sitúa la relación existencial de la intersubjetividad y el 
mundo urbano en una estética cinematográfica que hace sensible la angustia, 
la soledad y la experiencia de marginación, la vida interna del “hombre del 
subsuelo”,40 la locura y la vida de los manicomios en la ciudad como en el 
documental El Ángel Subterráneo (Oscar Campo, 1991). La estética cinemato-
gráfica de la ciudad nos entrega la vivencia interna espacial, temporal, vital y 
existencial que se vive cotidianamente, y nos la entrega, dice el profesor Gui-
llermo Pérez, con un rostro, con un rostro de ciudad particular. Es así como 
la estética del realismo de Rodrigo D No Futuro nos entrega un rostro donde las 
lomas de Medellín estratificadas de abajo arriba se contraponen a la caída 
suicida arriba abajo;41 o la estética de la vivencia interna del loco que nos 
entrega el rostro de la marginación y la reclusión: un soledad sin respuesta 
que vaga en los puentes y andenes. En otras palabras, para el autor, los relatos 
analizados en este segmento hacen sensibles los dramas de la subjetividad 
urbana al situarse como arte que tiene el carácter de auto-reflexión estética 
autónoma, por ejemplo, los personajes de las mujeres ya no están inscritos 
en el molde del machismo: Golondrina en Soplo de Vida o las madres en Rodri-
go D son personajes femeninos que se han subjetivado en la libertad de sus 
soledades.42 En una fórmula general, este cine “Se moviliza explícitamente 
como experiencia crítica con la imagen, para dar tonos de una subjetividad 
desgarrada, aguda, y pensante”.43 Una película como Soplo de Vida de Luis 
Ospina provee una reflexión estética autónoma con una estética particular: 
la del cine negro en medio de rememoraciones y entrelazamientos narrativos 
que hacen del pasado un singular de comprensión de la vida. Esta estructura 
narrativa profundiza el sentido del pasado como presencia de los muertos en 

38 Ibíd., p. 279.
39 Ibíd., p. 288.
40 Ibíd., p. 317.
41 Ibíd., p. 321.
42 Ibíd., p. 325.
43 Ibíd., p. 322.



260 - Hernán Alonso Jaramillo

una trama de símbolos que recuerdan, no solamente la muerte particular de 
un personaje (La Golondrina), sino la relación entre pasado, la muerte, el olvido, 
la vida y la historia colombiana. Hay muchas otras películas analizadas en ese 
segmento del libro como Kalibre 35, Terminal, Al final del espectro, etc., pero me 
gustaría terminar la alusión a esta parte del libro con una cita profunda no 
solamente sobre Soplo de Vida, un film histórico para el profesor Pérez, sino 
para esto que he llamado el rodeo de la interpretación: “La función del arte es 
contar la vida, hacerla consciente, para constituirse en conciencia posible de la 
sociedad. En nuestra lectura de Soplo de vida advertimos una relación múltiple 
que guardan la vida y la muerte, para acercarnos a la comprensión de la socie-
dad colombiana. Este filme es histórico, en tanto explora algunas claves de la 
avalancha de Armero, para conectarlas artísticamente en una narración que 
configura aspectos desgarradores de la sociedad colombiana”.44

Y si esta penúltima parte del libro exhibe mediante diferentes estéticas 
cinematográficas la vivencia interna de la ciudad, su violencia, sus dramas, la 
soledad, la marginación, etc., mostrando la capacidad reflexiva del arte para 
producir una crítica de la sociedad urbana colombiana; la última parte del 
libro del profesor Guillermo Pérez, Comedia Urbana, tematizará nuevamente la 
ciudad desde el punto de vista de la expresión cómica para identificar una 
estética crítica que se realiza mediante el humor. Será pues una estética que 
cuestiona la realidad social, cultural y política colombiana a través de recursos 
estilísticos como lo grotesco, lo absurdo y lo utópico.45 Un film como la Estra-
tegia del Caracol (Sergio Cabrera, 1993) introduce una estética “circense” para 
reconocer el carácter inventivo frente al poder tiránico de Holguín. La inven-
ción, el “rebusque” de los inquilinos liberan en la comicidad de los personajes 
una lucha política que se juega entre ideologías, oficios, tradiciones, amistades, 
invenciones cotidianas, dramas y decisiones en el hilo de la existencia y 
la sexualidad. Irrupción circense que en la comicidad inaugura el triunfo del 
trabajo comunitario (utopía) sobre interés el personal. Otros de los films 
analizados en este segmento son La gente de la Universal (Felipe Aljure, 1991) 
que, según Guillermo Pérez, tiene un guión desarrollado con golpes de teatro, 
y cuya estructura narrativa crea un conjunto sorpresivo de acciones y réplicas 
que en el humor negro revelan el ansia del dinero y la corrupción personal e 
institucional (Grotesco). Los análisis en este segmento como en los anteriores 
son finos como para intentar reproducirlos, sin embargo, como mínimo se 
pueden citar estas palabras precisas: “Los personajes demuestran una lujuria 
que hace transacciones siempre en función de un egoísmo acendrado, pero 
en ese juego llegan a los extremos pasionales de la venganza mortal”.46 Otros 
films como Diástole Sístole (Harold Trampetero, 1999) o Tigre de Papel (Luis Ospina, 

44 Ibíd., p. 306.
45 Ibíd., p. 329.
46 Ibíd., p. 335.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 261

2007) son analizados  en su específica estética cómica. Sobre este último, de 
un director que en repetidas ocasiones recibe palabras particulares del autor, 
es considerable el efecto de verosimilitud a través de un formato documental 
falso que acentúa la estética visual mediante collages para crear un personaje, 
Pedro Manrique Figueroa,  cuya identidad narrativa figura espejos de la historia 
cultural y político-social colombiana, latinoamericana y mundial en la línea 
de las motivaciones revolucionarias y juveniles. Comedia de lo verosímil en 
el lenguaje cómico de la ironía47 y de la “falsedad” cinematográfica, que nos 
interpreta en la historia del poder y los avatares de los ideales de libertad y 
cambio. 

4.
Volviendo a la idea del rodeo de la interpretación a través del cine, pode-

mos dar cuenta de una auto-interpretación de la sociedad colombiana que 
algunas películas realizan como auto-representación con alguna distancia crítica 
o realización cultural (I), tan presente en los dos primeros capítulos del libro, 
pero también en el último capítulo. En este rodeo de la interpretación podemos 
tener el film como fuente de comprensión histórica en la que se refigura la expe-
riencia presente en la distancia temporal que evoca su diferencia como archivo 
(II): sedimentación de una forma de conciencia social e histórica que nosotros 
ahora podemos interpretar. Además de estas dos figuras del rodeo, también 
es posible que este rodeo de la interpretación produzca cine como estrategia 
de comprensión y estetización del devenir histórico (III): el cine no ya como 
auto-representación y fuente, sino como una particular forma de compren-
der el pasado, como  hermenéutica del director, del guionista y los actores. 
Finalmente creo que hay otra variación en este rodeo  de la interpretación en 
el cine, relacionada con su función auto-representativa y que tiene que ver 
especialmente con la capacidad del cine de dar cuenta de nuevos investimentos 
discursivos que ponen en juego las fuerzas, las tensione y conflictos de la 
sociedad, vinculando no solamente un reivindicación particular de su presente, 
además leyendo en clave de sus investimentos discursivos presentes una 
interpretación del pasado (IV). Son el tipo de interpretaciones cinematográficas 
en las que confluyen las demás variaciones como en Rodrigo D No Futuro: la 
violencia urbana es un remanente de la violencia histórico-social colombiana, 
y a su vez la conflagración del vacío –para glosar un calificativo de Lipovetsky– 
en la sociedad contemporánea. “No Futuro” es el dilema juvenil en el que aún 
estamos inmersos. 

Me parece que en este rodeo entre la interpretación de sí que la sociedad 
hace a través de ciertas realizaciones artísticas como el cine –o la fotografía, la 
pintura, la literatura, el teatro, etc.,– y la interpretación de estas realizaciones 
de artísticas como textos con potencial hermenéutico se juega gran parte del 

47 Ibíd., p. 349.



262 - Hernán Alonso Jaramillo

intento comprensivo del libro del profesor Guillermo Pérez, aunque tal rodeo sea 
no más que la imagen particular de mi lectura estoy seguro que habrá algo de 
esta figura en quienes se acerquen a su libro. Que nuestra comprensión 
histórico-social como comprensión de nuestro presente (una suerte de pequeña 
antología que la cinematografía nos regala de nuestra ontología del presente) 
esté hecha de un núcleo esencialmente hermenéutico –interpretación de inter-
pretaciones–, no solamente ex-pone la complejidad en los procesos reflexivos 
de comprensión de la sociedad, además recuerdan una debilidad creativa. No 
basta con un recurso explicativo de grandes procesos sociales, no basta un 
resumen de tendencias, periodos, esquemas explicativos que acentúen fases 
petrificadas como el de la Violencia, El Frente Nacional, o definiciones de la 
primera mitad del siglo pasado bajo la tensión de la ideología  Conservadora 
y el progresismo reformador del liberalismo. Tal forma de reflexividad hace 
inteligible en un grado amplio la explicación, pero en su rigorismo metodo-
lógico deja de lado la sospecha que la vuelve ingenua: suspende la complejidad 
ilimitada de la comprensión donde se moleculariza la debilidad del explicar y la fortaleza del 
interpretar una y otra vez según la isla nómade de nuestro presente. 

En este núcleo complejo de interpretaciones opera la dimensión política 
de proyección. La apuesta sobre la realización estética de la cinematografía 
colombiana, la emergencia tematizada en este libro, transforma y dinamiza 
la interpretación mediante las interpretaciones que exigen los análisis de las 
películas trazadas según diferentes problemas y momentos de la historia 
social y política colombiana, y según el vaivén de las fronteras entre lo ficticio 
y los imaginarios sociales que se recrean y se abren en los contradictorios 
procesos de modernización de nuestro país. La adherencia de la historicidad 
en la estética cinematográfica hace parte de las conclusiones del libro del 
profesor Guillermo Pérez: “El cine colombiano corre parejo a la sociedad en la 
búsqueda de consonancia, afirmación o crítica, entre las simbolizaciones de 
la vida social, que vienen cargadas de sentido, y las expresiones narrativas de 
los cineastas”.48 De esta consonancia o de adherencia de la historicidad en el 
fenómeno estético es posible este rodeo de la interpretación que se multiplica 
y espeja.

También en entrelíneas leemos una insinuación importante en la reflexividad 
hermenéutica que ofrece el cine, esta insinuación aparece, aunque marginal-
mente, si de manera repetida en algunas críticas sobre las estructuras 
narrativas y los requerimientos del guion, por ejemplo los acontecimientos 
de la trama que pueden no articularse con eventos anteriores dejando sin 
configuración la tensión entre concordancia y discordancia. En estas líneas de 
crítica técnica, se entreluce una pregunta muy importante me gustaría enun-
ciar libremente: ¿el desarrollo de la técnica cinematográfica ha modificado las 
formas de auto-representación, de crítica e interpretación social que permite 

48 Ibíd., p. 362.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 263

el cine? ¿Cuánto de pensamiento le debemos a las innovaciones de la técnica 
cinematográfica colombiana? ¿Cuánto de pensamiento se le debe al collage, 
al cine documental falso, cuánto, o mejor, cómo le debemos reflexividad y 
comprensión a film como Un Tigre de Papel de Luis Ospina que introduce lo 
fragmentario, el collage, la intertextualidad, y la temporalidad como dimensión 
común de la verdad y la mentira, ya sugerida por Deleuze en sus Estudios sobre 
el Cine II?¿Qué nos deja la intimidad temporal realizada por múltiples objetos 
que aluden a la dimensión ontológica de las vidas de los personajes en un film 
como Confesión a Laura? ¿A dónde nos lleva ese bloque de devenir de duración 
espacio-temporal –para expresar en una jerga deleuziana lo que el profesor 
Guillermo Pérez llama la intencionalidad de tiempo y espacio–, por ejemplo, 
en Confesión a Laura, en la que el movimiento de un cámara pivotea entre la 
espacialidad y la intimidad, entre espacio y conciencia, entre terror y danza de 
tango en el apartamento de Laura, entre acontecimientos históricos y dramas 
eróticos?¿Qué alcance de lo estético en nuestra propia comprensión?

Este tipo de preguntas pueden multiplicarse con los apasionantes films 
analizados en este libro encerrado y abierto en la figura del rodeo que nos 
envuelve nuevamente al leerlo, sin dejar el trazo de la dialéctica afirmativa, 
crítica, transformativa del cine en “la conciencia social colombiana”. El rodeo 
se juega en la lectura del propio autor cuyo testimonio aparece en este 
interesante libro Cine Colombiano: Estética, Modernidad y Cultura, testimonio que 
rodea la reversión de la imagen en palabra y que rodeará nuestra mirada de la 
palabra a la imagen. La conciencia estética cinematográfica tiene su lugar en la 
conciencia de la historicidad, en la relación entre estética, sociedad y política. 
A ese nivel se juega la experiencia del cine, a ese nivel se juega este libro. Pero 
como en el cine y en el texto todo dependerá, glosando ese genio cineasta 
francés, de “The ejaculatory force of the eye”.49

49 BRESSON, Robert. Notes On Cinematography. Trans. Jonathan Griffin.New York: Urizen 
Books, 1977, p. 6.



264 - Hernán Alonso Jaramillo

Bibliografía

Bazin, André. ¿Qué es el cine? México: Ediciones Rialp, 2006.
Benjamin, Walter. The work of art in the age of its technological reproducibility and 

other writings on media. Massachusetts: Harvard University Press, 2008.
BRESSON, Robert. Notes On Cinematography. Trans. Jonathan Griffin. New 

York: Urizen Books, 1977.
Cabrera, Julio. Cine: Cien años de filosofía. Barcelona: Gedisa, 2002.
Deleuze, Gilles. La imagen-tiempo. Estudios sobre cine II. Barcelona: Paidós, 1987.
Koselleck, Reinhart. Los estratos del tiempo: estudios sobre la historia. 

Barcelona: Paidós, 2001.
PÉrez La Rotta, Guillermo. Génesis y sentido de la ilusión fílmica. Bogotá: 

Siglo del Hombre Editores, 2003. 
PÉrez La Rotta, Guillermo. Cine colombiano: Estética, modernidad y cultura. 

Cauca: Editorial Universidad del Cauca, 2013.
Ricoeur, Paul. Sí mismo como otro. México: Siglo XXI, 1990.
Rosenston, Robert. El pasado en imágenes. El desafío del cine a nuestra idea de 

la historia. Barcelona: Ariel, 1997.



Imaginación y mundo, phantasia y neutralidad
Imagination and World, Phantasia and Neutrality

Juan Carlos Montoya Duque
Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen
El presente artículo es una hipótesis 

de trabajo según la cual el concepto de 
“Phantasia”, desarrollado ampliamente 
por Husserl en el volumen XXIII de Hua, 
ofrece un campo temático incipiente aún 
en los estudios fenomenológicos: la po-
sibilidad de pensar el arte, en especial la 
literatura, como un producto en el que, 
primero, se cuestiona la “intencionali-
dad” y, segundo, se desmonta el prejuicio 
del “sentido” y su “constitución” por una 
subjetividad trascendental. La noción de 
lo “Imaginario” en Maurice Blanchot se 
constituye en este contexto en una re-
flexión sugerente y rica: la “imagen” no 
es dialéctica, pues no se articula con el 
“mundo”, es lugar de “neutralidad” que 
suspende toda relación “espacio-tempo-
ral”. Esta característica la comparte con 
las “apariciones de Phantasia”, tal como 
las entiende Husserl. 

Palabras clave: Phantasia, sentido, 
intencionalidad, arte, historia, mundo, 
neutralidad. 

Abstract
This article is a working hypothesis 

according to the concept of “Phantasia”, 
largely developed by Husserl in Volume 
XXIII of Hua. It offers an incipient the-
matic area in  phenomenological studies 
even: the ability to think about art, es-
pecially literature, as a product in which, 
first, the “intentionality” is questioned 
and, second, the prejudice of the “sen-
se” and “constitution” for a transcen-
dental subjectivity is removed. Notion of 
“Imaginary” in Maurice Blanchot is in this 
context a suggested and rich reflection.  
“Image” is not dialectical, it does not ar-
ticulate with the “world”. It is opposed to 
“neutrality” that suspends all relations 
“temporal- space”. This characteristic 
shares with the “apparitions of Phanta-
sia” such Husserl understands. 

Key words: Phantasia, sense, inten-
tion, art, history, world, neutrality.



266 - Juan Carlos Montoya Duque

1. La imaginación desde el punto de vista de la praxis
No ofrece la fenomenología de E. Husserl un análisis directo ni sistemáti-

co de la obra de arte.  Intentaremos hallar en sus análisis de la “phantasia” y 
la “conciencia de imagen”, publicados en el número XXIII de Hua, elementos 
que permitan extraer conclusiones significativas y sugerentes en relación con 
una teoría del arte. Habremos de llevar pues las reflexiones allí encontradas 
más allá de su ámbito específico. El punto de ingreso a nuestro análisis es el 
de la imaginación, entendida en sentido muy amplio. Es común emprender el 
análisis de la obra de arte desde el punto de vista de la imagen. Aquí haremos 
lo mismo, no sin indicar la perspectiva desde la que se entienden las palabras 
“imagen” e “imaginación”, íntimamente ligadas entre sí. 

Imagen es lo que aparece de un objeto, sea real o imaginario, dado a la 
percepción sensible o a la imaginación. Remite siempre a la vivencia de cual-
quier realidad, es decir, al polo noético que, en cuanto tal, está correlacionado 
con un polo noemático. El énfasis, no obstante, recae sobre el aparecer, el 
darse a la mirada. Desde este punto de vista se entiende la imaginación como 
la facultad de hacer visible o poner en imagen algún objeto. Aristóteles hace 
uso de la palabra phantasia, cuyo calco español es “imaginación”, para desig-
nar esta facultad de poner ante los ojos. Se trata así de una imaginación sensi-
tiva, estética (aisthètikè). Así cuando veo la escultura “El hombre creador de energía” 
de Rodrigo Arenas Betancur en el centro de la plazoleta de la Universidad de 
Antioquia, o cuando hago un boceto de la silueta del cuerpo de una mujer 
sobre una hoja de papel. 

Este punto de vista es sin embargo muy limitado. Además de esta ima-
ginación sensitiva hay, indica Aristóteles, por lo menos en el hombre, “una 
imaginación racional (logistikè) que es el auxiliar de la acción, de la deliberación 
y del razonamiento práctico”.1 Hay una imaginación auxiliar de la praxis, que 
opera en el nivel de la acción humana más diversa: la producción (poïèsis) del 
artista, cuando crea cuadros, esculturas o edificios (arquitectura); el esbozo 
que traza un ingeniero civil de una barrio futuro que, aunque no presente aún, 
es una posibilidad real. Esta imaginación práctica representa un poder no solo 
de figurar sino de inventar, de traer a realización lo que aún no-es, y en esta 
medida, añadimos nosotros, introduce la noción de un horizonte temporal. 
Esta “horizonticidad” temporal de la imaginación, como pudiera acaso llamarse, 
hace que extienda su dominio al todo de la vida: “[…] la imaginación es 
múltiple y tiene rasgos de la existencia humana entera, considerada en todas 
sus dimensiones. Como lo señala Edward Casey: ‘la vida de la imaginación 
forma una con la vida del espíritu en cuanto todo’”.2 

Así pues, la actividad de la imaginación no se reduce a la mera represen-
tación en imágenes sino que está enlazada con la vida práctica en su totalidad. 
Este aspecto nos va a permitir articular en pasos posteriores el problema de la 

1 ROMANO, Claude. “La consistance de l´imaginaire”. En: Studia Phaenomenologica VIII, 2008, 
pp. 15-46.

2 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 267

imaginación con la verdad en el marco de la Lebenswelt. Se trata de este modo 
de dar el paso desde lo estético hacia la vida práctica. Veremos.  

2. Conciencia de imagen
Husserl es uno de los grandes críticos de la filosofía de la representación. 

Su consabido motivo “volver a las cosas mismas” enfatiza la perspectiva de 
la evidencia, del ver directo y sin intermediarios. Se puede entender esto como 
la aserción de que el pensamiento filosófico, de cara a la verdad, se efectúa 
sin imágenes, pues en estas se han depositado desde siempre las cualidades 
de lo ficticio, lo irreal, lo falso, lo inauténtico y lo inesencial. Un análisis de la 
imagen en este contexto representa un intento de Husserl por desentrañar 
mediante descripción fenomenológica la autenticidad de lo inauténtico, o, 
mejor, de hallar el punto de vista desde el cual es dado ver con evidencia 
auténtica la inautenticidad de la imagen. 

Husserl parte de la imagen física, entendida como fictum, y desarrolla su 
análisis hasta mostrar la pobreza que le es esencial. Así se evidencia una vez 
más cómo la crítica a la perspectiva física y psicológica permite la articulación 
de sus ideas en variados estratos de los análisis filosóficos. Recordemos, por 
ejemplo, cuán importante es en las Lecciones sobre la conciencia interna del tiempo 
la crítica al concepto de representación de Franz Brentano. 

El fictum es una estructura paradójica en la que se revelan dos dimensiones: 
Bildobjekt y Bildsubjekt, imagen-objeto e imagen-sujeto. Este análisis se realiza 
primero al nivel en donde estas dos dimensiones son claramente discrimi-
nables, a saber, cuando tenemos el caso de un objeto que representa a otro: 
una fotografía, una pintura representativa, el busto de alguien, entre otros. El 
Bildobjekt es el soporte físico de la imagen o la imagen misma como estando en 
el presente (Gegenwart) perceptivo. El Bildsubjekt es lo representado mismo, el 
tema de la foto o la escultura. Sea el caso que tuviéramos en nuestras manos 
una fotografía de la Torre Eiffel situada en París. La fotografía como tal, en su 
presente perceptivo, esto es, como papel embadurnado de tinta, está como 
cosa entre las cosas, entre nuestras manos, las mesas y las sillas de nuestro 
alrededor; así es el Bildobjekt. A través de este se figura la Torre Eiffel, que no 
está en cuanto ella misma sino como representada; así tenemos el Bildsubjetkt.

Lo paradójico de la imagen así entendida, como fictum, reside en el hecho 
de que en ella convergen dos dimensiones de la realidad que no se hacen 
presentes como tales, sino que se desplazan sin cesar la una hacia la otra, en 
una suerte de chassé-croisé.3 Ni la imagen-objeto ni la imagen-sujeto están en el 
fictum como algo presente ello mismo, en persona, en carne y hueso (leibhaft da). 
Retomando el ejemplo de la Torre Eiffel: ni la foto que tengo entre mis manos 
aparece ella misma en persona ni lo que está en ella figurado. La foto, en 
cuanto objeto entre los objetos, debe desaparecer para transparentar a través 
suyo la Torre Eiffel. A su turno, la Torre figurada no es la mismísima Torre en 

3 Cf., Marion, Jean-Luc. El cruce de lo visible y lo invisible. Madrid: Ellago, 2006, p. 39.



268 - Juan Carlos Montoya Duque

persona sino algo representado merced a la imaginación. Esta paradoja lleva a 
Husserl a hablar de una “apariencia de percepción” (Schein-Perzepzion), pues no 
hay un presente perceptivo identificable. No se percibe ni la Torre en “carne 
y hueso” ni la foto como tal. Esta ambigüedad implica una duplicidad de la 
intencionalidad que no se resuelve en una u otra dirección, sino que permanece 
en una suerte de reenvío mutuo entre uno y otro término. Nunca se logrará 
percibir la mismísima Torre ni nunca percibir la foto en cuanto tal. La foto, como si 
estuviera ella misma, se transparenta y hace presente un no-presente; luego, 
lo que aquí tenemos es una cuasi-percepción en la que la intencionalidad se 
dirige a un cuasi-objeto o una cuasi-presencia, no dejando de reconocer que 
no está allí el objeto “en carne y hueso” pero es como si lo estuviera. Tal es la 
ambigüedad de la imagen entendida como fictum.4 Este entra en “conflicto” 
con la realidad efectiva de la percepción y, por ello mismo, se mantiene en su 
dominio. Rompe la síntesis temporal peculiar de la percepción, abriendo una 
ambigüedad mediante la figura del cuasi, del como si, e instaurando a la vez una 
temporalidad jánica. 

3. La imagen de phantasia y el no lugar
“Por otra parte, si miramos la phantasia, en ella falta el fictum”.5 La imagen de 

phantasia no abre una ambigüedad en medio del mundo de la realidad efec-
tiva; no establece un conflicto con la percepción; no presenta un no-presente 
bajo el modo del como si, pues ella nada figura, nada representa. La “ima-
gen” de phantasia no es, pues, una imagen: “[…] la imagen-de-phantasia no ‘es’ 
una imagen que se fijara en medio de la realidad efectiva actual del presente 
(aktuellen Gegenwarts-Wirklichkeit). Ella no aparece bajo la forma de una apre-
hensión perceptiva, no se constituye como un quasi efectivamente real entre 
las realidades fenoménicas efectivas del campo visual, y no se revela como 
fictum en su conflicto con la realidad efectiva del presente. ¿Cómo aparece ella 
entonces? ¿Aparece de hecho a la manera de una imagen? ¿Se constituye en 
la phantasia un objeto-imagen a través del cual un sujeto-imagen es intuido? 
Debo reconocer que desde siempre he sido presa de serias dudas”.6 Es decir: 
al no ser imagen, la aparición de phantasia no entra en conflicto con la reali-
dad efectiva del presente perceptivo, como sí lo hace el fictum, que introduce 
la ambigüedad del como si. Una foto de la Fuente de Marcel Duchamp entra en 
conflicto con la Fuente misma, “en carne y hueso”, pues solo la representa. Una 
aparición de phantasia, en cambio, no está en conflicto con ninguna realidad. 

La aparición de phantasia y la percepción guardan algo en común: son 
distintas de la imagen, en la medida en que no están representando un objeto, 

4 Véase: Richir, Marc. “Imaginación y Phantasia en Husserl”. En: Eikasia. Revista de Filosofía, 
año VI, 34, 2010, pp. 419-423.

5 Husserl, Edmund. Phantasia, conscience d’image, souvenir. Grenoble: Jérôme Millon, 2002, p. 92.
6 Ibíd., p. 92.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 269

no están trayendo algo a un presente cuasi-perceptivo sino que lo presentan 
a él mismo en persona. El fictum varía la posicionalidad del objeto: trae, a un 
cuasi-presente, lo que está en otro lugar; la aparición de phantasia no modifica 
la posicionalidad del objeto, no trae nada de ninguna parte. Esto es muy 
importante: la imagen de phantasia es sin lugar. Y aún más: el objeto fantaseado 
no aparece en el campo visual del presente perceptivo sino radicalmente en otro 
lugar. Dice Husserl: “[n]o es que solamente la cosa-de-phantasia no aparezca 
en el campo visual de la percepción, sino que ella aparece por así decir en un 
mundo completamente separado del mundo del presente actual”.7 

Hay en el texto número 5 (parágrafos 26-29) de Hua XIII la caracteriza-
ción de algunos aspectos de las apariciones de phantasia. Estas son: 1. Su 
aspecto “proteiforme”, 2. La discontinuidad temporal de su surgimiento, 3. 
La intermitencia y 4. Lo que aparece en ellas no está presente8. De especial 
relevancia son las características de la discontinuidad dentro del supuesto 
continuum temporal y de la no-presencia del objeto fantaseado. Estas resultan 
de la comparación con las percepciones y sus adumbraciones (escorza-
mientos) que son, en cuanto constituyentes del objeto, esencialmente uni-
tarias y presentes. 

Mientras que en la percepción se salvaguarda la unidad sintética del 
encadenamiento presentificador a través de todos los cambios de la 
percepción, en las apariciones de phantasia, por mor de sus características 
no ocurre lo mismo. En la percepción, indica Husserl, “[t]odos los cambios 
que se producen  mientras que nuestra mirada se desliza sobre la imagen, son 
interdependientes; en ellos se constituye el costado concernido del objeto. Y 
mientras que la imagen es una imagen móvil, como por ejemplo en el estro-
boscopio o el cinematógrafo, la unidad del encadenamiento presentificador, 
y paralelamente, del encadenamiento representativo (al cual corresponde la 
unidad del objeto que se desplaza) es salvaguardada”.9 Hay aquí una “conti-
nuidad y constancia de la aparición. Cualquiera que sea la manera en que la 
aparición pueda cambiar, allí donde precisamente la base de la aprehensión 
es fluyente, el cambio se me mueve dentro de los límites que le prescribe 
la unidad sintética del encadenamiento presentificador”.10 Frente a esto se 
encuentra lo discontinuo de las apariciones de phantasia, en las que se genera 
una ruptura de la unidad sintética. El objeto que aparece como imagen cambia 
de manera inopinada de aspecto (“proteico”); no es invariante en el flujo de 
apariciones: Zeus como un toro blanco bajo las caricias de Europa; Némesis 
ya como pez, como fiera o como Ganso o Gregor Samsa como Escarabajo. 
Por otro lado, las apariciones de estos objetos son intermitentes: aparecen ya 
con relativa vivacidad y desaparecen de manera inopinada, relampagueante.

7 Ibíd., p. 95.
8 Richir, Marc Op. cit., p. 426.
9 Husserl, Edmund. Op. cit., p. 97.
10 Ibídem.



270 - Juan Carlos Montoya Duque

Pero detengamos la atención sobre un rasgo decisivo de estas apariciones: 
en ellas no se puede distinguir qué es lo que aparece, en ellas nada nos es dado 
como una quididad, como una “cosa”. Por ello, las apariciones de phantasia no 
tienen ninguna relación con el presente: “[e]n la phantasia, no tenemos ningún 
‘presente’, y en este sentido no tenemos ningún objeto-imagen”.11 Esto 
implica una paradoja radical: las apariciones de phantasia carecen por completo 
de todo presente, pues en ellas no podemos distinguir un objeto-imagen que 
figure o mediatice un sujeto-imagen. Tenemos a Ricardo III en aparición de 
phantasia o al centauro del que habla Husserl a menudo como ejemplo. Fijé-
monos que estas apariciones brotan de manera inopinada, son proteicas, 
discontinuas e intermitentes. No podríamos decir qué son como sí lo podríamos 
decir de la Torre Eiffel figurada a través de una fotografía. Ricardo III aparece 
pero no es propiamente algo identificable. Su presencia es incontestable y por 
ello inefable. La “imagen” de Ana Karenina nos viene a mientes merced a las 
palabras. Pero no es su “imagen” entendida como fictum  lo que allí nos sobre-
viene de manera inopinada, sino su propia persona, es ella misma la que se nos 
da, sin la intermediación de ningún soporte. No podemos distinguir en estas 
apariciones de phantasia, como las llama Husserl, un Bildobjekt y un Bildsubjekt, 
una forma y un contenido. No existe Ana Karenina como algo realmente efec-
tivo entre las demás cosas. La figura que de ella nos adviene a través del relato 
no es una representación figurativa de la verdadera (leibhaft da), de la “en carne 
y hueso”. La que aparece en el relato de ficción es la mismísima Ana en persona, 
pues no hay otra allende esta aparición. Lo mismo acontece con la VII Sinfonía 
de Beethoven. Sea el caso que estamos en una sala de conciertos escuchando 
esta Sinfonía. Ella se compone, en efecto, de notas que se suceden sin cesar; 
estas pueden entenderse como ondas sonoras cuyo desplazamiento y vibración 
son cuantificables. La ejecución de la obra presenta los caracteres de tiempo 
y lugar: es ejecutada en el Teatro Pablo Tobón Uribe el 30 de noviembre de 
2013 a las 5:00 p.m., mientras realizamos este coloquio. Está ejecutada de 
manera más o menos perfecta, con algunas fallas menores. Pero todo esto 
es contingente, pues la Sinfonía como tal no es una imagen, un fictum, no está 
situada en medio de la realidad efectiva del presente perceptivo. Solo si fuera 
imagen, si representara algo ausente él mismo, si lo trajera a cuasi-experiencia 
perceptiva al modo de cómo si estuviera aquí presente, tendría sentido situarlo 
en lugar y tiempo y hacer consideraciones de si está bien o mal ejecutado, 
de si figura con fidelidad o infidelidad el original. Dejando de lado todas estas 
consideraciones exteriores, contingentes, hay que reparar en que la Sinfonía 
está ella misma en persona. Estamos ante la mismísima VII Sinfonía. No cabe decir de 
la ejecución que es como si fuera la VII Sinfonía, pues en efecto lo es. J.P. Sartre 
ve en esto el hecho de que la obra no pertenece a la realidad sino que es irreal: 
“Para mí, esta ‘VII Sinfonía’ no existe en el tiempo, no la aprehendo como un 

11 Ibíd., p. 111.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 271

acontecimiento fechado, como una manifestación artística que tiene lugar en 
la sala del Châtelet el 17 de noviembre de 1938. Si mañana, si dentro de ocho 
días, oigo a Furtwaengler dirigiendo a otra orquesta que interpreta esta misma 
sinfonía, de nuevo me encontraré ante la misma sinfonía […] De hecho se han 
desvanecido la sala, el director de orquesta y hasta la orquesta. Estoy, pues, 
frente a la VII Sinfonía, pero con la expresa condición de no oírla en ninguna 
parte, de dejar de pensar que el acontecimiento es actual y fechado, con la 
condición de interpretar la sucesión de los temas como una sucesión absoluta 
y no como una sucesión real […]”12. Asimismo ocurre en la pintura. La montaña 
Sainte-Victoire de Paul Cézanne, en cuanto obra de arte, no entra en conflicto 
con la realidad efectiva del presente perceptivo. Poco importa si figura bien o 
mal la montaña real, si existe o no realmente la montaña. Lo que importa es 
que merced al cuadro comparece en persona “algo” que no es una quididad, no 
es un ente, por lo que optaremos llamar a lo que comparece en este tipo de 
apariciones como “presencia”, diferenciándola de todo presente. 

4. Presenciar lo no presente, imaginar lo inimaginable de la 
phantasia

El ser presente es el rasgo fenomenológico propio de la percepción. En 
esta, todos los cambios en las percepciones (que ya hemos denominado 
adumbraciones) son interdependientes, merced a la unidad sintética del hilo 
presentificador. La mesa que tengo ahora en frente permanece idéntica en el 
flujo de percepciones merced a la estructura intencional del acto: sea que la 
contemple desde los ángulos laterales o desde el ángulo cenital, sea desde 
abajo o desde la distancia. Propio de las apariciones de phantasia es, por su 
parte, la “presencia”. Se trata de una “presencia sin  presente (que le sea), a 
priori, asignable, lo cual significa a su vez que la temporalización de la phantasia 
en phantasiai no es temporalización en presentes […] sino temporalización en 
presencia donde las phantasiai escapan siempre al presente […]”.13 Un 
elefante rosado que imagino “ahora mismo” en medio de este salón, dadas 
las características de su aparición (proteiforme, discontinua e intermitente) 
no es algo presente sino, en rigor, una presencia. No aparece como presente, 
esto es, como síntesis intencional de todos los momentos perceptivos, sino 
que se da como aparición que va y viene, como un relampaguear intermitente 
e impredecible movido quién sabe por qué leyes desconocidas. 

Kant valoró los conceptos sin intuiciones como algo vacío y las intuiciones 
sin conceptos como ciegas. Acaso podamos indicar que las apariciones de 
phantasia son intuiciones sin conceptos que les sean a priori asociados. En esta 
carencia radica el hecho de que no sean una quididad. El elefante rosado “ahora” 
imaginado en “medio” del salón escapa a todos los conceptos comunes. 

12 Sartre. Jean Paul. Lo imaginario. Buenos Aires: Losada, 1964, pp. 283-284. 
13 Richir, Marc. Op. cit., p. 430. 



272 - Juan Carlos Montoya Duque

Pero podríamos acaso hacer un esfuerzo imaginativo-intelectivo y decir 
que representa la paradoja de lo tosco y delicado al mismo tiempo, de la 
torpeza y la fragilidad reunidas en un mismo cuerpo. Podríamos conjeturar 
qué hace este elefante justamente en este lugar a esta hora y no en otro 
lugar y otro tiempo. Haciendo esto, estamos insertando a nuestro elefante 
en la unidad sintética de la percepción; lo estamos figurando, “fictivizando”; en 
suma, lo estamos introduciendo en el complejo de la realidad perceptiva, bajo 
la forma del “como si…”. Este proceso de imaginación o figuración, por tanto, 
opera un cambio de posición del objeto: lo sitúa en medio de la realidad del 
presente perceptivo, de manera conflictiva, como corresponde al fictum; o 
mejor aún: en vista de que en la aparición de phantasia no hay posicionalidad 
del objeto, este proceso de imaginación o figuración le otorga un lugar: lo 
sitúa como un como si. 

Pero con este esfuerzo intelectivo-imaginativo estaríamos ya fuera de las 
apariciones de phantasia, a cuya ley de esencia pertenece su discontinuidad 
temporal. Husserl describe este proceso imaginativo-intelectivo como un 
proceso de abstracción que imagina o convierte en imagen una aparición de 
phantasia; proceso de “transmutación” en el que la aparición de phantasia 
deviene apariencia perceptiva; en el que el “apareciente”, en este caso nuestro 
elefante, deviene Bildsubjekt y la apariencia como tal deviene Bildobjekt. Se trata 
de un proceso de fictivización tanto de la apariencia como del apareciente, en 
la medida en que se dan bajo la forma del como si. 

Ahora, las apariciones de phantasia, como se indicó, no tienen ninguna 
relación con el presente, ¿cómo entonces se transmuta aquí esta temporalidad? 
Cuando la apariencia de phantasia se transmuta en apariencia perceptiva, ¿qué 
nueva temporalidad surge? El no presente de la phantasia se transmuta en 
presente del acto de imaginar.14 Esta relación al acto en cuanto dimensión 
noética de las apariciones perceptivas reviste gran interés: no se trata ya de la 
temporalidad discontinua y por ende inapresable de las apariciones de phan-
tasia sino de una temporalidad interna, valga decir, subjetiva. El Bildobjekt y el 
Bildsubjekt no están presentes ellos mismos sino en el acto imaginativo. Quien 
los considere como presentes ellos mismos será loco o presa de alucinaciones. 
El elefante no es una paradoja de lo pesado y acaso gravoso y lo delicado al 
mismo tiempo, sino que es como si lo fuera. Es una representación, un símbolo 
y por ello es una posibilidad, no una realidad. Además, el elefante no está 
presente sino cuasi-presente, es como si lo estuviera. Todo esto ocurre en el 
presente del acto, no del objeto como tal.

Kant describió en el §49 la Crítica del Juicio las facultades del espíritu que 
constituyen el genio. Esto en el marco de una teoría de la creación artística. 
Haciendo abstracción de este marco por el momento, debemos indicar que 
el acto de imaginar o figurar en Husserl que acabamos de describir guarda 

14 Ibíd., p. 430. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 273

estrecha semejanza con el concepto de “juego libre” que desarrolla Kant. Para 
este, la imaginación y el entendimiento son las facultades del espíritu que se 
ordenan de modo diverso según sea el caso de la actitud: teórica, práctica o 
estética. En el caso estético, entran en juego libre, sin reglas evidentes. La ima-
ginación proveyendo material intuitivo rico, amplio e inapresable mediante 
ningún concepto convencional y el entendimiento ensayando hipótesis 
conceptuales que acaso pudieran corresponder a priori a las intuiciones 
informes de la imaginación. En este juego libre surge para Kant una necesidad 
a priori, por lo que hay que indicar que se trata de una estructura esencialmente 
paradójica: la libertad y la necesidad convergen. No hay predominio de la una 
ni de la otra sino un juego libre y a la vez reglado. Pero estas reglas no son 
evidentes, no se dejan notar y por tanto es como si no existieran, tal como es 
característica de la obra de arte: están en ella presentes tanto la naturaleza 
como el arte, esto es, la ausencia de reglas y la sujeción a ellas.15 

Esta estructura de juego de imaginación y entendimiento aparece de algún 
modo en la transformación de aparición de phantasia en aparición perceptiva 
en Husserl, en la medida en que se opera en ambas una suerte de aprehensión 
de lo que en principio es inapresable. Pero dejémosla solo indicada, pues la 
teoría de Kant requiere el contexto de la creación y recepción artísticas y en 
Husserl se trata por ahora solamente del presente del acto de imaginar, que 
carece por ahora de toda estructura de validación o de sujeción a reglas a priori. 
Más adelante, la relación con Kant servirá para enriquecer la teoría de Husserl 
respecto de las puestas en imagen o figuraciones. Como en estas descripciones 
fenomenológicas de las apariciones de phantasia y de las imaginaciones o 
figuraciones estamos aún en una esfera privada, más adelante la relación con 
Kant podría ser de utilidad para entender cómo se da el paso del mero 
presente del acto imaginativo que por sí mismo es privado hasta el ámbito 
de los sistemas de validación (lo público) que opera en el arte y su recepción. 

Por lo pronto, para Husserl la imaginación es entonces la acción de trans-
formar las apariciones de la phantasia que por sí mismas son infigurables o 
inimaginables en imágenes; y en este transformar, asignar un presente (por 
ahora arbitrario) a lo que no lo tiene: pasar del no presente de la aparición de 
phantasia hacia el presente del acto imaginativo, efectuando así una transición 
hacia el plano de la temporalidad de la apariencia perceptiva, no de la percepción 
real. Por ello, hay que señalar que el presente del acto imaginativo resultante 
del imaginar lo inimaginable (los phantasiai) no es un presente real sino 
aparente. Con esta apariencia de presente tenemos entonces la perspectiva 
de lo subjetivo, de lo psíquico (el elefante que se nos presenta en el presente del 
acto imaginativo como un fictum). 

15 Kant, Immanuel. Crítica del juicio. Madrid: Espasa-Calpe, 2007, § 45, pp. 248-249. 



274 - Juan Carlos Montoya Duque

5. Más allá del privado imaginar: la phantasia y la intersubjetividad
Pero esta perspectiva queda enraizada en el presente del acto imaginativo, 

y por tanto en lo más privado del imaginar. Buscaremos ahora el camino hacia 
una suerte de imaginación pública, ligada íntimamente con la intersubjetividad. 
El giro que debemos dar entonces es el que va desde la consideración de las 
apariencias perceptivas propias de la figuración imaginativa (bajo el modo del 
“como si”) hacia la consideración de la phantasia y sus apariciones. No se trata 
ya de operar la transformación figurativa de las apariciones inapresables de la 
phantasia en imágenes perceptivas o, lo que es lo mismo, apariencias perceptivas, 
sino de considerar en sí mismas las apariciones de phantasia. Curiosamente, 
es justo en estas apariciones de phantasia, más exactamente en una variante 
suya, en donde Husserl encuentra el camino hacia la intersubjetividad. Esta 
variante de las apariciones de phantasia es la “phantasia perceptiva”. En el texto 
número 18 de Hua XXIII, Husserl desarrolla esta importante noción a la luz de 
consideraciones sobre el papel de la phantasia en las representaciones teatrales. 
Menciona a menudo a Wallenstein de Schiller y a Ricardo III de Shakespeare. 
El interés del enfoque es aquí estético, desarrollado a partir de ejemplos de 
representaciones teatrales; pero creemos que se trata de análisis extensibles 
mutatis mutandis hasta las demás artes.

Ya habíamos mencionado el hecho no exento de inquietudes de que la 
phantasia y la percepción guardan en común el que se diferencian de la 
estructura bífida compuesta por Bildobjekt-Bildsubjekt y, en esta medida, que lo 
que en ellas se intuye se da directamente, sin intermediarios. No obstante, las 
diferencias han sido también señaladas y son notables. 

En el texto mencionado, Husserl desarrolla la noción de “phantasia 
perceptiva”, mediante la cual logra determinar una sorprendente función de 
la phantasia en el campo de la percepción. Recordemos que la diferencia más 
notable de phantasia y percepción viene dada por el hecho de que en la phan-
tasia lo fantaseado es no presente, mientras que en la percepción es presente. 
La primera es proteiforme, discontinua e intermitente; la segunda es estable, 
unitaria, sintética, cósica, en el flujo de cambios perceptivos. La noción de 
phantasia perceptiva pone de relieve un tipo de acto en el que están co-implicados 
phantasia y percepción, por tanto, en el que confluyen tanto lo proteiforme, 
discontinuo e intermitente como la unidad sintética e interdependiente, así 
como el no presente de phantasia y el presente perceptivo. 

Llama al punto la atención el cómo sería posible el presente y no presente 
a la vez; cómo sería posible una actividad de la phantasia en la que propiamente 
se percibiera. Pero las realidades que validan esta pretensión no hay que 
inventarlas sino que están dadas. Están en el teatro, en la pintura, la música, 
los relatos de ficción y la poesía. Estas son producciones en las que es 
evidente la participación principalísima de la phantasia tal como fue descrita 
hasta ahora (proteiforme, discontinua, intermitente), también es en ellas 
evidente la participación de la imaginación, que pone en imagen o figura el 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 275

no presente de la phantasia y lo trae a cuasi-experiencia. Pero todo esto es 
aún insuficiente, pues permanece circunscrito en una esfera muy privada del 
imaginar. 

Aun cuando el arte es predominantemente producto de la imaginación, y de 
una imaginación de cuño privado o subjetivo como la descrita, es notable en él 
que participa también de procesos comunitarios o intersubjetivos. Este último 
carácter es fundamental, pues desde determinado punto de vista no puede 
haber obra de arte que se sustraiga a su vinculación con la historia, el mundo, la 
verdad, etc. Una de las filosofías del arte más ambiciosas y extensamente 
enriquecida con análisis particulares de obras y épocas artísticas que conocemos, 
la de Hegel, llegó a comprender la función del arte como absoluta, junto con la 
religión y la filosofía, lo que quería decir que el arte tenía una vinculación directa 
con el mundo y, específicamente, con la verdad en sentido absoluto.

 Husserl es consciente de que el arte no está hecho solo de estas apariciones 
y apariencias de percepciones discontinuas, intermitentes y proteiformes, sino 
que ofrece por doquier, cuando menos, una cierta unidad narrativa, pictórica, 
musical. Como indica Claude Romano:

Si Husserl, en sus análisis generales, excluía toda necesidad de una unifi-
cación de objetos imaginados en el seno de una misma trama temporal y 
espacial, se dedica a partir de ahora a describir esta unidad […]. La imagina-
ción literaria no es una imaginación libre sino guiada, sin perder por esto su 
autonomía relativa. En lugar de una rapsodia de actos independientes, tenemos 
ahora algo así como el analogon de un mundo en el que se emplazan los objetos 
y los acontecimientos ficticios, unificados por un único continuum temporal y 
dan lugar a una cuasi-experiencia coherente, ordenada […] El mundo de la 
ficción es a la vez indeterminado bajo muchos aspectos y coherente.16 

A través del concepto de phantasia perceptiva puede entenderse cómo ocurre 
en el campo de la praxis una experiencia del arte intersubjetiva. Incluso, indica 
Marc Richir, la phantasia “perceptiva” es, en general, la base más arcaica del 
encuentro intersubjetivo. Ocurre lo mismo en el encuentro con la obra de arte 
que con el encuentro con el otro. Veamos.

 La phantasia perceptiva pone en presencia un objeto no presente. Notemos 
que es diferente que lo ponga en presencia a que lo haga presente. El presen-
te solo es propio de la percepción de una realidad actualmente presente en 
“carne y hueso” (leibhaft da) o de la apariencia perceptiva que encontramos 
en las llamadas imágenes mentales. La presencia designa un tipo de dación 
en la que lo dado como tal no es identificable, esto es, no está dado por una 
quididad, su dación no es cósica, no es dóxica. No es presente sino presencia. 
De esta presencia no podemos predicar qué sea, no sabemos lo que es. No obs-
tante esta carencia, su presencia es evidente, está ahí. Presencia sin presente 
asignable. Úrsula Iguarán en presencia pero sin presente asignable a priori. 

16 Romano, Claude. Op. cit., p. 37. 



276 - Juan Carlos Montoya Duque

Doña Eduviges Dyada y Pedro Páramo en presencia pero sin que sepamos qué 
son, sin un presente perceptivo ni una apariencia perceptiva que pongan directa 
o indirectamente una relación con el presente. Presencia escueta, incontes-
table, evidente que, por decirlo, nos deja mudos. La relación con Ricardo III 
no es una relación perceptiva ni de apariencia perceptiva, no es cósica, no es 
dóxica; es una relación de presencia. Para aprehenderlo como tal no necesito fi-
gurarlo en imágenes físicas o imaginármelo a través de imágenes psíquicas de 
tal o cual manera, no tiene que estar parado frente a mí en efigie o retratado 
en un cuadro; no necesito decir qué es o qué representa. Todo esto sería empo-
brecimiento de una presencia extraordinariamente rica e inagotable. Estos 
personajes están ahí, antes que conocerlos los re-conocemos, hablamos de 
ellos a menudo como si de amigos se tratara, aprendemos cosas de ellos y les 
criticamos y admiramos otras, pero al igual que un amigo, que una persona 
cualquiera, no sabemos qué son y no somos los llamados a decirlo. Nuestra 
mirada es testigo de su presencia y nada más. 

La noción de persona juega aquí un papel importantísimo. El trabajo que 
se ha hecho sobre el rostro en Emanuel Levinas y su transición hacia la noción 
de icono en el marco del llamado “fenómeno saturado”, quizás tenga mucho 
que decirnos en relación con esto. La noción clave en este punto es la dimen-
sión de la alteridad. Sobre esta se ha dicho: “Esta dimensión destituye el 
privilegio de la relación cognoscitiva con el mundo, confinado por la metafísica 
egológica a la condición de materia y contenido de la representación, para 
abrir esta conciencia a la experiencia de un mundo no-cósico, ni llanamente 
representable, ni comprensible, ni objetualmente asumible, ni tematizable: la 
relación del cara-a-cara, el encuentro con el otro”.17

6. Maurice Blanchot: la imagen, la semejanza cadavérica
No existen referencias explícitas de Maurice Blanchot a la fenomenología 

de Husserl. En El espacio literario desarrolla consideraciones bellas y hondas 
sobre la imagen, en el contexto de la creación y recepción artísticas. Nuestro 
interés reside en la concepción que allí desarrolla sobre la imagen, que por 
sus características creemos que cabe situarla en las antípodas de la fenome-
nología. Por lo menos de la fenomenología entendida lato sensu. No obstante 
esta distancia acusadísima, creemos que se trata de análisis que, avanzando 
en direcciones opuestas, encuentran quizás múltiples puntos de encuentro, 
generando choques y conflictos muy ricos y quizás inspiradores. 

Desde el punto de vista de la fenomenología y su teoría de la imaginación 
que hemos expuesto (en su doble acepción: imaginar o figurar y phantasia en 
cuanto fuente de apariciones discontinuas) podríamos afirmar que puede verse 
ensanchada y enriquecida en un diálogo con Blanchot. El concepto de “phan-

17 Restrepo, Carlos E. “Otra filosofía primera”. En: La remoción del ser. La superación teológica de 
la metafísica. Bogotá: San Pablo, 2012, p. 120. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 277

tasia perceptiva” que desarrolla Husserl en el texto 18 de Hua no ha sido 
al parecer muy desarrollado por él mismo ni por estudios posteriores. Nos 
parece que en esta noción está sembrada la semilla que puede permitir com-
prender experiencias del mundo marginales con relación a la experiencia 
fenomenológica canónica. Una de estas experiencias, como hemos sugerido, 
es la experiencia del arte en la que está en juego la ausencia de intencionalidad, 
y en consecuencia, en las experiencias en que la pareja subjetividad-objetividad 
falta. 

Atentos a la noción de arte como experiencia de resquebrajamiento de la 
subjetividad y todo lo que ello implica, y aún más, atentos a la noción de un 
arte en el que ya ni siquiera se plantea la instancia de la subjetividad porque 
no es necesaria, porque querer anularla implica permanecer en sus predios, 
queremos revisar el concepto de phantasia perceptiva, con el fin de determinar 
si hay allí un límite de la fenomenología que no necesariamente la limite en 
sentido negativo, sino que abra acaso nuevas posibilidades de comprensión 
de experiencias que se sustraen a los análisis llevados a cabo con las herra-
mientas tradicionales.

Blanchot no tiene en sus reflexiones el horizonte de la fenomenología, pero 
el empleo de muchos de los términos de esta en relación con los mismos 
problemas estudiados por él es muy sugerente. Habla por ejemplo de “imagen”, 
de la “visión” y del “ver”, del “mundo”, del “sentido” y del “ego cogito”. Para este 
el arte es imagen. Sobre esta indaga así: “¿Por qué la fascinación? Ver supone 
la distancia, la decisión que separa, el poder de no estar en contacto y de 
evitar la confusión en el contacto. Ver significa que, sin embargo, esa separación 
se convirtió en encuentro. Pero, ¿qué ocurre cuando lo que se ve, aunque sea 
a distancia, parece tocarnos por un contacto asombroso, cuando la manera 
de ver es una especie de toque, cuando ver es un contacto a distancia, cuando 
lo que es visto se impone a la mirada, como si la mirada estuviese tomada, 
tocada, puesta en contacto con la apariencia”.18 

La imagen no es aquí apariencia en el sentido clásico del término. No está 
contrapuesta a la esencia. No puede entenderse la imagen como la contrapar-
tida de lo real, ni puede adjudicarse a esta relación un vínculo dialéctico, en el 
que apariencia y esencia encuentran solución de continuidad en un término 
absoluto, el sujeto, trascendental, por ejemplo. La mirada aquí es vacía, se da 
sin objeto. La relación noético-noemática está suspendida, pues se trata de 
una mirada que no ve nada, sin dejar no obstante jamás de ver. 

Hegel decía que a la esencia le es esencial la apariencia y para Husserl el 
problema central en relación con sus análisis de la imagen es el de cuál es 
la relación de la imagen con el mundo, con la verdad y lo real. Siempre tras 
toda mirada hay algo mirado, hay mundo. Husserl describe las imágenes de la 
imaginación (no las de la phantasia) ubicándolas como un “quasi” en relación 
con el mundo auténtico presente de la percepción y se queda sorprendido 

18 Blanchot, Maurice. El espacio literario. Barcelona: Paidós, 1992, p. 25. 



278 - Juan Carlos Montoya Duque

ante las imágenes discontinuas, intermitentes y proteiformes que emanan casi 
como revelaciones de la phantasia. ¿Por qué la sorpresa de Husserl ante estas? 
Porque no puede explicar su procedencia, porque toda “imagen” de phantasia 
suspende las relaciones espacio-temporales. Diríamos, yendo más allá de lo 
que Husserl dice, que la imagen aquí es sin espacio y sin tiempo.

Para Blanchot la imagen, donde reina la fascinación, instaura el tiempo de 
la ausencia de tiempo. Y en cuanto a su ubicación espacial esta es “semejanza 
cadavérica”, funciona igual que un cadáver, en cuanto este escapa a todas 
las categorías comunes: “Lo que se llama despojo mortal escapa a todas las 
categorías comunes: hay frente a nosotros algo que ni es el viviente en per-
sona, ni una realidad cualquiera, ni el que estaba vivo, ni otro, ni ninguna otra 
cosa. Lo que está allí, en la calma absoluta de lo que ha encontrado su lugar, 
no realiza, sin embargo, la verdad del estar plenamente aquí. La muerte sus-
pende la relación con el lugar, aunque el muerto se apoye pesadamente como 
si fuese la única base que le queda. Justamente esta base falta, falta el lugar, 
el cadáver no está en su sitio. ¿Dónde está? No está aquí y, sin embargo, no 
está en otra parte; ¿en ninguna parte? Pero es que entonces ninguna parte 
está aquí. La presencia cadavérica establece una relación entre aquí y ninguna 
parte. Primero, en la cámara mortuoria, y sobre el lecho fúnebre, el reposo 
que hay que preservar muestra hasta qué punto es frágil la posición por exce-
lencia. Aquí está el cadáver, pero aquí, a su vez, se convierte en cadáver: ‘aquí 
abajo’, en términos absolutos, sin que ningún ‘allá arriba’ se exalte todavía. 
El lugar donde se muere no es un lugar cualquiera. Este despojo no se trans-
porta fácilmente de un sitio a otro: el muerto acapara celosamente su lugar, y 
se une con él hasta el fondo, de tal modo que la indiferencia de ese lugar, el 
que no obstante sea un lugar cualquiera se convierte en la profundidad de su 
presencia como muerto, se convierte en el soporte de la indiferencia, la inti-
midad desmesuradamente abierta de un ninguna parte sin diferencia que, sin 
embargo, debemos situar aquí”.19 

La imagen como el cadáver irrealiza el lugar, suspende toda relación con 
el ahora y el aquí, toda relación con un más acá y un más allá. Reparemos 
entonces en que la imagen no está situada espacio-temporalmente. Rasgo 
que de algún modo reconoce Husserl en las apariciones de la phantasia, dadas 
sus características informes y, sobre todo, en la phantasia perceptiva, en la 
que se da, paradójicamente, una percepción de irrealidades: Ana Karenina, 
Ricardo III, Wallenstein, Eduviges, Pedro Páramo, la VII Sinfonía de Beethoven, 
la Montaña de Sante-Victoire. Estos no son reales, no son ningún presente: 
son pura presencia. Llama poderosamente la atención el que Husserl recurra 
a la noción de Leibkörper para explicar cómo por analogon percibo a Ricardo III 
en el cuerpo del actor que lo interpreta. No lo percibo como una figuración 
de Ricardo III sino como si fuera él mismo, con conciencia de que él no existe 

19 Ibíd., p. 245.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 279

realmente en otro lugar sino aquí y ahora merced al cuerpo vivo del actor. 
Es que percibo al personaje de la obra de teatro a través de mi cuerpo vivo, 
no como fragmentos o figuraciones de esta o aquella realidad, es decir, como 
fragmentos de la realidad que es Ricardo III, sino como unitario, dado de mane-
ra simple, completa y directa a la percepción de phantasia. La percepción de 
phantasia mediante la que percibo al personaje no es gradual sino absoluta. 
Es de una vez y para siempre, sin que termine, sin embargo, de percibirlo. 
La razón por la que llama la atención el que Husserl hable de cuerpo vivo es 
porque contrasta poderosamente con el cadáver del que Blanchot nos ofrece 
una descripción. Para Blanchot, el artista está “en su” obra como el cadáver 
en su sitio. Por eso la pregunta que le hace al cadáver podríamos hacérsela 
nosotros al artista: “¿Dónde está? No está aquí y, sin embargo, no está en otra 
parte; ¿en ninguna parte? Pero es que entonces ninguna parte está aquí”. Esta 
es quizá la exigencia de Rilke cuando habla así: “no hay ni aquende ni allende, 
sino la gran unidad, en la que habitan lo seres que nos exceden, los ángeles”.20 
El artista está situado en la ausencia de lugar, irrealizado, muerto. De nuevo, al 
respecto, Rilke en la primera de las Elegías:

[…] Y el estar muerto es penoso
y lleno de aprendizaje para percibir poco a poco 
un rastro de eternidad. –Pero los vivientes cometen 
todos el error de diferenciar con excesiva contundencia. 
Los ángeles (se dice) no sabrían a menudo si van 
por entre vivos o por entre muertos. La corriente eterna
arrastra siempre consigo todas edades 
a través de ambos reinos y en ambos los acalla.21 

El Leibkörper es el recurso fenomenológico que mantiene incólume la sub-
jetividad y la intersubjetividad, así como su acción constituyente de mundo y 
sentido de mundo. Un cadáver no puede ser constituyente de mundo, pero 
tampoco es la pura pasividad, pues está en una radical ambigüedad “entre” 
las cosas: es un aquí absoluto, sin relación con un allá. El artista como cadá-
ver suspende su relación con el mundo, con la verdad y lo real. Su obra, en 
cuanto imagen, no representa, ni habla de esto o aquello, ni establece víncu-
los con la historia y la verdad, con la acción en el mundo ni afirma su ego y su 
posición actuante en el mundo. Su obra, más bien, suspende toda relación 
posible con el mundo, la hace imposible. No es que haga posible lo imposible, 
la muerte, pues eso sería imaginar lo inimaginable, sino que hace imposible 
hasta la posibilidad más propia. Imagen sin modelo, sin referencias externas 
ni internas, la imagen como pura “intimidad desmesuradamente abierta de un 

20 Rilke, Rainer Maria. “Una carta sobre las Elegías del Duino”. En: Las elegías del Duino. 
Medellín: Universidad de Antioquia, 2010, p. xxxviii.

21 Ibíd., p. 10.



280 - Juan Carlos Montoya Duque

ninguna parte…” como dice Blanchot, es decir, como intimidad con el afuera. 
La muerte del autor, como lo llamó Roland Barthes, establece una relación de 
la imagen con el mundo caracterizada por la “esquicia”, por la diferencia en 
cuanto tal, por una diferencia sin semejanza, sin contradicción, sin identidad. 

Así entendemos en cierto sentido el poema de Jorge Mario Mejía Toro:

No hay copia
que no deba nada
al modelo

enseñaba el maestro

Su discípulo le refutó
tomándole el molde
para la mascarilla mortuoria.22

Bibliografía

Blanchot, Maurice. El espacio literario. Barcelona: Paidós, 1992.
Kant, Immanuel. Crítica del juicio. Madrid: Espasa-Calpe, 2007.
Husserl, Edmund. Phantasia, conscience d’image, souvenir. Grenoble: Jérôme 

Millon, 2002.
Marion, Jean-Luc. El cruce de lo visible y lo invisible. Madrid: Ellago, 2006.
Mejía Toro, Jorge Mario. Álabe. Medellín: Universidad de Antioquia, 2006.
Restrepo, Carlos E. “Otra filosofía primera”. En: La remoción del ser. La 

superación teológica de la metafísica. Bogotá: San Pablo, 2012.
Richir, Marc. “Imaginación y Phantasia en Husserl”. En: Eikasia. Revista de 

Filosofía, año VI, 34, 2010.
Rilke, Rainer Maria. “Una carta sobre las Elegías del Duino”. En: Las elegías 

del Duino. Medellín: Universidad de Antioquia, 2010.
ROMANO, Claude. “La consistance de l´imaginaire”. En: Studia Phaenomeno-

logica VIII, 2008.
Sartre. Jean Paul. Lo imaginario. Buenos Aires: Losada, 1964.
 

22 Mejía Toro, Jorge Mario. Álabe. Medellín: Universidad de Antioquia, 2006, p. 64.



Hermenéutica y cotidianidad
Hermeneutics and the Quotidian

Juan Manuel Cuartas Restrepo
Universidad EAFIT

Colombia

Resumen
El presente ensayo se propone poner 

en situación las nociones de ‘hermenéu-
tica’ y ‘cotidianidad’. En los espacios 
sociales se ofrecen los quehaceres y las 
vivencias de las personas enfrentadas al 
tiempo y al trámite con las cosas. Al ob-
servar y al preguntar, se impone interpre-
tar, vincular las ideas con la descripción 
de los eventos para intentar comprender 
cómo la cotidianidad funda espacios 
comunes que se cargan de sentido. La 
interpretación hermenéutica de la coti-
dianidad discurre en estas páginas bajo 
tres horizontes de observación: el ‘espa-
cio social’, la ‘velocidad’ y el ‘accidente’, 
cuya significación y comprensión traza 
un parangón entre subjetividad y moder-
nidad.

Palabras clave: hermenéutica, co-
tidianidad, espacio social, velocidad, 
accidente, Hans-Georg Gadamer, Henri 
Lefebvre.

Abstract
The present paper seeks to position 

the notions of “hermeneutics” and “the 
quotidian” (from day to day, a regular 
daily occurrence). People’s chores and 
experiences taking place in social spa-
ces, confronts them against time and the 
process of things. Observing and ques-
tioning impose an interpretation linking 
ideas with the description of events, in 
order to understand how everyday com-
mon areas are loaded with meaning. The 
Hermeneutic interpretation of daily life 
is explained in these pages under three 
horizons: “social spaces”, “speed” and 
“accident”; which meanings and com-
pressions trace a paragon between sub-
jectivity and modernity.

Key words: Hermeneutics, quotidian, 
social spaces, speed, accident, Hans-
Georg Gadamer, Henri Lefebvre.



282 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

Exordio
La cotidianidad es algo más que hábito o comportamiento; es movilización 

y puesta en relación de los individuos a través de su temporalidad y sus accio-
nes, su memoria y su lenguaje; lo interior y lo exterior, espacio y devenir. Si se 
consigue inferir que la cotidianidad no se confunde con el simple paso de las 
horas, con la fatiga de la jornada, con la programación de actividades o con la 
llegada de la noche, estamos en la posibilidad de considerar que esta alude al 
tipo de relaciones que se pueden entablar entre individuos y lenguajes; rela-
ciones de sentido en el tratamiento con los lugares y con los objetos. Y en la 
medida en que cada relación está atravesada por la observación, evaluación, 
e interpretación del sentido que cobra cada elemento, hay allí un acto herme-
néutico que se reclama desde la cotidianidad. Indagar ese sentido indica la 
puesta en relación entre la hermenéutica y la cotidianidad.

Cuando se da forma a determinadas acciones, involucrando en ellas ritmos 
particulares que las sustentan y definen, se puede decir que tales acciones 
se inscriben en el marco de lo cotidiano; asimismo, cuando se considera que 
algo se ha levantado desde la materia bruta ‘original’ hasta conseguir darle 
una forma definida en un espacio, el registro de su formación se recoge en las 
interpretaciones granjeadas en la cotidianidad. En ambos casos es tangible 
cómo acciones y objetos hacen apropiación del tiempo y los saberes huma-
nos que serán leídos a partir de las formas conseguidas, y de la reconstrucción 
de su sentido. 

Hay un mundo del que nos ocupamos a diario, que está relacionado con 
nuestra propia existencia; se trata de la cotidianidad, que debemos enten-
der como el territorio de los días, al que le damos forma bajo la puesta en 
relación de objetos, símbolos, individuos, y la memoria misma, como forma 
viva del ser y del lenguaje. El mundo de la cotidianidad nos entrelaza, como 
si declarásemos que cada evento del ‘mundo de la vida’ nos da forma como 
ser-en-el-mundo. En el filme Le mystère Picasso, producido y dirigido por H. G. 
Clouzot (1956), se muestra cómo, en un acto de la plena cotidianidad, el artista 
guerrea con los pinceles realizando trazos, sobreponiendo colores, deduciendo 
formas, haciendo del pintar algo equivalente a cualquier otra toma de 
postura dispuesta en la cotidianidad. Yendo a un ejemplo, la cotidianidad de 
las acciones de Picasso como pintor podría mirarse comparativamente con la 
actitud, a su vez cotidiana, de sentarse a la mesa para tomar un café, cuando 
la inclinación del torso, la extensión del brazo, la destreza de los dedos para 
tomar la taza, la concentración de la mirada, el contacto de los labios con el 
borde de la taza, sorber, degustar, ingerir y todo lo demás, nos mueven 
discernir que se ha llevado a cabo una obra de arte que, como la de Picasso, 
ha podido ser vista, analizada e interpretada.

Al igual que en la cotidianidad, la hermenéutica refiere de qué manera en 
los usos del lenguaje, algo de la comprensión humana va tomando forma; una 
conversación amable, la lectura de una obra que nos motiva, la sentencia de 
un juez fundado en su discernimiento de la ley, la ejecución musical de un 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 283

intérprete, la traducción de un pasaje, son eventos hermenéuticos que nos 
revelan ir de la mano con la cotidianidad. Como si cada acción y cada obra 
se reescribieran en el ejercicio del observador y del lector, quienes ingresan 
en ellas aportando de su propio tiempo una vivencia que se define como la 
organización de un sentido que se consigue identificar. Podemos decir así que 
la hermenéutica nos ha permitido llegar a la cotidianidad, pero lo cierto es que 
ya la cotidianidad se ofrecía desde una historicidad que involucraba nuestras 
acciones en una pluralidad de sentidos. 

Resulta improcedente considerar la cotidianidad, si no se da importancia 
al tipo de vínculos que definen las prácticas e intercambios, como resulta 
imposible cumplir la tarea de la hermenéutica, si no se busca la comprensión 
a través de prácticas como la traducción e interpretación, que ponen en situación 
de relación dos o más universos de significación. A este respecto hay, en las 
tesis de Ser y tiempo (1927), de Martin Heidegger, una valoración hermenéutica 
de la cotidianidad que permite comprender la carga de verdad de nuestra 
temporalidad y nuestra experiencia. 

La cotidianidad –escribe Heidegger– se refiere al modo como el Dasein ‘vive 
simplemente su día”, ya sea en todos sus comportamientos, ya solo en 
algunos, bosquejados por el convivir. A este cómo le pertenece, además, el 
hallarse a gusto en lo acostumbrado, aunque obligue a cargar con lo penoso y 
“desagradable”. El mañana del que la ocupación cotidiana está a la espera es 
el “eterno ayer”. La monotonía de la cotidianidad toma como mudanza lo que 
cada día trae consigo. La cotidianidad determina al Dasein incluso cuando éste 
no haya hecho del uno su “héroe”.1

1 HEIDEGGER, Martin. Ser y Tiempo. Trad. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga. Santiago de Chile: 
Editorial Universitaria, 1996, p. 386.



284 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

La cotidianidad toma distancia de simulacros y falsificaciones en la medida 
en que conjuga en la experiencia el verdadero sentido del ser y de las cosas. 
Por ejemplo, recolectar es una acción enmarcada en la temporalidad de la vida 
rural, para cuya ejecución se acondiciona el cuerpo inclinándolo hacia el suelo 
para tomar contacto con los frutos o con los deshechos; esto significa que en 
ningún caso es falso quebrar la espalda, atrapar con la mano, sopesar y reco-
lectar. Todo esto no puede ser menos que verdad, un quehacer fundado en las 
vivencias, o como expone Hans-Georg Gadamer: “son ellas [las verdades] las 
que en cierto modo toman posesión de nosotros”.2

1. Cotidianidad, vivencia de lo cercano
Abro un libro sobre la cotidianidad en Corea del Sur, en la década de 1990, 

ofrecido en instantáneas fotográficas pintorescas y amables: el cruce de lu-
ces largas en una avenida infinita, la instantánea parálisis de los transeúntes 
en la calle más angosta y congestionada que pueda imaginarse, la mirada de 
angustia de los hombres de los puentes iluminados por una fogata de humo, 
el salto a medio camino de un perro que evita un charco pero también las 
llantas de un automóvil, la impracticable paz de los taxistas en una esquina de 
plaza, el difícil ascenso de dos árboles gemelos hacia el cielo infinito enfrente 
de un rascacielos, la sonrisa de un bebé en un coche con una gran marquilla 
de coca-cola, el atleta callejero que se escurre el sudor y mira a una meta im-
posible en medio de la congestión, las sombras de dos viejos que se unen y 
alcanzan otra sombra, la de un largo edificio, el vacío de las encías de un niño 
que vende periódicos, el impacto de la valla de Marlboro al lado de una iglesia 
que aparece desnuda, la exultación de la portada de una revista pornográfi-
ca con dos grandes senos de mujer rematados en zarcillos dorados, el farol 
adormilado a la entrada de un prostíbulo donde un aviso reza “avise antes de 
entrar”, la infinita profusión de cosas en un hipermercado que se prepara para 
cerrar sus puertas, una flor caída en una calle húmeda, con un hombre y una 
mujer al fondo que se alejan por distintos caminos, los músculos furiosos de 
dos balseros que se hacen gestos obscenos de una barca a la otra, la pancarta 
de un político al que le han pintado labios de mujer, el desfile de niños que 
marcha por la ciudad como confinados de guerra, la cacha de un revólver que 
asoma en el pantalón de un sujeto cualquiera, la bella mujer que insulta a un 
conductor, el casco en el suelo de un obrero caído de un andamio, las manos 
de un pianista que golpea el piano con violencia, etc. …la ciudad en silencio, 
detenida, a la que la lente de la cámara le ha practicado su oficio de taxider-
mista, la ciudad que se ha dejado ver, que ha estado ahí, que ha sido objeto 
de conocimiento, y sin embargo, de un momento a otro, no corresponde ya 
más con la anterior enumeración de instantáneas… Es otra siempre la coti-
dianidad, otro el tiempo, los espacios, las personas y las cosas. Se llega y se 
comprende que ‘frágil ha sido el instante de la contemplación’… 

2 GADAMER, Hans-Georg. Verdad y método I. Trad. Ana Agud Aparicio – Rafael de Agapito. 
Salamanca: Sígueme, 2007, p. 565.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 285



286 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

Volvamos sobre esa idea: ‘el frágil instante de la contemplación’… La ciudad 
ha tornado frágil toda plenitud humana, y solo cabe a la contemplación –origen 
del misticismo, la poesía y la filosofía– ser la vivencia por excelencia. Pero si 
es frágil la contemplación, si significa un instante que se pierde, es frágil en 
consecuencia la sonrisa, frágil la flor, el cristal, la mirada, la lágrima empozada, 
las columnas del puente, los gestos del mendigo, la presión de la mano sobre 
el pito del autobús, en fin, frágil la promesa de repetirlo todo representándolo 
en las artes y la literatura. Espacio para la valoración de la experiencia, para la 
vida vivida como cuerpo, la contemplación nos señala el vínculo profundo que 
se presenta entre hermenéutica y cotidianidad.

La cotidianidad puede definirse lacónicamente como la ‘vivencia de lo 
cercano’, cuando la orientación o el ritmo y el sentido de las acciones en las 
que resolvemos el tránsito de los días, nos explota en los ojos por su proxi-
midad. Buscando identificar un principio común entre la hermenéutica y la 
cotidianidad, no hallamos otro diferente a: lo cercano, concepto que merece un 
tratamiento particular; realicemos dos consideraciones:

a.	 A medida que se va dando forma a la cotidianidad, es claro que todo 
cuanto reconocemos, nos va poniendo a menor distancia, aproximán-
donos a las personas, a los lugares o a los objetos; así, cuando se tiene 
la voluntad de tener contacto con algo, lo tomamos con las manos, no 
para apropiarlo, sino para dar lugar a una vivencia que se ilustra en un 
arrimarse, un estar cerca y continuo. En el mismo sentido, puede decir-
se, mostramos el mundo a alguien, digamos, a un niño, algo que se torna 
imposible a la distancia; ingresa en este ‘mostrar el mundo’ la probidad 
de la presencia y los lenguajes dirigidos al otro desde una cercanía fun-
damental. Aún en la cotidianidad, podríamos preguntar ¿qué ilustran 
las peleas cuerpo a cuerpo?, los contendores se acercan al punto que 
pueden leerse mutuamente los gestos de fatiga y de furor, de no ser así, 
¿cómo sería posible el choque de los puños, las patadas, el arrebato 
de los insultos? Otro tanto habría para señalar de las batallas del amor, 
donde la osadía de alcanzar la cercanía del otro define el curso de los 
acontecimientos; el beso, el halago, la caricia. En un opúsculo gracioso 
titulado El filósofo casado o el marido avergonzado de serlo, Tomás de Iriarte 
refiere: “No me acerco a esa beldad, por temer / Me deslumbren sus 
reflejos”.3 Queda aludido aquí que el acercamiento es un evento en el 
que cada ser impone su volumen corporal como una radiación motiva-
da por la presencia y la lectura del otro: esperar la llegada del autobús, 
responder el teléfono, golpear a la puerta, acercarse a un perro o a otro 
animal, estrechar la mano a alguien, etc.

b.	 Aplicado al tiempo, lo cercano retrata en la cotidianidad la vivencia de 

3 De IRIARTE, Tomás. “El filósofo casado o el marido avergonzado de serlo”. En: Teatro origi-
nal completo. Edición de Russell P. Sebold. Madrid: Cátedra, 2010, p. 233.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 287

la proximidad de las horas, como un ritmo y una compulsión que nos 
bota de la cama, nos dispone a la mesa, nos lanza a las ocupaciones, 
coordina los encuentros, mide la duración de los eventos, en fin. 
Considerado en estos términos, poco a poco se van acercando los días 
en el calendario, como se ven llegados los grandes momentos, o se 
acerca el derrumbe de las cosas o la muerte. Gadamer alude a la 
historicidad de la comprensión como principio hermenéutico que permite 
la interpretación de los eventos de la vida, en tanto que estos están 
cargados de sentido. La consideración de Gadamer parece aplicada a 
la cotidianidad misma, y sin embargo se propone sustentar el trabajo 
de todo intérprete en relación con la historicidad de la comprensión 
hermenéutica. “Toda interpretación correcta –escribe Gadamer– tiene 
que protegerse contra la arbitrariedad de las ocurrencias y contra la 
limitación de los hábitos imperceptibles del pensar, y orientar su 
mirada ‘a la cosa misma’ (que en el filólogo son textos con sentido, que 
tratan a su vez de cosas). Este dejarse determinar así por la cosa misma 
no es evidentemente para el intérprete una ‘buena’ decisión inicial, 
sino verdaderamente ‘la tarea primera, constante y última’. Pues lo que 
importa es mantener la mirada atenta a la cosa aún a través de todas 
las desviaciones a que se ve constantemente sometido el intérprete en 
virtud de sus propias ocurrencias”.4

 
Como comprensión de lo anterior, el sociólogo francés Henri Lefebvre 

reconoce el valor que cobran las prácticas ordinarias, resaltando la apropia-
ción que cada individuo y cada grupo van derivando de su estar y relacionarse, 
de su tratar con los objetos y su proyectarse en los ‘espacios sociales’, siendo 
este, como tal, un producto (social). Tal estado de cosas implica lo siguiente:

1.	 “El espacio-natural (físico) se aleja. Irreversiblemente”.5 Esta implica-
ción conlleva una reflexión sobre la naturaleza (o ‘materia prima’), que 
ha sido transformada por las fuerzas vivas de la sociedad, precisamente 
para construir su espacio (la naturaleza, que ha sido arrasada para dar 
lugar a nuevos espacios que se supone darán bienestar al hombre, deja 
en consecuencia de ser espacio del mito para convertirse en utopía).

2.	 “Cada sociedad (por tanto cada modo de producción con las diversidades 
que engloba, las sociedades particulares donde se reconoce el concepto 
general) produce un espacio, el suyo”.6 Implicación que tiene que ver 
con el hecho de que cada sociedad produce su propio espacio. “El es-

4 GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método I. Op. cit., pp. 332-333.
5 LEFEBVRE, Henri. La production de l’espace. Paris: Éditions Anthropos, 2000, p. 39.
6 Ibíd., p. 40.



288 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

pacio social –plantea Lefebvre–, contiene en su asignación de lugares 
(más o menos) apropiados, las relaciones sociales de reproducción, a saber 
las relaciones bio-fisiológicas entre los sexos, las edades, con la orga-
nización específica de la familia — y las relaciones de producción, a saber la 
división del trabajo y su organización, por tanto las funciones sociales 
jerarquizadas”7. 

Dichas implicaciones dan lugar a la configuración de tres espacios especí-
ficos, así descritos por Lefebvre:

a.	 La práctica espacial, que engloba producción y reproducción, y consiste 
en la relación que cada persona establece cotidianamente con su espacio 
y con su realidad urbana, a la que Lefebvre da el nombre de: “espacio 
percibido”.

b.	 Las representaciones del espacio, entendida como el espacio concebido por los 
urbanizadores o los tecnócratas en general, quienes planifican la 
ciudad. Se trata de la elaboración intelectual (o verbal) del espacio, de 
la concepción sobre la convivencia, de la distribución de determinados 
lugares que se supone darán bienestar al ciudadano.

c.	 Los espacios de representación, es decir, los espacios vividos a través de las 
imágenes y los símbolos que los acompañan. El espacio de los “habi-
tantes” o “usuarios” es también, en este sentido, el de los artistas y el 
de todos aquellos que lo describan y recreen, como los escritores, los 
filósofos, etc.

Estos tres espacios: el percibido, el concebido y el vivido, se entrecruzan, 
pudiendo cada individuo del grupo social pasar de uno a otro. Así planteado 
y vueltos de cara a la puesta en relación entre la hermenéutica y la cotidia-
nidad, de estos tres espacios el que resulta más interesante es el vivido, por ser 
propiamente el espacio de la expresión y de la acción; mientras que la relación 
que sostienen los individuos con los espacios concebido y percibido, puede ser 
pasiva, en el vivido es activa, pues es el espacio para la literatura, para el arte 
y también para la vida y la muerte. Lo descrito se reconoce en el trazado de 
las calles, en la ampliación de las avenidas y en las vías rápidas, que ilustran 
cómo un componente de la vida social ha cobrado la mayor prioridad: el 
vehículo automotor. La ciudad que en otros términos se concebiría como un 
espacio de circulación humana, ha roto formaciones urbanas tradicionales 
para abrir espacio a las vías por donde transitan con plena libertad los vehículos. 
La lección es evidente, como lo dicta Lefebvre: en virtud de la vivencia de lo 
cercano, en ese espacio tomado en propiedad, todo aquello que carezca de 
masa metálica, ruedas y celeridad será embestido y suprimido para ejemplo 

7 Ibíd., p. 41.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 289

de los tiempos. Signo y gesto de la civilización, las vías son cicatrices en las 
que se moviliza el poder de la transportación.

2. Pensar la velocidad, y otro tanto el accidente
En esta exposición, un elemento se destaca como absolutamente proble-

mático; se trata de la ‘velocidad’: la magnitud física que expresa el desplaza-
miento de un objeto por unidad de tiempo. Decidida en estos términos, no 
pareciera ser más que una propiedad del movimiento que se resuelve conforme 
a los términos de la ecuación, pero enmarcada en las variables del atropella-
miento de personas, la ‘velocidad’ representa el absoluto contraste entre un 
cuerpo (el vehículo) con masa superior y fuerza de desplazamiento mayor que 
otro cuerpo (el humano o el animal), que usualmente se encuentra detenido, 
sin fuerza de choque, sin talla, peso ni volumen equivalentes. ¿Qué analogía 
sería la correcta para entender la potencia de autos, buses, tractomulas, 
motocicletas, camiones, etc. como ‘derribadores de personas’? Deliberada-
mente, allí está el juego del boliche disponiendo la escena de seis formillas 
cuasihumanas ajenas a la celeridad y el rodamiento de una masa esférica lan-
zada con precisión y perfección; otro tanto las avalanchas de los ríos, derri-
ban puentes y arrastran casas sin pararse a considerar el valor de las formas 
vivas. Sea lo uno o lo otro, nada consigue detenerlos poniéndose de frente 
para contener su impacto o haciendo señas para atajarlos con las manos. 

A los automotores detenidos se les contempla en sus detalles, se admiran 
sus líneas con morbosa complacencia, se les aplican las yemas de los dedos 
para tocarlos y recorrer sus curvas; se prueba la ergonomía de su habitáculo como 
la cámara de un príncipe; luego viene la manipulación: la espalda en posición, 
la ejercitación de los brazos y las piernas, la versatilidad plena de todos los 
comandos. Pero puestos en movimiento, son los automotores expresión de la 
‘velocidad’: máximo ofrecimiento de la modernidad, que ha hecho destrozos 
la subjetividad trastocando los ritmos y proporciones de la cotidianidad. En su 
etimología, la palabra ‘velocidad’ retrotrae el término latino velocítas, derivado 
de velox, que señala todo aquello que se exhibe desplazándose con rapidez. A 
partir de aquí, todas las aplicaciones posibles de la velocidad en contraposi-
ción a la lentitud y a la quietud; una de ellas de gran importancia: la velocidad 
informática, que alude a la reducción de tiempo y espacio en el trámite de la 
información. Es a esta ‘velocidad’ a la que se refiere principalmente el soció-
logo francés Paul Virilio, que sin perder de vista la realidad de las colisiones 
y atropellamientos, tipifica en la noción de “accidente” un evento de sus-
pensión drástica de proyecciones de todo orden.8 Donde se presenta la velo-

8 Cf., PAOLI, Stéphane. “Paul Virilio: Penser la vitesse”. Documental producido para el Arte 
TV Canal en 2009. Subtítulos en Español. Disponible en: http://www.taringa.net/posts/vid-
eos/6820553/Paul-Virilio_-Pensar-la-velocidad-_Subt_---Libros.html



290 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

cidad, allí el accidente constituye el factor detonante que pregunta a posteriori 
por las condiciones del movimiento y su relación con las personas y las cosas. 
En el “accidente” descrito por Virilio (qué decir cabe si informático o material) 
se sortea la desconfiguración de los parámetros espacio-temporales de indivi-
duos y empresas involucrados en una cotidianidad absolutamente ingrávida.

No diremos tanto, porque quien conduce considera igualmente dar forma y 
sentido a su propia cotidianidad, que tiene presente, pasado y futuro. Aferrado 
al diseño técnico-mecánico de su vehículo, afronta con destreza el factor de 
la velocidad, como si se encontrara dispuesto en la nave del tiempo, que le 
acorta distancias, agregándole un “dominio” sobre la inercia, que le podría hacer 
explotar en añicos, como sucede cuando a aquellas cápsulas de velocidad las 
suspende el accidente, que las devuelven al presente. Esta representación 
de la velocidad no puede ser menos que objetiva, si bien arriesga reducir al 
absurdo su misma experiencia, en la medida en que la velocidad representa la 
negatividad infinita y absoluta del saber que creemos tener como expresión 
de la cotidianidad; veamos:

a.	 Hay ‘negatividad’ en la velocidad puesto que, en el furor de su expre-
sión, consigue negar espacios, presencias, momentos. La velocidad ha 
conseguido hacernos entender que el proyecto humano, aunque se le 
conciba moderno, antes que avance y afirmación se goza de la relación 
de negación que entabla con el ser mismo de las cosas.

b.	 La velocidad expresa lo ‘infinito’ por cuanto cobra una dimensión de 
inconmensurabilidad que no se consigue abarcar, ni siquiera comprender. 
Yendo a los confines espaciales y temporales nunca antes vislumbrados, 
en la velocidad es definitivamente infinita la experiencia humana. 

c.	 La velocidad es ‘absoluta’, en tanto que supera todo aquello que le abre 
paso y la ve pasar, fugarse, desaparecer. Con su arrebato rotundo, la 
velocidad es declaración absoluta sin parangón. 

Para abundar en un ejemplo, en Death Proof (2007), el cineasta norteame-
ricano Quentin Tarantino mostró todo esto con suficiente crudeza: un indi-
viduo absolutamente delirante, protagonizado por Kurt Russell, acondiciona 
su auto a prueba de muerte y lo dispara a toda velocidad para colisionar de 
frente contra el auto donde van departiendo tranquilamente varias jóvenes. El 
resultado: la imagen acústica del impacto, las volteretas del auto reforzado y 
acondicionado para el golpe, la desintegración de las partes del otro auto y de 
sus integrantes varios metros a la redonda. Todo esto es, en los designios de 
la velocidad, la cruel combinación del acero y la piel.

Sucedáneo de la velocidad, el accidente ingresa en la fragilidad del cuerpo 
humano. Las puntas de los dedos goteando de rojo, partidos los labios, la 
mente en remolino; después del atropellamiento el cuerpo consigue apenas 
levantarse; desvalido de horizonte, estropeado, silencioso. El accidente aplica 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 291

en el rostro la deformación que no se advierte; ingenuamente alguien pregunta, 
señalando un punto en su mejilla: ¿qué tengo aquí?, y lo que realmente muestra 
es la carne de la frente, la fruta sangrante de los ojos que sin embargo miran. 
Como puñales ciegos, la desgarradura de las ropas. Recogidos del suelo como 
perlas, incisivos del vallado de los dientes por donde pasaban sibilantes las 
palabras. Advertida sin demora, una mutilación se deplora escandalosa. El 
cuerpo entero no cobra compostura, desmadejado, palpitante, mientras lo 
baña la brisa. Accidente es arrollamiento, como una avalancha sorda; un ángel 
castigador somete a la espesura del dolor una escena sin heroísmo ni espe-
ranza. Recogido en camilla, bajo una luz deformante, otras formas humanas 
observan un cuerpo que revela sus órganos como circuitos sangrantes. Des-
floran las preguntas: ¿Qué sentido aplicarle al accidente para que deponga la 
insensatez que da marcha atrás a la condición humana? 

Las relaciones que podemos tipificar como cotidianas, pero a su vez 
cruciales, entre los peatones y los automotores tienen un suceder en los 
‘espacios sociales’ del universo humano: Los peatones dosifican su tiempo 
esperando el cambio del semáforo, pero donde no hay una señal de pare, o sí 
la hay, pero no hace oficio de mandato, el peatón pierde a diario sucesiones 
de minutos esperando, analizando, calculando antes de atreverse a cruzar. En 
una relación en la que los peatones no ven ni leen la mirada de los conduc-
tores, se apela sin demora al automatismo. La deficiencia de la comunicación 
que se establece por la imposición de volúmenes y fuerzas, ha desterrado del 
escenario la formación sublime de la palabra; en lo que aquí se representa, 
nada queda en la palabra. La discusión sobre la técnica y su relación con 
la cotidianidad humana ha construido finalmente el escenario en donde la 
comprensión reside en el dolor que irrumpe inopinadamente bajo la ‘forma’ y 
la experiencia del accidente. 

No obstante lo dicho, advertimos con desconsuelo que los términos 
continúan siendo los mismos: el acto político de la ocupación de los espa-
cios, la instrumentalización de los medios de transporte que han ganado la 
partida en la vida cotidiana, la desconfiguración del equilibrio entre medios y 
fines, en fin, la contundencia de la técnica que desterritorializa al ser humano a 
la vez que lo emplaza en otra resolución, atrapado en su propia espiral, como 
actor, promotor y receptor de la violencia.

3. Recapitulación
Lo anterior revela, como lo sugiere Gadamer, la urgencia que representa, 

desde una perspectiva eminentemente hermenéutica, la ‘desmitologización’ 
de formas y expresiones que juegan a definir como ‘verdad’ el horizonte de 
sentido para la vida humana. Este estado de cosas plantea la necesidad de 
una renovación y reinterpretación (reactualización de su ‘verdad’) de aquello 
que se tiene en el estatus de inamovible. Gadamer precisa: “Es la ‘desmitilogi-



292 - Juan Manuel Cuartas Restrepo

zación’ una garantía de comprensión correcta”.9 Ahora bien, si consideramos 
que fenómenos como la velocidad y el accidente reclaman una “desmitologi-
zación” en favor de la preservación de la cotidianidad, ello pone en evidencia 
su deficiente comprensión, que no resuelve de manera suficiente la recu-
peración de la cotidianidad como espacio incontaminado de las vivencias. 
Dicho de otra manera, se hace necesario un tipo de trabajo hermenéutico 
que consiga desarticular los mitos que embargan a la cotidianidad y dificultan 
su comprensión, impidiendo su valoración como expresión de los objetos, 
espacios e individuos, que resulta preciso preservar. Gadamer sanciona: “Es 
siempre un pasado el que nos hace decir: he comprendido”.10

Bibliografía

De IRIARTE, Tomás. “El filósofo casado o el marido avergonzado de serlo”. 
En: Teatro original completo. Edición de Russell P. Sebold. Madrid: Cátedra, 2010.

GADAMER, Hans-Georg. Verdad y método I. Trad. Ana Agud Aparicio – Rafael 
de Agapito. Salamanca: Sígueme, 2007.

HEIDEGGER, Martin. Ser y Tiempo. Trad. Jorge Eduardo Rivera Cruchaga. 
Santiago de Chile: Editorial Universitaria, 1996.

LEFEBVRE, Henri. La production de l’espace. Paris: Éditions Anthropos, 2000. 
PAOLI, Stéphane. “Paul Virilio: Penser la vitesse”. Documental producido 

para el Arte TV Canal en 2009. Subtítulos en Español. Disponible en: http://
www.taringa.net/posts/videos/6820553/Paul-Virilio_-Pensar-la-velocidad-_
Subt_---Libros.html 

9 GADAMER, Hans-Georg. Verdad y Método I. Op. cit., p. 131.
10 Ibídem.



Documentos





De los muros blancos al Fondo Ricoeur: la 
conversación filosófica inacabada*

From White Walls to Fonds Ricoeur: The 
Unfinished Philosophical Conversation

Catherine Goldenstein
Fonds Ricoeur

Francia

Traducción:
CAROLINA VILLADA CASTRO

Universidad de Antioquia
Colombia

Desde la muerte de Paul Ricoeur quise testimoniar mediante la acción los 
vínculos de amistad y de confianza que me permitieron acompañarlo en los 
últimos momentos de su vida. Después de haber cuidado las fuerzas vitales de 
nuestro amigo cuando se apagaba y moría el 19 de mayo de 2005, quería velar, 
al lado de Olivier Abel, el movimiento que se constituía y ayudar a realizar el 
profundo deseo de Paul Ricoeur: que más allá de él, se prosiga la conversación 
filosófica de la que había hecho parte y que debía abandonar ahora. Puse toda 
mi energía, mis conocimientos y mis competencias para la realización de este 
fondo tan particular; en cierto modo necesitábamos trazar nuestro camino a 
medida que avanzábamos.

Ahora, me complace tomar la palabra, gracias a su invitación a este evento –se 
los agradezco–, para comentar y presentar, en un primer momento, el rumbo 
que nos llevó en junio de 2005 desde los Muros Blancos al Fondo Ricoeur 
tal como es en septiembre de 2012. Después, en un segundo momento, hablaré 
de los archivos dejados por Paul Ricoeur.

* Transcripción de la conferencia de presentación del Fondo documental Paul Ricoeur, 
situado actualmente en el Instituto Protestante de Teología de París. Esta intervención se realizó 
durante el evento "Los lugares de la memoria: Fondos y Archivos", realizado por el Grupo de inves-
tigación  interuniversitario Filosofía y enseñanza de la filosofía entre el 25 y 26 de octubre de 2012 
en Medellín-Colombia. Traducción del francés al español de Carolina Villada Castro, docente 
cátedra del instituto de Filosofía de la Universidad de Antioquia. 

Catherine Goldenstein es miembro del Consejo científico del Fondo Ricoeur y vice-presi-
dente –para las relaciones internacionales- de la Asociación Paul Ricoeur. Catherine nos cuenta 
aquí el paso de este fondo de libros y archivos desde los Muros-Blancos, espacio histórico, al 
bello espacio nuevamente construido del Fondo Ricoeur, lleno de posibilidades y aperturas.



296 - Catherine Goldenstein

1. El fondo Ricoeur
Antes de empezar se hace necesario una precisión léxica: en francés, un fondo 

de biblioteca es el conjunto de libros, documentos, manuscritos, cuadros, 
etc., que provienen de un mismo donante. Al comienzo, Paul Ricoeur pensaba 
que era un poco pretencioso llamarlo Fondo Ricoeur, pero esta es la visión 
que desde el inicio ha tenido Olivier Abel, él conversó sobre ella con Ricoeur; 
es bajo su iniciativa y su impulso que todo esto nació.

Ahora hablemos de lo que se compone el fondo donado por Paul Ricoeur 
a la Biblioteca del Instituto Protestante de Teología de París IPT. Ya que hay 
un lado tan personal, casi familiar, en esta aventura del Fondo Ricoeur, ya que 
igualmente un fondo de esta naturaleza requiere al mismo tiempo inteligencia 
y sensibilidad, déjenme llevarlos a través de unas imágenes que les permitirá 
pasar de los Muros Blancos en junio de 2005 –el universo de Paul Ricoeur– al 
Fondo Ricoeur: el espacio donde la conversación filosófica continúa.

Olivier Abel preguntó a Paul Ricoeur cómo imaginaba él mismo la organización de sus 
libros en el futuro Fondo Ricoeur… 

Aquí un documento manuscrito por nuestro filosofo sobre la composición y localización 
de sus libros en su propia casa, que sigue siendo la localización actual, y la futura compo-
sición del fondo Ricoeur.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 297

Paul Ricoeur en su oficina, años 60.

Biblioteca cerrada en su oficina: la filosofía francesa. 
Este mueble, así como el escritorio en el que trabajaba 
eran las únicas cosas que le quedaron de su padre, nunca 
conocido.

En la armonía cerrada de esta pieza llamada “de la televisión”, Paul Ricoeur ordenaba 
los libros de los que era autor. A la altura de los ojos las ediciones en francés, por debajo 
o por encima las traducciones en lengua extranjera. De una parte a otra de este armario 
central estaban ordenados los libros colectivos en los cuales había participado, depositados 
allí a la medida de su llegada. Y libros sobre él que sus autores le enviaban.



298 - Catherine Goldenstein

Junio de 2004, Paul Ricoeur en la sala.
La estantería del fondo es la que llama “Sala/Mural”

Como sobre una obra arqueológica, acordé una letra a cada pieza, después dividí por 
zonas las bibliotecas y estanterías murales. 2 estudiantes señalaron estos trazos para que 
cada libro, cada caja, sea fácilmente localizable. Los libros estuvieron en cajas durante 5 
años, el tiempo de realización y de construcción del proyecto de este nuevo espacio en el 
último piso de la biblioteca del Instituto Protestante de Teología de París IPT…

Aquí el plano del espacio del fondo Ricoeur y de la organización dispuesta para la 
ubicación de los libros.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 299

El fondo Ricoeur hoy y las estanterías contorneando…

¿Por qué estos círculos? Olivier Abel los concibió como representando “el 
taller del filósofo”. Pues como lo indicara Ricoeur ¿La relación circular no es el 
gesto mismo de la filosofía?:

Estamos ante una relación circular: de un lado, voy al encuentro de los filósofos 
del pasado con lo adquirido; del otro, sólo tengo la oportunidad de encontrar un otro en la 
medida en que abordo los filósofos del pasado con preguntas y preocupaciones. (…)

Mi propio trabajo filosófico es un segmento de la comunicación: por él soy susceptible de 
llegar a un mano a mano. (…)

La modestia del trabajo filosófico es saber y aceptar que estoy en el rango, que mi obra, 
si tiene algún valor, va a proporcionar a otros (…) una posibilidad de oposición o de reanudar, 
una provocación a preguntar mejor, a pensar más radicalmente y más rigurosamente. La 
búsqueda de la verdad es desde entonces inseparable de un filosofar en común que es la 
dimensión histórica de la «philosophia perennis» 

Paul Ricœur, «La réflexion philosophique peut-elle s’achever?», 1966.

Y en efecto, los que continúan retomando, oponiéndose o prolongando la conversación…

Recepción del fondo Ricoeur



300 - Catherine Goldenstein

Las bibliotecas de trabajo de Paul Ricoeur de libre acceso

Sala de trabajo del Fondo Ricoeur

Ahora pasemos al “corazón del corazón”: los archivos, de los que estoy 
particularmente ocupada desde la muerte de Ricoeur. Voy a intentar responder 
a estas preguntas:

– ¿Qué visión de los archivos en general parece haber tenido Paul Ricoeur? 
¿qué visión tuvo de sus propios archivos?

– ¿Qué trabajo hice para catalogar estos documentos y cómo cuidé los planos 
que tuve la suerte de encontrar en los armarios donde Paul Ricoeur conservaba todo desde 
hacía 50 años?



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 301

– ¿De qué se componen los archivos?
– ¿Qué distribución hay estimada para los documentos no publicados? ¿qué uso de 

los archivos de Paul Ricoeur está autorizado? ¿quién puede consultarlos?
– ¿Cuál es el papel del Comité editorial? ¿cuál es el papel del Comité científico?
– ¿Cuáles son los proyectos en curso?

2. Los archivos dejados por Paul Ricoeur
En esta segunda parte de la presentación me dedicaré a responder a 

las preguntas planteadas. Recuerdo en este caso lo que nosotros en Francia 
llamamos archivos: los papeles que resultaron de su actividad y que se ha conservado, 
aparte de lo que era familiar, como el caso de la correspondencia familiar. En 
ocasiones me parece que en los Estados Unidos, por ejemplo, se llama archivo 
lo que nosotros llamamos hoy: recursos documentales del Fondo Ricoeur, ya 
se trate de los textos publicados un día pero olvidados, de textos más dispo-
nibles o del acceso a las clases o textos agotados. De este modo, el comité 
editorial comprende por archivo la descripción dada por Paul Ricoeur mismo: 
“mis documentos no publicados”, denominados “archivos personales”: 

Manuscrito de Paul Ricoeur sobre el “grupo de allegados” a los que confió el cuidado 
de sus archivos.



302 - Catherine Goldenstein

Lo que surge, ante este conjunto, es la evidencia abrupta de que este 
trabajo obstinado, siempre claramente articulado, nunca indiferente, no ha 
conocido descanso. Y que los archivos están a la medida de la inmensa obra 
que conocemos.

Debo decir que en sus últimos días, Paul Ricoeur me había dicho varias 
veces que había archivos que no merecían que se ocuparan de ellos, así que 
no esperaba tantos documentos. Creo que él estaba persuadido de ello, sin 
duda hemos sido involuntariamente engañados por su negación en cuanto 
a estos archivos. Me lo explicó por ese hábito que tenía hasta el final de 
estar siempre dirigido a lo que vendría después, a “lo que está por venir”, 
su empeño en no mirar jamás atrás. Más aún hacia el final, el sentimiento 
de que el pasado podía resurgir de sus cenizas y entrar en competencia con 
el presente y volverlo confuso, lo embargaba; disponía toda su energía en el 
esfuerzo por permanecer vivo, en el presente, hasta la muerte. El último año, 
le había propuesto mirar en conjunto el contenido de uno de los armarios; 
pero me respondió rotundamente: “¡No! Ahí adentro está lleno de fantasmas, 
¡verás todo eso después!” Tengo aún en mi oído su voz un poco velada, pero 
cerrada, cuando me dijo: “¡Verás todo esto después!... he sido tonto, guardé 
todo… es ridículo. Habrá que tirarlo posiblemente, usted sabe, esto no tiene 
importancia… nadie mejor que usted conoce estos diez último años, usted 
será la medida, encontrará qué hacer”. Por esta razón, me dijo, estaba decidido 
a nombrarme en el comité, enseguida de su hijo mayor. 

Salí entonces yo misma de los armarios de los Muros Blancos  y transporté 
una veintena de maletas grandes y diversas cajas, todos los papeles que no 
eran estrictamente familiares, siempre conservando el plano de su ubicación 
en la casa de Paul Ricoeur. Desde junio de 2005 hasta hoy, no me he detenido. 
Tomar conocimiento de cada página y de cada documento, recoger, identi-
ficar, fechar, frecuentemente gracias a la biografía tan completa de François 
Dosse, en fin, catalogarlos en un software que nos permita una búsqueda 
rápida y pertinente.

Como lo dije, en el espacio íntimo y de amistad, escuché de sus labios vi-
vos, un hormigueo de observaciones sobre la suerte de otras obras diferentes 
a la suya y también su preocupación respecto de su propia obra. Enseguida 
comprendí que había precisado derechos y deberes morales importantes al 
Comité editorial.

La conservación inteligente, rigurosa y científica de estos archivos –no 
conservarlos como un fondo documental, sino como más que eso– es un 
deber para el Fondo Ricoeur, en términos generales para la memoria de Paul 
Ricoeur; para todos a los que compete el pensamiento y la persona de Paul 
Ricoeur.

Ahora retornemos a las preguntas por responder, respecto a la visión que 
tenía Paul Ricoeur de los archivos en general hay que decir que había tratado 
esto varias veces. Se sabe, por ejemplo,  que el archivo era para Jacques Derrida 
una verdadera pasión y un tema constante de reflexión, tal como lo declara 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 303

en una de sus últimas intervenciones públicas: “Nunca he perdido o destruido nada. 
Hasta los pequeños papeles de la época en que era estudiante, cuando Bourdieu o Balibar 
venían a ponerlos sobre mi puerta (…) tengo todo. Las cosas más importantes y las cosas 
aparentemente más insignificantes”. 

Derrida era consciente de la importancia de este archivo y deseaba que 
fuera analizado. En una entrevista concedida en 2001 a la revista Genesis, 
explicaba también: “El gran fantasma (…) es que todos estos documentos, libros o 
textos, o discos, me sobreviven ya. Son ya testimonios. Pienso todo el tiempo en eso, en 
quién vendrá tras mi muerte, quién viniera a mirar por ejemplo este libro que leí en 1953, 
y preguntase: “¿por qué tiene esta marca con una cruz aquí, porqué puso una flecha allá?” 
Estoy obsesionado por la estructura superviviente de cada uno de estos trozos de papel, de 
estos trazos”. 

En contraste, Paul Ricoeur no estaba obsesionado por la “estructu-
ra sobreviviente” de sus documentos. El simple término “sobreviviente” lo 
evitaba. El esfuerzo de toda su vida, tocada por el duelo, fue sin duda existir 
viviendo, no sobreviviendo; el movimiento de volver su mirada atrás, como la de 
Orfeo, o la de la mujer de Lot, el volverse que toca lo imposible, le era abso-
lutamente extraño.

Y hacia el final era claro que habría tenido la impresión de ser pretencioso 
atrayendo la atención sobre estos documentos. ¡Modestia sin duda!... Pero 
esto no quiere decir que no hubiera guardado nada. Incluso estoy sorprendida 
del cuidado con el cual los documentos fueron conservados.

Ahora, para indicar el modo como he catalogado estos documentos y la 
manera como he cuidado los planos conservados en los armarios durante 50 
años, voy a describirles el fondo tal como lo encontré y como quise mante-
nerlo:

Si nos referimos al orden con el que fueron acumulados los archivos, hay 
que decir claramente que los archivos tuvieron un crecimiento orgánico, los estratos 
se acumulaban los unos sobre los otros, anexando poco a poco los armarios y las 
piezas de la casa. Mi preocupación fue no romper esta trama, pero dejar poco 
a poco emerger lo que este depósito tenía por decir…



304 - Catherine Goldenstein

Aquí las ordené en 150 cajas (3 armarios metálicos) y el 
archivador metálico a 3 cajones, este donde Paul Ricoeur había ordenado sus 

documentos durante una parte de su “periodo” americano.

En lo que concierne a la composición de los archivos, hay que indicar que 
la mayoría está ligada a su actividad de enseñanza (cursos o seminarios) de 
1934 a 2004. Nada sorprendente, porque incluso sus libros tuvieron como 
punto de partida los seminarios o los cursos: comenzaba entonces la bola 
de nieve por un curso, por un seminario, después aumentaban poco a poco. 
Las notas de lectura están generalmente reunidas con y alrededor de este 
documento de enseñanza. Sin separarse de estos documentos se encuentran 
sus conferencias sobre todos los dominios -universitario y erudito según los 
temas de investigación de la época, en el dominio de la política, en el dominio 
de lo religioso- los tres están siempre entremezclados. No había conservado 
solo los documentos y textos de los que era autor, conservó muchos trazos de 
fuentes subterráneas que lo formaron o que el mismo nutrió.

En cuanto a la disposición y usos dados a los documentos no publicados, 
hay que indicar que nunca rompí la trama de lo que encontré, me dejé guiar 
por los archivos mismos, interviniendo lo menos posible. No se trataba de 
manejar este fondo de manera documental. No, había que hacer ver los 
documentos tal como los había encontrado y como eran conservados desde 
el inicio. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 305

Tres esquemas sucesivos  de un curso sobre la imaginación: Cuando hay que quedar 
lo más próximo del pensamiento y solo un gráfico puede expresar con precisión…

la materialidad del archivo

… más de una vez pude 
notar que Paul Ricoeur mismo 
tuvo frente a sus archivos, en 
ciertos momentos de su vida, 
un gesto de archivista: Apro-
ximadamente una centena de 
archivos ordenados por él mis-
mo, sin duda en los años de 
1964.



306 - Catherine Goldenstein

Entonces reunimos la información en 3 bases: 
– En la base 1 dispusimos cursos, seminarios, intervenciones y conferencias.
– En la base 2 alrededor de las obras: no siempre los borradores, salvo para 

La memoria, la historia, el olvido y Recorridos del reconocimiento, pero suficientes 
trazos para que, por cada obra, se pueda distinguir 3 etapas: antes (notas de 
lecturas, conferencias), durante (relecturas, intercambios con los editores), y 
después (prensa, correspondencia con los lectores, conferencias y entrevistas).

– En la base 3 compromisos, responsabilidades, honores, Premios, doctorados 
Honoris Causa, etc., no tanto documentos administrativos, sino varios momentos 
importantes o en que su historia privada era cruzaba por la Historia: tomas de 
posición durante la guerra de Argelia , Nanterre 1968-70.

Ahora hablemos de los actores del Fondo Ricoeur:
Al Comité editorial, nombrado por el mismo Paul Ricoeur, confió el derecho de:
– Eliminar notas de lectura, borradores y diversas redacciones de textos 
publicados.
– Seleccionar en procura de preservarlos, pero no de publicarlos, las clases 
y conferencias que juzgaran susceptibles de interesar a lectores o investi-
gadores.
– Tomar toda decisión concerniente a la publicación de textos inéditos, 
especialmente designados por él.
– Autorizar la reimpresión, la publicación selectiva de obras o artículos 
publicados.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 307

– Autorizar traducciones en lenguas extranjeras.
– Asumir toda otra tarea editorial.

Paralelamente, el Consejo científico se encarga de las actividades que se 
describen a continuación:

– El Consejo científico está integrado por 17 miembros, quienes organizan 
entre 4 y 8 jornadas de estudio por año; el coloquio de una jornada cada 
año en general en el mismo lugar del Instituto Protestante de Teología IPT 
de París. Así, el fondo Ricoeur es un centro de investigación con seminarios, 
que reúne los estudiantes de doctorado y postdoctorado que se encuen-
tran en París, con frecuencia en el marco de la Escuela de Altos Estudios en 
Ciencias Sociales (L´École des Hautes Études en Sciences Sociales EHESS) 
y están inscritos en trabajo de tesis con Olivier Abel, principalmente, o 
con otros miembros del Consejo Científico. El aspecto internacional es 
impresionante. Es un lugar de estudio, lejos de todo espíritu de conservadurismo, 
renovado por el aporte sucesivo y general de sus estudiantes, asegu-
rando una continuidad inter-generacional e interdisciplinaria. Este Consejo 
acompaña igualmente la revista en línea Études Ricoeuriennes/Ricoeur Studies1 
(idea e iniciativa de Georges Taylor beneficiando la oferta de la Universidad 
de Pittsburg) que está bajo la responsabilidad conjunta de Johann Michel 
(prácticamente todo el Consejo Científico del Fondo Ricoeur es el comité 
de lectura) y de Scott Davidson de la Society for Ricoeur Studies.

– Otra actividad del Consejo científico es la edición de textos de Paul 
Ricoeur dispersos o difíciles de encontrar en Los escritos y las Conferencias,2 
que son el fruto del acuerdo entre el Comité editorial y el Consejo científico.

– Es en el seno del Consejo científico, y con el acuerdo del Comité edito-
rial, que los documentos de archivo son y serán aprovechados. Una ayuda 
importante es la de los postdoctorandos que vienen a trabajar al Fondo 
Ricoeur bajo la responsabilidad de uno de los miembros del Consejo cien-
tífico: su hábito de investigación, su conocimiento de los múltiples domi-
nios que tocan la obra de Ricoeur, su disponibilidad, su deseo de descubrir 
y promover los aspectos menos conocidos de los textos, los hace muy 
apreciables. 

Por supuesto, la riqueza de este fondo está abierta a todos los que trabajan 
sobre y alrededor de Ricoeur; una inscripción a la biblioteca basta para tener 
acceso a libros y textos publicados. Pero la consulta de archivos -textos ma-
nuscritos no publicados- requiere previamente una solicitud y una justificación.

1 http://ricoeur.pitt.edu/ojs/index.php/ricoeur
2 En diciembre de 2013, se publicó : Ricoeur, Paul. Ecrits et Conférences 3 : Anthropologie philosophique. 

París: Seuil, 2013.



308 - Catherine Goldenstein

Todo lo que se hace en Francia alrededor de la obra de Ricoeur no se 
concentra en el marco del fondo Ricoeur, pero al menos la mayoría de las in-
formaciones circulan allí y son difundidas sobre el sitio web, un gran número 
de amigos y de especialistas en Paul Ricoeur son próximos a este espacio, 
pensamos que a nivel internacional el Fondo Ricoeur puede servir como lugar 
de información, de proyección y de contacto.

Queda por decir sobre los proyectos en curso que, por supuesto, el fondo 
Ricoeur no quiere dejar posarse el polvo; al contrario, quiere permitirle a las 
jóvenes generaciones y a los investigadores nutrir allí su reflexión. Pero, más 
allá de las restricciones dadas por Paul Ricoeur, hay una ética de los archivos. 
Es  el problema del estatus de estos textos de archivos, el sentido de una pu-
blicación; esta es una de las ilusiones propias de los que se ocuparon de los 
archivos de un hombre que publicó, una ilusión y una tentación pensar que: 
“de una manera u otra, estos documentos podrían substituir la obra publicada 
que conocemos y cambiar tanto el sentido que transformarían las lecturas que 
hicimos de ellas y también el objeto mismo que nos devuelven en adelante a 
comprender e interpretar”( Jean Leclerc, Fondo Michel Henry). La obra publi-
cada es lo que es, sobre todo cuando se murió a una edad avanzada en plena 
conciencia. Que los documentos inéditos vengan a ilustrar un gesto filosófico 
o a confrontar una hipótesis: ¡por supuesto! No hay que minimizar la impor-
tancia y legitimidad de la exploración de los archivos.

Terminando este recorrido, me alegro que, Paul Ricoeur que siempre dio y 
compartió el amor a la verdad con tanta generosidad, esta vez recibió un lugar 
donde se ha hecho todo por preservar vivo el foco de su vigor y energía ¡que 
ahora vive este lugar y estas redes!



Jaime Rubio piensa con Latinoamérica*

Jaime RubioThinks with Latin America

Luz Gloria CÁrdenas MejÍa
Universidad de Antioquia

Colombia

* Esta propuesta de lectura se inscribe en la línea de investigación Identidad, memoria y mundo 
de la vida en América Latina propuesta por el Profesor Doctor Germán Vargas Guillén para la Mae-
stría en Filosofía. Línea Fenomenología del Instituto de Filosofía de la Universidad de Antioquia. Hace 
parte de la Estrategia de Sostenibilidad del Grupo Filosofía y Enseñanza de la Filosofía que cuenta 
con el apoyo de la Vicerrectoría de Investigaciones de la Universidad de Antioquia.

Resumen 
Se realiza un acercamiento a algunas 

obras y artículos de Jaime Rubio Angulo 
con el propósito de vislumbrar los acer-
camientos que hizo a la filosofía de Paul 
Ricoeur, de Emmanuel Levinas y Enrique 
Dussel, para pensar a Latinoamérica. 
Al final, se hace una aproximación a la 
propuesta de análisis desde la poscolo-
nialidad de Santiago Castro Gómez para 
suscitar un posible diálogo de esta con la 
hermenéutica. 

Palabras clave: Hermenéutica, libe-
ración, conquista, poscolonialidad.

Abstract
This article begins with an approach 

to some works and articles written by Jai-
me Rubio Angulo in order to trace his re-
adings of the philosophy of Paul Ricoeur, 
Emmanuel Levinas and Enrique Dussel 
when thinking Latin America. Later on, 
we make reference to the post-colonia-
lism approach of Santiago Castro Gómez 
so as to open a potential dialogue bet-
ween this and hermeneutics.

Keys words: hermeneutics, libera-
tion, conquest, post-colonialism. 



310 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

En la filosofía latinoamericana a Jaime Rubio Angulo se le ha reconocido 
sus aportes, en especial, en una de sus vertientes, la filosofía de la liberación. 
Este movimiento, se dice, surge en el Congreso Nacional de Filosofía realizado 
en Córdoba en 1972. En 1970 Rubio Angulo hacía parte del Grupo Bogotá, un 
colectivo de profesores de la Universidad Santo Tomás quienes comenzaron 
a reflexionar, desde la historia de las ideas, sobre la filosofía latinoamericana 
y con el apoyo de la Universidad crearon el Centro de Enseñanza Desescolari-
zada desde el cual se publicaron varios libros.

Voy a seguir solo en parte la producción de Rubio con el propósito de 
vislumbrar los acercamientos que hizo a la filosofía de Paul Ricoeur y de 
Emmanuel Levinas. Estas apreciaciones son de carácter fragmentario y perte-
necen al deseo de hacer un estudio sobre cómo él se apropia de las ideas de 
estos filósofos y plantea nuevas opciones para pensar con Latinoamérica.

En 1976 Rubio publica en la colección Filosofía a distancia del Centro de Ense-
ñanza Desescolarizada su libro Antropología Filosófica. Allí declara explícitamente 
su compromiso con la liberación del hombre latinoamericano: “Proyectar una 
estructura de acogida que nos permita pensar conjuntamente la civilización 
y la barbarie; el pasado indígena y europeo con el presente planetario”.1 Esto 
está en consonancia con el de Enrique Dussel, quien fue uno de los iniciado-
res del movimiento de la filosofía de la liberación. Este filósofo fue alumno 
de Ricoeur; pero toma distancia de él cuando se aproxima a Levinas, quien 
le brinda la ocasión para pensar desde el Otro,2 al latinoamericano, el otro 
no reconocido, negado, sometido. Allí en el rostro de los hombres y mujeres 
latinoamericanos sumidos en el silencio, Rubio ve, también, la posibilidad de 
pensarlos desde Levinas con las sugerencias de Dussel. El sujeto europeo es 
un sujeto masculino; si regresamos, dice Rubio, a los mitos amerindios, que 
van al origen para narran cómo se han concebido, nos damos cuenta que este 
es bisexual, no patriarcal como en las culturas semíticas; solo después con los 
imperios guerreros se da el dominio del hombre sobre la mujer. Este retorno 
de Rubio a los mitos, es un regreso a Ricoeur, pues este en Finitud y culpabilidad3 
encuentra que solo puede accederse a la experiencia del mal mediante la vía 
larga de la interpretación de los mitos, pues la directa de la descripción eidética, 
tal como la propone la fenomenología, es insuficiente. En este caso Rubio va a 
los mitos amerindios para encontrar una potencialidad de sentido que ha sido 
silenciada y por tanto olvidada, una relación erótica mediada por la ternura. 
Aunque Rubio solo se refiere a los mitos, se puede decir que hay rastros de 

1 Rubio Angulo, Jaime. Antropología filosófica. Bogotá: Universidad Santo Tomás de Aquino, 
Facultad de Filosofía. Enseñanza Desescolarizada, 1976, p. 18.

2 Cf., Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Trad. Daniel E. Guillot. 
Salamanca: Sígueme, 1977, pp. 57-64.

3 Cf., Ricoeur, Paul. Finitud y culpabilidad. Trad. Cristina de Peretti, Julio Díaz Galán y Carolina 
Meloni, Madrid: Taurus, 1969, pp. 311-322. [Versión en francés: Philosophie de la volonté 2 Finitude 
et culpabilité 1, L’homme faillible, Paris: Aubier, 1960].



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 311

esta memoria olvidada en otras formas de expresión. El rostro de la ternura se 
manifiesta magníficamente en las pinturas del ecuatoriano Guayasamín, quien 
como nadie, pinta los rostros y las manos de los latinoamericanos.4 

Pero no solo hay que recuperar la erótica, sino que es preciso, como lo 
hace Dussel en una discusión con Ricoeur y Apel, la económica.5 A la dimen-
sión económica accedemos con el reconocimiento del cuerpo propio, que 
para Ricoeur en Sí mismo como otro es una de las dimensiones de lo otro, no lo 
separado como en Levinas, sino el otro con el que se va constituyendo el ‘sí 
mismo’.6 Como extensión del cuerpo propio está la casa, más allá la ciudad y 
el mundo en general. Con los sentimientos se interioriza estas múltiples exte-
rioridades. Desde la caricia, que no es apropiación, es pensada la economía 
con el rostro que presupone la erótica y la ternura. 

Rubio no deja de recuperar el pensamiento de Ricoeur, pero sin olvidar 
el reto que significa Levinas para pensar al latinoamericano. A la dimensión 
económica debe seguirle la política, que implica el paso a la institución, que 
para Ricoeur se convierte en tema central de sus últimas investigaciones.7 
Esta dimensión se ha pensado desde la relación amigo-enemigo que implica 
la guerra, con Levinas se abre la posibilidad de hacerlo desde la paz;8 el otro 
demanda la hospitalidad y la acogida. El pueblo latinoamericano, dice Rubio, 
no se reconoce en sus instituciones, pues su cultura ha debido permanecer en 
silencio, solo podrá liberarse cuando parta de sus propios proyectos y no de 
los que se le imponen. Esta potencialidad de sentido “se abre a la fecundidad 
de una reflexión nueva, distinta, que interprete al hombre nuevo, fruto de la 
liberación pluridimensional. Así, todo está por hacer, todo está por decir, todo 
está por descubrir e interpretar, y es nuestro deber realizarlo, decirlo, inter-
pretarlo. La interpretación manifestará nuestro ser”.9 Rubio propone al final, 
a mi manera de ver, una lectura fenomenológica desde Husserl que va desde 
la apresentación del otro como otro a la del nosotros, recupera la noción de 
tipos desarrollada por Alfred Schütz para ir desde lo universal a lo individual 
que se manifiesta en el rostro y desde allí plantear una hermenéutica. 

4 Se pueden apreciar sus obras en: Fundación Guayasamín. Disponible en: http://www.
guayasamin.org

5 Dussel, Enrique D. Apel, Ricoeur, Rorty con respuestas de Karl Otto-Apel y Paul Ricoeur. Guada-
lajara, Jalisco, México: Universidad de Guadalajara, 1993.

6 Cf., Ricoeur, Paul. Sí mismo como otro. Trad. Agustín Neira Calvo. México: Siglo Veintiuno, 
1996, pp. 351-397. [Versión en francés: Soi-même comme un autre, Paris: Seuil, 1990].

7 Ricoeur, Paul. Lo justo 2. Estudios, lecturas y ejercicios de ética aplicada. Madrid: Trotta, 2008, 
pp. 87-100. [Versión en francés: Le juste 2. Paris: Esprit, 2001].

8 Cf., Levinas, Emmanuel. De otro modo que ser, o más allá de la esencia. Trad. Antonio Pintor 
Ramos. Salamanca: Sígueme, 1987, pp. 45-54.

9 Rubio Angulo, Jaime. Antropología filosófica. Op.cit., p. 163.



312 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

En 1979 Rubio publica Historia de la Filosofía Latinoamericana.10 En la presen-
tación del libro Joaquín Zabalza Iriarte afirma que son tres los temas que han 
ocupado a Rubio: la fenomenología, la hermenéutica y las Ciencias Sociales.11 
Hasta ese momento, dice Rubio, la historia de la filosofía latinoamericana ha 
asumido el modelo de la historia de las ideas, él propone una lectura desde 
Ricoeur y Gadamer con quienes piensa, a través de los documentos, el im-
pulso de liberación que no ha dejado de manifestarse y acallarse continua-
mente en la constitución de nuestra experiencia. Hace suyo el aforismo de 
Ricoeur propuesto a modo de exergo en la conclusión de Finitud y culpabilidad: 
“‘El símbolo da que pensar’”.12 Para Ricoeur son tres los campos en los que 
emerge lo simbólico: lo sagrado, la psiquis, lo poético,13 Rubio lo retoma para 
pensar otro campo: lo cultural, pues no es suficiente la historia, es allí donde 
puede rastrearse el impulso por la liberación en Latinoamérica. La primera 
lectura que emprende es sobre los textos de los nahuas (aztecas, tezcocanos, 
cholutecas, tlaxcaltecas)14 para extraer de allí la forma en que ellos se han 
concebido desde el origen en su humanidad. Este primer intento de lectura 

10 Rubio Angulo, Jaime. Historia de la Filosofía Latinoamericana, I. Bogotá: Universidad de 
Santo Tomás de Aquino, Centro de Enseñanza Desescolarizada, 1979.

11 Considero importante transcribir la clasificación del Profesor Zabalza pues son documen-
tos y artículos de la primera época de producción de Rubio, aunque no aparecen las referencias 
completas: 

Fenomenología: El hombre en el pensamiento actual (1970) Filosofía y Teología en Martin Heidegger 

(1971), Antropología y Subjetividad (1972) Martin Heidegger: Antropología o Analítica (1973).

La presencia de Paul Ricoeur en: Hermenéutica, Ciencias humanas y Liberación (1974). 

Filosofía Latinoamericana: Filosofía Latinoamericana: presupuestos para un pensamiento filosófico latino-

americano (1976) Elementos metodológicos para la filosofía de la liberación latinoamericana (1976) Introduc-

ción a la filosofía (primera edición 1976, segunda 1977).

Aplicación de la hermenéutica a la realidad particular de América Latina y de Colombia: Nuestra 

visión del hombre colombiano (1977) Paul Ricoeur y la Filosofía latinoamericana (1977) Antropología Filosó-

fica (1977) Hermenéutica y Filosofía Popular (1978).

Vertiente socio-política y las relaciones entre ciencia y filosofía: Filosofía y Sociología (1975) Fe y 

Política (1977) La iglesia en el proceso político colombiano (1977) Ideología científica y filosofía en América 

(1975) La filosofía en Colombia: una crisis que da que pensar (1978) Spencer y Núñez: cien años de ideología 

sociológica en Colombia (1978)
12 Ricoeur, Paul. Finitud y culpabilidad. Op.cit., p. 482.
13 Ricoeur ha precisado en Filosofía de la voluntad 2. Finitud y culpabilidad que son tres las zo-

nas de emergencia del símbolo “donde la conciencia reflexiva se subordina, bien al aspecto 
cósmico de las hierofanías, o bien al aspecto nocturno de las producciones oníricas, o bien, 
finalmente, a la creatividad del verbo poético”. Ibíd., p. 176.

14 Rubio solo recurre a estos mitos, hoy podemos recurrir a los de las culturas indígenas de 
Colombia gracias al paciente trabajo de recolección que ha realizado Fernando Urbina Rangel 
durante años y rastrear en ellos la erótica que se encuentra a la base. Ver: Urbina Rangel, 
Fernando. Las palabras del origen. Breve compendio de la mitología de los Uitotos. Biblioteca Básica de 
los pueblos indígenas de Colombia. Bogotá: Ministerio de Cultura, 2010.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 313

es equiparable con el que emprende Ricoeur sobre los mitos que han consti-
tuido lo occidental en los que se dice el origen del mal. Una segunda lectura 
la realiza desde los documentos de la conquista de los que extrae las diversas 
posiciones que asumen quienes intervienen en este acontecimiento “la in-
terpretación comienza cuando superamos el ejercicio de la descripción (…) 
las notas solo serán funcionales cuando se opongan a las notas constitutivas 
del indio. Cuando se inicie el juego dialéctico de ‘reconocimiento’”.15 No solo 
se acude a estos documentos, también a los lamentos y cantos en los que 
“los indios experimentan, sienten que su cultura ha muerto y evidencian una 
frustración particular que se va a perpetuar a lo largo de la colonia y hasta 
nuestros días. El indio se siente sin mundo. El resultado de la conquista es 
un Nuevo Mundo, pero también un indio sin mundo”.16 Entre los mismos es-
pañoles se da una discusión sobre el reconocimiento o no de la humanidad 
del indio. Bartolomé de las Casas se enfrenta a quienes justifican la opresión 
y su sometimiento. Con la fundación de las universidades la cultura españo-
la se va consolidando, el método escolástico es adoptado como recurso de 
enseñanza. El movimiento por la emancipación va a acusar, precisamente, a 
la escolástica de haber dado la espalada a las angustias de los hombres. “Por 
esta razón, los filósofos que toman a su cargo la emancipación intelectual 
del continente van a rechazar y negar el pasado colonial”.17 Este esfuerzo por 
negar el pasado culpable del dominio y la opresión lleva a arrasar con todo el 
pasado, que incluye, además, el de los amerindios, lo que se convierte, para 
Rubio, en una ‘fatal negación’. El pasado tiene que reconstruirse, pero para 
encontrar allí el impulso liberador que no ha dejado de manifestarse. Rubio se 
empeña en descubrirlo en el amplio recorrido que hace por autores, literatos 
y profesores de nuestra América.

Este intento de Rubio por encontrar el impulso liberador no deja de alentar 
sus posteriores indagaciones. En El trabajo del símbolo (Hermenéutica y Narrativa), 
siempre de la mano de Ricoeur, va a la literatura latinoamericana, a Carlos 
Fuentes para afirmar “esas novelas y crónicas, capítulos de la gran novela 
que se llama América Latina, hablan de nosotros más acá y más allá de las 
ideas que tenemos de nosotros mismos y de nuestra sociedad, urdiendo las 
primeras mallas de esa trama, en que se va a tejer nuestro porvenir”.18 Este 
reconocimiento del lugar tan importante que juega la literatura permite poner 
en evidencia los recursos que tiene el latinoamericano para hacer escuchar 
su voz, a pesar de la negación, es un hecho que a ella recurren numerosos 
pensadores de nuestra América para encontrar la fuente de su pensamiento. 

15 Rubio Angulo, Jaime. Historia de la Filosofía Latinoamericana, I. Op.cit., p. 80.
16 Ibíd., p. 87.
17 Ibíd., p. 161. 
18 Rubio Angulo, Jaime. “El trabajo del símbolo (Hermenéutica y Narrativa)”. En: Universi-

tas Philosophica. 3, 1985, p. 56. 



314 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

Es allí donde el aforismo de Ricoeur adquiere sentido para Rubio, lo simbólico 
literario nos permite pensar aún más y, diríamos nosotros, aún cada vez más.

Pero no solo la literatura es fuente de sentido, en Subversión-Reflexión: Filo-
sofía y cultura popular en Latinoamérica Rubio lo busca en la cultura popular. Esta 
es expresión de lo que nos hace diferentes, es desde allí, al pensarla, que 
podemos insertarnos en el pensamiento universal “[l]o que descubrimos hoy 
es que tal universalidad no es patrimonio de una única cultura. Se ha tomado 
conciencia de la diversidad cultural, de la diversidad de historias, de la diver-
sidad de las situaciones de las comunidades históricas; desde esa pluralidad 
hay que repensar el estatuto de la universalidad y dar lugar, en ella, a lo que 
podemos llamar la diferencia. No se trata de renunciar a la universalidad, sino 
de evitar reducirla a la uniformidad impuesta”.19 Para reactivar sus sentidos es 
preciso reconocerle su valor que ha sido reprimido por la idea de progreso que 
ve lo popular como expresión de la ignorancia. La forma de reactivar sus sentidos 
y reapropiarlos es con la lectura, a la que Ricoeur ha reconocido su papel de 
refiguración del ‘sí mismo’, pues no basta saber cuáles son las preguntas a 
las que responde el texto, sino cuáles son las que nos surgen desde nuestra 
situación, con ella “la lectura seguirá siendo el ámbito de la subversión, de las 
tácticas imprevistas, de las tácticas populares como las tácticas de lectura”.20 
Reconocer lo popular significa reapropiarnos de sus dimensiones de sentido 
negadas hasta el momento por lo académico e institucional. Esta recupera-
ción es un acto de justicia, según Rubio, para con los pueblos y culturas lati-
noamericanas que a través de las tácticas subversivas manifiestan su deseo de 
ser y su esfuerzo por existir. Este último es, tal como dice Ricoeur, al recordar 
a Spinoza,21 el sentido que tiene que orientarnos.

En Trabajo de símbolo e identidad narrativa,22 Rubio piensa sobre el papel que 
juega la identidad narrativa en la constitución de la experiencia humana, tal 
como la concibió Ricoeur. Este es un importante recurso para rastrear, a través 
de los relatos, cómo es expresada y constituida la humanidad latinoamericana. 
Hasta ahora hemos observado cómo Rubio ha explorado la posibilidad de 
encontrar el impulso liberador en mitos, documentos, relatos y expresiones 
populares. Ahora reconoce que con la narración los distintos pueblos confi-
guran identidades que les permite reconocerse e insertase en un proyecto 
común como latinoamericanos. Pero no ha sido suficiente la filosofía de 
Ricoeur, es preciso, como lo hace Dussel y, con él, Rubio, seguir incorpo-
rando los aportes de Levinas. Rastrear este diálogo permite vislumbrar cómo 

19 Rubio Angulo, Jaime. “Subversión-Reflexión: Filosofía y cultura popular en Latino-
américa”. En: Universitas Philosophica. 7, 1986, pp. 103-111, p. 105.

20 Ibíd., p. 109.
21 Ibíd., p. 111.
22 Rubio Angulo, Jaime. “Trabajo de símbolo e identidad narrativa”. En: Semiosis. No. 22-

23, 1989, pp. 149-163. Disponible en: http://cdigital.uv.mx/bitstream/123456789/6369/2/19892
223P149.pdf



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 315

desde el comienzo de sus reflexiones estos dos autores piensan al latinoa-
mericano en su condición de excluido, marginado y silenciado de la historia 
oficial. ¿Cómo es posible abrir para los latinoamericanos nuevas posibilidades 
de existencias, sino se los ha reconocido y más allá de ello no se los hace 
partícipe de la construcción de sus proyectos de existencia? El llamado de 
Levinas permite contemplar el rostro del otro, pero, también, hay que leer en 
las manos los gestos de la ira, la ternura o la esperanza, que no solo expresa 
como los rostros, sino que reclama y llaman, tal como lo ponen en evidencia, 
de nuevo, las pinturas de Guayasamín. Tal vez si Rubio las hubiera tenido en 
cuenta en sus escritos –no sé si las habrá contemplado– se hubiera dado 
cuenta que ahí están los rostros y las manos de los latinoamericanos.

En Cómo filosofar hoy Rubio explícitamente hace un llamado a la filosofía a 
pensar sobre nuestra situación, pensarnos a nosotros mismos desde nuestra 
potencia de ser y de existir, alejados de la idea de progreso y civilización con la 
que los occidentales han impuesto sus ideas de tiempo a los latinoamericanos. 
“Nuestra adhesión a un solo tiempo, al tiempo de la felicidad y del progreso, 
alegando una pretendida universalidad acultural, sacrificó nuestros tiempos. 
Hemos negado el pasado identificándolo con el ‘retraso’. Hemos igualmente 
negado el futuro al renunciar al deseo de ser”.23 Para Rubio reflexionar sobre 
nuestra forma de experimentar el tiempo implica reconocer uno policultural, 
como olvido, como creación, como liberación, como combinación. La narra-
tiva es una de las formas en que se nos coloca en el presente donde recorda-
mos el pasado y deseamos el futuro;24 no solo la de la historia, la literatura, 
los mitos, sino, también, la de las leyendas de las víctimas horrorizadas de 
Latinoamérica que han sufrido la opresión, no solo del conquistador español, 
sino del impulso inicial de conquista, que pervive en la colonia y se mantiene 
en el presente; dominio y sometimiento que se manifiestan en el poder que 
ejercen los dictadores y gobernantes de turno, los dueños de la producción, 
los que manejan la economía, los dueños de las tierras, los hombres sobre los 
hombres, las mujeres, los niños y en general, sobre todos aquellos que hace-
mos víctimas de nuestro poder, muchos de ellos son incapaces de ver al otro, 
de ver su rostro y el gesto de sus manos. ¿Qué diferencia hay, todavía hoy en 
pleno siglo XXI, entre los opresores de ayer y los de hoy?, aquellos españoles 
que llegaron a conquistar y a someter a los indios y que después esclavizaron 
a los africanos, sacándolos y desterrándolos de sus tierras para traerlos a un 
continente que no era el suyo, con lo que se dio una doble negación y aniqui-
lamiento, hoy, con el mismo impulso de conquista, se somete, esclaviza, 
subordina, aniquila, desplaza hombres, mujeres y niños en Latinoamérica. 
Pero al lado de esta memoria y de este impulso de conquista vive el de liberación 
que ha acompañado, también, nuestra experiencia.

23 Rubio Angulo, Jaime. “Cómo filosofar hoy”. En: Universitas Philosophica. 19, 1992, p. 78.
24 Cf., Ibíd., pp. 78-79.



316 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

Rubio en Libertad y potencia en Spinoza muestra el vínculo que se teje a través 
de Spinoza entre Ricoeur y Negri, este filósofo que hoy, también, acompaña 
nuestras reflexiones desde América Latina. En la Anomalía Salvaje de Negri, dice 
Rubio, se realiza una nueva reapropiación de Spinoza cuando reconoce en su 
filosofía una lucha de la potencia contra la potestas.25 Es esta potencia la que se 
revela como impulso de liberación, se trata, dice Rubio, no solo de la idea de 
conatus sino de su práctica que se proyecta hacia un advenir, hacia una práctica 
colectiva, la conquista de una dimensión intersubjetiva, pero, también de la 
individualidad que es, ante todo, un proceso abierto al mundo, movimiento de 
liberación en desarrollo continuo. Rubio recuerda, a propósito de lo anterior, 
al filósofo francés Jean-Paul Dollé quien afirmaba “Entendemos cómo para 
Spinoza la teoría del cuerpo político es la búsqueda de una estrategia de libe-
ración colectiva cuyo mandato podría enunciarse en los siguientes términos: 
ser los más numerosos políticamente para pensar lo más posible”.26 

Este llamado a la multitud, del que daba cuenta Rubio en 1999, sigue 
presente en las reflexiones que Negri, en compañía de Giuseppe Cocco, hacen 
sobre Latinoamérica con GlobAL: Biopoder y luchas en una América Latina globa-
lizada.27 En la discusión actual, el colombiano Santiago Castro Gómez, quien 
estudió filosofía en la Universidad de Santo Tomás y fue alumno de algunos 
de los integrantes del Grupo Bogotá, al que perteneció Rubio, propone pensar 
lo latinoamericano desde el presente con los recursos de la genealogía. Al 
hacerlo Castro Gómez toma distancia de la historia de las ideas, tal como fue 
apropiada en sus comienzos por el Grupo de Bogotá, así como lo hace Rubio 
cuando opta por la hermenéutica. Ricoeur nos ayuda a entender la diferencia 
que hay entre historia de las ideas, arqueología del saber y hermenéutica “una 
disciplina nueva, precisamente la arqueología del saber, que no coincide con 
la historia de las ideas. (…) Los saberes afrontados en la arqueología no son 
‘ideas’ medidas por su influencia sobre el curso de la historia general y sobre 
las entidades duraderas que figuran en ella. La arqueología del saber trata 
preferentemente de las estructuras anónimas en las que se inscriben las obras 
singulares”28 y, añade, “una hermenéutica más atenta a la recepción de las 

25 Cf., Rubio Angulo, Jaime. “Libertad y potencia en Spinoza”. En: Universitas Philosophica. 
32, 1999, p. 188.

26 Ibíd., p. 194.
27 Negri, Antonio; Cocco Giuseppe. GlobAL: Biopoder y luchas en una América Latina global-

izada. Buenos Aires: Paidós, 2006. En este libro se hace un análisis sobre la situación específica 
de América Latina para indicar el surgimiento de la nueva figura  subjetiva de la multitud en esta 
parte del mundo. Este análisis va hasta el surgimiento de los movimientos sociales que tienen 
características especiales derivadas de sus propios procesos de colonización, imperialismo, 
neoliberalismos y que conllevan nuevas formas de entender la política: “La autonomía de las 
multitudes se sitúa en una relación fecunda y productiva de los dispositivos programáticos y las 
dinámicas administrativas de los nuevos gobiernos sudamericanos”. p. 224. 

28 Ricoeur, Paul. Tiempo y narración III: El tiempo narrado. Trad. Agustín Neira. México: Siglo 
Veintiuno Editores, S. A., 1996, pp. 955-956. [Versión en francés: Temps et Récit t.3 Le temps 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 317

ideas se limitaría a recordar que la arqueología del saber no puede sustraerse 
enteramente al contexto general en la que la continuidad temporal encuentra 
su derecho”.29 Castro Gómez construye su pensamiento con Foucault y 
Deleuze, pero, también, con Negri. Inscribe sus trabajos en la discusión sobre 
la decolonialidad, término con el que se alude a la lógica cultural del colo-
nialismo que permanece y determina la existencia latinoamericana.30 Pero no 
basta la genealogía, sino que se da cuenta, como Ricoeur, de la necesidad de 
pensar también desde lo general, para hacerlo incorpora el análisis del siste-
ma-mundo, pues así “podrían las teorías poscoloniales con el propósito anun-
ciado de ser una teoría crítica de la cultura”;31 pero sin desconocer, como lo hace 
Dussel, que este sistema-mundo no pudo darse sin lo latinoamericano “El 
sistema-mundo moderno empezó con la constitución simultánea de España 
como ‘centro’ frente a su ‘periferia’ colonial hispanoamericana. La moderni-
dad y el colonialismo fueron, entonces, fenómenos mutuamente dependientes”.32 
Esto lo conduce a argumentar contra la idea de Negri y Hardt sobre la desapa-
rición de la colonialidad con la llegada de ‘Imperio’, esta no se ha terminado, 
sino que se ha transformado. 

Reconocer el impulso de conquista, en cierto sentido, equiparable a la 
colonialidad, pero, al lado de este, el de liberación, exige mantener y conti-
nuar un diálogo entre distintas perspectivas de análisis y de reflexión. Esto 
puede hacerse si se recuperan las lecturas de Rubio que, desde una perspectiva 
hermenéutica, buscan reactivar los sentidos adormecidos en los mitos, las 
leyendas, lo popular, las crónicas, la historia, la literatura, también, en el arte, 
en el que se da cuenta y se manifiesta la experiencia latinoamericana, pero, al 
lado de ello, los análisis que, desde la poscolonialidad, hace Castro Gómez, 
quien, más atento a la crítica sobre las estructuras y las prácticas que someten 
y aniquilan a los latinoamericanos, se mantiene vigilante, para abrirlas al 
análisis.

Bibliografía

Castro GÓmez, Santiago. La poscolonialidad explicada a los niños. Popayán: 
Editorial Universidad del Cauca-Instituto Pensar, Universidad Javeriana, 2005.

Dussel, Enrique D. Apel, Ricoeur, Rorty con respuestas de Karl Otto-Apel y Paul 
Ricoeur. Guadalajara, Jalisco, México: Universidad de Guadalajara, 1993.

Fundación Guayasamín. Disponible en: http://www.guayasamin.org

raconté, Paris: Seuil, 1985].
29 Ibíd., p. 956.
30 Ver: Castro Gómez, Santiago. La poscolonialidad explicada a los niños. Popayán: Editorial 

Universidad del Cauca-Instituto Pensar, Universidad Javeriana, 2005.
31 Ibíd., p. 40.
32 Ibíd., p, 47.



318 - Luz Gloria Cárdenas Mejía

Levinas, Emmanuel. Totalité et infini. Essai sur l’extériorité. La Haye: M. 
Nijhoff, 1961.

Levinas, Emmanuel. Autrement qu’être ou Au-delà de l’essence. La Haye: M. 
Nijhoff, 1974.

Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad. Trad. 
Daniel E. Guillot. Salamanca: Sígueme, 1977.

Levinas, Emmanuel. De otro modo que ser, o más allá de la esencia. Trad. Antonio 
Pintor Ramos. Salamanca: Sígueme, 1987.

Negri, Antonio; Cocco Giuseppe. GlobAL: Biopoder y luchas en una América 
Latina globalizada. Buenos Aires: Paidós, 2006.

Ricoeur, Paul. Philosophie de la volonté 2 Finitude et culpabilité 1, L’homme faillible. 
Paris: Aubier, 1960.

Ricoeur, Paul. Finitud y culpabilidad. Trad. Cristina de Peretti, Julio Díaz 
Galán y Carolina Meloni. Madrid: Taurus, 1969. 

Ricoeur, Paul. Temps et Récit t.3 Le temps raconté. Paris: Seuil, 1985.
Ricoeur, Paul. Soi-même comme un autre. Paris: Seuil, 1990. 
Ricoeur, Paul. Sí mismo como otro. Trad. Agustín Neira Calvo. México: Siglo 

Veintiuno Editores, 1996. 
Ricoeur, Paul. Tiempo y narración III: El tiempo narrado. Trad. Agustín Neira. 

México: Siglo Veintiuno Editores, S. A., 1996.
Ricoeur, Paul. Le juste 2. Paris: Esprit, 2001.
Ricoeur, Paul. Lo justo 2. Estudios, lecturas y ejercicios de ética aplicada. Madrid: 

Trotta, 2008. 
Rubio Angulo, Jaime. Antropología filosófica. Bogotá: Universidad Santo 

Tomás de Aquino, Facultad de Filosofía. Enseñanza Desescolarizada, 1976.
Rubio Angulo, Jaime. Historia de la Filosofía Latinoamericana, I. Bogotá: 

Universidad de Santo Tomás de Aquino, Centro de Enseñanza Desescolari-
zada, 1979.

Rubio Angulo, Jaime. “El trabajo del símbolo (Hermenéutica y Narrativa)”. 
En: Universitas Philosophica. 3, 1985, pp. 37-56.

Rubio Angulo, Jaime. “Subversión-Reflexión: Filosofía y cultura popular 
en Latinoamérica”. En: Universitas Philosophica. 7, 1986, pp. 103-111.

Rubio Angulo, Jaime. “Trabajo de símbolo e identidad narrativa”. En: 
Semiosis. No. 22-23, 1989, pp. 149-163. Disponible en:

http://cdigital.uv.mx/bitstream/123456789/6369/2/19892223P149.pdf
Rubio Angulo, Jaime. “Cómo filosofar hoy”. En: Universitas Philosophica. 

19, 1992, pp. 19-38.
Rubio Angulo, Jaime. “Libertad y potencia en Spinoza”. En: Universitas 

Philosophica. 32, 1999, pp. 183-195. 
Urbina Rangel, Fernando. Las palabras del origen. Breve compendio de la 

mitología de los Uitotos. Biblioteca Básica de los pueblos indígenas de Colombia. 
Bogotá: Ministerio de Cultura, 2010.



Traducciones





La condición de extranjero*

The Condition of Foreigner
PAUL RICOEUR

Traducción:
HEIDY GUTIÉRREZ

Universidad de Antioquia
Colombia

La distinción  básica: “extranjeros” contra “miembros”
Antes de abordar las diferencias de estatus legal y de las condiciones 

concretas que distinguen a los extranjeros entre sí, es necesario abordar un 
tipo de división particular, producto de la historia, que hace que la humanidad 
no exista en ningún lugar como un solo cuerpo político, sino que se presenta 
como una visión compartida entre comunidades múltiples, constituidas de 
tal forma que ciertos individuos le pertenecen como miembros, mientras que 
todos los demás son extranjeros. Esta distinción básica no puede confundirse 
con el binomio amigos/enemigos, que cierta filosofía política pone de mani-
fiesto. Esta última relación se inscribe en una problemática bien delimitada, 
la problemática de la guerra y la paz. Antes de esta, se encuentra la oposición 
entre pertenencia o no pertenencia a una comunidad histórica, el Estado-na-
ción, para nosotros Franceses. En ese binomio solo un término está “pronun-
ciado”, la cualidad de miembro, el segundo no lo está, la cualidad de extranjero. 
Nuestros diccionarios exponen sin ambigüedad la disparidad propia a esta 
distinción básica. “Extranjero, dice le Robert: quien es de otra nación; que es 
otro hablando de una nación”. En términos más simples es extranjero quien 
no es de “nuestro país” – quien no es uno de los nuestros. Nada se menciona 
con relación a lo que el extranjero es para sí mismo, “en su país” – ni tampoco 
con respecto a las relaciones de alianza, de neutralidad o de enemistad que 
reinan entre “nosotros” y “ellos”. Esta restricción lexical va mucho más allá de 
las palabras; el vocabulario asume lo siguiente: como ya se verá – no sabemos 
quiénes somos, se supone que debemos saber a qué pertenecemos, de cuál 
comunidad somos miembros. De esta presunción tácita resulta que, antes 
de cualquier intento por llenar la casilla vacía de la palabra extranjero, tene-

* En 1996, después de participar en la Comisión Hessel sobre los extranjeros, Paul Ricoeur 
redacta este artículo, a petición de Stéphane Hessel. El texto, parcialmente publicado en 1996, 
fue dado a conocer en su totalidad en RICOEUR, Paul. “La condition d’étranger”. En: Esprit. 
(La pensé Ricoeur). Marzo/abril 2006, pp. 264-275. La traducción se publica con los permisos 
expresos del Comité éditorial Fonds Ricœur.

[Nota del editor: Las citas a pie de página se conservan de acuerdo con la versión original].



322 - Paul Ricoeur

mos como tarea clarificar hasta donde nos sea posible, la naturaleza de esta 
pertenencia con relación a la cual la condición de extranjero se define en un 
principio por defecto. No hay que temer al hecho de detenerse en el aspecto 
jurídico del problema. En este nivel se dice algo que devela una parte de lo 
no dicho que afecta nuestra comprensión de pertenecer como miembro a la 
comunidad nacional, y por ende sobre la representación que nos hacemos del 
extranjero. 

Una primera observación es obligatoria: si nos ubicamos desde el punto 
de vista de la justicia distributiva,1 el bien en el que consiste la pertenencia 
a una nación no es un bien que distribuimos entre nosotros: es un bien que 
ya se posee; es a otros a quienes lo otorgamos, de manera soberana. Clara-
mente, así aparece escrito en la Declaración universal de los derechos humanos de 
1948: “Todo ser humano tiene derecho a una nacionalidad” y aún más “nadie 
puede ser privado arbitrariamente de su nacionalidad”. Pero este derecho a…, 
como otros derechos a…, no puede sancionarse, a menos  que se asigne a un 
obligacionista adecuado, responsable de  hacerlo efectivo.  Para aclarar este 
asunto, consideremos por un instante el punto de vista de un extranjero que 
desea y solicita ser admitido entre nosotros – a recibir la nacionalidad fran-
cesa. Lo primero que descubre es que la admisión de un extranjero a nuestra 
nacionalidad (y a nuestra ciudadanía, para ir un poco más lejos) es una decisión 
soberana de las autoridades políticas del Estado considerado. En definitiva, 
nada es más absoluto que la soberanía reconocida a  los Estados para otorgar o 
negar su nacionalidad. Ahora bien, ¿para qué solicita este extranjero ser admi-
tido? Permanezcamos en el plano del derecho, reservando para una reflexión 
posterior la cuestión de la comprensión que tenemos del el sentido mismo de 
nuestra pertenencia ya adquirida. 

Para nuestro propósito, dos o tres observaciones serán suficientes: en 
derecho internacional privado, la nacionalidad se define así: “Pertenencia 
jurídica de una persona a la población constitutiva de un Estado”.2 A la noción 
de población se suma la de territorio, por lo tanto de fronteras que delimitan 
la jurisdicción de las autoridades públicas, políticas y judiciales. Estas tres 
nociones de Estado, territorio y  población están tan estrechamente ligadas 
que la pertenencia a la población constitutiva del Estado equivale a definir la 
substancia de un Estado por esta población: los franceses, los ingleses, etc. 
En este sentido un estado independiente se construye a sí mismo definiendo 
su población, sus “ciudadanos”. Más delicada es la relación entre nacionalidad 
y ciudadanía;3 en la tradición republicana y jacobina que es la nuestra, las dos 
nociones tienden a superponerse pero sin identificarse; la ciudadanía consiste 

1 Michaël Walzer, Spheres de justice,  Cap. 2: «Appartenance», Paris, Le Seuil, 1998. 
2 Batiffol et Legarde, Droit international privé, nº 59.
3 Daniel Lochack, «La citoyenneté un concept juridique flou», en «Citoyenneté, nationalité» bajo 

la dir. de D. Colas, C. Emeri, J. Zylberger, Paris, PUF, 1991.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 323

en el vínculo jurídico que relaciona a una persona física con un Estado deter-
minado; es a este vínculo al que se asocian derechos cívicos y políticos, de los 
cuales el más importante es aquel de participar en el poder político, a título 
de elector o de candidato elegible en las diferentes consultas electorales. Pero 
incluso para nosotros, nacionalidad y ciudadanía no coinciden totalmente, en 
la medida en que todos los nacionales no son ciudadanos: los menores, los 
enfermos mentales, los condenados a ciertas penas, no gozan de derechos 
electorales; en cambio, para nosotros solo los nacionales son ciudadanos: 
este no es el caso en otros lugares, como en los países donde a los extran-
jeros residentes, les es permitido participar en las elecciones locales, según 
ciertas reglas. Pero no siempre fue así para nosotros: bajo la Revolución, 
algunos extranjeros fueron tratados como extranjeros-ciudadanos. En el 
estado actual del derecho en Francia,4 es ciudadano el nacional considerado en 
tanto que titular de derechos cívicos y de una parcela de la soberanía nacio-
nal. Esta ecuación, que reserva a los nacionales el  beneficio y el ejercicio de 
los derechos cívicos termina por transformar la idea nacional en mecanismo 
de exclusión para con los extranjeros. En la medida en que ningún principio 
del derecho internacional impone a los Estados otorgar derechos políticos a 
los extranjeros, la inhabilidad política de los extranjeros continúa siendo en 
Francia, según las palabras de uno de nuestros grandes juristas, “una regla 
absoluta que no tiene  excepción”.5 Para completar el aspecto jurídico, hay 
que añadir que para quienes ya son miembros, la pertenencia nacional se ha 
convertido en un estado de la persona, como el nombre, la filiación, el sexo, 
el lugar y la fecha de nacimiento. Es suficiente con mirar su documento de 
identidad. La repartición de la pertenencia a la nación es un hecho. La barrera 
jurídica entre los nacionales y los extranjeros es hermética. El extranjero no es 
solamente aquel que no hace parte de los nuestros, sino que además no está 
autorizado a convertirse en uno de nosotros por el simple hecho de desearlo 
o solicitarlo. Él no puede exigirlo. Y el país con respecto al cual es extranjero 
puede, de manera soberana, negar su admisión. Del mismo modo existen países 
o circunstancias donde esta admisión puede anularse con igual soberanía, 
bajo la forma de expulsión o, en algunos países, bajo la forma de destierro. 
El carácter discrecional de admisión a la nacionalidad y la ausencia de límites 
a la soberanía del acto político de acogida no hacen más que señalar, con el 
más extremo rigor, la ausencia de simetría al interior del binomio miembro/
extranjero. 

Pero lo no dicho en este análisis puramente jurídico de la condición de 
extranjero es la naturaleza de la comprensión que tenemos de nosotros 
mismos en tanto miembros que pertenecen a tal comunidad nacional. Ahora 
bien, es la interrogación sobre esta comprensión de nuestra propia pertenencia 

4 «Droit de la citoyenneté», en Olivier Duhamel, Droit constitutionnel et politique, Paris, Le Seuil, 
1993.

5 Ibíd., p. 181.



324 - Paul Ricoeur

la que nos conlleva a llenar, por primera vez, de contenido este término no 
pronunciado de extranjero. No podemos avanzar en la comprensión que 
tenemos de “nuestro país” sin hacernos representación alguna de lo que pueda 
significar para el extranjero estar “en su país”. No podemos evitar esta prueba 
de la comprensión, en la medida en que las decisiones soberanas del Estado 
que nos representa pueden ser tomadas solo en correspondencia con lo que 
los miembros actuales de la comunidad entiendan como sentido de su per-
tenencia ya adquirida o incluso en correspondencia con lo que ellos desea-
rían que fuese dicha pertenencia. Ahora bien, la posesión previa de este bien, 
del cual hemos dicho que no lo repartimos entre nosotros mismos, define 
el marco dentro del cual se ejerce la justicia distributiva que se ejerce sobre 
todos los demás bienes sociales: bienes comerciales o no comerciales. Ahora 
bien, es necesario reconocer que la comprensión que tenemos de pertenecer 
a tal país, a tal nación, a tal Estado, no se sustenta en ninguna razón clara 
y transparente; a decir verdad, no se trata de razones, es decir de motivos 
que podamos sostener con argumentos en caso de que un contradictor nos 
pidiera justificar el hecho de ser franceses en lugar de ingleses o alemanes. 
En este sentido, sería un grave error interpretar en términos contractuales 
la voluntad de vivir con tales compatriotas y conciudadanos. Si la noción de 
contrato social ocupa un lugar en este nivel comunitario, es en el plano de 
la constitución, en el sentido del derecho constitucional, el cual presupone 
una comunidad agrupada, discutiendo en una situación completamente irreal, 
imaginaria, sobre la mejor manera de gobernarse. Esta dificultad está ligada 
a la noción de Contrato social de Rousseau y a la hipótesis construida por John 
Rawls en su Teoría de la justicia, de una condición: “original” que se torna sen-
sible por la figura del “velo de ignorancia”. La comprensión que tenemos de 
pertenecer a la misma comunidad nacional es una comprensión compartida, 
alimentada por una historia arraigada en las costumbres, que se manifiesta en 
las formas de vivir, trabajar y de amar, y que se sostiene por relatos fundado-
res que instauran nuestra identidad. La conversación cotidiana es el nivel del 
discurso que evidencia esta comprensión, en cuanto es dicha. Pero, la mayor 
parte del tiempo, nuestro deseo de vivir juntos permanece en lo no-dicho. 
Está tan oculto que solo emerge cuando es  impugnado por la depreciación 
de sí, cuando es amenazado  por la división civil, hasta ser “abatido” por la 
derrota militar o la revolución. 

Ahora bien, es precisamente en este nivel claro-oscuro que el extranjero 
comienza a salir de su anonimato; para dar explicación a nuestra identidad 
colectiva tenemos necesidad de compararnos con los demás; es así como 
salen en forma desordenada nuestros prejuicios, nuestras escuetas caracte-
rizaciones, incluso nuestros juicios apreciativos y elogios; por lo  menos, el 
extranjero ha dejado de ser el término no pronunciado de la dualidad miem-
bro/extranjero. La comprensión de nosotros mismos no sale de lo no dicho 
y solo comienza a ser explícita haciéndose comparativa, diferencial, opo-



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 325

nente. Tratamos incluso de imaginar la comprensión que los otros tienen de 
ellos mismos, de representarnos a qué se parece ser un inglés, un alemán… 
sentimos simpatía, indiferencia, hostilidad. Aprobamos o desaprobamos las 
relaciones de amistad, de neutralidad, de hostilidad que nuestros Estados 
provocan en el escenario internacional. En resumen, imitamos la política 
exterior de nuestro país con sentimientos capaces de recorrer la gama entera 
de la proximidad y de la distancia afectiva. Si vamos al fondo del asunto, 
tomamos consciencia del hecho de que aquello que ciertos documentos oficia-
les internacionales denominan “la familia humana” solo existe políticamente 
fragmentada, como lo comprueba el mapa de las religiones, de las culturas, 
de las etnias, y de manera particularmente sorprendente e instructiva, como 
lo diremos más adelante, la diversidad de las lenguas sobre la que meditaba 
Wilhelm von Humboldt. Nuestra imaginación puede incluso conducirnos hasta 
representarnos a nosotros mismos haciendo parte de una comunidad cual-
quiera entre las demás comunidades. Vista desde todos los ángulos y desde 
ningún ángulo en particular, nuestra patria se nos presenta de golpe como 
otra más. Al término de este recorrido aleatorio en lo imaginario, la ecuación 
inicial se invierte: nuestro país aparece a su vez como el término no pronun-
ciado del binomio miembros/extranjeros. Es en este nivel, que el recuerdo de  
haber  sido uno mismo extranjero, como lo admiten los famosos textos de la 
Biblia hebrea, descubre cierto halo de benevolencia en la declaración según la 
cual  todos somos extranjeros con respecto a los demás.

El extranjero “en nuestro país” 
Esta imaginación que hace que nosotros mismos seamos extranjeros ante 

el extranjero escapa a lo fantástico  cuando se confronta con el deber de la 
hospitalidad cuyas más notables figuras nos disponemos recorrer. Estas co-
rresponden a tres situaciones que  pueden clasificarse según su magnitud trá-
gica. “El extranjero en nuestro país”, es en primer lugar el visitante con plena 
voluntad. Luego está el inmigrante, más precisamente el trabajador extranjero 
que vive en nuestro país, en cierta medida contra su voluntad. Y finalmente 
está el refugiado, solicitante de asilo, quien espera, la mayoría de las veces en 
vano, ser recibido en nuestro país. Esta última figura de hospitalidad resulta 
propiamente de lo trágico de la acción, en la medida en que el extranjero asu-
me, en esta ocasión, la postura del “suplicante”. 

El extranjero como visitante
Esta figura pacífica –en doble sentido, pues manifiesta un estado de paz y 

multiplica este sentimiento– se reviste de varias formas, desde el turista que 
circula libremente sobre el territorio del país de acogida hasta el residente 
que se ubica en un lugar y allí permanece. Los dos casos ilustran el acto de 
vivir juntos, compartido entre nacionales y extranjeros. Esta figura del extran-
jero recuerda la importancia de las categorías de territorio y población para 



326 - Paul Ricoeur

la consistencia del estatus de miembro de la comunidad nacional. Es esta la 
dimensión de la condición de miembro que el extranjero está autorizado a 
compartir. Sin convertirse en ciudadano, el visitante disfruta de las facilidades 
de la libertad para circular, para negociar; comparte ciertos bienes sociales de 
base, tales como la seguridad, la atención en salud, e incluso la educación. 
Evidentemente, ubicamos esta cómoda condición en términos de la globaliza-
ción de intercambios. Pero esta no tendría efecto sin la práctica de lo que Kant 
llama precisamente, en el Proyecto de la paz perpetua, “derecho de visita” y en el 
que Kant señala un corolario bien establecido en el Derecho cosmopolita. Su 
argumento merece una citación completa: “Se trata aquí no de filantropía sino 
de derecho. Hospitalidad significa el derecho de un extranjero a no recibir un 
trato hostil por el hecho de haber llegado al territorio de otro”. Se trata de “un 
derecho de visitante”, el derecho de todos los hombres de proponerse como 
miembros en una sociedad. Este derecho  se funda en la común posesión de 
la superficie de la tierra; los hombres no pueden diseminarse hasta el infinito 
por el globo cuya superficie es limitada, y por tanto, deben tolerar mutuamente 
su presencia, ya que originariamente nadie tiene mejor derecho que otro a 
estar en determinado lugar del planeta”*. Kant resume el enunciado de este 
derecho en el concepto de “hospitalidad universal”.6

Este derecho de visitante del viajero o del residente extranjero está lejos 
de reducirse a una simple curiosidad. Es simplemente reveladora la esencia 
misma de hospitalidad que le Robert define: “el hecho de acoger a alguien en 
su casa, de alojarlo, y, eventualmente, de brindarle techo y alimentación gra-
tuitamente”. La definición del Robert parece privilegiar el alojamiento y la ali-
mentación, a lo que podríamos agregar el diálogo. No solo porque es en este 
nivel, como ya lo mencionamos, donde la comprensión inicialmente tácita 
del miembro de pertenencia a la comunidad accede al lenguaje, sino porque 
en este nivel de intercambio de palabras la asimetría inicial entre miembro y 
extranjero comienza a corregirse de manera concreta. En este sentido, no se 
le da la suficiente importancia al fenómeno de la traducción de una lengua a 

6 Se nota el argumento cuasi copernicano o newtoniano sobre la redondez  de la tierra y la 
finitud que de aquí se comprende, se nota sobre todo el corolario de este derecho de visitante, 
el de “proponerse como miembro de la sociedad”. Fichte desarrollaría este tema en “Sobre el 
Derecho de las personas y el Derecho cosmopolita”, segundo anexo al Derecho natural, §22: “El 
extranjero que llega dispone del derecho humano originario, que precede todos los contratos 
jurídicos y sólo los vuelve posibles: el derecho de presuponer por todos los hombres que pueden estar con 
él por contratos en una relación jurídica. Sólo esto constituye el verdadero derecho del hombre, que 
regresa al hombre en tanto hombre: la posibilidad de adquirir derechos… El derecho del simple 
ciudadano del mudo consiste en  este derecho a circular libremente por el territorio y a propon-
erse para contraer nexos jurídicos”. 

*Nota de la traductora. El segmento de la obra de Kant ha sido traducido y retraducido al 
español. Una de las más recientes es la de: KANT, Immanuel. Hacia la paz perpetua. Trad. Joaquín 
Abellán. Madrid: Alianza editorial, 2002.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 327

otra como modelo de “igualdad de condiciones”, como lo diría Tocqueville. 
El acto de traducir opera al nivel de la dispersión de las lenguas, símbolo de 
la dispersión de los pueblos. ¿Acaso no hablamos  de enseñanza de “lenguas 
extranjeras”? Si la traducción constituye un modelo para el encuentro con 
el extranjero, lo es en la medida en que, en su funcionamiento mismo, esta 
consiste en una verdadera hospitalidad lingüística; el locutor de la lengua de 
llegada se ubica al nivel de la lengua de partida del texto que, en cierto modo, 
habitará para traducir, con el fin de recibir a cambio en su propia lengua el 
mensaje traducido. He aquí una bella ilustración de la hospitalidad universal 
celebrada por Kant, y que confiere un valor profético al derecho de visitante, 
en tanto que parábola viviente de la paz perpetua. Repitamos: “Hospitalidad 
significa aquí el derecho que tiene el extranjero, de llegar al territorio del otro 
y a no ser tratado allí como enemigo”.

El extranjero como inmigrante
Es clara la referencia a la condición de trabajador extranjero que aquí se 

hace, condición asignada además por el término Gast-arbeiter o Guest workers. 
Desde luego, existe otro tipo de inmigrantes diferentes a los trabajadores 
extranjeros, unos son los refugiados admitidos bajo el beneficio del derecho 
de asilo, sobre el que se tratará más adelante. O los refugiados que asisten a 
la ayuda de emergencia en caso de desplazamiento forzado de poblaciones y 
de migraciones masivas generadas por la violencia de la historia. Pero en 
el lenguaje ordinario de los sindicatos, de la administración y de los políticos 
está claro que se trata de los trabajadores extranjeros cuando en el discurso pú-
blico se hace referencia a los inmigrantes. Y son estos, en particular, quienes 
suscitan los problemas que mencionaremos. En efecto, no podemos olvidar 
cómo se constituyó esta categoría de visitantes por obligación. Es la necesi-
dad de mano de obra poco cualificada, generalmente en puestos de trabajo 
pesado, la que origina este flujo migratorio de gran magnitud. Es así como el 
trabajo, necesidad cotidiana de la vida económica,  define esta categoría de 
extranjeros “en nuestro país”. Ya no nos encontramos en el ciclo de la libre elec-
ción, como en el caso de los visitantes en pleno derecho, más bien estamos en 
el reino de la necesidad, más precisamente hablamos de la supervivencia y de 
la manutención de las familias que, en la mayor parte de los casos, permane-
cen en sus países de origen. La vida de este tipo de extranjeros está definida 
por diferentes actores económicos y políticos. En efecto, habitan el espacio 
protegido del Estado de acogida, circulan libremente y consumen como no-
sotros, los nacionales. Una parte de su libertad se debe a su participación en 
la economía del mercado, otra parte resulta de su acceso, en cierta medida, a 
la protección del Estado-providencia. Gozan de derechos sindicales y se be-
nefician en principio de los mismos derechos de habitación que los naciona-
les; pero no son ciudadanos y son gobernados sin su consentimiento. Si son 
llamados “huéspedes” es porque no son inmigrantes en busca de una nueva 



328 - Paul Ricoeur

residencia y de una nueva ciudadanía. Se espera que retornen a sus países una 
vez su contrato termine y su visa expire. El derecho a la reagrupación familiar 
es limitado; son los primeros en sufrir la segregación a causa de la vivienda; 
la adaptación cultural les es difícil, aunque menos para sus hijos; el asunto de 
la libertad de cultos permanece sin resolverse, aunque sea expuesta como un 
tema de libre elección; con la residencia ligada al empleo, su posición es tan 
precaria que entran a competir con los nacionales en el mercado de trabajo 
y pasan a engrosar las filas de desempleados. Pero es la separación de su 
hogar lo que constituye la carga más pesada. Su destino pone de manifiesto 
el contraste evidente entre la movilidad del trabajo a escala mundial y la pér-
dida del espacio político de la ciudadanía. Básicamente, no han contribuido 
a la historia silenciosa del querer vivir juntos que subyace al pacto nacional. A 
esta realidad se aferran los fantasmas de la opinión pública, que se explican 
principalmente por la amalgama que se forma entre trabajadores en situación 
regular y extranjeros en situación irregular, por la amenaza que pueden repre-
sentar para la seguridad e incluso por el terrorismo. Sospecha, desconfianza, 
xenofobia, tienden a impregnar la comprensión que tienen los nacionales de 
su pertenencia al mismo espacio político. Si, como lo hemos señalado antes, 
esta comprensión implica de manera natural un sentimiento de diferencia 
hacia el extranjero, la exclusión transforma esta diferencia en rechazo. 

La respuesta a esta situación deteriorada debe hacerse en dos niveles. 
El primero es el de la justicia política7 que se debe a todos los trabaja-
dores residentes; algo debe hacerse en este caso, un tipo de admisión 
de primer grado previa a la admisión del segundo grado que consiste en 
la naturalización, permitiendo eventualmente la participación en elecciones 
locales, como es el caso de algunas democracias occidentales. Esta admi-
sión de primer grado debe ser negociada con los Estados cuyos trabajadores 
extranjeros son originarios, como lo han comenzado a hacer algunas conven-
ciones ya existentes o en curso de negociación. Pero ante todo la respuesta 
debe hacerse al nivel del derecho humano de hospitalidad, explicada más 
adelante con relación a la condición cómoda del extranjero como visitante. A 
este respecto, los textos importantes de Kant y Fichte sobre la hospitalidad 
universal deberían contribuir en el cambio de las legislaciones y ante todo en 
la transformación de las ideas. El mismo derecho que otrora rigiera la guerra 
y la paz entre las naciones debería regir en el presente las relaciones entre los 
países anfitriones y sus visitantes, aunque sean  inmigrantes para el trabajo.

El extranjero como refugiado
La cuestión de los refugiados constituye en sí misma un inmenso capítulo 

que excede los límites de una reflexión sobre la condición del extranjero. La 
elección soberana de los Estados en cuanto a la conformación de su pobla-

7 M. Walzer, Sphères de justice, op.cit.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 329

ción y por consiguiente al acceso a su territorio interfiere aquí con un derecho 
que resulta de una causa distinta a la del deseo libre y espontáneo de vivir en 
otro lugar, a saber el derecho a la protección de poblaciones perseguidas, a 
lo que corresponde el deber de asilo por parte de los países de acogida. Si 
pudimos ubicar el derecho de los trabajadores extranjeros bajo la regla de la 
justicia, es bajo el deber de ayudar, de auxiliar a quien se encuentre en peligro, 
que debemos ubicar el derecho de los refugiados.8 

En el fondo del derecho contemporáneo de los refugiados se encuentra la 
tradición de asilo, la cual está ligada a una antigua tradición de hospitalidad 
que se tenía para ayudar a los fugitivos que escapaban  a la justicia vengativa 
de su país de origen. El asilo, como es sabido, está presente en las institu-
ciones de nuestras más importantes civilizaciones fundadoras. Aquí mismo 
recordamos el doble fondo bíblico y helénico. Allí el asilo se define como 
lugar de refugio que, no pudiendo ser saqueado, es inviolable. Grotius escribió en 
1625:“No se debe negar alojamiento fijo a los extranjeros que, perseguidos en 
su patria, buscan la retirada, siempre y cuando se sometan al gobierno esta-
blecido y tomen todas las precauciones necesarias para prevenir la sedición” 
(De jure belli ac pacis, II, 11,12). En el siglo XVIII, el asilo adquiere estatus político: 
los protestantes exiliados se benefician de este en diversos lugares de Europa; 
al igual que Voltaire… Lo importante para nosotros es notar la transformación 
que presenta, con relación a las prerrogativas del Estado de acogida, la 
concepción del exilio como derecho de la persona. Los juristas de comienzos 
del siglo XIX se hacen la pregunta sobre la cuestión del asilo incluso como una 
excepción a la regla de extradición.9 Pero hasta comienzos del siglo XX, el asilo 
permaneció como un asunto esencialmente individual que concernía a personas 
que tuviesen un papel político. 

Es un nuevo concepto que aparece después de los grandes cambios de 
del siglo XX con el título de refugiado. El hecho de portar el título de refugiado 
no debe ocultar la diferencia de estatus. Debemos situar el problema en el 
contexto de los grandes desplazamientos masivos forzados. Nos interesa aquí 
en la medida en que, además del hecho  de que el refugiado se beneficia de 

8 François Crépeau,  Droit d’asile. De l’hospitalité aux contrôles migratoires, Éd. Bmylant, Éd. De 
l’Université de Bruxelles, 1995.

9 Una nueva categoría de extranjeros en desamparo  y una nueva modalidad de auxiliar-
los aparecen bajo el título de “derecho de injerencia”. Este nuevo derecho internacional 
humanitario se basa en el desamparo de las poblaciones a las cuáles solo puede socorrer 
atendiéndolas allí donde residen, por derecho propio o forzosamente. El problema teórico 
consiste en el conflicto que se genera  en el plano del derecho internacional con el principio 
de soberanía de los Estados y su corolario, el principio de no injerencia en los asuntos interi-
ores de los Estados. La situación es de cierto modo inversa a la relacionada con el derecho de 
asilo, que afecta principalmente a los exiliados fugitivos: éstos desean venir “a nuestro país”. 
Aquellos necesitan nuestra ayuda “en su país”. Con ellos aparece una nueva figura trágica del 
extranjero “suplicante”. Ver la Obra reciente de Mario Bettati, Le Droit  d’ingérence. Mutation de 
l’ordre international,  Paris, Odile Jacob, 1996.



330 - Paul Ricoeur

la protección de un organismo internacional, es a un país de asilo –eventual-
mente al nuestro– al que corresponde la responsabilidad inicial de su acogida. 
Es en este punto de la puesta en práctica en el que la preocupación por pro-
teger a los refugiados entra en conflicto con la preocupación por proteger la 
soberanía territorial de los Estados de acogida. Recordemos, para comenzar,  
cómo fue definido el estatus del refugiado por la convención de Ginebra del 
28 de julio de 1951. El término se aplica a toda persona “que como conse-
cuencia de eventos sucedidos antes del 1º de enero de 1951 y que tenga un 
temor fundado de ser perseguida por razones de raza, de religión, nacionalidad, 
pertenencia a un cierto grupo social, o por sus opiniones políticas y se 
encuentre fuera de su país de origen, y que no pueda o, debido a este temor, 
no desea solicitar protección de su país; o quien,  no tiene nacionalidad y se 
encuentra fuera del país en el que tenía su residencia habitual y como conse-
cuencia de tales acontecimientos, no puede o, por causa de dicho temor, no 
desea regresar allí…”.10 Todo se basa en la idea de un temor fundado a causa 
de una persecución; la idea subjetiva de temor es mitigada por la enumeración 
de criterios objetivos, a saber las causas de la persecución (raza, religión, 
nacionalidad, opiniones políticas, grupo social – intelectuales, universitarios, 
homosexuales…). Pasaremos por alto la evolución subsiguiente de la defini-
ción y el mandato confiado por la Asamblea general de las Naciones Unidas 
al Alto Comisionado para los refugiados, para concentrarnos en el punto liti-
gioso en el que la problemática  del extranjero se encuentra comprometida: la 
política de acogida de los refugiados pone de resalta, una vez más, la sobera-
nía nacional; esta permanece íntegra en el caso de los refugiados de quienes 
el país de acogida va en busca. Contrariamente, aquellos que a este acuden 
presentan el problema espinoso de su derecho de asilo como refugiados. El 
origen del problema es el siguiente: en virtud de sus vínculos por convencio-
nes internacionales sucesivas, los Estados no pueden rechazar la solicitud de 
asilo, pero soberanamente cuentan con la facultad de aplicar los procedimientos 
de elegibilidad del estatuto de refugiado, los cuales solo tienen como fin el 
“reconocimiento” de los títulos del solicitante de asilo; es necesario entonces 
que el Estado de acogida allegue los medios para verificar que la persona 
que se presenta como refugiada cuente con las características provistas por 
la definición internacional. En principio, la decisión de elegibilidad tiene un 

10 F. Crépeau,  Droit d’asile…, op. cit., p. 85. :

Nota de la traductora: Según el Protocolo sobre el Estatuto de los Refugiados (ACNUR), la 
siguiente es la definición de refugiado: “Una persona que, debido a un miedo fundado de ser 
perseguido por razones de raza, religión, nacionalidad, membresía de un grupo social o de opi-
nión política en particular, se encuentra fuera de su país de nacimiento y es incapaz, o, debido a 
tal miedo, no está dispuesto a servirse de la protección de aquel país; o de quien, por no tener 
nacionalidad y estar fuera del país de su antigua residencia habitual como resultado de tales 
eventos, es incapaz, debido a tal miedo, de estar dispuesto a volver a éste..” http://www.acnur.
org/t3/.  Recuperado el 13 de julio de 2012.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 331

carácter declarativo, de reconocimiento. Este concepto de reconocimiento 
resulta del derecho internacional, pero es en el proceso mismo del recono-
cimiento que se filtran todas las artimañas que puede suscitar el  espinoso 
principio de soberanía. El solicitante de asilo, que aún no es un refugiado 
dado que el proceso de reconocimiento no ha finalizado, solo cuenta con el 
principio de  buena fe, más conocido bajo su forma penal como presunción 
de inocencia. Ahora bien, el principio de buena fe no tiene más fundamento 
que “la dignidad inherente a todos los miembros de la familia humana”11 de 
la que habla el Preámbulo de la Declaración universal de los derechos huma-
nos. Observamos en qué punto se ubicara el dilema: ¿solo corresponde al 
demandante de asilo comprobar que se ajusta a la definición del estatuto que 
él mismo reclama? Ahora bien, posiblemente los efectos de la persecución y 
las circunstancias de su partida no le permiten tener como prueba más que 
su testimonio.  La indagación por la prueba, ¿no debería ser compartida por 
las autoridades de acogida y el solicitante, tal como lo recomienda el Alto 
Comisionado para los refugiados? Más aún, desde su llegada al país de acogida, 
¿no debería considerarse como refugiado al solicitante? Y la definición de 
refugiado, que en su esencia data de 1951, ¿no es ya bastante restrictiva? ¿Se 
debería entonces crear un nuevo derecho de asilo? 

Hemos hablado de asilo antes de hablar de refugiado. Y la Declaración 
universal de los derechos humanos del 20 de diciembre de 1948, anterior a 
la convención sobre los refugiados afirma en su artículo 14: “ante la persecu-
ción, toda persona tiene el derecho a buscar asilo y a beneficiarse de éste en 
los demás países”. Pero este derecho –como tantos otros derechos a…– no 
compromete a ninguna instancia de manera obligatoria. El hecho es que el 
principio de soberanía territorial de los Estados continúa siendo el funda-
mento esencial de nuestro derecho internacional público contemporáneo e 
incluye la facultad de controlar la entrada de los extranjeros en el territorio, 
y si fuese necesario, deportarlos. A decir verdad, los países industrializados, 
en su conjunto, tienden a convertirse en fortalezas contra los flujos migrato-
rios incontrolados que los desastres del siglo han desencadenado. En este 
sentido, podrían ponerse en consideración las medidas tomadas a escala 
europea, que con frecuencia, contradicen la tradición de asilo y de protección 
de los derechos y las libertades de la persona, comenzado por las medidas 
de control contra los “abusos” al derecho de asilo (concepto de solicitud de 
asilo “manifiestamente infundada”). Todo apunta a marginar el mayor número 
posible de solicitantes de asilo, a mantenerlos alejados de las fronteras oc-
cidentales. Según lo demuestra François Crépeau: “Se trata de proteger a los 
Estados contra el flujo de refugiados y no de proteger a los refugiados de las 
causas que generan su exilio”.12 Incluso la preocupación legítima por prevenir 

11 F. Crépeau.  Droit d’asile, op.  eu., p313
12 13. F. Crépeau, Droit d’asile, op. Eu.,p. 313



332 - Paul Ricoeur

el exilio, por ejemplo invocando o creando un derecho “a no ser desplazado” 
o “el derecho a una comunidad” (al retorno a las comunidades de origen?), 
puede ser interpretada como una sutil protección de los Estados industriales 
avanzados contra estos flujos migratorios y como una manera de eludir el 
deber de protección debido a las víctimas de persecuciones y de otras calami-
dades. Pero no podemos concentrar todo el rigor de nuestra crítica sobre el 
principio de soberanía nacional, no podemos perder de vista el hecho sobre 
el cual se insistió en virtud de nuestro primer recorrido, a saber  que el Estado 
nos representa justo allí donde nos negamos a expandir ese límite de “nuestro 
país”, a riesgo de poner bajo tela de juicio lo no dicho sobre nuestra voluntad 
de vivir juntos. A este respecto, el deber de auxiliar a los extranjeros desa-
fortunados tiene poco peso, en la medida en que el sentido de hospitalidad 
universal y la dedicación a un nuevo “proyecto de paz perpetua” no hayan 
superado, hasta la comprensión que tenemos de nosotros mismos la satisfac-
ción legítima de pertenecer, a título de ciudadano libre, a “nuestra” comunidad 
nacional.



La epistemología de Emmanuel 
Levinas: De la justificación a la justicia*

Emmanuel Levinas’ Epistemology: From Justification to Justice

ABI DOUKHAN
Queens College - City University of New York

Estados Unidos

Traducción:
JUAN CARLOS AGUIRRE GARCÍA

Universidad del Cauca
Colombia

No se ha escrito mucho acerca de una posible epistemología levinasiana, 
la mayoría de los comentaristas prefiere tratar con la ética de Levinas; no 
obstante, hay un capítulo completo dedicado a la epistemología levinasiana 
en Totalidad e infinito, el capítulo titulado: “Verdad y justicia”. Tal título, sin 
embargo, puede sonarnos extraño, pues parece articular dos nociones apa-
rentemente distintas: la justicia y la verdad. En efecto, la noción de justicia pa-
rece pertenecer más específicamente al dominio de la ética; por otro lado, la 
verdad pertenece a la dimensión de la epistemología. Entonces, ¿cómo puede 
Levinas hacer dicha conexión? El propio Levinas reconoce que esta asocia-
ción es extraña y pregunta: “¿Cuál es la relación entre la justicia y la verdad?”.1 
En apariencia, no hay conexión entre los dos conceptos. Sería mucho más 
plausible una conexión entre justificación y verdad. Levinas lo reconoce, aunque, 
en la misma etimología del concepto de justificación, percibe un elemento de 
justicia: “La verdad, en efecto, no se separa de la inteligibilidad. Conocer no 
es simplemente constatar sino, siempre, comprender. También se dice que 
conocer es justificar, haciendo intervenir, en analogía con el orden moral, la 
noción de justicia”.2 Nuevamente la justicia parece ocupar un lugar central en 
la epistemología levinasiana y se articula aquí con el mejor conocido proceso 
de justificación.

* El artículo apareció originalmente en inglés. La referencia completa es: DOUKHAN, Abi. 
“Emmanuel Levinas’ Epistemology: from Justification to Justice”. En: Philosophy Today, 57(1), 
2013, pp. 28-41. La traducción se publica con los permisos expresos de la autora y de los 
editores de la revista.

1 LEVINAS, Emmanuel. Totalidad e infinito. Trad. Miguel García Baró. Salamanca: Sígueme, 
2012, p. 85. [Nota del Traductor: Las citas de los textos de Levinas y de otros filósofos se 
tomarán, en la medida de lo posible, de las versiones publicadas en castellano]. 

2 Ibídem. 



334 - Abi Doukhan

Sin embargo, aún no se entiende la articulación necesaria que hace Levinas 
entre justificación y justicia. ¿No es suficiente la justificación para delimitar la 
verdad y el error? ¿Acaso no se reduce todo el propósito de la empresa cien-
tífica al acto de justificación del conocimiento? Desde Descartes, esa ha sido 
la aproximación tradicional a la Verdad; para ser tal, debe encontrar la justi-
ficación en un sujeto pensante. De este modo, para Descartes, es el sujeto 
pensante el que constituye el fundamento, el origen de cualquier intento por 
descubrir la verdad de una cosa dada.3 El conocimiento se origina en un sujeto 
pensante que ejerce su libertad de descubrimiento, constitución y justifica-
ción. En este contexto, el conocimiento es accesible solo a un sujeto experto 
y dominador, capaz de ofrecer razones sólidas para sus creencias; capaz de 
justificarse a sí mismo ante probabilidades a menudo difíciles. ¿Qué tiene que 
ver, entonces, la justicia? ¿Por qué es necesaria la justicia en aras de asegurar 
la verdad y el conocimiento? ¿Por qué articular lo ético a lo epistemológico?

Veremos que, para Levinas, la conexión entre justificación y justicia es fun-
damental. De acuerdo con Levinas, el sujeto fundante no es el momento 
original de la verdad. Dicho sujeto siempre se encontrará a sí mismo preso de 
la trampa del solipsismo; siempre estará en peligro de tomar sus propias cons-
trucciones como realidad. Entonces, ¿qué postura se debe adoptar para lograr 
un conocimiento genuino del ser? Según Levinas, la justicia es la postura que 
nos dará una subjetividad más próxima al descubrimiento del ser. Para Levi-
nas, un acceso genuino a la exterioridad solo puede surgir de una subjetividad 
que tiene un sentido de justicia; sin embargo, todavía no entendemos la cone-
xión entre justicia y verdad. Por supuesto, la justicia parece ser una noción 
que pertenece a la dimensión ética o moral. ¿Qué tiene que ver, entonces, con 
la búsqueda epistemológica de la verdad? El propósito de este artículo será 
mostrar cómo Levinas se mueve desde una epistemología cartesiana basada 
en la justificación hacia una epistemología fundada en la justicia y, como tal, 
indisociable de la ética.

1. Verdad y justificación
La verdad fundada en la subjetividad, como una actividad o empresa subjetiva, 

fue la esencia de la enseñanza de Descartes. Contrario a una concepción de 
verdad como existiendo por fuera de la subjetividad, esperando ser descu-
bierta, Descartes muestra en su Discurso del método que la verdad, es decir, la 
revelación, el descubrimiento del ser, no se puede pensar de un modo distin-

3 En su Discurso del Método, Descartes, de modo explícito, sitúa al ego como el fundamento 
de la verdad. El primer principio que guiaba la búsqueda de la verdad era, en efecto, “no ad-
mitir jamás como verdadera cosa alguna sin conocer con evidencia que lo era; es decir, evitar 
cuidadosamente la precipitación y la prevención y no comprender, en mis juicios, nada más 
que lo que se presentase a mi espíritu tan clara y distintamente que no tuviese motivo alguno 
para ponerlo en duda”. Cf., DESCARTES, René. Discurso del método. Trad.  Risieri Frondizi. Madrid: 
Alianza, 1999, p. 95.  



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 335

to a una actividad dirigida hacia la subjetividad, a un acto del juicio sobre la 
subjetividad. Este es el primer principio del método cartesiano: “no admitir 
jamás como verdadera cosa alguna sin conocer con evidencia que lo era”.4 El 
yo subjetivo, el ego, es el garante de la verdad. Así, el conocimiento surge de 
una actividad del yo consistente en reconocer y aceptar un contenido dado 
como el ser verdadero.

De este modo, el conocimiento pasa a ser relativo a la subjetividad, tal y 
como Levinas comenta: “El conocimiento de objetos no asegura una rela-
ción cuyos términos se ab-suelvan de la relación. Por más que el conocimien-
to objetivo permanezca siendo desinteresado, no deja de llevar la marca del 
modo en que el ser cognoscente abordó lo Real. Reconocer la verdad como 
des-velamiento es referirla al horizonte del que des-vela. Platón, al identificar 
conocimiento y visión, insiste, en el mito del carro del Fedro, en el movimiento 
del alma que contempla la verdad y en la relatividad de lo verdadero respecto 
de esta carrera. El ser des-velado es respecto a nosotros y no ”.5 La 
objetividad de un conocimiento dado no anula su conexión intrínseca con la 
subjetividad; más aún, es la subjetividad la que mantiene la autoridad final 
como la cualidad objetiva de un conocimiento dado. Es la subjetividad la que 
decide, la que determina lo que es real y lo que no es. 

En este sentido, si bien la subjetividad no constituye el origen de la verdad –la 
verdad permanece fundada en el ser–, constituye, ciertamente, su fundamento 
o fundación. Es por la subjetividad, por su actividad y su juicio, que emerge un 
acto de conocimiento genuino. No puede haber aprehensión genuina del ser 
alejada de esta actividad subjetiva que intenta detectar la verdad escondida 
en el ser. Así pues, Levinas ve la búsqueda del conocimiento como una “–obra 
eminentemente individual, que siempre quedaba referida, como vio Descartes, 
a la libertad del individuo–, el ateísmo se afirmaba como ateísmo”.6 Dicha 
subjetividad dispone libremente de sus poderes, está a cargo, tiene domino 
sobre el ser y trabaja sobre él como artesana de la verdad, desgarrándola de la 
mudez del ser;7 solo responde a sí misma, es “atea”,8 es decir, no responde a 

4 Ibídem.
5 Ibíd., p. 65.
6 Ibíd., p. 93.
7 Heidegger menciona este difícil, incluso violento, desgarramiento de la verdad del ser en 

su comentario sobre Antígona: “Este transgredir, roturar, capturar y domar constituyen en sí 
mismos la apertura del ente en tanto mar, en tanto tierra, en tanto animal. La transgresión y rotura 
solo se producen cuando los poderes del lenguaje, de la comprensión, del temple del alma y 
de construir son dominados en su propia actitud violenta. La actitud violenta del decir poético, 
del proyecto noético, de las configuraciones constructivas, del obrar político, no es una actitud 
propia de las facultades que posea el hombre, sino una sujeción y doblegamiento de las fuerzas 
en virtud de las cuales el ente se abre como tal al insertarse el hombre en él”. HEIDEGGER, 
Martin. Introducción a la metafísica. Trad. Ángela Ackermann Pilári. Barcelona: Gedisa, 2003, p. 145.

8 Levinas entiende el “ateísmo” como la capacidad de la subjetividad para adoptar una 
postura solitaria contra cualquier influencia heterogénea: “Se puede llamar ateísmo a esta sep-



336 - Abi Doukhan

nadie más, está sola en el mundo, sin responder a ninguna autoridad más que 
a su propia preocupación y búsqueda de la verdad.

Es la estructura de esta búsqueda –como una libertad y búsqueda sin límites– 
la que guía el método científico. En efecto, mientras que el acto de conocer 
fue considerado por los Antiguos como un develar o descubrir el ser,9 con 
Descartes se convierte en el producto de un acto subjetivo de justificación. Levi-
nas observa entre líneas que “la justificación del hecho consiste en quitarle el 
carácter de hecho, de cumplido, de pasado, y, por tanto, de irrevocable, que, 
como tal, opone un obstáculo a nuestra espontaneidad”.10 En otras palabras, 
justificar cuenta como aprehender, “quitar” al ser su irrevocabilidad para ase-
gurarnos de que no obstruya más nuestra espontaneidad. Por tanto, es esen-
cial al acto de justificación la afirmación de la espontaneidad del yo. Así pues, 
en el marco epistemológico cartesiano, lo que viene primero no es el ser sino 
el yo, ya que solo este es capaz de aprehender en el acto de justificación. A 
diferencia de los actos de develar o descubrir, la justificación tiene una fuerte 
connotación subjetiva. La intención del conocimiento toma así la forma de 
una lucha del yo sobre y contra algo externo que se presenta como obstáculo 
a su búsqueda de conocimiento.

De este modo, un encuentro genuino con la exterioridad debe asemejarse 
a una batalla del yo heroico y solitario contra las dificultades increíbles. Levi-
nas describe de esta manera la batalla del yo: “En la claridad, un objeto –que 
en primera instancia es exterior– se da, o sea, se entrega a quien se encuentra 
con él, como si hubiera sido enteramente determinado por este. En la clari-
dad, el ser exterior se presenta como la obra del pensamiento que lo recibe. 
La inteligibilidad, caracterizada por la claridad, es una adecuación total del 
pensante a lo pensado –en el sentido bien preciso de un dominio ejercido por 
el pensante sobre lo pensado–, en la que en el objeto se desvanece su resis-
tencia de ser exterior”.11 El conocimiento que surge del acto de justificación 
requiere, por tanto, superar los obstáculos o las dificultades que se presentan 
a la búsqueda de la inteligibilidad que emprende el yo. La justificación implica 
un dominio del yo sobre la “resistencia del objeto”. Independientemente de lo 
que se entienda por resistencia, un obstáculo a la búsqueda de conocimiento 
por parte del yo debe superarse en el acto de justificación del yo.

aración tan completa: el ser separado se mantiene solo en la existencia, sin participar en el Ser 
del que está separado […] El alma –la dimensión del psiquismo, el cumplimiento de la sepa-
ración– es naturalmente atea. Por ateísmo comprendemos, pues, una posición anterior tanto a 
la negación como a la afirmación de lo divino: la ruptura de la participación, partiendo de la cual 
se pone el yo como el mismo y como yo”. Cf., LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., pp. 57-58.

9 Heidegger explica de este modo la concepción griega de la verdad como un develamiento 
del ser contra una mera construcción subjetiva: “Lo verdadero es como tal un ente. Esto signifi-
ca: lo que impera y se muestra como tal está al descubierto. Lo descubierto como tal encuentra 
su estabilidad al mostrarse”. HEIDEGGER, Martin. Op. cit., p. 98.

10 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 85.
11 Ibíd., p. 132.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 337

De esta manera, la inteligibilidad de un ser dado emerge de un acto de 
violencia por parte del yo. Debe arrancarse del ser, debe confirmarse contra 
los paradigmas en competencia. Levinas habla de un acto de “dominio” por 
parte de la subjetividad: “Este dominio es total y como creador. Se lleva a cabo 
como una donación de sentido: el objeto de la representación se reduce a noemas. 
Lo inteligible es justamente lo que se reduce por entero a los noemas y aque-
llo cuyas relaciones todas con la inteligencia se reducen a las que instaura 
la luz […] La idea clara y distinta de Descartes se manifiesta como verdadera 
y enteramente inmanente al pensamiento: enteramente presente, sin nada 
clandestino (su misma novedad carece de misterio)”.12 Por consiguiente, la 
inteligibilidad es el producto de un acto de dominio por parte del yo, un acto 
de creación que, dejando por fuera lo no distinguible del ser, habla del signi-
ficado de una verdad. En este pasaje, el conocimiento constituye un triunfo 
de la luz sobre la oscuridad, de la palabra sobre la materia. No se permite 
nada de “misterio” o de “clandestinidad”. La luz debe triunfar; el sentido debe 
establecerse por encima de la oscuridad y del silencio del ser.

El conocimiento brilla progresivamente como el resultado del dominio 
completo por parte del sujeto. La justificación es el síntoma de una subjetivi-
dad que se ha mostrado como victoriosa, dominadora de las dificultades. Esta 
subjetividad adopta la postura del demiurgo, quien es omnipotente sobre la 
realidad y cuya palabra extrae la luz de la oscuridad; al respecto dice Levinas: 
“Hay una libertad absoluta, creadora, anterior a la empresa aventurera de la 
mano que se arriesga hacia la meta”.13 En este sentido, la verdad como justifi-
cación emerge de una subjetividad cuya posición en el mundo es la de domi-
nio y centralidad. La verdad como justificación está fundada en una subjetivi-
dad que se ha presentado como capaz de aferrarse a su visión ante obstáculos 
y amenazas externas, así como permanecer inamovible por oposición –ya sea 
oposición del ser o de paradigmas científicos en competencia–. Por tanto, la 
subjetividad “mantiene su fundamento” frente a la oposición externa. Es en 
este sentido como debe entenderse el modo como Descartes entiende la verdad: 
como emergiendo de un sujeto solitario, y la filosofía: como “egología”,14 en el 
sentido levinasiano del término.

Sin embargo, esta egología posee un buen número de problemas. Es asom-
broso cómo un descubrimiento genuino de la alteridad es posible a partir de 
una posición egológica, a partir de una subjetividad definida por su centra-
lidad y que se ve a sí misma como “dueña y poseedora” del mundo.15 ¿Es la 
verdad como justificación el camino mejor? ¿Un acto de conocimiento estruc-
turado como la afirmación de las opiniones e hipótesis del yo permite aún 

12 Ibíd., pp. 132-133.
13 Ibíd., p. 134.
14 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 40.
15 DESCARTES, René. Op. cit., p. 135.



338 - Abi Doukhan

el desvelamiento de la alteridad, de algo exterior al yo? ¿Puede la exterioridad 
brotar de la interioridad? ¿Encuentra la verdad su fundamento último en la 
subjetividad? Esta es, precisamente, la crítica levinasiana de un conocimiento 
que emerge de un yo fundamentado y descubierto por medio de la justifica-
ción: “La experiencia absoluta no es des-velamiento. Des-velar partiendo de 
un horizonte subjetivo es ya errar el noúmeno”.16 De acuerdo con Levinas, una 
experiencia de otredad que sea absoluta, esto es, que revele la otredad como 
tal, no se puede acuñar como un descubrimiento, es decir, por una actividad 
dilucidadora del yo. Siguiendo a Levinas, la alteridad no será descubierta, no 
se revela a sí misma a través de un acto de posesión y dominación por parte 
del yo: “pero la verdad no está ni en el ver ni en el coger”.17 Al contrario, la 
alteridad se neutraliza con tal acto de posesión; se disuelve en el contacto 
con el yo dominador. El yo posesivo solo tiene acceso al “fenómeno”, es decir, 
al producto de su propia constitución y percepciones; pero no tiene acceso, 
según Levinas, al “noúmeno”, o sea, a la cosa en sí misma, al ser como tal, en 
sí mismo.18 La alteridad no se da en un enfoque estructurado como posesión 
y dominio.

Ese enfoque es llamado por Levinas “ontología”. La ontología, traducida 
como “discurso sobre el ser”, debe entenderse, en el sentido levinasiano, 
como significado, como logos, que el yo dominador extrae del ser, con una 
violencia necesaria.19 No obstante, sostiene Levinas, tal violencia, tal ontología, 
que emerge de una actividad, una espontaneidad por parte del yo, nunca puede 
obtener la realidad verdadera, la exterioridad genuina: “La ontología, que 
reduce lo Otro a Mismo, promueve la libertad, que es la identificación de Mismo, 
que no se deja alienar por Otro. Aquí la teoría se introduce por un camino 
que renuncia al Deseo metafísico, a la maravilla de la exterioridad, de la que 

16 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 68.
17 Ibíd., p. 192.
18 La distinción entre fenómeno y noúmeno viene de Kant, quien, antes que Levinas, ya 

había mostrado que mientras el acto de conocimiento puede llegar a conocer el fenómeno –la 
cosa como aparece–, este acto siempre, de manera necesaria, extraña el noúmeno –la cosa 
misma–. Cf., KANT, Immanuel. Crítica de la razón pura. Trad. Pedro Ribas. Madrid: Alfaguara, 1998, 
pp. 259-275.

19 Derrida comenta de la siguiente manera esta violencia necesaria del discurso: “Así pues, 
el discurso, si es originariamente violento, no puede otra cosa que hacerse violencia, negarse para 
afirmarse, hacer la guerra a la guerra que lo instituye sin poder jamás, en tanto que discurso, 
volverse a apropiar de esa negatividad. Sin deber volvérsela a apropiar, pues si lo hiciese, des-
aparecería el horizonte de la paz en la noche (la peor violencia, en tanto pre-violencia). Esta 
guerra segunda, en cuanto declarada, es la violencia menor posible, la única forma de reprimir 
la peor violencia, la del silencio primitivo y pre-lógico de una noche inimaginable que ni siquiera 
sería lo contrario del día, la de una violencia absoluta que ni siquiera sería lo contrario de la no-
violencia: la nada o el sin-sentido puros. Así pues, el discurso se elige violentamente contra la 
nada o el sin-sentido puros y, en la filosofía, contra el nihilismo”. DERRIDA, Jacques. “Violencia 
y metafísica”. En: La escritura y la diferencia. Trad. Patricio Peñalver. Barcelona: Anthopos, 1989, 
p. 175. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 339

vive este deseo”.20 El acto de la ontología, en su afán de entender, de elucidar, 
de comprehender el ser, cuenta para Levinas como una neutralización de la 
otredad. Sin embargo, nos podríamos sorprender acerca del porqué el enten-
der el ser cuenta como una disolución de la alteridad del ser. ¿El esfuerzo por 
entender el ser no sería, al contrario, la revelación de este ser a nosotros y a 
sí mismo?

Según Levinas, no hay nada equivocado con tratar de aproximarnos al ser 
y a la alteridad con el fin de encontrarlos; pero esta aproximación debe ocurrir 
de un cierto modo, siempre que se quiera aproximarse correctamente a la 
otredad. No puede ser una aproximación posesiva o dominadora. Esta apro-
ximación, que Levinas llama “libertad” –en la que se privilegia el yo sobre el 
otro–, no constituye el enfoque propio a la alteridad. Tal enfoque no está 
preocupado por el otro, está preocupado, en primera instancia, con el yo y su 
agenda personal. Aquí reconoce Levinas que el yo nunca está completamente 
desinteresado en su búsqueda de la verdad.21 En una búsqueda determina-
da, a menudo subyace la necesidad del yo por afirmarse a sí mismo, más que 
buscar de manera genuina el conocimiento de un ser determinado. En este 
contexto, la búsqueda de la verdad se convierte en una lucha poderosa de un 
yo que busca afirmarse a sí mismo, su visión del mundo, su estatus como cien-
tífico, ante una comunidad dada. Tal lucha poderosa nace no de un interés 
genuino por conocer, sino de intereses económicos, políticos e ideológicos 
del yo.22 De acuerdo con Levinas, ese yo nunca se aproximará genuinamente a 

20 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 38.
21 Con respecto a esto, Jaggar habla del “mito de la investigación desapasionada”: “Cuan-

do las hipótesis se formulan para ser comprobadas, sin embargo, la epistemología positivista 
impone la más estricta lógica de la confirmación. El núcleo de esta lógica es la posibilidad de 
repetirse, un criterio que se creía capaz de eliminar o cancelar aquello que se conceptualiza 
como emocional, así como los juicios de valor por parte de los investigadores individuales […] 
Pero, como he argumentado, si la distinción positivista entre descubrimiento y justificación no 
es viable, entonces tal distinción es incapaz de filtrar nuestros valores en la ciencia. Por ejemp-
lo: cuando se construye en el método científico occidental, aunque tal división es exitosa para 
neutralizar los valores idiosincráticos o no convencionales de los investigadores individuales, 
se ha mostrado que, en efecto, no puede eliminar los valores sociales generalmente aceptados 
[…] A pesar de sus antecedentes clásicos, entre los que se cuenta el ideal de investigación 
desapasionada, el ideal de investigación desapasionada es un sueño imposible”. Cf., JAGGAR, 
Alison. “Love and Knowledge: Emotion in Feminist Epistemology”. En: Inquiry, 32(2), 1989, pp. 
161-163.

22 Jaggar identifica esta tendencia por la auto-afirmación como constituyente de la investi-
gación científica occidental dominada por los hombres: “con creciente frecuencia se sostiene 
que la concepción moderna occidental de ciencia, que identifica el conocimiento con el poder 
y lo ve como un arma para el dominio de la naturaleza, refleja el imperialismo, racismo y mi-
soginia de las sociedades que la crearon. Muchas teóricas feministas han argumentado que la 
epistemología moderna misma puede ser vista como una expresión de ciertas emociones que, 
se presume, son características especiales de los hombres en ciertos períodos, tales como: la 
separación de la ansiedad y la paranoia, o una obsesión por el control y el miedo a la contam-
inación”. Cf., Ibíd., p. 163.



340 - Abi Doukhan

la exterioridad, pues ha renunciado al “Deseo metafísico”, que es la sed genuina 
y desinteresada por la verdad que es la única que permite la “maravilla de la 
exterioridad”.23 De este modo, la búsqueda por la verdad como justificación, 
como búsqueda de la afirmación del yo, nunca se compromete verdadera-
mente en el recorrido hacia la otredad, sino que, como Ulises, al final siempre 
regresa a la casa, a los intereses y a las agendas del yo: “la trascendencia 
del pensamiento [que permanece] encerrado en sí mismo pese a todas sus 
aventuras –en definitiva, puramente imaginarias o corridas, como por Ulises, 
a fin de volver a casa”.24 El yo que practica la ontología, al final permanece 
consigo mismo, con sus propias construcciones y producciones. Ese yo se ha 
establecido firmemente frente a las adversidades que se le anteponen, se ha 
“mantenido firme”, pero, al hacerlo, se ha distanciado de la verdad.

Este fue, a propósito, el problema de Descartes. Habiendo fundamentado 
la búsqueda de la verdad en una actividad del yo, el propio Descartes se pre-
guntaba si tal aproximación no se desviaba completamente y dejaba al yo 
sin nada, solo con el producto de su propia imaginación. Para Descartes, la 
constitución de la realidad por parte del yo nunca escaparía a la amenazante 
duda que, quizás, todo no sea más que una construcción, y que tal vez el yo 
se engañaba a sí mismo creyendo que su percepción de la realidad coincidía 
con el ser mismo: “Al primer contacto, el fenómeno se degradaría en apariencia 
y, en este sentido, se mantendría en lo equívoco, en la sospecha de un genio 
maligno. El genio maligno no se manifiesta para decir su mentira: se mantiene, 
como posible, detrás de las cosas que parecen enteramente estarse mani-
festando sin más. La posibilidad de que caigan al nivel de imágenes o velos 
codetermina su aparición como puro espectáculo y anuncia el reducto al que 
se acoge el genio maligno. De aquí la posibilidad de la duda universal, que no 
es una aventura personal que le haya ocurrido a Descartes”.25 La búsqueda de 
la verdad como justificación, como una afirmación del yo, está siempre procli-
ve, según Descartes, a la duda que quizás lo que el yo encuentra no es sino el 
producto de su propia imaginación. El mundo que emerge de las justificacio-
nes del yo no puede ser más que una ilusión del yo, una imagen comunicada 
por el yo. De modo que, indisociable del acto de justificación, se encuentra la 
duda que tal vez todo es una gran ilusión. La afirmación del yo de un conoci-
miento dado permanece envuelta en la duda de si todo lo que se ha hallado 
no corresponde con la realidad.

Por tanto, la duda constituye la primera vez que el yo encuentra un obstá-
culo en su búsqueda de la justificación. La duda levanta una pared de oscuridad 
entre el yo y la luz de la verdad que se busca, y, como tal, solo puede verse 
como una luz negativa, como un mal que debe alejarse. Descartes personifica 

23 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 38.
24 Ibíd., p. 20.
25 Ibíd., p. 95.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 341

esta duda como un “genio maligno”.26 La duda que Descartes siente, como 
compañera en la búsqueda de la inteligibilidad, no es algo positivo; proviene de 
un mal que debe superarse. Es el concepto de genio “maligno” el que está en 
el origen de la duda. Esa opinión sobre la duda se ha mantenido en la comu-
nidad científica desde Descartes hasta hoy. En este punto, Descartes difiere 
profundamente de los Antiguos, para quienes, por el contrario, el maravillarse 
situado, la capacidad de asombrarse, de estar perplejos y ser curiosos, es 
el origen de la empresa científica.27 Descartes también da al asombro –o a 
la duda, o a las preguntas– su lugar, pero como un mal necesario que debe 
superarse. Con Descartes, la duda se convierte en el enemigo definitivo de la 
verdad; tiende un manto de sombra sobre la gloriosa y noble búsqueda de 
conocimiento. La duda significa las limitaciones de la espontaneidad del yo, 
plantea un gran obstáculo en su búsqueda, y debe, en definitiva, superarse. 
La duda pone en cuestión la postura epistemológica del yo. Un yo preso de la 
duda es un yo que, en su visión de mundo, ya no está más en casa; es un yo 
que siente cierta extrañeza en su posición anterior, un yo en peligro de perder 
su suelo, su fundamento en la comunidad científica. Por tanto, la duda se 
percibe como un obstáculo terrible que debe superarse, como un “escándalo” 
en la empresa científica. Levinas comenta: “La espontaneidad de la libertad 
no se pone en cuestión. Lo único trágico y escandaloso sería limitarla”.28 En 
tal sentido, la duda es vista como un obstáculo amenazador que debe tenerse 
en cuenta, como un enemigo negativo que se resiste a la búsqueda de los fun-
damentos. La duda tiende una sombra sobre la credibilidad del yo, sobre el ri-
gor de su posición en el mundo científico; debe superarse, alejarse, disiparse.

Pero, ¿necesariamente debe verse la duda como un “mal” por superar? ¿No 
podemos ver la duda como un despertar del yo de su libertad arbitraria y de 
los peligros del solipsismo que implica tal libertad? Veremos que, para Levinas, 
la duda es positiva;29 es el primer momento en el que la burbuja solipsista del 

26 DESCARTES, René. Meditaciones metafísicas con objeciones y respuestas. Trad. Vidal Peña. Madrid: 
Alfaguara, 1977, p. 21.

27 Heidegger comienza su ensayo sobre la metafísica con una referencia al sentido griego de 
asombro que, al contemplar el ser, simplemente pregunta: “¿Por qué es el ente y no más bien la 
nada?”. HEIDEGGER, Martin. Op. cit., p. 11.

28 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 86.
29 C. S. Peirce también reconoce este aspecto positivo de la duda y ve en ella el comienzo 

de toda investigación científica sincera: “La irritación de la duda causa una lucha por alcanzar 
un estado de creencia. Llamaré a esta lucha indagación, aunque debo admitir que no es esta con 
frecuencia una designación muy adecuada. La irritación de la duda es el solo motivo inmediato 
de la lucha por alcanzar la creencia. Lo mejor ciertamente para nosotros es que nuestras creen-
cias sean tales que verdaderamente puedan guiar nuestras acciones de modo que satisfagan 
nuestros deseos; y esta reflexión hará que rechacemos toda creencia que no parezca haber sido 
formada de manera tal que garantice este resultado. Pero solo lo hará así creando una duda en 
lugar de aquella creencia. La lucha, por tanto, empieza con la duda y termina con el cese de la 
duda”. PEIRCE, C. S. “La fijación de la creencia”. En: El hombre, un signo (El pragmatismo de Peirce). 



342 - Abi Doukhan

yo se pone en cuestión, donde se cuestiona el dominio del yo sobre el mundo. 
Para Levinas, esto marca el fin de una definición de subjetividad, entendida 
como el fundamento de la verdad, y el comienzo de su exilio, alejada de sus 
propias certezas y visión de mundo. De modo interesante, veremos que el 
camino exiliado de la duda no significa la disolución de la empresa del conoci-
miento, toda vez que permite una apertura del yo a una dimensión de otredad, 
constituye el comienzo de un enfoque epistemológico más genuino –del des-
cubrimiento de una exterioridad genuina, no constituida por el yo–. Veremos 
que, en este sentido, lejos de ocultar la búsqueda de conocimiento, el camino 
exiliado de la duda allana el camino a la verdad. Al respecto dice Levinas: “Se 
despierta porque sospecha que se está soñando. La duda le hace buscar la 
certeza. Pero esta sospecha, esta conciencia de duda, supone la idea de lo 
Perfecto”.30 Para Levinas, la duda como momento de exilio es una experiencia 
positiva que hace posible un “despertar” del yo. Pero: ¿cuál es la naturaleza 
de este “despertar”? ¿Y cómo este despertar supone “la idea de lo Perfecto”? 
¿Qué se quiere decir aquí con la “idea de lo Perfecto”?

2. Verdad y justicia
Se ha visto que, lejos de facilitar la búsqueda del conocimiento, una subje-

tividad fundada en el intento de justificarse a sí misma puede fácilmente evitar 
el encuentro con la realidad misma. Una subjetividad que le da libre dominio a 
su espontaneidad, a su actividad, no puede, según Levinas, encontrar la alteri-
dad u otredad, ya que la alteridad no se presta a un enfoque de dominación o 
dominio. Pero, ¿qué clase de postura debe adoptar, entonces, la subjetividad 
en aras de encontrar de manera genuina la otredad? Veremos que la subjeti-
vidad solo puede encontrar la exterioridad al alejarse de su centralidad en el 
mundo y ceder a una perspectiva exílica. El camino de la justificación, en el 
que la subjetividad “se sostiene” en el mundo científico, debe abandonarse a 
un camino de justicia.31 Pero todavía no entendemos esta conexión entre jus-
ticia y conocimiento. ¿Qué conexión puede haber entre la búsqueda ética de 
la justicia y la empresa epistemológica de buscar la verdad? El propio Levinas 
reconoce este problema y se hace la pregunta: “¿Cuál es la relación entre la 
justicia y la verdad?”32 ¿Cómo la preocupación por la justicia nos prepara para 
la búsqueda de la verdad?

Trad. José Vericat. Barcelona: Crítica, 1988, pp. 175-199.
30 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 90.
31 Este paso de la justificación a la justicia está en sí mismo implicado en el proceso de 

justificación, tal y como Levinas comenta: “La verdad, en efecto, no se separa de la inteligibi-
lidad. Conocer no es simplemente constatar sino, siempre, comprender. También se dice que 
conocer es justificar, haciendo intervenir, en analogía con el orden moral, la noción de justicia”. 
Ibíd., p. 85.

32 Ibídem.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 343

Para responder estas preguntas, primero debemos alcanzar una compren-
sión renovada acerca de lo que significa un encuentro genuino con la exterio-
ridad; primero debemos entender si la exterioridad solo se encuentra a partir 
de una actividad de la subjetividad, o si también es necesario un momento de 
receptividad, de respeto por parte de la subjetividad con respecto a la otredad 
de lo que se aproxima; en otras palabras, ¿el conocimiento se origina en una 
actividad subjetiva o, por el contrario, se origina al recibir una otredad que 
precede toda actividad subjetiva? Veremos que, para Levinas, la exterioridad 
no se revela a una subjetividad que se afirma a sí misma frente a la alteridad; 
muy al contrario, a una subjetividad que voluntariamente deja que su espon-
taneidad sea interrumpida por esta misma alteridad. Sin embargo, la pregunta 
permanece: ¿cómo esta interrupción tiene lugar en una subjetividad que a 
priori solo está preocupada de sí misma y de la afirmación de su propia visión 
del mundo?

Lejos de definir la búsqueda del conocimiento como una actividad derivada 
de la espontaneidad de una subjetividad, Levinas describe el encuentro con 
la exterioridad como una postura de la subjetividad que permite que perma-
nezca la alteridad de lo conocido, que “deja al ser conocido manifestarse”.33 
Así, una aproximación genuina a la exterioridad del ser protege la otredad del 
ser conocido y no lo mancha con preconcepciones o conceptualizaciones a 
priori por parte de la subjetividad.34 De acuerdo con Levinas, la búsqueda del 
conocimiento debe alejarse de categorizaciones a priori y tornarse a posteriori: 
receptividad pura de la revelación del otro o, como lo plantea Levinas, “deseo” 
incontenido de conocer.35 La postura correcta de una subjetividad que busca 
la verdad es precisamente esta: que la busca, que la “desea”. La actividad de 
la subjetividad, su espontaneidad, debe residir en conocimiento deseante y no 
en constituirlo o producirlo. Tal conocimiento ya no será el producto de una 
actividad subjetiva, sino “metafísico”, es decir, exterior al mundo constituido 

33 Ibíd., p. 38.
34 Bacon habla de cuatro de tales preconcepciones susceptibles de manchar el conocimien-

to humano; él las llama ídolos: “Hay cuatro especies de ídolos que llenan el espíritu humano. 
Para hacernos inteligibles, los designamos con los siguientes nombres: la primera especie se 
llama ídolos de la tribu; la segunda, ídolos de la caverna; la tercera, ídolos del foro; la cuarta, 
ídolos del teatro […] Los ídolos de la tribu tienen su fundamento en la misma naturaleza del 
hombre, y en la tribu o el género humano […] Los ídolos de la caverna tienen su fundamento en 
la naturaleza individual de cada uno […] Existen también ídolos que provienen de la reunión y 
de la sociedad de los hombres, a los que designamos con el nombre de ídolos del foro […] Hay, 
finalmente, ídolos introducidos en el espíritu por diversos sistemas de los filósofos y los malos 
métodos de demostración; llamáronles ídolos del teatro” Cf., BACON, Francis. Novum Organum. 
Cambridge: Cambridge University Press, 2000, pp. 40-42.

35 Levinas define deseo como la búsqueda desinteresada de la otredad: “El deseo metafísico 
tiende hacia algo totalmente otro, hacia lo absolutamente otro […] El deseo metafísico no aspira a 
regresar, porque es deseo de un país en el que no nacimos. De un país extraño a toda la natu-
raleza, que no ha sido nuestra patria y al que nunca nos trasladaremos […] Es un deseo que no 
cabe satisfacer”. LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., pp. 27-28.



344 - Abi Doukhan

por la subjetividad; no se originará en la subjetividad sino que se origina más 
allá de su alcance, desde la exterioridad.

Esta postura, que protege la alteridad del ser conocido, es descrita por 
Levinas como “respetuosa”: “El saber o la teoría significan, en primer lugar, 
una relación con el ser tal que el ser que se conoce deja al ser conocido 
manifestarse respetando su alteridad y sin hacerle marca alguna por esta 
relación de conocimiento. En este sentido, el deseo metafísico sería la esen-
cia de la teoría”.36 La postura de respeto implica, entonces, una limitación 
a la libertad natural y a la espontaneidad de la subjetividad: “La famosa 
suspensión del acto, que ha de hacer posible la teoría, tiene que ver con 
cierta reserva de la libertad, que no se entrega a su ímpetu, a su movimien-
to de buenas a primeras, y guarda las distancias. La teoría en la que surge 
la verdad es la actitud de un ser que desconfía de sí. El saber no se vuelve 
saber de un hecho más que si, a la vez, es crítico: si se pone en cuestión, si 
se remonta a más allá de su origen (movimiento contra naturam, que consiste 
en ir a buscar más arriba que el propio origen, y que atestigua o describe 
una libertad creada)”.37 La genuina objetividad, que deja que el ser conocido 
exista independientemente de la subjetividad caprichosa y deseante, nace, 
según Levinas, de esta “reserva de la libertad” por parte de la subjetividad. 
Tal reserva es fundamental si el ser conocido se conoce como tal y no mera-
mente como una construcción de la subjetividad. Es interesante ver cómo, 
en este contexto, la actitud de la subjetividad no es solo de justificación sino 
de desconfianza en sí misma.38 La subjetividad no es solo intento de justificar-
se a sí misma, sino desconfianza de sí misma39 y, al hacer esto, permite que 

36 Ibíd., p. 38.
37 Ibíd., p. 86.
38 Popper establece una distinción similar cuando compara la epistemología cartesiana –que 

busca justificar y probar– con la epistemología socrática, consciente de sus límites y falibilidad: 
“Así, la doctrina de la falibilidad no debe ser considerada como parte de una epistemología 
pesimista. Esta doctrina implica que podemos buscar la verdad, la verdad objetiva, aunque 
por lo común podamos equivocarnos por amplio margen. También implica que, si respetamos 
la verdad, debemos aspirar a ella examinando persistentemente nuestros errores: mediante la 
infatigable crítica racional y mediante la autocrítica […] La duda cartesiana, como vemos, es 
meramente un instrumento mayéutico para establecer un criterio de verdad y, junto con él, una 
manera de obtener conocimiento y sabiduría indudables. Pero para el Sócrates de la Apología, 
la sabiduría consiste en la conciencia de nuestras limitaciones, en saber cuán poco sabemos, 
cada uno de nosotros”. POPPER, Karl. Conjeturas y refutaciones. Trad. Néstor Míguez. Barcelona: 
Paidós, 1983, pp. 38-39.

39 Esta actitud de desconfianza ya era reconocida por Popper como esencial a la actitud 
científica, en contraste con lo que él llamó una actitud errónea que busca justificar o probar una 
hipótesis: “El descubrimiento griego del método crítico dio origen, al principio, a la equivocada 
esperanza que conduciría a la solución de todos los grandes y viejos problemas; de que esta-
blecería la certidumbre; de que ayudaría a demostrar nuestras teorías, a justificarlas. Pero tal esper-
anza era un residuo de la manera dogmática de pensamiento; de hecho, no se puede justificar ni 
probar nada (fuera de la matemática y la lógica) […] Sin embargo, el papel de la argumentación 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 345

la exterioridad escape a su comprensión constitutiva y se revele como es en 
sí misma.

Sin embargo, esta desconfianza es profundamente no natural para una 
subjetividad definida aquí como maestra y poseedora del mundo. Es por eso 
que Levinas habla de una “conversión” de la subjetividad a la exterioridad: “La 
conversión del alma a la exterioridad o a lo absolutamente otro o a Infinito, 
no es deducible de la identidad misma de esta alma, porque no es a medida 
de esta alma”.40 En efecto, la subjetividad natural no es el intento por respetar 
la otredad o dejarla ser; es el intento por afirmarse a sí misma y su visión 
de mundo frente a esa otredad.41 Como tal, no está dispuesta naturalmen-
te al encuentro genuino de la otredad. Por tanto, una “conversión del alma” 
es necesaria, según Levinas. No obstante, permanece la pregunta sobre qué 
acontecimiento lleva a cabo tal conversión. Si la subjetividad naturalmente 
no permite que la otredad se revele a sí misma, ¿qué otorga ese cambio de 
núcleo? ¿Qué hace posible esta conversión?

Para Levinas, tal despertar no proviene del interior del acto de conocimien-
to, toda vez que este depende de ese despertar, de esa conversión. En efecto, 
esta conversión, esta puesta en cuestión de la libertad y la espontaneidad del 
yo, que permite que surja el propio concepto de exterioridad, es necesaria 
para que el encuentro con la verdad sea, incluso, concebible: “El saber como 
crítica, como remontar a más acá que la libertad, no puede surgir más que en 
un ser que tiene su origen más acá de su origen: que es creado”.42 De acuerdo 

lógica, del razonamiento lógico deductivo, sigue teniendo una importancia fundamental para el 
enfoque crítico; no porque nos permita demostrar nuestras teorías o inferirlas de enunciados 
de observación sino porque solo el razonamiento puramente deductivo nos permite descubrir 
las implicaciones de nuestras teorías y, de este modo, criticarlas de manera efectiva […] No hay 
procedimiento más racional que el método del ensayo y del error, de la conjetura y la refutación: 
de proponer teorías intrépidamente; de hacer todo lo posible por probar que son erróneas; y de 
aceptarlas tentativamente, si nuestros esfuerzos críticos fracasan”. Ibíd., pp. 77-78.

40 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 61. 
41 Aquí Levinas es muy cercano a las descripciones kuhnianas de la ciencia normal como 

incapaces de reconocer anomalías que podrían, de hecho, señalar verdades aún desconocidas 
acerca del mundo: “La ciencia normal […] se predica suponiendo que la comunidad científica 
sabe cómo es el mundo […] Por ejemplo, la ciencia normal suprime frecuentemente innova-
ciones fundamentales, debido a que resultan necesariamente subversivas para sus comprom-
isos básicos […] A veces, un problema normal, que debería resolverse por medio de reglas y 
procedimientos conocidos, opone resistencia a los esfuerzos reiterados de los miembros más 
capaces del grupo dentro de cuya competencia entra […], revelando una anomalía que, a pesar 
de los esfuerzos repetidos, no responde a las esperanzas profesionales. En esas y en otras for-
mas, la ciencia normal se extravía repetidamente. Y cuando lo hace –o sea, cuando la profesión 
no puede pasar por alto ya las anomalías que subvierten la tradición existente de prácticas 
científicas– se inician las investigaciones extraordinarias que conducen por fin a la profesión a 
un nuevo conjunto de compromisos, una base nueva para la práctica de la ciencia […] Son los 
complementos que rompen la tradición a la que está ligada la actividad de la ciencia normal”. 
KUHN, Thomas. La estructura de las revoluciones científicas. México: FCE., 1971, pp. 26-27.

42 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 88.



346 - Abi Doukhan

con Levinas, la búsqueda del conocimiento solo puede surgir de una subje-
tividad que tiene ya un sentido de exterioridad, de otredad. Esa subjetividad 
es “creada”: tiene un sentido de exterioridad por fuera de su mundo, tiene un 
sentido de ser trascendente. Solo este sentido de otredad puede dar a la sub-
jetividad su sed de conocimiento, puede encender en ella el deseo de conocer 
y encontrar algo distinto a sí misma. Pese a todo, aún queda la pregunta sobre 
cómo este sentido de otredad puede surgir en una subjetividad que se halla 
enteramente auto-absorbida.

 Ya Descartes se enfrentó a esta pregunta y apeló a la idea de Infinito como 
aquello que, desde el propio interior de la subjetividad, da sentido a una di-
mensión trascendente a sí misma. Según Descartes, solo la idea de Infinito, 
que a su vez da testimonio de la existencia de Dios, podría disipar la duda 
planteada por el “genio maligno”.43 Entonces, para Descartes, el descubri-
miento del ser como tal, no como producto de la subjetividad, solo podría 
ser posible a través de la intervención de la idea del Infinito. Es la idea del 
Infinito –como testimonio de la existencia de un Dios que nunca engañaría 
a sus creaturas– la que dio el sello de exterioridad al ser y lo rescató de ser 
un simple engaño o ilusión en la mente del yo.44 Por tanto, la idea del Infinito 
permite el despertar del yo al ser como tal, a una dimensión por fuera de sí 
mismo, a la trascendencia.

Es precisamente esta “idea de lo Perfecto”45 la que Levinas rescatará de 
Descartes, con el fin de describir el despertar del yo al ser como tal; pero: 
¿qué quiere significar aquí Levinas por “lo Perfecto”? Para Levinas, ¿la “idea 
de lo Perfecto o del Infinito también significa Dios? De acuerdo con Levinas, 
el Infinito cartesiano no es un ser abstracto y formal, del cual el yo tiene una 
intuición peculiar. Este Infinito, esta dimensión incognoscible y trascendente 
se puede encontrar en el ámbito del ser, en la persona concreta del otro, en el 
rostro del otro: “La exposición de la significación ética de la trascendencia y 
del Infinito más allá del ser puede ser trazada a partir de la proximidad del pró-
jimo y de mi responsabilidad para con otro”.46 En efecto, el Infinito cartesiano 
y el rostro, como los describe Levinas, presentan una semejanza fundamental: 
ambos se manifiestan como trascendentes, como “desbordando” la esfera de 
la subjetividad: “Abordar a Otro en el discurso es acoger su expresión, en la 
cual desborda él a cada momento la idea que de él se llevaría un pensamiento. 
Es, pues, recibir de Otro más allá de la capacidad del Yo; lo cual significa exac-
tamente tener la idea de lo infinito”.47 Por tanto, el rostro del otro se parece al 

43 Cf., DESCARTES, René. Meditaciones metafísicas con objeciones y respuestas. Op. cit., pp. 33-47.
44 Ibíd., p. 47.
45 LEVINAS, Emmanuel. Op. cit., p. 90.
46 LEVINAS, Emmanuel. “Dios y la filosofía”. Trad. Silvio Mattoni. En: Nombres, revista de filo-

sofía, Nos. 8-9, 1996, p. 257.
47 LEVINAS, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 49.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 347

Infinito cartesiano en su capacidad de desbordar la esfera de la subjetividad: 
así como el Infinito cartesiano desborda la esfera de la subjetividad al mostrar 
las limitaciones de sus actividades de dominio y posesión, el otro perturba la 
subjetividad y pone en cuestión la centralidad de su postura epistemológica.

Hemos visto en el primer apartado cómo el otro aparece en el ámbito del 
yo como una interrupción de la comprensión que el yo tiene del mundo. Según 
Levinas, es el encuentro del yo con el otro, con un rostro humano, el que marca 
la interrupción original de la espontaneidad del yo: “Es la acogida del Otro, 
el comienzo de la conciencia moral, lo que pone en cuestión mi libertad”.48 
Cuando está frente al otro, el yo se da cuenta de los límites de su esponta-
neidad; se da cuenta de que no está solo en el mundo y de que el otro tiene 
iguales consideraciones sobre ese mundo. Por primera vez el yo se encuentra 
en presencia de la exterioridad genuina de un ser que se rehúsa a ser abarcado 
o sujetado por el yo; por primera vez el yo aprende los límites de su esponta-
neidad y aprehende un ser exterior a sí mismo. Este despertar a la exterioridad 
puede, a su vez, informar el modo cómo el yo ha aprehendido el mundo y le 
da una sensibilidad renovada a la otredad de ese mundo. En lugar de situarse 
como dominador y poseedor del mundo, ahora el yo duda frente al mundo.

Precisamente, es en esta duda que Levinas sitúa el acceso genuino a la 
exterioridad, ya que es esta duda la que, de acuerdo con Levinas, permite una 
aprehensión del ser como tal y no solo como el producto de su propia espon-
taneidad: “Pero la teoría como respeto de la exterioridad dibuja otra estructura 
esencial de la metafísica: se preocupa por la crítica en su inteligencia del ser 
u ontología; descubre el dogmatismo y la arbitrariedad ingenua de su espon-
taneidad y pone en cuestión la libertad del ejercicio ontológico. Procura ejer-
cerlo de tal modo que en todo momento se remonte al origen del dogmatismo 
arbitrario de este libre ejercicio […] Su intención crítica lo lleva más allá de 
la teoría y de la ontología: la crítica no reduce lo Otro a Mismo, como la 
ontología, sino que pone en cuestión el ejercicio del Mismo”.49 El conoci-
miento genuino –entendido como “respeto por la exterioridad”– solo puede 
ocurrir cuando la subjetividad ha aprendido a dudar ante el mundo, es decir, 
a ser crítica de sí misma y a desconfiar de sí misma. Pero esta auto-crítica y 
esta desconfianza, esta interrupción auto-inducida de su espontaneidad no es 
innata al yo, tiene que ser enseñada por el otro.

Ahora podemos entender mejor cómo el camino hacia el conocimiento 
se “vincula […] a la relación social, que es justicia”.50 Sin justicia, por la que 

48 Ibíd., p. 87.
49 Ibíd., pp. 38-39.
50 Ibíd., p. 74. Esta fue también la intuición de Peirce al comparar la epistemología cartesiana 

–que brota de un sujeto solitario– con la epistemología científica que descansa en una comuni-
dad de pensadores: “El mismo formalismo aparece en el criterio cartesiano, que equivale a esto: 
“Todo aquello de lo que estoy claramente convencido es verdad”. De estar realmente convenci-
do, lo habría realizado con el razonamiento sin requerir prueba de certeza alguna. Pero resulta 



348 - Abi Doukhan

la espontaneidad del yo se encuentra limitada ante la presencia del otro, no 
puede haber conocimiento, es decir, no puede haber ninguna aprehensión de 
la exterioridad. En este sentido, el otro precede al yo en su búsqueda episte-
mológica, y le enseña algo que no conocía antes: el límite de su espontaneidad, 
lo cual significa el comienzo del respeto. La exterioridad se revela solo en la 
medida en que el yo se contraiga; gracias a esta contracción el yo experimenta 
sus límites ante la exterioridad. Pero este contraerse por parte del yo no puede 
surgir de las propias capacidades innatas del yo; es provocado por el otro. Es 
por esto que, para Levinas, en el origen de la justicia está el “reconocer en el 
otro a mi maestro”.51 La iniciación a la exterioridad es posible solo al precio 
de un des-centramiento del yo, lo que permite que el otro se reconozca como 
“maestro”,52 como aquel que enseña al yo, que interrumpe su espontaneidad, 
que le enseña el estrecho camino de la justicia. Solo ese yo es capaz de 
respetar, de aprehender al ser como tal. 

De esta manera, la justicia queda por fuera de esta contracción, de este 
exilio del yo interrumpido por el otro. Según Levinas, el yo justo no es ni 
dominador ni poseedor del mundo; es un yo capaz de ser interrumpido y des-
alojado por el otro, de perder su pie de apoyo y su lugar de reposo. Por tanto, 
ya no es un yo fundado, afirmándose y justificándose frente a la alteridad que 
allana el camino hacia la verdad, sino que es un yo des-centrado, exiliado de 
su lugar central en el mundo, desalojado por un “maestro” más grande que él, 
que le enseña el camino riguroso de la justicia que, para Levinas, lo convierte 
en un investigador más apto. La búsqueda del conocimiento solo puede ser 
vivenciada por un yo roto, por un yo que ha dejado a un lado todo deseo de 
auto-afirmación y dominio. A la exterioridad no accede un yo seguro, que 
busca una posición segura en el mundo, sino por un yo capaz de justicia y 
deseoso del exilio, deseoso de sufrir una “pérdida de sus alas”,53 deseoso 

de lo más pernicioso convertir así a los individuos singulares en jueces absolutos de la verdad. 
El resultado es que los metafísicos estén todos de acuerdo en que la metafísica ha alcanzado 
un grado de certeza muy por encima del de las ciencias físicas, solo que no pueden estar de 
acuerdo en nada más. En las ciencias en las que se llega a un acuerdo, cuando se esboza una 
teoría se considera que está a prueba hasta que alcanza aquel acuerdo. Una vez alcanzado, re-
sulta ociosa la cuestión de la certeza, porque no queda nadie que la ponga en duda. Individual-
mente no podemos confiar razonablemente en alcanzar la filosofía última a la que aspiramos, 
solo la podemos buscar, por tanto, por la comunidad de los filósofos […] La filosofía debe imitar 
los métodos de las ciencias con éxito […] Su razonamiento no debe constituir una cadena que 
no sea absolutamente más fuerte que el más débil de sus eslabones, sino un cable cuyas fibras 
pueden ser lo finas que se quiera, con tal de que sean suficientemente numerosas y estén ínti-
mamente conexionadas”. PEIRCE, C. S. “Algunas consecuencias de cuatro incapacidades”. En: 
El hombre, un signo (El pragmatismo de Peirce). Op. cit., pp. 211-242.

51 LEVINAS, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 74.
52 Ibídem.
53 Cf., PLOTINUS. Enneads, IV, Tractate 8, No. 4. Trad. Stephen Mackenna. London: Farber and 

Farber, 1956, pp. 360-361.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 349

de soportar, debido al otro, un límite a su espontaneidad.54 Solo ese yo será 
capaz de ver más allá de sus propias categorizaciones y agendas, y será capaz 
de adoptar una postura respetuosa que le permita aprehender al ser como tal.

Pero la justicia implica mucho más que una simple limitación del yo por 
parte del otro. Esta limitación del yo no se realiza per se, sino con el objetivo 
de crear un espacio para que el otro exista lado a lado con el yo. El camino 
estrecho de la justicia se abre, entonces, sobre la relación social y sobre todas 
las nuevas posibilidades que lleva consigo. La definición levinasiana de justi-
cia conduce, finalmente, a la creación de un espacio en el que el yo y el otro 
pueden existir, se afirman a sí mismos y pueden escucharse. En este sentido, 
la justicia, como límite del yo, como camino recto y estrecho, de ninguna 
manera empobrece al yo; al contrario, le abre, en el mundo del yo, un espacio 
para que el otro sea, para existir y ser escuchado. Esta acogida de los otros en 
el mundo del yo, a su vez, enriquece la búsqueda del conocimiento. De acuer-
do con Levinas, la exterioridad genuina solo puede aparecer en la presencia 
del otro; nunca es una búsqueda solitaria. Levinas va más lejos al decir que 
“el otro es el principio del fenómeno”55. Pero, ¿qué significa esto? ¿Por qué 
la exterioridad no aparece a un sujeto solitario? Hemos visto que el otro era 
necesario para enseñarle al yo a dudar, a criticar y a torcer su espontaneidad. 
Solo un yo capaz de ejercer la auto-duda es capaz, según Levinas, de descubrir el 
ser como tal y no como producto de su espontaneidad. ¿No es esta una lec-
ción suficiente? ¿No puede el yo que duda y auto-desconfía buscar la verdad 
partiendo solo de sí mismo? ¿Por qué el otro es aún necesario para la revela-
ción de los fenómenos?

Es en este punto en el que Levinas está más cerca de Husserl, su predece-
sor. De acuerdo con Husserl, el otro no solo pone un límite a la espontaneidad 
del yo, como lo muestra Levinas, sino que expande los horizontes del yo para 

54 Veblen también describe el punto de vista alienado del yo exiliado como un plus epis-
temológico, en la medida en que da origen a lo que él llama “ánimo escéptico”, elemento 
invaluable a la hora de establecer nuevos caminos para la ciencia: “El primer requisito para 
el trabajo constructivo en la ciencia moderna y, en efecto, para cualquier trabajo de investi-
gación que pretenda resultados duraderos, es un marco mental escéptico. La empresa escépti-
ca puede tomarse como promotora del incremento del conocimiento de un modo substancial; 
fundamenta la verdad tanto en las ciencias modernas como en los amplios campos del saber 
[…] Esta empresa intelectual presupone un grado de eliminación de difíciles y rápidas precon-
cepciones, un ánimo escéptico, Unbefangenheit, una liberación del peso muerto de la finalidad 
convencional. [Tal hombre] está en una posición particularmente afortunada con respecto a 
este requisito de inmunidad de las inhibiciones del quietismo intelectual […] Para él, como para 
cualquier otro hombre que esté en situación similar, el escepticismo, que se torna un factor 
que le permite el incremento y la difusión del conocimiento entre los hombres, involucra una 
pérdida de paz mental; el precio que tiene que pagar consiste en convertirse en un intelectual 
caminante, en un vagabundo que busca otro lugar para descansar, cada vez más lejos del cami-
no, en algún lugar del horizonte”. Cf., VEBLEN, Thorstein. Essays in our Changing Order. New York: 
Viking Press, 1934, p. 226.

55 LEVINAS, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 97.



350 - Abi Doukhan

abarcar al ser en su plenitud. Para Husserl, un objeto dado tiene una infinidad 
de facetas, una infinidad de Abschattungen, o escorzos.56 El yo, ejerciendo su 
perspectiva, solo puede ver una de estas facetas, dependiendo de dónde se 
ubique con relación al objeto; así, el yo solo tiene una versión incompleta 
del ser, limitada a su punto de vista y a su lugar en el mundo. No obstante, 
otro que se ubique en un lugar distinto, y vea desde una perspectiva diferen-
te, encontraría un nuevo conjunto de facetas del ser dado, enriqueciendo de 
este modo la perspectiva del yo. Esto sucedería con otro y así sucesivamente. 
Por tanto, dada la estructura de la fenomenalización del ser –por escorzos–, 
la verdad es necesariamente inter-subjetiva.57 Para Husserl, es solo juntos que 
podemos alcanzar una visión plena del objeto dado.

Ahora entendemos mejor la afirmación de Levinas de que el otro “está en 
el comienzo de la experiencia”.58 El otro no solo ejerce un efecto limitante sobre 
el yo, sino que también enriquece la experiencia del yo con su propia pers-
pectiva. Así pues, la genuina exterioridad nunca se encuentra sola, sino que 
resulta de una apertura a los otros y a sus perspectivas. Por tanto, la verdad 
nunca es posesión de un yo dado; no se revela a un yo seguro y dominante, 
sino que se rinde ante un yo roto, a un yo que se da cuenta de sus límites, que 
desconfía profundamente de sí mismo en el contacto con otro. Sin embargo, 
la presencia del otro no empobrece el yo, lo enriquece; le da su propia pers-
pectiva sobre el ser y, de este modo, permite que el yo esté más cerca de una 
aprehensión plena del ser. El exilio del yo no limita el mundo del yo, sino que 
le da al yo la capacidad de acoger al otro, de darle la bienvenida, lo que a su 
vez enriquece la búsqueda del conocimiento.

En consecuencia, el conocimiento se da a un yo que es capaz no solo del 
exilio, sino de la acogida. Recordamos aquí la definición socrática del sabio 
como un extranjero.59 La verdad no está sola en el mundo; está exiliada y 

56 Cf., HUSSERL, Edmund. Meditaciones Cartesianas. Trad. José Gaos. México: FCE., 1996, p. 193.
57 Según Husserl, la única manera de evitar el solipsismo cartesiano –aunque reconociendo 

el ego como el fundamento de toda experiencia– es ampliar dicha experiencia para incluir la 
percepción que el otro tiene del mundo y, por consiguiente, llegar a un mundo genuinamente 
objetivo y trascendente: “Se trata de un tipo de enlace peculiar por principio, de una verdadera 
comunidad; precisamente, de la que hace trascendentalmente posible el ser de un mundo (de 
un mundo de hombres y de cosas) […] La naturaleza misma (naturaleza abiertamente sin fin) 
se hace entonces tal, que comprende en sí, también en multiplicidad abierta, a un número no 
conocido de hombres […] A esta comunidad le corresponde, en concreción trascendental, 
una comunidad correlativa abierta de mónadas, a la que damos el nombre de intersubjetividad 
trascendental […] Es evidente que pertenece a la esencia del mundo trascendentalmente con-
stituido en mí (y lo mismo en toda comunidad de mónadas concebible para mí) el ser también, 
por necesidad de esencia, un mundo de hombres; el estar constituido en cada hombre singular 
más o menos perfectamente dentro de su alma”. HUSSERL, Edmund. Op. cit., pp. 195-197.

58 LEVINAS, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., p. 99. 
59 En El banquete, Sócrates introduce su discurso con una referencia a Diotima, una mujer 

extraña y sabia. La yuxtaposición es interesante y habla de una posible comprensión de la 
sabiduría como lo que, por esencia, debería ser enseñado por otro. Ver: PLATÓN, El banquete. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 351

necesitada de acogida. Solo un yo capaz de recibir al extraño, capaz de recibir 
lo que no se establece como un paradigma cierto o como una agenda cierta 
–en definitiva, como capaz de justicia–, será capaz de aprehender la verdad. 
Según Levinas, “en la acogida del rostro, la voluntad se abre a la razón”.60 Levinas 
entiende aquí razón en su sentido etimológico de legere, conectar, unir. En este 
sentido, no puede haber discurso racional, ni epistemológico, sin un sentido de 
conexión entre el yo y el otro, sin una proximidad entre el yo y el otro, donde 
el yo acoja al otro, a la unicidad de su perspectiva y modo de ver el mundo. La 
exterioridad solo se dará a un discurso inclusivo y justo, a un discurso que dé 
voz a enfoques y perspectivas alternativas.61 

Solamente un infinito de perspectivas puede permitir una aproximación al 
ser como tal. El ser se ofrece a una diversidad y multiplicidad de enfoques62 
y no a un solo método o modo de conocer. Con frecuencia, los enfoques 
alternativos son descartados por la comunidad científica. Aquí aprendimos, 
sin embargo, que estas voces también deben escucharse,63 siempre y cuando 

Trad. Luis Gil. Medellín: Universidad de Antioquia, 2011, p. 88.
60 LEVINAS, Emmanuel. Totalidad e infinito. Op. cit., pp. 245-246.
61 Este es el enfoque que propone Feyerabend: “Este libro propone una tesis y bosqueja 

unas consecuencias a partir de ella. La tesis es: los acontecimientos, los procedimientos y los 
resultados que constituyen las ciencias no tienen una estructura común […] La investigación 
exitosa no obedece a estándares generales; en un momento se apoya en un truco, en otro mo-
mento recurre a otro […] De esto también se sigue que “los procedimientos no científicos” no 
se pueden dejar a un lado a partir de argumentos […] Una consecuencia que no desarrollo en 
mi libro, pero que se conecta estrechamente con la tesis básica, es que puede haber distintos 
tipos de ciencia. Las personas vienen de diferentes contextos sociales, por lo que se aprox-
imarán al mundo de diferentes modos y aprenderán cosas distintas de él […] La ciencia del 
primer mundo es una entre muchas: cuando afirma que es la mejor, deja de ser un instrumento 
de investigación y se vuelve un grupo de presión social”. FEYERABEND, Paul. Against Method. 
London: Routledge / Chapman and Hall, 1988, pp. 1-4.

62 De acuerdo con Eduard Farber, este enfoque diferente podría incluir, más allá del método 
hipotético-deductivo, un modo de investigación científica abierto a los trabajos de la mente en 
los sueños y las visiones: “Necesitamos hoy el testimonio de Kekule como un recuerdo poder-
oso de que los avances en química no se dan solo por los experimentos, sino también por 
procesos en los que los sueños y las visiones pueden jugar un papel importante. Los químicos 
parecen estar particularmente inclinados a menospreciar algo que no es experimento; quizás 
aún tienen un complejo de culpa acerca de la alquimia y los períodos especulativos de los si-
glos diecisiete y dieciocho. En una actitud de defensa contra la especulación, J. C. Poggendorff 
se rehusó a publicar el artículo de Robert Meyer sobre las ‘Fuerzas en la naturaleza inanimada’ 
(1842). Esta posición defensiva fue fortalecida por los estándares científicos de verificación; sin 
embargo, también contiene un elemento de prejuicio que ha sido perjudicial. Los resultados del 
trabajo experimental se rechazaron, cuando podrían haber requerido un cambio en los presu-
puestos más estimados”. FARBER, Eduard. “Dreams and Visions in a Century of Chemistry”. En: 
ZUCKER, Arthur (ed.). Introduction to the Philosophy of Science. New Jersey: Prentice Hall, 1996, p. 36.

63 A este respecto, Jaggar habla de la voz de la emoción, la cual también debería escucharse 
en la empresa científica si quiere hacerse algún progreso: “el positivismo ve los valores y las 
emociones como invasores extraños que deben repelerse mediante la aplicación estricta del 
método científico […] En vez de represar la emoción en la epistemología, es necesario repensar 



352 - Abi Doukhan

se quiera aproximarse al ser en su integralidad. Estas voces deben tener igual 
estatus. Si se busca una aproximación a la exterioridad, debe hacerse justicia 
con estas voces tan frecuente y duramente ignoradas. También en este senti-
do entendemos mejor cómo el recorrido hacia el conocimiento pasa a través 
de la exigencia de justicia. De acuerdo con Levinas, no es un yo seguro y auto-
confiado, dominador y poseedor del suelo que pisa, capaz de justificación, el 
que puede acercarse a la verdad. Tal yo está tan absorto en sí mismo como 
para adquirir el necesario y adecuado respeto para descubrir al ser como tal. 
Al contrario, un yo que ha permitido que el otro irrumpa en su espontaneidad 
y, en tal sentido, un yo despierto ante las demandas de justicia, podrá ser 
capaz, según Levinas, de aproximarse a la exterioridad de un modo genuino. 
Solo ese yo es capaz, para Levinas, de acoger esa exterioridad en sí misma, 
de acoger lo que no es sí mismo, lo que está más allá y sobre él. El camino a 
la verdad pasa, entonces, a través de la justicia, ya que solo un yo que ha de-
sarrollado una fina sensibilidad a la otredad, se mostrará capaz de respetar la 
otredad de lo que investiga en la búsqueda de la verdad. Es en este sentido 
que, en palabras de Elizabeth Minnich, uno debe trabajar por la justicia si es 
que uno quiere encontrar la verdad.

Bibliografía

BACON, Francis. Novum Organum. Cambridge: Cambridge University Press, 
2000.

DERRIDA, Jacques. “Violencia y metafísica” (pp. 107-210). En: La escritura y 
la diferencia. Trad. Patricio Peñalver. Barcelona: Anthopos, 1989.

DESCARTES, René. Meditaciones metafísicas con objeciones y respuestas. Trad. 
Vidal Peña. Madrid: Alfaguara, 1977.

DESCARTES, René. Discurso del método. Trad. Risieri Frondizi. Madrid: Alianza, 
1999.

FARBER, Eduard. “Dreams and Visions in a Century of Chemistry”. En: ZUC-
KER, Arthur (ed.). Introduction to the Philosophy of Science. New Jersey: Prentice 
Hall, 1996.

FEYERABEND, Paul. Against Method. London: Routledge / Chapman and Hall, 
1988.

HEIDEGGER, Martin. Introducción a la metafísica. Trad. Ángela Ackermann 
Pilári. Barcelona: Gedisa, 2003.

la relación entre conocimiento y emoción, y construir un modelo conceptual que demuestre 
la constitutiva mutualidad, más que la relación de oposición entre la razón y la emoción. Lejos 
de claudicar en la posibilidad de un conocimiento confiable, las emociones y los valores deben 
presentarse como necesarios para tal conocimiento. A pesar de sus antecedentes clásicos, el 
ideal de investigación desinteresada es un sueño imposible”. JAGGAR, Alison. “Love and Knowl-
edge: Emotion in feminist epistemology”. Op. cit., p. 163. 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 353

HUSSERL, Edmund. Meditaciones Cartesianas. Trad. José Gaos. México: FCE, 
1996.

JAGGAR, Alison. “Love and Knowledge: Emotion in Feminist Epistemology”. 
En: Inquiry, 32(2), 1989, pp. 151-176.

KANT, Immanuel. Crítica de la razón pura. Trad. Pedro Ribas. Madrid: Alfagua-
ra, 1998.

KUHN, Thomas. La estructura de las revoluciones científicas. México: FCE, 1971.
LEVINAS, Emmanuel. “Dios y la filosofía”. Trad. Silvio Mattoni. En: Nombres, 

revista de filosofía, 8-9, 1996, pp. 239-269.
LEVINAS, Emmanuel. Totalidad e infinito. Trad. Miguel García-Baró. Salaman-

ca: Sígueme, 2012.
PEIRCE, C. S. “Algunas consecuencias de cuatro incapacidades” (211-242). 

En: El hombre, un signo (El pragmatismo de Peirce). Trad. José Vericat. Barcelona: 
Crítica, 1988.

PEIRCE, C. S. “La fijación de la creencia” (pp. 175-199). En: El hombre, un 
signo (El pragmatismo de Peirce). Trad. José Vericat. Barcelona: Crítica, 1988.

PLATÓN, El banquete. Trad. Luis Gil. Medellín: Universidad de Antioquia, 
2011.

PLOTINUS. Enneads, IV, Tractate 8, No. 4. Trad. Stephen Mackenna. London: 
Farber and Farber, 1956.

POPPER, Karl. Conjeturas y refutaciones. Trad. Néstor Míguez. Barcelona: Pai-
dós, 1983.

VEBLEN, Thorstein. Essays in our Changing Order. New York: Viking Press, 
1934.





Reseña





Rizo-Patrón de Lerner, Rosemary. Husserl en diálogo. Lecturas 
y debates. Bogotá: Siglo del Hombre Editores / Fondo Edito-
rial Pontificia. Universidad Católica del Perú, 2012

CARLOS ARTURO BEDOYA RODAS
Universidad de Antioquia

Colombia

¿Por qué leer a Husserl hoy? es la pregunta que da inicio y que constituye 
el trasfondo de este texto de la profesora Rizo-Patrón de Lerner, en el que se 
propone invitar a leer la obra del filósofo que inició el movimiento fenomeno-
lógico a comienzos del siglo XX. Efectivamente, la intención general del libro 
es llevar a cabo una motivación que deje de lado las prevenciones y venza las 
resistencias que ocasiones se ciernen sobre la obra de Husserl. Así, frente a la 
consideración comúnmente dada que tilda a Husserl como un filósofo anacró-
nico, el texto de la profesora Rizo-Patrón muestra el carácter revolucionario de 
la obra husserliana. Si bien, han sido múltiples la críticas a las que esta obra 
ha sido sometida por parte de movimientos filosóficos, algunos de los cuales, 
paradójicamente, han tenido origen en ella, según la autora, tales interpreta-
ciones se han dado a partir de un conocimiento parcial de la obra de Husserl y 
han asentado, pese a lo anterior, una lectura de conjunto de la fenomenología 
trascendental, llenando los vacíos con elementos ajenos a esta. Ahora bien, 
gracias a la publicación de la obra inédita de Husserl, así como de las recientes 
traducciones que de esta se comienzan a emprender, se dispone de elementos 
que antes no eran lo suficientemente conocidos, permitiendo con ello una 
interpretación renovada del pensamiento husserliano, el cual sigue cobrando 
fundamental vigencia en cuanto que, como lo asegura la autora, “nos invita 
a indagar en las profundidades de la vida del sujeto y a descubrir cómo sus 
experiencias intencionales son una forma radical de praxis”.1

El libro reúne varios de los estudios de la profesora Rosemary Rizo-Patrón 
de Lerner, que han aparecido previamente en revistas y obras colectivas diversas 
desde 1991. Este se articula en la primera sección, que lleva por título El debate: 
La cuestión del fundamento, a partir de la pretensión de clarificar algunos de los 
aspectos del debate que Husserl estableció con la tradición moderna y que, 
en su afán por separarse de esta, condujo a la fenomenología trascendental 
a una transformación de temáticas tales como la cuestión del fundamento 
y la naturaleza de la razón. Así, el primer capítulo titulado Análisis y funda-
mento. Replanteando la tradición, aborda la idea generalizada según la cual el 
pensamiento de Husserl se inscribe en la modernidad de orientación epis-

1 Rizo-Patrón de Lerner, Rosemary. Husserl en diálogo. Lecturas y debates. Bogotá: Siglo del 
Hombre Editores / Fondo Editorial Pontificia Universidad Católica del Perú, 2012, p. 42.



358 - Husserl en diálogo. Lecturas y debates. Reseña

temológica y fundacionalista. Sin embargo, la autora más allá de refutar las 
interpretaciones que hacen de Husserl un filósofo de la modernidad, pretende 
indicar la posibilidad de una lectura más diversificada del proyecto husser-
liano. Lo anterior, a razón de la sospecha según la cual las críticas dirigidas a 
Husserl han sido el resultado de una apresurada lectura y enjuiciamiento de 
su pensamiento. De este modo, de acuerdo con la revisión de ciertos rasgos 
de la relación análisis-fundamento determinados por Aristóteles y Descartes 
y a partir de algunas de las Meditaciones cartesianas, la autora extrae los que, 
según su consideración, son los síntomas de una crisis del concepto moderno 
de fundamento. Por último plantea el modo como Husserl realiza una nueva 
interpretación de la empresa fundacional moderna. 

En continuidad con lo anterior, en el segundo capítulo, Últimos fundamentos 
y filosofía primera, se examina el surgimiento del proyecto fundacional en la 
obra de Husserl y la concepción de este como filosofía primera. Para ello, la 
autora revisa la génesis y desarrollo del concepto de fundación que se lleva 
a cabo desde la filosofía de la aritmética, Las investigaciones lógicas, Ideas I, Filo-
sofía primera y las Meditaciones cartesianas. Contrario a las tradicionales 
interpretaciones que leen el proyecto husserliano como una repetición del 
proyecto fundacional y totalizante de la modernidad, Rizo-Patrón pone en 
cuestión tales señalamientos y sugiere, en cambio, que en su distancia con 
la modernidad, el proyecto de Husserl introduce elementos que permiten una 
reinterpretación del sentido del fundamento y una transformación de lo que 
significa conocimiento racional.  Así pues, una vez se revisa el sentido del 
acusado fundacionalismo husserliano, puede en el tercer capítulo, Las bases 
intuitivas de la racionalidad, mostrar de qué modo carecen de legitimidad las 
establecidas críticas que plantean como “fundamentalista” y “dogmático” el 
proyecto husserliano, evidenciando así cómo los fundamentos han de ser 
hallados, más que en un dominio infinito y absoluto, en la experiencia humana 
temporal y finita.

La segunda sección del libro aborda a los interlocutores del debate, 
centrándose en primer lugar en la figura de Husserl, lector de los modernos, esto 
es, en la relación de Husserl con Descartes, Kant y Hegel. En efecto, se realiza 
un examen de la lectura husserliana de Descartes dentro del marco de la feno-
menología trascendental como filosofía primera, para encontrar los elementos 
de filiación cartesiana que sufren a manos de Husserl una transformación. Así 
pues, tomando pie en el texto de las Meditaciones cartesianas, la autora señala, 
en correspondencia con la primera sección de su libro, que Husserl se aleja 
del proyecto fundacional moderno y del concepto concomitante de funda-
mentum absolutum et inconcusum promovido por Descartes. A cambio de esto, 
sostiene Rizo-Patrón que la fundación de validez husserliana no es concebida 
como un punto de vista fijo, sino que, como lo permiten evidenciar las últimas 
Meditaciones cartesianas, es absorbida por la fundación genética, cuyos análisis 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 359

permiten a Husserl enraizar el tema fundacional dentro del marco de la inten-
cionalidad pasiva y pre-reflexiva. En los capítulos V y VI, la autora trae a esce-
na la figura de Kant, en cuya filosofía encuentran raigambre múltiples temas 
esenciales de la fenomenología. Efectivamente, si bien, Husserl se inspira en 
la noción kantiana de trascendental, lleva a cabo una transformación de ella 
al referirla más allá de una teoría del conocimiento. En cuanto al diálogo que 
se entabla con el pensamiento de Hegel en el capítulo VII, se revisan algunas 
de las reflexiones husserlianas que hacen eco al tema hegeliano de la vida del 
espíritu y esto porque, según la autora, Husserl revive en su proyecto filosó-
fico motivos esenciales de la filosofía hegeliana, la cual sigue siendo vigente 
en cuanto que intenta abordar de manera íntegra todas las facetas de la vida 
racional del sujeto o del espíritu.

Se entabla del mismo modo en la segunda sección un diálogo con los 
discípulos y/o lectores de Husserl que dirigieron críticas a la fenomenología 
trascendental. De esta manera, en primer lugar, para examinar si se hace 
justicia al proyecto husserliano, se asume la consideración heideggeriana que 
considera que la obra de Husserl no habría significado sino un renacer epigonal 
del espíritu de la metafísica moderna y del primado de la subjetividad. Con 
ello, se intentan clarificar los lugares de encuentro entre ambos pensadores 
pues, según sostiene la autora, las relaciones entre estos, que se han esta-
blecido en muchos casos en la bruma de la indeterminación, han influido de 
modo decisivo en la recepción de la obra de Husserl en el siglo XX. Del mismo 
modo, en el capítulo sobre Hannah Arendt, reconociendo la confianza que 
esta manifestó en la interpretación heideggeriana de Husserl, no obstante la 
distancia que tomó la alumna respecto a Heidegger, Rizo-Patrón lleva a cabo 
una posible lectura arendtiana de la obra de Husserl desde la perspectiva de 
La condición humana. En el siguiente capítulo de esta parte, se retoman dos 
lecturas que Paul Ricoeur dedica al texto husserliano de la Crisis. A través de 
ellas se pretende iluminar el estilo peculiar de lectura y la aplicación del método 
fenomenológico del filósofo francés, así como vislumbrar algunos aspectos 
de sus propias preocupaciones filosóficas. En concreto, el capítulo X muestra 
el modo en que Ricoeur valora a Husserl como un lector de paradojas. En el 
capítulo XI se lleva a cabo una relectura de la relación entre Husserl y Levinas, 
cuestionando algunos aspectos de la interpretación que hiciera el segundo de 
la obra del primero. La hipótesis de la autora sostiene que existe operativa-
mente en la obra de ambos filósofos muchos más puntos en común que los 
que aparecen a simple vista; entre ellos se destaca la apenas sugerida, pero 
determinante, dimensión ética de la fenomenología y el importante concepto 
de responsabilidad.

Finalmente, a propósito del centenario de Ideas I, el capítulo XIII pasa 
revista a los comentarios críticos que sobre esta obra fueron emprendidos 
por Heidegger, Ricoeur y Boehm; y se intenta responder a estos desde un 
análisis interno a la obra de 1913 y acudiendo a algunos de los manuscritos 



360 - Husserl en diálogo. Lecturas y debates. Reseña

inéditos. Con esto, la autora pretende reivindicar la vigencia de este memo-
rable texto como interlocutor válido de los debates contemporáneos. Por 
último, la sección concluye de un modo que resulta muy sugerente puesto que 
intenta tender puentes entre Husserl y Gadamer a través de lo que Rizo-Patrón 
plantea como “la dimensión hermenéutica” de la fenomenología del lenguaje 
de Husserl, esto es, el triple horizonte hermenéutico que le es inmanente a la 
fenomenología de Husserl: el sentido y la interpretación, la intersubjetividad 
y la encarnación.

Así pues, el texto de la profesora Rizo-Patrón que aquí se ha intentado 
presentar de un modo muy general se encuentra en una línea que pretende 
–quizá de manera particular para el ámbito hispanoamericano, así como ha 
comenzado a ser en otras latitudes y lenguas– renovar el impulso hacia la 
lectura de la obra de Husserl bajo la nueva luz ofrecida tanto por el material 
inédito como por las nuevas traducciones. De esta manera, puede el lector de 
habla hispana hacerse una idea de la trama global y sistemática del asombroso 
pensamiento y de los descubrimientos de Husserl.



Colaboradores

Juan Carlos Aguirre García
Profesor Asociado del Departamento de Filosofía de la Universidad del 

Cauca (Popayán, Colombia). Licenciado en Filosofía y Ciencias Religiosas de 
la Universidad Santo Tomás; Magíster en Filosofía de la Universidad de Caldas 
y actualmente estudia el Doctorado en Filosofía en la Universidad Pontificia 
Bolivariana. Líder del Grupo de investigación Fenomenología y Ciencia (Categoría 
A, Colciencias). Sus líneas de trabajo son la Fenomenología de la ciencia 
(Husserl), la Fenomenología francesa (Levinas) y la filosofía de la ciencia (el 
debate realismo-antirrealismo).

PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS
Profesor asociado a la Universidad Tecnológica de Pereira. Es filósofo de 

la Universidad de Caldas, Magíster en Filosofía de la Universidad Javeriana 
(Bogotá) y Doctor en Filosofía de la Pontificia Universidad Bolivariana (Medellín). 
Es autor de los libros: Intimidad y temporalidad. Husserl-Rilke. Bogotá: Alejandría 
Libros, 2003; Subjetividad, historia y cultura. Estudios fenomenológicos. Bogotá: Ale-
jandría Libros, 2005; El solipsismo y las relaciones de intersubjetividad, Bogotá: San 
Pablo, 2011. También ha sido colaborador en las siguientes revistas: Folios, 
Praxis filosófica y Ciencias humanas. Dirige el grupo de investigación Fenomenología 
y teoría crítica de la sociedad. Miembro Ordinario del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología. Dirección electrónica: juancelibur@hotmail.com

CARLOS ARTURO BEDOYA RODAS
Licenciado en filosofía por la Pontificia Universidad Javeriana (Bogotá). 

Estudiante de la línea en fenomenología de la maestría en filosofía de la 
Universidad de Antioquia. Integrante del grupo interinstitucional de investi-
gación Filosofía y enseñanza de la filosofía de la Universidad de Antioquia. Ha sido 
docente de cátedra del Instituto de filosofía de la Universidad de Antioquia. 
Actualmente se desempeña como docente de cátedra de la Facultad de 
filosofía de la Universidad Pontificia Bolivariana (Medellín). Capítulo de libro: 
“Fenomenología y reflexión. El despliegue de la región de lo espiritual”. En: La 
región de lo espiritual. En el centenario de la publicación de Ideas I de Husserl. Bogotá: 
Fondo Editorial Universidad Pedagógica Nacional, 2013, pp. 299-308. Artículo: 
“Ruina y recuperación de la vida: La hermenéutica en el joven Heidegger”. En: 
Universitas Philosophica. Año 31, No. 62, enero-junio de 2014. De próxima publi-
cación. Dirección electrónica: carlosarturo_sj@hotmail.com 

Martha Cecilia Betancur García
Profesora titular del Departamento de Filosofía de la Universidad de Caldas. 

Licenciada en Filosofía y Letras, Universidad de Caldas. 1981. Magíster en Filoso-



362 - Colaboradores

fía, Universidad Nacional de Colombia, Bogotá. 1995. Doctora en Filosofía. 
Universidad de Sevilla-España. 2007. Docente en pregrado y en posgrados de 
la U. de caldas y de otras universidades. Algunos libros publicados: Wittgens-
tein. Madrid: Editextos, 2004 (en coautoría con Dr. Jorge V. Arregui); Metáfora 
y conocimiento.  Manizales: Editorial Universidad de Caldas: 2006. Entre sus 
artículos conviene destacar: “Dasein, formas de vida y juegos de lenguaje”. En: 
Revista Themata, Universidad de Sevilla (España) n. 35, 2005. “Percibir aspectos 
y la expresión del rostro”.  En: Cuerpo, subjetividades y artefactos, España, año 34. 
2004. “Narración y ver como”. En: Revista Themata. No. 37, 2007. “Necesidad de 
generalidad en Ciencias Sociales”. En: Praxis filosófica, Universidad del Valle. No. 
27. Julio-diciembre 2008. “Los sentidos de la vida”. En: Revista Aleph. Enero-
marzo, 2013. Capítulos de libro: “Los actos fundacionales de ciudades: ciu-
dad versus casa grande”. En: Narrativas fundacionales de América Latina. Sevilla-
Madrid: Themata, Plaza y Valdés, 2011. “Imaginario social de independencia”. 
En: Independencia de América: primer centenario y segundo centenario. Sevilla: Editorial 
Themata, 2012. “Identidad narración y reconocimiento”. En: Improntas de 
Ricoeur en el pensamiento contemporáneo. Colección cuadernos filosófico literarios 
de la U. de Caldas, 2012. Dirección electrónica: martac.betancur@ucaldas.
edu.co

JESICA ESTEFANÍA BUFFONE
Profesora de enseñanza media y Superior en Filosofía (U.B.A. - Argenti-

na) y docente en nivel primario. Especialista en educación en contexto de 
encierro. Doctoranda por la Universidad de Buenos Aires y la Université Jean 
Moulin Lyon 3. Estudiante de la Maestría en Psicología cognitiva y aprendi-
zaje (FLACSO - Universidad Autónoma de Madrid). Autora de artículos sobre 
fenomenología y educación. Entre ellos: “Merleau-Ponty y el universo lúdico 
que nos habita. El juego como ruptura e instauración de nuevos mundos”. En: 
Actas del XVI Congreso Nacional de Filosofía. Buenos Aires: EDUNTREF, 2013. “La 
construcción del estar- siendo latinoamericano. El fracaso de la pedagogía del 
sujeto inexistente”. En: I Encuentro hacia una pedagogía emancipatoria en Nuestra 
América. Buenos Aires: Centro Cultural de la cooperación Floreal Gorini, 2013. 
Investigadora del proyecto de investigación (UBACyT) “Movimiento, espacia-
lidad y vida en la encrucijada de la fenomenología del cuerpo y las filosofías 
contemporáneas” radicado en el Instituto de Filosofía de la Facultad de Filo-
sofía y Letras de la Universidad de Buenos Aires. Dirección electrónica: jesica-
buffone@hotmail.com

LUZ GLORIA CÁRDENAS MEJÍA
Profesora del Instituto de Filosofía de la Universidad de Antioquia (Medellín, 

Colombia). Doctora en Filosofía de la Universidad de Antioquia. Magíster en 
Filosofía de la Universidad Católica de Lovaina (Bélgica). Filósofa de la Uni-
versidad del Rosario (Bogotá). Integrante del Grupo de Filosofía y Enseñanza de 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 363

la Filosofía. Miembro del Círculo Latinoamericano de Fenomenología, CLAFEN y de 
la Asociación Latinoamericana de Filosofía Antigua, ALFA. Libros: Aristóteles: retórica, 
pasiones y persuasión. Bogotá: San Pablo - Universidad de Antioquia, 2011. En 
diálogo con los griegos (coautor: Luis Alberto Fallas López). Bogotá: San Pablo- 
Universidad Pedagógica Nacional, 2006. Retórica, poética y formación. Bogotá: 
Universidad Pedagógica Nacional y Universidad de Antioquia, 2005. Dirección 
electrónica: lcardenas@quimbaya.udea.edu.co

Juan Manuel Cuartas RESTREPO
Doctor en Filosofía, profesor titular de la Universidad EAFIT. Autor de: 

Lecciones de poesía (2011), Sobre el difícil arte del perdón (2009), El budismo y la 
filosofía, (2ª edición, 2008); Marvel Moreno, treinta años de escritura de mujer (Premio 
Nacional de Ensayo Ministerio de Cultura – Instituto Caro y Cuervo, 2006), Los 
rumbos de la mente (2006), Los 7 poetas del haikú (2005), Pedagogías de la violencia en 
Colombia (2004), Autobiografías de filósofos y poetas (2002), Blanco Rojo Negro, el libro 
del haikú (1998).

Abi Doukhan
Profesora asistente del Departamento de Filosofía del Queens College 

(CUNNY, Estados Unidos). Nació en Francia y creció en los Estados Unidos. 
Realizó sus estudios de Filosofía tanto en los Estados Unidos (Michigan State 
University) como en Francia (Universidad de Sorbona y de Nanterre). Culminó 
su doctorado en la Universidad de Nanterre, con especialidad en filosofía con-
tinental contemporánea. En su examen de disertación examinó el concepto 
de exilio en la filosofía del filósofo judío contemporáneo Emmanuel Levinas. 
Actualmente, su trabajo sobre el exilio le ha permitido publicar varios artículos 
sobre el concepto de exilio, involucrando asuntos religiosos y políticos. 
Recientemente publicó el libro: Emmanuel Levinas: A philosophy of Exile.

Catherine Goldenstein 
Amiga cercana de Simone y Paul Ricoeur al final de su vida. Habiendo ayu-

dado a Paul Ricoeur en el espacio íntimo y de amistad cuando estaba solo, 
entre 1998 y 2005, fue encargada por él mismo de hacer parte del Comité 
editorial del Fondo Ricoeur en el que se toman las decisiones concernientes 
a su obra, sus archivos. No es filósofa, pero fue profesora de inglés en un 
Instituto de París. Desde la muerte de Paul Ricoeur ha reunido y organizado 
sus archivos (alrededor de 70 000 hojas), y participó con Olivier Abel muy 
activamente en la constitución del Fondo Ricoeur en la biblioteca del Institu-
to Protestante de París al que Ricoeur donó sus libros y confió sus archivos. 
Es miembro del Consejo científico de este fondo y vice-presidente –para las 
relaciones internacionales– de la Asociación Paul Ricoeur. 



364 - Colaboradores

Heidy Gutiérrez
Licenciada en Lenguas extranjeras Universidad de Antioquia. Especializa-

ción en Docencia Universitaria. Universidad de San Buenaventura. Maestría 
en Educación. Línea Didáctica de la traducción. Universidad de Antioquia. En 
este momento cursa el primer año del Doctorado en Traductología en la Uni-
versidad de Ottawa en Canadá.  Cuenta con una importante trayectoria en la 
enseñanza de lenguas modernas y en traducción. Es miembro del Grupo de 
Investigación en Traductología de la Universidad de Antioquia. Publicaciones: 
“Reseña de “Handbook of translation studies. Volume 1”. En: Mutatis Mutandis. 
Revista Latinoamericana De Traducción. v.5 fasc.1 (2012) pp. 221- 239. “Episte-
mology, translation and a path for meaning”. En: Mutatis Mutandis. Revista 
Latinoamericana De Traducción. v. 5. fasc. 1 (2012) pp. 40–52. Traducciones: 
“Acciones prioritarias para la crisis de las enfermedades no transmisibles”. En: 
Lancet. 2011. Idioma original: Inglés. Autor: The Lancet NCD. Nombre original: 
Priority actions for the non-communicative disease crisis. fasc. v. 337. “Atención en 
salud centrada en el paciente y el compromiso” En: Australian Family Physician. 
2011. Idioma original: Inglés. Autor: Anthony C T Stevenson. Nombre original: 
Compassion and patient centered care. fasc.  v. 31 - Dic 2012. “Repensando los sis-
temas de atención en salud: la perspectiva de lo crónico” En: Lancet. 2011. 
Idioma original: Inglés. Autor: Pascale Allotey, Daniel D Reidpath, Shajahan 
Yasin. Nombre original: Rethinking Health Care Systems: a focus on chronicity. fasc. 
v. 376. 

EDWIN HERNÁN ISAZA RESTREPO
Licenciado en filosofía por la Universidad de Antioquia. Se desempeña 

como docente de educación pública en la Secretaria de educación de Antio-
quia. Actualmente adelanta estudios de maestría en filosofía en la universidad 
mencionada y se encuentra realizando su trabajo de investigación cuya temá-
tica versa acerca de “la posibilidad del perdón” con la asesoría de Luz Gloria 
Cárdenas. Capítulo de libro: “Intencionalidad e imaginación. El problema de la 
referencia a las cosas”. En: La región de lo espiritual. En el centenario de la publicación 
de Ideas I de Husserl. Bogotá: Fondo Editorial Universidad Pedagógica Nacional, 
2013, pp. 217-231. Dirección electrónica: lucaslucatero@hotmail.es 

HERNÁN ALONSO JARAMILLO FERNÁNDEZ
Historiador Universidad Nacional de Colombia. Profesor de Cátedra Uni-

versidad de Antioquia. Estudiante Maestría en Filosofía de la Universidad de 
Antioquia. Investigador grupo Filosofía y Enseñanza de la Filosofía. Capítulo de 
libro: “Las evidencias del yo puro. Una interpretación desde Ideas I”. En: La 
Región de lo Espiritual. En el Centenario de la publicación de Ideas I de Husserl. Bogotá: 
Universidad Pedagógica Nacional, 2013, pp. 247-264.



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 365

Joan-Carles Mèlich 
Profesor de Filosofía de la Educación en la Universitat Autònoma de Barce-

lona. Ha sido investigador del proyecto “La filosofía después del Holocausto” 
del Consejo Superior de Investigaciones Científicas (Madrid). Ha publicado, 
entre otros, los libros: Situaciones-límite y educación (1989), Antropología simbólica 
y acción educativa (1996), Totalitarismo y fecundidad. La filosofía frente a Auschwitz 
(1998), La educación como acontecimiento ético (2000) (en colaboración con F. Bár-
cena), La ausencia del testimonio. Ética y pedagogía en los relatos del Holocausto (2001), 
Filosofía de la finitud (2002), Escenaris de la corporeïtat (2003) (en colaboración con 
L. Duch), Ambigüitats de l’amor (2004) (en colaboración con L. Duch), La lección 
de Auschwitz (2004), Transformaciones. Tres ensayos de filosofía de la educación (2006),  
Ética de la compasión (2010), Filosofía de la finitud (2012) y Lógica de la crueldad 
(2014).

Roberto Menéndez 
Licenciado en filosofía por la Universidad de Salamanca en España, y 

actualmente redacta su tesis doctoral en la Universidad de Granada, sobre el 
problema de la reflexión en la fenomenología genética de Husserl. Su campo de 
investigación parte de la hermenéutica, la fenomenología, y la filosofía espa-
ñola, donde ha investigado con detalle los trabajos de Paul Ricoeur, Edmund 
Husserl y José Ortega y Gasset. Desarrolla asimismo la posibilidad de aplicar 
el resultado de sus estudios de fenomenología en el campo de la teoría de la 
literatura y el cine, con especial atención a los problemas que plantea la enun-
ciación y la recepción. Por último, desarrolla un acercamiento al psicoanálisis 
y la psicopatología. En todos estos campos ha realizado diversas intervenciones 
en seminarios y congresos nacionales e internacionales, y ha presentado artí-
culos y traducciones en diferentes revistas. Ha trabajado como profesor invi-
tado en la Universidad San Nicolás Hidalgo, en Morelia, México. Asimismo, ha 
realizado estancias de investigación en la Universidad Nacional Autónoma de 
México y en la Universidad de Rouen, en Francia. Es miembro de la Sociedad 
Española de Fenomenología. 

Juan Carlos Montoya Duque
Filósofo de la Universidad de Antioquia (Monografía: estética en Hegel). 

Interesado en la filosofía del arte. Docente de Ética y Filosofía. Estudiante de 
la Maestría en Filosofía de la Universidad de Antioquia, línea en Fenomenología 
(Investigación: consciencia estética e intencionalidad). Capítulo de libro: “El 
método de la fenomenología y la Región de lo Espiritual”. En: La Región de lo 
Espiritual. En el Centenario de la publicación de Ideas I de Husserl. Bogotá: Universi-
dad Pedagógica Nacional, 2013, pp. 285-298.

Ingrid Loriet Osorio Quintero
Docente del Municipio de Medellín. Licenciada en Filosofía de la Universidad 

de Antioquia y diploma en Enseñanza de la Filosofía de la misma institución. 



366 - Colaboradores

Actualmente adelanta sus estudios de Maestría en Filosofía línea Fenomeno-
logía en el Instituto de Filosofía de la Universidad de Antioquia y prepara su 
trabajo de tesis: “Pedagogía del Testimonio y el Deber de la Memoria”, bajo 
la dirección del profesor Carlos Enrique Restrepo. Publicaciones: “El yo puro 
y la reducción fenomenológica” En: La región de lo espiritual. En el centenario de 
la publicación de Ideas I de E. Husserl. Bogotá: Universidad Pedagógica Nacional, 
2013, pp. 265-272. Dirección Electrónica: ingridosorio25@gmail.com 

ANDRÉS MIGUEL OSSWALD 
Filósofo especializado en fenomenología. En 2013 obtuvo el título de doctor 

en filosofía en la Universidad de Buenos Aires con el trabajo “La fundamenta-
ción pasiva de la experiencia. Un estudio sobre la fenomenología de Edmund 
Husserl”. Se desempeña como docente en esa casa de estudios y en la Univer-
sidad Nacional de Lomas de Zamora. Es becario postdoctoral del CONICET. 
Sus trabajos recientes sobre el tema son:  “Tiempo y manifestación. Michel 
Henry y la teoría husserliana sobre el tiempo”. En: Investigaciones Fenomenoló-
gicas, Sociedad Española de Fenomenología (España), pp. 121-140, 2013; “El 
concepto de pasividad en Edmund Husserl”. En: Areté. Revista de Filosofía, Ponti-
ficia Universidad Católica del Perú (Perú), 2013; “Sobre la subjetividad animal o 
de la animalidad del sujeto: un recorrido por la reflexión husserliana sobre los 
animales”. En: Anuario Filosófico, Vol. 45, N° 3, Navarra, Universidad de Navarra 
(España), 2012, pp. 589-614;  “Psiquiatría: un cuerpo sin alma, una clínica sin 
sujeto”. En: Verba Volant. Revista de Filosofía y Psicoanálisis, Vol. 1, N° 2, Buenos 
Aires (Argentina); “Apodicticidad y automanifestación”. En: Revista de Filosofía, 
Vol. 67, Santiago de Chile,  Universidad de Chile (Chile), 2011, pp. 215-131; 
“Tres regresos al infinito en torno a la noción de afección”. En: Revista de Filo-
sofía UIS, Vol.8, N° 1, Santander, Universidad Industrial Santander (Colombia), 
pp. 26-45, 2009; “Tres sentidos de inconsciente en E. Husserl”. En: Espacios de 
Crítica y Producción, Vol. 41, Buenos Aires, (Argentina), 2009, pp. 118-124. Es 
miembro del CLAFEN. Dirección electrónica: amosswald@gmail.com

Ignacio Quepons Ramírez
Licenciado en Filosofía por la Universidad Veracruzana, Maestro en Filo-

sofía de la Cultura por la Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. 
Realizó sus estudios de doctorado en la Universidad Nacional Autónoma de 
México y la Universidad de Colonia, en Alemania, donde trabajó como inves-
tigador invitado en los Archivos Husserl gracias al apoyo de la Agencia Alema-
na de Intercambio Académico (DAAD). Desde 2007 es profesor de asignatura 
en la Facultad de Filosofía de la Universidad Michoacana de San Nicolás de 
Hidalgo. Es autor del libro Jean Paul Sartre, la invención imaginaria de sí (Jitan-
jáfora, Morelia, 2005) y miembro colaborador del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología. Ha publicado recientemente los siguientes artículos “Asocia-
ción pasiva y suscitación nostálgica: estudio sobre los temples de ánimo en 



-  A n u a r i o  C o l o m b i a n o  d e  F e n o m e n o l o g í a  - 367

la fenomenología de Husserl”. En: Devenires: Revista de Filosofía y Filosofía de la 
cultura, Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo. “Intencionalidad 
de horizonte y reducción trascendental en la fenomenología de Husserl”. En: 
Investigaciones Fenomenológicas, n. 9, 2012. “Nostalgia y anhelo: contribución a 
su esclarecimiento fenomenológico”. En: Open Insight, (Número Enero 2013). 
“El temple de ánimo como horizonte de la reflexión: autoexamen, decisión 
y consideración emotiva”. En: Valenciana, Revista de Filosofía y Letras. (No. 13, 
Enero-Junio, 2014).

Rosemary Rizo-Patrón de Lerner
Profesora principal del Departamento de Humanidades de la Pontificia 

Universidad Católica del Perú, en donde ejerce actualmente el cargo de 
Directora del Programa de Doctorado de los Estudios de Posgrado en Filosofía 
y es co-editora responsable de la revista Estudios de Filosofía. Es secretaria del 
Círculo Latinoamericano de Fenomenología y del Círculo Peruano de Fenomenología y 
Hermenéutica, así como miembro del Comité Ejecutivo del Center for Advanced 
Research in Phenomenology y de la de Organization of Phenomenological Organizations. 
Realizó sus estudios de filosofía en universidades del Perú y Bélgica, donde 
se doctoró en la Universidad de Lovaina. Ha sido becaria del Stipendienwerk 
Lateinamerika Deutschland y de la Katholische Akademische Austauschdienst (KAAD) 
para investigación en los archivos Husserl de la Universidad de Colonia en 
Alemania y Lovaina en Bélgica. Se ha especializado en la fenomenología del 
conocimiento, la ciencia y el lenguaje y en historia de la filosofía moderna y 
contemporánea, temas sobre los cuales dicta cursos y seminarios. Es autora 
de diversos trabajos sobre dichos temas y traductora de diversos artículos 
filosóficos publicados en inglés, francés y alemán; además es editora de El 
pensamiento de Husserl en la reflexión filosófica contemporánea (1993); de los primeros 
cuatro volúmenes del Acta fenomenológica latinoamericana (2003, 2005, 2009 y 
2012) y de Interpretando la experiencia de la tolerancia (2006).

GERMÁN VARGAS GUILLÉN
Profesor Titular de la Universidad Pedagógica Nacional; Filósofo de la Univer-

sidad de San Buenaventura; Magíster en Filosofía Latinoamericana por la Universi-
dad de Santo Tomás, Bogotá; Doctor en Educación por la Universidad Pedagógica 
Nacional; realizó la investigación postdoctoral El sentido cabe fenomenología y 
hermenéutica en la Universidad de Texas, en Arlington (2007-2009). Director de 
las colecciones editoriales Filosofía actual y Textos de filosofía (San Pablo) y Filo-
sofía y enseñanza de la filosofía (UPN). Es miembro de varios comités científicos 
de publicaciones especializadas en filosofía y en pedagogía. Algunas de sus 
publicaciones son: Ausencia y presencia de Dios (2011), Ser y sentido (Coautor: 
Harry P. Reeder; 2009); La humanización como formación (Coautores: Harry P. Reeder, 
Sonia Gamboa; 2008); Tratado de Epistemología (2006); Pensar sobre nosotros mis-
mos (2006); La experiencia de ser (2005); La representación computacional de dilemas 



368 - Colaboradores

morales. Investigación fenomenológica de epistemología experimental (2004); Fenomeno-
logía del ser y del lenguaje (2003). Fue coeditor del segundo volumen del Acta 
Fenomenológica Latinoamericana (2005). Dirige el Grupo de Investigación Filosofía y 
Enseñanza de la Filosofía. Por último, el profesor Vargas Guillén es Miembro de la 
Sociedad Colombiana de Filosofía, Miembro Ordinario del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología y Miembro del Husserl Circle. Dirección electrónica: gevargas2@
hotmail.com  

Carolina Villada Castro
Egresada de Filosofía, Instituto de Filosofía de la Universidad de Antioquia. 

Docente de cátedra, promotora de lectura club de lectura Leer los filósofos. 
También realiza trabajos de edición y traducción. Publicaciones: “De la 
hermenéutica del yo soy a la constitución del sujeto descentrado: Una lectura 
de la filosofía de la interpretación de Paul Ricoeur”. En: Anuario Colombiano 
De Fenomenología VIII.  Universidad de Antioquia, 2009, pp. 157-165. “Ricoeur: 
variaciones en torno a la subjetividad”. En: Anuario Colombiano De Fenomenología 
V. Universidad Industrial de Santander, 2011, pp. 23-33. “Ricoeur: la metafo-
ricidad del sí mismo”. En: Anuario Colombiano De Fenomenología VII. Universidad 
Pedagógica Nacional, 2012, pp. 173-182.


