
Anuario colombiano de fenomenología
volumen x



Anuario colombiano de fenomenología/Roberto Walton y otros. —Edición Elsa Siu 
Lanzas— Bogotá: Editorial Aula de Humanidades, 2018.

10 volúmenes: mapas; 16 x 23 cm.

ISSN: 2027-0808-X

1. Fenomenología 2. Fenomenología - Historia y crítica 3. Filosofía - Historia y crítica I. 
autor II. Siu Lanzas Elsa, editora. 

142.7 cd 22 ed.

A1590695

CEP-Banco de la República-Biblioteca Luis Ángel Arango



Anuario colombiano de fenomenología
volumen x



© Editorial Aula de Humanidades SAS

Germán Vargas Guillén 
Guillermo Bustamante
Comité Directivo 

Mary Julieth Guerrero 
Coordinación editorial 

Cra 14ª # 70ª-69 Tercer piso
Bogotá, Colombia
info@editorialhumanidades.com
editorialhumanidades.com

©Anuario colombiano de fenomenología y 
hermenéutica 

Periodicidad: Anual 
ISNN: 2027-0808-X

Pedro Juan Aristizábal 
Fundador 

Elsa Siu Lanzas
Editora invitada 

Brayan Stee Hernández Cagua 
Corrección de estilo

Julian Contreras
Diagramación 

Bogotá, 2018.

Comité Académico Nacional.
Dr. Germán Vargas Guillén. Universidad Peda-
gógica Nacional
Dra. Luz Gloria Cárdenas. Universidad de 
Antioquia.
Dr. Maximiliano Prada Dussán. Universidad 
Pedagógica Nacional
Dr. Juan Manuel Cuartas Restrepo. Universidad 
EAFIT
Dr. Pedro Juan Aristizábal Hoyos. Universidad 
Tecnológica de Pereira
Dra. Sonia Cristina Gamboa. Universidad Indus-
trial de Santander

Comité Académico Internacional
Dr. Antonio Zirión Quijano. Universidad Nacio-
nal Autónoma Metropolitana, México
Dr. Miguel García-Baró. Universidad de Comi-
llas, España
Dr. Harry Reeder. University of Texas at Arling-
ton, Estados Unidos
Ph.D. Thomas Nenon. University of Memphis, 
Estados Unidos

Comité científico
Dr. Pedro Juan Aristizábal Hoyos
Universidad Tecnológica de Pereira
Dra. Ariela Battán Horenstein 
Instituto de Humanidades-CONICET-Universi-
dad Nacional de Córdoba
Dr. Vanderlei Carbonara
Universidade de Caxias do Sul–UCS 
Dra. Luz Gloria Cárdenas Mejía 
Universidad de Antioquia
Dr. Luis Fallas López
Universidad de Costa Rica 
Dra. Sonia Cristina Gamboa Sarmiento
Universidad Industrial de Santander
Dr. Carlos Guevara Amortegui 
Universidad Dsitrital Francisco José de Caldas
Dra. Lina Marcela Gil Congote 
Universidad de Antioquia
Dr. Maximiliano Prada Dussán 
Universidad Pedagógica Nacional
Dr. Manuel Alejandro Prada Londoño
Universidad de San Buenaventura
Dra. Graciela Ralón de Walton
Universidad Nacional de San Martín
Dra. María Lucía Rivera Sanín
Universidad El Bosque
Dr. Wilmer Silva Carreño
Universidad de San Buenaventura 
Dr. Germán Ulises Bula Caraballo 
Universidad de La Salle

Los artículos de este anuario se pueden utilizar siempre y cuando se cite la fuente. 
Licencia Creative Commons Atribución-4.0 Internacional 



Índice

Presentación...........................................................................................................9

SECCIÓN ESPECIAL
La puesta en vilo de las Humanidades

La amplitud de la razón y su función de apertura............................................... 15
The amplitude of reason and its opening function
Roberto Walton 

Las Humanidades y los Derechos Humanos. 
Responsabilidad de las Universidades.................................................................. 37
The Humanities and Human Rights. Responsibility of Universities
Salomón Lerner

PRIMERA SECCIÓN
Génesis: Actividad Pasividad

Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la 
fenomenología de Husserl...................................................................................... 67
Passive genesis aspects and value consciousness in Husserl's phenomenology
Ignacio Quepons



Dación y saturación 
¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?........................ 87
Givenness and saturation. 
What do phenomena study metaphysics phenomenology?
Germán Vargas Guillén

Indicios de una posible fenomenología de la escena........................................109
Indications of a possible phenomenology of the scene
Horacio Banega

La fenomenología de Husserl como antropología: 
del rechazo a la exigencia.....................................................................................125
The phenomenology of Husserl as anthropology: 
from the rejection to the requirement
Javier San Martín

SEGUNDA SECCIÓN
Ciencias cognitivas

La constitución primordial de sentido: 
la historicidad de las síntesis pasivas en la ontogenia.......................................153
The primordial constitution of meaning: 
the historicity of passive synthesis in ontogeny 
María Clara Garavito

La afectividad a la base del juicio predicativo 
La modalización experiencial a la luz de la cognición corporal.....................169
Affectivity at the base of predicative judgment. Experiential modalization in 
light of body cognition
Andrés Villamil

El esquema corporal: un mapeo del cuerpo vivo (leib)..................................187
Body scheme: mapping of the lived body (leib)
Stee Hernández Cagua



Empatía y cognición corporalizada....................................................................203
Empathy and embodied cognition
Mary Julieth Guerrero

El acto volitivo y el tiempo del futuro: el ejemplo del artista cerámico.........219
The volitional act and the future time: the example of the ceramic artist
Rodrigo Escobar Holguín

La paradoja de la escisión del yo.........................................................................237
The Paradox of the Split Self
Jeison Suárez

TERCERA SECCIÓN
Fenomenología y formación

Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva: 
cuerpo, percepción y formación..........................................................................259
Between the active synthesis and the passive synthesis: 
body, perception and Bildung
Juan Manuel Carreño

Pasividad y formación filosófica..........................................................................287
Passivity and philosophical bildung
Elsa Siu Lanzas

Cuerpo y escritura.................................................................................................299
Body and writing
Francy Vásquez Brochero

Sobre la constitución: una mirada en la literatura Borgeana...........................327
About constitution: A look at literatura of Borges
Lilliana Ávila



RESEÑAS

El exilio del sujeto: mitos modernos y posmodernos ......................................349
The exile of the subject: Modern and postmodern myths
Federico Nicolás Centurión

Individuación y anarquía ....................................................................................353
Individuation and anarchy
Emiliano Sesarego Acosta

La ontología de la ética.........................................................................................361
The ontology of ethics
Verónica Cohen



[9]

Presentación

El lugar es necesario para el despliegue de los discursos escritos y éste 
se dispone para acoger y organizar lo que otros han dicho. Recoge el 
cuerpo de textos que posibilita que los lectores y escritores se aproxi-

men. Entonces, permite el encuentro, es donde se genera el acontecimiento de 
acercar la comunidad filosófica mediante la lectura.

El Anuario Colombiano de Fenomenología es una institución de la filo-
sofía en nuestro país, que gracias al apoyo de generosos colegas, desde sus 
primeras ediciones, encontró un lugar en universidades hermanas. La Univer-
sidad Tecnológica de Pereira, Universidad Pedagógica Nacional, Universidad 
de Antioquia, Universidad Industrial de Santander y Universidad del Valle 
brindaron un lugar transitorio para las primeras ediciones desde su findación. 

La publicación de esta entrega del Anuario Colombiano de Fenomenolo-
gía, por primera vez, se realiza sin el auspicio de las editoriales universitarias 
y se reconfigura desde un nuevo lugar, la Editorial Aula para Humanidades. 
La estancia en esta Editorial abre al Anuario posibilidades que desde los luga-
res transitorios era imposible. El establecimiento del Anuario en la Editorial, 
como su lugar, permite consolidar el proyecto para cumplir con los criterios y 
estándares de publicaciones indexadas y además, brinda las condiciones idó-
neas para garantizar, de un modo estable, la continuidad en la publicación de 
la producción del conocimiento. 



Presentación[10]

Con la acogida de la Editorial como lugar permanente, se cumple con las exi-
gencias contemporáneos de publicación y, se refuerza lo que siempre hemos sos-
tenido, como también lo hizo Husserl, que la filosofía no es una cosmovisión de 
carácter personal, es una ciencia estricta, una investigación que se desarrolla con 
rigurosidad y que responde a los problemas con criterios de racionalidad y clari-
dad. “Científico” es un valor que le otorga a estos estudios legitimidad universal, 
como resultado del trabajo colectivo de varias generaciones de investigadores. 

El Anuario se ha pensado siempre como un proyecto colectivo que recoge 
los avances investigativos de fenomenólogos dentro y fuera de las fronteras 
de Colombia y también sirve de lugar de encuentro generacional entre filóso-
fos de larga trayectoria, con reconocimiento académico mundial y, de jóvenes 
promesas que inician su recorrido y anuncian la continuidad en el estudio de 
la fenomenología en América Latina. 

Como particular de esta edición, el Anuario contiene una sección especial, 
tres secciones que abordan el tema de la pasividad y una sección de reseñas. 
La sección especial aboga por la defensa de las humanidades como una preo-
cupación fenomenológica. En estos trabajos se las reconoce como el sustrato 
conceptual sobre el que se erigen las legislaciones de Derechos Humanos y, se 
apunta a las universidades como las responsables de su promoción. Asimismo, 
se advierte sobre los efectos de la clausura de la formación humanística, pues 
se sabe que ésta expresa aspectos esenciales de la condición humana y, además, 
posibilita su refiguración y enriquecimiento. 

A este número le corresponde la tematización de la pasividad, que se sitúa 
en largas investigaciones de la fenomenología de Husserl, es tema de apertura 
a discusiones contemporáneas con diversas disciplinas como la psicología, las 
artes y la pedagogía. La constatación básica de la síntesis pasiva es que antes de 
reflexionar acerca del mundo y nuestras vivencias, estas esferas se donan. Tres 
tópicos sirven de guía para la organización de los artículos que discuten esta 
temática: 1) génesis: pasividad/actividad; 2) ciencias cognitivas; 3) formación. 

En la primera sección, de la mano de los conceptos de síntesis asociativa, 
afección y habitualidad, nos invita a pensar la constitución de la conciencia 
de valor. Se formula, también, la pregunta por la metafísica fenomenológi-
ca a partir de los conceptos de dación y saturación. Asimismo, se muestra la 



Presentación [11]

posibilidad de una aproximación fenomenológica acerca de las artes teatrales. 
Y finalmente, se presenta la fenomenología como la posibilidad de una antro-
pología filosófica para pensar las ciencias humanas. 

En la segunda sección, se logra el entrecruzamiento la psicología del de-
sarrollo con la fenomenología de las síntesis pasivas. Se presenta una mirada 
crítica a la predicación como problema tradicional de la lógica, a partir del 
estudio del juicio en su forma más original que está impregnada por la afec-
tividad. Además, se plantea la discusión del concepto fenomenológico de es-
quema corporal en respuesta al de imagen corporal de la psicología clásica, y, 
se nos invita a pensar los problemas de la intersubjetividad a la luz de la cog-
nición corporalizada para superar el dualismo mente-cuerpo. Finalmente, se 
establece una aproximación entre la noción de acto volitivo con la práctica del 
artista cerámico y, se hace referencia a la paradoja de la subjetividad en Richir. 

En la tercera sección, para reflexionar en torno a la formación, se muestra 
el paso de la pasividad a la actividad como acto voluntario, el yo puedo corpo-
reizado. De un lado, se explicita la relación pasividad-hábito a partir de una 
descripción fenomenológica acerca del cuerpo en el salón de clase de filosofía; 
de otro lado, se entrevé el proceso de escritura como manifestación del cuerpo. 
A la vez que, se aproxima una reflexión en torno al despliegue de constitución 
primaria de la naturaleza y del mundo espiritual en la literatura borgeana. 

La sección de reseñas está dedicada a tres libros. Acerca de El exilio del 
sujeto: Mitos modernos y posmodernos se plantea la necesidad de retomar la 
fenomenología de Husserl como una vuelta hacia el sujeto. Respecto de Indi-
viduación y anarquía se sugiere una metafísica de la alteridad que combata las 
formas de totalización. Finalmente, La ontología de la ética es una propuesta 
para considerar los proyectos de la ética y la ontología en el existencialismo en 
Jean-Paul Sartre y Simone de Beauvoir. 

Esperamos que la hospitalidad de este nuevo lugar para el Anuario con-
tinúe fomentando el diálogo y encuentro de concertación de problemas 
comunes. Este número es una contribución desde la consolidada reflexión fe-
nomenológica en América Latina, los problemas que recoge se espera desplie-
guen nuevas discusiones y convoquen siempre la inclusión de otras latitudes y 
expansión hacia otros lugares. 



Presentación[12]

En el devenir del Anuario es tan valioso contar con hogar estable, que 
ahora le ofrece Aula de Humanidades, como compartir su trasegar con las uni-
versidades que han apoyado este proyecto, así como con otras universidades 
que no sólo cuentan entre sus investigadores a destacados fenomenólogos de 
Colombia, sino también a jóvenes que se quieren formar en esta perspectiva. 
Así, a futuro, desde su casa, el Anuario continuará apareciendo en coediciones, 
siempre que las circunstancias lo hagan posible.

Elsa Siu Lanzas
Editora invitada

Enero, 2018



SECCIÓN ESPECIAL
La puesta en vilo de 

las Humanidades 





[15]

La amplitud de la razón y su 
función de apertura*1

The amplitude of reason and its opening function

Roberto Walton**2

Universidad de Buenos Aires

*  Este artículo fue recibido el 31 de agosto de 2016 y aceptado el 22 de abril de 2017.

**  Correo electrónico: grwalton@fibertel.com.ar

Resumen: En este artículo se consideran 
tres temas. En primer lugar, se examina la am-
plitud de la razón como rasgo fundamental del 
ser humano. Según la descripción fenomeno-
lógica, las dimensiones de la persona, como 
ser espiritual, no se limitan a determinados 
tipos de conocimiento y a las aplicaciones que 
este saber posibilita. La amplitud de la razón 
incluye también aspectos axiológicos y de ese 
modo confiere una justificación a las humani-
dades en virtud de que ellas se originan y son 
expresiones de aspectos esenciales de la con-
dición humana. En segundo lugar, se analiza 
el retroceso que afecta a la vida humana si se 
descuida tal amplitud. La consiguiente ausen-
cia de las humanidades implica una clausura 
en las posibilidades y una negativa situación 
cultural caracterizada por la objetivación y 
el aplanamiento de la vida. Por último, se 
considera la reactivación de las tradiciones 
culturales en que se han sedimentado las 
valoraciones de las diferentes dimensiones 
axiológicas de orden espiritual. Entre ellas se 
encuentran las que son tema de estudio de las 
humanidades. Este punto toca a una nueva 
justificación que las humanidades adquieren 
en virtud de una función de apertura que le 
es inherente y que permite descubrir nuevas 
posibilidades para la refiguración y enrique-
cimiento de los seres humanos. 

Palabras clave: Espíritu, valores, apla-
namiento, objetivismo, refiguración. 

Abstract: This article deals with three 
matters. In the first place, the amplitude of 
reason is examined as a fundamental char-
acteristic of the human being. According 
to the phenomenological description, the 
dimensions of the Human Person, The di-
mensions of the person, as a spiritual being, 
are not limited to certain types of knowledge 
and to the applications that this knowledge 
makes possible. The amplitude of reason 
also includes axiological aspects and there-
by confers a justification on the humanities 
by virtue of their origin and being expres-
sions of essential aspects of the human 
condition. In the second expression, the re-
gression that affects human life is analyzed if 
such an amplitude is neglected. The absence 
of the humanities implies a closure in the 
possibilities and a negative cultural situa-
tion characterized by the objectification and 
the reduction of life. Finally, it reconsiders 
the reactivation of the cultural traditions 
in which the valuations of the different ax-
iological dimensions of the spiritual order 
have sedimented. Some of them are the ob-
ject of study in the humanities. At this point, 
the humanities discover new possibilities 
for the reconfiguration and enrichment of 
human beings.

Keywords: Spirit, values, reduction, ob-
jectivism, reconfiguration.



Roberto Walton[16]

La amplitud de la razón

El primer paso del análisis es señalar la condición esencial del ser humano 
como ser racional y espiritual. Su objetivo es mostrar que la razón no se limita 
a sus manifestaciones científicas y técnicas, sino que abarca un campo más 
amplio que justifica la presencia y el papel de las humanidades. La fenomeno-
logía de Edmund Husserl se refiere a «una única razón con lados esenciales»1. 
La dimensión axiológico-práctica muestra los caracteres vitales de la razón 
al establecer fines últimos asociados con una comunidad de la verdad y con 
una comunidad del amor en el marco de una teleología que orienta la vida 
humana. Esta visión lleva a criticar tanto el irracionalismo como la ingenuidad 
del racionalismo que cae en un objetivismo al suponer que el método científico 
natural es aplicable también al ámbito del espíritu. Se cae en una ingenuidad 
al considerar el mundo objetivo como el universo de todo lo existente y pasar 
por alto la subjetividad intencional que constituye sentidos y vigencias teóricas 
y axiológico-prácticas. Esto implica una enajenación del racionalismo que lo 
separa de su esencia misma.

Una cosa es la razón como idea, es decir, idea de una tarea infinita y otra 
cosa es la razón como hecho histórico en una determinada época, es decir, el 
intento más o menos logrado de efectivizar esa idea de infinitud. El pensa-
miento objetivista representa una racionalidad unilateral que constituye un 
extravío por su absolutización de determinadas líneas de conocimiento o ver-
dades particulares, esto es, la reducción de la infinita tarea de conocer a un de-
terminado tipo de conocimiento –el conocimiento objetivo, el conocimiento 
que se sustrae a todo perspectivismo– con olvido de sus supuestos en la sub-
jetividad. Lejos de significar que el racionalismo como tal es erróneo o tenga 
un significado subordinado, este punto de vista subraya que la unilateralidad 
del racionalismo conduce al irracionalismo. Si se identifica la razón con un 
determinado tipo de conocimiento, todo lo que no depende de este conoci-
miento queda asignado a lo irracional. Si agota las posibilidades de la razón, 

1  Hua. xxviii, 228.



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[17]

el conocimiento objetivo y científico no puede fundarse a sí mismo. Carece de 
una justificación o fundamentación, y de este modo queda apoyado sobre una 
base irracional. Responsable de la crisis de la razón es, pues, el racionalismo 
estrecho que convierte al conocimiento objetivo en el sentido de la ciencia 
físico-matemática en la única expresión de la razón.

Husserl cuestiona el universo galileano de la ciencia moderna en tanto este 
universo se pone como un absoluto, es decir, un universo que sería verdadero 
en sí. El padre de la fenomenología señala que esta pretensión es vana porque 
las figuras geométricas en tanto caracteres de la lengua con la que se escribe 
el libro del universo no existen en el mundo real. En el mundo real no hay 
círculos, sino cosas redondas y otras apariciones sensibles de la misma índole. 
El círculo es una entidad ideal creada por un acto del espíritu. Si bien son 
construidas a partir del mundo sensible mediante un acto de ideación, las idea-
lidades geométricas no pertenecen al mundo sensible y no lo pueden definir. 
Lejos de poder poner entre paréntesis el mundo sensible, la edificación de la 
ciencia presupone el mundo sensible y remite a él. Las idealidades de la ciencia 
sólo tienen sentido y se justifican en relación con el mundo sensible. Por tanto, 
es necesario volver al mundo sensible de nuestra vida cotidiana sin desemba-
razarse de los cuerpos que se encuentran en él. El mundo sensible, que sirve de 
suelo al mundo científico, es el mundo en que viven en primer lugar e inme-
diatamente los seres humanos. Husserl lo llamó el mundo de la vida.

Una investigación de la condición del ser humano como ser espiritual y 
racional pone de relieve como característica esencial una acción libre y activa 
orientada hacia un acrecentamiento de valor junto con una toma de posición 
reflexiva respecto de la propia vida en una meditación que la somete a crítica. 
Lo espiritual es el ámbito de la persona, la cual es responsable de actos racio-
nales que manifiestan una auto-responsabilidad y cuya motivación reside en 
valores. Husserl contrapone la manifestación interna de la individualidad por 
medio de una toma de posición activa según fundamentos con la manifesta-
ción externa que es de orden asociativo-inductivo que, en tanto situación de 
motivación, es una anticipación para tal manifestación interna. La peculiari-
dad propia inherente a la persona es la manifestación de la libertad del yo que 
se decide y puede decidirse de otra manera, y tiene su correlato en un mundo 



Roberto Walton[18]

circundante como un universo que tiene validez a partir de tomas de posición 
activas además de las vigencias surgidas pasivamente. 

Caracteriza a la persona una aspiración al perfeccionamiento, y por eso 
nunca accede en sentido estricto al contento consigo mismo. Esto significa que 
ninguna satisfacción en lo singular y en lo finito es una satisfacción efectiva 
y plena. Toda satisfacción remite a una totalidad vital en un proceso en que 
Husserl subraya la importancia de los sentimientos que «despiertan acciones 
dirigidas a mantener o poner a disposición valores, configurar valores supe-
riores a partir de valores inferiores»2. Así, los valores se acumulan e incremen-
tan y llevan a un progreso en la existencia práctica. Las pérdidas de valor son 
sobrepasadas por valores adquiridos más elevados, y el incremento axiológico 
de un presente es superado por el de un nuevo presente. La posibilidad de 
esta infinitud es una característica distintiva del ser humano que lo diferencia 
de la vida animal atada a la satisfacción regular de los instintos en un mundo 
circundante finito y dentro de una temporalidad limitada por esos procesos. 

La persona está referida a un mundo circundante de bienes y personas. En 
relación con los bienes espirituales se debe tener en cuenta el incremento del 
valor personal mediante la realización de obras que encarnan los valores del 
arte, del conocimiento y de la religión que enriquecen el mundo circundante. 
En relación con las personas es necesario tener en cuenta valores personales 
individuales que se centran en el amor a sí mismo y valores personales socia-
les que se centran en el amor al prójimo. Ambos principios, el del amor a sí 
mismo y el del amor al prójimo, son compatibles cuando se practican en sus 
formas auténticas desprovistas de egoísmo. Husserl los caracteriza de la si-
guiente manera: «Los valores más elevados son por doquier los de la subjetivi-
dad en cuanto tal, que está dirigida a la producción de valor y a la apropiación 
de valor, y en el nivel más alto está dirigida a lo mejor posible»3. 

Una vez que se toma conciencia de ella, la condición esencial del ser 
humano se convierte de modo prescriptivo en una forma-meta para todas las 

2  Hua. XV, 404 ss.
3  Hua. XLII, 316.



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[19]

aspiraciones individuales e intersubjetivas. O sea: la revelación de una estruc-
tura esencial muestra que «el mundo no solo es efectivamente así sino que esen-
cialmente debe ser así, […]», y esto significa que la comunidad intersubjetiva 
ha de satisfacer «condiciones de posibilidad del ser valioso concordante y del 
ser concordante como campo de una praxis racional humana»4. De acuerdo 
con esta relación entre teoría y norma, la forma ontológica de la persona tiene 
que dar lugar a una forma-meta y de ese modo llega a ser conductora de la 
voluntad. Esa estructura esencial orienta, como lo subraya Husserl en sus es-
critos sobre la «Renovación», hacia «la posible racionalización de los hechos 
espirituales sobre un fundamento científico, a saber, mediante una disciplina 
a priori previa que se ocupe de las normas de dirección racional de la praxis»5. 
La forma ontológica de la persona espiritual y racional se convierte para cada 
hombre en un «ideal que late a priori en él», y él está obligado a «poner su 
empeño en la máxima realización posible de ese ideal […] si es que ha de poder 
reconocerse a sí mismo, según su propia razón, como ser humano racional, 
como verdadero y auténtico ser humano»6. Esto significa que una ciencia de 
esencias no solo investiga el espíritu en su pura objetividad, sino que posibi-
lita un enjuiciamiento normativo. Por ejemplo, un juicio de valor como «solo 
una humanidad que se orienta según la razón hacia el incremento axiológico 
es una humanidad valiosa» –juicio que refleja un aspecto fundamental de la 
forma ontológica del ser humano– funda la norma «la humanidad debe ser 
una humanidad que se orienta según la razón hacia la plenitud de valor».

En una visión complementaria dentro del movimiento fenomenológico, 
Max Scheler se ha ocupado particularmente de los valores espirituales y ha 
destacado el papel de los sentimientos espirituales que los fundan como la 
beatitud –Seligkei t–, la desesperación –Verzweiflung–, la serenidad o apacibi-
lidad –Heiterkeit-serenitas animi–, y la paz del alma – Seelenfriede –. En estos 
sentimientos, a diferencia de otros que transcurren en la periferia del centro 

4  Hua. XLII, 333.
5  Hua. XXIX, 9.
6  Hua. XXIX, 9.



Roberto Walton[20]

personal, la persona está comprometida desde el comienzo. Son sentimientos 
absolutos, y esto significa que no son relativos a la fuerza motivadora de conte-
nidos exteriores. De modo que no estamos felices en el mismo sentido en que 
estamos alegres por algo: «Estos sentimientos parecen brotar, por así decir, 
del punto germinal de los actos espirituales mismos e inundar con su luz y su 
sombra todo lo dado en estos actos, lo mismo en el mundo interior que en el 
exterior»7. Si se puede indicar algo por lo que estamos felices, en ese caso no 
somos aún. Cuando se presenta, la felicidad desarticula toda cadena de moti-
vaciones y llena el todo de nuestra existencia y el mundo. Estos sentimientos 
espirituales superiores toman posesión de todo nuestro ser. Implican un «sí» 
emocional en el núcleo de nuestra existencia personal y de nuestro mundo. 
Son los sentimientos de sí mismo religiosos y metafísicos por antonomasia. 
Solo pueden darse cuando no estamos referidos a un dominio especial del ser 
–sociedad, amigos, profesión, Estado, etc.– o a un acto que pueda ser realizado 
por nosotros –sea del conocimiento o de la voluntad–.

Frente a la jerarquía de valores se han de reconocer restricciones sin que 
éstas la desvirtúen. Ya Scheler ha distinguido, por un lado, el orden jerárqui-
co de los valores, que es absolutamente invariable, y, por el otro, las «reglas 
de preferencia»8 que varían en la historia porque son sistemas de reglas que 
caracterizan una época. Pueden añadirse otras restricciones que atañen a las 
condiciones de la elección que dependen de nuestra condición corporal, de 
las circunstancias, de la carencia de antecedentes, de la improvisación que se 
asocia con la opción entre posibilidades, y el desvanecimiento de un valor espi-
ritual ante el peligro de pérdida de la vida. No obstante, estos condicionamien-
tos de la acción concreta no llegan a anular el hilo conductor y la orientación 
teleológica que una jerarquía de valores encabezada por los valores de la per-
sona imponen a la elección.

7  scheler, Max. Der Formalismus in der Ethik und die material Wertethik. Neuer Versuch der 
Grundlegung eines ethischen Personalismus. Gesammelte Werke 2- Bern/München, Francke, 1980, 
pp.344 ss.

8  Ibid., p.106.



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[21]

En otra visión también complementaria, pero dentro de la herencia kan-
tiana, la filosofía de las formas simbólicas de Ernst Cassirer ha destacado la 
primacía de la función espiritual que se manifiesta en los mencionados actos 
libres del yo y que implican un modo de acercamiento a la objetividad. Este 
fenómeno originario se descompone en las tres funciones de expresión, re-
presentación y pura significación. La primera está en el orden de la aparición, 
pues la función de la expresión se asocia con los rasgos afectivos de la expe-
riencia de modo que una existencia sensible en su ser así nos proporciona la 
noticia de una vida interior. Esta transparencia de lo sensible se advierte en la 
esfera de la percepción, en las estructuras míticas, en aspectos rítmicos y meló-
dicos del lenguaje y en el arte. En un segundo paso se introduce la función de 
representación en que un fenómeno total se comprime en uno de sus factores 
que es tomado como representante o signo del todo. La representación remite 
a la objetividad de las cosas y se manifiesta, por ejemplo, en las descripciones 
que el lenguaje ofrece sobre estados de cosas. Por último, la función de signi-
ficación permite la manifestación de puras relaciones y correspondencias recí-
procas desprendidas de todo entrelazamiento con la realidad individualmente 
determinada. Esta ruptura con la existencia e inmediatez de las cosas mediante 
una renuncia a los elementos que ingresan en las relaciones posibilita la abs-
tracción necesaria para la ciencia. 

Distinguidas las funciones, lo importante es no desvalorizar a ninguna de 
ellas. El ser humano es un animal simbólico, es decir, un ser que estructura y 
aprehende la multiplicidad de la experiencia mediante los símbolos del mito, 
la religión, el lenguaje, el arte y la ciencia. Al retomar la distinción husserliana 
entre materia sensible y actos interpretativos que proporcionan una forma, 
Cassirer observa que lo sensible es «acogido en diferentes ‘formas simbólicas’ 
y determinado y estructurado por ellas», y subraya que «lo decisivo aquí no 
es el momento hylético, sino el momento noético, no la ὕλη sensible, sino la 
μορφή intencional»9. Las diversas formas culturales están igualmente justifi-
cadas por su origen en la diversidad de funciones del espíritu humano, y, por 

9  cassirer, Ernst. Symbol, Technik, Sprache, Philosophische Bibliothek. Hamburg, Felix Meiner, 
1985,7, p.108.



Roberto Walton[22]

tanto, tienen un rango equivalente. Cada función es un poder original y for-
mativo que tiene su propia ley interior y cuya tarea es transformar el mundo 
pasivo de las impresiones en una manifestación del espíritu humano. En la 
realización de este proyecto común convergen todas las formas simbólicas. 
Cada una implica un enfoque particular de la realidad, y, de esta manera, los 
símbolos intelectuales o significativos que caracterizan a la ciencia no tienen 
una primacía. Cada una tiene una estructura propia que determina los fenó-
menos particulares en su ámbito. Esta ley interior no puede estar sujeta a una 
explicación causal porque tiene su propia razón de ser. Los análisis causales no 
pueden imponerse a los formales, ni dejarse a un lado, porque ambos tienen 
un carácter complementario en todas las ramas del saber. En suma: el mundo 
simbólico de la ciencia no cubre toda la riqueza del mundo cultural porque 
hay otras formas de diferente carácter que contribuyen a la construcción del 
mundo, y ninguna de estas formas puede ser explicada de modo causal.

Así pues, es necesario «un análisis fenomenológico que enfoque el proble-
ma en su real generalidad», y que, sin caer en dogmas epistemológicos, po-
sibilite «el reconocimiento de esta pluridimensionalidad del saber»10. Con el 
desarrollo de la percepción objetiva de las cosas de la naturaleza mediante la 
función de representación, y el ulterior progreso del conocimiento teórico en 
virtud de la función de significación, la percepción de la expresión no desa-
parece, sino que mantiene siempre un territorio propio porque es la forma de 
conocimiento en que se nos revela la existencia y la vida interior de los otros 
sujetos. De modo que la función de expresión es un fenómeno genuinamente 
originario sin el cual no se podría acceder al ámbito del «tú» en contraste con 
la dirección perceptiva dirigida al «ello». Lo aprehendido en la percepción, por 
ejemplo, tiene un carácter puramente expresivo que la aleja de resolverse en 
un mero complejo de cualidades sensoriales. Lo percibido es atractivo, amena-
zador, familiar, desconocido o tranquilizador. Estas notas se encuentran en el 
fenómeno, y nos muestran un modo de presencia del mundo que es indepen-
diente de la mera objetivación. El desvanecimiento de la función de expresión 

10  cassirer, Ernst. Las ciencias de la cultura. México/Buenos Aires, Fondo de Cultura 
Económica, 1955, 68, p.152.



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[23]

significaría la pérdida del fenómeno fundamental de lo viviente que quedaría 
reducido a la existencia de meras cosas. 

El arte nos muestra la verdadera figura de las cosas al hacerlas visibles y 
recognoscibles mediante una intensificación de la realidad en una tarea de 
condensación y concentración. Nos proporciona la fisonomía individual y 
momentánea de una situación, de un evento o de un paisaje mediante la fi-
jación de los elementos más elevados o superiores de estos fenómenos. Este 
proceso de selección por el que el artista elige un determinado aspecto de la 
realidad no es una invención arbitraria, sino un particular modo de objeti-
vación que posee una comunicabilidad universal. Este rasgo fundamental se 
debe a la institución de una perspectiva que permanece y nos permite mirar 
el mundo con otros ojos. El artista hace visible formas plásticas, musicales y 
poéticas que no se limitan a un sujeto, puesto que se extienden a otros sujetos 
y configuran un ámbito que está más allá del mundo subjetivo y el mundo ob-
jetivo. Se trata de una validez común que difiere de la validez universal objetiva 
de los enunciados científicos. Cassirer observa que, en la «Escuela de Atenas» 
de Rafael, no se representa solamente una escena histórica, sino que Rafael 
nos dice algo en ella. Junto a la existencia física –un lienzo cubierto de man-
chas de color ordenadas de determinada manera– y al objeto representado –un 
diálogo de Platón y Aristóteles– que manifiestan la función representativa se 
encuentra la «expresión personal» del pintor: «La eliminación de una de estas 
tres dimensiones, la proyección sobre un plano único de consideración, da 
siempre como resultado una imagen achatada, superficial, de la cultura, no nos 
descubre nada de su verdadera profundidad»11.

La clausura de la vida

Caracterizada la estructura esencial del ser humano mediante una razón amplia 
que abarca una vasta gama de valores y funciones espirituales, el segundo paso 

11  Ibid., p.70.



Roberto Walton[24]

consiste en poner de relieve aquellas condiciones que conducen a una degra-
dación y negación de esta estructura esencial.

La ciencia ha influido notable y positivamente en la configuración de la vida 
porque ha contribuido a destruir creencias que frenaban el desarrollo de la in-
teligencia, y a eliminar distorsiones en la imagen de la realidad. Como fruto 
de la ciencia, la técnica modela el medio natural y el perfil espiritual del ser 
humano. Posibilita la satisfacción de necesidades humanas porque enriquece 
el entorno con elementos que no ofrece la naturaleza, proporciona productos 
alimenticios y medicinales que contribuyen al mantenimiento de la vida, da 
lugar a amplísimos recursos terapéuticos, y permite un ahorro de esfuerzo y 
un alivio de la fatiga. Así, la existencia del individuo y la supervivencia de la 
especie humana dependen de la ciencia y la técnica que pueden poner una 
vida digna y exenta de angustias económicas al alcance de todos. No obstante, 
no bastan para asegurar una vida plenamente humana, debido a que incitan 
a considerar las cosas desde un ángulo que omite aspectos de la realidad que 
constituyen una parte vital de nuestra propia experiencia. Consecuencias de 
índole negativa que afectan al medio natural y al ser humano y comprometen 
todas las ventajas12 .

Según Michel Henry, en su obra La Barbarie, la vida se asume de dos ma-
neras. Es posible vivirla según la vía de la cultura cuyas creaciones son acti-
vidades que constituyen la autorrealización de la subjetividad por medio de 
experiencias que enriquecen la afectividad. Pero es posible negar esta relación 
afectiva haciendo abstracción de la realidad profunda del ser humano. La cien-
cia es una forma de cultura, y, por ser la efectuación de una potencialidad de 
la vida se asocia con el placer de comprender o conocer. Esto significa que es 
también una expresión de afectividad, aunque no se la proponga como meta. 
Sin embargo, es una forma peculiar de cultura que se vuelve contra la vida en 
tanto procede por una doble abstracción. 

12  Cf. Pucciarelli, Eugenio. «Ciencia y filosofía en el mundo de la técnica». Cuadernos de 
Filosofía, (18), 1972, pp. 225-242. pucciarelli, Eugenio. «La técnica en el horizonte de la filosofía». 
Escritos de Filosofía, (4), 1979, pp. 169-186.



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[25]

En primer lugar, lleva a cabo aquella abstracción que define al mundo cien-
tífico en cuanto tal, y que ha sido descrita por Husserl. La ciencia implica una 
primera exclusión débil de la vida, esto es, la puesta entre paréntesis de las cua-
lidades sensibles y los predicados afectivos que le son inherentes. Se excluyen 
las propiedades subjetivas de la naturaleza a fin de retener solamente aquellas 
formas que se prestan a una determinación ideal y objetiva. Las cualidades 
sensibles hacen que los cuerpos se presenten a nosotros como coloreados, so-
noros, olorosos, cálidos, duros, etc. Son consideradas en la ciencia como apa-
riencias que dependen de la organización contingente de nuestro organismo. 
Todo esto es indispensable desde el punto de vista metodológico porque per-
mite la obtención de conocimientos que no son accesibles de otro modo. Pero 
es legítimo tan solo si el saber así alcanzado tiene conciencia de los límites de 
su campo de investigación. Henry insiste en que las cosas y las situaciones son 
afectivas desde un principio, es decir, amenazadoras, tristes o indiferentes. Lo 
cual significa que no revisten tonalidades afectivas con posterioridad como 
consecuencia de una relación con nuestros deseos e intereses. 

En segundo lugar, en una exclusión fuerte más allá de lo señalado por Hus-
serl, Henry considera que la ciencia hace abstracción de la vida misma bajo 
la suposición de que la verdad es ajena a la esfera de la subjetividad porque 
pertenece al dominio de la objetividad: «Nada interior, nada que sea viviente, 
que pueda hablar en su propio nombre, en nombre de lo que experiencia, en 
nombre de lo que es. Solamente ‘cosas’, solamente la muerte [...]»13 . La cien-
cia niega la subjetividad no solo como condición trascendental de su propio 
despliegue, sino como aquella interioridad radical que somos en tanto indi-
viduos vivientes. De ahí la caracterización de Henry: «Un modo de la vida 
que se vuelve contra la vida, es decir, contra sí misma es una contradicción. 
La ciencia moderna, la ciencia galileana, es esta contradicción»14. Implica una 
autonegación de la vida que considera la cultura científica como única forma 
de cultura, y procura desacreditar las formas tradicionales. Esto ha sumergido 

13  henry, Michel. La barbarie, Paris, Grasset, 1987, p.36.
14  Ibid., p. 115.



Roberto Walton[26]

a la modernidad en una situación de desamparo y conduce a una regresión de 
los modos de realización de la vida, esto es, como la desaparición de las dimen-
siones estética, ética y religiosa de la cultura. El saber se reduce al saber de la 
ciencia, la cultura se identifica con la cultura científica, y surgen las «ideologías 
de la barbarie», es decir, las posiciones que se atienen de manera excluyente 
al ser objetivo y «hacen abstracción de la vida que constituye sin embargo, en 
tanto subjetividad absoluta, el único ser real y verdadero del individuo trascen-
dental que somos»15. 

Con la técnica moderna, en tanto autodesarrollo de una red de procesos 
fundados sobre el saber teórico de la ciencia, se produce el reemplazo de la 
fuerza del cuerpo y de su orientación consciente por el dispositivo objetivo de 
la máquina. La única acción real que subsiste –acción que consiste en sentir 
que se obra- es el acto de impulsar una perilla de comando. Así, la acción 
humana se reduce a los movimientos o desplazamientos que son queridos o 
permitidos por un dispositivo objetivo organizado por la ciencia. Y en tanto 
este dispositivo está dispuesto de tal manera que es capaz de regularse y con-
trolarse a sí mismo, la intervención de la vida tiende a ser mínima. Pero no solo 
se reduce la praxis subjetiva individual a actos estereotipados en un proceso 
de estrechamiento. La actividad insignificante se convierte en una pasividad 
total cuando el dispositivo objetivo dicta al que opera la naturaleza y las mo-
dalidades de lo poco que le queda por hacer. Es reducida al mínimo la parte 
que queda para la vida y su saber de modo tal que se atrofian las posibilidades 
subjetivas de los individuos. 

Los procesos fundados en el saber teórico de la ciencia se encuentran libra-
dos a sí mismos, puesto que se ponen en juego en el sentido de que reaccionan 
sobre este saber a fin de suscitarlo o provocarlo. Luego de haber excluido a la 
vida reduciéndola a un proceso objetivo, la técnica constituye su propio fin. 
De modo que la invasión de la técnica coincide con la expulsión de la vida y 
una devastación de la Tierra. Henry entiende la técnica moderna como «un 
conjunto de operaciones y de transformaciones que extraen su posibilidad de 

15  Ibid., p.131.



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[27]

la ciencia y su saber teórico, con exclusión de toda otra forma de saber, con 
exclusión de toda referencia al mundo de la vida y a la vida misma»16. De este 
modo, se produce un doble movimiento de progreso en la instrumentalidad o 
racionalidad de los medios mediante un crecimiento puramente cuantitativo 
de bienes materiales, y de retroceso en el sentido o racionalidad de los fines.

Henry aplica la idea husserliana de fundamentación de las ciencias en el 
mundo de la vida a la ciencia económica. Según Husserl, la geometría se refiere 
a objetos geométricos sin advertir que hay una cuestión previa de la que todo 
depende, esto es, las figuras que se perciben en el mundo de la vida. Análo-
gamente, según Henry, la economía crea objetos de tipo científico y que son 
totalmente inadecuados respecto de la realidad que pretenden traducir. Así, en 
la génesis de la economía, se encuentra la construcción y definición de equi-
valentes irreales e ideales del trabajo viviente a fin de permitir un cálculo y el 
intercambio. Se supone la medida de los trabajos reales que han producido las 
mercaderías, pero esta medición es imposible porque el trabajo es invisible. El 
conjunto de esos equivalentes delimita el universo económico como una suerte 
de doble fantástico de la vida que tiene sus leyes y devenir propio, y en que la 
vida se ha perdido. El trabajo viviente es remitido a un trabajo único e indife-
renciado para que las mercancías puedan ser reducidas a valores mensurables, 
es decir, al trabajo único que se ha sustituido al trabajo real. En el principio 
de la economía, se encuentra, pues, una sustitución de la vida por sistemas de 
equivalencia que constituyen una desnaturalización. Hay una enajenación en 
el sentido de que una idealidad substituye a una realidad, que, por lo demás, 
permanece intacta: «La enajenación, como idéntica a la abstracción, es el acto 
proto-fundador de la economía y, precisamente su génesis trascendental»17. 

En lo que concierne al progreso de la instrumentalidad, Martin Heidegger 
ha subrayado que los entes son considerados exclusivamente desde la perspec-
tiva de disponer de ellos y utilizarlos. De este modo, se produce para el hombre 

16  Ibid., p.77.
17  henry, Michel. Marx II. Une philosophie de l’économie. París, Gallimard, 1976, p.154.



Roberto Walton[28]

«el tránsito al animal tecnificado»18, y, entre las consecuencias a que da lugar 
esta situación, se encuentra, en el terreno de la educación, «la distribución 
calculada, rápida, masiva de conocimientos incomprendidos al mayor número 
posible en el tiempo más corto posible» mediante «‘la instrucción’ (die Schu-
lung), una palabra que, en el significado actual, justamente invierte la esencia 
de la escuela y de la σχολή»19. Heidegger recurre a un término griego que no 
solo designa la escuela, sino aquello que la posibilita: el ocio, el descanso, el 
reposo, el sosiego o la serenidad que se asocian con una vida auténticamente 
humana.

La función de apertura

En contraste con la clausura de la vida, es menester mostrar un elemento co-
rrectivo de la situación descrita. Una concepción del ser humano basada en 
un sentido amplio de razón y en los valores del espíritu que otorga legitimi-
dad a las humanidades como expresión o manifestación de aspectos centrales 
de nuestra condición, es decir, por originarse en una dimensión insoslaya-
ble de nuestra humanidad. Difíciles situaciones que aquejan a la humanidad 
como una racionalidad desviada, la maquinación, la consideración del cuerpo 
propio como un conjunto de procesos en tercera persona, el aplanamiento 
de la imaginación, y, como consecuencia de todo eso, un olvido de la subjeti-
vidad, encuentran un freno y una protección en las humanidades en general 
y en la filosofía en particular. Es necesaria su presencia a fin de encauzar el 
desarrollo futuro y evitar situaciones dramáticas a las que conduce un exceso 
de las mencionadas tendencias. Sin una contención eficaz, estas tendencias 
quedarían libradas a su arbitrariedad y a sus peores manifestaciones. 

Los valores ligados a un sentido amplio de razón se depositan en bienes 
espirituales que constituyen un acervo cultural a disposición de todos. Esta 

18  heidegger, Martin. Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis) (1936-1938). F.-W. von Herrmann, 
Ed. Gesamtausgabe 65, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 1989, p.98.

19  Ibid., p. 122.



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[29]

institución de valores espirituales que pueden ser comprendidos y continua-
dos a lo largo de las generaciones da lugar a tradiciones y ofrecen la posibilidad 
de una refiguración del mundo por medio de reactivaciones y transformacio-
nes de sentido. Esta posibilidad no es un mero ejercicio arbitrario de la ima-
ginación, sino que tiene un sentido eminentemente práctico que refuerza la 
necesidad de las humanidades. Paul Ricoeur vincula esta faceta con el trabajo 
y el ocio. Una formación en las humanidades puede dar al trabajo en sentido 
propio una visión de conjunto que posibilite un margen de indeterminación y 
con ello una movilidad y flexibilidad que lo aleje de la monotonía o tedio que 
resulta de la fijación a un puesto de trabajo. Y en lo que concierne al ocio, las 
humanidades ofrecen la posibilidad de un distanciamiento frente a los bienes 
que una economía de consumo coloca ante el hombre para satisfacer sus ne-
cesidades. En la época de la técnica se conforma un tipo de hombre que es 
cada vez más cautivo del deseo sin término en la forma de la intención del 
consumo máximo. La maldición del cautiverio en un deseo sin fin aqueja al 
ser humano: «Somos cada vez más consumidores y cada vez menos creadores. 
Hay ahí un peligro muy sutil y finalmente mortal»20. Frente a esta situación, la 
cultura humanista permite el pasaje de los bienes inmediatos producidos por 
la civilización tecnológica hacia bienes a los que es más difícil acceder. Media-
tiza el pasaje hacia satisfacciones más desusadas y complejas, y puede hacer 
prevalecer la actitud del creador frente al consumidor. 

Esto significa que las humanidades se presentan como una réplica del pe-
ligro de la objetivación del hombre en el trabajo y en el consumo. Por eso 
Ricoeur observa que las humanidades no se sostienen actualmente sobre una 
roca que finalmente ha de quedar sumergida por el ascenso de una marea in-
controlable. No se encuentra en una situación de amarga rebelión contra la ni-
velación de la vida humana porque el mismo desarrollo de la tecnología exige 
su mediación. La tendencia a la absorción en una estructura objetivada no res-
ponde a un problema de explotación social, esto es, de enajenación inherente 
meramente a la explotación del trabajo. Es la consecuencia de la condición 

20  Ricoeur, Paul. Histoire et vérité. Paris, Éditions du Seuil, 1955, p.310.



Roberto Walton[30]

tecnológica del trabajo moderno y de la fascinación de técnicas de promoción 
del consumo y el bienestar. Su solución difiere del problema social y político 
porque exige la compensación posibilitada por actividades culturales desin-
teresadas: «El humanismo es este movimiento mismo de compensación de la 
objetivación por medio de la cultura»21.

En este sentido es pertinente recordar también aquí la reflexión de un 
pensador en quien convergen los intereses científicos y las preocupaciones 
filosóficas. Alfred North Whitehead –matemático, filósofo de la naturaleza 
y metafísico– se refiere a la influencia del arte y la literatura en las batallas 
del futuro. Esa influencia sobre las principales energías de la vida es extrema-
damente positiva porque ellas proporcionan una visión que se extiende am-
pliamente más allá de lo material y permiten una sutileza en la reacción y un 
impulso a la emoción. Whitehead sostiene que «la victoria será de aquellos 
que tengan a su disposición reservas de entrenada energía y que obren en con-
diciones favorables para el desarrollo. Una de estas condiciones es el arte»22.

La defensa de las humanidades se sustenta en una convicción sobre la efi-
cacia histórica de la vida de la cultura. Esta fuerza no es algo que es, sino que 
tiene que ser, de modo que su justificación pertenece al orden de la práctica. Se 
vincula con una apuesta y un riesgo. Si se verificara empíricamente, la cultura 
se convertiría en una fuerza natural, y su vida propia quedaría desvirtuada. 
Las humanidades no solo atañen a la conservación y renovación de la herencia 
cultural, sino que la renovación presenta un lado negativo de crítica y un lado 
positivo de creación. La novela, el teatro, el ensayo, la pintura y la filosofía 
pueden criticar la utopía irrealizable, el totalitarismo del mundo del dinero, 
el objetivismo o la tecnología. Este valor ejemplar de las humanidades para 
poner de manifiesto aspectos negativos del medio social se advierte en diversos 
tipos de sociedad y no se ha alterado con la aparición de la ciencia y la técnica. 
Entre las imágenes hipócritas que el hombre se forma respecto de sí mismo se 
encuentra la vanidad del científico cuando cree que el universo en su conjunto 

21  Ricoeur, Paul. «Que signifie ‘humanisme’?». Comprendre. Revue de la société européenne de 
culture (L’humanisme aujourd’hui), (15), 1956, pp.74-75.

22  Whitehead, Alfred. The Aims of Education and Other Essays. New York, The Free Press, 1967, p.58. 



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[31]

puede reducirse al tipo de realidad que él estudia, y la pretensión del tecnó-
crata de someter todo a su prospectiva borrando los rastros del pasado y de 
industrializar la vida cultural tornándola uniforme e insignificante. Además, 
las humanidades tienen una función positiva o creadora que no atañe prima-
riamente a la eficacia o realización política de las Ideas mediante el ejercicio 
del poder, sino a la apertura de un horizonte de posibilidades en el nivel más 
profundo de una orientación de la sociedad, y de una concepción particular de 
la educación. La creencia en la eficacia positiva de las humanidades converge 
con la recuperación de los valores que animan la herencia cultural en una tarea 
de reinterpretación. Este legado no se encuentra totalmente determinado, y 
por eso se pueden encontrar en él posibilidades latentes que no han sido reali-
zadas. La recreación es el reverso necesario del mantenimiento de la herencia y 
puede conferir un contenido y un fin a la crítica de la técnica en tanto proceso 
en que la invención de medios se disocia del establecimiento de fines. 

Entre los mediadores de la tradición a la que pertenecemos ocupan un 
lugar fundamental los textos literarios transmitidos. Su exégesis da lugar a una 
interpretación que tiene como tarea discernir el mundo que el texto proyecta. 
El texto no solo dice algo, sino que lo dice acerca de algo. Exhibe, proyecta o 
revela un mundo que no se deja reducir a un entorno o situación efectivamen-
te mostrable. Un mundo es intencionado bajo la modalidad de la posibilidad 
de ser. Esta puesta entre paréntesis del tipo de denotación inherente al lengua-
je descriptivo es la condición negativa para que aparezca la propuesta de un 
mundo en el modo de la imaginación. A través de la ficción y la poesía se abren 
nuevas posibilidades de ser-en-el-mundo que se encuentran alejadas de la rea-
lidad cotidiana. Esto quiere decir que, mediante una variación imaginaria, se 
proyecta un mundo en el cual podríamos habitar. Con esta refiguración de la 
realidad va unida una concepción de la verdad no ya como adecuación, sino 
como manifestación. 

La respuesta de la subjetividad al texto autónomo con respecto a la realidad 
cotidiana y a su autor es la apropiación o aplicación en virtud de la cual experi-
menta en tanto lector una variación imaginaria de sí mismo que corresponde a 
las variaciones imaginarias sobre lo real efectuadas por la literatura. La lectura 
permite una desrealización y una transformación del lector que acompaña la 



Roberto Walton[32]

metamorfosis de la realidad y le permite apropiarse de un mundo propuesto. 
Su capacidad para proyectar un mundo se amplía en virtud de que ha recibido 
una nueva manera de ser a partir del texto. La recepción del relato, es decir, 
la intersección del mundo del texto y el mundo del lector conduce a la refi-
guración del mundo de la acción. Así, en virtud de que toma conciencia de sí 
delante del texto, el ser humano se convierte en discípulo del texto y adquiere 
una subjetividad ampliada mediante la apropiación de los mundos propues-
tos. Nuevos modos de ser-en-el-mundo o nuevas formas de vida que propor-
cionan nuevas posibilidades para conocerse. En suma: la comprensión de sí 
pasa por el rodeo de la comprensión de los textos que mediatizan la relación 
consigo mismo de un sujeto. Ricoeur sostiene que la apropiación del texto por 
el lector conduce a «la interpretación de sí mismo de un sujeto que de ahora en 
adelante se comprende mejor, se comprende de otro modo, o incluso comien-
za a comprenderse»23. Apropiar es hacer que lo extraño –es decir, el mundo 
del texto– se convierta en propio mediante un distanciamiento de sí mismo 
respecto de sí mismo. El lector pierde y a la vez se encuentra en tanto intenta 
pensar de acuerdo con el sentido del texto. La desapropiación implica seguir la 
orientación del sentido del texto y tratar de pensar de acuerdo con el texto en 
una respuesta a sus incitaciones: «¿Qué sabríamos del amor y del odio, de los 
sentimientos morales, y, en general, de los que llamamos la ipseidad, si estos 
temas no hubieran sido llevados al lenguaje y articulados por la literatura?»24. 

El conocimiento de sí mismo mediado por los textos se asocia con una con-
cepción de la identidad que se constituye en el relato de los diversos episodios 
o circunstancias de una vida que está entre los acontecimientos o incidentes 
individuales y una historia considerada como un todo. A la luz de los relatos 
que nos propone nuestra cultura, aprendemos a convertirnos en los narrado-
res de nuestra propia vida. Y la identidad no solo es configurada de un modo 
dinámico según el modelo que ofrece el relato. También es refigurada por la 

23  Ricoeur, Paul. Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II. Paris, Éditions du Seuil, 1986, 
p.152.

24  Ricoeur, Paul. Hermeneutics and the Human Sciences. Essays in Language, Action and 
Interpretation. J. B. Thompson, Trad. Cambridge, Cambridge University Press, 1981, p.143. 



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[33]

apropiación de las configuraciones narrativas. Ricoeur se refiere a «una vida 
depurada, clarificada, por los efectos catárticos de los relatos tanto históricos 
como de ficción vehiculizados por nuestra cultura»25.

En suma: una justificación segunda se añade a la legitimidad primera que 
afirma que las humanidades tienen su origen en la condición esencial del ser 
humano. Esta nueva legitimación se alcanza por su función de apertura de 
posibilidades para la refiguración humana frente a la clausura y aplanamiento 
resultante de la limitada interpretación de esa condición. Una razón amplia 
que incluye valores espirituales y se orienta a su incremento constante es, a la 
vez, origen y meta. Y encuentra en las humanidades su reflejo e instrumento 
para su realización.

25  Ricoeur, Paul. Temps et récit III. Le temps raconté. Paris, Éditions du Seuil, 1985, p.356. 



[34]

Bibliografía

Cassirer, Ernst. Las ciencias de la cultura. México/Buenos Aires, Fondo de Cultura 
Económica, 1955.

Cassirer, Ernst. Filosofía de las formas simbólicas, 3 vols., México, Fondo de Cultura 
Económica, 1979.

Cassirer, Ernst. Symbol, Technik, Sprache, Philosophische Bibliothek. Hamburg, Felix 
Meiner, 1985.

Heidegger, Martin. Beiträge zur Philosophie (Vom Ereignis) (1936-1938). F.-W. von 
Herrmann, Ed. Gesamtausgabe 65, Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann, 
1989.

Henry, Michel. Marx II. Une philosophie de l’économie, Paris, Gallimard, 1976.
Henry, Michel. La barbarie, Paris, Grasset, 1987.
Husserl, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem 

Nachlass. Dritter Teil: 1929–1935. I. Kern, Ed. Husserliana XV. Den Haag, 
Martinus Nijhoff, 1973.

Husserl, Edmund.Vorlesungen über Ethik und Wertlehre 1908-1914.U. Melle, Ed. 
Husserliana xxviii. Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers, 
1988.

Husserl, Edmund. Aufsätze und Vorträge (1922-1937). Mit ergänzenden Texten. T. 
Nenon y H. Rainer Sepp, Eds. Husserliana xxvii- Dordrecht/Boston/London, 
Kluwer Academic Publishers, 1989.



sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
La amplitud de la razón y su función de apertura

[35]

Husserl, Edmund. Die Krisis der europaischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie.Ergänzungsband. Texte aus dem Nachlass 1934-1937. Reinhold 
N. Smid., Ed. Husserliana xxix The Hague, Netherlands: Kluwer Academic 
Publishers, 1992. 

Husserl, Edmund.. Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester 1920/1924. 
H. Peucker, Ed. Husserliana xxxvii, Dordrecht/Boston/London, Kluwer 
Academic Publishers, 2004.

Husserl, Edmund. Grenzprobleme der Phänomenologie. Analysen des Unbewusstseins 
und der Instinkte. Metaphysik. Späte Ethik. Texte aus dem Nachlass (1908-1937). 
R. Sowa y T. Vongehr, Eds. Husserliana xlii. Dordrecht, Springer, 2013. 

Pucciarelli, Eugenio. «Ciencia y filosofía en el mundo de la técnica». Cuadernos de 
Filosofía, (18), 1972, pp. 225-242. 

Pucciarelli, Eugenio. «La técnica en el horizonte de la filosofía». Escritos de Filosofía, 
(4), 1979, pp. 169-186.

Ricoeur, Paul. Histoire et vérité. Paris, Éditions du Seuil, 1955. 
Ricoeur, Paul. «Que signifie ‘humanisme’?». Comprendre. Revue de la société euro-

péenne de culture (L’humanisme aujourd’hui), (15), 1956, pp. 84-92. 
Ricoeur, Paul. Hermeneutics and the Human Sciences. Essays in Language, Action and 

Interpretation. J. B. Thompson, Trad. Cambridge, Cambridge University Press, 
1981. 

Ricoeur, Paul. Temps et récit III. Le temps raconté. Paris, Éditions du Seuil, 1985. 
Ricoeur, Paul. Du texte à l’action. Essais d’herméneutique II. Paris, Éditions du Seuil, 

1986.
Scheler, Max. Der Formalismus in der Ethik und die material Wertethik. Neuer 

Versuch der Grundlegung eines ethischen Personalismus, Gesammelte Werke 2- 
Bern/München, Francke, 1980.

Walton, Roberto. «Reason and Its Living Horizons in Edmund Husserl’s 
Phenomenology» Investigaciones fenomenológicas, 4 (II), 2013, pp. 399-423.

Whitehead, Alfred. The Aims of Education and Other Essays. New York, The Free 
Press, 1967.





[37]

Las Humanidades y los Derechos Humanos. 
Responsabilidad de las Universidades*1

The Humanities and Human Rights. Responsibility of 
Universities

Salomon Lerner**2

Universidad Pontificia de Perú

*  Este artículo fue recibido el 22 de abril de 2016 y aceptado el 7 de febrero de 2017.

**  Correo electrónico: slerner@pucp.pe

Resumen: La presente reflexión sostie-
ne la tesis de que las Humanidades son el 
sustrato conceptual y ético sobre el cual se 
levantan y en el cual se sustentan la legisla-
ción, las acciones de Estado y las demandas 
sociales vinculadas con los derechos huma-
nos. Para sustentar esta tesis se seguirá los 
siguientes pasos. En primer lugar, haremos 
una consideración sobre lo que cabe enten-
der por cultura cuando nos situamos en el 
dominio de las Humanidades y señalaremos 
de qué manera el cultivo de las Humani-
dades tiene, en su esencia, la función de 
preservar la cultura. En segundo lugar, ve-
remos de qué manera ese mundo de Ideas y 
de valores, en última instancia humanitarios 
que identificamos con la cultura, se halla 
bajo peligro por ciertos fenómenos contem-
poráneos. Condensaremos esos fenómenos 
bajo la idea abarcadora de la globalización. 
En tercer lugar, señalaremos cómo las Hu-
manidades significan una defensa contra 
esos riesgos en la medida en que sean cul-
tivadas por las universidades. Finalmente, 
expondremos de qué manera las Humani-
dades nos sitúan ante el reconocimiento y 
la crítica de la violencia y de la violación de 
los derechos humanos en la medida en que 
impulsan una búsqueda de la verdad. 

Palabras clave: Cultura, globalización, 
ética, valores, violencia

Abstract: The present reflection sup-
ports the thesis that the Humanities are 
the conceptual and ethical background 
on which the legislation is based, state ac-
tions and social demands linked to human 
rights. To support this thesis there are four 
steps. The first one, it suggests a definition 
of culture according to the Humanities and 
it explains how the study of Humanities 
has the function of preserving culture. The 
second one, it explains how that world of 
Ideas and values, that we identify with the 
culture, is at risk by certain contemporary 
phenomena. The third one, it remarks how 
the Humanities are a defense against these 
risks insofar as they are cultivated by the 
universities. Finally, it exposes how the Hu-
manities permit recognize and critic the 
violence and the violation of human rights 
because they promote a search for the truth.

Keywords: Culture, globalization, eth-
ics, values, violence.



[38] Salomon Lerner

Introducción

La defensa de los Derechos Humanos se encuentra vinculada de la manera más 
evidente con el quehacer jurídico y con el desarrollo de políticas de Estado, así 
como también con la movilización ciudadana dirigida a la denuncia, la deman-
da y la propuesta. La relación entre esos derechos y áreas del conocimiento 
como las que se agrupan bajo el título de Humanidades resulta menos evidente. 
Y, sin embargo, como se sostendrá en las siguientes páginas, esa conexión es 
muy estrecha y se sitúa en un plano fundamental, el de la concepción integral 
de lo humano y el del ejercicio del pensamiento crítico y con sentido de res-
ponsabilidad. Tal concepción y ejercicio subyacen a todo reclamo de justicia 
de respeto de la dignidad. Las Humanidades serán, así, el sustrato conceptual y 
ético sobre el cual se levantan y en el cual se sustentan la legislación, las acciones 
de Estado y las demandas sociales vinculadas con los derechos humanos.

Para compartir estas Ideas se seguirá los siguientes pasos. En primer lugar, 
haremos una consideración sobre lo que cabe entender por cultura cuando 
nos situamos en el dominio de las Humanidades y señalaremos de qué manera 
el cultivo de las Humanidades tiene, en su esencia, la función de preservar la 
cultura. En segundo lugar, veremos de qué manera ese mundo de Ideas y de 
valores, en última instancia humanitarios que identificamos con la cultura, 
se halla bajo peligro por ciertos fenómenos contemporáneos. Condensaremos 
esos fenómenos bajo la idea abarcadora de la globalización. En tercer lugar, 
señalaremos cómo las Humanidades significan una defensa contra esos riesgos 
en la medida en que sean cultivadas por las universidades. Finalmente, expon-
drémos de qué manera las Humanidades nos sitúan ante el reconocimiento y 
la crítica de la violencia y de la violación de los derechos humanos en la medida 
en que impulsan una búsqueda de la verdad.

Cultura y Humanidades

Hablar de las Humanidades nos demanda situarnos, para empezar, en un 
marco más general, que es el de nuestra concepción de cultura. Se podría decir 



[39]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

que la cultura y las Humanidades constituyen realidades coextensivas o, en 
todo caso, que es en el dominio de las Humanidades donde se preserva y cobra 
mayor significancia cierta concepción de la cultura. Conviene, por ello, preci-
sar que en el particular contexto de esta discusión nos estamos refiriendo con 
el término «cultura» a una realidad circunscrita, distinta y más delimitada que 
aquella a la que se refieren la ciencia social y la filosofía de hoy cuando emplean 
el mismo vocablo.

La noción de cultura estuvo asociada alguna vez ‒lo sigue estando en el 
sentido común de mucha gente‒ a Ideas relativas a la instrucción, la erudición 
o cierto refinamiento de usos y gustos. Se trataba, pues, de una concepción no 
solamente estrecha, sino también elitista de la cultura dentro de la cual tenían 
sentido expresiones que hoy día nos sonarían insostenibles, como aquella, tan 
familiar antiguamente, según la cual «el pueblo» no tiene cultura. Era, desde 
luego, una percepción muy limitada y errónea cuya más cabal descalificación 
puede encontrarse, acaso, en este aserto del gran antropólogo Lévi–Strauss: 
«bárbaro es aquel que cree en la barbarie»1.

Ha sido, precisamente, de la mano de la antropología contemporánea, por 
un lado, que nuestro tiempo ha superado esa pobre comprensión del fenó-
meno cultural para llegar a entender que éste, lejos de ser el patrimonio de 
expertos, contiene en realidad todo el repertorio de representaciones, símbo-
los, creencias y costumbres con los cuales un pueblo ‒todo pueblo‒ organiza 
sus relaciones con el mundo material, con otros pueblos, con el ámbito de lo 
desconocido y, desde luego, las relaciones entre persona y persona. Por el otro 
lado, ciertamente, esta concepción antropológica por la cual cabría decir que 
una persona no «tiene» cultura, sino que «está» en una cultura, tiene sus an-
tecedentes lejanos en cierta revolución en la historia de las Ideas, aquella que 
en la primera mitad del siglo xix sucedió de la mano del Romanticismo, prin-
cipalmente alemán. La revuelta romántica contra un racionalismo que tendía 
a ser etnocéntrico ‒revuelta que, por la misma razón, también fue naciona-
lista‒ abrió los ojos de Europa al valor intrínseco de los diferentes mundos 

1  Cf. Levi-Strauss, Claude. Antropología. Somos todos caníbales. A. Blanco, Trad. Buenos Aires, 
Libros Zorzal, 2014.



[40] Salomon Lerner

culturales y condujo, al cabo del tiempo, a echar una mirada distinta sobre los 
usos, costumbres y creencias de los hombres y mujeres de aldea que, lejos de 
los protocolos de las cortes, habitaban reinos mentales tan ricos y sugerentes, 
tan coherentes y recargados de símbolos, tan abiertos a la recreación mental 
del mundo y del trasmundo, tan densos en valores correspondientes a su situa-
ción particular, como lo podían ser los de los cortesanos y los eruditos.

El sentido común es, sin embargo, resistente y pegadizo, y lo es más, to-
davía, cuando aporta pretextos para alegar la superioridad propia frente a la 
inferioridad ajena. Es por ello, tal vez, que, como ya ha sido anotado, la idea 
de la cultura como un patrimonio de ciertas clases o grupos étnicos sobrevive 
ampliamente difundida entre ciertos sectores sociales, aunque ella sea ajena, 
como de hecho lo es, al ámbito académico.

Lo dicho, no obstante, nos plantea un problema que llega a tener impor-
tancia crucial cuando hablamos del cultivo de las Humanidades y su efecto en 
la vida contemporánea. Está claro que la noción amplia y apropiada de cultura 
que he evocado, y cuya validez no quiero poner en duda, no nos es enteramen-
te conducente para discutir sobre esta preocupación. Expresiones tales como 
«cultivo de las Humanidades» o «promoción de la cultura» no tienen mayor 
sentido desde ese punto de vista. ¿Por qué promover, en efecto, aquello que es 
propio de todos y que es producido por todos por el solo hecho de ser sujetos 
que habitan una cierta colectividad humana? La noción del ser humano como 
ser simbólico, una de las varias hipótesis plausibles aportadas por la antro-
pología filosófica de nuestro tiempo, nos diría, en efecto, que todo hombre y 
toda mujer son, en cuanto humanos, creadores de cultura y, correspondiente-
mente, que todo lo que ellos generen y acepten, amolden y practiquen como 
representaciones del mundo, tiene ese estatus. Locuciones como «decaden-
cia», «degradación» o «empobrecimiento» de la cultura tendrían, así, tan poca 
consistencia como lo tiene la noción, también común, de «pérdida de valores» 
si se la examina desde un punto de vista sociológico.

Este último señalamiento ya nos podría ofrecer una pista para salir del pro-
blema que planteo. La idea de pérdida de valores, en efecto, no tiene mayor sen-
tido al ser examinada desde la ciencia social, puesto que, en rigor, toda acción 
humana se halla orientada por algún valor o, cuando menos, se produce dentro 



[41]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

de un marco de referencia compuesto por oportunidades, intereses, normas 
y, desde luego, valores. Una cuestión distinta es que esos valores sean juzga-
dos positivos o negativos, pero ya no por el estudioso científico de las con-
ductas, comportamientos y modos de vida de los grupos sociales, sino por un 
observador con intención normativa. Ahora bien, ese punto de vista normativo 
que aplicamos al juicio de los comportamientos sociales ‒la regla con la cual 
medimos «el valor moral» de los «valores sociales»‒, si bien no está fundado 
siempre en la naturaleza de las cosas, tampoco es arbitrario: es, digámoslo así, 
convencional. Creo que esto se puede entender fácilmente mediante un sencillo 
ejemplo. Una sociedad puede definirse a sí misma como democrática y, al así 
hacerlo, asumir unos parámetros de comportamiento que todos los que viven 
en ella están comprometidos a respetar. El contenido axiológico de la demo-
cracia constituye, para esa sociedad, una convención moral. Tenemos, a partir 
de ella, un terreno normativo desde el cual emitir juicios sistemáticos, es decir, 
no arbitrarios, sobre acciones, tendencias de comportamiento e instituciones. 
Necesito precisar, por último, que el argumento de la moralidad convencional 
que he aducido en este razonamiento no constituye la única ni la última posi-
bilidad de justificación para el punto de vista normativo. La adopción de la de-
mocracia como régimen de gobierno y régimen de poder implica, en un plano 
de reflexión más profundo, la adopción de los valores que en ella se congregan, 
valores tales como libertad, igualdad y tolerancia, los que no son solamente 
convencionales, sino que además poseen una entidad filosófica propia.

En lo que atañe a la cultura cabría hacer una reflexión parecida. Si, a tenor de 
lo arriba argüido, es justificable una apreciación normativa de los valores socia-
les, en el mundo de la creación cultural también es posible encontrar estratos o 
capas o ámbitos específicos y diferenciados. La cultura se refiere, desde luego, a 
ese universo sin fronteras de nuestro ser social y humano; pero ella es, al mismo 
tiempo, en otro uso aceptable del vocablo, una esfera de actividad específica, 
sujeta a ciertos protocolos y reglas de validez, formalizada y condensada, donde 
los significados y símbolos transeúntes en toda colectividad reciben una formu-
lación específica, un añadido comunicativo y persuasivo, que es el que encon-
tramos habitualmente en el reino de las artes y de la creación intelectual. No se 
debe ver en esta distinción un reclamo etnocéntrico o de afirmación elitista. Esa 



[42] Salomon Lerner

distinción entre, por un lado, significados y símbolos de uso cotidiano, y, por 
otro lado, su condensación en manifestaciones formales que son lo mismo que 
los anteriores, pero que también son algo más, ocurre en todo sector socioeco-
nómico y en toda franja sociocultural. Trazamos una diferenciación entre esa 
cultura laxa y al mismo tiempo legítima ‒el mundo social en el cual vivimos‒ y 
esa forma específica de la cultura que no está en una relación de ruptura con la 
primera, sino que, en todo caso, mantiene con ella unas diferencias de densi-
dad y acaso de originalidad. Entre los movimientos del labrador que trabaja su 
tierra y las danzas en que sus vecinos o él mismo, en ciertas ocasiones rituales 
o festivas, representan tales movimientos, hay una evidente continuidad y, al 
mismo tiempo, una no menos notoria transformación y condensación de sen-
tidos. Esa propiedad de densificar los sentidos de nuestras vidas cotidianas, de 
invitarlas, mediante la exigencia formal y la re-flexión, a ser ellas mismas y algo 
más, es lo que termina por hacer tolerable, según creo, esta segunda acepción de 
cultura que es la que está presente en estas consideraciones.

Estas observaciones, pues, podrían remitirnos a tres Ideas importantes. La 
primera es que nuestra preocupación por la cultura entendida en un sentido, 
digamos, erudito, especializado o formalizado, adherido a criterios convencio-
nales de excelencia, no constituye ni un acto de condescendencia ni una ruptu-
ra respecto de la concepción más amplia, y que juzgo apropiada, de la cultura 
como el universo comprehensivo de todo lo humano. La segunda es que, ya 
que no hablamos de ruptura, la atención y la pregunta sobre las continuidades 
entre los dos ámbitos, el de la vida humana general y el de la cultura especiali-
zada, es un imperativo para toda valoración y reflexión sobre las Humanidades 
que no desee caer en el sibaritismo o en el bizantinismo, sinónimos de la insig-
nificancia. La tercera idea es que, puesto que la noción de cultura como activi-
dad especializada sólo se sostiene sobre la base de la existencia general de una 
sociedad, es una vocación de las Humanidades respetar, acoger y representar 
las formas culturales de todos los sectores sociales o étnicos en lugar de optar 
por un etnocentrismo que, además de ser un acto de discriminación, delataría 
también su propia incomprensión de la realidad de la cultura.

La acepción de cultura que he querido justificar está asociada, pues, a 
esas expresiones formalizadas de nuestra simbolización del mundo que 



[43]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

identificamos con la creación plástica, la dramaturgia, la literatura, la danza 
y muchas artes más, así como también con la exploración rigurosa de Ideas 
que identificamos con la noción de creación intelectual. Es cierto que ellas, en 
cuanto implican un sistema de codificación especializado, tienden a quedar en 
las manos de expertos y que, al ocurrir esto, van alejándose paulatinamente del 
grueso de la sociedad. Y, sin embargo, ese riesgo no anula la importancia de 
tal orden de creación cultural para la sociedad entera en cuanto renovadora de 
significados y de interpretaciones del mundo que de otra manera quedarían 
extenuados por la rutina, incapaces de brindar sentido, y en cuanto procu-
radoras de una originalidad que es el correlato de lo que en otros ámbitos de 
nuestras vidas llamamos libertad o, al menos, potencia de libertad.

Desde luego, al entender así el orden cultural nos estamos refiriendo ya a 
un territorio mucho más restringido y a un cuerpo de acciones y creaciones 
que, si bien quiere hablarle a la sociedad entera, no involucra el compromiso ni 
la dedicación prioritaria de todos. Son, fundamentalmente, las personas e ins-
tituciones que se dedican al cultivo de las Humanidades las que están a cargo 
de esa tarea de preservación, promoción y desarrollo de la cultura.

La relación de las Humanidades y la cultura, entendida en este segundo 
sentido, puede ser percibida como un vínculo connatural. Siendo la práctica 
de las Humanidades uno de los espacios más vivos de la vida intelectual de las 
sociedades, aquel donde las Ideas no habitan en estado vegetativo, sino que son 
sometidas a una dinámica incesante de creación, transmisión e innovación, 
es claro que es en ellas donde la vida simbólica, interpretativa y creativa de la 
sociedad ha de tener también su recinto natural.

Las humanidades en un mundo global

Ahora bien, esta concepción de la cultura y de su relación con las Humanidades 
ha atravesado por distintos momentos durante la Modernidad y se podría 
decir que en nuestra época actual se encuentran bajo riesgo de ser marginadas. 
Esto ocurre por la presencia de diversas fuerzas y tendencias sociales, políti-
cas, económicas e incluso culturales que exacerban una visión economicista 



[44] Salomon Lerner

del mundo. Tal vez el efecto de tales fuerzas y tendencias no produzca una 
reconfiguración del concepto de la cultura y de las Humanidades, pero sí im-
plica un cambio del «puesto» que ellas tienen, o que se les reconoce, en la vida 
contemporánea. Se trataría de una tendencia a mitigar o marginalizar el papel 
del pensamiento crítico, dentro del cual prospera la defensa de los derechos 
humanos. Y son precisamente las Humanidades las que están llamadas a con-
trarrestar esas tendencias. Me referiré brevemente a éstas para delinear con 
alguna claridad el problema al que nos enfrentamos.

Desde inicios de siglo se habla, en efecto, de una nueva realidad mundial 
descrita de maneras muy diversas. Una de las maneras que la abarcan de una 
forma más comprehensiva es aquella que la designa con el rótulo de globali-
zación. Entendamos por globalización ese proceso de alta interdependencia 
entre las naciones del mundo gestado y percibido en las últimas dos décadas 
del siglo xx. Antes que una política concreta o el designio específico de algún 
Estado o agente privado, la globalización es el resultado de una diversidad de 
desarrollos históricos ocurridos, principalmente, en los campos de la econo-
mía, la política y la innovación tecnológica. Observada con una visión más 
abarcadora, la globalización puede ser comprendida como un fenómeno ín-
timamente vinculado con la evolución de las instituciones sociales durante la 
modernidad.

La globalización alcanza inevitablemente a todos los pueblos del mundo. 
Sabemos, sin embargo, que aunque todos nos hallamos involucrados en este 
proceso mundial, no todos los pueblos son afectados ni beneficiados de la 
misma manera. Es facultad de cada pueblo examinar sus vínculos con ella para 
asegurarse de que la ineludible experiencia de la inserción global sea, efectiva-
mente, un puente hacia una vida mejor.

Consideremos con cierto detenimiento, en primer lugar, las cuestiones 
apremiantes que resultan de la nueva realidad mundial. A mediados de la 
década de los ochenta, el término globalización se impuso velozmente como 
la manera más sintética de designar un conjunto de procesos que, de pronto, 
comenzaron a abrirse paso velozmente y a transformar radicalmente la rea-
lidad contemporánea. Complejo y multidimensional es el fenómeno global 
que suele ser reconocido principalmente por tres elementos fundamentales: 



[45]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

el impacto de la revolución tecnológica en las comunicaciones, la unificación 
mundial de los procesos económicos —sean estos comerciales, productivos o 
financieros—, y la consiguiente erosión del poder de los Estados nacionales, 
que ahora comparten su vieja supremacía política con una diversidad de agen-
tes inexistentes o irrelevantes hasta hace muy poco.

 Es pertinente, sin embargo, observar el fenómeno de la globalización con 
mucho mayor detenimiento para discernir las preguntas que éste plantea a las 
diversas regiones del mundo. Desde cierto punto de vista, la globalización es, 
sobre todo, una situación de alta interdependencia entre los países. Añadiré 
que se trata de una interdependencia espacial sostenida en diferentes sistemas 
de redes económicas, financieras, comerciales, jurídicas, institucionales, su-
pranacionales y transnacionales. La vinculación de esas redes es factible por 
muy avanzados sistemas de comunicación, derivados a su vez de la revolución 
tecnológica ya mencionada.

Esas redes, sin embargo, no se tejen ni se tienden sobre un mundo homo-
géneo, sino en una diversidad de países con muy diferentes grados de moder-
nización. Es decir, en comunidades con muy desiguales recursos económicos 
y tecnológicos y, al mismo tiempo, con diferentes grados de desarrollo de sus 
sistemas productivos y de sus regímenes políticos institucionales. Así, si la 
globalización llega hasta las zonas más recónditas del planeta, cubriendo el 
mundo entero con redes muchas veces anónimas e invisibles, su impacto sobre 
ellas es distinto, precisamente por esos desiguales grados de modernización. Y 
esas diferencias de impacto superan en muchos casos la simple gradación de 
matices para convertirse en una distinción sustantiva, aquélla que separa a los 
países que se benefician de la globalización de los países que, hecho el balance, 
resultan perjudicados por ella.

Por otro lado, hay que señalar la radical ambivalencia que yace en la realidad 
y en el discurso de la globalización. Por un lado, gracias a la nueva intensidad de 
las comunicaciones tenemos la posibilidad esperanzadora de un discurso de con-
senso que acerque mutuamente a los pueblos de la Tierra. Abrigamos la ilusión 
de que ese acercamiento permita el acceso general y equitativo a los beneficios de 
la ciencia y la técnica, y por consiguiente a cierta emancipación de los seres huma-
nos de las evidentes ataduras de una naturaleza muchas veces hostil.



[46] Salomon Lerner

No obstante, al lado de esa esperanza existen también las posibilidades os-
curas y desalentadoras de que se extienda sobre nuestro mundo un manto de 
in-diferencia en el doble sentido que admite ese término. En primer lugar, en 
el sentido de una condena al anonimato, resultado connatural a la nueva me-
diación virtual que rige en las relaciones entre las personas. Me refiero a una 
mediación tecnológica que, si bien multiplica y acelera las interacciones hu-
manas, al mismo tiempo las priva de densidad e inmediatez real y, así, las sus-
trae al mundo de la vida, esa instancia sustantiva, de praxis dialógica, carnal, 
intersubjetiva y responsable. En segundo lugar, la in-diferencia mencionada 
puede expresarse en una actitud desdeñosa hacia las distinciones entre las 
identidades culturales de los pueblos que habitan el mundo, actitud que al 
cabo conduce a la abolición de las particularidades.

Observamos, en efecto, que vivimos una época en la que se exhiben los 
rostros contradictorios de la aldea global, obra del imperio planetario de la 
técnica, y de una abigarrada realidad multicultural constituida por pueblos 
que, frente a las fuerzas de la homogeneidad, reclaman, incluso mediante la 
violencia, una política mundial de reconocimiento de sus respectivas identida-
des colectivas singulares.

En síntesis, podemos decir que una segunda cuestión por ser considerada 
en un diálogo crítico con la globalización es la necesidad de forjar un equili-
brio entre las nuevas posibilidades técnicas de comunicación y la preservación 
de relaciones verdaderamente humanas y respetuosas de nuestras preciosas 
diferencias culturales.

Conviene recordar, por otro lado, que el fenómeno que comentamos surge 
y camina simultáneamente con otro, de estricta significación política y econó-
mica, que es el denominado neoliberalismo, una postura que desde hace más 
de dos décadas preconiza una sola manera de entender y manejar los asuntos 
de las colectividades humanas. Hay muchas formas de entender el neolibera-
lismo y los debates sobre su significación y entidad son interminables. Hay 
quienes ven en él una ideología de afanes hegemónicos, mientras que otros lo 
saludan como expresión organizada del sentido común más llano. Hay quienes 
encuentran en el neoliberalismo la bandera de las grandes corporaciones em-
presariales, mientras que otros lo entienden como el correlato indispensable 



[47]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

de las sociedades libres y democráticas. No obstante, pese a esas irreductibles 
diferencias de opinión, hay cierto consenso en que una consecuencia del pen-
samiento neoliberal es propiciar que las infinitas y variadas formas de relación 
y valoración humanas se plieguen al diapasón de la racionalidad económica. 
Y es aquí donde se puede entrever cierto debilitamiento de la cultura de los 
derechos humanos y el papel que las Humanidades pueden tener en su restau-
ración o en su defensa.

Ciertamente, es un error identificar el complejo fenómeno de la globaliza-
ción con la realidad económica producida por el pensamiento neoliberal. Sería 
ingenuo, no obstante, cerrar los ojos a la relación estrecha que existe entre 
ambos. Se trata de un vínculo de alimentación recíproca, una relación circular 
en la que es difícil identificar el punto de partida. El neoliberalismo postula la 
conveniencia de dejar todo el funcionamiento económico de la sociedad en 
manos del mercado. El mercado tiene imperativos ineludibles, como lo es el 
libre tránsito de los bienes transables y de los capitales, y condiciones indis-
pensables para su buen funcionamiento, como lo es la circulación constante, 
abundante y veloz de la información para la toma de decisiones. Sin embargo, 
se puede ir más lejos. El libre comercio y la información no agotan las necesi-
dades del mercado; éste tiene también requerimientos institucionales entre los 
cuales destaca una administración de justicia rápida y confiable. Una sociedad 
adherida a las reglas de mercado reclama, por último, la existencia de una po-
blación instruida capaz de sostener el dinamismo de una economía dado un 
determinado grado de desarrollo tecnológico y en un contexto de competencia 
internacional específico.

Ahora bien, la globalización implica, también, muchos de esos elementos; 
principalmente, la liquidación de las fronteras internacionales y la innovación 
incesante de la tecnología de la información. La pregunta es obligatoria: ¿son 
esos desarrollos el resultado autónomo de una nueva cultura política y de la 
creatividad humana, o constituyen solamente cambios introducidos al servicio 
de la mercantilización de todos los aspectos de la vida?

En estas cuestiones se halla implícito un grave peligro y ello justifica en 
parte la reserva con que se observa el fenómeno de la globalización, porta-
dor, sin embargo, de tantas promesas. Me refiero al peligro de la supresión 



[48] Salomon Lerner

del mundo de la vida y su textura espiritual, es decir, su sustancia ética. Esta 
situación se percibe hoy agudamente en ciertas direcciones adoptadas por di-
versas esferas de la actividad pública como las comunicaciones, la educación e 
incluso la concepción de la política.

No es casual esta confusión contemporánea sobre lo que es realmente prio-
ritario en la vida de las colectividades humanas. Ella no hace más que reflejar 
uno de los aspectos más perturbadores de la globalización, como es el culto 
irreflexivo a los medios por encima de los fines. Es interesante comprobar que 
los grandes clásicos de la teoría social —Marx, Weber, Simmel, Lukács2— ad-
virtieron en su momento sobre ese peligro inherente a la Modernidad: el fe-
tichismo, la cosificación y el imperio de la racionalidad formal, las cuales son 
expresiones que giran alrededor del mismo riesgo, que aparece una vez más 
subrayado en la nueva realidad global. Nacida o posibilitada por la más recien-
te revolución tecnológica —la revolución digital, signada por su búsqueda de 
lo preciso, lo compacto y lo instantáneo—, la globalización puede ser escenario 
de un grave olvido: me refiero al olvido del bienestar humano, de la equidad y 
sobre todo del derecho a la realización personal en libertad, promesa moderna 
a la cual, precisamente, deben su existencia la ciencia y la tecnología modernas. 
Un elemento central de esos valores es, desde luego, el de la dignidad humana, 
el cual está en el núcleo de toda concepción de los derechos humanos, así como 
es el centro de las preocupaciones de las Humanidades.

Al lado de los peligros potenciales que señalo, es cierto también que la 
nueva realidad mundial trae consigo promesas muy alentadoras junto a la 
globalización, se esboza también un proceso de mundialización poseedor de 
sustancia ética, que hace factible pensar, por ejemplo, en un mundo mejor 
comunicado y por tanto más abierto a la comprensión intercultural, o en una 
sociedad internacional más decididamente comprometida con el respeto de la 
dignidad inherente a las personas. El auge de la doctrina de los derechos huma-
nos constituye, tal vez, la expresión más prometedora de esta nueva situación, 

2  Cf. Marx, Karl. Textos selectos y Manuscritos de París. Estudio introductorio Jacobo Muñoz. 
Madrid, Editorial Gredos; Lukács, George. Ontología del ser social. M. Ballestero, Ed. Madrid, 
Ediciones Akal, 2007; Simmel, Georg. El individuo y la libertad. Barcelona, Ediciones Península, 2001.



[49]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

pues subyace a ella una reivindicación de la persona como fin superior y jamás 
como simple medio. Por añadidura, más allá de los derechos humanos, se abre 
paso en el mundo una conciencia ambientalista, una sensibilidad frente a los 
padecimientos de los pueblos más castigados por el autoritarismo, la anarquía, 
la naturaleza o la pobreza, una disposición en ciertos países a cooperar con 
recursos económicos, pero también con trabajo voluntario, en la extensión 
del bienestar entre las naciones más rezagadas. Y todo ello, debemos tenerlo 
presente, es no solamente el fruto de valiosos desarrollos filosóficos y éticos, 
sino también del fuerte reconocimiento —posibilitado por los nuevos medios 
de comunicación— de que vivimos todos en un solo mundo, de que somos un 
enorme vecindario de personas que, más que extraños o, peor aún, enemigos 
potenciales, somos prójimos.

Humanidades y el ethos universitario

Ahora bien, contrarrestar esas tendencias o ponerles atajo para, más bien, 
conservar el valor crítico de las Humanidades, depende de una variedad de 
factores y del concurso de diversas instituciones. De entre estas, ninguna está 
llamada a tener un papel más decisivo que las universidades. Ese papel, sin 
embargo, no se cumple automáticamente. Más aun, hay que decir que también 
la institución universitaria se encuentra bajo la presión de las fuerzas o ten-
dencias antes descritas. Ello se ha reflejado en el surgimiento de universidades 
que se conciben a sí mismas como empresas, y, por lo tanto, que hacen del co-
nocimiento y de los títulos y acreditaciones una mercancía equivalente a otras 
existentes en el mercado. Por otro lado, aun cuando no se llegue a esos extre-
mos, también ha sucedido que las universidades tienden a prestar su mayor 
atención a la formación profesional, en el sentido técnico e instrumental de la 
expresión, descuidando la ineludible contraparte de ello, y, de hecho, el origen 
de la cultura universitaria, que es la formación de seres reflexivos, aptos para 
apreciar el conocimiento como un bien en sí mismo y, al mismo tiempo, para 
reflexionar sobre las responsabilidades sociales que vienen aparejadas con el 
conocimiento.



[50] Salomon Lerner

Para que la universidad sea, en verdad, el recinto de las Humanidades y, por 
lo tanto, un espacio para la promoción y la defensa de los derechos humanos 
necesita, por lo tanto, conservar su naturaleza de origen. A esto nos referimos 
a continuación con la noción de un ethos universitario y, al hacerlo, eviden-
ciaremos la íntima relación entre dicho ethos y el sentido de las Humanidades.

El ethos universitario bien podría ser resumido en esta expresión en apa-
riencia inocua, pero cargada de implicancias importantes: la universidad es 
una comunidad de conocimiento, es decir, una comunidad en la que se vive 
en, por y para el conocimiento. Es prudente atender detenidamente a los dos 
términos involucrados en esta definición.

Al ser comunidad, la universidad se halla, por definición, inscrita dentro de 
la sociedad humana. Es comunidad en dos sentidos: hacia adentro, está consti-
tuida por un conjunto de personas unidas por diversas afinidades. Entre ellas, 
hay que resaltar la pasión teórica, aquella que para los griegos antiguos consis-
tía, en su recto sentido, en la mirada contemplativa y desinteresada y que por 
lo mismo es entendida, hoy, como la inclinación a considerar los hechos, fenó-
menos y procesos del mundo físico y humano por encima de sus contingencias 
más menudas, con una verdadera vocación de universalidad. Esa comunidad 
interna vive, por lo demás, en una actividad incesante, ineludible, que está 
pautada por la acumulación, la comunicación y la innovación del saber. Tal ac-
tividad ha de contemplar ciertamente la pluralidad de saberes. La intelección 
humana ha de ser reflejo y aprehensión creativa del mundo, y éste es variado 
y complejo. Y, sin embargo, esa variedad ha de estar conciliada con la unidad 
sustancial, que es propia de nuestra razón y de nuestra espiritualidad humana.

Es conveniente conceder la importancia debida a la unidad del conocimien-
to rectamente entendido. La ciencia y las humanidades en el mundo moderno 
se han dirigido históricamente hacia la especialización. Y no sería prudente 
desconocer los beneficios que ello ha traído para el desarrollo de cada ámbito 
de investigación y reflexión específico. No obstante, es necesario reconocer 
también que por ese camino se ha llegado a una extrema segmentación del 
conocimiento que, al carecer de un centro integrador, rompe lo complejo del 
mundo en fragmentos y reduce a una dimensión lo multidimensional, de tal 



[51]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

forma que la aprehensión de la realidad se torna inconsistente, en términos 
intelectuales, e irresponsable, en un sentido ético.

Plural y unitaria a un tiempo, la actividad del conocimiento debe hallarse 
sustentada, pues, en principios permanentes que hagan justicia a la verdad y 
sean fieles a los objetos y procesos que se estudian. Es necesario, por tanto, que 
esta comunidad mantenga una ética de la sabiduría por la cual supere los crite-
rios de oportunidad y mera eficiencia como paradigmas de conducta. Ninguna 
moda ideológica, ninguna visión estrecha y determinista, ha de condicionarla 
ni hacerle perder de vista la misión para la que fue creada.

Hacia afuera, la universidad es una comunidad particular ligada a una co-
munidad general. Toda universidad vive vinculada a una sociedad mayor. Y 
ese vínculo no es de ningún modo fortuito. Si existe esa comunidad interna 
que he mencionado, ello es porque el resto de la sociedad crea las condiciones 
para que un conjunto de personas se retire de la esfera de la producción y del 
consumo —que se sustraiga a la reproducción material de la sociedad— para 
dedicarse a una actividad de rendimiento diferido y no directo, como es la 
actividad intelectual. Digamos que la universidad como comunidad de cono-
cimiento existe por una necesidad de las sociedades. Éstas, para su propia pre-
servación y salud, ofrecen un espacio reservado para la creatividad intelectual, 
para la inquietud teórica, para el ejercicio de la crítica, el cuestionamiento, 
la curiosidad. La consecuencia de ello es que ninguna universidad realiza su 
naturaleza —su ethos esencial— si no devuelve el favor de ese espacio concedi-
do, devolución que se expresa en saberes aprovechables para el mejoramiento 
material y espiritual de la sociedad a la que pertenece.

Hemos dicho que esta comunidad, en el doble sentido mencionado, tiene 
una vocación inequívoca que es la búsqueda, la transmisión y la renovación 
del saber. El conocimiento es, pues, la materia prima y a la vez el fin último 
hacia el que se dirige la institución universitaria. Pero para preservar ese fin se 
precisará siempre de una comprensión del conocimiento que no lo reduzca a 
una sola dimensión, sino que lo acoja en toda su complejidad y que no olvide 
las implicancias éticas del conocimiento. Eso es lo que, en buena cuenta, se 
halla desde las Humanidades.



[52] Salomon Lerner

La historia de la filosofía registra una prolongada, y muchas veces pugnaz, 
meditación sobre lo que debemos entender por conocimiento. Numerosas 
doctrinas, escuelas de pensamiento y pensadores individuales han asumido 
definiciones diversas del conocimiento. Existen, incluso, posturas escépticas 
que socavan cualquier intento de representar o entender la realidad a través 
de una concepción totalizadora. Exceptuando estas posiciones extremas, po-
demos afirmar que en semejante diversidad hay un cierto consenso en que el 
conocimiento es el modo particular en que el hombre, por medio de un logos 
sapiente, aprehende el mundo que lo rodea, se apropia de él y lo dota de senti-
do. En el caso de la universidad, ese conocimiento adquirido debe cumplir con 
un difícil equilibrio, que consiste en ser al mismo tiempo universal y situado.

El estatus del conocimiento en el mundo actual es uno de los temas más crí-
ticos en la filosofía contemporánea. Hoy, como sabemos, campea en diversos 
centros intelectuales una suerte de relativismo ingenuo para el cual todo co-
nocimiento es y sólo puede ser expresión de la ubicación, las circunstancias y, 
aun, los intereses del sujeto cognoscente. Rebajado a simple relación de poder, 
para ciertas corrientes intelectuales en boga el conocimiento sería un objeto de 
consideración sociológica o política antes que filosófica.

No fue ésta, sin embargo, la primera merma del estatus del conocimiento 
entre nosotros. En tiempos diferentes, y con preocupaciones disímiles, pensa-
dores como Martin Heidegger y Jürgen Habermas3 han señalado cómo, en el 
mundo moderno, gobernado por la ilusión tecnológica —por la denominada 
razón instrumental— el conocimiento fue perdiendo su carácter de pregunta 
sustantiva sobre la constitución del mundo. Si para Heidegger la tarea de su 
pensamiento era recuperar la pregunta por el ser, para Habermas era imperio-
so hacer renacer la teoría del conocimiento, rebajada en nuestros días a simple 
metodología.

La degradación de nuestras preguntas, la transformación del conocimiento 
en estrategia, procede de un pragmatismo arrogante que se ha enseñoreado 

3  Cf. Heidegger, Martin. Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer, 19. Auflage, 2006; Habermas, 
Jürgen. Theorie des kommunikaliven Handelns. BandHandlungsrationalität und gesellschaftliche 
Rationalisierung. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 1981.



[53]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

en la vida de nuestras sociedades. Corresponde a las Humanidades, también, 
defender y restaurar esa noción radical del conocimiento, que es una noción 
crítica, orientada a interrogar una y otra vez la constitución del mundo. Esas 
preguntas no son posibles, por cierto, sin una vocación de universalidad.

En efecto, no se puede hablar de conocimiento cuando nuestra compren-
sión del mundo renuncia a las metas de la universalidad y de la objetividad. 
El conocimiento, tanto en las ciencias exactas como en las ciencias humanas y 
sociales, no se queda jamás en la aprehensión de lo particular; si desea acceder 
a la calidad de conocimiento, procura siempre ascender a la categoría de enun-
ciado sobre la universalidad de un fenómeno.

Al mismo tiempo, un conocimiento que no realice el camino de vuelta, de 
lo general a lo particular, corre el riesgo de quedarse congelado en la categoría 
de información, como dato desprovisto de sentido real. El conocimiento no es, 
en rigor, una cosa, sino la concreción de una facultad y la respuesta a una ne-
cesidad. Sólo cabe hablar de conocimiento propiamente humano y, por tanto, 
sólo es dable concebir el conocimiento si ese saber se encarna y sirve a las 
situaciones particulares de las personas y a las circunstancias históricas de las 
sociedades, en relación con un horizonte mayor que las envuelva y trascienda.

El conocimiento así entendido entraña, pues, una dimensión moral. El 
saber permite al sujeto dominar su entorno, disponer de un extenso campo de 
acción impregnado de infinitas posibilidades que demandan continuas deci-
siones. Esas decisiones, asumidas en el ejercicio de su libertad, no sólo deben 
responder al beneficio individual, sino también a un fin más amplio: el saber 
vivir con los otros para así construir un mundo mejor para todos. De este 
modo, es claro que toda tarea vinculada al conocimiento exige la mediación de 
una responsabilidad ética.

Como se ve, se trata de procurar un equilibrio exigente. En su historia, la 
Universidad no siempre ha sido respetuosa de ese equilibrio. En el Medioevo 
primaba dentro la concepción universalista, mientras que en la Modernidad, 
a causa del surgimiento de la razón instrumental, se impuso una concepción 
particularista. No obstante, debemos considerar que no siempre el ethos de 
una institución o de un ser social se ha cristalizado en el momento de su naci-
miento. Antes bien, hay que buscar ese ethos en su etapa de maduración.



[54] Salomon Lerner

Y sin embargo, después de alcanzada la maduración, que se sustenta en la 
doble apreciación del conocimiento que menciono, la universidad no siempre 
ha sido fiel a ese hallazgo. En diversos momentos de su historia reciente se ha 
concedido mayor peso a uno u otro término, y de ese modo se ha debilitado 
su ethos. En nuestros tiempos también se presenta ese peligro, suscitado por la 
urgencia de las solicitaciones económicas derivadas del imperio del mercado, 
que en ocasiones parece haberse convertido en el único horizonte de valora-
ción de nuestra existencia social. La noción de la universidad-empresa, por 
ejemplo, ya mencionada antes, constituye una distorsión, una expresión de ese 
desequilibrio, pues ella cede a los reclamos de la contingencia, por lo común 
urgida de respuestas prácticas e inmediatas. Para una universidad de ese tipo, 
el conocimiento ha dejado de ser tal y ha sido reemplazado por el saber estra-
tégico, por el método operatorio, por el cientismo redituable.

Contrariamente a esa tendencia, hoy la universidad debe recuperar o de-
fender su papel de cultivador de las Humanidades para poder ser una genui-
na comunidad de conocimiento, es decir, una colectividad vocacional que se 
emancipa de las urgencias de lo práctico, pero no para negarlo, sino para dia-
logar con lo práctico en sus propios términos: los del intelecto libre, los de la 
orientación moral y los del pensar localmente situado. En esas direcciones del 
conocimiento, que, a fin de cuentas, son las que dan forma a una preocupa-
ción humanística, es donde se debe encontrar, también, una vinculación activa 
entre Humanidades y derechos humanos. Entre varias formas posibles de ex-
plorar esta cuestión, nos referiremos a continuación a una esencial como es la 
de la relación de las Humanidades con la «búsqueda de verdad».

Humanidades y verdad

Vivimos, como se ha señalado antes, en un mundo que nos exige respues-
tas permanentes e inmediatas a problemas prácticos que muchas veces son 
apremiantes. Esa condición demanda de nosotros una cierta habilidad. Todas 
nuestras decisiones, acciones y proyectos reposan, en efecto, sobre sólidos ci-
mientos como son el análisis de nuestra experiencia y el escrutinio atento y 



[55]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

responsable del contexto social en que ésta se produce. Y sin embargo de ello, 
es importante tener clara conciencia de que todas nuestras actividades serían 
incoherentes e ineficaces si no estuvieran ancladas en un principio funda-
mental que está en la raíz del espíritu humanístico desde la antigüedad griega: 
nuestra búsqueda constante y desinteresada de la verdad.

A primera vista, proclamar la verdad como horizonte de nuestros actos es 
caer en el lugar común. Sin embargo, y con más razón aún en el tiempo que 
vivimos, ese reclamo entraña asumir un formidable desafío.

Desde su nacimiento, y durante siglos, se tuvo claro que la tarea de las Hu-
manidades era explorar y rescatar la verdad, ser el recinto natural de esa pasión 
teórica que para los griegos antiguos consistía en practicar una mirada contem-
plativa y desinteresada de la realidad, una mirada inclinada a la consideración 
imparcial de los hechos, fenómenos y procesos del mundo físico y humano por 
encima de sus contingencias más menudas y con una vocación de conocimien-
to. No obstante, hoy parece haberse puesto en entredicho ese elemento defi-
nidor de la vida intelectual, y la búsqueda de la verdad, que fuera santo y seña 
del ser humanístico, retrocede acosada por muchas amenazas, algunos de ellas 
explícitas y notorias, y otras, las más peligrosas, disimuladas o inadvertidas.

Uno de esos peligros es la radical relativización de la verdad, equívoco que 
resulta de un empleo irreflexivo de algunos de los grandes hallazgos del pensa-
miento filosófico y científico contemporáneo. Notables pensadores de nuestro 
tiempo han mostrado, en efecto, el carácter fragmentario del conocimien-
to y han explicado que éste es inseparable del discurso en que es enunciado 
y comunicado. Decir discurso y decir enunciación equivale a hablar de una 
posición definida desde la que proferimos nuestras convicciones. Y es cierto 
que lo que llamamos verdad constituye, muchas veces, un parecer derivado 
del lugar especial en que se desarrolla nuestra experiencia social. Ahora bien, 
el corolario natural de esta nueva conciencia no debe ser, como a menudo 
parece entenderse, la inexistencia de la verdad como tal, sino, por el contrario, 
la obligación de redoblar nuestros controles —de fortalecer y afinar nuestra 
vigilancia epistemológica— de modo que el resultado de nuestros esfuerzos in-
telectuales sea siempre un incremento de saberes fiables sobre nuestro mundo 
humano y nuestro entorno natural.



[56] Salomon Lerner

Si por un lado la conciencia de la condición histórica y social del saber 
ha dado lugar a un relativismo ingenuo, por otro lado, la apreciación de la 
complejidad del mundo ha socavado e incluso desautorizado toda pretensión 
de representar o entender la realidad a través de una concepción totalizadora.

Es cierto e irrefutable que nuestros saberes poseen por fuerza un carácter 
fragmentario. No obstante, tal fragmentación debe ser entendida rectamen-
te, como un desafío y no como un desmentido a nuestro permanente anhelo 
de unidad. Es cierto que el mundo ha de ser aprehendido en sus diversas di-
mensiones y que el estudio pluridisciplinario de la realidad es, hoy en día, la 
manera más lúcida de emprender a actividad académica. Pero también debe 
comprenderse que esa diversidad complementaria del mundo que hoy reco-
nocemos no puede anular la posibilidad, y más que ello, el deber de emprender 
nuestra aventura intelectual como una búsqueda comprometida de certezas 
radicales, y no como un simple ejercicio especulativo apto para una arrogante 
satisfacción lúdica desprovisto de todo sentido de responsabilidad.

Alejándonos de un nihilismo fácil, debemos reconocer, pues, que todo acto 
de intelección humana ha de sumergirse en el agua de diversos cauces para 
captar creativamente la complejidad del mundo. Pero, ese cultivo de la varie-
dad, que es signo de nuestra obediencia al ser plural del universo, debe estar 
conciliado con la unidad sustancial que es propia de nuestra razón y de nuestra 
espiritualidad humana.

¿Tiene sentido hablar de unidad del conocimiento hoy en día, en la se-
gunda década del siglo xxi, cuando todos somos conscientes de cuán indis-
pensable y cuán fructífera ha sido la especialización de los saberes? Sí lo tiene, 
siempre que sepamos reconocer que, por encima de la metodología, la técnica, 
el conocimiento aplicado para los que la parcelación del mundo es requisito 
ineludible, el fin último de nuestros actos intelectivos es el bienestar de esa 
realidad sutil, compleja y sobre todo unitaria que es el ser humano.

Así pues, cabe observar con preocupación de qué manera se abre paso hoy, 
en el mundo universitario y científico, cierta hiperespecialización de los sa-
beres, de qué modo asombroso las ramas del conocimiento se subdividen en 
disciplinas cada vez más acotadas que por un lado afinan su instrumental me-
todológico para captar retazos siempre más pequeños de la realidad, mientras 



[57]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

que, por otro lado, pierden de vista sus vínculos con una concepción más in-
tegral de la vida humana y se desentienden, por último, de ese sentido de res-
ponsabilidad ante los otros, que es la única justificación de nuestro quehacer 
científico y social.

Llamemos a esta concepción plural y al mismo tiempo unitaria del conoci-
miento, que identificamos en las Humanidades, una ética de la sabiduría ape-
gada a principios permanentes de respeto irrestricto a la verdad y de fidelidad 
a los objetos y procesos que se estudian. Se trata, así, de superar toda visión 
fragmentaria de la realidad, de evitar el relativismo y de no adoptar la mera 
eficiencia como paradigma de conducta.

La responsabilidad de saber

Ahora bien, si hemos reconocido que la vocación de las Humanidades es la 
búsqueda constante y desinteresada de la verdad, hay que añadir que éstas no 
sólo se despliegan en el ámbito teorético, sino que se proyectan también hacia 
una preocupación por la vida en sociedad. Esto quiere decir que entre la bús-
queda de las verdades últimas o radicales, que está en el origen mismo de las 
Humanidades, y la demanda de la verdad sobre nuestro vivir diario, individual 
y colectivo, existe una fuerte relación de continuidad: ambas están unidas por 
el puente del pensamiento crítico que siempre está aunado a una comprensión 
ética, o responsable, del saber. 

En efecto, las Humanidades se realizan al ser conocimiento que conduce 
al mejoramiento material y espiritual de la sociedad. Es necesario, por tanto, 
reafirmar la dimensión moral que viene aparejada al quehacer humanístico 
en sí mismo; es decir, retomar la aventura del conocimiento como una forma 
privilegiada a través de la cual el hombre conquista su plena humanidad.

Es necesario, sin embargo, hurgar algo más en la idea de un compromiso 
con la sociedad. En rigor, dar expresión concreta a ese compromiso impli-
ca acceder a otro aspecto de la verdad. Nos referimos a esa verdad históri-
ca, relativa a la existencia particular de las diversas comunidades, esa verdad 
que nos enseña que no todas las sociedades son iguales, que cada una de ellas 



[58] Salomon Lerner

enfrenta diversos apremios y exigencias. El profesional, el científico, el huma-
nista tienen la obligación de preguntarse, también, sobre las verdades acucian-
tes de su sociedad, y definir sus compromisos en correspondencia con ellas.

La gravedad de los problemas que enfrenta América Latina nos autoriza 
a decir que el humanista tiene una alta responsabilidad política y moral. Una 
mirada franca a la realidad de las sociedades latinoamericanas lleva a reco-
nocer un desafío elemental: la constitución de una sociedad donde se dé una 
convivencia verdaderamente humana, donde el desprecio, la marginación y el 
maltrato a amplios sectores de la población no sea la norma, sino una vergon-
zosa excepción.

Esa convivencia tiene una expresión muy concreta cuando se habla de una 
comunidad política: se trata de defender y difundir la ciudadanía, ese estatus 
que en teoría es universal para todos quienes viven en una democracia, pero 
que en muchos países resulta un privilegio del que sólo una pequeña porción 
de los latinoamericanos disfruta a plenitud.

Así, cuando hablamos de remitirnos a la verdad como fundamento de 
nuestros esfuerzos y acciones, tenemos como horizonte, también, esa verdad 
social y moral que, según una vigorosa tradición filosófica, interpela a nuestra 
razón práctica, aquélla concernida por la justicia y la moralidad de nuestras 
relaciones.

El humanista decidido a confrontarse con la verdad está resuelto a recono-
cerla siempre, incluso si se trata de una verdad desagradable y amarga, pues 
sabe que ese reconocimiento es el primer paso para la humanización de su 
entorno: la espantosa privación material en la que sobreviven las personas más 
pobres; las profundas heridas que se derivan del desprecio social enraizado 
en el racismo cotidiano; las historias de violencia y de crímenes inauditos que 
solo son posibles cuando los habitantes de un mismo territorio no se ven unos 
a otros como seres humanos con derechos semejantes, tales son algunas de 
esas verdades.

Ahora bien, es importante resaltar que si estas verdades y las lecciones 
que ellas comportan son ineludibles e interpelantes para el humanista ello es 
porque, en primer lugar, éste cultiva una concepción integral de lo humano, 
una en la cual el bienestar material, las libertades políticas, la dignidad y el 



[59]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

ejercicio de las capacidades de pensamiento, creación, recreación y disfrute 
son igualmente esenciales. Desde esa mirada, las violaciones de derechos hu-
manos aparecen como un menoscabo radical no solo de la integridad de las 
víctimas concretas, sino de la de toda la colectividad. Las Humanidades, desde 
su concepción radical de lo humano, nos incitan a una actitud que podríamos 
llamar «profética», de reconocimiento de lo «bueno» y de denuncia de todo 
aquello que lo vulnera y degrada.

En toda sociedad hay siempre quienes, por ignorancia u obedeciendo es-
trechos intereses, niegan la importancia de conocer esas verdades como un 
elemento indispensable para la edificación de comunidades más humanas. 
Hay quienes pretenden que el desarrollo de una nación puede prescindir de 
un examen de conciencia del que, inevitablemente, resultará un conocimiento 
descarnado de los graves defectos de la comunidad. Y hay, por último, quienes 
acantonados en un estrecho positivismo – aquel que sólo reconoce certidum-
bres en lo relativo al mundo material –, negarán que pueda accederse a esas 
verdades de nuestro ser social y afirmarán que lo único que podemos conse-
guir son opiniones de parte, ninguna más valiosa que la otra.

Frente a esas formas del escepticismo y de la indiferencia, es obligatorio 
proclamar la posibilidad y la necesidad de la verdad. Y es ahí donde el estilo de 
razonamiento o el método de las Humanidades cobra una especial relevancia, 
pues la verdad de la que hablamos, y que es la que se busca por un sentido de 
responsabilidad, no es, ciertamente, la de los fenómenos de la naturaleza ni se 
expresa en leyes mecánicas ni en perfectos silogismos; antes bien, ella es una 
certidumbre sobre nuestro quehacer que procede de una prudente contrasta-
ción entre los hechos que averiguamos metódicamente y los valores morales 
que profesamos. El juicio que nos merezca nuestra sociedad y los compromi-
sos que, por consiguiente, asumamos frente a ella, nacen de esa conjunción 
entre lo que es y lo que debe ser de acuerdo con un marco de valores –una 
ética razonada—que da forma y potencia a nuestra conciencia moral. Y si en 
esa dimensión de la verdad podemos internarnos asistidos de esa conciencia 
y ejerciendo nuestra facultad de juzgar es porque sabemos que en el centro de 
ella no existen leyes mecánicas o impersonales, sino la libre voluntad humana 
de obrar, que es el punto de partida de toda reflexión moral. Así, una vez más, 



[60] Salomon Lerner

un aspecto connatural a las Humanidades, como es la comprensión del ser 
humano como un ser en libertad, se revela como importante para la captación 
de verdades que atañen a la protección de los derechos humanos.

Así, pues, formarse como un ser de conocimiento, cualquiera sea el campo 
que hayamos escogido, difícilmente será una conquista valiosa y verdadera-
mente significativa si no se llega a entender y a asumir la responsabilidad de 
saber; es decir, si no se comprende que nuestro primer deber es convertirnos 
en ciudadanos y empezar a reconocer como tales en sentido pleno a quienes 
nos rodean. 

La ciudadanía, un proyecto humanístico

Se podría decir, para condensar varios de los argumentos sostenidos hasta aquí, 
que esa concepción integral de lo humano y del conocimiento que recibimos 
de las Humanidades tiene una concreción, en la esfera de nuestra convivencia 
social y política, en la noción de ciudadanía como espacio de reconocimiento 
de la dignidad propia y de la ajena y como actitud crítica hacia nuestro entorno 
y autocrítica hacia nuestras conductas, valores e Ideas. La ciudadanía aparece, 
así, como la realización del proyecto humanístico en el dominio de la existen-
cia colectiva. 

Ser ciudadano entre nosotros no equivale únicamente a conocer y disfru-
tar de los derechos propios y aprender a respetar los ajenos. Si realmente se 
tiene en cuenta la verdad histórica de sociedades como las de América Latina 
se entenderá que ser ciudadanos exige valor, energía y sobre todo un sólido 
compromiso con nuestros semejantes, con los excluidos de la protección del 
Estado, de la atención de la comunidad política, del disfrute de la riqueza social 
e incluso de la consideración de sus compatriotas. Implica, pues, aprender a 
alzar la voz, no por interés propio, sino pensando en el bien común; implica 
comprender que tras todo privilegio inmerecido puede existir la postergación 
o la negación del derecho de alguna persona; implica, en suma, realizar un 
aprendizaje radical de la igualdad, tan difícil en sociedades donde la jerarquía 
forma parte del sentido común y de la cultura oficial.



[61]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

Es cierto que la desigualdad y, por tanto, la marginación, están arraigadas 
en la experiencia corriente de muchas sociedades. ¿Dónde se puede, entonces, 
llevar a cabo esa ruptura, esa revolución moral indispensable para la ciudada-
nía? No cabe duda de que los espacios de la sociedad donde tienen su sede las 
Humanidades ‒como la universidad‒ se convierten en el terreno indispensable 
e insustituible para hacer germinar esa semilla.

A lo largo de toda su historia ha sido claro, sin embargo, para los culto-
res de las Humanidades que la suya es una actividad que va siempre contra 
la corriente. El pensamiento libre y crítico, la defensa de la dignidad de lo 
humano por encima de toda consideración práctica, la búsqueda de la verdad 
por encima de las conveniencias, el desafío a lo que desde Francis Bacon lla-
mamos los «ídolos de la tribu»4, todo ello se encuentra siempre en tensión con 
el poder, con el sentido común entendido como pensar irreflexivo. El huma-
nista se encuentra usualmente en minoría y su vocación es la proclamación de 
verdades y la formulación de preguntas impopulares. La vida de Sócrates ‒la 
muerte de Sócrates‒ es su emblema.

Hay que resaltar, por otro lado, que la preocupación sobre las condicio-
nes de existencia de la comunidad no se agota en una inquietud sobre lo que 
comúnmente se denomina política. Nuestro tiempo ha heredado, lamenta-
blemente, una visión algo estrecha de esa inmensa palabra. Ella, en realidad, 
abarca dimensiones esenciales del ser humano. Ni David Hume ni Inmanuel 
Kant5, por citar sólo dos pilares del pensamiento moderno, se animaron a me-
ditar sobre la política sin haber reflexionado larga y profundamente en torno a 
la esencia del hombre como ser intelectivo y agente de moralidad; y al proce-
der de este modo, continuaban el mismo camino por el que anduvieran Sócra-
tes, Platón y Aristóteles6. Desde esa atalaya el humanista es capaz de ver, y de 
hacer ver, en qué medida la degradación del pacto social vulnera la existencia, 

4  Cf. Francis, Bacon. Novum Organum, Ediciones Folio, 2002. 
5  Cf. Hume, D. Ensayos morales, políticos y literarios. C. Ramírez, Trad. Madrid, Trotta, 2011; 

Kant, Emmanuel. Kritik der praktischen Vernunft (Kprv). Riga, 1972. 
6  Cf. Aristóteles. La Política. M. García Váldes, Trad. Madrid, Editorial, Gredos; Platón. La 

república. C. Eggers Lan, Trad. Madrid, Editorial Gredos.



[62] Salomon Lerner

que se define no sólo por la satisfacción de las necesidades materiales, sino, 
sobre todo, por el desarrollo de las posibilidades espirituales. Así, el humanista 
no solo tiene la responsabilidad de ver, sino también de invitar a los demás a 
mirar lo que habitualmente pasa desapercibido.

No se debe suponer, en efecto, que la búsqueda de verdad, por ser ardua, 
ha de ser exclusiva de los sujetos dedicados a la reflexión o a la ciencia. Es, en 
realidad, una de las preocupaciones más viejas y más acuciantes de nuestra es-
pecie, que se traduce en la pregunta por la vida buena: la indagación constante 
acerca de lo que nos es dado saber, lo que nos es posible hacer y lo que nos cabe 
esperar, asuntos que, siguiendo a Kant, hallan su síntesis en la pregunta por 
el hombre. Esas interrogantes están en el corazón del pensamiento filosófico, 
pero también son la savia de la vida cotidiana, ese dominio de los quehaceres 
diarios donde nos relacionamos con nuestros semejantes, donde procuramos 
subsistir, donde, al lado de la razón, se hallan también los afectos y el sentido 
común. El humanista sabe que nuestra presencia en este mundo no puede ser 
un tránsito mecánico y amodorrado del nacimiento hasta la muerte, un paso 
fugaz e inconsciente por episodios y lugares inconexos. Al contrario, el arco 
que describe cada una de nuestras biografías se erige en una vida plena cuando 
está recorrido por las preguntas radicales: ¿quién soy? ¿a dónde voy? ¿por qué 
obro de esta manera y no de otra?

No son estos asuntos que flotan en el aire, sino hitos a los que vuelve una 
y otra vez nuestra larga tradición intelectual. En cada hombre o mujer que 
despierta «al olvidado asombro de estar vivos», como escribió Octavio Paz, 
amanece la filosofía; cada uno de nosotros se hace, pues, esas preguntas en 
algún momento de la existencia. Pero no nos topamos con ellas desde el vacío, 
desarmados. Nos asiste una tradición, un depósito de saberes acumulados que 
espera siempre a quien tenga la audacia intelectual de ir por ellos. 

Las Humanidades es un reducto de conocimientos especializados, pero eso 
no significa que deba ser ajeno a la sociedad entera; de sus saberes, de sus valo-
res, de sus principios emergen una ética y una sensibilidad, la del humanismo, 
y ellas puede ser comunicadas o compartidas. El humanismo es un depósito de 
saberes siempre vigentes, pero es también una forma de vida, una actitud ante 
el mundo, una manera de interpretar la presencia nuestra y ajena. Es así que 



[63]sección especial. la puesta en vilo de las humanidades
Las Humanidades y los Derechos Humanos. Responsabilidad de las Universidades

el humanismo es una profesión de fe en el ser humano como ser ético, animal 
dotado de palabra; zoon legon exon, según la vieja definición de Aristóteles, 
y por tanto un ser que es capaz de discernir lo bueno de lo malo. Sobre esa 
capacidad de discernimiento y sobre esa comprensión integral y fundamen-
talmente ética de «el ser humano» y de sus responsabilidades se fundamentan 
la sensibilidad, la doctrina, la legislación y la acción individual y colectiva en 
favor de los derechos humanos.



[64]

Bibliografía

Aristóteles. La Política. M. García Váldes, Trad. Madrid, Editorial, Gredos.
Francis, Bacon. Novum Organum, Ediciones Folio, 2002.
Heidegger, Martin. Sein und Zeit. Tübingen: Niemeyer, 19. Auflage, 2006.
Hume, D. Ensayos morales, políticos y literarios. C. Ramírez, Trad. Madrid, Trotta, 

2011.
Habermas, Jürgen. Theorie des kommunikaliven Handelns. BandHandlungsrationalität 

und gesellschaftliche Rationalisierung. Suhrkamp Verlag, Frankfurt am Main, 
1981.

Kant, Emmanuel. Kritik der praktischen Vernunft (Kprv). Riga, 1972. 
Levi-Strauss, Claude. Antropología. Somos todos caníbales. A. Blanco, Trad. Buenos 

Aires, Libros Zorzal, 2014.
Lukács, George. Ontología del ser social. M. Ballestero, Ed. Madrid, Ediciones Akal, 

2007. 
Marx, Karl. Textos selectos y Manuscritos de París. Estudio introductorio Jacobo 

Muñoz. Madrid, Editorial Gredos.
Platón. La república. C. Eggers Lan, Trad. Madrid, Editorial Gredos.
Simmel, Georg. El individuo y la libertad. Barcelona, Ediciones Península, 2001.



PRIMERA SECCIÓN
Génesis: Actividad 

Pasividad





[67]

Aspectos de la génesis pasiva y conciencia 
de valor en la fenomenología de Husserl*1

Passive genesis aspects and value consciousness in Husserl’s 
phenomenology

ignacio quepons**2

Universidad Nacional Autónoma de México 
Centro Mexicano de Investigaciones Fenomenológicas 

*  Este artículo fue recibido el 16 de enero de 2017 y aceptado el 1 de octubre de 2017.

**  Correo electrónico: iquepons@gmail.com

Resumen: El artículo señala dos mo-
mentos del desarrollo de la conciencia del 
valor desde el punto de vista de las síntesis 
pasivas envueltas en dicha experiencia. Des-
pués de una breve exposición de los aspectos 
principales de la conciencia del valor, el ar-
tículo sugiere la coherencia entre estos dos 
momentos: 1) las síntesis pasivas de asocia-
ción involucradas en la apercepción sensible 
de los caracteres de valor de un objeto dado, 
y 2) la pasividad secundaria relativa al de-
sarrollo de habitualidades y disposiciones 
afectivas. Al final del artículo se presenta 
un esbozo de descripción fenomenológica 
de una actividad de la vida cotidiana donde 
es posible observar la coherencia entre estos 
dos sentidos de pasividad involucrados en la 
conciencia del valor.

Palabras clave: Pasividad, habituali-
dades afectivas, disposiciones emotivas, 
conciencia de valor.

Abstract: The paper points out two 
moments of the development of the val-
ue-consciousness from the point of view of 
the passive synthesis involved in such expe-
rience. After a brief exposition of the main 
aspects of the value consciousness the paper 
suggests the coherence between these two 
moments: 1) the passive synthesis of associ-
ation involved in the sensitive apperception 
of the value features of a given object, and 
2) the secondary passivity related to the 
development of habitualities and affective 
dispositions. At the end of the paper it is 
presented the sketch of a phenomenological 
description of a common life activity where 
it is possible to observe the coherence be-
tween the two senses of passivity involved 
in the value-consciousness.

Keywords: Passivity, affective habituali-
ties, emotive dispositions, value-conscious-
ness.



Ignacio Quepons[68]

Introducción

El análisis de la génesis pasiva de la conciencia de valor tiene por objetivo mos-
trar cómo la intencionalidad de este tipo de conciencia se desarrolla a través 
de un proceso dinámico que se hace explícito a través del análisis genético1. 
En esa medida, la constitución de los valores, como correlatos de actos inten-
cionales, es también el resultado de un procesual dinámico, con complejos 
horizontes, que involucra los tránsitos de la pasividad a la actividad de la vida 
de conciencia, con sus propios rendimientos y sedimentos habituales en la 
subjetividad2. 

En este artículo sugeriremos la descripción de dos sentidos de pasividad 
involucrados en el desarrollo de la conciencia de valor: 1) la apercepción de 
valor como unidad de los sentimientos sensibles captados como exhibidores 
del valor del objeto en proceso de constitución y 2) la pasividad como síntesis 
de habitualidades que son rendimientos de actividades intencionales que luego 
de su ejecución pasan al fondo de la conciencia. En ambos casos tenemos la 
misma dinámica asociativa: el desarrollo de una conciencia pasiva o de fondo 
que forma un contexto intencional pre-judicativo que, desde el punto de vista 
subjetivo, individualiza a la persona como sujeto moral, y desde el punto de 
vista objetivo, constituye un mundo como horizonte de familiaridad articula-
da, en este caso, en valoraciones que todavía mantienen su validez, aunque no 
estemos vueltos al valor del mundo en actos explícitos.

De este modo, la constitución del valor involucra el desarrollo progresivo 
de diferentes niveles de sentido, desde apercepción sensible de los caracteres 

1  Aunque no nos ocuparemos del tema en detalle en este estudio, por lo menos podemos señalar 
que en la última década de la vida de Husserl aparecen otras investigaciones sobre el tema del valor, 
entre las que destacan los artículos sobre Renovación de 1923 y 1924, así como algunos fragmentos 
manuscritos F I 24, B I 21, A V 21, A V 22. Véase sobre el tema del valor y los aspectos personales 
de la normatividad moral en los manuscritos tardíos de Husserl. Cfr. Crespo, Mariano. «Husserl on 
Personal Aspects of Moral Normativity». En: Ethical Perspectives, 22(4), 2015, pp.709-715.

2  Cfr. Donohoe, Janet. «Genetic Phenomenology and the Husserlian Account of Ethics». En: 
Philosophy Today, 47 (2), 2003, pp.168-170. 



[69]primera sección. génesis: actividad pasividad
Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la fenomenología de Husserl

de valor —Wertapperzeption—3 pre-constituidos en síntesis de la pasividad, 
hasta la toma de posición valorativa en vivencias explícitamente intencionales, 
con carácter de acto. Así, los objetos de valor, se constituyen inicialmente de 
forma pre-dada en vivencias valiceptivas, con sus propios fondos pasivos, y 
posteriormente son captados en conciencia intuitiva de valor y confirmados, 
en una valoración secundaria, gracias al momento de aprobación, en una toma 
de posición activa ante el valor4. Por otro lado, al igual que ocurre con el resto 
de los rendimientos de la vida de conciencia, la ejecución de vivencias valo-
rativas tiene como rendimiento la formación de un sedimento de experiencia 
que se entrelaza con disposiciones de ánimo de fondo — Gesinnungen—5 y se 
manifiesta como convicciones permanentes —bleibende Überzeugungen—6 
que configuran así al yo de los actos como un yo personal7. 

Las síntesis que dan por resultado tanto la unidad pre-dada de lo captado 
como valioso, como unidad de los sedimentos de fondo, no son vividas en 
primer plano, sino que se trata de asociaciones pasivas de primer y segundo 
nivel. En el caso de las convicciones y las disposiciones de ánimo de fondo, 
se trata de formas de habitualidad o capacidades adquiridas que perfilan la 
forma de resolución a partir de anticipaciones relativas a rendimientos de los 
actos que fueron ejecutados en determinados momentos del transcurso de la 
vida y ya no se mantienen activos, o que son herencia, en sentido generativo, 
de las costumbres culturales. Dichas habitualidades conforman un sistema de 

3  A VI 12 II, 96 a.
4  A VI 24, 4a. Véase también Montagová, Kristina. «The Moment of Approval and the 

Constitution of Values in Husserl´s Phenomenology». En: Van der Heiden, Gert-Jan, Novotny, Karel, 
and Römer, Inga, (eds.) Studies in Contemporary Phenomenology, Investigating subjectivity, classical 
and new perspectives, Leiden, Boston, Brill, 2011, p.260.

5  A VI 30, 17a. 
6  Hua. Mat VIII, 310-318.
7  Por último, y especialmente en lo que concierne a los valores del ámbito del bien común, 

donde es relevante la consideración del problema de la objetividad del valor, la constitución objetiva 
requiere la confirmación progresiva de la comunidad intersubjetiva donde el diálogo crítico tiene una 
importancia crucial. Véase en este sentido Loidolt Sophie. «Husserl and the Fact of Practical Reason, 
Phenomenological Claims toward a Philosophical Ethics». En: Santalka, Filosofija, 17(3), 2009, pp.57-
60. Véase también: Carta de Husserl a Walther, Hua Dok III/4, 1920, pp.261-264.



Ignacio Quepons[70]

operaciones no tematizadas y disposiciones a la resolución de acuerdo a cierto 
estilo que predelinean el desarrollo de la actividad intencional, en este caso, 
valorativa. 

En las siguientes páginas, luego de una breve exposición sobre el tema es-
pecífico de la vivencia captadora de valor, o valicepción, señalaré el papel de 
las operaciones intencionales pasivas en el desarrollo de la conciencia del valor 
y sus correlatos. Al final del artículo sugiero, además, a través de un ejemplo, 
un esbozo descriptivo que permite ilustrar las distinciones conceptuales que 
presento a continuación.

La valicepción como vivencia intencional y su correlato 
objetivo

En su obra Investigaciones Lógicas, Husserl sostiene que los actos del senti-
miento y la volición tienen una intencionalidad fundada en actos dóxicos, 
los cuales ofrecen la representación del objeto hacia el cual dirigen su rayo 
intencional8. No obstante, dicho carácter fundante de los actos dóxicos no 
hace del sentimiento y la volición meros derivados de la razón teórica; por el 
contrario, sus predicados son irreductibles a la mera representación objetiva 
del objeto o estado de cosas considerado como valioso, y tienen a su vez sus 
propias formas de cumplimiento, de evidencia9. Así, por ejemplo, la mera ex-
hibición del objeto querido no es suficiente para el cumplimiento del deseo. Si 
digo que quiero ir a la playa y paso en un auto sin oportunidad de bajarme para 
ir a nadar o pasearme sobre la arena, por mucho que la percepción entregue 
el objeto de mi deseo meramente presentado, y que sea ofrecimiento intuiti-
vo de lo deseado mismo, en persona, esta vivencia da el sentido al correlato 
«playa» en una intención significativa, pero no cumple el sentido de la vivencia 

8  Hua XIX, 403. Hua XXVIII,72.
9  Hua XXVIII, 4, 237-238. donohoe, Janet. «Genetic Phenomenology and the Husserlian 

Account of Ethics», p.160.; Cabrera, Celia. «Sobre la racionalidad en la esfera afectiva y su vínculo 
con la razón teórica en la Ética de E. Husserl». En: Revista de Filosofía, 39 (1), p.81.



[71]primera sección. génesis: actividad pasividad
Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la fenomenología de Husserl

volitiva de lo que miento al decir que «quiero ir a la playa». La intencionalidad 
de los actos del sentimiento y la volición, por otro lado, como señala Mariano 
Crespo «no se trata de la intencionalidad «neutral» característica de los actos 
dóxicos, sino de un tipo peculiar de intencionalidad en la que el sujeto se ve, 
por así decir, especialmente «implicado» con su correlato»10. Esto quiere decir 
que el cumplimiento de los actos de sentimiento además involucran tomas de 
posición que comprometen a la subjetividad y su propia representación de sí 
misma con el objeto asumido como valioso en sentido amplio11. 

De este modo, la intencionalidad del volverse del sentimiento hacia el 
objeto asumido como valioso para Husserl involucra, como parte de su cum-
plimiento, la toma de posición emotiva que confirma la valiosidad del objeto 
como algo que no sólo se capta en su valor, sino que se asume para sí mismo 
como valioso. Por otro lado, los valores, en cuanto correlatos de las vivencias 
del sentimiento, no son la expresión de meras apreciaciones subjetivas, sino 
que constituyen sus propias objetividades: los valores. En la medida en que 
los actos de valoración pueden ser expresados en juicios, Husserl cree que es 
posible describir sus propias formas de evidencia, lo cual da lugar a hablar de 
un sentido de objetividad o universalidad para la esfera del valor12.

10  crespo, Mariano. «Husserl on Personal Aspects of Moral Normativity», p.19.
11  Husserl en Investigaciones Lógicas todavía no consideraba los valores como correlatos de 

actos, sino como la expresión de meras tomas de posición subjetivas. Hua XIX, 749. La eventual 
objetivación de dichas tomas de posición, son el resultado de un volverse temático ejecutado por otros 
actos objetivantes que hacen de ellos su «materia intencional» y así los pueden llevar a expresión. En 
el periodo de transición entre 1908 a 1912 que corresponde a la redacción de sus Ideas, y reiterado 
en 1914, cuando repite con ampliaciones su lección de Ética y Teoría del valor, Husserl modifica la 
doctrina de los actos no-objetivantes. Sobre dicha modificación, Montagová, asegura que Husserl 
desarrolló entre 1908 y 1914 una noción amplia de constitución como opción a la superación de la 
aporía a la que hemos referido hace un momento. Esta forma de constitución estaría orientada, según 
Montagová, por un cómo más que hacia un qué. El tipo de intencionalidad que caracteriza por tanto 
a las vivencias afectivas no es la unificación sintética de vivencias trascendentes, la cual, hace posible 
la objetivación, sino un afán dirigido hacia algo (montagová, Kristina. «The Moment of Approval 
and the Constitution of Values in Husserl´s Phenomenology», p.257). Sobre este doble sentido de la 
intencionalidad como «conciencia de» y como «afán» véase Melle, U. «Nature and Spirit». En: Issues in 
Husserl`s Ideas II, Eds. T. Nenon y L. Embree, pp.15-35. Dordrecht, Kluwer Academic Publishers,1996. 

12  Husserl atravesó diferentes etapas en su reflexión en torno a la constitución de un sentido de 
racionalidad para la esfera axiológica, y para algunos autores Husserl fracasó en la fundamentación 
de una axiología objetiva u axiología material «Por un lado Husserl habla de una objetividad de orden 



Ignacio Quepons[72]

La conciencia valorativa constituye la objetividad “axiológica”, de nueva 
índole frente al mero mundo de las cosas, un “ente” de nueva región, en la 
medida en que justo por la esencia de la conciencia valorativa en general 
están predelineadas, como posibilidades ideales, tesis dóxicas actuales que 
ponen de relieve objetividades de un contenido de nueva índole –valores– 
como “mentados” en la conciencia valorativa13.

Husserl, por otro lado, utiliza el concepto de valicepción para referirse a la 
vivencia originaria de carácter afectivo en la cual se constituye el valor de las 
cosas14. Esta experiencia da la pauta, en un momento ulterior, a que una con-
ciencia intuitiva de valor, explícitamente dóxica, capte el sentido objetivo de lo 
valioso en cuanto tal15. 

La conciencia valiceptiva misma, por otra parte, no pre-constituye el valor 
de un solo golpe, sino a través de un desarrollo progresivo de horizontes, anti-
cipaciones y co-menciones en la forma de un relativo nivel de inadecuación de 

superior» (Husserl 1988, 340) y por otro lado él rechaza que el valor sea un correlato objetivo. Por 
un lado, hay una cierta similitud entre la percepción de valor y la percepción externa. Por otro lado, 
el acto de valorar no es la posición de un objeto. Entonces, la descripción fenomenológica del valor 
se concluye al afirmar que se trata de un correlato cualquiera, de un etwas que se relaciona con el ser 
o el no-ser pero que pertenece a otra dimensión. No es nada que exista… Es algo que se sobreañade 
al objeto intencional (Husserl 1988, 340). Tenemos una prueba de este fracaso en la incapacidad de 
Husserl para proponer la axiología material que él quería construir» (Pommier, Eric. (2016) «Aportes 
de la fenomenología de Husserl a la filosofía moral». En: Pensamiento Político, (7), 2016, p.120.). Como 
trataré de mostrar a continuación, no hay tal «fracaso», como sugiere Pommier, sino el desarrollo 
consecuente de la misma idea que no contradice los resultados de la axiología formal inicial (Melle, 
Ulrich. «Husserl´s personalistic ethics». En: Husserl Studies, (23), 2007, pp-1-15). El problema que 
señala Pommier, en realidad debe a una confusión, por lo demás habitual, entre constitución y 
objetivación. En sentido estricto, como Melle señala con precisión «en todas las vivencias intencionales 
se constituyen objetos, pero sólo son objetivantes las vivencias en las que algo objetivo [Gegenständlich] 
viene a ser explícito para la captación [Erfassung]» ( melle, U. «Nature and Spirit»,p.121). Así, como 
veremos a continuación, los actos de valorar constituyen sus propios correlatos, pero no los objetivan, 
es decir, no disponen de sus correlatos como objetos explícitos de una aprehensión. Sobre esta 
diferencia véase también montagová, Kristina. «The Moment of Approval and the Constitution of 
Values in Husserl´s Phenomenology».

13  Hua III/1, 272.
14  Hua IV,12.
15  Hua IV, 10.



[73]primera sección. génesis: actividad pasividad
Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la fenomenología de Husserl

la valicepción16. El despliegue de dichos horizontes, en sentido explícito y tal 
y como ocurre con la percepción, transcurre a través de un complejo de sín-
tesis asociativas que mantienen todavía asidos contenidos de la valicepción y 
constituyen unidades duraderas en la apercepción sensible, a la manera de los 
colores y las formas. La conciencia intuitiva de valor se dirige al núcleo dóxico 
de una objetividad pre-constituida en horizontes de la pasividad.

Apercepción sensible de valor

En algunos de sus manuscritos de investigación de entre 1909 y 191217, Husserl 
hace importantes aclaraciones descriptivas que complementan los aspectos, 
apenas esbozados en el segundo volumen de las Ideas y las lecciones sobre 
Cuestiones fundamentales de Ética y Teoría del valor de 1908 y 1914, sobre 
la experiencia afectiva como reveladora de los valores. En cierto modo, estos 
manuscritos son el testimonio del esfuerzo de Husserl por darle sentido a una 
fundamentación fenomenológica de la axiología material18. 

El asunto básico de esta serie de escritos consiste en la aclaración de la 
captación del valor a partir de su la apercepción de caracteres o aspectos axio-
lógicos en el objeto en paralelo con la apercepción de los contenidos ónticos 
u ousiológicos que determinan el sentido del objeto en cuanto tal. Husserl se 
propone describir los rasgos específicos del sentir valiceptivo frente a la mera 

16  Hua IV, 10.
17  Se trata de manuscritos de investigación redactados entre octubre y noviembre de 1909, 1910, y 

el otoño de 1911 a los que se suman manuscritos de 1912, algunos de ellos son incluso contemporáneos 
de la redacción de las Ideas, —véase la introducción de Schuhmann en Hua III/1, xxv. Recordemos, 
por otro lado, que la primera redacción de Ideas II publicado de forma póstuma en 1952 de acuerdo 
con la última versión de Landgrebe, de 1924 —donde aparece también el tema de la valicepción y su 
relación con la vida afectiva, data de 1912. Un comentario detallado de estos manuscritos se encuentra 
en Melle, Ulrich. «Husserls descriptive Erforschung der Gefühlserlebnisse». En: Breeur, R y Melle, 
U, (eds.). Life, Subjectivity and Art, Essays in Honor of Rudolf Bernet.En: Phaenomenologica, 201, 2012.

18  Hua XXVIII, xxxviii.



Ignacio Quepons[74]

apercepción empírica de los objetos de la percepción, y con ello, sugerir un 
complemento material la doctrina de sus lecciones sobre teoría del valor19. 

En un manuscrito de investigación de 1911, Husserl se confronta a la 
aclaración de la vivencia valorativa a partir de la descripción de lo que aquí 
llama apercepción de valor. ¿Qué quiere decir estar orientado hacia el valor? se 
pregunta. La presencia de algo hermoso no necesariamente despierta alegría 
o placer, sin embargo, cuando contemplo algo bello «no tengo solamente la 
percepción del objeto, sino también la valoración, en la medida en que llevo 
a cabo una apercepción de valor»20. Con la expresión «apercepción de valor» 
Husserl se refiere a la diferencia entre captación de la cosa —Dingauffassen—y 
lo que en el manuscrito llama «Dingwertauffassen» que es una captación del 
valor «cósico», es decir, la captación de las propiedades de valor, en principio, 
relativas a los sentimientos sensibles —Gefühlsempfindungen—. Así, la ale-
gría, por ejemplo, ante lo bello «no es alegría en el mero ser del objeto sino ale-
gría en el ser del objeto de valor»21, por tanto, el valor del objeto debe aparecer 
para que la alegría sea motivada22. 

La vivencia en la cual se vive originariamente el valor es el agrado23; de 
acuerdo a su propia intencionalidad, el agrado hacia el objeto es agrado «por 
su valor», pero en un primer momento sólo es captado en el mero goce o dis-
frute. En un momento posterior, reflexivo, el sujeto se vuelve sobre su agrado 
y confirma, en sentido normativo, si se trata de un agrado fundamentado en 
una apreciación justa del valor. 

Husserl señala, por otra parte, en un manuscrito de 1900, que «el predi-
cado de valor cósico se desarrolla con base en la aprobación»24. En este senti-

19  A VI 30 227a
20  «Ich habe nicht bloss die Wahrnehmung des Objekts, sondern auch die “Wertung”, sofern ich 

Wertapperzeption vollziehe». A VI 12 II/95b.
21  «Nicht Freude ist am blossen Sein des Objekts, sondern Freude am Sein des Wertobjekts» A 

VI 12 II/96b.
22  A VI 8, I, 47.
23  A VI 30, 232 a, Hua XXVIII, 58-64, 99.
24  «Aufgrund der Billigung erwächst das sachliche Predikat wert» A VI 24/7a.



[75]primera sección. génesis: actividad pasividad
Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la fenomenología de Husserl

do, Ulrich Melle25 señala que dicha «aprobación» constituye un sentimiento 
secundario —sekundäres Gefühl— dirigido a la actitud emotiva hacia cierto 
objeto26. La aprobación, por tanto, es una confirmación emotiva en la cual se 
vive la justificación, eventualmente racional, de una vivencia de agrado o des-
agrado hacia lo agradable o lo desagradable. 

Esta doctrina apunta y anticipa el desarrollo genético de la conciencia del 
valor en sus manuscritos de los años veinte y está en la base de las lecciones de 
Introducción a la Ética de 1924. En la medida en que el momento decisivo de 
la constitución de los valores sea la aprobación, la subjetividad no sólo aprueba 
valores, sino que los aprueba para ella misma. En cierto sentido, podríamos 
decir, se aprueba a sí misma y sus acciones en consecuencia en cuanto dirigida 
a ciertos objetos o metas asumidas como valiosas. La aprobación, por tanto, 
no se trata de una mera deliberación racional sobre el valorar «correcto», sino 
especialmente de una decisión, un proyecto personal: «entonces el sujeto ra-
cional» dice Husserl, «no experimenta [erfärt] el valor, sino que se decide por 
él. O también, no me siento meramente incitado o «sigo» la inclinación mo-
mentánea o casual, sino que me confirmo como sujeto libre»27.

Los análisis genéticos28, por otra parte, ofrecen la posibilidad de describir la 
pre-constitución de las unidades de sentido a través de síntesis de asociación 
a lo largo de la corriente temporal como fundamento de las aprehensiones 
explícitas. En este caso, el complejo de sentimientos sensibles involucrados en 

25  Melle, Ulrich. «Husserls descriptive Erforschung der Gefühlserlebnisse», p.63.
26  Cfr. Ms. A VI 12 II, 100b.
27  Das vernunftige Subjekt „erfährt” nicht den Wert, sondern „entscheidet” sich für ihn. Oder 

auch: ich bin nicht bloß affiz iert und „folge“ der momentanen oder gewohnheitsmäßigen „Neinung“, 
sondern ich betätige mich als „freies“ Subjekt“. Ms. A VI 30, 91 a.

28  Ya desde 1917, Husserl trabajaba en lo que años después de forma explícita llamará 
método fenomenológico «genético», el cual tendrá como resultado una apreciación dinámica de la 
intencionalidad, en cierta medida diferente del modelo mereológico-formal de análisis intencional de 
acuerdo con sus relaciones de fundación, el llamado «método estático». Sobre el lugar de los análisis 
genéticos en el desarrollo de la filosofía madura de Husserl véase Welton, Donn. «The systematicity of 
Husserl´s Transcendental Philosophy: from Static to Genetic Method». En: Welton, Donn (ed). The 
new Husserl, a critical reader, Studies in Continental Thought, Bloomington y Indianapolis, Indiana 
University Press, 2003, 225-288.



Ignacio Quepons[76]

la valicepción, están vinculados a lo largo de la exhibición del objeto valioso 
en unidades duraderas captadas como caracteres que exhiben la valiosidad del 
objeto en apercepciones de valor. Los vínculos asociativos involucran afecta-
ciones y el despertar de sedimentos de experiencia, de acuerdo con las pautas 
indicadas en los Análisis sobre las síntesis pasivas o Experiencia y Juicio29. No 
obstante, el paso de la pre-constitución de la unidad del valor en el mero 
agrado sensible a la confirmación del valor en la aprobación, tiene sus propios 
rendimientos que pueden ser analizados en sentido genético. 

De la génesis pasiva de la conciencia del valor a la 
constitución progresiva de la subjetividad moral

En lo que concierne al acto de valoración, una vez que la conciencia intui-
tiva de valor está dirigida explícitamente al valor en cuanto tal, lejos de ser 
un acto aislado que determina a su objeto como resultado de una vivencia 
momentánea, supone también el fondo de una disposición anímica duradera 
—bleibende Gesinnung—30. Husserl desarrolla esta perspectiva en diferentes 
manuscritos de principios de la década de los veintes, y será un aspecto central 
de su producción posterior31. No obstante, el programa de la génesis del juicio 
axiológico apenas es esbozado en las lecciones de Introducción a la Ética de 
1920/2432 donde, si bien encontramos un tratamiento explícitamente genético 
de la teoría del valor, Husserl presenta la cuestión a través de una exposición 
crítica del desarrollo de la ética en la historia de la filosofía. El discurso deja 
de lado la exposición de la teoría del valor a partir de la axiología formal y la 

29  Véase por ejemplo, el paralelismo de los análisis sobre la pasividad en la esfera de los actos 
objetivantes con respecto a la esfera del sentimiento en Hua XXXI, 3-9.

30  Ms. A VI 30, 12b «So ist auch ein Werten, ein Schönwerten, an einer Sache Gefallen haben, 
nicht nur ein momentaner Akt, sondern eine bleibende Gesinnung»

31  Sobre el lugar de los análisis genéticos en el desarrollo de la filosofía madura de Husserl véase 
welton, Donn. «The systematicity of Husserl´s Transcendental Philosophy: from Static to Genetic 
Method», pp.255-288.

32  Hua XXXVII.



[77]primera sección. génesis: actividad pasividad
Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la fenomenología de Husserl

estructura de los actos intencionales a favor del desarrollo de una subjetividad 
personal como núcleo de la formación del sentido moral33. 

La serie sucesiva de afectaciones del sentimiento que forman unidades du-
raderas, incluso disposiciones del ánimo y convicciones sobre el valor de las 
cosas puede ser producto de la mera inclinación, o en el lenguaje de Husserl, 
de motivaciones inmanentes, o puede dar lugar a motivaciones estrictamente 
racionales. Como mencionamos antes, la constitución efectiva de los valores 
requiere un compromiso libre de decisión por el valor pre-constituido en la 
valicepción. Para Husserl este momento es el que hace posible hablar de la 
renovación en sentido moral: el camino de la vida auténtica, que se gobierna a 
sí misma en perspectiva de valores aclarados racionalmente34.

Esta apreciación supone el desarrollo de análisis genéticos concernientes al 
desarrollo del yo personal como sustrato de habitualidades y unidad de con-
vicciones duraderas. En el borrador de una carta de 1920 dirigida a Gerda 
Walther, Husserl sugiere lo que bien podría considerarse un esbozo del aná-
lisis genético —bajo el título de análisis constitutivos desde el punto de vista 
histórico— donde aparecen algunas pautas importantes que permiten vincular 
esta cuestión con el tema de la génesis de la conciencia del valor.

En esta carta Husserl señala que el juzgar no sólo tiene como correlato 
el juicio, sino que la ejecución del juicio se mantiene como una convicción 
permanente por parte del sujeto que juzga, mientras sea de la misma opinión 
o no haya olvidado lo que ejecutó. Así, todas las vivencias determinan al yo 
a la manera de convicciones de diferente grado35, las cuales, van formando 
un trasfondo manifiesto en la forma de hábito personal. Este trasfondo tiene 
como correlato la comprensión del mundo circundante como un horizonte de 
lo conocido. 

33  En los artículos sobre renovación, publicados en la revista Kaizo, Husserl, con la impronta 
de una decidida influencia de Fichte (Donohoe Janet. «Genetic Phenomenology and the Husserlian 
Account of Ethics», p.163) insiste en la idea de la ética como desarrollo individual y la posibilidad de 
una renovación racional de la cultura, en sentido moral, como tarea de la filosofía. Hua XXVII, 3-124.

34  Hua XXV, 33 ss.
35  Hua Dok, III/4, 261.



Ignacio Quepons[78]

Este mundo señala en modos respectivos de cognoscibilidad, con los respec-
tivos sistemas de percepciones ocurridas, apariciones en las que el yo esboza 
un hábito, el cual caracteriza al yo, y al mundo en su estructura total, con 
todas sus posibilidades abiertas, señaladas para el yo en un hábito típico, las 
posibilidades habituales36.

Estas convicciones y trasfondos habituales no son exclusivos de la esfera 
judicativa, sino que también las valicepciones tienen su efecto en la subjeti-
vidad al formar hábitos de valor37. Como podemos observar en el siguiente 
pasaje, Husserl presenta una descripción muy semejante a la de sus manus-
critos tempranos sobre los niveles de constitución desde las sensaciones y la 
apercepción cósica, y la constitución de sentimientos pasivos, sensaciones con 
carácter afectivo y apercepciones de valor que constituyen el valor concreto de 
la cosa valiosa.

Así como los datos de sensación ajenos al yo apercepciones cósicas se erigen 
como tejido dóxico y constituyen la mera naturaleza ajena al yo, así se cons-
tituyen los sentimientos pasivos, que confieren a los datos de sensación ca-
rácter emotivo (“Significado” [Bedeutung] valiosidad), y son constituidas 
cosas de sensación concretas38.

Esta presentación es consistente tanto con la descripción de las lecciones 
de Lógica trascendental como con otros manuscritos de investigación de Hus-
serl de 1918/2039 donde la constitución del valor aparece como el resultado 
de un dinamismo que involucra la formación progresiva del sentido afectivo 
desde los complejos asociativos del estrato sensible. Así, de acuerdo con Hus-
serl, un contenido sensible afecta sentimentalmente al yo en la pasividad, y así 

36  Hua Dok, III/4, 263.
37  Hua Dok III/4, 263.
38  Hua Dok, III, 4, 263.
39  Ms. A VI 30.



[79]primera sección. génesis: actividad pasividad
Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la fenomenología de Husserl

pre-constituye el correlato de la valicepción, exhibido a través de caracteres de 
valor. Con el despertar del interés, y el consecuente volverse afectivo se desta-
ca el contenido no sólo como objeto de atención, sino de interés emotivo que 
capta lo valioso a partir de un campo u horizonte pre-dado40. La consecución 
de experiencias sucesivas alimenta la determinación de un estilo personal de 
valorar, una forma habitual de apreciación basada en la formación progresiva 
del «tener algo por valioso». Con ello, se proyectan metas y acciones en con-
secuencia con esas metas. No obstante, como hemos señalado, la auténtica 
confirmación del valor de lo asumido como valioso es la aprobación, que es 
un acto. La serie sucesiva de actos de aprobación no sólo están unidos por la 
corriente de vivencias, sino que ellos mismos no sólo confirman en cada caso 
el valor, sino que a su vez confirman, a la manera de un horizonte, el contenido 
aprobado antes. Es así como se forman las convicciones duraderas en la confir-
mación que, en última instancia, es elección y compromiso activo con el valor.

En esta medida podemos concluir cómo los dos sentidos de pasividad in-
volucrados en la constitución genética del juicio de valor son coherentes entre 
sí, y permiten dar cuenta del fondo de pre-dación de los valores que supone la 
valoración activa, y el consecuente compromiso con el valor. En primer lugar, 
1) la pasividad primaria relativa al estrato más elemental de las síntesis de 
asociación enlaza contenidos sentimentales de la vida de conciencia captadas 
como apercepciones sensibles de valor junto con otras afectaciones del orden 
del sentimiento e impulsos, es así como se despierta el interés, y eventualmen-
te, el consecuente volverse hacia el valor. El volverse puede ser simplemente 
volverse con agrado hacia el valor sin una conciencia intuitiva del valor en 
sentido explícito, o un volverse, en el mismo agrado, que explicita el valor por 
el cual lo agradable resulta objeto de disfrute. Por otro lado, tenemos la pasivi-
dad secundaria o de nivel superior relativa a las síntesis que dan por resultado 
habitualidades y convicciones permanentes en la subjetividad. Esta es resulta-
do del rendimiento de actividades que luego de su ejecución ceden su paso a 
otras actividades de la conciencia que forman, en la pasividad, complejos de 

40  Véase también, Hua XXXI, 4-14.



Ignacio Quepons[80]

asociación que tienen por resultado fondos afectivos, disposiciones del ánimo 
y habitualidades valorativas.

Por otro lado, en este mismo contexto, tenemos otro sentido de pasivi-
dad relativo a la «tenencia mundo» —Welt-haben—, la cual ofrece el mundo 
mismo como campo de experiencia ya dotado de una significatividad valora-
tiva que en sentido amplio podríamos llamar el valor del mundo de «cada uno 
de nosotros», de su propia circunstancia41.

Esbozo descriptivo: el papel de la pasividad en el 
desarrollo de la costumbre, el hábito, la convicción de 
valor y el tránsito a la vida activa

Todo despertar de un sentimiento tiene sus horizontes relativos a dispo-
siciones habituales de los sujetos de valor, predisposiciones derivadas de la 
costumbre y nuestras propias convicciones de valor. Así, incluso el desarrollo 
de una posición crítica, racional ante un determinado valor, supone una cohe-
rencia con síntesis de motivación inmanente originado en síntesis pasivas de la 
vida afectiva42. Por otra parte, el trabajo de la fenomenología es precisamente 
hacer explícita la teleología inmanente, y en cierto sentido anónima, oculta, de 
la motivación afectiva y reorientarla de acuerdo con el ideal de la razón, que 
coincide, en el ámbito moral, con una decisión personal 43.

Para ilustrar los momentos de la génesis del sentido del valorar, con énfasis 
en el papel de la pasividad, sugeriremos a un ejemplo de la vida cotidiana. El 
bebedor habitual de café aprende no sólo a distinguir cómo le gusta que le 
sirvan el café, sino que desarrolla un hábito de tomar café a cierta hora de la 
mañana o de la tarde. El aroma del café no sólo despierta asociaciones pasivas, 

41  Hua, XV, 133.
42  Cfr. Hua IV, 265 ss.
43  Hua IV, 268. Cfr. Melle, Ulrich. «Husserl´s personalistic ethics», p.11; crespo, Mariano. 

«Husserl on Personal Aspects of Moral Normativity». Ethical Perspectives.;. Loidolt Sophie. «Husserl 
and the Fact of Practical Reason, Phenomenological Claims toward a Philosophical Ethics», pp.57-60.



[81]primera sección. génesis: actividad pasividad
Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la fenomenología de Husserl

sino que incita el interés, y eventualmente el volverse, no sólo hacia el café, que 
reconoce como tal —frente a otras bebidas —44, sino a la tendencia, el antojo 
precisamente por una taza de café. Esta inclinación no está motivada por la 
sed, que en principio cumpliría cualquier otra bebida, sino por un deseo de 
beber café. La acción consecuente con la inclinación por el café está orientada, 
no sólo por una motivación inmanente, el deseo o incluso la «necesidad» de 
beber café, sino por una convicción por el valor del café. 

El bebedor habitual de café encuentra «su café» agradable por el sabor, por 
su aroma, o porque le parece que le sienta bien beberse una taza. Si proce-
demos a la descripción del sentido de esta experiencia tenemos que el placer 
por beber café, por otro lado, no es la mera vivencia momentánea, sino que 
es el resultado de un complejo de acoplamiento entre vivencias y sedimenta-
ciones45. El placer de beber café cumple intenciones vacías que anticipan no 
sólo el sabor específico, el aroma —como cualidades objetivas del café, que 
permiten reconocerlo—, sino que también captan ese sabor y ese aroma ya 
como estímulos agradables, placenteros, y coherentes con el sedimento de sen-
saciones agradables que tuvo antes. Las sensaciones de placer y la corriente de 
bienestar que acompaña el disfrute de la taza de café se mantienen en el fondo 
de la atención, pues el bebedor de café puede estar más bien vuelto hacia las 
noticias que lee en el periódico, a la conversación con sus amigos, o en sus 
propios pensamientos. Así, por ejemplo, una mano escribe sobre el papel; la 
atención está dirigida a lo que se escribe, el trazo de la pluma sobre el papel 
también está en un fondo relativo de atención, y al mismo tiempo tenemos el 
fondo de la disposición afectiva, y las direcciones prácticas, hacia la taza de 
café como algo ahí listo para ser tomada con la otra mano, y darle un trago de 
cuando en cuando. A cada trago de café le corresponde un cierto disfrute con 
su respectivo horizonte de síntesis en la pasividad, su corriente de afectaciones 

44  Una descripción genética de la percepción de la taza de café puede encontrarse en el lúcido 
ejemplo de Donohoe, Janet. Husserl on Ethics and Intersubjectivity: from Static and Genetic 
Phenomenology, University of Toronto Press, 2016, pp.25ss.

45  Véase la descripción, por cierto, con el mismo ejemplo del café, de Crowell, Steven. 
Normativity and Phenomenology in Husserl and Heidegger, Cambridge University Press, 2013, pp.38 ss.



Ignacio Quepons[82]

y evocaciones, que son afectaciones de agrado y no sólo de la exhibición de las 
características sensibles del café.

Eventualmente puede volverse activamente hacia el sabor del café, ponde-
rar de forma explícita su sabor y entonces el volverse es ya un estar vuelto con 
agrado al café por su sabor. En este punto la atención se desplaza hacia el café y 
el agrado preconstituido en la vivencia valiceptiva es objeto de una conciencia 
explícita intuitiva de valor. Este momento activo tiene como rendimiento el 
desarrollo de una habitualidad de orden afectiva, que se manifiesta en la pro-
gresiva disposición a beber café, más o menos a la misma hora del día, y sobre 
todo estar dispuesto a recibir el sabor del café con agrado.

Incluso en el caso de las formas meramente intuitivas y nada sofisticadas 
como el gusto por un poco de azúcar, por la canela o el piloncillo —frente a 
quien distingue acidez, si el café está más o menos tostado, el posible tipo de 
grano— forman parte de las síntesis de asociación vinculadas a la habitualidad 
valorativa que predelínean las formas de cumplimiento del antojo de quien 
gusta de beber café.

En un momento dado el bebedor de café puede volver no sólo sobre la 
vivencia momentánea de disfrute, sino a su capacidad valorativa de ponde-
rar el café y su gusto por el café; entonces se vuelve sobre esta disposición, 
que constituye un aspecto permanente de su personalidad, por así decir, y la 
enuncia: me gusta el café. Este gusto, además, es por el café con determinadas 
características, no cualquier café, sino el de cierta región, cierto tipo de café, 
molido de tal o cual forma, a cierta temperatura, etc. Esta enunciación puede 
corresponder con el desarrollo progresivo de la convicción, donde el valor del 
café no es sólo del café, sino que es un valor elegido para su vida. No falta 
quien diga que no puede vivir sin café, por exagerado que resulte. Natural-
mente puede tratarse de una adicción, pero si ese fuera el caso, podría sentir 
el estímulo de la cafeína para satisfacer su inclinación y no es así —al menos 
no para el caso de la vivencia de agrado por el café—: lo que el sujeto quiere es 
beber café con toda la significación axiológica que eso implica.

Hasta ahora hemos esbozado las líneas de descripción, en sentido retros-
pectivo, de las síntesis de pasividad que soportan la vivencia activa dirigida 
hacia el agrado por beber una taza de café. Inmediatamente después señalamos 



[83]primera sección. génesis: actividad pasividad
Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la fenomenología de Husserl

algunos niveles de la activación de las operaciones intencionales implicadas en 
un agrado, y una valicepción que ya entregaba el café como algo que se tiene 
por valioso, pero sin la toma de posición que en sentido estricto tiene como 
consecuencia la decisión por el valor. Tomar posición por un valor, como 
hemos dicho, es decidir y decidirse por él. 

No obstante, ¿hace patente todo esto el valor efectivo del valor? ¿de esta 
descripción se sigue que es deseable beber café? Para Husserl, el momento de 
la constitución objetiva de un valor requiere, en principio, la confirmación 
efectiva del valor, en este caso de beber café que, si bien está pre-constituida en 
la valicepción, que aprehende sensaciones de placer asociadas en complejos de 
síntesis que dan lugar a habitualidades, disposiciones de ánimo y costumbres 
que conforman una unidad de sentido no ingrediente de la corriente de sensa-
ciones de placer, nada de eso confirma, todavía, el valor del café en cuanto tal. 

Así, por ejemplo, luego de una visita al médico por una dolencia, nuestro 
bebedor habitual de café puede llegar a la conclusión de que quizá no sea tan 
buena idea seguir tomando café. Pondera su salud, y su valor, que en sentido 
estricto es condición de posibilidad del disfrute en general, y en particular del 
café, y se da cuenta de que el valor de su salud es más importante que el valor 
del café. De acuerdo con la así llamada ley de absorción del valor, «lo mejor» 
absorbe a lo meramente bueno, sin negar el valor de lo anterior. Así, el sujeto 
que tiene al café por algo valioso, luego de reparar en los eventuales daños a 
su salud, se decide por beber menos café, aunque le guste. Aquí, como señala 
Husserl, tenemos la afirmación de una voluntad libre sobre la mera motivación 
inmanente que, sin dejar de reconocer los derechos de su inclinación afectiva 
por el café, revierte la ponderación positiva por el café y desaprueba su valor a 
favor del valor superior de su salud. A partir de aquí ya no sigue solamente la 
motivación inmanente, sino una motivación racional, y su dirección hacia el 
valor no es una mera inclinación, sino una decisión libre.

Con todo lo anterior espero haber mostrado los momentos de pasividad 
que intervienen en el desarrollo de la conciencia del valor, y su eventual ilus-
tración a partir de un esbozo descriptivo de la vida cotidiana.



[84]

Bibliografía

Cabrera, Celia. «Sobre la racionalidad en la esfera afectiva y su vínculo con la razón 
teórica en la Ética de E. Husserl». En: Revista de Filosofía, 39 (1), 2014a, pp. 73-94.

Cabrera, Celia. «El Carácter científico de la Ética en Husserl: de Disciplina Especial a 
Doctrina Normativa Universal». En: Revista Filosofía UIS, 13(1), 2014b, pp.75-96.

Crespo, Mariano. «Husserl on Personal Aspects of Moral Normativity». En: Ethical 
Perspectives, 22(4), 2015, pp.709-715.

crowell, Steven. Normativity and Phenomenology in Husserl and Heidegger, 
Cambridge University Press, 2013.

Donohoe, Janet. «Genetic Phenomenology and the Husserlian Account of Ethics». 
En: Philosophy Today, 47 (2), 2003, pp.168-170.

Donohoe, Janet. Husserl on Ethics and Intersubjectivity: from Static and Genetic 
Phenomenology, University of Toronto Press, 2016.

Drummond, John, J. «Moral objectivity: Husserl´s sentiments of understanding». En: 
Husserl Studies, 12(2), 1995, pp.165-183.

Drummond, John. «Respect as a Moral Emotion: A Phenomenological Approach». 
En: Husserl Studies, 22(1), 2006, pp.1-27.

Ferrer, Urbano; Sánchez, Sergio. La ética de Edmund Husserl. Thémata/Plaza y 
Valdés, 2011.

Hart, James. «Axiology as the Form of Purity of Heat, a reading of Husserliana 
XXVIII». En: Philosophy Today,34,1990, pp.206-221. 



[85]primera sección. génesis: actividad pasividad
Aspectos de la génesis pasiva y conciencia de valor en la fenomenología de Husserl

Edmund, Husserl. Erste Philosophie (1923/4). Zweiter Teil: Theorie der phänomenolo-
gischen Reduktion. Edited by Rudolf Boehm. The Hague, Netherlands: Martinus 
Nijhoff, 1959. (Hua VIII).

Edmund, Husserl. Phänomenologische Psychologie.  Vorlesungen Sommersemester. 
1925. Edited by Walter Biemel. The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1968. 
(Hua IX).

Edmund, Husserl. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Nachlass. 
Dritter Teil. 1929-35. Edited by Iso Kern. The Hague, Netherlands: Martinus 
Nijhoff, 1973. (Hua XV).

Edmund, Husserl.Aufsätze und Vorträge. 1911-1921. Mit ergänzenden Texten. Edited 
by Thomas Nenon and Hans Rainer Sepp. The Hague, Netherlands: Martinus 
Nijhoff, 1986. (Hua XXV).

Edmund, Husserl. Vorlesungen über Ethik und Wertlehre.  1908-1914. Edited by 
Ullrich Melle. The Hague, Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 1988. (Hua 
XXVIII).

Edmund, Husserl. Aufsätze und Vorträge. 1922-1937. Edited by T. Nenon H.R. Sepp. 
The Hague, Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 1988. (Hua XXVII).

Edmund, Husserl. Aktive Synthesen: Aus der Vorlesung ‘Transzendentale Logik’ 
1920/21. Ergänzungsband zu ‘Analysen zur passiven Synthesis. Edited by Roland 
Breeur. The Hague, Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 2000. (Hua XXI). 

Edmund, Husserl. Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester 1920 und 
1924. Edited by Henning Peucker. Dordrecht, Netherlands: Kluwer Academic 
Publishers, 2004. (Hua XXXVII).  

. Edmund, Husserl. Experiencia y Juicio. Redacción y Edición de Ludwig Landgrebe. 
México, unam, 1980.

Iribarne, J. De la ética a la metafísica. Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional, 
2007.

Loidolt, Sophie. «Husserl and the Fact of Practical Reason, Phenomenological Claims 
toward a Philosophical Ethics». En: Santalka, Filosofija, 17(3), 2009, pp.57-60.

Melle, U. «Nature and Spirit». En: Issues in Husserl`s Ideas II, Eds. T. Nenon y L. 
Embree, pp.15-35. Dordrecht, Kluwer Academic Publishers,1996. 

Melle, Ulrich. «Husserl´s personalistic ethics». En: Husserl Studies, (23), 2007, 
pp-1-15.



Ignacio Quepons[86]

Melle, U, (eds.). Life, Subjectivity and Art, Essays in Honor of Rudolf Bernet. En: 
Phaenomenologica, 201, 2012.

Montagová, Kristina. «The Moment of Approval and the Constitution of Values in 
Husserl´s Phenomenology». En: Van der Heiden, Gert-Jan, Novotny, Karel, and 
Römer, Inga, (eds.) Studies in Contemporary Phenomenology, Investigating sub-
jectivity, classical and new perspectives, Leiden, Boston, Brill, 2011, p.260.

Moran, Dermot. «Edmund Husserl´s Phenomenology of Habituality and Habitus». 
En: Journal of the British Society for Phenomenology, 42 (1), 2011, pp.53-77.

Peucker, Hennig. «From Logic to the Person: An Introduction to Edmund Husserl´s 
Ethics». En: The review of Metaphysics, 68 (2), 2008, pp. 307-325.

Pommier, Eric. «Aportes de la fenomenología de Husserl a la filosofía moral». En; 
Pensamiento Político, (7), pp.111-126. 

Roth, A.  Edmund Husserls ethische Untersuchungen.  Den Haag: Martinus Nijhoff, 
1960.

Vicuña, Emilio. «Horizonticidad y tipicidad en la praxis y proto-praxis husserliana». 
En: Anuario Filosófico, 43 (3), 2013, pp. 565-592.

Walton, Roberto. «Facetas de la corporalidad en la ética husserliana». En: Eidos, re-
vista de Filosofía de la Universidad del Norte, 21, pp.237-259.

welton, Donn. «The systematicity of Husserl´s Transcendental Philosophy: from 
Static to Genetic Method». En: Welton, Donn. The new Husserl, a critical rea-
der, Studies in Continental Thought, Bloomington y Indianapolis, Indianapolis 
University Press, pp. 255-288.



[87]

Dación y saturación*1

¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica 
fenomenológica?

Givenness and saturation 
What do phenomena study metaphysics phenomenology?

Germán Vargas Guillén**2

Universidad Pedagógica Nacional 

*  Este artículo fue recibido el 14 de enero de 2017 y aceptado el 24 de abril de 2017.

**  Correo electrónico: gevargas2@hotmail.com

Resumen: Artículo que demuestra 
cómo es posible realizar una fenomenolo-
gía de temas metafísicos, tales como Dios, 
el Otro y el arte. De la misma manera, el 
texto apunta a exponer la posibilidad que 
tiene la ética de ser la filosofía primera. En 
último término, una metafísica de corte fe-
nomenológico se encarga de anarquizar el 
sentido sobre lo trascendente y la trascen-
dencia. Para lograr estos propósitos, el texto 
se divide en tres partes. En la primera parte, 
se da una breve explicación de los asuntos 
de la metafísica y cómo éstos se pueden 
fenomenologizar. En la segunda parte de 
la distinción entre filosofía primera y filo-
sofía segunda y cómo la filosofía primera 
necesariamente deviene en ética. Finalmen-
te, en el tercer momento, se ofrecen unos 
lineamientos generales de la metafísica 
fenomenológica con base en Eugen Fink 
según la cual la metafísica, como juego de 
despliegue de los unos con los otros, se 
torna ética del reconocimiento; y, por eso 
mismo, principio metafísico anárquico de 
deconstrucción y de destrucción de la tota-
lidad; es aspiración a la infinitud del otro. 

Palabras clave: Filosofía primera, filo-
sofía segunda, ética, juego, inmanencia.

Abstract: The article presents how it is 
possible to make a phenomenology of meta-
physical topics, such as God, the Other and 
art. In the same way, the text exposes the 
possibility that ethics has to be the first phi-
losophy. Ultimately, a phenomenological 
metaphysics is responsible for deconstruct-
ing the meaning of the transcendent and 
transcendence. To achieve these purpos-
es, the text is divided into three moments. 
The first one, it explains briefly the issues 
of metaphysics and how they can be phe-
nomenologized. The second one, it makes a 
difference between first philosophy and sec-
ond philosophy and how first philosophy 
becomes in ethics. Finally, it gives general 
guidelines of phenomenological metaphys-
ics based on Eugen Fink according to which 
metaphysics becomes an ethics of recog-
nition; and, for that reason, the anarchic 
metaphysical principle of deconstruction 
and destruction of the totality; it is an aspi-
ration to the infinity of the other.

Keywords: First philosophy, second 
philosophy, ethics, game, immanence.



Germán Vargas Guillén[88]

I

Si el ser humano deviene un problema “metafísico”, un problema especí-
ficamente filosófico, entonces él está en cuestión como ser racional, y si se 
cuestiona su historia, entonces se trata del “sentido”, se trata de la razón en 
la historia. El problema de Dios contiene manifiestamente el problema de 
la “razón absoluta” como fuente teleológica de toda razón en el mundo, del 
“sentido” del mundo. Naturalmente también la pregunta por la inmortali-
dad es una pregunta racional, así como también la pregunta por la libertad. 
Todas estas preguntas “metafísicas”, concebidas en sentido amplio, las es-
pecíficamente filosóficas en el habla corriente, sobrepasan el mundo como 
universo de las meras cosas. Lo sobrepasan precisamente como preguntas 
que apuntan a la idea de la razón1.

Nuestra pregunta central es: ¿cómo avanzar en la investigación metafísica sin 
abandonar la fenomenología? En último término: ¿cómo hacer metafísica sin 
substancializar aquello que se indica —tode ti— o que sirve de referente a la 
investigación? Según la indicación de Husserl, la metafísica se ocupa de «las 
preguntas» que «sobrepasan», dice, el «universo de las meras cosas». Hay, 
entonces, un principio de excedencia que constituye lo metafísico. En este sen-
tido, esas «meras cosas» refieren, fenomenológicamente, lo dado; en cambio, 
lo metafísico tiene el carácter de lo puesto. Entonces, es necesario indagar: ¿qué 
es lo dado y qué es lo puesto en la aparición del fenómeno2 que se caracteriza 
como metafísico?

Desde luego, hay «un mundo en verdad existente»; pero igualmente este 
mundo sólo deviene porque hay una subjetividad que le da sentido. Incluso, 
se puede establecer una suerte de ecuación: a mayor dación, menor saturación; 
mientras, a menor dación, mayor saturación.

1  Krisis § 13, p. 52. 
2  Aquí sólo pretendo ir unos pasos adelante respecto a lo que obtuve en la investigación titulada: 

Vargas Vargas Guillén, Germán. «El noema del fenómeno saturado». En: Individuación y anarquía. 
Bogotá, Aula de Humanidades, 2014, pp. 213-230.



[89]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

La dación está asociada a la percepción, al percepto; la saturación a la ima-
ginación, la fantasía, la imagen de fantasía. Los ejemplos que se pueden traer 
a colación son muchos. Cuando se está frente a la obra de arte, en pasividad, 
antiguas percepciones soportan la dación actual; pero, el sentido de la obra es 
efecto de la saturación. En cambio, cuando se halla frente a un espacio nuevo—
digamos, una oficina, un apartamento, un paisaje— para quien lo experi-
menta, con todo y el trasfondo de pasividad que permite la dación de sentido 
presente viviente, prima la actividad y en ella la donación, esto es, estamos ante 
el primado de la percepción.

Ahora bien, ¿qué pasa con los fenómenos, si así se los puede llamar, de 
los cuales se ocupa la metafísica fenomenológica? Aquí estamos frente a dos 
problemas. Por un lado, es preciso decidir una dirección en la cual se asume 
el título metafísica; pero, por otro lado, se requiere una caracterización de los 
fenómenos, si es que son tales, de los cuales se ocupa esta disciplina.

Como se sabe, la voz «metafísica» —tanto para Husserl como para Heide-
gger— son «la cruz del filósofo». Es un hecho que la voz viene una y otra en 
la fenomenología. Unas veces se usa para desvirtuar aspectos dogmáticos de 
la tradición; es esta vía en la cual, al cabo, se habla de «metafísica tradicional». 
Entre tanto, es la expresión para señalar que hay «problemas últimos», en unos 
casos; y, en otros, «problemas primeros» relativos al sentido, al horizonte his-
tórico, a la experiencia radical de la facticidad.

La metafísica, de Aristóteles a nosotros, se hace la pregunta por la realidad, 
por la estructura del ser de lo real. La fenomenología, con toda su valoración 
de la subjetividad, no desecha lo que ha cribado esa tradición. Entonces, ¿cuál 
viene a ser la diferencia entre fenomenología y metafísica? En síntesis, la pri-
mera se pregunta por la manera como se da el mundo —el ente, las regiones 
ónticas; lo real, el ser; etc.— al sujeto; la segunda pregunta por el ser mismo 
del mundo. Sin la primera, la segunda carece de fundamento, de sentido; sin la 
segunda, todo conocer termina en habladuría, en charlatanería.

Ahora bien, los fenómenos de los que se ocupa la metafísica exceden la ex-
periencia inmediata. Sean casos, el mundo, la realidad, el ser, Dios; también 
la obra de arte, el amor, el sentido de la experiencia religiosa. No es que no se 



Germán Vargas Guillén[90]

tenga vivencia de estos fenómenos, la hay; no obstante, ello exige la saturación. 
Y en la base de ésta se encuentra, radicalmente, la pasividad. 

Del mundo, la realidad y del ser: sólo experienciamos fragmentos, indicios: 
el mundo familiar, el escolar, el social, etc.; la realidad de nuestro cuerpo, de 
nuestra mesa de trabajo, de nuestra calle, etc.; el ser propio, el de los demás, 
el de una comunidad, etc. Sobre la variedad de datos individuales —el tode ti, 
que opera como x noemática— o «unitarios» se constituye, en pasividad, la 
«multiplicidad» que engloba, estructuradamente, en y por «lo uno». El tránsito 
de la multiplicidad a la unidad es efecto de la síntesis pasiva. En actividad sólo 
podemos experimentar x mundo, x realidad, x ser concreto o ente; pero dar el 
paso a la abstracción general es efecto de la síntesis pasiva que permite, activa-
mente, nombrar lo excedente.

Excedencia y saturación son dos operaciones que se complementan mutua-
mente. La primera ocurre en síntesis pasiva, la segunda es efecto de desplegar 
en síntesis activa la abstracción que incluye la variedad de manifestaciones —
de mundo, de realidad, de ser— en una unidad que se experimenta como efec-
tivamente dada; aunque es, a su vez, efecto de la constitución.

¿Qué decir, entonces, de Dios como fenómeno? Puedo hacer fenomenolo-
gía de la experiencia que tengo de él, pero no de él mismo3. Su darse puede 
acontecer como ausencia, también como presencia; su modo más simple es el 
que aparezca como algo que me puede ser indiferente. Puedo tener experien-
cia de él en el mismo orden en que tengo la vivencia de la nada. Puedo llegar 
a comprenderlo como el fin último, en el sentido teleológico de la existencia; 
o como el principio fundamental en la serie regresiva de las causas; o puedo 
experimentarlo como fuente de la experiencia ética. Puedo aislar su darse a mi 
experiencia; o puedo, en efecto, aislarlo de todo ámbito de mi experiencia fe-
noménica. No obstante, aunque sea sólo por la tradición, ya entra en el marco 
de mi experiencia. Hay enunciados sobre Dios; hay experiencias relativas a 
Dios que pueden ser evidenciadas en la «soledad del alma»; hay, en fin, rela-
ción con Dios en la experiencia con los otros, en la experiencia intersubjetiva.

3  Digamos: de sus «atributos». Estos, al cabo, son «postulados» que van más allá de la experiencia 
efectivamente dada.



[91]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

Además de Dios, hay más —más, muchísimos más— fenómenos de los que 
cabe tener experiencia y que son de la índole de la metafísica. ¿Cómo accedo 
al otro? Puedo postularlo —asumiendo que tiene o está compuesto por «atri-
butos»—, pero esto no significa que lo conozco, ni que tengo acceso a él. Antes 
bien, su proximidad se abre en la distancia de la «infinitud». En la experiencia, 
al otro lo conozco por indicios; su presencia no sólo es un «aparecer», sino 
que tiende a abrir a lo «inaparente» e incluso a lo «invisible». La «visibilidad» 
de lo «invisible» —supuesta o explicitada bien como excedencia o como satu-
ración— es efecto del paso de la pasividad a la actividad; el otro, que se me da 
pasivamente desde mi nacimiento, por un efecto tenaz de la voluntad: vuelvo 
a ponerlo como lo que no se me da inmediatamente, aunque esté ahí en mi 
entorno —Unwelt—. Puedo, incluso, en pasividad llegar a amar al otro, pero 
¿cómo?, ¿por qué?, ¿para qué?

Así, la cercanía o la distancia con los otros, su presencia o su ausencia, no 
son necesariamente «amor» u «odio»; no porque los otros entren en el campo 
de mi experiencia, eo ipso, los amo o los odio. Hay actos ponentes —exceden-
tes, saturantes— mediante los cuales los elevo conscientemente al estatus de 
mi prójimo, a mi hermano, a mi amada, etc. Pero en esas experiencias, una y 
otra vez, se pone en duda, por ejemplo, qué significa amar: ¿un estar cerca de 
la experiencia de sentido del otro?, ¿un reconocimiento de su ser como con-
dición de posibilidad de realización de mi ser en el mundo?, ¿un esperar que 
el otro lleve a plenitud las más íntimas aspiraciones de su ser y un alegrarme 
cuando lo logra y un entristecerme cuando se falla a sí mismo, cuando falla con 
respecto a la radicalidad de su yo?

En la variedad de fenómenos de los que se tiene una experiencia de exce-
dencia o de saturación, metafísicamente considerados, también queda en vilo: 
¿Qué hace que algo sea considerado «arte» en mi experiencia estética? Hoy 
ya no preguntamos: ¿qué hace que algo sea «bello» para mí? La característica 
fundamental de lo que denominamos arte radica en que personal o colectiva-
mente le asignamos ese valor. Lo estético es una región del orden valorativo. 
Valoramos lo que enfrentamos, no sólo lo manipulamos o lo describimos. Sin 
embargo, ¿cómo adquieren las cosas determinados valores que no dependen 
de «la cosa misma», sino del punto de vista del observador?



Germán Vargas Guillén[92]

Ahora bien, en la variedad de fenómenos que se dan en la experiencia meta-
física —esto es, excedente, saturante—, que se pueden —por su cualidad de fe-
nómenos— fenomenologizar, siempre se puede remitir a Dios: ¿es el fenómeno 
último; o, antes bien, el primero? En todo caso, queda en suspenso la respuesta 
a la pregunta: ¿de dónde viene el valor de ser de Dios, de lo bello, del ser, de la 
realidad, del mundo? Con independencia de cómo se responda la pregunta, se 
exige el darse de un haber previo, de un haber mundo —Welthabe—.

Empero, el que haya mundo —y en él experiencia de ser, de realidad, de 
Dios— está posibilitado por la preeminencia del yo, de su carácter referencial, 
de su despliegue: para que se dé mundo se exige partir de un quién que dé 
sentido a lo que se le presenta como entorno, incluso como hylé. Se puede, 
entonces, afirmar que el yo deviene en «acontecimiento epistemológico».

II4

Veamos ahora el contraste entre lo último—excedente— y lo primero—satu-
rado— en la descripción fenomenológica. Una vez ha devenido el sujeto en 
«acontecimiento epistemológico» —fundamento que fundamenta—, ¿cómo 
sostener la validez de la ética como filosofía primera? A sabiendas de que en 
ésta el primero es el otro. ¿Puede la ética, en cuanto filosofía primera, prescin-
dir de la idea de Dios como trasfondo? Y, aún más, la conversión de la filosofía 
primera en ética ¿exige un fundamento último, Dios? Para responder estas 
cuestiones se requiere dar un paso atrás, un paso previo; poner en evidencia 
que los problemas últimos que se plantea el ser humano son problemas metafísi-
cos. Estos problemas son del orden de la existencia, de la historia, de Dios, de la 
«razón absoluta», de la inmortalidad, de la libertad. A diferencia de los proble-
mas últimos, la fenomenología se ocupa de los primeros, de la filosofía primera, 
son: los de la subjetividad —que sólo es lo que es en intersubjetividad—, los 

4  En este y en el parágrafo siguiente retomo y desarrollo la exposición que realizamos con Mary 
Julieth Guerrero Criollo en: Vargas Guillén, Germán., y Guerrero, Mary. «La puesta en vilo de las 
humanidades: juego y resistencia». Revista Colombiana de Educación, (72), 2017, pp. 39-63.



[93]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

de su constitución —que es inherentemente temporal, vivida en pasividad y 
en actividad—.

Por mor de la brevedad, sólo voy a referir la compleja relación que hay 
entre filosofía primera y filosofía segunda en la fenomenología de E. Husserl 
siguiendo la lúcida exposición de László Tengelyi5. ¿Qué es, para Husserl, la 
filosofía primera? Digámoslo en una sola frase: la fenomenología trascendental; 
esto es, el conocimiento racional de la subjetividad que, a su vez, es la región de 
las regiones6. Según la exposición de Tengelyi:

Ante todo Husserl considera la fenomenología trascendental (configurada 
eidéticamente) como “filosofía primera”. A la “filosofía primera” así conce-
bida Husserl opone la metafísica como “filosofía segunda” en el sentido de 
una ciencia fundamental de la realidad7.

Mientras la primera da cuenta de la emergencia de la experiencia de senti-
do—polo noético—, la segunda alude a lo dado mismo —polo noemático—. Se 
puede sintetizar diciéndolo así: la filosofía primera da cuenta de la constitución 
subjetiva-intersubjetiva del sentido —del sujeto mismo, de la intersubjetivi-
dad; del ser de: la realidad, del mundo, de Dios, de la inmortalidad—, la filo-
sofía segunda da cuenta del ser, de la estructura de(l) ser— de la realidad, del 
mundo, de Dios, de la inmortalidad—. De ahí que Tengelyi enfatice:

Husserl […] cuestiona y revisa la oposición entre la fenomenología trascen-
dental, fundamentada eidéticamente como “filosofía primera”, y la metafí-
sica de la facticidad como “filosofía segunda”. Surge así una manera nueva 
de comprender la relación entre eidos y factum. Resultará claro que en las 

5  Tengelyi, László. «La fenomenología como filosofía primera». En: Devenires, XI (21), 2010, pp. 
115-131. 

6  Vargas Guillén, Germán., y Congote, Lina. «La región de lo espiritual. Individuo, 
Individuación». En: Germán Vargas y Wilmer Silva (Eds.). La región de lo espiritual. En el centenario 
de la publicación de Ideas I de E. Husserl. Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional, 2013, pp.167-184.

7  Tengelyi, László. «La fenomenología como filosofía primera», p.116.



Germán Vargas Guillén[94]

cosas del mundo “las posibilidades preceden las realidades”, pero en el caso 
del yo trascendental esta relación se invierte por fuerza. El yo se muestra 
como “un factum absoluto, imborrable”, y a la vez el eidos se destaca como 
dependiente de este factum.8

¿Por qué este énfasis? Al menos, porque sólo hay sentido subjetivo de 
mundo toda vez que hay, en efecto, un mundo en verdad existente; de éste 
sólo se puede dar cuenta desde la experiencia subjetiva, pero tal experiencia 
remite y reenvía a ese mundo en verdad existente. Por eso concluye, Tengelyi, 
siguiendo a Husserl:

Se debilita así la diferenciación tajante entre la fenomenología trascenden-
tal como “filosofía primera” y la metafísica de la facticidad como “filosofía 
segunda”. La edificación de la fenomenología entera depende de determina-
dos proto-hechos o estructuras de la facticidad.

En lo esencial se trata de cuatro proto-hechos: a) El yo como proto-factum 
parece tener la primacía, pero viendo las cosas de cerca se descubre que a este 
yo corresponden más estructuras fácticas, las cuales cuestionan tal primacía.

b) Una de estas estructuras fácticas es la tenencia del mundo (Welthabe) por 
parte del yo.

c) En otro texto de la misma época se habla de la circunstancia de que cada 
yo trae consigo intencionalmente el otro, la “interioridad del ser-el-uno-
para-el-otro” (Füreinandersein) como un ser-el-uno-en-el-otro intencional 
(intentionales Ineinandersein), llamado simplemente “el proto-hecho ‘me-
tafísico’”. El hecho de un ser-el-uno-en-el-otro intencional cuestiona la pri-
macía del yo, incluso más que el hecho de la tenencia del mundo. Cuando 
se califica el hecho intersubjetivo como el proto-hecho metafísico, se quiere 

8  Ibid., p.117.



[95]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

decir que proporciona el marco general donde encuadran todos los demás 
proto-hechos. Esto concierne sin más al yo como proto-factum. Del hecho 
del ser-el-uno-en-el-otro intencional concluye Husserl: “No sólo no soy 
solus ipse, ningún absoluto concebible es solus ipse […]”. Así Husserl dice 
inequívocamente que un yo trascendental sólo es concebible en el marco 
de un ser-el-uno-en-el-otro intencional. Algo parecido vale para la tenen-
cia del mundo. El mundo, que el yo tiene, nunca se restringe a la esfera de 
propiedad de un sujeto singular; más bien el mundo supone siempre co-su-
jetos (Mitsubjekte), con los cuales el yo mantiene un ser-el-uno-en-el-otro 
intencional.

d) El cuarto proto-hecho, puesto de relieve por Ludwig Landgrebe, es la te-
leología de la historia (Geschichtsteleologie), la cual no sólo es mencionada 
a principio de la década de 1920, sino además en textos posteriores, y en 
algunos casos Husserl la vincula con una peculiar idea de Dios. También esta 
teleología de la historia presupone una comunidad intersubjetiva9.

La metafísica como filosofía segunda exige un retroceso al sujeto como su 
fuente de sentido; y es ahí donde aparece el Otro, con su rostro y su reclamo; 
es éste el que funda la ética como filosofía primera. Como quiera que se la 
comprenda, la metafísica plantea el estudio de una región del ente —hombre, 
arte, conocimiento, etc.; mundo, realidad, ser—; mientras la ética como filo-
sofía primera da cuenta de la subjetividad dadora de sentido y, por eso, es la 
región de las regiones. La ética describe y descubre la subjetividad del Otro 
como fuente de sentido, como subjetividad dadora de sentido y por eso es 
filosofía primera. La ética es, en primera instancia «relación de sentido»10. Ahí 
es cuando se observa que la esencia de lo humano es esenciar, es devenir; y, 
en ningún caso, una estructura rígida que permita reducir el ser humano a 
«animal racional», a «animal que se sonroja», «animal con lenguaje», etc.

9  Ibid., pp. 218-219.
10  Levinas, Emmanuel. Humanismo del otro hombre. Trad. Daniel Enrique Guillot, España, Siglo 

XXI de España editores, 1974. 



Germán Vargas Guillén[96]

Emmanuel Levinas en El humanismo del otro hombre comprende que el 
problema del humanismo recae en la relación entre la experiencia, el significa-
do, el sentido y el Otro. Al examinar la relación entre experiencia, percepción 
y significación, que son los cimientos de la constitución del mundo cultural, se 
reconoce que es la subjetividad —radical, en pasividad: «Pasividad más pasiva 
que la pasividad unida al acto, la cual aspira al acto de todas sus potencias»11— 
la principal fuente dadora de sentido. Sin embargo, ésta no se despliega de 
manera solipsista y no puede ser sin el Otro12, sin lo Otro. La ética como filoso-
fía primera reconoce que sin el Otro no puede haber despliegue de ser. Antes 

11  Ibid., p.13. Hay que tener en cuenta que en: Vargas Guillén, Germán. «Pasividad: constitución 
e individuación». En: Marcela Venebra y Ignacio Quepons (Eds.). La experiencia que somos. Metafísica, 
fenomenología y antropología. México, Centro Mexicano de Investigaciones Fenomenológicas, 2016b, 
pp. 77-92. He expuesto la duda sobre la relación de Levinas con Ideas II de Husserl; sobre todo en 
vista de la pasividad, tal y como emerge en esta obra. De lo que no cabe duda es de la importancia que 
Levinas le dio al título pasividad. Al respecto ver: Hofmeyr, Benda. Radical Passivity. The Netherlands, 
Springer, 2009. 

12  ¿Qué hace el yo trascendental con respecto al yo empírico? ¿Cómo opera el uno con respecto 
al otro? En síntesis, el yo empírico en su fluir tiene una experiencia patética de la existencia; el 
trascendental lo toma como objeto de contemplación, primero; y, luego, como objeto de reflexión. No 
sólo ve qué hace, en descripción estática, sino que reconstruye cómo, en descripción genética, se ha 
constituido hasta llegar a ser como es, no sólo en términos de Ideas, valores, actitudes; sino también en 
usos: tamaño, talla, flexibilidad, etc. No se puede decir mecánicamente que «el que piensa bien, obra 
bien»; pero sí es posible prever que la reflexión del yo trascendental no sólo propicia comprensión — de 
o sobre el empírico—, sino que desde ella es posible al menos trazar nuevas vías de acción — proyectos, 
planes, acción estratégica, puntos de vista para la «negociación» con el otro, con los otros, en el mundo 
de la vida social, económico y cultural—. Aquí de lo que se trata es de comprender la constitución 
de la persona, de la personalidad y sus posibilidades de abrir mundo, desde luego, se puede hacer 
una descripción de y para cada quién, pero también se apunta a las estructuras más generales de la 
intersubjetividad. ¿Tiene esto que ver con el ascenso a la generalidad? ¿Con la racionalización que, a su 
turno, deviene tras el desencantamiento del mundo? Es tal vez la posibilidad de la crítica desde la teoría 
de la acción comunicativa al proyecto de formación en el sentido hermenéutico que toma Gadamer de 
Hegel. Ver: Habermas, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa. Trad. M. Jiménez Redondo. Madrid, 
Trotta, 2014, p. 230. 

La profesión: ¿cómo se transmuta la ética —con su base religiosa-soteriológica— en formas de vida de 
la profesión? Esta transmutación consiste en ver cómo la profesión no es más un sentido de salvación. 
Con ello deviene un sentido, si se quiere, secularizado de la ética, aplicada al trabajo, y en relación con 
los otros, con los miembros de los colegios profesionales. 

¿Cómo se da el paso del ascenso a la generalidad (Hegel) —que implica un modelo religioso de o para 
la formación— a un estilo de vida orientado por una racionalización de la profesión en el mundo de la 
vida social y político?

Esta manera de pensar y sobre todo de enfrentar la profesión seculariza el llamado ascenso a la 
generalidad.



[97]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

de ser un ser para la muerte, soy un ser para el Otro, que es quien posibilita 
y crea todos mis horizontes de realización. La ética es, en primera instancia, 
«relación» con el Otro, con lo Otro y con los significados que constituyen el 
mundo cultural; además, ella es el polo fundante que cuestiona, desideologiza 
o reconoce lo diferente, lo que se sale del orden de las cosas, de las jerarquías, 
de la totalidad de los significados y de la ideología.

Desde la relación ética se potencian los significados de la realidad y desde 
allí es desde donde se devela o desencubre el sentido de la «humanidad». Si los 
significados que se instalan en la cultura surgen de la experiencia ‒que a partir 
de la percepción y de la toma de conciencia de sí, del sujeto reflexivo, se crean 
sobre el mundo‒, entonces ésta ‒la significación‒ es limitada; el significado y 
el sentido de la realidad también. A través de la experiencia, el sujeto capta en 
la percepción datos que, a partir de signos y metáforas, significan; no obstante, 
la significación es más pobre que la percepción. Significamos menos de lo que 
percibimos y por ello el sentido no se agota. Requerimos considerar lo otro, 
lo ausente, lo diferente, lo que se escapa a la reducción dentro de la mismidad 
de la totalidad.

La humanidad no está atrapada en los significados de una cultura, en la 
historia, ni en una época determinada. Al contrario, en los contenidos perci-
bidos como datos hay fugas de sentido que más allá de su aparición ‒más bien 
en su ausencia‒, confieren significación13. La metafísica surge, pues, para otro 
tiempo, más allá de la inmediatez, del determinismo y de la necesidad que 
condicionan por completo el pensar. La metafísica relativa al «otro», se refiere 
a éste en cuanto está completamente ausente y presupone la responsabilidad en 
todas las configuraciones del mundo actual.

La metafísica exige volver a la «huella» y «obra» para transformar el mundo 
extraño en alteridad. Por un lado, la huella en la cultura «es la inserción del 
espacio en el tiempo, el punto en el que el mundo se inclina hacia un pasado 
y un tiempo […] es la presencia del que, hablando propiamente, no ha estado 

13  Levinas, Emmanuel. Humanismo del otro hombre, p.18.



Germán Vargas Guillén[98]

jamás aquí, del que siempre es pasado»14. En esa dirección, «el otro es un puro 
agujero en el mundo. Procede de lo absolutamente Ausente»15. El papel de la 
reflexión es, entonces, hallar el sentido que se instaura en una ética devenida 
metafísica del Otro, para el Otro: del que ha sido excluido, marginado, invi-
sibilizado16. Así, esta metafísica considera lo intempestivo porque irrumpe en 
las significaciones predominantes y, a partir de la subjetividad creadora, de la 
libertad de la subjetividad, se convierte en alteridad. 

Ni las cosas, ni el mundo percibido, ni el mundo científico permiten volver 
a encontrar las normas del absoluto. Como obras culturales, están bañadas 
por la historia. Pero las normas de la moral no están embarcadas en la histo-
ria y la cultura. Tampoco son islotes que emergen de ellas ya que hacen posi-
ble toda significación, también la cultural, y permiten juzgar otras culturas17. 

Desde la ética, la responsabilidad precede metafísicamente a la libertad. Y 
esta responsabilidad es, de todos modos, «pasividad radical de la subjetividad 
con la que recuperamos la noción de «una responsabilidad que desborda la 
libertad» (cuando sólo la libertad debería poder justificar y limitar las respon-
sabilidades)»18. ¿Por qué? En último término, porque la libertad es, con mayor 
o menor grado de claridad, una toma de conciencia metafísica de las propias 
posibilidades; de la intervención de la voluntad y de la toma de decisiones 
ante las mismas; de un querer que motiva la acción. En cambio, en pasividad19, 

14  Ibid., pp. 79-80.
15  Ibid., p. 73.
16  Cabe recordar, sólo de paso, que en Totalidad e infinito Levinas insiste en que el Otro se 

manifiesta en el pobre, la viuda, el huérfano, el extranjero; pero el Radicalmente Otro es un reclamo 
que viene de lo Alto, del Altísimo. Ver: Guillén, Germán. Individuación y anarquía. Bogotá, Aula de 
Humanidades, 2014.

17  Levinas, Emmanuel. Humanismo del otro hombre, p. 71.
18  Ibid., p.102.

19  ¿Remite la distinción pasividad-actividad a un dualismo? Lo dado en pasividad en algún momento 
previo ha sido constituido activamente; pero se le llama «pasiva» a cualquier dación o donación que 
toma el carácter de trasfondo — o background— que no sólo sirve de referente para la comprensión 



[99]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

oscuramente, inconsciente o preconscientemente, incluso sin quererlo, todo 
cuanto se decide es, a su turno, algo de lo cual cada quien se hace cargo; así 
«[…] [e]s la responsabilidad desbordando la libertad, es decir, la responsa-
bilidad por los otros. Es huella de un pasado que se niega al presente y a la 
representación, huella de un pasado inmemorial»20. En último término, la 
responsabilidad revela metafísicamente lo que cada quien es y hace, el modo 
como se hace cargo de sí, de los otros, del mundo.

En este contexto, dada la transformación de la ética en filosofía primera, la 
función de la metafísica consiste en hacer brillar el sentido más allá de las sig-
nificaciones, éstas toman valor a partir de la totalidad como indicio; pues, «la 
significación —en tanto que totalidad iluminadora y necesaria a la percepción 
misma— es un ordenamiento libre y creador»21. En la totalidad y en la mul-
tiplicidad existen obras culturales —como cuadros, poemas, melodías— que 
han sido creadas a partir del pensar anterior a la función de la significación; y, 
en ese sentido, la desbordan. Este desbordar la totalidad se constituye desde el 
gesto creador de la subjetividad, es decir, sobre la evocación de obras culturales 

actual, sino que se puede, una y otra vez, revivificar en distintas funciones que comprenden el sentido 
del darse fenoménico actual, y desde allí permite la configuración de un nuevo sentido a la experiencia 
presente-viviente, para tematizar lo que se ha naturalizado. 

Las Ideas, los conceptos y, en la mayoría de los casos, las nociones se viven en y como trasfondo de 
pasividad. Por ejemplo, las Ideas de lo varonil, de la masculinidad, del género se viven activamente en 
pasividad. ¿Cómo se relaciona uno con otros, varones o mujeres? ¿Cómo se valoran entre ellos: gestos, 
actitudes, comportamientos? Todo esto más que una reflexión activa, actual, actuante, es o se vive como 
comportamiento. Incluso esta panoplia pasiva, desde o en pasividad, orienta anónimamente, cómo se 
ama, cómo se acoge al otro, cómo se despliega, se pliega o repliega, la subjetividad en sus relaciones 
con el otro. Por eso es posible sostener que lo más importante de la experiencia de mundo se vive en 
pasividad. Ver: Vargas Guillén, Germán. El deseo y la formación. Bogotá, Aula de Humanidades, 
2016ª, p. 9. 

Ahora bien, todo lo que se da en pasividad llegó a ser constituido activamente: cada quien aprende 
o se comunica o constituye sus “valoraciones” de los negros, de las mujeres, del poder, de la humildad; 
etc. En este sentido, se mantiene y se preserva la tesis: «¡Conocer es reconocer!». Entonces, no se puede 
aceptar la presunción de que se trata de una disyuntiva: pasividad-actividad, más bien, si se quiere, 
una y otra son dos caras de una misma moneda. Sólo que el Otro, el radicalmente Otro, se da como un 
trasfondo de pasividad desde el cual lo tengo que retrotraer para explicitarlo en el reclamo que me hace 
su ser-en-el-mundo; esto es, la radicalidad de su rostro.

20  Levinas, Emmanuel. Humanismo del otro hombre, p. 104.
21  Ibid., p.28



Germán Vargas Guillén[100]

previas, en función del advenimiento de lo inédito, de lo inesperado. Es este 
advenimiento el que incluye lo oculto, lo marginado, lo invisibilizado; en con-
secuencia, crea una visibilidad que incluye.

La pregunta por el sentido busca lo inédito, lo todavía-no, en un mundo 
que traspase las huellas humanas y que no falsee la identidad de las significa-
ciones; en fin, un mundo puro de toda ideología22.

Nuestra tesis es que la metafísica trae a la reflexión el resto, lo olvidado, 
lo último y el fundamento, esto es, la subjetividad, lo primero; se orientan a 
desplegar una visibilidad en y sobre lo que se ha invisibilizado. La metafísica 
—a ética como filosofía primera, en fin, la filosofía; la literatura, la pintura, la 
danza, la música, la arquitectura, en fin, el arte— suspende la pretensión de 
cientificidad —que no de rigor o de estrictez— y pone en despliegue el des-
ocultamiento de lo humano, la visibilización del invisibilizado.

III

Las acciones en la vida cotidiana están encadenadas al fin último, que inde-
pendientemente de cómo se interprete, conduce el trabajo serio de la vida. 
El ser humano, a diferencia de las plantas o los animales, se pregunta por el 
sentido de su existencia, «queremos comprender para qué estamos en la tierra. 
Es una pasión inquietante la que lleva al hombre a la interpretación de su vida 
terrena: la pasión del espíritu»23. Estas preguntas y el deseo de «hacer la tarea» 
mueve el trabajo humano y con ello aparecen múltiples interpretaciones res-
pecto al fin último. «Encontramos también, como rasgos característicos del 
proyectivo estilo de vida humano, la inquietud, la precipitación, la atormenta-
dora incertidumbre»24. En todo esto se inserta el juego de una manera peculiar 
que merece consideración, pues el juego es diferente a esta forma futurista de 

22  Ibid., p.116.
23  Fink, Eugen. «Oasis de la felicidad. Pensamientos para una ontología del juego». En: Cuaderno 

23. Trad. Elsa Cecilia Frost. México, Universidad Autónoma de México, 1966, p.13. 
24  Ibid., p.14.



[101]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

concebir la existencia, no se ubica en la cadena de los fines, no se preocupa por 
la interpretación que de la felicidad se tiene, más bien es como un «oasis de 
felicidad», que refleja de una manera peculiar la estructura de la existencia25.

Hay múltiples razones por las que se pueden considerar el juego y el ocio 
como lugares por excelencia de la resistencia. El análisis realizado por Eugen 
Fink permite comprender el fenómeno lúdico y el despliegue de modos de ser 
de la vida humana bajo la estructura del juego o el despliegue del juego según 
la estructura de la vida humana. El juego no es marginal al trabajo y a la vida 
seria aunque así se le considere. Las antítesis «trabajo-juego», «juego y serie-
dad» no reflejan el impulso vital de la fuerza con la que se promueve el juego. 
El juego es un fenómeno vital y como tal todos hemos tenido experiencia de 
éste. Cada individuo despliega modos de ser en los distintos momentos del 
juego que acontece en las dimensiones temporal, intersubjetiva y de gozo. Hay 
máquinas de producción de juguetes a gran escala y una industria del juego y 
del deporte de alcance mundial. Hay campos de juego, estadios, costumbres 
lúdicas nacionales e internacionales, etc.

En el juego no sólo se desarrolla un simple gozo de la acción lúdica, su rea-
lización refleja un trato interpretativo de la vida humana que acontece en un 
horizonte comunitario y es como un «oasis de felicidad que nos sale al encuen-
tro en nuestra brega por la felicidad»26. El juego es un fenómeno existencial 
que tiene relación no sólo con lo imaginario, con lo temporal —«el juego nos 
regala presente»—, con el impulso creador y con la alegría que se busca, es 
también relación con el otro, con el juguete y con la apariencia; se convierte en 
una metáfora del mundo, «el juego humano es la acción simbólica de un hacer 
presente sensiblemente el mundo y la vida» 27.

De vez en cuando el hombre tiene que librarse del yugo del trabajo, librar-
se una que otra vez de la presión de la brega tenaz, sacudir el peso de los 

25  Ibid., p.14.
26  Ibid.
27  Ibid.



Germán Vargas Guillén[102]

negocios, desligarse de la estrechez del tiempo dividido para tener un trato 
más laxo con el presente28.

El juego aparece no sólo como ocio y gozo frente a la vida y a los ideales de 
vida que buscan la «felicidad», independientemente de la interpretación que 
de ésta se tenga. En el despliegue temporal del juego acontece la alegría y se 
busca, se propone prolongarla y también se programa, pero no se reflexiona 
sobre ella. El individuo en el juego no está reflexionando directamente sobre el 
mundo o sobre su felicidad, pero tampoco está determinado por fuerzas ajenas 
a lo que es él. El juego es, también, un parecer entre la irrealidad y la realidad: 
«prácticamente vivimos en el juego»29.

En el capitalismo tardío de Occidente, que lo captura todo biopolíticamen-
te mediante el mercado30, el sentido último de la metafísica es el reconocimien-
to del Otro —en y desde la Radicalidad del Otro—, en una puesta más allá del 
mercado, en las márgenes, con actos innovadores de resistencia, una y otra 
vez. Esto implica pensar la metafísica, contemporáneamente, desde la restan-
cia, la alteridad, el excluido, siempre que no se ideologice y, en consecuencia, 
que se lo reconozca en actitud desencubridora y anárquica. Y, desde luego, 
esto es un juego, que implica ocio, que parte «del contacto colectivo con el pró-
jimo»31, en y para «el goce de la acción lúdica»32. Se trata de un «juego humano 
[…] profundo y secreto [,] […] adulto»33 que ofrezca «un oasis infrecuente» a 
la «huida incesante»34 en que él vive.

28  Ibid., p.8.
29  Ibid., p.7.
30  Cf. Vargas Guillén, Germán. Fenomenología, formación y mundo de la vida. Saarbrücken, 

EAE, 2012. 
31  Fink, Eugen. «Oasis de la felicidad. Pensamientos para una ontología del juego», p.7.
32  Ibid., p.8.
33  Ibid., p.10.
34  Ibid., p.15.



[103]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

La reivindicación del juego como resistencia, se halla «gozosamente […] 
movido en sí con alegría, alado»35, hasta desplegar en el juego mismo el senti-
do36 que permita constituir una «comunidad lúdica»37. Ahora bien, propio del 
juego es que tenga siempre como polo recíproco no sólo al Otro, sino también 
al juguete38. Éste puede ser o no artificial39. En todo caso, en el juguete radica 
el carácter mágico del juego40. No hay juego en el que no haya «papeles de los 
jugadores, […] papeles alternativos de la comunidad lúdica, […] obligatorie-
dad de la regla de juego, […] significación del juguete»41. Aquí se despliega «el 
elemento de la libertad»42.

Se juega siempre con otros. Se puede capturar el juego hasta hacer de él una 
patología —ludopatía, con ludópatas—. Se puede capturar el juguete, hasta 
volverlo un dispositivo de captura de la subjetividad; y, entonces, reducir el 
juguete a un valor de cambio.

O, en y desde la resistencia, se trata de jugar al juego que en cada momento 
realiza la existencia: en el trabajo, en la lucha, en el amor, en la muerte. Si se re-
torna al juego, a su inmanencia, se rompe con la seriedad del negocio y se llega 
al oasis de la felicidad: el juego. También en el trabajo, sin la trascendencia de 
los afanes, se entra en juego: con los otros, con el sentido que unos y otros dan 
al paso de las horas; ni qué decir en el amor: se juega una y otra vez hasta poder 
hallarse ante el sentido de sí y del Otro, en la confluencia de sus existencias. Y 
las batallas, el sentido agonal de la experiencia de mundo, son serias porque las 
jugamos en serio, y les damos un sentido. Y es la muerte el juego último, que 
tomado con seriedad, como juego, pierde su trascendencia porque se muestra 

35  Ibid., p.17.
36  Ibid., p.18.
37  Ibid.
38  Ibid., p.19.
39  Ibid., p.20.
40  Ibid.
41  Ibid., p.21.
42  Ibid., p.23.



Germán Vargas Guillén[104]

inmanentemente, como lo que, sin más, irremediablemente pasa en el juego 
de la vida.

Eugen Fink invoca tanto a Heráclito como a Nietzsche, pues indica43: el 
curso del mundo es un niño que juega; este mundo, eterno juego del artista 
y del niño. Y cierra su análisis al señalar, novotestamentariamente, que «no 
podremos entrar en el reino de los cielos, si no nos hacemos como niños»44. 
¿Qué es, pues, la resistencia que ofrece y se abre desde el juego? En último 
término, la íntima responsabilidad de abandonar la seriedad de «la teología 
política, que funda en el Dios único la trascendencia del soberano, y la teología 
económica, que la sustituye con la idea de una oikonomia, concebida como un 
orden inmanente —doméstico y no político en sentido estricto— tanto en la 
vida política como humana»45.

El juego, las reglas de juego, son cosas humanas; no son cosas divinas. De 
hacer vida esta verdad es de lo que se trata cuando se apunta a la ontología del 
juego como fundamento de la existencia, pues «la apertura a otros jugadores 
posibles está ya implícita en el sentido del juego»46; el juego siempre exige «un 
jugador real, si ha de tratarse de un real y no sólo pensado. Además, es esencial 
el momento de la regla de juego»47.

Pero, ¿dónde es que se funda la resistencia, en el juego? En síntesis, el hecho 
de que «la regla de juego no es una ley. La obligación no tiene carácter inmu-
table. Aun dentro del curso de la acción lúdica podemos cambiar las reglas, 
si contamos con el consentimiento de los compañeros de juego»48. Este es el 
corazón de la resistencia que abre el retorno a lo primero, a la metafísica: las 
reglas —que no son leyes— son inmanentes al juego, a la interacción de los 

43  Ibid., p.29.
44  Ibid., p.30.
45  Agamben, Giorgio. El reino y la gloria. Para una genealogía teológica de la economía y del 

gobierno. Trad.Antonio Gimeno Cuspinera. Valencia, Pre-Textos, 2008, p.13.
46  Fink, Eugen. «Oasis de la felicidad. Pensamientos para una ontología del juego», p.18.
47  Ibid., p.19.
48  Ibid.



[105]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

jugadores en el juego; y siempre se pueden redefinir. La seriedad del juego —
que se oculta con la presunta seriedad de los negocios, del trabajo— radica en 
que los que intervienen siempre se pueden habilitar como críticos, deconstruc-
tores, anárquicos frente al orden establecido.

Metafísicamente considerado: la resistencia, el juego como resistencia, lo 
que enseña es que el status quo es un mero efecto y que siempre, en todas las 
circunstancias, las cosas pueden ser de otra manera. El juego es el principio 
anárquico, metafísico, que descubre que todo puede ser puesto en discusión; 
incluso el juego mismo.

La metafísica, que busca desplegar la experiencia de mundo, es el juego 
que deliberadamente procura el acceso al Otro, al Radical Otro, en su misterio 
e inagotabilidad. La metafísica renuncia a todo proyecto positivista —en las 
ciencias, en del derecho, en el arte, etc.— de instauración de una «ley» que 
impere como único esquema de relación con el otro. La metafísica, como juego 
de despliegue de los unos con los otros, se torna ética del reconocimiento; y, 
por eso mismo, principio metafísico anárquico de deconstrucción y de des-
trucción de la totalidad; es aspiración a la infinitud del otro.



[106]

Bibliografía

Agamben, Giorgio. El reino y la gloria. Para una genealogía teológica de la economía y 
del gobierno. Trad.Antonio Gimeno Cuspinera. Valencia, Pre-Textos, 2008. 

Fink, Eugen. «Oasis de la felicidad. Pensamientos para una ontología del juego». 
En: Cuaderno 23. Trad. Elsa Cecilia Frost. México, Universidad Autónoma de 
México, 1966. 

Foucault, Michel. Las palabras y las cosas. Una arqueología de las ciencias humanas. 
Trad. Elsa Cecilia Frost. México, Siglo XXI editores, 1974. 

Foucault, Michel. Las palabras y las cosas. Bs.As., Siglo xxi, 1966/1968, en español.
García Márquez, Gabriel. Cien años de soledad. Bogotá, Edición de la Real Academia 

Española; Norma, 2007.
Habermas, Jürgen. La lógica de las ciencias sociales. Madrid, Tecnos, 1988.
Habermas, Jürgen. Teoría de la acción comunicativa. Trad. M. Jiménez Redondo. 

Madrid, Trotta, 2014. 
Hofmeyr, Benda. Radical Passivity. The Netherlands, Springer, 2009.
Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. 

Trad. Julia V. Iribarne. Buenos Aires, Prometeo Eds., 2008. (Krisis).
Kant, Immanuel. Fundamentación de la metafísica de las costumbres. Crítica de la 

razón práctica. La paz perpetua. Trad. F. Rivera Pastor. México, Porrúa, 1972. 
Kohlberg, Lawrence. «Educar para la justicia: un planteamiento moderno de la pers-

pectiva socrática». En: Postconvencionales, (5-6), 2012, pp. 93-112.



[107]primera sección. génesis: actividad pasividad
Dación y saturación. ¿De qué fenómeno(s) se ocupa la metafísica fenomenológica?

Lacan, Jacques. «El tiempo lógico y el aserto de certidumbre anticipada. Un nuevo 
sofisma». En: Escritos 1. Trad. T. Segovia. México, Siglo XXI, 1989. 

Lacan, Jacques. «¿Dónde está la palabra? ¿Dónde está el lenguaje?». En: El yo en la 
teoría de Freud y en la técnica psicoanalítica (1954-1955). El seminario de Jacques 
Lacan. Libro 2. Trad. I. Agoff. Buenos Aires, Paidós, 1983. 

Lacan, Jacques. «El deseo del Otro». En: Las formaciones del inconsciente. (1957-
1958). El seminario de Jacques Lacan. Libro 5. Trad. E. Berenguer. Buenos Aires, 
Paidós, 1999. 

Tengelyi, László. «La fenomenología como filosofía primera». En: Devenires, XI (21), 
2010, pp. 115-131.

Levinas, Emmanuel. Humanismo del otro hombre. Trad. Daniel Enrique Guillot, 
España, Siglo XXI de España editores, 1974. 

Diogenes Laercio. Los filósofos presocráticos. Traducción, introducción y notas: 
Conrado Eggers Lan y Victoria E. Juliá. Madrid, Gredos, 1986.

Manifiesto contra el asesinato de la filosofía en Colombia. Disponible en: https://pro-
fesorvargasguillen.files.wordpress.com/2014/09/manifiesto-contra-el-asesina-
to-de-la-filosofc3ada-en-colombia.pdf, consultado: 31 de julio de 2016.

Openheimer, Andrés. ¡Basta de Historias! La Obsesión Latinoamericana con el Pasado 
y las 12 Claves del Futuro. Debate, 2010.

Piaget, Jean. Sabiduría e ilusiones de la filosofía. Barcelona, Sígueme, 1965/1970, 
español.

Piaget, Jean. Tendencias de la investigación en ciencias sociales. Madrid, Alianza 
Editorial, 1973.

Strawson, Peter. Freedom and Resentement and other Essays. London, Methuen, 
1974.

Vargas Guillén, Germán. Fenomenología, formación y mundo de la vida. 
Saarbrücken, EAE, 2012.

Vargas Guillén, Germán. «El noema del fenómeno saturado». En: Individuación y 
anarquía. Bogotá, Aula de Humanidades, 2014.

Vargas Guillén, Germán., y Congote, Lina. «La región de lo espiritual. Individuo, 
Individuación». En: Germán Vargas y Wilmer Silva (Eds.). La región de lo es-
piritual. En el centenario de la publicación de Ideas I de E. Husserl. Bogotá, 
Universidad Pedagógica Nacional, 2013, pp.167-184.



Germán Vargas Guillén[108]

Vargas Guillén, Germán. Individuación y anarquía. Bogotá, Aula de Humanidades, 
2014.

Vargas Guillén, Germán. El deseo y la formación. Bogotá, Aula de Humanidades, 
2016a.

Vargas Guillén, Germán. «Pasividad: constitución e individuación». En: Marcela 
Venebra y Ignacio Quepons (Eds.). La experiencia que somos. Metafísica, fe-
nomenología y antropología. México, Centro Mexicano de Investigaciones 
Fenomenológicas, 2016b, pp. 77-92.

Vargas, Germán. y Hoyos, Guillermo. La Teoría De La Acción Comunicativa Como 
Nuevo Paradigma De Investigación En Ciencias Sociales: Las Ciencias De La 
Discusión. Bogotá, Editorial Icfes, 1966. 

Vargas, Germán., y Guerrero, Mary. «La puesta en vilo de las humanidades: juego y 
resistencia». En: Revista Colombiana de Educación, (72), 2017, pp. 39-63.

Wallerstein, Immanuel. Abrir las ciencias sociales. Madrid, Siglo XXI Editores, 1996.



[109]

Indicios de una posible fenomenología de la 
escena*1

Indications of a possible phenomenology of the scene

Horacio Banega**2

FFyL–UBA / UNQuilmes/ UNLitoral

*  Este artículo es una reformulación de mi presentación en las XIII Jornadas de Comunicación de 
Investigación en Filosofía organizadas por el Departamento de Filosofía de la Facultad de Humanidades 
y Ciencias de la Universidad Nacional del Litoral, Santa Fe, Argentina, 14 y 15 de octubre de 2016. 
Agradezco los comentarios recibidos en dicha ocasión. Pude poner en práctica algunas de estas intuiciones 
en el encuentro organizado por el Profesor Germán Vargas Guillén el 2 de diciembre del mismo año en 
la Universidad Pedagógica Nacional de Bogotá, Colombia. Agradezco la invitación a formar parte de este 
evento y del Seminario Taller, así como la amabilidad y generosidad de su equipo y de sus colegas de 
distintas universidades colombianas y del exterior, como los Profesores Pedro Juan Aristizábal Hoyos, Julio 
César Vargas Bejarano, Marcela Venebra Muñoz, Diana Acevedo y Mónica Alarcón. Quiero agradecer en 
particular a Elsa Siu, Mary Juliet Guerrero y Brayan Hernández. Agradezco los comentarios del evaluador 
que me fueron muy útiles, así como sus referencias bibliográficas que me permitieron precisar mi intuición. 
Finalmente, quiero agradecer el estímulo inicial de las Profesoras Julia Elena Sagaseta y Susana Tambutti 
para que efectuara estas descripciones y aplicaciones fenomenológicas a la escena. 

**  Correo electrónico: horaciobanega@gmail.com

Resumen: La filosofía fenomenológica se 
ocupa de la experiencia del mundo de la vida 
desde el punto de vista de la primera persona. 
La experiencia estética se considera un ámbi-
to privilegiado de análisis y descripción para 
la fenomenología en tanto es una experiencia 
lograda a partir de la percepción de objetos di-
señados con los materiales sensibles y afectivos 
disponibles para cada disciplina artística. En 
esta presentación me quiero comenzar a ocu-
par de la escena teatral y performática. Erika 
Fischer-Lichte propone en su reciente Estética 
de lo Performativo un caso relevante para mos-
trar esta productividad teórica de las diversas 
versiones de la filosofía fenomenológica. Re-
pondré una discusión que ella lleva a cabo en 
su texto en la que la autora muestra que la expe-
riencia sensible está dotada de sentido pre-con-
ceptual y pre-lingüístico, para explicitar luego 
las inferencias que se pueden extraer de mi re-
construcción si se la considera plausible.

Palabras clave: Performer, escena, percep-
ción, pre-conceptual, representación.

Abstract: Phenomenological philosophy 
deals with the experience of lifeworld from the 
point of view of the first person. The aesthet-
ic experience is a privileged scope of analysis 
and description for phenomenology insofar as 
it is an experience obtained from the percep-
tion of objects designed with the sensitive and 
affective materials available for each artistic 
discipline. In this presentation, I want to study 
the theatrical and performance scene. Erika 
Fischer-Lichte purposes in her work Ästhetik 
des Performativen a relevant case to show the 
theoretical productivity of the different ver-
sions of the phenomenological philosophy. I 
will restate a discussion that she carries out in 
her text, which shows that sensible experience 
has pre-conceptual and pre-linguistic mean-
ing, to make explicit the inferences that can be 
drawn from my reconstruction if it is consid-
ered plausible.

Keywords: Performer, scene, perception, 
pre-conceptual, representation.



Horacio Banega[110]

Introducción

En la estética filosófica no se ha prestado mucha atención a la realización es-
cénica, quizás debido a su carácter incapturable1. Su fugacidad ha sido objeto 
de indagaciones y debates metodológicos. ¿Como dar cuenta de la estruc-
tura de un evento? ¿Cómo dar cuenta de la experiencia, que en sí misma es 
fugaz y temporal, de un evento temporal y efímero? La preponderancia del 
texto dramático sobre la realización escénica en las consideraciones teóricas 
quizás también se deba a esta fugacidad incapturable. Si alguna vez la estética 
se dignó en incorporar al teatro o a la escena en su dominio, fue a partir del 
texto dramático. Los estudios teóricos y artísticos del teatro y de la escena se 
establecieron en su primera ola alrededor de la dramaturgia y se consideraba 
que la realización escénica era una ilustración del texto dramático que era lo 
que había que hacer y seguir. De esta manera, se consideraba que el sentido o 
significado de la realización escénica pre-existía a la misma y era conceptual - 
lingüístico. La puesta en escena consistía en la ilustración y concreción de ese 
sentido presente en el texto dramático.

La aparición de la primera vanguardia escénica alteró profundamente el 
privilegio del texto y su sentido, alrededor de las primeras décadas del siglo 
pasado. Algunos nombres obligados a citar en esta presentación son Alfred 
Jarry, Antonin Artaud, Vsevolod Meyerhold, Edward Gordon Craig2. Se re-
curría también a las formas populares de diversión, como el circo, para en-
fatizar que la materialidad escénica implicaba su propia significación. Así 
Eisenstein afirmaba: 

El de las funciones de circo […] es un caso en el que nos las vemos con un 
subgénero artístico en el que solo se ha mantenido el componente sensorial 
de forma pura…, que en los demás casos es meramente una forma de cor-
porización de algunos contenidos ideal-materiales. Por eso el circo hace las 

1  Szuchmacher, Rubén. Lo Incapturable. Buenos Aires, Random House, 2015.
2  Cf. Sánchez, José. La escena moderna. Manifiestos y textos sobre teatro de la época de las 

vanguardias, Madrid, Akal, 1999.



[111]primera sección. génesis: actividad pasividad
Indicios de una posible fenomenología de la escena

veces, necesariamente, de un singular baño sensitivo-tonificante […] Por 
ese motivo el circo no abriga esperanzas de ningún tipo en cuanto a la cons-
titución de sentido o a su empleo como transmisor de sentido»3.

En este artículo intento diseñar una aproximación a la cuestión de la reva-
lorización de la fenomenología en sus múltiples versiones para dar cuenta del 
fenómeno de la experiencia escénica, tanto por parte del espectador como por 
parte del performer. El caso de Erika Fischer-Lichte es altamente interesante 
en tanto ella proviene de las investigaciones semióticas y en su Estética de lo 
Performativo se aproxima a consideraciones fenomenológicas. Intentaré mos-
trar que en una discusión ella está haciendo fenomenología en tanto describe 
que el sentido de la experiencia teatral del espectador es pre-conceptual. Luego 
plantearé en general y esquemáticamente algunas posibles líneas y problemas 
de investigación4. 

Fenomenología y semiótica de la escena

Permítaseme explicitar que la propia estética fenomenológica en general está 
siendo reactualizada. Por su parte, en el recién aparecido volumen sobre este 
tema, el autor de la entrada «Theater»5, nos recuerda que en la filosofía fe-
nomenológica hay antecedentes que se dirigieron a tematizar analíticamente 
la experiencia de la escena. Incluso el propio Husserl en un ensayo inédito 

3  Einsentein, Serguei. Método. Citado en: Viatcheslav V, Ivanov. Einführung in allgemeine 
Probleme der Semiotik. Tubinga, 1985, p. 248. A su vez citado en Fischer-Lichte, Erika. Estética de lo 
Performativo. Madrid, Ábada Editores, 2011 (2004), pp. 278-279.

4  cfr. este artículo: Banega, Horacio. «Dossier: Notas para una fenomenología de la escena». El 
taco en la brea, 8(3), 2016, pp.75-82 en el que también establecí una introducción a estos temas desde 
el punto de vista de Ingarden y Husserl. Respecto a la textualidad dramática y de la aplicación de 
conceptos husserlianos tempranos a la estructura dramática puede cfr. Banega, Horacio. y Galuppo, 
Gustavo. Estructuras: composición y contenido. Bernal, Universidad Virtual de Quilmes, 2015, ebook.

5  Shigeto, Nuki. «Theater». En: Hans Rainer Sepp y Lester Embree, edits. Handbook of 
Phenomenological Aesthetics, Londres/Nueva York, Springer, 2010, pp. 331−337.



Horacio Banega[112]

escrito alrededor de 1918 esbozó su descripción de la misma6. Los nombres 
a recordar que se han dirigido explícitamente a analizar la escena teatral son, 
entre otros, Roman Ingarden, Jean Paul Sartre, Hans Georg Gadamer, y me 
permito agregar a Otakar Zich7. De esta manera, puedo afirmar que no es 
tan extraña la relación de la fenomenología con la escena teatral. Lo que ha 
sucedido es que, en líneas generales, el giro lingüístico que dominó la escena 
filosófica durante varias décadas en todas las tendencias filosóficas también 
fue casi completamente hegemónico en los estudios dirigidos a la experiencia 
escénica, ya sea del espectador como del creador8. 

La situación es tal que Bert States, en su seminal estudio, tiene que afirmar 
lo siguiente: 

Si mi libro tiene un aspecto incluso todavía más polémico, este aspecto se 
encuentra en su reacción amable hacia la semiótica, que es el pariente más 
floreciente de la teoría de la mímesis. Esto puede parecer una reunión ex-
traña pero en el presente contexto podemos definir a la semiótica como el 
análisis científico de los medios (o sistema) del proceso mimético. En otras 
palabras, lo que tienen en común la teoría mimética y la semiótica y los 
criticismos respectivamente derivados de ellas, es que consideran al teatro 
como un proceso de mediación entre artista y cultura, hablante y oyente; el 
teatro llega a ser un pasadizo para que una carga de significados devuelta a la 
sociedad (luego del refinamiento artístico) vía el lenguaje de los signos. No 

6  Cfr. Edmund, Husserl. Phäntasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie der 
anschaulichen Vergegenwartigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925). Marbach, Ed. The Hague, 
Netherlands, Martinus Nijhoff, 1980, pp. 514-517. 

7  Jandóva, Jarmila. y Volek, Emil. (eds.). Teoría Teatral de la Escuela de Praga. De la 
Fenomenología a la Semiótica Performativa. Madrid, Fundamentos, 2013.

8  En el medio argentino, esa hegemonía provino de la detentada por el estructuralismo lingüístico 
en sus diferentes versiones en los estudios literarios, llegando a los estudios teatrales via A.J.Greimas y 
la adopción y transformación de su modelo actancial por Anne Ubersfeld, entre otras vías. Puede cfr. 
Ubersfeld, Anne. Semiótica Teatral. Madrid, Cátedra / Universidad de Murcia, 1993. Publicación 
original en francés en 1977. 



[113]primera sección. génesis: actividad pasividad
Indicios de una posible fenomenología de la escena

considero esto como una deficiencia de la empresa semiótica; es simplemen-
te su proyecto específico9.

States no está en contra de la semiótica como tal, sino, justamente, de su 
hegemonía. El problema con la semiótica hegemónica es que «que al dirigirse 
al teatro como un sistema de códigos necesariamente diseca la impresión per-
ceptiva que el teatro provoca en el espectador»10. Así pues, parece claro que lo 
que está en juego es la disputa por el sentido de la experiencia, disputa que se 
podría resumir de la siguiente manera: ¿para que un sujeto perciba situaciones 
y objetos es necesario que categorice la experiencia de los mismos o dicha ex-
periencia perceptiva tiene sentido pre-conceptual —pre-lingüístico—? El caso 
de la deriva conceptual de la investigadora Erika Fischer-Lichte es por demás 
relevante en tanto ella misma se dedicó a la semiótica teatral en los años 80 del 
siglo pasado11. 

Las materialidades fenomenológicas

Fischer-Lichte resume claramente la situación por la que la escena teatral 
devino materialidad significante y abandona la ilustración de un texto —pro-
ceso semiótico— de la siguiente manera. Para la vanguardia de los años 60 en 
adelante:

Las realizaciones escénicas no han de estar al servicio de la transmisión de 
significados o en expresión de Eisenstein, de la transmisión de sentido. De 
ello surgen problemas similares a aquellos con los que las vanguardias his-
tóricas tuvieron que enfrentarse. Entre ellos se cuentan la pregunta por la 

9  States, B. Great Reckonings in Little Rooms. On the Phenomenology of Theater- Berkeley/ Los 
Angeles / London, University of California Press, 1987, p. 6.

10  Ibid., p.7.	
11  Fischer-Lichte, Erika. Semiotik des Theaters. 3 Bände, Narr, Tübingen, 1983. La edición en 

inglés es del año 1992, mientras que la edición en español es del año 1999. 



Horacio Banega[114]

relación entre la materialidad y signicidad, así como la relación entre efecto 
y significado. Los representantes de las vanguardias históricas cuyo objetivo 
era una nueva estética del efecto les respondieron claramente: la reducción 
de los medios teatrales a su materialidad/sensorialidad impide la constitu-
ción de significado a través de los actores, pero les da la posibilidad a los 
espectadores de generar también significados. La constitución de significa-
do por los actores excluye el efecto sobre los espectadores. Una estética del 
efecto exige, pues, la renuncia de los actores a cualquier tipo de constitución 
de significado12.

En este marco, la autora plantea una aparente contradicción entre la mate-
rialidad significante despojada voluntariamente de pretensión significativa —
que ella llama «desenmatización»— y la producción de sentido asociativo por 
parte del espectador. La justificación de su primera afirmación se ve en casos 
como el slow motion de Robert Wilson, en el que el gesto se vuelve totalmente 
auto-referencial. Ese gesto autoreferencial para Fischer-Lichte implica que el 
espectador entonces «lo percibe como aquello que aparece, lo percibe en su ser 
fenoménico»13. Expande su apreciación hacia todo lo que aparece en escena. 

Percibir los elementos teatrales en su materialidad específica significa, pues, 
percibirlos como autorreferenciales, percibirlos en su ser fenoménico. 
¿Puede esto querer decir que se los percibe como carentes de contenido sig-
nificativo? ¿Se seguiría de ello la equiparación de la percepción de objetos en 
su materialidad específica con la percepción de éstos como no significativos, 
como fenómenos puramente “sensibles”? 14

La autora quiere decir por «autorreferencial» que el objeto en la escena no 
es un signo de otra cosa que no está en la escena, sino que remite a sí mismo 

12  fischer-lichte, Erika. Estética de lo Performativo, pp.279-280.
13  Ibid., p.283.
14  Ibid.



[115]primera sección. génesis: actividad pasividad
Indicios de una posible fenomenología de la escena

en situación de presentación escénica. El motto más contemporáneo con el 
que Marina Abramovicz distingue la representación teatral de la presentación 
performática es que, mientras en el teatro la sangre es representada por algún 
líquido rojo, en la performance la sangre es sangre. 

En otro ejemplo que Fischer-Lichte analiza, el cual consiste en una acción 
de Hermann Nitsch en el que se salpica a los actores y espectadores con sangre 

15. También se hacía caminar a los espectadores sobre vísceras. La autora des-
cribe entonces que estos fenómenos —el color de la sangre, la consistencia y 
elasticidad de las vísceras— se perciben como algo. No son sensaciones des-
nudas, sino que —las cosas significan aquello que son o aquello como lo que 
aparecen—16. En tanto es así la percepción es significativa, porque la materia-
lidad no funciona como significante que remite a otro significado, sino que 
es autorreferencial. «La materialidad de la cosa recibe el significado, tautoló-
gicamente hablando, de su materialidad en la percepción del sujeto, esto es, 
en la percepción de su ser fenoménico. El objeto que es percibido como algo 
significa aquello como lo que es percibido»17.

La autora explicita una tesis que me parece altamente relevante por muchas 
implicaciones ocultas de las que intentaré explicitar dos. La autora afirma que: 
«no es que se perciba primero algo como algo y que luego, en un segundo paso, 
a eso se le atribuya un significado. Más bien es que el significado se origina en 
el acto de percepción y como acto de percepción»18.

La primera implicación que quiero explicitar es la siguiente. En toda teoría 
de la percepción se discute si la misma es posible por una categorización 
lingüística-conceptual del material sensible aportado por nuestros órganos 
sensoriales o si la percepción sensible misma produce su sentido perceptivo. 
En la fenomenología husserliana encontramos que su teoría de la percep-
ción adquiere las siguientes características. En sus Investigaciones Lógicas, la 

15  http://www.nitsch.org/index-en.html
16  fischer-lichte, Erika. Estética de lo Performativo, p.282.
17  Ibid., p.283. 
18  Ibid.



Horacio Banega[116]

intencionalidad presenta modalidades signitivas, perceptivas-presentificativas 
y semánticas o significativas. Las primeras tienen a su cargo interpretar ma-
teriales sensibles como signos de objetos a los que en tanto signos remiten 
a algo. Las segundas—con sus sub-modalidades perceptivas, rememorativas, 
de conciencia de imagen, de fantasía y de expectativas— al aprehender esos 
materiales producen los objetos perceptivos o presentificativos. Finalmente, 
las terceras interpretan cadenas verbales sonoras o gráficas para configurar 
expresiones significativas19. Posteriormente, Husserl expande la modalidad 
significativa de la intencionalidad a toda la dimensión perceptiva en Ideas I, 
dando como resultado su teoría del nóema20. En el interior de los componen-
tes del nóema se encuentra el sentido noemático —noematisch Sinn—. Si bien 
Husserl distinguió entre Sinn perceptivo y Bedeutung lingüístico, es claro que 
desde 1913 la fenomenología se compromete que la estructura perceptiva tiene 
sentido pre-conceptual y pre-lingüístico. Por su parte, Merleau-Ponty en su 
Fenomenología de la Percepción nos ofrece su crítica a las teorías categoriales 
o conceptuales de la percepción como introducción a su análisis del campo 
fenomenal 21. Una cantidad de contraejemplos muestran que la percepción nos 
da un objeto con sentido para mí sin que se involucre el lenguaje de ninguna 
manera. Es así que Park afirma: «la relación entre el sujeto y el objeto en la 
percepción es más bien dialéctica que estática, y el contenido de la experiencia 
perceptiva, esto es lo percibido, es necesariamente el objeto-percibido, esto 
es, el objeto mediatizado por el sujeto. En este objeto-percibido, ni objeto ni 
sujeto son separables uno del otro. La separación entre el objeto y el sujeto en 

19  Cfr. Husserl, Edmund. Logische Untersuchunghen. Zweiter Band, Untersuchungen zur 
Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. V LU. Usula Panzer, Ed. Hua. XIX/1. The Hague/ Boston/
Lancaster, Martinus Nijhoff, 1984, pp. 352-528.

20  husserl, Edmund. Ideen zu einer Reinen Phänomenologie und Phänomenologischen 
Philosophie. Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. Walter Biemel, Ed. Hua. 
III. Den Haag, Martinus Nijhoff, 1950. 

21  Cfr. Merleau–Ponty, Maurice. Phénoménologie de la Perception. Paris, Gallimard.



[117]primera sección. génesis: actividad pasividad
Indicios de una posible fenomenología de la escena

la experiencia perceptiva solo es artificial. Y es a este objeto-percibido que se 
llama `sentido´22.

La segunda implicación a explicitar es que la experiencia escénica nos 
brinda un caso crucial para ampliar la tesis arriba afirmada: los objetos tienen 
sentido para mí —y para los otros— en virtud de nuestra intencionalidad sen-
sorio motora —en versión merleaupontyana— o en virtud de nuestra apre-
hensión mental intencional —en versión husserliana en actitud natural—. 

Fischer-Lichte muestra el camino que va desde la semiótica hacia la feno-
menología y, de alguna manera, me es útil para explicitar y justificar la princi-
pal tesis fenomenológica: el sentido de la experiencia es pre-conceptual porque 
es corporal lo que no implica que sea privado. 

Posible fenomenología de la escena

Hasta acá he explicitado lo que denominé «indicios» de una posible fenomeno-
logía de la escena. Percibimos a los objetos con sentido. Percibir es percibir el 
sentido del objeto, un sentido sensible. ¿Qué puede aportar la fenomenología 
a lo que ya Fischer-Lichte describió tan bien? En primer lugar, una aclaración 
conceptual. En segundo lugar, una explicitación del saber práctico que está en 
la base y fundamento de toda praxis artística. En este momento me permito 
explicitar que mi punto de vista se encuentra en la intersección del performer 
y del espectador. De lo que estoy exhibiendo no se debe inferir, sin embargo, 
que la fenomenología sea la portadora de toda la verdad sobre la escena. En 
particular se debe tener en cuenta el carácter institucional contemporáneo del 
arte y de toda manifestación y experiencia estética y/o artística23. 

22  Park, Ynhui. «Merleau-Ponty et la phénoménologie du sens: Une étude critique». Revue de 
Métaphysique et de Morale, 84 (3), 1979, p.349.

23  Esta cuestión torna mucho más complejo efectuar una descripción real de la experiencia de la 
expectación de la escena, pero me permito explicitar el problema para ulteriores descripciones más 
completas. La cuestión institucional quiere decir que hay que tener en cuenta que la experiencia de 
observación estética ya se lleva a cabo en el interior de una institución, real como el lugar arquitectónico 



Horacio Banega[118]

La aclaración conceptual admite por lo menos tres posibilidades. Utilizar 
los aportes de Husserl. Aplicar las conceptualizaciones de Heidegger. Descri-
bir con Merleau-Ponty la experiencia del espectador. Fischer-Lichte, luego de 
afirmar lo anterior, indica que ese significado no es un significado lingüístico. 
Esa diferencia entre un sentido perceptivo y un significado conceptual es la que 
sabemos existe entre la experiencia y el lenguaje. En el caso de la dimensión 
sonora de una realización escénica que incluye el lenguaje, se debería mostrar 
el modo en que del ritmo fónico emitido en la escena se produce sentido por 
parte del espectador. Algo como una fenomenología de la audición, de la es-
cucha, del sonido. Husserl desarrolla la función notificativa que consiste en 
que un hablante notifica sus vivencias al oyente por medio de una expresión 
significativa. Es un antecedente claro de la teoría de Grice y de la teoría de los 
actos de habla que también desarrolla su discípulo Adolf Reinach, que me per-
mite explicitar que se toma nota por una percepción auditiva de los tonos del 
hablante. Si bien Husserl no desarrolla esta línea —hasta donde llega mi cono-
cimiento—, su discípulo Roman Ingarden nos da ciertas guías para emprender 
esa investigación que no debe llegar necesariamente a la fenomenología de la 
música. Por su parte, Merleau-Ponty en su consideración del lenguaje como 
gesto, en una remisión inversa al capítulo 1 de lu de Husserl, también nos da 
ciertas claves para diseñar un marco de investigación. En el caso de Heidegger, 
se toma en cuenta el existenciario del habla —que se puede entender como una 
expansión a todo el lenguaje natural de la función notificativa— que articula 
el encontrarse y el comprender para dar cuenta de esa experiencia con sentido 
de observar un performer. La experiencia estética para Heidegger en 1927 con-
sistiría en observar en compromiso afectivo aquello que ya comprendí y que se 
abre en la escena por medio de materialidades que nunca son desnudas u obje-
tivas y de las que puedo hablar y dejar hablar/me. Esto funda la fenomenología 
de las emociones y permite la partida hacia el giro afectivo.

Por su parte Husserl tematiza la conciencia de imagen como vivencia por 
la que accedo a un objeto representado. En el caso de este punto de vista la 

o virtual como la escena exhibida, lo que nos lleva a una tarea anterior que es dar cuenta de la 
experiencia de las reglas sociales. 



[119]primera sección. génesis: actividad pasividad
Indicios de una posible fenomenología de la escena

pregunta es: ¿qué vivencia es la que se lleva a cabo en la visión y escucha de una 
realización escénica? ¿Cómo percibo lo ausente en lo presente? ¿Qué es lo que 
no percibo y presentifico? ¿Cuál sentido antepredicativo prevalece en tal expe-
riencia: el sentido perceptivo o un sentido presentificativo? Si fuera un sentido 
perceptivo, ¿qué tesis estarían puestas en tal percepción? ¿Cuál es el carácter 
tético en el caso de la percepción de una realización escénica que abre un bucle 
autoreferencial como Marina Abramovic diciendo «Soy Marina Abramovic» y 
desnudándose en escena? ¿Percibo o presentifico los cuerpos desnudos de las 
bailarinas contemporáneas de La Wagner de Pablo Rotemberg? 

En una comunicación con la filósofa Regina-Nino Mion —Universidad 
Técnica de Estambul—, quien hizo su investigación doctoral sobre teoría pic-
tórica y conciencia de imagen en Husserl, me respondió lo siguiente sobre 
la relación de Husserl con la realización escénica: «Probably Merleau-Ponty 
would be a more inspiring phenomenologist for you if you want to write about 
phenomenology of performance». 

Merleau-Ponty nos ofrece la noción de intencionalidad sensorio-motora 
conectada con la materialidad sensible de los objetos. El punto que conecta 
a Husserl con Merleau-Ponty en relación a la escena es la explicitación de los 
sistemas kinestésicos. Hay un gran campo de análisis, en cierta medida ya co-
menzado por el giro afectivo en humanidades y ciencias sociales, que consiste 
en explicitar los campos kinestésicos o sinestésicos de la experiencia de obser-
var una realización escénica o video arte. En dicho sentido, aparece una de las 
líneas más promisorias para la investigación en tanto que explicita y describe 
de un modo muy fecundo teórica y prácticamente la conexión kinestésica que 
se obtiene entre performers y espectadores. Las experimentaciones sobre la 
relación con el público son un indicador de esta relevancia24 .

24  Puede consultarse Noland. Carrie., Agency and Embodiment. Performing Gestures / Producing 
Culture. Cambridge / London, Harvard University Press, 2009.



Horacio Banega[120]

Explicitación, de nuevo

Si la filosofía fenomenológica se pretende aplicable a la escena, entonces la 
pregunta inmediata es ¿qué es la escena? ¿Qué es una realización escénica? Si 
se pretende aplicable a la experiencia del performer, entonces ¿cómo se forma 
un performer? ¿Qué técnicas usa? ¿Qué busca? Si se pretende aplicable a la 
danza, ¿qué es bailar? ¿Cómo se forma una bailarina? ¿Qué técnica impera 
en el medio? Si se pretende aplicable al régisseur, entonces ¿cómo percibe el 
régisseur? ¿Cómo se formó? ¿Qué técnicas usa?

En este texto me permito formular estas cuestiones porque son las que nos 
están acuciando en el momento de dar cuenta de lo siguiente: si la teoría feno-
menológica es una descripción de la experiencia efectivamente llevada a cabo, 
entonces, para describir la experiencia del artista, ¿no debería tener en cuenta 
toda su formación? Si la tengo en cuenta, ¿qué debo hacer con ella? Las res-
puestas son tentativas, en tanto el campo de indagación es, justamente, empí-
rico. En primer lugar, parecería que las técnicas suponen un cuerpo propio tal 
como lo describe la fenomenología. Nótese que el contenido semántico de la 
anterior oración está incrustado en un contexto oblicuo y opacado por el ope-
rador «parecería». En segundo lugar, parecería que se debería disponer de una 
traducción entre vocabularios de primera persona para compatibilizar repor-
tes de artistas con conceptos fenomenológicos. En tercer lugar, en una inves-
tigación de largo aliento, quizás se torne posible contar con artistas formados 
en alguna rama de la fenomenología, con lo que se contarían con reportes de 
primera persona que podrían conectar, contrastar, comparar sus vivencias con 
los conceptos técnicos de su especialidad y los conceptos fenomenológicos de 
tal rama. Pero en esta conclusión ya me pasé del lado de la escena y no de la 
sala, distinción que también habría que explicitar y trabajar25.

25  En fenomenología se usa como contraseña de pertenencia el término «descripción». Ahora 
bien, a la hora de realizar descripciones fenomenológicas cada fenomenólogo tiene sus propias 
dificultades y realizaciones. Si además se pretende validez intersubjetiva el problema alcanza los 
límites recién mencionados. Resulta claro, por lo menos para mí, que si aplico un lenguaje técnico-
filosófico a la experiencia, entonces no es una mera descripción ingenua de mis vivencias. Agradezco 
a Shaun Gallagher quien en una conversación personal me posibilitó introducirme en este aspecto tan 



[121]primera sección. génesis: actividad pasividad
Indicios de una posible fenomenología de la escena

Vuelvo a la sala para despedirme. Entonces, un espectador va a un espec-
táculo. Toma un taxi. Llega a la sala ubicada en un barrio comercial. Entra. Se 
encuentra, alegremente, con dos amigos. Pero observa con rabia a dos perio-
distas. Se llena de gente que luego va a devenir «público». Se da sala. El espec-
tador pasa del bar del teatro hacia el interior de la sala, donde la luz es distinta. 
Se sienta en una butaca. Mas o menos cómoda, más o menos incómoda. No 
saluda a los dos periodistas y sigue hablando del último estreno al que fueron 
con sus dos amigos. El asistente de sala pide que apaguen los celulares y que 
todos disfruten de la función. Se apaga o no la luz de la sala para que comience 
la función. La función ya comenzó.

problemático. Puede cfr. Petitmengin, Claire. «Describing one’s subjective experience in the second 
person: An interview method for the science of consciousness». Phenomenology and Cognitive Sciences, 
(5), 2006, pp. 229-269. Un antecedente es Straus, Erwin. (ed.). Phenomenology: Pure and Applied. 
Pittsburgh, Duquesne University Press, 1964.



[122]

Bibliografía

Banega, Horacio. y Galuppo, Gustavo. Estructuras: composición y contenido. Bernal, 
Universidad Virtual de Quilmes, 2015, ebook.

Banega, Horacio. «Dossier: Notas para una fenomenología de la escena». El taco en la 
brea, 8(3), 2016, pp.75-82. 

Fischer-Lichte, Erika. Semiotik des Theaters. 3 Bände, Narr, Tübingen, 1983.
Fischer-Lichte, Erika. Estética de lo Performativo. Madrid, Ábada Editores, 2011 

(2004).
husserl, Edmund. Ideen zu einer Reinen Phänomenologie und Phänomenologischen 

Philosophie. Erstes Buch. Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. 
Walter Biemel, Ed. Hua. III. Den Haag, Martinus Nijhoff, 1950.

Husserl, Edmund. Phäntasie, Bildbewusstsein, Erinnerung. Zur Phänomenologie 
der anschaulichen Vergegenwartigungen. Texte aus dem Nachlass (1898-1925). 
Marbach, Ed. The Hague, Netherlands, Martinus Nijhoff, 1980.

Husserl, Edmund. Logische Untersuchunghen. Zweiter Band, Untersuchungen zur 
Phänomenologie und Theorie der Erkenntnis. V LU. Usula Panzer, Ed. Hua. 
XIX/1. The Hague/ Boston/Lancaster, Martinus Nijhoff, 1984.

Jandóva, Jarmila. y Volek, Emil. (eds.). Teoría Teatral de la Escuela de Praga. De la 
Fenomenología a la Semiótica Performativa. Madrid, Fundamentos, 2013.

Merleau–Ponty, Maurice. Phénoménologie de la Perception. Paris, Gallimard.
Noland. Carrie., Agency and Embodiment. Performing Gestures / Producing Culture. 

Cambridge / London, Harvard University Press, 2009.



[123]primera sección. génesis: actividad pasividad
Indicios de una posible fenomenología de la escena

Park, Ynhui. «Merleau-Ponty et la phénoménologie du sens: Une étude critique». 
Revue de Métaphysique et de Morale, 84 (3), 1979, pp. 343-365.

Petitmengin, Claire. «Describing one’s subjective experience in the second person: 
An interview method for the science of consciousness». Phenomenology and 
Cognitive Sciences, (5), 2006, pp. 229-269.

Straus, Erwin. (ed.). Phenomenology: Pure and Applied. Pittsburgh, Duquesne 
University Press, 1964.

Sánchez, José. La escena moderna. Manifiestos y textos sobre teatro de la época de las 
vanguardias, Madrid, Akal, 1999.

States, B. Great Reckonings in Little Rooms. On the Phenomenology of Theater- 
Berkeley/ Los Angeles / London, University of California Press, 1987.

Shigeto, Nuki. «Theater». En: Hans Rainer Sepp y Lester Embree, edits. Handbook of 
Phenomenological Aesthetics, Londres/Nueva York, Springer, 2010, pp. 331−337.

Szuchmacher, Rubén. Lo Incapturable. Buenos Aires, Random House, 2015.
Viatcheslav V, Ivanov. Einführung in allgemeine Probleme der Semiotik. Tubinga, 

1985.





[125]

La fenomenología de Husserl como 
antropología: del rechazo a la exigencia*1

The phenomenology of Husserl as anthropology:
from the rejection to the requirement

javier san martín**2

uned, España

*  Este artículo es la transcripción de una conferencia que ofreció Javier de San Martín en el VII 
Ciclo de Conferencias de Fenomenología en Pereira. San Martín agradece a Pedro Juan Aristizábal su 
invitación y recuerda que había asistido siete años atrás al Congreso de la Sociedad Iberoamericana de 
Filosofía en Medellín, en el cual se realizó un homenaje a Guillermo Hoyos Vásquez, a quien había tenido 
la oportunidad de leer y conocer. En esa misma ocasión, tuvo la oportunidad de adquirir un libro que 
homenajeaba a este filósofo colombiano y se percató que los únicos españoles que participaron en éste 
con su contribución nada tenían que ver con la fenomenología, sino con la corriente filosófica que al final 
parecía haberle convencido más al profesor Hoyos, a saber, una ética fundada en la Escuela de Frankfurt.

**  Este artículo fue recibido el 20 de enero de 2017 y aceptado el 10 de abril de 2017. Correo 
electrónico: jsan@fsof.uned.es

Resumen: La fenomenología husserlia-
na es el marco para formular una «auténti-
ca» antropología filosófica; pero no debe ser 
tomada como una ciencia humana, pues esa 
determinación opaca su clara vocación antro-
pológica. Para demostrar esto, este artículo se 
divide en dos partes. En la primera se expone 
las dificultades que trae comprender la feno-
menología como una antropología, lo cual 
hace parte de un problema radical de la filo-
sofía. En la segunda, y desde la arquitectóni-
ca de la fenomenología, se trata de ver lo que 
sería la intención radical de la fenomenolo-
gía convertida en una antropología filosófi-
ca «auténtica» que es, a su vez, una filosofía 
primera. La fenomenología como auténtica 
filosofía primera es capaz de responder a 
los desafíos que tanto las ciencias humanas 
como las naturales le lanzan a la misma.

Palabras clave: Fenomenología tras-
cendental, filosofía antropológica, ciencias 
humanas, teoría del yo.

Abstract: Husserl’s phenomenology 
is the framework for formulating an «au-
thentic» philosophical anthropology, from 
which to develop a philosophy of human 
sciences, but that formulation draws from 
the phenomenology its clear anthropolog-
ical vocation. In the first part of the paper 
is exposed the root of the difficulty of un-
derstanding the phenomenology as anthro-
pology, which will be detected as a radical 
problem of philosophy. In the second part, 
and from the architecture of the phenom-
enology, we shall see how the radical in-
tention of phenomenology becomes an 
«authentic» philosophical anthropology as 
first philosophy, being thus able to respond 
to the challenges both human and natural 
sciences throw to philosophy.

Keywords: Transcendental phenome-
nology, philosophical anthropology, human 
sciences, theory of the «I».



Javier San Martín[126]

Introducción

El tema que quiero tratar es, podría expresarlo así, la columna vertebral de 
mi posición filosófica que, partiendo de la fenomenología husserliana, se ha 
centrado en pensar las condiciones de posibilidad de una antropología cul-
tural que sea una representante privilegiada de las ciencias humanas. Para 
fundar mi posición la filosofía de Husserl se me ofrecía como el único marco 
convincente para formular una auténtica antropología filosófica; pero tal for-
mulación no dejaba indiferente a la propia fenomenología husserliana, pues 
en esta pretensión se sacaba lo más íntimo de ella, que no era sino su clara vo-
cación antropológica, que marca su destino de ser una antropología filosófica, 
correctamente entendida y, eso sí, como filosofía primera. 

Desde ese momento, la fenomenología concebida por Husserl como la filo-
sofía primera que daba cumplimiento a la teleología de la misma —la vocación 
antropológica—, en realidad, era una antropología filosófica, que de ese modo 
cumplía la tradición inherente a la Modernidad de dar respuesta a la cuarta 
pregunta de Kant, a saber, de que toda filosofía se reducía a responder qué es el 
ser humano. A esta tarea sólo se puede responder en una antropología filosófi-
ca que asuma el planteamiento trascendental propuesto por la fenomenología 
husserliana1.

Para llegar a esta propuesta, naturalmente, he recorrido muchos caminos de 
ida y vuelta, que es lo que constituye mi trayectoria profesional. Como el tema 
es muy complejo, procuraré atenerme a lo más sustancial del mismo, intentan-
do no dar muchas Ideas, sino unas cuantas lo más claras que me sea posible. 
La intervención tendrá globalmente dos partes; en la primera, que constará de 
cuatro apartados, expondré el núcleo del problema de la comprensión de la fe-
nomenología como una antropología y lo que implica ir a la raíz profunda de esa 
dificultad en la que se detecta un problema radical de la filosofía misma.

1  Sobre este particular puede verse la tesis doctoral de Venebra, Marcela. La reforma 
fenomenológica de la antropología filosófica, Instituto de Investigaciones filosóficas, México, unam, 
2015, así como su texto «La idea trascendental del hombre: Reflexiones antropológicas desde 
Ideas de 1913». En: Fenomenología, experiencia y razón. Centenario de Ideas I. En: Investigaciones 
Fenomenológicas, 5, 2015, pp.345-356.



[127]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

En la segunda parte, y desde la arquitectónica de la fenomenología, trataré 
de exponer lo que sería la intención radical de la misma, como una antro-
pología filosófica en función de filosofía primera2. Se trata de un tema que 

2  El postular la antropología como filosofía primera ha de ser visto totalmente al margen de 
una recaída en el antropologismo, por lo que hay que matizar esa tesis, aunque eso es tema de otra 
intervención. Pero conviene, para clarificar, que filosofía primera no es en sentido de que lo dicho 
solo valga para el ser humano, que es la tesis del antropologismo, en el cual también se asienta el 
psicologismo, cuya refutación constituye el sentido mismo y pleno de la fenomenología. Por eso 
«filosofía primera» significa dos cosas; primero, lugar y momento para reflexionar sobre el comenzar 
de la filosofía frente a los desafíos de las ciencias —tanto las humanas en la forma del relativismo propio 
de la antropología cultural, como las naturales, ahora en la forma de neurología—. Ante estas ciencias 
se impone, ante todo, legitimar la filosofía, y eso se hace en la forma de la antropología filosófica 
contemporánea. Segundo, y es lo más importante, la forma de hacer filosofía desde la fenomenología 
husserliana postula que la filosofía primera es en realidad un análisis de la propia experiencia que 
necesariamente es la propia del humano. La estructura esencial de la subjetividad, cuyo análisis y 
formulación es objetivo propio de la fenomenología, se basa en una situación que nunca debe olvidarse 
y que Husserl la anunció en Meditaciones cartesianas, y que aparece en un texto muy conocido de 
la Hua. XV. En Meditaciones cartesianas, en efecto, se tematiza muy explícitamente la dependencia 
de la fenomenología trascendental eidética con los hechos fácticos: «jede Konstitution einer wirklich 
reinen Möglichkeit unter reinen Möglichkeiten führt implicite mit sich als ihren Außenhorizont ein 
im reinen Sinne mögliches ego, eine reine Möglichkeitsabwandlung meines faktischen» (Hua I, 105). 
[toda constitución de una posibilidad realmente pura, entre otras posibilidades puras, implica, como 
su horizonte externo, un ego posible en sentido puro, una pura variación de posibilidad de mi ego 
fáctico. (husserl, Edmund. Meditaciones Cartesianas, Trad. Presas. Madrid, Ediciones Paulinas, 
1979, p. 126]. Junto con esto hay que leer el final del § 59, p. 165 s. Y todo esto entendiéndolo desde 
la frase de Hua XV, que me impactó cuando la leí en los primeros meses de 1974: «Aber das Eidos 
transzendentales Ich ist undenkbar ohne transzendentales Ich als faktisches» (Hua XV, 385) [Pero 
el eidos del yo trascendental es impensable sin el yo trascendental en cuanto fáctico]. Desde estos 
textos hay que leer el texto n.º 11 de este misma Hua XV, la cual también Antonio Zirión utilizó para 
refutar mi posición de la relación entre la fenomenología y la antropología que expuso en su prólogo 
a las Actas del I Congreso sobre Fenomenología y Antropología. El prólogo de Antonio Zirión está 
publicado en: Venebra, Marcela., y Jiménez Lecona, A. (editores). Antropología y fenomenología. 
Reflexiones sobre historia y cultura. México, Instituto Nacional de Antropología e Historia, 2015, pp. 
9-22. También está publicado en Investigaciones fenomenológicas, XII, 2015, pp. 209-220. Posterior 
a éste, se encuentra el comentario que le hice (ver san martín, Javier «Comentario al “Prólogo” de 
Antonio Zirión. En: Investigaciones Fenomenológicas, XII, 2015, pp. 221-250»). A este Comentario, 
a la hora de su publicación, añadí una nota, que traigo nuevamente a colación: «Como se dice al 
inicio del texto, el presente comentario fue escrito por su autor a poco de leer el anterior prólogo 
del profesor Zirión. Después de este comentario, el autor [JSM] escribió el prólogo para las actas del 
segundo Encuentro de la enah, que pronto serán publicadas [entre tanto han sido publicadas y el 
prólogo con el título «A modo de introducción. Antropología y fenomenología, una ambigua amistad», 
en Gómez, Fernanda I. (compiladora), Antropología y fenomenología. Filosofía y teoría de la cultura. 
México, Centro Mexicano de Investigaciones Fenomenológicas, 2016, pp. 14-35.]. A estos textos el 
profesor Zirión escribió una réplica que leyó en el encuentro que tuvo lugar en Toluca en junio de este 
mismo año 2015, y que a su vez será publicada en las respectivas Actas de ese Encuentro. El interés 
que la discusión puede tener para la elucidación del tipo de filosofía que es la fenomenología y para 



Javier San Martín[128]

considero fundamental y prioritario de la filosofía de cara al siglo xxi, en un 
momento en el que las ciencias humanas están llegando tan lejos que prácti-
camente la filosofía parece convertirse en superflua e inútil. Muchas veces ha 
ocurrido este desafío, pero en la actualidad, con los descubrimientos científi-
cos, fundamentalmente de las neurociencias y de la paleoantropología, pare-
cería que la filosofía ya nada tiene que decir. El tema capital de la conciencia, 
ese reducto que la modernidad nos había entregado como uno de sus temas 
fundamentales, parece ser resultado de una configuración cerebral explicada 
científicamente.

Con esta última indicación estoy aludiendo a la fenomenología ‒y, dentro 
de ella, a su conversión en antropología filosófica‒ como el punto de anclaje 
de la filosofía ante el desafío de las ciencias del hombre en la más inmediata 
contemporaneidad. 

Las dos partes que acabo de mencionar son las indicadas en el título, del 
rechazo a la exigencia. La gran mayoría de los intérpretes se quedan en la pri-
mera parte. Con ello pierden de vista el potencial de la propia fenomenología, 
y así, lo que es peor, no toman nota de la situación de la filosofía misma en la 
contemporaneidad, que sólo se desvela por un contacto muy directo e intenso 
con las ciencias del hombre, tanto humanas como naturales. Quien no está en 
contacto con ellas puede ignorar el panorama contemporáneo de la filosofía, 
desafiada, por un lado, por las ciencias humanas y, por otro, por las ciencias 

una definición de la antropología filosófica ha llevado a los editores a publicar la polémica.» El texto 
al que anejo esta nota preliminar, es el que leí en Colombia, en noviembre de 2015, y que con alguna 
ligera modificación había leído en Toluca en junio de ese mismo año, en el seno de la III Semana de 
Antropología y fenomenología. El texto proviene, en realidad, de una conferencia de doctorado que 
pronuncié en la Universidad de Calabria en mayo de 2013. Ahora, la que leí en Toluca se ha publicado, 
sustancialmente, con algunos cambios de arquitectura, la misma que esta, en Medina, Verónica 
(editora). Antropología y fenomenología. Antropología filosófica y filosofía de la cultura. México, Centro 
Mexicano de Investigaciones Fenomenológicas, 2016, pp. 63-84. En Toluca, en el mismo Congreso, el 
profesor Zirión leyó una aguda réplica a los dos textos anteriores, como digo en la nota que cito líneas 
arriba. En esa brillante conferencia echa mano del texto 11 de Husserliana xv, que en mi opinión, más 
que refutar mis tesis, las confirman, por más que el inteligente texto de Antonio Zirión me obligue a 
proceder con el máximo discernimiento para evitar con toda claridad todo tipo de antropologismo, que 
podría derivarse de poner la antropología filosófica como filosofía primera. Evidentemente ese texto, 
que escuché presidiendo la sesión en que lo leyó y que aún no está publicado, me obliga a pronunciarme 
respecto a él interpretando los textos que cito al principio de esta ya larga nota.



[129]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

naturales, que claramente dicen a los filósofos que su tiempo ya pasó. El desa-
fío de las ciencias humanas viene, bien del relativismo cultural promovido de 
modo, en la práctica, general por la antropología cultural, ya que lo considera 
su ideología fundacional; o bien de un determinismo social o histórico, que 
haría sucumbir todo intento de la filosofía de sustraerse al uno o al otro3.

Ya en concreto trataré el tema en cinco apartados. En el primero, ejemplifi-
cándolo en Kant, expondré el problema general de la relación de la antropolo-
gía con la fenomenología. En el segundo veré hasta qué punto la fenomenología 
se enfrenta al antropologismo. El tercero mencionará la teoría de los dobles 
humanos, los dos yoes, o los dos sujetos que la fenomenología supone, y que 
es consecuente con la teoría de la oposición entre antropología y fenomeno-
logía. La constatación que la fenomenología hace de estos dos sujetos exige 
que, establecida ella, estos sean tres sujetos, los dos primeros más el propio 
del fenomenólogo, que representa una nueva actitud sobre los anteriores. El 
cuarto punto, con el que se concluye la primera parte, hablará del problema 
básico de la teoría expuesta en el apartado anterior, porque es el que lleva en 
definitiva al problema mismo de la diferencia que se quiere establecer entre la 
fenomenología y la antropología. El quinto apartado, que abarcará toda la se-
gunda parte, se dedicará a mostrar cómo esa fenomenología, tan opuesta en su 
punto de partida a la antropología, en su desarrollo se va convirtiendo en una 
antropología, al ir clarificando la relación entre los dos sujetos que integran 
el yo humano, el yo mundano objeto de determinaciones mundanas, y el yo 
trascendental, sin el cual el primero se diluye en la irrelevancia antropológica 
al dejar de ser humano. 

3  He tratado el relativismo cultural en mi libro San Martín, Javier. Para una superación del 
relativismo cultural. Antropología cultural y antropología filosófica. Madrid, Editorial Tecnos, 2008. De 
los límites del determinismo histórico, en San Martín, Javier. «La filosofía de la historia en Fink y en 
Husserl». En: Para una filosofía de Europa. Ensayos de fenomenología de la historia, Madrid, Biblioteca 
Nueva/UNED, 2007, sobre todo p. 93. Sobre las consecuencias que el relativismo cultural tiene para 
la filosofía lo formulo con la frase de que ese relativismo representa la «muerte antropológica de la 
filosofía», pero, convirtiéndose el relativismo cultural en un verdadero lecho de Procusto, defiendo que 
eso conlleva «la muerte filosófica de la antropología. Ver del autor Antropología filosófica I donde hablo 
de la «negación antropológica de la filosofía» (Ibid., p. 19, ver también pp. 131-133; y 175 s.). También 
en la San Martín, Javier. Teoría de la cultura. Madrid, Síntesis, 1999, p. 12 ss. y en San Martín, Javier. 
Antropología filosófica II. Madrid, uned, p. 296.



Javier San Martín[130]

El problema de la antropología y la filosofía trascendental: 
el ejemplo de Kant 

Aunque sea brevemente, quiero empezar aludiendo a la posición de Kant, 
porque el problema que se da en la fenomenología previamente se dio en Kant 
y en sus intérpretes. Fue un enorme problema y lo sigue siendo, pues aún sus-
cita comentarios e interés este punto4, porque es un motivo de extrañeza que, 
por un lado, Kant desarrollara a lo largo de más de veinte años una antropolo-
gía que llamó pragmática —el término «práctica» lo reservo para la razón pura 
en su función práctica—, y que por basarse en conocimientos empíricos no 
podía ser filosófica— aunque así la denominara Starke al publicar una de las 
lecciones de Kant en 18345—; pero que, por otro, en 1798, en la publicación 
de sus lecciones de lógica anunciara que todas las preguntas de la filosofía se 
reducían a la cuarta pregunta, a saber, qué es el ser humano, y a la que debe 
responder la antropología. Esa, evidentemente, no lo podría hacer sólo o prin-
cipalmente desde una perspectiva empírica, que es la propia de la antropología 
pragmática, sino que necesitaría para ello una perspectiva trascendental. 

Kant no desarrolló esa antropología, pero en la Antropología en sentido 
pragmático, que él mismo publicó6, expone con toda precisión el tema de 
esa antropología que consiste en estudiar no sólo lo que nosotros hemos hecho 

4  . No hay que olvidar la importancia que Michel Foucault atribuyó a este texto. Sobre este punto, 
ver una disección muy precisa del texto de Foucault en gros, Frédéric y Dávila, Jorge. «Michel 
Foucault, lector de Kant». En: Consejo de Publicaciones, Universidad de los Andes. Ver también el libro 
de la profesora de Salerno Fimiani. Foucault y Kant: Crítica Clínica Ética. Buenos Aires, Herramienta, 
2006. Original de 1997, La Città del Sole, Nápoles y en francés, el mismo año, en París, Harmattan.

5  Kant, Immanuel. Menschenkunde oder philosophische Anthropologie, edición de Friedrich 
Christian Starke, Leipzip, Die Expedition des europäischen Aufsehers, 1831.

6  Ver Kant, Emmanuel. Antropología. En sentido pragmático, versión española de José Gaos, 
Madrid, Revista de Occidente, 1935. Actualmente nueva edición en Kant, Emmanuel. Antropología. 
En sentido pragmático. Madrid, Alianza Editorial, 1991. Como se sabe esta antropología, lo mismo que 
la editada por Starke, son los apuntes que leía Kant en clase desde finales de los sesenta. Él publicó los 
apuntes de un curso; Starke los de otro, que se conservaban en apuntes de los alumnos. En alemán, 
la publicada por Kant está en el tomo VII de la Akademie Ausgabe. en cuanto a otros muchos cursos 
existentes, en 1997 se publicaron en el tomo 25 de la Akademieausgabe, editado en dos volúmenes por 
Reinhard Brandt y Werner Strack, con un largo prólogo de los editores.



[131]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

de nosotros —que sería el tema de una antropología cultural—, sino también 
lo que podemos hacer, pero sobre todo lo que debemos hacer. Si lo primero es 
tema de una antropología cultural y social, lo último es propio solamente de 
una antropología filosófica como filosofía trascendental. De esta manera, la 
antropología pragmática en sentido kantiano, en lo que toca a ese punto, debe 
incorporar la filosofía trascendental como antropología filosófica. 

No son bagatelas: en esa posición kantiana se ventila el sentido de la filoso-
fía, pues ésta no es un saber erudito para la escuela o para el mundo académico, 
sino más bien es un saber mundano, es decir, un saber que nos debe llevar 
más allá de la mera prudencia o sagacidad —Klugheit— a un saber propio del 
sabio —Weisheit—, que nos enseña los principios máximos de la vida humana. 
La filosofía, por consiguiente, nos debe enseñar no tanto a comportarnos o 
ajustarnos al comportamiento de los demás, e incluso utilizarlos para nuestros 
fines, todo lo cual es resultado de la prudencia o sagacidad —por supuesto, 
más allá de las destrezas —Geschickheit— que nos enseñan a hacer cosas téc-
nicas—, sino que sobre todo nos debe dar criterios para un comportamiento 
que esté de acuerdo con la misión o destino de la humanidad, que no está en 
cada uno de los individuos, sino en el género humano. Como se sabe, con un 
ejemplo contemporáneo, más allá de los relojes que propone Kant, podríamos 
decir, que la ciencia natural nos enseña hacer centrales nucleares. Una vez la 
técnica disponible, la prudencia o sagacidad debe vender ese producto a los 
usuarios convenciéndolos de su inevitabilidad para mantener un aprovisiona-
miento de energía eléctrica, o en el caso de una bomba atómica, la disuasión 
en un mundo dividido. El político necesita un saber en ciencias humanas para 
convencer a los usuarios de esa necesidad, incluso, puede ponerlos a su servi-
cio, es decir, hacerles acomodarse a sus propias exigencias. Para ello deman-
dará conocimientos sobre el estado de los suministros, evolución, etc. Pero 
siempre cabe una pregunta que vaya más allá, y que no es empírica, que no se 
satisface con los conocimientos de las ciencias humanas, porque no pregunta 
por el suministro en este momento o en otro, sino por el sentido global de la 
humanidad, en la que no estamos solo nosotros, sino también nuestros here-
deros, incluso nuestros antepasados, y las centrales nucleares comprometen 
gravemente el pasado y lo que es peor el futuro; por tanto, el filósofo nunca 



Javier San Martín[132]

podría aceptar moralmente desde la sabiduría ese tipo de energía por tener 
como posibles afectados la tierra misma en su viabilidad como mundo de la 
vida. En este ejemplo se ve con precisión cómo la filosofía no se fija en una u 
otra situación particular, sino más bien en la humanidad misma, en el destino 
del mismo género humano.

Estas tesis de Kant hubieran merecido más atención por parte de los intér-
pretes sin prejuicios. En virtud de esos prejuicios, la antropología de Kant sería 
un mero parergon. Los mismos prejuicios con que se aborda la fenomenología 
y que vamos a ver a continuación. Con esto quiero decir que la antropología 
kantiana, la pragmática que incorpora la práctica, trasciende lo que Guillermo 
Hoyos Vásquez llamaría el paso de la analítica trascendental, que toca el modo 
como hablamos del mundo, a la dialéctica, en la que hablamos de aquellas 
entidades de las que ya no podemos hablar científicamente. La antropología 
kantiana revela que no estamos hablando de un sujeto trascendental abstracto, 
sino del ser humano que tiene problemas concretos y necesidad de orienta-
ción en la vida. Por eso la antropología kantiana revela la verdad de la filosofía 
trascendental7.

La fenomenología de Husserl contra el antropologismo

En el párrafo anterior se habló de los prejuicios tanto en lo referente a Kant 
como en lo que se refiere a la fenomenología, porque el enjuiciamiento que se 
hace de la relación de la fenomenología con la antropología se basa en la posi-
ción de partida de la misma y que explicaré a continuación sin tener en cuenta 
ni la intención profunda de ese punto de partida, ni el desarrollo mismo de 
la fenomenología. Y es que este desarrollo, que veré en la segunda parte, por 
tanto en el apartado cinco, es el que le lleva a Husserl a manifestar ese sentido 
profundo que ya estaba en el comienzo.

7  Ver Hoyos, Guillermo. «Palabras de G. Hoyos V.». En: Homenaje a guillermo hoyos. La 
responsabilidad del pensar, Ideas y Valores, (136), pp. 133-139.



[133]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

En efecto, la fenomenología —todo el mundo lo sabe— empieza con la 
refutación husserliana del psicologismo. Este último movimiento filosófico es 
una filosofía que toma como punto de partida la implantación y desarrollo 
de una psicología capaz de estudiar científicamente la mente humana y que 
tiene como objetivo ideal relacionar los contenidos mentales con sus bases 
neurales para que aquellos contenidos, tanto en su realidad —el hecho de que 
ocurran— como su contenido —lo que son—, sean dependientes causalmente 
de esos procesos fisiológicos. Esto empezó con las formulaciones matemáticas 
de Fechner y Weber que fueron capaces de convertir las sensaciones —un tipo 
de contenidos mentales, los primeros de la conciencia o mente— en fórmulas 
matemáticas para predecir qué acontecimientos sensibles se iban a dar si se 
introducían determinadas variables en los estímulos. 

Seguir de ahí hasta el descubrimiento de las bases naturales, o neuronales, 
de la mente humana, se creía que era, y así se sigue creyendo, y es posible que 
en el futuro se vea también, solo una cuestión de tiempo. Todo caía bajo el ob-
jetivo, que configura todo un paradigma contemporáneo de investigación, de 
explicar científicamente la mente. Así la verdad, la ciencia, la razón, la legitimi-
dad que esta implica8, no eran más que resultados de ciertas configuraciones 
cerebrales, que es en lo único que nos diferenciamos de los primates. De ser 
otras esas configuraciones cerebrales, lo que es una posibilidad fáctica, todos 
aquellos contenidos serían otros. En realidad, el psicologismo, que consiste en 
poner la psicología como ciencia fundamental para comprender la totalidad de 
la vida humana y de sus productos culturales, no es más que la palabra disci-
plinar para un tema básico de la contemporaneidad. No hay nada en el mundo 
que no sea humano-natural y como tal absolutamente contingente, por tanto, 
sin que tenga en su seno ninguna necesidad. El psicologismo es en realidad un 
antropologismo. Lo que está detrás de todo es un ser humano configurado de 
modo puramente fáctico y azaroso por la evolución natural. Ese ser fáctico, 
contingente, no necesario, sometido al mundo es el que produce la cultura, y 

8  Siempre me gusta referir la racionalidad a la legitimidad, tal como se deduce de la fenomenología 
de la razón que Husserl expone en Ideas I. Sobre el tema ver del autor San Martín, Javier. «La percepción 
como interpretación». En: Investigaciones fenomenológicas, 6, 2008, pp. 13-32, especialmente, p. 24. 



Javier San Martín[134]

las diversas partes de la misma, desde la cultura de la necesidad hasta la cultura 
del símbolo o la ciencia y la moral. Pues bien, la fenomenología empieza por 
una refutación radical del psicologismo, pero debe éste ser entendido como la 
quinta esencia del antropologismo.

La ciencia encargada de decirnos qué es el ser humano es la antropología, 
primero la natural-biológica, luego la cultural y, si queremos redondear, la 
filosófica, que debe trabajar a partir de las otras dos para ofrecer ante todo un 
control filosófico del concepto de ser humano que utilizan las otras, pero que, 
desde el esquema que hemos visto, sería un ser fáctico, meramente azaroso, 
que incluso difícilmente justificaría una antropología filosófica. Esta sería en 
todo caso una especie de ciencia unificadora e interdisciplinar de todos esos 
saberes sobre el hombre. En esa antropología, la psicología representa también 
una parte muy importante. 

 Frente a esa antropología se sitúa la fenomenología de Husserl con toda 
decisión. Por eso parece una insensatez intentar dar la vuelta a esa posición 
invirtiéndola. 

El núcleo de la refutación del psicologismo se aplica igualmente al antro-
pologismo, es decir, al intento de reducir o reconducir todos los productos 
humanos, sean o no culturales, al ser humano, a la mente humana, a la psique 
humana. Ese núcleo consiste en decir que los productos culturales de deter-
minadas clases, por ejemplo, los matemáticos o todos los elementos formales 
de la lógica, no se reducen a ninguna configuración particular, que haría que 
otra configuración los cambiara, sino que son necesarios en su configuración, 
de manera que la estructura cerebral o antropológica no los crea, sino que los 
descubre. Para ello hay que suponer que será necesario que la mente humana 
haya llegado a un nivel de desarrollo que otros animales no han logrado, pero 
no para crearlos, sino para descubrirlos y formularlos con una necesidad vin-
culante para la propia subjetividad. Por eso, intentar reducirlos a configura-
ciones mentales sería algo así como alterar la tabla de multiplicar para corregir 
algunas cuentas que pueden disgustarnos, del mismo modo que es posible 
crear una computadora o calculadora basándonos en una tabla de multiplicar 
distinta. Al respecto, recuerdo que en mi juventud transmitieron una comedia 
que muy conocida en Madrid en la primavera de 1968, en plena dictadura 



[135]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

franquista. Nos reímos mucho de ésta, y entendimos la crítica terrible a la dic-
tadura. La obra era de un joven italiano, Darío Fo, y tenía mucha gracia porque 
se hablaba de la inflación que el régimen no podía controlar —era el caso de 
España, sometida a continuas devaluaciones de su moneda—, ante eso el dic-
tador decretó que se devaluara la tabla de multiplicar. 

La experiencia de la necesidad e inviolabilidad de los productos cultura-
les matemáticos o formales, y que afecta a multitud de elementos, como, por 
ejemplo, la propia verdad, porque si algo es verdad, lo es para todos, ‒lo que 
implica que no se da una verdad para mí, porque si yo asiento a que algo es 
verdad, lo doy por verdad para todos‒, da una visión sobre el ser humano 
radicalmente opuesta a la que proponen las ciencias naturales que lo tratan 
como un producto de la evolución puesto en la cadena de los seres, y produci-
do por ellos con todo lo que el ser humano conlleva. El modelo de las ciencias 
humanas nos dirá, entonces, que el humano es el resultado de los procesos de 
aprendizaje sociocultural que suponen que se puede aprender todo y que todo 
depende de este aprendizaje9; no obstante, desde la refutación del psicologis-
mo vemos que el ser humano muestra una vertiente no reducible a los elemen-
tos naturales, por tanto que se escapa de esa cadena del ser natural.

Pues bien, esta refutación es la que da el sentido a toda la fenomenología. 
Olvidar este punto de partida, el sentido y las consecuencias que tiene sería 
olvidar toda la razón de ser de la fenomenología; sin embargo, en la claridad de 
este arranque de la fenomenología se dan muchos puntos oscuros. 

Los dos sujetos desde la fenomenología

Husserl expuso esa refutación del psicologismo en el primer tomo de las 
Investigaciones lógicas, que se publicó en 1900. Pero lo cierto es que esos objetos, 

9  Parece obvio, pero que la cultura se transmita no quiere decir que sea arbitraria. La ciencia 
también se transmite, pero el alumno debe rehacerla, no repetirla. Lo mismo pasa en la cultura, que no 
tiene la arbitrariedad implicada en una definición mirada solo como «aquello que se aprende». Ver del 
autor, Teoría de la cultura. 



Javier San Martín[136]

por ejemplo, las leyes de la lógica, se nos dan en actos reales, actos temporales 
de mi vida mental, constituyendo una experiencia de la verdad que también es 
real y humana. Parecía que el rigor filosófico debía estudiar ese sujeto en el que 
se dan esos objetos y que vive esa experiencia de la verdad. A eso está dedicado 
el segundo tomo de las Investigaciones lógicas, que saldría un año después. 
En ellas se analiza en primer lugar las expresiones en que todos esos objetos 
se dan. Fíjense que la fenomenología empieza sustantivamente con una feno-
menología de la expresión, anunciando así el giro lingüístico. Otro dato muy 
importante de las mismas está en la «Investigación tercera», sobre la teoría del 
todo y las partes, que marca una ontología que se compone de los elementos 
básicos que toda filosofía debe aceptar porque son inamovibles, inviolables, de 
obligado cumplimiento, podríamos decir. Esa Investigación marcaría, en las 
Investigaciones lógicas, la ontología formal como ciencia primera de los objetos 
formales. Basándose en esa ontología formal se da en este libro una especie de 
realismo ingenuo porque el mundo real es la causa de la presencia en la mente 
de unos contenidos, cuya captación me lleva a la vivencia de la realidad y de la 
verdad; pero el desarrollo de la fenomenología le llevaría a Husserl a pensar en 
la presencia de dos sujetos que invalidan ese primer modelo realista ingenuo.

En efecto, Husserl se dará cuenta pronto de que en las Investigaciones habla 
de dos tipos de sujeto, porque los psicólogos, los antropólogos, los naturalistas 
y los fenomenologos hablan del hombre, hablan de algo y de alguien. Tene-
mos, pues, dos sujetos, a raíz de las Investigaciones lógicas, de los que Husserl 
tendrá en cuenta para estudiar el tiempo, pues éste es, por un lado, el tiempo 
en el que vivimos, el tiempo físico, al que está sometido el ser humano; pero 
tenemos, por otro lado, otro tiempo, el de la experiencia, que puede ser muy 
distinto del primero. En este contexto es cuando Husserl introduce su método 
de la epojé para indicarnos que tenemos que dejar de lado el tiempo físico, con 
todo lo que le pertenece, para quedarnos con el tiempo de la vivencia. 

Con eso formula un método con el cual puede iniciar una filosofía que 
mediante la epojé se centra en aquel sujeto de los objetos necesarios, y en el 
sujeto de la verdad, que tiene un valor frente al ser humano, del que tratan las 
ciencias. Con esto, en la fenomenología se formula la existencia de un doble 
humano: el hombre como realidad empírica y el sujeto trascendental. Este 



[137]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

doble humano ya estaba claro en Kant, a los que llamó el yo empírico y el yo 
trascendental. La fenomenología también va a operar con ambos. La antro-
pología tratará siempre de un yo empírico, por eso es una ciencia empírica, 
mientras que la fenomenología trascendental debe tratar sobre el sujeto tras-
cendental y sus diversos niveles y actuaciones. 

Tenemos, por tanto, que la fenomenología ve al ser humano como integra-
do por una duplicidad, que al reflexionar sobre mi vida, constato en mí mismo. 
No es que la invente, sino que la descubro10. La práctica de la reducción es 
ante todo descubrir que en el humano se da ese sujeto trascendental, al que re-
ferimos la vivencia de la verdad y de todos aquellos objetos que son necesarios, 
o cuya verdad se impone más allá de cualquier coyuntura. Así mientras el ser 
humano, y la ciencia que de él trata, la antropología, en el nivel que sea, ten-
drán un contenido mudable según el tiempo o los lugares, la fenomenología 
trascendental debe ser una ciencia que descubra los elementos esenciales de 
ese sujeto trascendental, que valdrán para cualquier sujeto racional, humano o 
no humano. Justo por eso no es posible considerarla una antropología.

Tengamos en cuenta, por otro lado, que el fenomenólogo es un filósofo 
que descubre esa dualidad como integradora del ser humano, pero él mismo 
no siempre funciona o ejerce la función de fenomenólogo. Normalmente sólo 
existe como fenomenólogo cuando hace fenomenología, que es una reflexión 
sobre su vida, que es analizada desde la dualidad expuesta. Pero con ello, el yo 
trascendental que hemos descubierto se desdobla, en el yo trascendental que 
subyace a la experiencia de los objetos formales, o de todos aquellos objetos 
en los que opera algún tipo de razón, y el fenomenólogo que descubre esas 
necesidades esenciales, llevándolas a un saber científico filosófico. Con ello, la 
fenomenología habla de tres yos, que son los que vienen exigidos por la misma: 
dos descubiertos como operantes, y uno instaurado para hacer fenomenología. 
Los tres yoes de los que hablamos son, primero, el yo natural humano, el ser 
humano en cuanto tal; segundo, el yo o sujeto trascendental responsable de 
esos objetos y vivencias no sometidos a la contingencia. Tercero, el yo que hace 

10  Para ampliar este punto, del San Martín, Javier. «Para una fenomenología del yo trascendental». 
En: Boletín de estudios de filosofía y cultura Manuel Mindán, XI, 2015, pp. 11-35.



Javier San Martín[138]

fenomenología, que en realidad es alguien que expone lo que es el yo trascen-
dental. Husserl llega bastante tarde a la formulación de estos tres yoes, aunque 
en las Meditaciones cartesianas ya se postulaban; pero como se sabe éste es un 
libro tardío de Husserl escrito cuando tenía 60 años. También, esta formula-
ción aparece en algunos anexos publicados en el tomo viii de la Husserliana, y 
también Fink, basado en esos textos de Husserl, plasma esta distinción en sus 
escritos elaborados a principios de los treinta11.

El problema de toda filosofía trascendental: qué es el 
sujeto trascendental y cómo se coordina con el humano

Con esto ya tenemos los elementos del «drama» de la fenomenología, porque 
enseguida nos vendrá la pregunta por la relación de esos tres yoes, o si se 
quiere de los dos primeros, la relación del yo trascendental y el yo empírico. De 
lo que ahí salga, deduciremos también qué es el yo que hace fenomenología. 
En todo caso la relación de la fenomenología con la antropología depende-
rá de lo qué digamos de qué sean ambos sujetos, y de la coordinación que 
pueden tener. Y la cuestión es fundamental para la fenomenología y la antro-
pología.12 Desde la perspectiva que aquí se plantea son varias las posibilidades; 
al menos tres cabe la pena destacar. La primera mostraría que el ser humano 

11  En su brillante texto Evans, Claude and Stufflebeam, Robert. «On the Difference Between 
Transcendental and Empirical Subjectivity». En: To work at the foundations. Essays in Memory of Aron 
Gurwitsch, edited by J. Claude Evans, and Robert S. Stufflebeam, Springer, 1997, pp. 175-191, dice 
David Carr con gran acierto que: «This is that, just when we find it necessary to distinguish between 
two senses of subjectivity, transcendental and empirical, we are forthwith required to introduce a third, 
namely the phenomenologically observing subject which, in performing the reduction, makes the very 
distinction between the other two». (p. 18)1. Como se sabe esta teoría de los tres yoes se remite a 
Fink, que la toma de textos manuscritos de Husserl, ahora publicados varios de ellos, sobre este tema 
en Hua VIII, sobre todo en el Beilage XXI, especialmente en la p. 440 y s. También aparece en el § 
15 de las Meditaciones cartesianas. Sobre este punto, San Martín, Javier. La estructura del método 
fenomenológico. Madrid, uned, cap. VI, apartado 2.4, p. 206 ss.

12  En su tesis doctoral Marcela Venebra explora con precisión la acusación que Blumenberg lanzó 
a la fenomenología según la cual ésta tenía una carencia antropológica, porque el sujeto trascendental 
es el ser humano, y entonces la fenomenología no tiene ninguna función diferente a la antropología y, 
por lo tanto, caería en el antropologismo; o la fenomenología no se refiere al ser humano, y entonces 



[139]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

y el sujeto trascendental pueden ser totalmente distintos, entonces la fenome-
nología trascendental sería totalmente distinta de la antropología. La segunda 
sostendría que éstos son parcialmente distintos, entonces habrá una parte de la 
antropología que será idéntica con la fenomenología, o viceversa. Y la tercera 
afirmaría que son idénticos; pero eso implicaría sostener que la fenomeno-
logía es una antropología. En este marco, entonces, se tiene que especificar 
qué añade el sujeto trascendental al empírico, y dilucidar la razón por la cual 
se inventa ese sujeto trascendental, la metodología de acceso al mismo y su 
funcionalidad. Dicho de otro modo, si la fenomenología es una antropología, 
entonces por qué hacemos fenomenología trascendental en lugar de hacer más 
bien directamente antropología.

La arquitectónica de la fenomenología: del sujeto 
trascendental al humano: de la fenomenología 
trascendental a la antropología

Hasta ahora hemos visto la relación radicalmente opuesta de la fenomenología 
husserliana con la antropología, no por un capricho, sino por razones radicales 
decisivas, en las que se ventila el sentido de la propia filosofía trascendental. El 
mismo problema que, por otro lado, tuvo Kant, del que podríamos citar varios 
puntos que dejan entrever el mismo; no obstante, el cambio de la edición primera 
de la Crítica de la razón pura a la segunda es un problema que sigue en pie porque 
la imaginación, elemento radicalmente humano, se le había disparado en la pri-
mera edición13. El triunfo de la antropología al final de su vida es otro indicio 
nada desdeñable; además, del hecho de que la antropología es fundamental para 
darle sentido a la determinación de lo qué debemos hacer a partir de los es viable 

ya no tiene nada que decir sobre los mismos. Sobre esta carencia antropológica, ver Venebra, Marcela. 
La reforma fenomenológica de la fenomenología, p. 25 ss.

13  Recuérdese que en la deducción trascendental de las categorías, Kant establece, en la primera 
edición de la Crítica, una serie progresiva de síntesis de la imaginación que desaparecerá en la 
segunda edición. Sobre este punto ver San Martín, Javier. «Análisis fenomenológico de la deducción 
trascendental de Kant (fragmento)». En: Éndoxa ,18, 2004, pp. 95-120. 



Javier San Martín[140]

para la filosofía. Así las cosas, en esta segunda parte de mi intervención trataré, 
primero, la arquitectónica de la fenomenología y, segundo, la necesaria impli-
cación del cuerpo en el sujeto trascendental y cómo esta implicación, por tanto, 
genera una ruptura del esquema inicial. Entonces, el primer esquema queda 
radicalmente superado con esta implicación, pues con ésta el sujeto trascen-
dental puede cumplir las funciones que Husserl le atribuye. Con ello podremos 
explicitar la que creo es la conclusión necesaria de todo lo dicho y que afecta 
profundamente a la posición de la fenomenología y de la antropología filosófica.

Quiero empezar esta segunda parte con la indicación de que la obra de Hus-
serl es muy amplia y con muchos recovecos que hay que aceptar sin posibles 
atajos. Sería insensato pensar que con un libro, por ejemplo el de Ideas I, de 
1913, entendido, además, en una primera lectura, ya hemos llegado a desen-
trañar el sentido de toda su obra. Él mismo mantuvo una actitud muy crítica 
respecto a su obra de presentación de su filosofía trascendental, y esta actitud 
queda reflejada en la misma arquitectónica de la fenomenología. La arquitectó-
nica se refiere a la estructura interna que tiene la fenomenología y que Husserl 
no diseña desde el principio, sino que la va descubriendo a lo largo de los años 
ante la exigencia de plantear un método riguroso, para lo que diseña dos etapas 
básicas: una descriptiva ingenua y otra crítica. Aquí no voy a exponer la totali-
dad de la arquitectónica, sino sólo aquellos aspectos de la misma que nos sean 
necesarios. Por ejemplo, dejaré de lado lo que acabo de mencionar sobre la fe-
nomenología crítica, el aspecto crítico, que tiene también su reflejo en la arqui-
tectónica y de la que ya había hablado en 1910, en la Grundproblemevorlesung14. 

Husserl vuelve a ella en las lecciones de 1922/23 sobre Introducción a la 
filosofía —Hua xxxv—, luego en las Meditaciones cartesianas y en la Lógica 
formal y trascendental. Me referiré sólo a la que aparece muy pronto, a saber, 
en las Ideas de 1913; pero que, al no publicarse los tomos ii y iii de esa obra, 
pudo pasar desapercibida hasta los años 60 cuando se empezó a estudiar el 
tomo segundo de las Ideas. 

14  Me refiero a las lecciones de 1910/11, publicadas en 1973 en el tomo XIII de Husserliana. Ver 
Husserl, E. Problemas fundamentales de la fenomenología, traducción de César Moreno y Javier San 
Martín, Madrid, Alianza Editorial, 1995.



[141]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

La pregunta que se debe hacer al terminar la segunda sección de las Ideas es 
cuál es el contenido de ese yo trascendental, que no es el ser humano, porque 
por la epojé le hemos quitado todo elemento mundano contingente y determi-
nado por la causalidad que puede ser de un tipo u otro sin ninguna necesidad. 

Lo que queda ante esta depuración es la experiencia propia que Husserl se 
apresta a analizar en tres niveles que son guiados por la intencionalidad que 
permite tomar los objetos de la misma como hilos conductores. 

Un elemento fundamental de esta experiencia es que todo tiene que darse 
en ella, de manera que en esa correlación entre el objeto de la experiencia y la 
experiencia cabe absolutamente todo. La tarea de la fenomenología es analizar 
y describir esa experiencia en sus modalidades de todo tipo bajo la máxima de 
que si describimos esa experiencia, estamos describiendo también el mundo 
que tiene el sujeto trascendental. El tomo primero de las Ideas se fija en las 
estructuras generales de esa experiencia y deja para los tomos segundo y ter-
cero el análisis de los campos concretos de la misma. En Ideas II alude explí-
citamente a los campos de la materialidad mundana, animal y cultural o que 
en la terminología alemana de la época se llama espiritual. Estos tres son los 
campos en los que discurre la experiencia ordinaria del humano. Toda expe-
riencia humana trascurre en esos campos. Posteriormente, en el tercer tomo 
que Husserl no escribió15 estuvo dedicado al otro gran apartado de la vida; 
pero ya no ordinaria, sino de la vida posterior al cambio que supuso la filosofía 
y que, sobre todo a partir de la modernidad, constituye el campo de la ciencia. 

Según este esquema, en el tomo primero se estudian esas estructuras gene-
rales, entre las cuales está la percepción. La percepción con su aspecto noético 
y su aspecto noemático, el cual implica que las cosas se nos dan en su Leibli-
chkeit, en su corporeidad, en persona, y evidentemente eso lo hacen porque 
están ante nuestro Leib, ante nuestra propia corporeidad. En la percepción 
enraíza Husserl los actos fundamentales u originarios de la razón, la evidencia 
y la verdad16.

15  Lo publicado como Ideas III es lo que sería el paso del tomo segundo al tercero. 
16  Ver San Martín, Javier. «La percepción como interpretación».



Javier San Martín[142]

Por su parte, el segundo tomo se va a dedicar a los grandes campos en que 
se organiza esa experiencia. He citado los tres campos fundamentales, a saber, 
la naturaleza, la vida animada o la vida animal, y la cultura o el mundo espi-
ritual. Y aquí tiene cabida el problema arquitectónico que inicialmente tenía 
que pasar desapercibido. Veámoslo más de cerca: dejemos de lado el campo 
de la naturaleza física17, y centremonos en el campo de la vida animal. La vida 
animal es la vida de nuestro propio cuerpo, que se nos da en esa experiencia 
que se ha descrito en el tomo primero. Lo que Husserl analiza en el tomo se-
gundo es la experiencia que tenemos del cuerpo, porque el cuerpo es un objeto 
dado en la experiencia. Ese es el presupuesto arquitectónico del libro; pero 
pronto se va a complicar la sencillez de esa frase, pues ¿cómo se nos da el 
cuerpo en la experiencia? Mediante unas sensaciones táctiles que están dis-
tribuidas por el mismo y le dan consistencia. Esas sensaciones son la primera 
capa de la vida mental, son su infraestructura. Husserl analiza la función de 
la mano en cuanto dada en una experiencia y en cuanto ella misma da la ex-
periencia: la mano que toca y la mano tocada. La mano que toca es sujeto. La 
mano no es más que un ejemplo del lugar doble del cuerpo. El cuerpo 
es, por un lado, un objeto de experiencia, un objeto dado en la experiencia; 
pero, por otro, es órgano fundamental de la experiencia perceptiva del mundo, 
porque, en efecto, es en cuanto cuerpo vivido que funciona en toda percepción. 
Husserl atribuye al cuerpo vivo ser el punto de partida de la razón, la verdad 
y la evidencia. Más aún, son esas sensaciones que operan en las percepciones 
como el tacto las que nos dan asiento en el mundo, son el fondo sobre el que 
funciona la experiencia de la realidad de las cosas. En última instancia, el padre 
de la fenomenología nos dice que el cuerpo no sólo es un objeto de la ex-
periencia, sino el primer elemento para la experiencia. Acá el cuerpo 
es objeto de la experiencia que encaja con el lugar arquitectónico en que es 
estudiado; no obstante, también es sujeto de la experiencia, lo que hace que su 
lugar en la arquitectónica se trasmute.

17  que no es el de la naturaleza cartesiana sino el de una naturaleza en la que habitan seres vivos, 
por tanto dotada de color, sonidos y aromas, nada de lo cual hay en la naturaleza cartesiana.



[143]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

Eso le ocurre también a Husserl con el estudio de los animales, que de ser 
objetos dados en la experiencia, terminan siendo ellos mismos sujetos para la 
experiencia, hermanados conmigo en esa función de constituir el mundo. Y no 
es diferente la situación de las otras personas que inicialmente son también ob-
jetos de experiencia; sin embargo, junto conmigo, son sujetos co-constituyen-
tes de la experiencia. Más aún, los otros, que desde la primera arquitectónica 
podían parecer objetos constituidos en mi experiencia, de manera que yo sería 
sólo es un asunto que para Husserl es imposible porque desde mi inicio estoy 
con los otros, y los otros co-constituyen conmigo el sentido de la racionalidad, 
porque a la razón le es inherente el ser para todos y desde siempre estoy en un 
horizonte de los otros como co-sujetos conmigo. 

Por supuesto, lo que le ha pasado al campo de la animalidad y de los otros, 
le pasa también al reino del espíritu o de la cultura, el tercer campo del que 
habla en Ideas II. Se piensa que Husserl tardó en incorporar la cultura en la 
constitución del sujeto trascendental; por tanto, habría tardado en la transi-
ción de la cultura como objeto a la cultura como parte del sujeto. Lo hará en el 
momento en que incorpore los hábitos al yo, tesis que aparece en las Meditacio-
nes cartesianas, libro en el que el yo aparece como sujeto de hábitos, pero esta 
idea también se desarrolla en Ideas II18. El yo que retiene sus efectuaciones 
como un hábito de percibir, juzgar, evaluar o para la acción es el yo trascen-
dental. Ahora bien, la mayor parte de estos hábitos son los sistemas de recono-
cimiento de las cosas, los sistemas de preferencias y los sistemas de usos, todo 
lo cual constituye la cultura. Todos esos hábitos, de ser objetos aprendidos, 
pasan, en la modalidad de los hábitos, a configurar al sujeto, con lo que la cul-
tura, que inicialmente era objeto, deja de ser objeto para ser parte del sujeto, es 
decir, el conjunto de los hábitos del sujeto. La cultura se convierte, entonces, 
en parte del sujeto trascendental.

Esto que acabamos de decir supone un giro radical en la concepción de 
lo trascendental, de ese segundo yo o sujeto, o vida trascendental descubierta 
por el fenomenólogo, que de ser algo ajeno al hombre, ahora resulta que su 

18  Ver. Venebra, Marcela. La reforma antropológica de la fenomenología, p. 103, donde se habla 
de la pasividad secundaria (ver nota 14), ya presente en Ideas II. 



Javier San Martín[144]

primera capa es el cuerpo vivido. Entonces nos encontramos con que el sujeto 
trascendental es algo muy parecido al ser humano, y respecto al cual ya ten-
dríamos problemas para diferenciarlo del hombre que hemos dejado por la 
epojé, aunque aún seguimos firmes en la obligación metodológica de que ese 
sujeto trascendental no es el humano animal sometido a las fuerzas evolutivas 
porque es capaz de unas experiencias —desde la propia percepción—, cuyas 
características se escapan al entramado natural.

Esta arquitectónica propia de la fenomenología ha tenido también mucha 
incidencia en la cuestión del tratamiento de la ética. Hemos dicho que el tomo 
primero de las Ideas analiza la experiencia de la subjetividad trascendental. Ésta 
se constituye fundamentalmente por actos cognitivos, evaluativos y activos. 
Conocer, evaluar y decidir/hacer son los tres grandes campos de la experiencia 
humana. Su análisis es el objetivo de la fenomenología trascendental y el intento 
de Husserl es analizar las necesidades esenciales en los tres campos. Ya en las 
Ideas I hay muchos elementos referidos a los actos evaluativos, pero donde Hus-
serl lo hace fundamentalmente es en las diversas lecciones que tuvo sobre la ética.

Uno de los elementos arquitectónicos fundamentales de la fenomenología 
es que siempre distingue la actitud natural ordinaria en la que desarrollamos 
nuestras acciones, de la actitud fenomenológica que es propia del investigador 
fenomenólogo. Cuando hacemos fenomenología, estamos en esta actitud, en 
la cual vemos los objetos y todo como resultado de la experiencia, y no a no-
sotros como insertos en la cadena del ser. Guiados por la presunción de que 
Husserl utilizó la palabra trascendental en el sentido kantiano, dado el des-
conocimiento de los trabajos de Husserl sobre la ética y atenidos a la afirma-
ción de Husserl según la cual el fenomenólogo es un espectador desinteresado, 
entonces, se pensó que la fenomenología trascendental sólo tenía un interés 
teórico, y que, por tanto, los problemas éticos no tenían tanta relevancia, pues, 
dentro de la arquitectónica, éstos entran sólo en un terreno que sería de feno-
menología aplicada como un saber segundo.

Es este un craso error en el que se confunden todas las cosas. Puede ser que 
si se tienen en cuenta muchas de las afirmaciones de Husserl se pudiera llegar 
a esa conclusión; pero, una vez conocidos los textos sobre la ética ya no cabe 
tal interpretación. 



[145]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

Es cierto que sólo la Primera Guerra mundial pone a Husserl en la obliga-
ción de atender con toda decisión a los problemas prácticos de la humanidad. 
Pero eso no quiere decir que la primera fenomenología se desentendiera de 
ellos. Más aún, en las lecciones de ética de antes de la guerra, Husserl quiere 
depurar la ética de todo psicologismo. Lo que quiere decir que estos estudios 
están en un plano idéntico frente a los teóricos. 

Una vez es descubierto el plano trascendental, la descripción de esa vida 
trascendental, así como nos ha llevado a incluir en ella el cuerpo, igualmente 
pertenece a ella la conciencia moral, en la que se incluye la responsabilidad 
ante el otro. La vida trascendental es conciencia directa del mundo, que es lo 
que analiza Husserl en el tomo primero de Ideas y en parte del tomo segundo. 
Pues bien, la subjetividad trascendental también es conciencia valorativa y ac-
tuante sobre y en el mundo, y lo que es más importante, evaluación de nuestra 
actuación, eso es la conciencia moral, la Gewissen. 

Siendo esto así, ¿cómo no va a caer la Gewissen en el ojo del fenomenólogo? 
Ahora bien, la evaluación moral no se da respecto a productos matemáticos u 
objetos formales, sino respecto a acciones concretas de la vida, fundamental-
mente en relación con los otros. Eso implica tener una noción muy precisa de 
cómo es la vida humana, la cual Husserl define en los artículos sobre Renova-
ción del hombre y la cultura, así como en las Lecciones de ética, en las que se 
dice que la vida humana es vivir en la tendencia hacia el mantenimiento de 
su identidad, lo que se da en el esfuerzo por cumplir los proyectos por los que 
nos definimos, entre los cuales el más importante es la profesión. Estos temas 
son los fundamentales del último Husserl, a partir de la necesidad de definir 
la función de la filosofía en una sociedad convulsa como la que le tocó vivir. 
Por lo general, en todos estos años, que coinciden en gran medida con su etapa 
en Friburgo, ya desde mediados de la guerra hasta su muerte, Husserl tiende 
a hablar más del ser humano que del sujeto trascendental. Los problemas son 
de la humanidad, y el filósofo es funcionario de la humanidad. ¿Es casual este 
cambio de terminología fácilmente detectable? 

Como resultado de este recorrido, llegamos a la conclusión de que el sujeto 
trascendental con el que empezó la fenomenología, como una ciencia que 
tiene que superar radicalmente el psicologismo como ejemplo o modelo del 



Javier San Martín[146]

antropologismo, siempre ha sido un sujeto humano que percibe en el mundo, 
desea en éste e interactúa con los otros tanto desde una perspectiva cultural 
normal, de ajuste a los otros, como desde una perspectiva moral, porque sus 
acciones vienen inevitablemente evaluadas desde esta perspectiva. La fenome-
nología es la descripción lo más rigurosa posible y sometida a una evaluación 
crítica ‒en la segunda etapa de la arquitectónica‒ de toda esa vida, en la cual 
hay elementos cognitivos ‒sometidos al ejercicio de la razón en los puntos en 
que ésta actúe‒, elementos valorativos sometidos a fluctuaciones dependientes 
de las circunstancias, y elementos prácticos, también variables, pero sometidos 
en definitiva a la evaluación ética que tiene también su propia racionalidad. El 
paso por la fenomenología significa descubrir que el ser humano incluye esta 
vida trascendental que le subtiende y que opera en su vida en los tres niveles 
en que vive como ser humano. 

Y ahora viene la pregunta, si la fenomenología descubre en la trascendenta-
lidad el sentido que hace al humano tal, ¿puede haber una antropología filosó-
fica que no incorpore o tenga en cuenta esa vida trascendental que le es propia? 
Si le es propia, una antropología que no incorpore esa vida o perspectiva tras-
cendental será una antropología amputada, que nos dará un ser humano que 
carecerá de lo fundamental del mismo, es decir, una antropología que no tra-
taría del ser humano, sino de un ser pre-humano. Con lo que acabo de decir, 
la fenomenología trascendental es la guía de la antropología, el modo de hacer 
una verdadera antropología, porque con su método ha sido capaz de elevarse 
hasta descubrir aquella vida trascendental que hace al humano tal ser humano.

Con la antropología pasa como con la psicología, de la que habla Husserl 
en La crisis de las ciencias europeas19. Husserl no habla sólo de una psicología 
naturalista, también habla de una psicología fenomenológica. De esta última 
dice que, una vez desarrollada la fenomenología, ya no se podrá hacer una 
psicología pretrascendental, porque si se hace, ésta olvida estudiar lo funda-
mental de la mente humana, a saber, el hecho de que nos dé el mundo de un 
modo directo. Antes de la fenomenología trascendental, el acceso de la mente 

19  Hua VI, 261.



[147]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

al mundo es comprendido mediante los dos modelos que han predominado en 
la tradición. Por una parte, el antiguo modelo de las impresiones de las cosas 
en los sentidos que el cerebro interpreta, y que es vigente en las ciencias neuro-
lógicas. Por otra parte, el modelo iniciado por el cartesianismo según el cual la 
realidad se conoce por las representaciones que constituyo en mi mente. Nin-
guno de los dos modelos es válido. La psicología tiene que hacerse de un modo 
nuevo, que asuma las descripciones fenomenológicas porque, de lo contrario, 
no estudia la mente, sino un simulacro de la misma. Husserl dice que después 
de la fenomenología sólo hay una psicología trascendental.

Lo mismo le pasa a la antropología, puesto que tiene que asumir el estudio 
de la vida trascendental que la fenomenología ha descubierto, e igualmente 
sólo habrá una antropología trascendental. La pregunta entonces es en qué se 
diferencia esa antropología que asume la perspectiva trascendental expuesta 
por la fenomenología de esta misma. La única diferencia está en que la feno-
menología trascendental es un movimiento filosófico-histórico global que de-
termina tanto la totalidad de los temas filosóficos y el destino de muchas otras 
disciplinas que compartirían con la antropología filosófica una orientación 
fenomenológica. La fenomenología incluye mucho más de lo que podríamos 
incluir en una antropología; sin embargo, podemos decir que lo sustancial de 
la fenomenología, que es la descripción y análisis de la vida del sujeto trascen-
dental, no es sino el análisis de la vida humana de un modo muy distinto a 
como se estudia con otros métodos, en los cuales el humano se asume inserto 
en la cadena óntica del mundo.



[148]

Bibliografía

Evans, Claude and Stufflebeam, Robert. «On the Difference Between Transcendental 
and Empirical Subjectivity». En: To work at the foundations. Essays in Memory of 
Aron Gurwitsch, edited by J. Claude Evans, and Robert S. Stufflebeam, Springer, 
1997.

Fimiani, Mariapaola. Foucault y Kant: Crítica Clínica Ética. Buenos Aires, Herramienta, 
2006. 

Gros, Frédéric y Dávila, Jorge. «Michel Foucault, lector de Kant». De Consejo de 
Publicaciones, Universidad de los Andes, 1995-1996.

Gómez, Fernanda I. (compiladora), Antropología y fenomenología. Filosofía y teoría de 
la cultura. México, Centro Mexicano de Investigaciones Fenomenológicas, 2016.

Hoyos, Guillermo. «Palabras de G. Hoyos V.». En: Homenaje a guillermo hoyos. la 
responsabilidad del pensar, Ideas y Valores, (136), 200),pp. 133-139.

Husserl, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenlogie und phänomenlogischen 
Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einführung in die reine Phänomenologie. 
Edited by Walter Biemel. The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff Publishers, 
1950. (Ideas I).

Husserl, Edmund. Erste Philosophie (1923/4).Zweiter Teil: Theorie der phänomeno-
logischen ReduktionEdited by Rudolf Boehm. The Hague, Netherlands: Martinus 
Nijhoff, 1959. (Citado HuaVIII).

Husserl, Edmund. Ideen zur einer reinen Phänomenologie und phänomenologis-
chen Philosophie. Drittes Buch: Die Phänomenologie und die Fundamente der 



[149]primera sección. génesis: actividad pasividad
La fenomenología de Husserl como antropología: del rechazo a la exigencia

Wissenschaften. Edited by Marly Biemel. The Hague, Netherlands: Martinus 
Nijhoff, 1971. (Ideas III).

Husserl ,Edmund. Cartesianische Meditationen und Pariser Vorträge. Edited by S. 
Strasser. The Hague, Netherlands, Martinus Nijhoff, 1973. (Citado Hua. I).

Husserl, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Edited by Iso Kern. 
The Hague, Netherlands, Martinus Nijhoff, 1973. (citado Hua XV). 

Husserl, Edmund.Zur Phänomenologie der Intersubjektivität.Texte aus dem Nachlass. 
Erster Teil. 1905-1920. Edited by Iso Kern. The Hague, Netherlands: Martinus 
Nijhoff, 1973. (Hua XIII).

Husserl, Edmund. Logische Untersuchungen.Erster Teil. Prolegomena zur reinen 
Logik. Text der 1. und der 2. Auflage. Halle: 1900, rev. ed. 1913. Edited by Elmar 
Holenstein. The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1975. (Hua XVIII).

Husserl, Edmund.Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie.Eine Einleitung in die phänomenologische Philosophie.Edited 
by Walter Biemel. The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1976. (Hua VI).

Husserl, Edmund. Ideen zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfuhrung in die reine Phänomenologie, 
2. Halbband: Ergänzende Texte, (1912--1929). Edited by Karl Schuhmann. The 
Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1988. (Ideas II).

husserl, Edmund. Einleitung in die Philosophie. Vorlesungen 1922/23. Edited by 
Berndt Goossens. Dordrecht, Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 2002. 
(Hua. XXXV).

husserl, Edmund. Meditaciones Cartesianas, Trad. Presas. Madrid, Ediciones 
Paulinas, 1979.

Husserl, E. Problemas fundamentales de la fenomenología, traducción de César 
Moreno y Javier San Martín, Madrid, Alianza Editorial, 1995.

Kant, Immanuel. Menschenkunde oder philosophische Anthropologie, edición de 
Friedrich Christian Starke, Leipzip: Die Expedition des europäischen Aufsehers, 
1831.

Kant, Immanuel . Antropología. En sentido pragmático, versión española de José Gaos, 
Madrid, Revista de Occidente, 1935.



Javier San Martín[150]

Medina, Verónica (editora). Antropología y fenomenología. Antropología filosó-
fica y filosofía de la cultura. México, Centro Mexicano de Investigaciones 
Fenomenológicas, 2016.

Rocha de la Torre, Alfredo (ed.). La responsabilidad del pensar. Homenaje a 
Guillermo Hoyos Vásquez. Editado por, de la Universidad del Norte, Barranquilla, 
Ediciones Uninorte, 2008.

San Martín, Javier. La estructura del método fenomenológico. Madrid, uned, 1986.
San Martín, Javier. Teoría de la cultura. Madrid, Editorial Síntesis, 1999.
 San Martín, Javier. «Análisis fenomenológico de la deducción trascendental de 

Kant (fragmento)».  En: Éndoxa, 18, 2004, pp. 95-120.
San Martín, Javier. «La filosofía de la historia en Fink y en Husserl». En: Para una 

filosofía de Europa. Ensayos de fenomenología de la historia, Madrid, Biblioteca 
Nueva/uned, 2007. 

San Martín, Javier. Para una superación del relativismo cultural. Antropología cultu-
ral y antropología filosófica, Madrid, Editorial Tecnos, 2008.

San Martín, Javier. «La percepción como interpretación». En: Investigaciones feno-
menológicas, 6, 2008, pp. 13-32. 

San Martín, Javier. Antropología filosófica I. De la antropología científica a la filosófi-
ca, Madrid, uned, 2013. 

San Martín, Javier. Antropología filosófica II. Vida humana, persona y cultura. 
Madrid, uned, 2015.

Venebra, Marcela. «La idea trascendental del hombre: Reflexiones antropológicas 
desde Ideas de 1913». En: Fenomenología, experiencia y razón. Centenario de 
Ideas I, Investigaciones Fenomenológicas, 5, 2015, pp. 345-356. 

Venebra, Marcela., y Jiménez Lecona, A. (editores). Antropología y fenomenología. 
Reflexiones sobre historia y cultura. México, Instituto Nacional de Antropología 
e Historia, 2015.

Venebra, Marcela. La reforma fenomenológica de la antropología filosófica [ tesis de 
doctorado]. México, Instituto de Investigaciones filosóficas, unam, 2015. 



SEGUNDA SECCIÓN
Ciencias cognitivas





[153]

La constitución primordial de sentido: 
la historicidad de las síntesis pasivas en la 

ontogenia*1

The primordial constitution of meaning: 
the historicity of passive synthesis in ontogeny

María Clara Garavito**2

Universidad Nacional de Colombia

*  Este articulo fue recibido el 31 de agosto de 2016 y aceptado el 22 de abril de 2017.

**  Correo electronico: mcgaravitog@unal.edu.co 

Resumen: El presente artículo hace una 
descripción de las claves trascendentales, 
según Maxine Sheets-Johnstine, para com-
prender la historicidad de algunas funcio-
nes de las síntesis pasivas. Algunas de estas 
claves trascendentales, con base en Wad-
dington, son la coordinación de cabeza-ma-
no, coordinación de la mano-boca y el pateo 
que acontecen en los neonatos. Estas accio-
nes son las manifestaciones de la animación 
primordial, de la vida misma. Esta anima-
ción primordial desencadena una histori-
cidad que, entre otras cosas, constituye las 
operaciones de las síntesis pasivas como la 
asociación. Para este propósito, el texto se 
divide en tres partes. En la primera parte se 
hace una descripción del funcionamiento 
de la asociación como función central de 
las síntesis pasivas. En la segunda se acude a 
la piscología del desarrollo para describir la 
historicidad de la historicidad. Finalmente, 
se muestra cómo las síntesis pasivas están 
soportadas en la animación primordial.

Palabras clave: Movimiento, cuerpo, 
paisaje epigénetico, yo puedo, animación.

Abstract: This article makes a descrip-
tion about the transcendental keys ac-
cording to Maxine Sheets- Johnstine, the 
above with the purpose to understand the 
historicity of some functions of the passive 
synthesis.  Some of these transcendental 
keys, based in Waddington, are head-hand 
coordination, hand-mouth coordination, 
and kicking that occur in neonates. These 
actions are the manifestations of the primal 
animation of life itself. This primordial an-
imation unleashes a historicity that, among 
other things, constitutes the operations 
of passive syntheses such as association. 
Taking into account the above, the text is 
divided into three moments. The first one, 
it makes a description of the functioning of 
the association as a central function of the 
passive synthesis. In the second one, it turns 
to the psychology of development to de-
scribe the historicity of historicity. Finally, 
it presents how passive syntheses are sup-
ported in the primal animation.

Keywords: Movement, body, epigene-
tic landscape, I can, animation.



María Clara Garavito[154]

Aproximación a las síntesis pasivas

La asociación es el mecanismo de la regularidad en las síntesis pasivas. Ésta 
no es un sólo tipo de actividad sintética, ya que también recoge la similitud, 
la uniformidad, el contraste, la fusión y todos los modos en los que la síntesis 
vincula una impresión con otras apariciones en el flujo de la conciencia. Es un 
mecanismo creador, es «la génesis» inmanente de la síntesis, que vincula en un 
todo histórico lo dado ahora con lo antes dado, lo que hace que la asociación 
funcione temporalmente en las síntesis pasivas. Pero también el ahora es pro-
ducto de impresiones que se vinculan temporalmente, por ejemplo, es temporal 
la contigüidad y la simultaneidad de aparición de sensaciones que se asocian 
para formar una figura, mientras que por contraste se diferencia de un fondo. 

En esta medida, la asociación en el campo de la conciencia vincula a la Ges-
talt con Husserl1, pues en ambos casos la percepción de un objeto es producto 
de una síntesis pasiva en la que una figura aparece como un todo que contrasta 
con un fondo en el campo perceptual. Por ejemplo, en un caso típico de la Ges-
talt, el de la ilusión del florero de Rubin en el que la imagen es o una copa o dos 
hombres frente a frente, según lo que sea percibido como figura y como fondo 
— fig. 1—, se puede decir que la figura emerge pasivamente, pues el florero se 
impone en la percepción — en la mayoría de los casos— y el fondo solo se verá 
como figura luego de la actividad reflexiva —o en términos husserlianos luego 
de la síntesis activa—. Mientras que la distinción entre síntesis pasiva y activa 
no está en la Gestalt, para Husserl si hay tal discriminación que incluso explica 

1  Cf. Gurwitsch, Aron. Studies in phenomenology and psychology. Chicago, Northwestern 
University Press, 1966 y Piaget, Jean. Seis estudios de psicología. Trad. Jordi Marfà. Barcelona, 
Labor, 1964/1991. No obstante, Husserl se distanciará respecto de la Gestalttheorie al distinguir entre 
la síntesis categorial y la sensorial que precede a la primera. Si bien en el caso del florero de Rubin, 
identificar la figura como un florero es una síntesis activa, antes de dicha identificación ya los elementos 
que lo componen aparecen como una unidad diferenciada del fondo. Esto no niega que la propuesta 
de Husserl sea cercana a la teoría de la percepción de la Gestalt, por lo menos en lo que respecta a la 
relación de unidad que permite distinguir entre figura/fondo, y no niega que Husserl se haya inspirado 
en la teoría de la Gestalt. 



[155]segunda sección. ciencias cognitivas 
La constitución primordial de sentido: la historicidad de las síntesis pasivas en la ontogenia

la posterior actividad reflexiva: solo porque el objeto aparece a la conciencia 
como dada, como impuesta de afuera, es que luego se puede hablar de ella.

Figura 1. Florero de Rubin. Imagen tomada de: 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Rubin2.jpg?uselang=es

Si la asociación es génesis inmanente2 es porque la pasividad no es inactivi-
dad; si la forma emerge es porque la asociación involucra una actividad, en la 
que operan las cinestesias, las afecciones y las motivaciones, es decir, en la que 
opera el sujeto como un organismo vivo. En el campo de las cinestesias lo que 
se me aparece tiene que ver con el movimiento de mi cuerpo, con mis propias 
posibilidades; lo que en últimas, a nivel de la conciencia, es el campo de los yo 
puedo3: los yo puedo remiten «a una subjetividad oculta — oculta porque no 
se la puede mostrar actualmente en la reflexión en su actividad intencional, 
sino que sólo está indicada a través de los sedimentos de esta actividad en el 
mundo pre-dado»4, ésta es una subjetividad originaria, basada en la actividad 
del cuerpo vivo, a la que le corresponde una constitución originaria de mundo 
—la de las síntesis pasivas—; así la actividad constituyente y lo constituido se 
entrelazan.

2  Husserl, Edmund. Analysis concerning Passive and Actives synthesis. Trad. Anthony 
Steinbock. The Netherlands, Kluwer Academic Publishers, 2001, p.163.

3  Ibid., p.51.

4  Husserl, Edmund. Experiencia y Juicio. México, Universidad Autónoma de México, 1948/1980, p.51. 



María Clara Garavito[156]

Es el objeto el que interpela a los yo puedo, es el que llama a cierta rela-
ción intencional con él5. Ese vínculo entre objeto y actividad del cuerpo vivo 
permite entender la asociación como actividad sintética, porque el emerger 
del objeto en virtud del movimiento y de las cinestesias concomitantes, im-
plica jalonar a ser percibido como un todo, como una figura; la emergencia 
del objeto involucra un ejercer cierto poder sobre el cuerpo en movimiento. 
Y la temporalidad de la asociación —en el caso de la emergencia del florero— 
podría tener que ver con la temporalidad de la experiencia perceptiva en el 
movimiento corporal.

Pero a otro nivel la asociación es temporal y, es que el jalonamiento del 
objeto a la actividad orgánica es histórica porque la actividad constituyente 
del cuerpo vivo recoge un pasado de apercepciones del objeto en esa actividad, 
cada encuentro con el objeto indica la sedimentación. Entonces, no solamente 
es un mundo el que es dado, sino que el objeto ya nos presenta un modo de ser 
del cuerpo en relación con él, un modo en que en la actividad lo aprehende y, 
que ha sido concebido históricamente. 

El modo de ocurrir esa relación histórica entre la actividad del cuerpo y lo 
dado que en dicha actividad se gesta como sedimentación, debe ser indagada 
al modo como el psicólogo indaga por el origen, en la ontogenia, de nociones 
como las de tiempo, espacio y causalidad. Porque en ambos casos el principio 
original es revelado en el trabajo ontogenético. El principio de la constitución 
de síntesis pasivas, que es orgánico, que es del cuerpo vivo, se puede rastrear 
en sus orígenes históricos a través de claves trascendentales6 como los estudios 
en psicología del desarrollo, de modo que se haga una aproximación al proceso 
de sedimentación que hace posible la pasividad. 

5  Husserl, Edmund. Analysis concerning Passive and Actives synthesis, p. 313.

6  Sheets-Johnstone, Maxine. The primacy of movement. EE.UU, John Benjamins Publishing 
Company, 2011. llama claves trascendentales a la evidencia empírica, que no será entendida 
precisamente como evidencia, sino como punto de partida para el análisis fenomenológico. En el caso 
de la indagación por la experiencia primordial, estas claves son las observaciones de bebés en el marco 
de la psicología del desarrollo, que tradicionalmente han buscado dar cuenta de fenómenos cognitivos, 
comportamentales y sociales.



[157]segunda sección. ciencias cognitivas 
La constitución primordial de sentido: la historicidad de las síntesis pasivas en la ontogenia

Lo que aparece como pasividad a nivel de lo dado a la conciencia y como 
actividad a nivel del desarrollo del cuerpo vivo en el proceso constitutivo se 
resume en el concepto de animación primordial7, que se entenderá como el 
movimiento constituyente de sentido y sobre el cual trabajaré más adelante. 
En la medida en que las formas de expresarse la animación varían en cada 
etapa del desarrollo corporal, tanto por el crecimiento del cuerpo como por 
la interacción de las cualidades físicas con el entorno, hablar de animación es 
hablar también de la evolución del darse el mundo como correlato de experien-
cias afectivas, sensoriales y cinestésicas siempre cambiantes. Por eso hablar de 
síntesis pasivas va de la mano de un trabajo en fenomenología constructiva8, 
pues en el descubrimiento constructivo de lo que no es dado a la intuición, es 
decir, las primeras etapas de la vida que incluyen etapas previas al nacimiento, 
el fenomenólogo encuentra el proceso en el que esas sedimentaciones ocurren, 
por lo que es comprensible la emergencia de la pasividad como experiencia 
previa a todo bagaje conceptual. 

Lo que quiero resaltar es que, mientras la historicidad no era ajena a la 
descripción de las síntesis pasivas en Husserl, se requiere hacer el trabajo cons-
tructivo de la historicidad de la historicidad, es decir, de la descripción del pro-
ceso mediante el cual hay sedimentación y en virtud del cual encontramos a la 
animación como principio de la constitución. Dicha historicidad es entendida 
como el trayecto por el cual unos hábitos se sedimentan dando lugar al mundo 
pre-dado, el mundo de las síntesis pasivas. Es como cuando, luego de un largo 
recorrido y, al llegar al punto final, damos vuelta hacia el camino que hemos 
trazado en la aventura; reconocemos que hemos llegado a ese punto y no a 
otro por el trazo que ha dejado nuestro andar, los recovecos que se formaron, 
por los avances y las reversas que se hicieron. Husserl ya habló de que el punto 
final es el resultado de la historia, aunque la historicidad se viera como un con-
cepto abstracto; el paso siguiente será devolverse a esa historia, identificarla y 

7  Ibid.

8  Fink, Eugen. Sixth Cartesian meditation. Trad. de Ronald Bruzina. EE.UU, Kluwer Academic 
Publishers, 1988/1995. 



María Clara Garavito[158]

desentrañarla. En lo que sigue haré una breve exploración de esa historicidad 
de la historicidad y qué implicaciones tiene para la fenomenología genética. 

Sobre la historicidad en la psicología y las síntesis pasivas

Uno de los autores que inspiró a los psicólogos del desarrollo fue el biólogo 
Waddington9, quien con su modelo del paisaje epigenético señaló que, a nivel 
del órgano como del organismo, cada estadio del desarrollo es el resultado de 
un camino trazado en la historia de interacciones con el entorno circundante. 
Así, para indagar por un momento de la vida y el devenir, hay que remitirse a 
dicha historia: con esto no solo se traza el presente, sino también el futuro está 
señalado, anticipado por esa ruta construida a lo largo de la vida hasta el punto 
que se entiende como el ahora. Esto tiene una consecuencia importante: que 
la finalidad de la vida no está dada de antemano, independiente de su historia, 
sino que en ella se construye la teleología trascendente que se reemplaza por 
una inmanente. 

Mientras la idea de una directriz universal seguía siendo atractiva para au-
tores como Piaget10; incluso, cuando él reconocía que los conceptos a priori de 
Kant eran producto del desarrollo sensoriomotor, para quienes fueron más 
allá de Piaget11, indagar por lo sensoriomotor implicaba un análisis local del 
desarrollo. Si se es consecuente con la idea de que el desarrollo de estructuras 
lógico-matemáticas parte de experiencias sensoriomotoras y, se reconoce que 
cada entorno es distinto y cada cuerpo tiene su propio curso de desarrollo, 
entonces —y ahí viene Waddignton— la ruta trazada en el desarrollo varía de 
individuo a individuo.

9  Waddington, Conrad. The strategy of the genes. A discussion of some aspects of theoretical 
biology. New York, Routledge, 1957/2014.

10  Piaget, Jean. El nacimiento de la inteligencia en el niño. Trad. Luis Fernández Cancela. Madrid, 
Aguilar, 1936/1972. 

11  thelen, Esther. y Smith, Linda. A dynamic systems approach to the development of cognition 
and action. EE. UU, MIT Press, 1994. 



[159]segunda sección. ciencias cognitivas 
La constitución primordial de sentido: la historicidad de las síntesis pasivas en la ontogenia

Al estudiar el desarrollo desde la observación local, el psicólogo identifica 
que, por ejemplo, una de las nociones más universales para Piaget como la 
noción de objeto emerge en los individuos en momentos y formas distintas, a 
pesar de que en un nivel de observación global las diferencias no sean tan evi-
dentes. Esa noción de objeto, por la cual entendemos que ciertas manchas de 
colores y formas son objetos independientes unos de otros y con continuidad 
espacio-temporal, tiene que ver, entre otras, con la capacidad sensoriomotora 
de coordinar el movimiento de las manos con el de la cabeza. Dicha capacidad, 
a su vez, depende del nivel de grasa corporal que permite con mayor o menor 
facilidad estirar los brazos. Esto explica que el bebé con más grasa corporal —o 
como popularmente se diría «el bebé más gordito»— se demore en coordinar 
los brazos con la cabeza, simplemente porque estirar los brazos le exige mayor 
esfuerzo que a aquel que es más delgado; también, esta demora redunde en 
cuándo, cómo y qué conoce del mundo12. 

Las síntesis pasivas también tienen que ver con esa grasa, esos músculos, 
esos huesos, y con el alcanzar, gatear, caminar y saltar. Pero el quehacer feno-
menológico, ya definido como distinto del de la psicología, indaga por cómo 
esa grasa, esos músculos, esos huesos, y el alcanzar, el gatear, caminar y saltar 
tienen que ver con algo más fundamental. La fenomenología indaga por la 
forma en que el mundo es dado en primera persona; a diferencia del psicólo-
go que ve el sujeto cognitivo como fundamentalmente distinto al objeto que 
emerge como hecho cognitivo. 

Pero el modelo de Waddington, usado como clave trascendental, abre la 
posibilidad de referirse a la sedimentación en síntesis pasivas de una forma 
concreta, local, en la que se constituyen no sólo el mundo, sino los otros y la 
subjetividad. Y las muestra como dadas en la historia de las dinámicas del or-
ganismo con su entorno. En otras palabras, no se puede hablar de una «subje-
tividad oculta», no egoica, corporal, sin hablar de ese cuerpo y de su actividad, 
en virtud del cual es que el mundo y la subjetividad son dadas. 

12  Ibid.



María Clara Garavito[160]

El paisaje epigenético es el caso paradigmático de la sedimentación deter-
minada por la pura actividad en la que el mismo paisaje se va constituyendo. 
Explica lo que es dado como estable, como fijo y que finalmente es dado así en 
virtud de la actividad que no corresponde al campo de la conciencia, sino de la 
vida misma. Y esa actividad de lo vivo versus la pasividad de la conciencia no 
será algo que corresponda solamente a la ontogenia en las primeras etapas de la 
vida, sino que subyacerá a toda experiencia de síntesis. Por ejemplo, las síntesis 
activas se vinculan a la experiencia antepredicativa y de ahí con la pura vida13 .

En la primera experiencia de coordinación de la mano con la boca, en el 
que el feto succiona por primera vez su pulgar, emerge un mundo. Ya esta 
primera experiencia es una experiencia táctil, tridimensional, y la primera 
experiencia del cuerpo que toca y que es tocado. Experiencias cinestésicas y 
afectivas primordiales, aún rudimentarias en un cuerpo no completamente 
formado neuroanatómicamente, serán la primera experiencia de un cuerpo y 
de placer en un feto que succiona el dedo. Después de eso, el dedo llamará a los 
movimientos de la boca, como si fuera su alimento, como si la realización final 
de uno dependiera de dicho encuentro, en la medida en que boca y dedo son 
partes de lo mismo y; aquí acontece un primer hábito formado, una primera 
experiencia de objeto que es el primer paso de un largo y accidentado trayecto. 

Lo que queda en los días, meses y años subsiguientes es ir construyendo la 
ruta y el aporte de la aproximación al paisaje epigenético; es que la exploración 
de la historicidad de la historicidad es la exploración de ese camino construido 
en el que, lo que es dado antepredicativamente tiene sentido en esta función 
del trayecto. En otras palabras, es pasivo porque se fundamenta en esa histori-
cidad. Una vez el dedo se encuentra con la boca se da el primer paso del camino 
y, la gracia de la sedimentación y de la analogía de la ruta es que lo andado no 
se desvanece, pues, si quieren, es una impronta —aunque suene muy mal el 
término psicologista— y lo que deviene es producto de andar sobre lo andado, 
y cambiar el curso no se puede hacer sin tener el curso original como punto 

13  ¿No se dirá que el quehacer matemático, por ejemplo, la suma, está vinculada, en sus bases más 
primarias, con el movimiento de reunir objetos? Desde la fenomenología, como desde la psicología del 
desarrollo se respondería afirmativamente. Cf. Piaget, Jean. El nacimiento de la inteligencia en el niño.



[161]segunda sección. ciencias cognitivas 
La constitución primordial de sentido: la historicidad de las síntesis pasivas en la ontogenia

de referencia. El encuentro del dedo con la boca queda establecido y cuando 
el fenomenólogo genético da cuenta de su vivencia de objeto en su estado an-
tepredicativo, lo que hace es ubicarse en un punto, una perspectiva que no es 
más que un momento en la historia de esa ruta, que contiene de cierta forma 
ese encuentro original de la boca con el dedo en la succión. Cuando desanda-
mos camino, nos remontamos a la historicidad de la sedimentación en la que 
encontramos un punto de partida que es ese hecho primordial de que somos 
animación, aquello de lo que nos habla Sheets-Johnstone14. 

La animación y las síntesis pasivas

De acuerdo con la fenomenóloga Sheets-Johnstone15, indagar por la pasividad 
en la experiencia constitutiva primordial es la indagación por un hecho fun-
damental de la existencia: que nacemos moviéndonos. Desde antes de nacer 
somos seres animados, es decir, el mundo nos es dado, en su forma más pri-
mordial, en las propias experiencias cinestésicas, afectivas y sensoriales.

Lo que posibilita la constitución no es el cuerpo, sino el movimiento, en el 
que los yo puedo son, en últimas, experiencias de animación. Este movimiento 
animado es de una naturaleza distinta al movimiento de una piedra: el mo-
vimiento animado constituye, moverse significa que el mundo —tanto físico 
como de los otros seres animados— aparece de cierta manera. Y también a 
través del movimiento hay una experiencia del propio movimiento, con la que 
se va constituyendo un sí mismo rudimentario o mínimo16; por tanto, moverse 
es significar el mundo, a los otros y a uno mismo. Si al moverse hay constitu-
ción, así mismo hay un darse pasivamente: el mundo aparece originalmente 
dado. Claro que ese darse está asociado a las formas en que el cuerpo se lo 

14  Cf. Sheets-Johnstone, Maxine. The primacy of movement. EE. UU, John Benjamins 
Publishing Company, 2011.

15  Cf. Ibid.

16  Cf. Zahavi, Dan. Subjectivity and selfhood. Investigating the First-Person Perspective. EE. UU, 
Bradford books, 2005. 



María Clara Garavito[162]

apropia, pero desde que hay animación hay historicidad, hay sedimentación 
de habituaciones. Y desde que las hay, habrá síntesis pasivas. 

El ser animado primordial experimenta el mundo y a sí mismo al patear, 
succionar, rotar, empujar, etc. Al nacer, esas actividades se incorporan a unas 
nuevas que incluyen otros objetos y personas. Hay que subrayar que desde la 
animación todo movimiento es constitutivo o acompaña una constitución, en 
la medida en que hace parte del hecho más amplio de la existencia. Con esto 
me refiero a que la animación en Sheets-Johnstone no hace la distinción entre 
movimientos intencionales y no intencionales17 porque en la animación un 
movimiento, incluso involuntario, implica experiencias afectivas, sensoriales 
y cinestésicas, por virtud de las cuales se constituye una subjetividad corporal: 
moverse implica, en sus formas más rudimentarias —o mínimas—, un darse 
a sí mismo. Esa experiencia de sí mismo aparece de acuerdo con estudios en 
psicología del desarrollo que observan en bebés de un mes un reconocimiento 
de los movimientos de los que es agente versus los que provienen de otro18. Y 
es que ya en los movimientos espasmódicos del bebé hay experiencias cinesté-
sicas e incluso hay un toparse con el mundo que no debe ser indiferente para 
la descripción fenomenológica. 

¿Cómo es dado ese mundo y esa subjetividad primordialmente y cómo 
evoluciona? Aquí es que la psicología del desarrollo sirve de clave trascenden-
tal que permite develar la ruta de sedimentaciones en el ejercicio de la feno-
menología constructiva19. Así los estudios sobre experiencias fetales pueden 
entenderse en clave de cinestesias, sensaciones y afecciones, y desde allí pode-
mos hablar de síntesis pasivas. Por ejemplo, Gallagher20 se ha embarcado en 

17  Cf. Hanna, Robert y Maiese, Michelle. Embodied Minds in Action. Oxford University Press, 2009.

18  Cf. Rovee-Collier, Carolyn. «The development of Infant Memory». En: Current directions in 
psychological science, 8 (3), 1999, pp. 80-85. 

19  Cf. Fink, Eugen. Sixth Cartesian meditation.

20  Cf. Gallagher, Shaun. «Phenomenological and experimental research on embodied 
experience». Documento presentado en la Atelier phenomenologie et cognition. Phénoménologie et 
Cognition Research Group. Paris, crea, 2000.



[163]segunda sección. ciencias cognitivas 
La constitución primordial de sentido: la historicidad de las síntesis pasivas en la ontogenia

la tarea de usar los estudios con neonatos y fetos para indagar por fenómenos 
primordiales como el esquema corporal. Por eso, incluso la consideración de 
las observaciones del movimiento en etapa fetal, puede aproximarnos a esta 
historicidad de la dación de mundo. 

Pero miremos con un ejemplo en qué consiste esto del mundo aparecien-
do en experiencias primordiales asociadas con la animación. Y ya hablé de 
las posibilidades de la succión, pero quiero aproximarme a otro movimiento 
recurrente en el feto, que puede darnos más luces sobre el tema de las síntesis 
pasivas. Incluso de forma más evidente que en la succión del dedo, en el patear 
el feto experimenta afectiva, sensorial y cinestésicamente uno de los hechos 
del mundo que pueden ser la clave de la pasividad: la resistencia. En el patear 
como proyección del cuerpo hacia el mundo y el encuentro de esta proyección 
con un útero, se experimentaría por primera vez el fenómeno de la resistencia. 

El movimiento del feto no es un movimiento azaroso, mecánico, pues hay 
evidencia de que depende de afecciones internas —la vigorosidad del pateo en 
el vientre está asociado al nivel de excitación del bebé en un momento deter-
minado—, por lo que este primer encuentro ya nos indica una conexión afec-
tiva entre el movimiento y lo que éste encuentra: la resistencia a los propios 
movimientos. Por ejemplo, patear es una experiencia proyectiva de placer que 
responde a la voz de la madre. Y lo que en esa proyección placentera aparece 
es el útero como opuesto, no a un mundo inexistente aún, sino a la propia 
corporalidad —en lo que hasta el momento hay de ella— y a la proyección de 
ésta hacia fuera a través del pateo. Así como el florero de Rubin emerge en la 
proyección visual, en animación primordial el mundo se hace presente, no en 
el movimiento de los ojos porque en ese momento la visión es casi nula, pero si 
en el movimiento de un cuerpo vivo que tiene unas primeras manifestaciones 
sensoriales —táctiles— y cinestésicas. Sin la proyección no aparecería esa re-
sistencia y, por consiguiente, el mundo, así como sin abrir los ojos y moverlos 
de cierta forma, no podría emerger el florero de Rubin. En otras palabras, el 
mundo del feto es un fenómeno que sólo es dado a la conciencia corporal en 
virtud de la proyección del cuerpo a través del patear. De la misma manera, la 
resistencia es la forma en la que aparece aquel mundo a través de la animación.



María Clara Garavito[164]

Pero como punto de anclaje falta un paso más para que la resistencia haga 
que el útero se vuelva mundo. La asociación en las síntesis pasivas puede tener 
su punto de origen en la experiencia repetida de resistencia en relación con la 
frecuente proyección placentera. Si nos detenemos un momento en la psicolo-
gía, para Piaget21, la prueba de que ese mundo dejó de ser un impedimento del 
pateo a ser un objeto dado, tendrá que ver con la regularidad de un esquema 
de acción: el movimiento aparentemente aleatorio se organiza en un grupo de 
micromovimientos que anticipan el mundo. Desde la primera persona del feto 
en la repetición de la experiencia, el pateo deja de ser una simple proyección 
placentera para comenzar a anticipar la resistencia. En otras palabras, la pro-
yección placentera del pateo es jalonada por el mundo y esta es la clave para su 
sedimentación como un hábito. El pateo ya no será igual que en la primera ex-
periencia, porque ahora lleva consigo la expectativa del encuentro. Así pues, la 
resistencia es la primera experiencia de mundo, el contar con el mundo que se 
evidencia en la naturaleza de la animación luego de las repeticiones, habla de 
asociación y de historicidad, es decir, de síntesis pasivas. Este contar con puede 
ser la clave de la conexión entre la actividad orgánica con la pasividad sintética: 
luego del primer encuentro, el cuerpo animado se mueve de cierta manera a la 
espera de la regularidad del mundo. Ella está supuesta en la ejecución motora 
y la confirmación —como regularidad— es la clave de la sedimentación.

Encuentro la resistencia como un punto de partida del mundo primor-
dial porque ella involucra una experiencia táctil y cinestésica e, implica una 
afección en el encuentro fortuito con la cosa que se resiste. En la dación sub-
secuente de la resistencia, como aquello con lo que se cuenta, lo que era una 
experiencia ligada al cuerpo se volverá mundo, el cual es eso que se resiste, 
aquello con lo que se topa la visión o el tacto en el campo perceptual; en suma, 
aquello a lo que le corresponde una manera de expresarse la animación. A lo 
que apunta esta propuesta, entonces, es a describir el pateo como un hábito 
sedimentado que acompaña las síntesis pasivas que hacen aparecer un mundo 
primordial: el útero. 

21  Cf. Piaget, Jean. El nacimiento de la inteligencia en el niño.



[165]segunda sección. ciencias cognitivas 
La constitución primordial de sentido: la historicidad de las síntesis pasivas en la ontogenia

Finalmente, el contar con, que es una forma de hablar de síntesis pasivas, 
involucra ese ser jalonado, o atender al llamado del objeto. Pero este llevarse 
no es someterse ciegamente porque con el hábito se reconoce el objeto, pero 
también se indica una forma en la que aquél debe ser abordado. Mientras que 
el objeto llama, la respuesta al llamado está configurado por la animación 
misma; el darse está asociado con cierta configuración afectiva, cinestésica y 
sensorial. Esto implica que, incluso, el llamado puede ser distinto dependiendo 
de una alteración en esa configuración; por ejemplo, la rabia puede modificar 
el hábito. Cuando el bebé rabioso voltea su cabeza en dirección contraria al 
alimento asegura una forma de presentación del mundo, cuando inclina la 
cabeza hacia el alimento, su boca es apertura a una parte del mundo. La figura 
y el fondo se configuran con el movimiento de la cabeza, y su cambio asegura 
una configuración distinta —como cuando para ver los hombres en la ilusión 
del Florero de Rubin uno cambia de posición—. El rechazo del objeto y el 
acercamiento a él depende del hecho de que el ser animado ha reconocido 
también su poder sobre aquello que se resiste: puede decidir cómo y cuándo 
cuenta con dicho mundo. Esto no es más que otra muestra de la pertinencia 
del modelo de Waddignton para entender la historicidad de la historicidad: la 
ruta trazada involucra a un ser animado que está en constante interacción con 
el mundo circundante: los recovecos, los retornos, los avances son producto 
de un organismo embebiéndose en un territorio y tomando decisiones en su 
relación con él.



[166]

Bibliografía

Fink, Eugen. Sixth Cartesian meditation. Trad. de Ronald Bruzina. EE.UU, Kluwer 
Academic Publishers, 1988/1995.

Gallagher, Shaun. «Phenomenological and experimental research on embodied 
experience». Documento presentado en la Atelier phenomenologie et cognition. 
Phénoménologie et Cognition Research Group. Paris, CREA, 2000.

Gibson, James. «A Theory of Direct Visual Perception». En: J. Royce y W. Rozenboom 
(eds.). The Psychology of Knowing. New York, Gordon & Breach, 1972.

Gurwitsch, Aron. Studies in phenomenology and psychology. Chicago, Northwestern 
University Press, 1966.

Husserl, Edmund. Experiencia y Juicio. México, Universidad Autónoma de México, 
1948/1980.

Hanna, Robert y Maiese, Michelle. Embodied Minds in Action. Oxford University 
Press, 2009.

Husserl, Edmund. Analysis concerning Passive and Actives synthesis. Trad. Anthony 
Steinbock. The Netherlands, Kluwer Academic Publishers, 2001.

Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Trad. Jem Cabanes. 
Barcelona, Planeta de Agostini, 1945/1985.

Piaget, Jean. Seis estudios de psicología. Trad.Jordi Marfà. Barcelona, Labor, 1964/1991. 
Piaget, Jean. El nacimiento de la inteligencia en el niño. Trad. Luis Fernández Cancela. 

Madrid, Aguilar, 1936/1972.



[167]segunda sección. ciencias cognitivas 
La constitución primordial de sentido: la historicidad de las síntesis pasivas en la ontogenia

Rovee-Collier, Carolyn. «The development of Infant Memory». En: Current direc-
tions in psychological science, 8 (3), 1999, pp. 80-85.

Sheets-Johnstone, Maxine. (The primacy of movement. EE.UU, John Benjamins 
Publishing Company, 2011.

thelen, Esther. y Smith, Linda. A dynamic systems approach to the development of 
cognition and action. EE. UU, MIT Press, 1994. 

Trevarthen, C y Aitken, K. «Infant intersubjectivity: research, theory and clinical 
applications». En: Journal of Child Psychiatry, 42 (1), 2001, pp. 3-48.

Waddington, Conrad. The strategy of the genes. A discussion of some aspects of theo-
retical biology. New York, Routledge, 1957/2014.

Zahavi, Dan. Subjectivity and selfhood. Investigating the First-Person Perspective. 
EE.UU, Bradford books, 2005.





[169]

La afectividad a la base del juicio predicativo
La modalización experiencial a la luz de la 

cognición corporal*1

Affectivity at the base of predicative judgment 
Experiential modalization in light of body cognition

Andres Felipe Villamil Lozano**2

Universidad Nacional de Colombia

*  Este artículo fue recibido el 15 de enero de 2017 y aceptado el 22 de mayo de 2017.

**  Correo electrónico: afvillamill@unal.edu.co

Resumen: Este artículo expone cómo 
la lógica formal, o al menos la parte dedica-
da a las modalidades del juicio predicativo, 
tienen de base a la experiencia ante-predi-
cativa y cinético-afectiva. Esto conlleva a 
reconocer que la labor predicativa y cientí-
fica está motivada, atravesada e impregnada 
por la afectividad.

Palabras clave: Certeza, duda, posibi-
lidad, corporalidad, experiencia pre-predi-
cativa.

Abstract: This article exposes how 
formal logic, or at least the modalities of 
predicative judgment, is based on ante-pred-
icative and kinetic-affective experience. This 
leads to recognize that the predicative and 
scientific work are motivated, traversed and 
impregnated by affectivity.

Keywords: certainty, doubt, possibility, 
pre- predicative experience.



Andres Felipe Villamil Lozano[170]

Introducción

Reason is itself by Nature affectively motivated by feelings of curiosity, 
self-interest, conviction, or uncertainty, for example. Reason and 

affect are indeed separable aspects of lived experience only after the 
fact. In the natural flow of everyday life, they are of a piece1. 

Como el matemático que era, Edmund Husserl tenía cierta preocupación por 
la lógica formal, la cual no consideraba análoga a un órgano al servicio del 
trabajo científico, sino como la ciencia pura y a priori de las demás ciencias2. 
El concepto de logos al ser sinónimo de palabra, discurso y apófansis, llevó al 
padre de la fenomenología a encontrar dentro del campo de la lógica un inte-
rés particular por el juicio predicativo portador y transmisor de conocimiento 
verídico; su interés fue, más precisamente, por sus orígenes y fundamentos. En 
lo que podríamos describir como un ataque de genialidad, Husserl3 se per-
cató de que su exploración debía empezar en la experiencia ante-predicativa, 
particularmente en la percepción.

Como la experiencia constata, el juicio verídico siempre ha tenido lugar en 
la vida cotidiana. Además, solemos ser capaces en nuestra vida de diferenciar 
entre un juicio verdadero y uno falso: piénsese en cuántas veces fue evidente 
para nuestras madres, teniendo apenas vagas nociones en lógica predicativa, 
que mentíamos cuando decíamos que la tarea ya estaba hecha. Sin embar-
go, debido a que las leyes formales de la lógica sólo son las condiciones sine 
qua non para que un juicio sea verdadero, ellas por sí solas no garantizan la 
verdad: ceñirse a las leyes formales no es garantía de que el juicio sea verdade-
ro, aunque ir en contra de ellas sí es garantía de falsedad4.

1  Cf. Sheets-Johnstone, Maxine. The Corporeal Turn. An Interdisciplinary Reader. Exeter, 
Imprint Academic, 2009. 

2  acpas, p.351.
3  ej, §14, pp.68-70.
4  ej, §3, p.17.



[171]segunda sección. ciencias cognitivas 
La afectividad a la base del juicio predicativo

Para precisar qué hace verdadero a un juicio es necesario determinar, en-
tonces, en qué consiste la evidencia con la que se nos presenta. Al respecto, 
precisemos que ella es una experiencia que alguien tiene, por lo que ha de obe-
decer a condiciones no sólo formales, sino también subjetivas. La exploración 
de Husserl5 consistirá, por lo tanto, en develar dichas condiciones que lo 
llevan a realizar una lógica trascendental.

Si agregamos además que, desde Aristóteles, se ha sostenido que el juicio 
predicativo está constituido generalmente por un «sustrato», del cual se dice 
algo, y un «predicado», aquello que se dice del sustrato, entonces «todo juzgar 
presupone que un objeto existe, dado frente a nosotros»6. Así, la evidencia 
predicativa estaría fundada sobre la evidencia objetiva y, por lo mismo, an-
te-predicativa: el objeto del juicio tiene que ser dado de manera evidente para 
que así sea posible el posterior conocimiento judicativo basado en él. En suma, 
el objeto debe ser dado en sí mismo, ya que como afirma Husserl: «[D]esig-
namos, pues, como evidente toda conciencia que con respecto a su objeto está 
caracterizada como dándolo a él mismo sin preguntar si este darse a sí mismo 
es adecuado o no»7.

Esta concepción de evidencia implica, sin embargo, que cada tipo de objeto 
tiene su propia manera de darse a sí mismo: el modo como es evidente un 
objeto matemático es distinto al modo como lo es el objeto de un recuerdo8. 
Así mismo, podemos distinguir entre evidencias mediatas, como la conclusión 
de un silogismo, e inmediatas, como cuando percibimos que está lloviendo9. 
Agreguemos, por último, que hay juicios evidentes cuyos objetos son generali-
dades, por lo que ya presuponen cierto grado de análisis lógico, y otros donde 
son objetividades individuales10.

5  acpas, p.355.
6  ej, §2, p.14.
7  ej, §4, p.20.
8  ej, §4, pp.20-21.
9  ej, §5b, pp.24-25.
10  ej, §5c, p.27.



Andres Felipe Villamil Lozano[172]

Hay, así, niveles de evidencia, unos más complejos que otros. Y como es 
«una norma metódica el iniciar tales análisis con lo más simple para ir avan-
zando hacia lo más complejo»11, es un imperativo partir de las últimas eviden-
cias objetivas originarias12: de la evidencias básicas, simples e inmediatas que 
sean sobre objetos individuales; en suma: hay que partir de la experiencia13. 
Más precisamente, de la percepción, siendo ésta la experiencia más inmediata, 
más simple y la cual da «en carne y hueso» su objeto individual.

Percibir

Uno de los primeros hallazgos de la fenomenología es el carácter intencional de 
los movimientos de conciencia: todo imaginar es imaginar-que, tal como todo 
alegrarse es alegrarse-por, mientras que toda percepción es percepción-de14. Así, 
desde que despertamos dirigimos la atención a algo. Despertar, de hecho, es hacer 
emerger una serie de afecciones con diferente intensidad, lo cual hace que mi 
atención sea jalonada sólo por algunas de ellas, las más fuertes o las más urgentes 
según mi situación15. Ceder a alguno de dichos estímulos es dirigir nuestra aten-
ción a él, es tomar nota de algún objeto de nuestro entorno16; por ejemplo, del 
despertador que está sonando reiteradamente, lo cual implica obviar los demás 
estímulos que contrastan con dicho sonido, como la luz del sol que entra por la 
ventana o el programa que es emitido en el televisor frente a nosotros.

Dentro de la actitud fenomenológica encontramos además que las obje-
tividades siempre nos son dadas desde cierta perspectiva. Ahora mismo estoy 
observando uno de los frentes de un florero que está ahí, «en carne y hueso», 

11  ej, §14, p.70.
12  ej, §5a, p.22.
13  ej, §6, p.28.
14  Cf. Ideas I.
15  acpas, pp.364-365.
16  ej, §17, p. 84; acpas, pp.148-149.



[173]segunda sección. ciencias cognitivas 
La afectividad a la base del juicio predicativo

presente, frente a mí. Empero, me es posible levantarme de la silla para ro-
dearlo y observarlo por otro frente, antes no visto, pero sí anticipado. O puedo 
alcanzarlo con la mano para girarlo y así tener una nueva perspectiva visual 
de él junto a una táctil, con lo cual logro conocer más de cerca al florero, 
aunque pasar a ver un lado no-visto conlleva a dejar de ver el lado ya visto. 
«Todo objeto de la percepción externa —sostendrá Husserl— está dado en una 
“imagen” y se constituye en la transición sintética de una imagen a otra»17.

Claro está que aquí no se trata de que primero veo unas «imágenes» y luego 
deduzco reflexivamente que percibo un florero: la relación entre los escorzos 
y el objeto no es igual a la relación entre las premisas y la conclusión de un 
silogismo. Percibo el objeto desde el momento en que lo veo desde cierta pers-
pectiva y lo percibo aunque ésta cambie por otra. Todo objeto perceptual, en 
otras palabras, siempre se exhibirá desde escorzos, pues no es posible agotar-
lo en sólo un acto perceptual: siempre estará co-presente un lado no-visible, 
indeterminado, pero determinable en un acto perceptual posterior18. Y esta 
necesidad de que siempre haya un lado no-percibido encuentra sus raíces en 
la corporalidad que somos. En efecto, si me muevo de esta manera, entonces 
el objeto se me dará por este lado; pero si lo hago de manera distinta, entonces 
accederé a un nuevo aspecto del objeto19.

El mundo en el que vivimos, por lo tanto, puede ser descrito como corpo-
ralmente significativo. Al respecto, bastará con señalar que las objetividades se 
nos presentan física o figurativamente estando abajo o arriba de, a la derecha 
o a la izquierda, atrás o adelante de, cerca o lejos, y adentro o afuera de20. Así, 
el mundo es por y para mí: está definido por mis movimientos intencionales, 
adquiriendo siempre nuevas significaciones y perdiendo otras21. No es, de esta 
manera, un mundo espacial geométrico, o sólo lo es cuando lo considero como 

17  ej, §19, p.90.
18  acpas, p.5.
19  Ideas II, pp.57-58.
20  Sheets-Johnstone, Maxine. The Corporeal Turn. An Interdisciplinary Reader, pp.223-225
21  Ideas II, p.186.



Andres Felipe Villamil Lozano[174]

tal, así como mi cuerpo no es para mí una cosa material con meros nexos cau-
sales con otras cosas, al menos que lo considere de ese modo.

Con lo dicho hasta acá es posible intuir que percibir un florero no es, en-
tonces, recibirlo pasivamente. O si lo es, dicha pasividad ha de verse como el 
grado más basal del obrar: admito lo que ejerce sobre mí cierta atracción y lo 
acojo dirigiendo mi atención hacia él22. De este modo, se empiezan a llevar a 
cabo unas síntesis pasivas asociativas entre la perspectiva actual del objeto y 
sus perspectivas precedentes, subsiguientes e incluso las anticipadas mas no 
concretadas.

Es posible vislumbrar, por lo tanto, que la temporalidad es una de esas sín-
tesis pasivas primordiales que se están llevando a cabo en todo acto perceptual. 
Toda percepción, en efecto, es una co-presencia y una sucesión temporal de 
imágenes23. Ciertamente aquí la estructura temporal no es la de pasado-pre-
sente-futuro, puesto que, por ejemplo, el pasado se experiencia a través de la 
memoria, la cual no es un acto de presentificación, sino de re-presentación, 
por lo que no se me estaría dando el objeto «en carne y hueso» en la per-
cepción. Aquí la estructura temporal es, más bien, la de retención-impresión 
primaria-protención —imagen 1.1—: cuando escuchamos la Obertura 1812 
de Tchaikovsky, somos conscientes que la nota x —impresión primaria— fue 
precedida por la nota y —retención— y le seguirá la nota z —protención—.

Quienes no tenemos oído musical podemos considerar el caso de ver ca-
minar una persona conocida: somos conscientes de que el movimiento de 
avanzar el pie derecho ha sido precedido por el movimiento de avanzar el 
pie izquierdo y le sobrevendrá, en este caso, el mismo movimiento preceden-
te. Claro está, tanto las retenciones como las anticipaciones no han de verse 
como un momento reflexivo previo a la experiencia y necesitado de una con-
firmación empírica posterior: no sostengo reflexivamente que la persona va a 
avanzar el pie izquierdo para luego confirmar dicha suposición observando 
las acciones de tal persona; más bien, las retenciones y protenciones han de 

22  ej, §17, p.86.
23  acpas, xliii-xliv.



[175]segunda sección. ciencias cognitivas 
La afectividad a la base del juicio predicativo

verse como caracteres cualitativos de la experiencia en curso, como «sentidos» 
sedimentables que ella tiene.

La percepción consiste, entonces, en el desenvolvimiento armonioso de 
impresiones primarias, retenciones y protenciones24. De este modo, la ex-
periencia se auto-confirma continuamente, de manera tal que la conciencia 
constituye, como un rasgo fundamental de ella, un sentido de seguridad y con-
fianza25. La experiencia será, en suma, certera y evidente, rasgos experiencia-
les que permiten que podamos anticiparnos corporalmente a los eventos del 
mundo, que podamos esquivar personas en la calle, responder una pregunta 
en un examen oral, chumarnos el dedo cuando infantes, seguir atentamente 
una anécdota y danzar.

Modalizaciones de la certeza

Imaginemos ahora que algún violinista de la orquesta que está interpre-
tando la Obertura 1812 se equivoca al no tocar la nota que debía, o que de 
pronto dejamos de estar seguros de que conocemos a la persona que obser-
vamos caminar: en tales casos nuestras expectativas no serían satisfechas, lo 
cual implicará un cambio en la certeza con la que se desarrollaba el flujo ex-
periencial, pues no acaecerá «la percepción normal, originaria, [que] tiene el 
modo primario de lo existente, de lo válido en general»26. Y como veremos 
más adelante, esta ruptura tendrá lugar en el cuerpo de quien percibe, será por 
doquier una experiencia corporal; tal ruptura, en efecto, ha de describirse en 
términos epistémicos, pero, sobre todo, afectivos: el desconcierto por el error 
del violinista no es una experiencia meramente lógica ni neutral. Veamos esto 
detenidamente.

24  ej, §19, p.89.
25  niño, Douglas. Elementos de Semiótica Agentiva. 1 ed. Bogotá, Universidad de Bogotá Jorge 

Tadeo Lozano, 2015, pp.135-138.
26  ej, §21b, p.101.



Andres Felipe Villamil Lozano[176]

(a) Negar	

Cada vez que accedía a una nueva perspectiva del florero enriquecía mi cono-
cimiento de él en cuanto mis expectativas llegaban a buen término. 

Figura 1. Estructura del tiempo-de-la-conciencia: la línea horizontal designa la serie de 
eventos (C, D, E, F). Las líneas verticales ilustran fases de la conciencia, sea protenciones 
(arriba de la horizontal), impresiones primarias (cruce entre verticales y la horizontal) o 
retenciones (bajo la horizontal). Las diagonales (rC, rrC, rrrC) ilustran cómo un evento 

específico permanece siempre el mismo en una sucesión creciente de retenciones. Tomado 
de Gallagher and Zahavi, 2008.

D

rD

rrD

C

rC

rrC

rrrC

E-Protention

F-Protention
E

rE

F

En efecto, «si percibiendo inducía una serie cinestésica, por ejemplo, cierto 
movimiento de la cabeza, las apariencias [del objeto perceptual] se presen-
tarían en una sucesión motivada acorde a mi expectativa»27. Pero de repente 

27  acpas, p.26; traducción propia.



[177]segunda sección. ciencias cognitivas 
La afectividad a la base del juicio predicativo

ocurre una decepción: resulta que el florero estaba fragmentado en uno de sus 
lados no-vistos. De este modo, lo que esperaba percibir no tiene lugar, por lo 
que el conocimiento que tenía del objeto es anulado y negado en vez de ser 
enriquecido.

En tal caso es el mismo objeto dado a la misma conciencia intencional, por 
lo que hay un cumplimiento en cierto grado28. Aun así, ha acaecido una expe-
riencia a la cual no apuntaba el flujo vivencial, una experiencia que el cuerpo 
perceptual entregado a la vivencia no esperaba. Lo acaecido, de esta manera, es 
incorporado dentro de dicho flujo: «el objeto no es de esta manera, sino de esta 
otra». Esto significa, sin embargo, que el sentido perceptual unitario ha sido 
alterado completamente, incluyendo el sentido retencional; hay, en suma, una 
re-significación del flujo experiencial. 

Esto último podría ser comparado, con el fin de hacerlo comprensible, a los 
twist o giros argumentativos de las películas de suspenso o thriller policiales: 
cuando se descubre quién era el asesino, se nos suelen presentar eventos pre-
vios que ahora tienen un nuevo significado; en efecto, ahora las intervenciones 
del asesino sí nos parecen sospechosas y culposas29. De igual manera, las pre-
vias percepciones del objeto serán re-significadas, pre-reflexiva y tácitamente, 
a la luz de los sucesos inesperados que acaecieron. Así mismo, las expectativas 
que tenía siguen presentes, «tenía la certeza de que el florero estaba completo», 
pero ahora aparecen con el carácter de anuladas y junto a una nueva significa-
ción que las subyuga, «el florero está fracturado en uno de sus frentes»30.

(b) Dudar

La decepción, sin embargo, no siempre se presenta de manera inmediata. 
En muchos casos primero pasamos por un estado de duda, la cual puede ser 

28  acpas, pp.26 y 29.
29  niño, Douglas. Elementos de Semiótica Agentiva, p.225.
30  acpas, p.32; ej, §21a, p. 96.



Andres Felipe Villamil Lozano[178]

resuelta negativamente, desenmascarándose una ilusión, o afirmativamente, 
confirmándose las sospechas o expectativas que se tenían, dándose así una 
certeza renovada experiencialmente distinta a la certeza previa a la duda efecti-
vamente. Con la sedimentación de las modificaciones del flujo experiencial, la 
certeza ahora es experiencia ratificada o aceptación activa, no una mera certeza 
ingenua31. Para comprender el fenómeno de la duda, tómese de ejemplo el caso 
que Husserl trae a colación: vemos a un empleado en una vitrina, pero luego de 
un rato, ya que lleva cierto tiempo sin moverse, empezamos a preguntarnos si 
realmente es una persona o un maniquí, por lo que nos veremos motivados a 
contemplar expectantemente y por más tiempo al objeto, o de movernos hacia 
la vitrina para observar más de cerca.

En la duda, a diferencia de la negación, no hay ruptura del sentido percep-
tual, sino que el flujo experiencial adquiere un segundo sentido que tiene la 
misma fuerza y está igualmente motivado como el anterior; es decir, son dos 
o más sentidos excluyentes los que se dan en carne y hueso: «el mismo con-
junto de datos hyléticos es el soporte común para dos aprehensiones sobre-
puestas»32. Pero al igual que la duda, este segundo sentido «infecta» incluso al 
carácter retencional de la experiencia: las percepciones previas ahora apuntan 
a ambos sentidos33.

Con esto es comprensible, entonces, porque Husserl34 consideraba que el 
intento de duda universal de Descartes35 era, en último término, un intento 
de negación universal: la búsqueda cartesiana de razones para dudar de los 
sentidos y demás no era, en efecto, un intento de acceder a un «segundo sig-
nificado en carne y hueso», sino una búsqueda de razones para negar la vali-
dez del mundo externo. Así, mientras que la búsqueda racional de Descartes 

31  acpas, p.37.
32  acpas, p.34; traducción propia.
33  ej, §21b, p.102.
34  Ideas I, pp.63-64.
35  descartes, Rene. Meditaciones acerca de la filosofía primera. Seguidas de las objeciones y 

respuestas. Trad. J. A. Díaz. Bogotá, Colección General Biblioteca Abierta, 1641/2009, pp.13-14.



[179]segunda sección. ciencias cognitivas 
La afectividad a la base del juicio predicativo

tradicionalmente ha sido «representada» por la escultura de El pensador de 
Auguste Rodin, en la cual vemos a un hombre ensimismado en sus propias 
disertaciones internas, el fenómeno de la duda descrito por Husserl está más 
cercano a las experiencias de un investigador como el detective Conan, quien 
explora el mundo, su entorno o una escena del crimen en busca de pistas que 
resuelvan sus dudas.

En línea con esto último, también es comprensible por qué la ēpokhē —
ἐποχή—, primer paso del método fenomenológico, para regresar a las cosas 
mismas —¡Zurück zu den Sachen selbst! —, no puede ser entendida como el 
intento de duda cartesiano. «Poner entre paréntesis» o suspender la tesis cien-
tífica e ingenua de que el mundo es independiente de la experiencia que te-
nemos de él, no significa que se nos ha develado como igualmente válida su 
antítesis o que estemos negando su validez. Como sostendrá Wittgenstein36, 
la certeza en el mundo externo es el trasfondo necesario para distinguir entre 
lo verdadero y lo falso, por lo que no es genuina la duda por dicha certeza37: es 
desafortunada la pregunta de si es verdadero o falso aquello que permite dis-
tinguir lo verdadero de lo falso; la propuesta fenomenológica es, por su parte, 
neutralizar o «poner fuera de juego» dicha certeza, no negarla ni dudar de ella.

(c) Posibilitar

El fenómeno de la duda nos abre camino al caso de la posibilidad, pues cual-
quier solución a la duda que nos invade es posible para nosotros. En efecto, 
«en este conflicto entre las inclinaciones de creencia o, correlativamente, entre 
suposiciones de ser, es donde tiene su origen un concepto de posibilidad»38. 
Hay aquí un claro caso de indecisión, aunque alguna de las posibilidades sea 

36  wittgenstein, Ludwing. On Certainty. Edited by G. E. M. Anscombe and G. H. Von Wright 
y Translated by D. Paul and G. E. M. Anscombe. Oxford, Basil Blackwell, 1969. p.94.

37  Ibid., pp.310-315.
38  ej, §21b, p.103.



Andres Felipe Villamil Lozano[180]

más probable o tenga más peso que las otras: «probablemente es una persona 
por la manera como se movía antes».

La conciencia de posibilidad, de hecho, ya estaba presente antes de la duda 
misma, al menos la conciencia de una posibilidad abierta que Husserl (1966) 
contrapone a la posibilidad problemática que hay entre las posibles soluciones 
de la duda. Efectivamente, el flujo perceptual del florero apuntaba, no a un 
color particular, sino a uno indeterminado:

La indeterminación general tiene un campo de libre variabilidad; lo que cae 
dentro de él es abarcado implícitamente de la misma manera, aunque no sea 
motivado ni pre-señalado en forma positiva. Es un miembro de un campo 
abierto de determinaciones aproximativas, que se pueden ajustar al marco, 
pero que fuera de él son totalmente inciertas. En ello consiste el concepto de 
posibilidad abierta39. 

Es en ese sentido que Husserl40 sostiene que conocer el objeto más de cerca 
es, en último término, tomar una decisión respecto a sus posibilidades a deter-
minar, es arrojarnos perceptualmente hacia alguna de ellas.

Emocionar

Entendemos, entonces, por qué Husserl sostiene que «la teoría de las modali-
dades del juicio se encuentra en vilo, si sólo se la desarrolla teniendo en cuenta 
el juicio predicativo, como sucede en la tradición, si no se busca el origen de 
todos estos fenómenos de la modalización en la esfera pre-predicativa»41. Las 
modalidades del juicio predicativo tienen a la base, por lo tanto, la modaliza-
ción experiencial pre-predicativa: la teoría lógica no surge ex nihilo. Esto no 

39  ej, §21c, p.107.
40  Acpas, p.61.
41  ej, §21d, p.110.



[181]segunda sección. ciencias cognitivas 
La afectividad a la base del juicio predicativo

implica, aun así, que los fenómenos lógicos sean sólo una «fiel copia» de la 
experiencia ante-predicativa.

Es aquí donde adquiere relevancia la distinción sostenida por el filósofo 
Juan José Botero42 entre lo cognitivo como actividad que constituye sentido y 
lo cognoscitivo como actividad reflexiva de «nivel superior» donde se ven in-
corporadas habilidades simbólicas como el lenguaje o la cuantificación mate-
mática. En efecto, la experiencia es cognitiva en cuanto implica un sentido que 
puede ser «modalizado», aunque sea pre-reflexiva y, por ello, no cognoscitiva.

Es en este sentido que Husserl43 agrega que «la evidencia predicativa se 
construye sobre este ámbito de lo pre-predicativo, sobre la evidencia práctica 
y emotiva». Aquí quisiera hacer énfasis en lo de «evidencia emotiva». Según 
las intuiciones fenomenológicas de Dávila44, considero que Husserl insinuó 
con ello que la modalización experiencial es una modalización afectiva. Re-
cordemos al respecto que «el objeto mismo nunca es experienciando [expe-
rienced] de manera neutral; él ejerce afectivamente una atracción [allure: Reiz] 
significante en el perceptor [perceiver]»45. La afectividad, de este modo, hace 
referencia a y configura nuestras posibles respuestas al mundo y sus cambios, 
respuestas que por doquier serán corporales. En efecto, afectividad hay en la 
reactividad de la membrana celular ante los cambios de sacarosa en el entorno, 
como también en la manera en que me relaciono con el florero que descubro 
que está fragmentado46. «Las emociones —dirá Sheets-Johnstone—son los 
motivadores primarios: las criaturas animadas ‘se comportan’ porque ellas se 
sienten a sí mismas movidas a moverse»47.

42  niño, Douglas. Elementos de Semiótica Agentiva, p.49, nota 15.
43  ej, §14, p.69.
44  dávila, Jorge. Estructura antepredicativa, psicología del desarrollo y psicopatología. Tesis de 

Maestría. Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, 2009.
45  acpas, p.lii; traducción propia.
46  niño, Douglas. Elementos de Semiótica Agentiva, pp.53-54.
47  Sheets-Johnstone, Maxine. The Corporeal Turn. An Interdisciplinary Reader, p.213; 

traducción propia.



Andres Felipe Villamil Lozano[182]

Para ser más precisos, la afectividad no acompaña a toda percepción, sino 
que toda experiencia siempre se constituye afectivamente. Mi anticipación del 
flujo vivencial es afectiva como también la constitución de las expectativas ahí 
implicadas: esperar que el florero no esté fracturado en su frente aún-no-visto 
cuando lo estoy describiendo cinético-perceptualmente48 es un fenómeno afec-
tivo; de igual manera, lo es el que no suceda lo que espero: hay, en efecto, una 
decepción y sorpresa. Así, aunque las modalidades de la experiencia y del juicio 
tienen un claro carácter epistémico en cuanto están a la base de los posteriores 
actos predicativos de afirmar, negar y demás, ellas se experiencian afectiva-
mente: que mi expectativa no sea satisfecha no es algo que se experience de 
manera desinteresada o como una mera negación lógica; más bien, me sor-
prendo al darme cuenta de que el florero está fragmentado en el frente aún-
no-visto, mientras que me siento seguro y confiado cuando sucede lo esperado.

Y en cuanto afectiva, la modalización es cognitiva y significativamente cor-
poral. La sorpresa por descubrir que el florero estaba roto es un fenómeno 
descriptible en términos gestuales, como abrir instantáneamente los ojos y la 
boca, erguir la espalda y acercar urgentemente con la mano el florero para 
inspeccionarlo, y en términos de «movimientos vegetativos», como el ritmo 
cardiaco, las sacadas o movimientos oculares repentinos49. Todos esos mo-
vimientos no son dinámicas que «acompañan» a la sorpresa, mucho menos 
se reducen a maneras de «expresarla», lo que implicaría una separación entre 
la emoción y el cuerpo, separación que deja sin respuesta a la pregunta por la 
relación efectiva entre ambos. Tales movimientos son, más bien, la manera 
como la sorpresa se lleva a cabo; sensu contrario, estar sorprendido es realizar 
esos movimientos. La afectividad como fenómeno cognitivo ha de entenderse, 
así, como una dinámica de patrones cinéticos pasivos y pre-reflexivos que se 
van sedimentando, en la medida en que se vuelven un hábito o estilo de mo-
verse en, y de relacionarse significativamente con, el mundo. 

48  Cf. niño, Douglas. Elementos de Semiótica Agentiva.
49  dávila, Jorge. Estructura antepredicativa, psicología del desarrollo y psicopatología, p.23.



[183]segunda sección. ciencias cognitivas 
La afectividad a la base del juicio predicativo

Consideraciones finales

Las investigaciones aquí presentadas nos permitieron vislumbrar cómo la 
lógica formal, o al menos la parte dedicada a las modalidades del juicio pre-
dicativo, tienen de base a la experiencia ante-predicativa y cinético-afectiva. 
Esto conlleva a reconocer que la labor predicativa y científica está motivada, 
atravesada e impregnada por la afectividad50, aunque el carácter afectivo de 
dicha labor pueda ser «puesto entre paréntesis» a la hora de dar reporte de sus 
resultados. Que esté considerando, por ejemplo, al mundo como objeto cien-
tífico, de modo que la manzana emerge como una cosa material sometida a las 
leyes físicas y no como un alimento apetecible, implica que he puesto en obra 
cierta atmósfera y tonalidad afectivas particulares.

De igual manera, son las dinámicas cinético-corporales y, por lo tanto, ci-
nético-afectivas las que están a la base de nuestra constitución de los concep-
tos científicos, tal como lo evidencian las investigaciones aquí presentadas de 
Husserl (1939 y 1966), pero también los estudios de Lakoff y Núñez51 sobre el 
origen corporal de los conceptos básicos de las matemáticas, o los estudios de 
Niño (2015) acerca del sentido semántico como un fenómeno originario de la 
actividad de los agentes que enactúan en el mundo.

Por ello, la caracterización hecha en la modernidad, como la realizada por 
Descartes (1641), de las emociones como arbitrarias y como elementos de 
la experiencia que «nublan» el juicio y la razón no es adecuada del todo. En 
efecto, la afectividad se devela en los análisis fenomenológicos como motiva-
dora del juicio predicativo y del pensamiento racional: toda investigación y 
todo experimento debe atraer y jalonar al científico que la está llevando a cabo 
lo suficiente para que éste pueda silenciar su hambre y cansancio. 

Las investigaciones aquí presentadas nos permiten vislumbrar, a su vez, 
los elementos necesarios para abordar algunos problemas clásicos de la lógica 
formal, problemas que luego serían adoptados por la filosofía analítica, por 

50  Sheets-Johnstone, Maxine. The Corporeal Turn. An Interdisciplinary Reader.
51  lakoff, George. and núñez, Rafael. Where mathematics comes from. How the em-bodied 

mind brings mathematics into being. 1 ed. New York, Basic Books, 2000.



Andres Felipe Villamil Lozano[184]

lo que aquí se estaría abriendo pertinentemente el camino para un diálogo 
constructivo entre estas dos tradiciones que han solido presentarse como an-
tagónicas o como mutuamente excluyentes. Así, por ejemplo, ahora nos es 
posible precisar que habría una forma del juicio más originaria, la que ha de 
presuponerse como la fundadora de todas las demás52; a saber, la forma de la 
certeza ingenua, la cual se traducirá lingüísticamente en el juicio afirmativo, y 
éste será base para el juicio negativo, la interrogación y demás.

Estas investigaciones nos permiten, sin embargo, ir más allá de la lógica 
formal para comprender otros tipos de experiencias, no abordados por Hus-
serl, pero que, en principio, serían abordables fenomenológicamente. Verbi-
gracia, las modalizaciones afectivas de la experiencia estarían a la base de la 
capacidad de los médicos para determinar y predecir que algunas personas son 
vulnerables a ciertas psicosis53. En la entrevista inter-corporal que sostienen 
los psiquiatras con dichas personas, las expectativas respecto a la manera de 
relacionarse con ellas no serían satisfechas, pues no se «comportan» como se 
esperaba, por lo que emerge el sentimiento de no poder generar un contacto 
empático con ellas. Este sentimiento emerge por escuchar lo que reportan, de 
cómo lo reportan —lo que incluye, pero no se limita al tono, ritmo, melodía y 
prosodia del discurso— y de observar sus estilos, hábitos, posturas, actitudes, 
movimientos y demás —por ejemplo, la rigidez corporal—. Si recordamos que 
la experiencia pre-predicativa es corporalmente cognitiva, aunque no cognos-
citiva, comprenderemos, en suma, que aquí está constituyéndose y operando 
unos conceptos no lingüísticos, sino cinético-afectivos de normalidad y anorma-
lidad54: la manera como el otro se relaciona con el médico hace emerger un 
sentimiento corporal de extrañeza, de que algo no anda bien con el otro, de 
que la experiencia de esa persona no es normal.

52  ej, §2, pp.14-15.
53  varga, Somogy. «Vulnerability to Psychosis. I-Thou intersubjectivity and the prae-cox-

feeling». Phenomenology and the Cognitive Sciences, 12(1), 2013, pp.131-143.
54  Sheets-Johnstone, Maxine. The Corporeal Turn. An Interdisciplinary Reader.



[185]

Bibliografía

Dávila, Jorge. Estructura antepredicativa, psicología del desarrollo y psicopatología. 
Tesis de Maestría. Bogotá, Universidad Nacional de Colombia, 2009.

Descartes, Rene. Meditaciones acerca de la filosofía primera. Seguidas de las objecio-
nes y respuestas. Trad. J. A. Díaz. Bogotá, Colección General Biblioteca Abierta, 
1641/2009.

Gallagher, Shaun and Zahavi, Dan. The Phenomenological Mind: An Introduction 
to Philosophy and the Cognitive Science. London/New York, Routledge, 2008. 

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomeno-
lógica. Libro primero: introducción general a la filosofía primera. 1 ed. Nueva edi-
ción y refundición de la trad. de J. Gaos por A. Zirión. México, Fondo de Cultura 
Económica, 1913/2013. (Ideas I).

Husserl, Edmund. Experiencia y Juicio. Trad. de Jas Reuter. México, UNAM, 
1939/1980. (EJ).

Husserl, Edmund. Analyses Concerning Passive and Active Synthesis. Lectures on 
Trascendental Logic. Translated by Anthony Steinbock. Netherlands, Kluwer 
Academic Publishers, 1966/2001. (ACPAS).

Lakoff, George. and Núñez, Rafael. Where mathematics comes from. How the em-
bodied mind brings mathematics into being. 1 ed. New York, Basic Books, 2000.

Niño, Douglas. Elementos de Semiótica Agentiva. 1 ed. Bogotá, Universidad de Bogotá 
Jorge Tadeo Lozano, 2015.



Andres Felipe Villamil Lozano[186]

Sheets-Johnstone, Maxine. The Corporeal Turn. An Interdisciplinary Reader. Exeter, 
Imprint Academic, 2009. 

Varga, Somogy. «Vulnerability to Psychosis. I-Thou intersubjectivity and the prae-
cox-feeling». Phenomenology and the Cognitive Sciences, 12(1), 2013, pp.131-143.

Wittgenstein, Ludwing. On Certainty. Edited by G. E. M. Anscombe and G. H. Von 
Wright y Translated by D. Paul and G. E. M. Anscombe. Oxford, Basil Blackwell, 
1969. 



[187]

El esquema corporal: 
un mapeo del cuerpo vivo (leib)*1

Body scheme: mapping of the lived body (Leib)

Brayan Stee Hernández Cagua**2

Universidad Pedagógica Nacional

1  Este artículo fue recibido el 15 de febrero de 2017 y aceptado el 24 de abril de 2017.
2  Correo electrónico: stee15@hotmail.com

Resumen: El presente artículo se divide 
en tres momentos: en el primero se plan-
tea la pregunta por la necesidad de recon-
ceptualización de los términos esquema 
corporal e imagen corporal; en el segundo 
se desarrolla brevemente la propuesta de 
Gallagher (2005), asimismo, se acude a al-
gunos postulados de Merleau-Ponty para 
redefinir estos conceptos —imagen corporal 
y esquema corporal—; por último, se expone 
el caso de Ian Waterman (iw) que muestra 
la importancia del esquema corporal como 
un sistema constitutivo del cuerpo vivo.

Palabras clave: propiocepción, cineste-
sia, prerreflexiva, Ian Waterman, cuerpo vivo.

Abstract: The article is divided into 
three points. The first point it is the question 
that requires the reconceptualization about 
the terms body scheme and body image. 
The second point discusses Gallagher’s pro-
posal (2015) and some postulates of Mer-
leau-Ponty, with the purpose to redefine the 
concepts, body image, and body scheme. 
Lastly, it presents the case about Ian Water-
man (iw) which shows the importance of 
body schema as a constitutive system of the 
lived body.

Keywords: propioception, kinesthesia, 
pre-reflective, Ian Waterman, lived body.



Brayan Stee Hernández Cagua[188]

La necesidad de reconceptualizar imagen corporal y 
esquema corporal

El «esquema corpóreo» es finalmente una manera 
de expresar que mi cuerpo es-del-mundo1 

Si la descripción del propio cuerpo en la psicología clásica ofrecía ya 
todo lo que es necesario para distinguirlo de los objetos, ¿cómo es que 

los psicólogos no hayan hecho esta distinción o que, en todo caso, 
no hayan sacado de la misma ninguna consecuencia filosófica? 2 

Una pregunta que se visita constantemente en el movimiento fenomenológico 
—y asimismo en otras disciplinas como la psicología y la neurociencia— es 
hasta qué punto el cuerpo vivo —que también es vivido— de cada quién es 
un objeto perceptual de su conciencia o hasta qué punto y en qué medida el 
cuerpo propio aparece en el campo perceptual de cada quién3. Esta pregunta, 
a su vez, se enlaza y presupone otra: cualés son los criterios para distinguir el 
cuerpo vivo de los demás cuerpos físicos.

La psicología clásica, según Merleau-Ponty, para responder esta pregun-
ta buscó criterios que intentaran distinguir el cuerpo vivo de cualquier otro 
objeto físico. De entrada, sería extravagante restringir el cuerpo vivo a un 
objeto físico —Körper—, pues éste es, ante todo, un órgano vivo que, aunque 
se le pueda aplicar leyes físicas, no se restringe a las propiedades de los cuerpos 
inanimados. Por ejemplo, un objeto físico como una roca carece de movimien-
to propio y si se mueve es por la fuerza que otro cuerpo, dentro de una cadena 
causal, ejerce sobre él; por el contrario, el cuerpo humano es un cuerpo anima-
do, es decir, cuenta con un movimiento propio. Percatarse solamente de esta 

1  Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Trad. Jem Cabanes. Barcelona: 
Planeta Agostini, 1993, p. 118. 

2  Ibíd., p. 112.
3  Cf. Gallagher, Shaun. (2005). How the body shapes mind. Oxford: Oxford University Press, p. 18.



[189]segunda sección. ciencias cognitivas 
El esquema corporal: un mapeo del cuerpo vivo (leib)

diferencia ya implica un estudio diferenciado del cuerpo vivo diferente al que 
centra su atención en los cuerpos inanimados. 

La psicología clásica logró describir dos características del cuerpo vivo: en 
primer lugar, es un cuerpo que porta cinestesias4; en segundo, es un cuerpo 
que porta sensaciones dobles o ubiestesias, como las llamo Husserl5.

Con respecto al cuerpo como portador de cinestesias se puede decir que se 
configura en el movimiento, no sólo en un tipo de movimiento subpersonal 
de los órganos de los sentidos, tal y como el movimiento del ojo al explorar 
un objeto externo, sino en un «movimiento experiencial». Este «movimiento 
experiencial» configura al cuerpo como un punto cero de orientación, es decir, 
que los objetos son dependientes de las coordenadas egocéntricas de éste, ver-
bigracia, si un sujeto percibe una mesa, ésta aparecerá al frente, atrás; a la de-
recha, a la izquierda; arriba y abajo. En último término, los objetos aparecen 
siempre con respecto a una dirección que está determinada por el cuerpo. De 
la misma manera, el sujeto puede imaginar a su cuerpo empleando movimien-
tos virtuales, en un «como si x, entonces y», es decir, si una persona se mueve 
en determinada dirección, entonces el objeto aparecerá así o asá.

 Hay que decir que las cinestesias no sólo tienen una función representa-
tiva, esto es, no son sólo sensaciones de movimiento que ayudan a explicitar 
—completar— un objeto para la conciencia, sino que también son sensaciones 
internas que le permiten al sujeto percatarse de su propio cuerpo; por ejemplo, 
el sujeto siente el movimiento de sus extremidades al recorrer un objeto. Claro 
está que, en principio, esta sensación de movimiento no es tematizable, pues 
es «invisible» o «tácita». Dicho de otro modo, «las sensaciones cinestésicas no 
son exhibitivas y, sin embargo, sin su colaboración la cosa no puede exhibirse 
mediante escorzos»6.

Respecto al cuerpo como portador de sensaciones dobles o ubiestesias, se 
descubre que toda «percepción corporal», específicamente táctil, es doble: en 

4  Cf. Ideas II, §41, pp. 197-199.
5  Cf. Ideas II, §§36-37, pp. 184-190.
6  Fernández Beites, Pilar. Fenomenología del ser espacial. Salamanca: Publicaciones Universidad 

Pontificia Salamanca, 1999, p. 429. 



Brayan Stee Hernández Cagua[190]

el palpar no sólo se dan las propiedades de las cosas, sino que también dichas 
propiedades son sentidas por el cuerpo. No solamente en la percepción táctil 
adjudico textura a un objeto, sino que asimismo puedo describir cómo se siente 
esa textura en el cuerpo —incluso determinar en qué caso la percepción posi-
blemente sea anómala—; por poner un caso, cuando un sujeto palpa la super-
ficie de la mesa no solamente se da la lisura de la misma, sino que en el palpar 
el sujeto «siente» su cuerpo, pues esta acción va acompañada de cierta presión 
en los dedos o «sensaciones de toque». Husserl muestra que cuando un sujeto 
termina de frotar algún dedo de su mano en una superficie plana, persiste una 
sensación en el dedo, como un tipo de presión que Husserl denominó sensa-
ciones de toque:

El cuerpo, por ende, se constituye primigeniamente de manera doble: por 
un lado es cosa física, materia, tiene su extensión, a la cual ingresan sus pro-
piedades reales […]; por otro lado, encuentro en él, y siento en él, y dentro 
de él: el calor en el dorso de la mano, el frío en los pies, las sensaciones de 
toque en las puntas de los dedos7.

Ahora bien, pregunta Merleau-Ponty: 

Si la descripción del propio cuerpo en la psicología clásica ofrecía ya todo lo 
que es necesario para distinguirlo de los objetos, ¿cómo es que los psicólogos 
no hayan hecho esta distinción o que, en todo caso, no hayan sacado de la 
misma ninguna consecuencia filosófica8?

El fenomenólogo francés, siguiendo a Husserl, dice que el psicólogo clásico 
analiza el cuerpo en una actitud natural que no suspende los prejuicios y se-
dimentaciones que hace la ciencia física sobre la unidad de la experiencia; en 
este caso, el psicólogo naturalista ve al cuerpo como un mero objeto. En último 

7  Ideas II, §36, p. 185.
8  Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción, p. 112.



[191]segunda sección. ciencias cognitivas 
El esquema corporal: un mapeo del cuerpo vivo (leib)

término, el psicólogo hace del cuerpo una representación o una imagen que 
puede ser sometida a leyes. Esta objetivación desconoce el experienciar origi-
nario del cuerpo vivo como esquema corporal.

La única experiencia que se puede tener del cuerpo vivo, según el psicólo-
go clásico, es como imagen y como representación. Incluso, para este modelo 
explicativo la configuración individual de una persona sobre su cuerpo no es 
posible si éste no lo ha configurado previamente como una imagen y una re-
presentación; por ejemplo, un sujeto sabe que su brazo le duele porque se ha 
representado con anterioridad esta extremidad, sabe qué posición juega aqué-
lla con respecto a otras extremidades, entre otras cosas.

Con ello la experiencia del cuerpo se degradaba en «representación» del 
cuerpo; no era un fenómeno, sino un hecho psíquico. En la apariencia de 
la vida, mi cuerpo visual comporta una gran laguna a nivel de la cabeza, 
pero la biología colmaría esta laguna, la explicaría por la estructura de los 
ojos, me enseñaría lo que en verdad es el cuerpo, que tengo una retina, un 
cerebro como los demás hombres y como los cadáveres que diseco, y que, 
finalmente, el instrumento del cirujano pondría infaliblemente al descubier-
to, en esta zona indeterminada de mi cabeza, la réplica exacta de los cuadros 
anatómicos9.

Un estudio fenomenológico del cuerpo experienciado sostiene la tesis 
según la cual el cuerpo vivo es esquema corporal y no sólo imagen o repre-
sentación corporal. En otras palabras, el cuerpo se comporta primariamente 
como un esquema corpóreo y no como una imagen corporal. Así las cosas, los 
psicólogos clásicos dicen que el cuerpo vivido se experiencia como imagen y 
representación —contenido de la conciencia—; ante esa tesis, la perspectiva 
fenomenológica muestra que el cuerpo es también esquema corporal.

Algunos psicólogos, de acuerdo con Gallagher, utilizaron dos conceptos 
aparentemente intercambiables —imagen corporal y esquema corporal— para 

9  Ibíd., p. 14.



Brayan Stee Hernández Cagua[192]

sostener la tesis de que el cuerpo vivo sólo se experiencia como una imagen 
o representación —incluso preconsciente— de sus miembros, movimientos, 
habilidades, órganos de los sentidos, etc. Gallagher (2005) también difiere de 
esta tesis porque piensa que el cuerpo no se reduce solamente a una imagen 
corporal. Así mismo, esta tesis que se pretende atacar es el producto de la au-
sencia de un trabajo de clarificación conceptual sobre la experiencia del cuerpo 
vivido, pues supone que las nociones de imagen corporal y esquema corporal 
son intercambiables. Entonces, tras las insuficiencias de esta aproximación, 
Gallagher propone, al revisitar el método fenomenológico, diferenciar entre 
imagen corporal y esquema corporal para fortalecer la tesis fenomenológica 
según la cual la experiencia del cuerpo propio no se reduce a una mera repre-
sentación, sino que implica también un conjunto de habilidades no-concep-
tuales y sensomotoras para actuar en el «mundo».

Redefinir el cuerpo: entre imagen corporal y esquema 
corporal

La psicología clásica, de acuerdo con Merleau-Ponty, ya había contemplado 
la definición de esquema corporal, sin embargo, no logró hacer un uso radical 
de este concepto y lo restringió, de igual manera, a imagen corporal10. Para 
Merleau-Ponty, la reducción se hizo de dos maneras: por una parte, se restrin-
gió el esquema corporal a un conjunto de imágenes asociadas sobre el cuerpo, 
así, una persona configuraba la experiencia de su cuerpo a partir de la aso-
ciación de imágenes sobre sus diversos miembros y posiciones —en última 
instancia, restringía su cuerpo a un mosaico de imágenes—, por otra, el es-
quema corporal también se podría referir a una imagen o figura global de las 
partes existentes del cuerpo.

El problema que el fenomenólogo francés le ve a estas dos concepciones 
es, precisamente, que no logran hacer una descripción de la experiencia vivida 

10  Cf. Gallagher, Shaun (2005). How the body shapes mind.



[193]segunda sección. ciencias cognitivas 
El esquema corporal: un mapeo del cuerpo vivo (leib)

del cuerpo y lo restringen a un mero objeto. Por el contrario, una aproxima-
ción fenomenológica mostraría que el cuerpo opera originariamente como el 
«vehículo invisible» que le permite al sujeto tener una apertura al mundo. Se 
podría decir que el sujeto originariamente, más que tener una imagen de su 
cuerpo que le permite operar en el mundo, tiene una conciencia prerreflexiva 
de éste. Esta conciencia prerreflexiva del cuerpo le posibilita al sujeto actuar en 
el mundo sin mediaciones. No se trata de que cuando un sujeto «coge» algún 
objeto exista una representación del movimiento que permite agarrar dicho 
objeto, sino que este movimiento es tácito, invisible, atematizable e indispen-
sable para la actividad motora en el mundo:

Si, estando de pie, tengo mi pipa en mi mano cerrada, la posición de mi 
mano no viene determinada discursivamente por el ángulo que esta forma 
con mi antebrazo, mi antebrazo con mi brazo, mi brazo con mi tronco, mi 
tronco con el suelo. Sé dónde está mi pipa con un saber absoluto, y por ende 
sé dónde está mi mano y dónde mi cuerpo, como el primitivo en el desierto 
está, desde el principio, orientado a cada instante sin tener que recordar y 
adicionar las distancias recorridas y los ángulos de derive efectuados desde 
el principio11.

El esquema corporal implica que el cuerpo «en cuanto ve o toca el mundo, 
[…] no puede, pues, ser visto ni tocado»12. De este modo, «decir que siempre 
está cerca de mí, siempre ahí para mí, equivale a decir que nunca está verda-
deramente delante de mí, que no puedo desplegarlo bajo mi mirada, que se 
queda al margen de todas mis percepciones, que está conmigo»13.

El esquema corpóreo exige, entonces, revisitar con perspectiva radical, en el 
sentido de no caer en los prejuicios de la psicología clásica, el fluir del cuerpo 
vivido. Aparte, como ya se señaló, el cuerpo es «invisible» y tácito —el sujeto 

11  Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción, p. 117.
12  Ibíd., p. 109.
13  Ibíd., p. 108.



Brayan Stee Hernández Cagua[194]

tiene una conciencia prerreflexiva de éste—, por lo que, también, tiene su espa-
cialidad propia. La espacialidad de aquel no es egocéntrica, es decir, el cuerpo 
no se da al sujeto en ninguna dirección porque éste es el cuerpo mismo. Un 
sujeto puede decir, por ejemplo, que el libro del escritorio está a su izquierda, 
pero no puede afirmar eso mismo de sus extremidades. Los brazos de un sujeto 
no pueden depender de ninguna coordenada egocéntrica, pues no son objetos 
ubicados en un espacio objetivo.

En consonancia con lo anterior, se puede pensar en la siguiente pregunta: 
«¿Qué queda más cerca de mí, mis manos o mis pies?» Esta pregunta no tiene 
sentido desde la nueva definición del esquema corpóreo, pues el sujeto es sus 
brazos y es sus pies. Aun si alguien responde: «Mis manos están más cerca que 
mis pies», tendría que aceptar la consecuencia de estar concibiéndose como 
una «cabeza flotante». Así pues, el cuerpo y sus miembros forman, de entra-
da, una unidad indistinguible que opera prerreflexiva y orgánicamente en el 
mundo:

La izquierda, la derecha, el centro y la distancia son los parámetros espacia-
les que son completamente relativos en la percepción espacial egocéntrica. 
Lo que está a mi derecha puede que esté a tu izquierda. Y lo que está ahora a 
mi derecha estará a mi izquierda si me giro ciento ochenta grados. Pero in-
tra-corporalmente, mi mano derecha es, propioceptivamente, simplemente 
esto, y está siempre al final de mi brazo derecho, tanto si mi lado derecho 
se sitúa a tu izquierda como si me giro de norte a sur. Si muevo mi mano 
izquierda para tocar mi hombro derecho, no se convierte en una segunda 
mano derecha por el hecho de que se mueva a ese lado de mi cuerpo14. 

Se puede decir que el cuerpo vivido como esquema corporal hace parte de 
la esfera de la habitualidad en el sentido de que el sujeto tiene una concien-
cia prerreflexiva y no-objetivante sobre éste. El cuerpo opera en un trasfondo 
tácito que permite la emergencia del mundo práctico y del mundo teórico. 

14  Zahavi, Dan., y Gallagher, Shaun. La mente fenomenológica. Trad. Marta Jorba. México: 
Alianza Editorial, 2013, p. 220. 



[195]segunda sección. ciencias cognitivas 
El esquema corporal: un mapeo del cuerpo vivo (leib)

Gallagher (2005) propone clarificar y distinguir entre imagen corporal y es-
quema corporal para entender de mejor manera el funcionamiento del cuerpo 
vivo. De esta manera, sugiere que:

Como una caracterización provisional —para ser más elaborada en deta-
lle—, uno puede hacer la distinción de la siguiente manera. Una imagen 
corporal consiste en un sistema de percepciones, actitudes y creencias perte-
nencientes al propio cuerpo. En contraste, un esquema corporal es un siste-
ma de capacidades sensomotoras que funcionan sin conciencia o necesidad 
de un monitoreo perceptual15.

En otras palabras, con imagen corporal se quiere expresar un conjunto de 
percepciones, valoraciones y creencias —científicas, políticas, culturales, re-
ligiosas— sobre el cuerpo. La imagen corporal quiere expresar que el cuerpo 
se convierte en un objeto abstracto y parcial del sujeto, por ejemplo, cuando 
un sujeto percibe atentamente que su mano se conforma de cinco dedos; no 
obstante, como ya lo mostró Husserl en Ideas II, algunas partes del cuerpo son 
invisibles para la percepción en primera persona, tales como la «coronilla», la 
«espalda», entre otras.

La imagen corporal también opera en los momentos en los que se aprende 
alguna danza o un deporte. El deportista, verbigracia, debe fijar la atención 
en la posición de sus extremidades, en la fuerza de sus movimientos, su pos-
tura, etcétera. Desde luego, en la medida en que el deportista o el bailarín se 
hagan expertos no tendrán necesidad de fijar la atención en cada movimiento 
o acción ejecutada, pues estos se instalan en una esfera de habitualidad. Así 
pues, Gallagher sugiere estructurar la imagen corporal bajo tres componentes: 
cuerpo-percepto, cuerpo-concepto —que incluye conocimiento científico y pre-
juicios sociales— y cuerpo-afecto —actitudes emocionales sobre el cuerpo—.

15  Gallagher, Shaun. How the body shapes mind, p.23. Traducción propia. El texto original dice: 
«As a provisional characterization (to be elaborated in more detail), one can make the distinction in 
the following way. A body image consists of a system of perceptions, attitudes, and beliefs pertaining 
to one’s own body. In contrast, a body schema is a system of sensory-motor capacities that function 
without awareness or the necessity of perceptual monitoring».



Brayan Stee Hernández Cagua[196]

De otro lado, con esquema corporal se quiere expresar un sistema de ha-
bilidades, hábitos y capacidades sensomotoras que funcionan sin monitoreo 
perceptual y le permiten al sujeto actuar en el entorno. Dicho de otro modo, el 
esquema corporal es la expresión de una racionalidad práctica o «intencionali-
dad motriz» expresada por un yo puedo antes que por un yo pienso. El esquema 
corpóreo le permite a la persona mantener y modificar sus movimientos y pos-
turas según las «permitividades» del ambiente o el entorno. El cuerpo como 
esquema corpóreo tiene una espacialidad de situación, es decir, la capacidad 
o habilidad sensomotora de posicionarse, enfrentar y asumir las actividades 
que emergen en su entorno práctico. La motricidad del cuerpo es capaz no 
sólo de hacer con eficiencia actividades habituales, sino de intentar lidiar con 
nuevas situaciones prácticas que emergen en el espacio; por ejemplo, la inten-
cionalidad motriz opera a la hora de intentar cruzar un obstáculo no previsto 
o esquivar algún objeto inesperado en el espacio. El esquema corpóreo tiene 
una espacialidad de situación, es decir, la capacidad o habilidad sensomotora 
de posicionarse, enfrentar y asumir las actividades que emergen en su entorno 
práctico. No solamente el cuerpo propio es un medio, sino que es un medio 
que se moldea y se transforma. 

En este orden de Ideas:

Esta distinción conceptual entre imagen corporal y esquema corporal está 
relacionada respectivamente con la diferencia entre tener una percepción de 
—o creencia de— algo y tener la capacidad para mover —o una habilidad 
para hacer algo—. Una imagen corporal […] puede incluir representaciones 
mentales, creencias y actitudes en las que el objeto de cada estado intencio-
nal […] es o concierne al propio cuerpo. En cambio, el esquema corporal 
involucra determinadas capacidades, habilidades y hábitos que juntos posi-
bilitan y limitan el movimiento y el mantenimiento de la postura16. 

16  Ibíd., p. 24. Traducción propia. El texto original dice: «This conceptual distinction between 
body image and body schema is related respectively to the difference between having a perception 
of (or belief about) something and having a capacity to move (or an ability to do something). A 
body image […] can include mental representations, beliefs, and attitudes where the object of such 
intentional states […] is or concerns one’s own body. The body schema, in contrast, involves certain 



[197]segunda sección. ciencias cognitivas 
El esquema corporal: un mapeo del cuerpo vivo (leib)

En síntesis, la distinción, atada a lo dado fenomenológicamente, permite 
observar que el cuerpo no sólo se reduce a una imagen corporal, sino que tam-
bién es un esquema corporal. Una persona «sana» combina y equilibra los dos 
elementos en su estar en el mundo; sin embargo, porque sean elementos que 
estén entremezclados en la experiencia no implica que sean idénticos, pues la 
imagen corporal obedece a un monitoreo perceptual consciente que genera 
una representación abstracta y parcial, por el contrario, el esquema corporal 
funciona de una manera holística y sin una atenta mediación perceptual —está 
inmerso en un fluir anónimo—. Empero, existen casos en los que la imagen 
corporal fluye normalmente y el esquema corporal está dañado o viceversa. En 
estos casos patológicos se hace aún más patente la diferencia entre estos dos 
sistemas.

El caso de Ian Waterman: el daño del esquema corporal

Ian Waterman es un paciente —estudiado por el doctor Jonathan Cole— que 
sufrió un daño en las fibras nerviosas encargadas de la motricidad y el movi-
miento. Este daño trajo como consecuencia la ausencia de control sobre los 
movimientos; por ejemplo, a iw le costaba mantenerse en una postura deter-
minada —v. g., estar de pie— y ejercer control motor sobre sus movimientos: 
no podía caminar si no se concentraba en cada paso que daba, es decir, tenía 
que percibir constantemente sus piernas y vigilar sus movimientos para que 
pudiera hacer esa actividad con éxito. En caso de un estornudo —acción que 
lo desconcentraba— o un apagón, se caía inmediatamente17.

motor capacities, abilities, and habits that both enable and constrain movement and the maintenance 
of posture».

17  Gallagher y Zahavi en La mente fenomenológica (2013) describen este caso de la siguiente 
manera: «El caso de IW es un ejemplo dramático. A la edad de diecinueve años, debido a una 
enfermedad, perdió todo el sentido del tacto y la propiocepción del cuello para abajo […]. Poco 
después del comienzo de su enfermedad, cuando IW intentaba mover una extremidad o el cuerpo 
entero, podía iniciar el movimiento pero no tenía ningún control sobre dónde iba a parar la parte 
móvil. Si intentaba coger algo, las manos le fallaban o golpeaban algo violentamente y, a menos, que 
los vigilase, estas empezaban a “deambular” sin su conocimiento. Sus manos ya no estaban donde IW 



Brayan Stee Hernández Cagua[198]

Este paciente para poder moverse en su entorno tuvo que aprender a coor-
dinar su cinestesia visual junto con su cinestesia táctil, es decir, cada movi-
miento que ejecutaba requería una vigilancia constante; por ejemplo, si iba a 
coger un objeto tenía que estar pendiente del balanceo del brazo, de la inclina-
ción del codo, de la presión de los dedos, etc18.

En este marco, el paciente iw muestra que su esquema corporal no se 
puede actualizar y está dañado porque tiene que tematizar y estar atento a 
cada movimiento que en «condiciones normales» pasaría desapercibido 
—sería transparente—. En último término, «su conciencia de su propio cuerpo 
queda completamente transformada: es una conciencia reflexiva en lugar de 
pre-reflexiva. Debe realizar todos los movimientos con atención»19 y «el caso 
de iw demuestra lo mucho que dependemos de nuestra conciencia propiocep-
tiva-cinestésica pre-reflexiva de nuestro movimiento corporal y de los proce-
sos esquemáticos corporales para la realización de la acción»20.

En suma, la fenomenología propone entender, de entrada, el cuerpo vivo 
como esquema corporal, a saber, como una condición tácita para que el sujeto 
pueda actuar y conocer en el mundo. Como condición tácita no es tematizable 
de entrada y pertenece a un trasfondo de habitualidad que: 

[…] permite el movimiento y el mantenimiento de la postura. Estos proce-
sos no son percepciones, creencias o sentimientos, sino funciones sensomo-
toras que continúan funcionando y, en muchos sentidos funcionan mejor, 
cuando el objeto intencional de la percepción es algo diferente al propio 
cuerpo21.

pensaba que estaban y solo podía localizarlas mediante la visión». Zahavi, Dan., y Gallagher, Shaun. 
La mente fenomenológica, pp. 223-224.

18  Ibíd. 
19  Ibíd., p. 224.
20  Ibíd.
21  Gallagher, Shaun. La mente fenomenológica, p. 223.



[199]segunda sección. ciencias cognitivas 
El esquema corporal: un mapeo del cuerpo vivo (leib)

En otros términos, el sujeto cuando actúa en el mundo no tiene que prime-
ro tematizar su movimiento y luego sí ejecutarlo, sino que ejecuta la acción de 
una vez por todas.

Finalmente, el método fenomenológico al volver a la experiencia misma, 
al revisitar la unidad de la experiencia, funda un nuevo orden conceptual que 
intenta explicitar el fluir de la misma. Este nuevo orden conceptual implica 
distinguir entre esquema corporal e imagen corporal. Esta distinción, a su vez, 
fundamenta y replantea las investigaciones psicológicas sobre el cuerpo vivo.

Conclusiones 

Se vio que desde la psicología clásica se buscó distinguir entre el cuerpo y los 
objetos físicos. Esta disciplina utilizó dos criterios, a saber, el cuerpo como 
portador de cinestesias y el cuerpo como portador de sensaciones dobles. Sin 
embargo, Merleau-Ponty pregunta por qué, pese al hallazgo de estos dos atri-
butos, la psicología clásica no logró diferenciar al cuerpo completamente de los 
objetos físicos. La respuesta, en perspectiva fenomenológica, es que el análisis 
de esta disciplina no fue radical y sus investigadores se mantuvieron en actitud 
natural, lo cual hizo que no lograran ver el «verdadero» funcionamiento ex-
periencial del cuerpo vivo y lo redujeran a una mera imagen o representación 
—una percepción, un concepto y una creencia—.

En este orden de Ideas, la fenomenología propone entender originariamen-
te el cuerpo vivo como esquema corporal. La propuesta muestra que el cuerpo 
no sólo es una imagen o una representación, también es un esquema corporal: 
una condición tácita para que el sujeto pueda actuar y conocer en el mundo. El 
método fenomenológico, al volver a la experiencia misma y revisitar la unidad 
de la experiencia, funda un nuevo orden conceptual que intenta explicitar el 
fluir de la misma. Este nuevo entramado conceptual exige diferenciar entre es-
quema corporal e imagen corporal, distinción que podría guiar investigaciones 
psicológicas empíricas sobre las vivencias del cuerpo propio.

La fenomenología tiene el reto de develar todos los estratos involucrados 
en la experiencia del cuerpo propio. Ofrecer un panorama del cuerpo vivo 



Brayan Stee Hernández Cagua[200]

implica mostrar qué papel juegan las cinestesias, la ubiestesias, la propiocep-
ción e, incluso, los otros sujetos en su constitución. A su vez, estos hallazgos 
del cuerpo propio desarrollados en un análisis fenomenológico deberían tener 
impacto en investigaciones psicológicas empíricas sobre el cuerpo vivo. Este 
impacto se reflejaría en la clarificación y fundamentación de las investigacio-
nes psicológicas empíricas; no obstante, el fenomenólogo debe ser receptivo 
a las investigaciones psicológicas empíricas sobre la experiencia para que, en 
su retorno a las «cosas mismas», sea capaz de corregir o reforzar lo hallado en 
estas investigaciones.



[201]

Bibliografía

Fernández Beites, Pilar. Fenomenología del ser espacial. Salamanca: Publicaciones 
Universidad Pontificia Salamanca, 1999.

Gallagher, Shaun. How the body shapes mind. Oxford: Oxford Universitity Press, 
2005.

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomeno-
lógica. Libro segundo: investigaciones fenomenológicas sobre la contitución. Trad. 
Antonio Quijano. México: Fondo de Cultura Económica, 2014 (Ideas II).

Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción.Trad. Jem Cabanes. 
Barcelona: Planeta Agostini, 1993.

Zahavi, Dan., y Gallagher, Shaun. La mente fenomenológica. Trad. Marta Jorba. 
México: Alianza Editorial, 2013.





[203]

Empatía y cognición corporalizada*1

Empathy and embodied cognition

Mary Julieth Guerrero Criollo**2

Universidad Pedagógica Nacional

.

*  Este artículo fue recibido el 24 de febrero de 2017 y aceptado el 24 de abril de 2017.

**  Correo electrónico: mjuliethguerreroc@gmail.com

Resumen: Este artículo vuelve al pro-
blema fenomenológico de la empatía y a la 
reformulación que de éste exige la cognición 
corporalizada. Para ello se retoman las crí-
ticas al tratamiento clásico fenomenológico 
de la empatía, a partir de la teoría de los esta-
dos mentales y la teoría de la simulación y se 
muestra cómo la cognición corporalizada in-
troduce nuevas variables al tema en cuestión. 

Palabras clave: Analogía, constitución, 
ego, alter ego, solipsismo, corporalidad, 
expresión.

Abstract: This article returns to the 
phenomenological problem of empathy and 
to the reformulation that embodied cog-
nition requires of it. For this purpose, the 
criticisms of the classic phenomenological 
treatment of empathy are taken up, from 
theory of mental states and the theory of sim-
ulation. In addition, it is presented how em-
bodied cognition introduces new variables 
to the subject in hand.

Keywords: analogy, formation, ego, al-
terity, solipsism, corporeality, expression



Mary Julieth Guerrero Criollo[204]

La empatía como problema fenomenológico

La empatía es una categoría designada para comprender la constitución de la 
experiencia de los otros y de la conciencia de sí mismo a partir de la experiencia 
en primera persona. En el libro primero de Ideas relativas a una fenome-
nología pura y una filosofía fenomenológica y en Meditaciones cartesianas, 
Husserl aborda los problemas de la empatía en dirección del esclarecimiento 
del proyecto fenomenológico1. En estas obras se propone la analogía como 
operación constituyente y la tesis fenomenológica husserliana es que vivimos 
nuestra experiencia de mundo siempre y únicamente en primera persona, 
pues, en ella se nos dan, desde múltiples apariciones, multitud de cosas espa-
ciales y temporales, que no sólo son objetos físicos, sino individuos, portadores 
de una vida anímica, motivaciones, fines y proyectos. 

En Meditaciones cartesianas, Husserl señala lo siguiente: 

El otro es reflejo de mí mismo y, sin embargo, no es estrictamente reflejo; 
es un analogon de mí mismo y, sin embargo, no es un analogon en sentido 
habitual. Una vez delimitado en primer lugar el ego en su propiedad, una 
vez abarcado con la mirada respecto de su contenido y articulaciones —y 
esto no sólo teniendo en cuenta sus vivencias, sino también sus unidades de 
validez concretamente inseparables de él— tiene que plantearse necesaria-
mente la cuestión de cómo mi ego, dentro de su propiedad, puede constituir 
justamente lo extraño bajo el título de «experiencia de lo extraño»— es decir, 
con un sentido que excluye lo constituido del contenido concreto del yo 
mismo concreto constituyente del sentido, en cierto modo como un analo-
gon—. Esto concierne, en primer lugar, a un alter ego cualquier; pero luego 

1  Ver Dennet, Michel. The Intentional Stance. Cambridge, MA, MIT Press, 1987, pp.153-154, 
cuando sostiene que la fenomenología tradicional se ha comprometido con una forma de solipsismo 
metodológico, en lugar de investigar la vida mental de los otros para avanzar en las cuestiones 
de la cognición y lo social. «Al fenomenólogo clásico sólo le interesa su propia vida mental y está 
comprometido por consiguiente en un proceso de autofenomenologización»; Sin embargo, en Ideas 
I, Husserl se propone esclarecer los diferentes modos de conciencia del yo respecto de sí mismo y se 
percata de que ese yo se descubre en intersubjetividad. La reducción a la esfera de propiedad, con toda 
su corriente de vivencias, se enfrenta con el problema del alter ego.



[205]segunda sección. ciencias cognitivas 
Empatía y cognición corporalizada

concierne a todo lo que cobra determinaciones de sentido a partir de los 
alter egos, en síntesis: al mundo objetivo de la significación propia y plena 
de la palabra2.

La empatía permite reconocer que lo que hemos llegado a ser es efecto de 
un proceso de constitución3, no sólo a partir de, sino en medio de los otros. 
El comportamiento del otro parece ser la guía a sus estados mentales, pero 
hay una brecha epistémica entre este tipo de evidencia y la atribución de los 
correspondientes estados mentales. En esta brecha, la relación entre empatía 
y corporalidad tiene especial relevancia en la autoconciencia corporal porque:

El solus-ipse no conoce un cuerpo objetivo en el sentido pleno y propio, 
aunque tenga el fenómeno de su cuerpo y los sistemas de multiplicidades 
de la experiencia inherentes, y los tenga exactamente tan perfectos como el 
hombre social. Con otras palabras, el solus-ipse no es digno de su nombre4. 

En el §44 de Meditaciones cartesianas, el problema de la empatía alude al 
modo cómo experimento al otro, desde su apariencia corpórea, como cosa 
física, pero no como cualquier cosa física, sino como alter ego; asimismo, al 
hecho de cómo experimento mis vivencias en un modo único originario e in-
mediato y, finalmente, desde la constatación de que yo no experimento las 
vivencias de los otros, pero con éste me desenvuelvo en un mundo práctico 
y social. En este mismo texto, Husserl pregunta «¿qué sucede entonces con 

2  MC, § 44 p. 157.

3  Como se menciona en la introducción de La idea de la fenomenología «constitución no debe 
entenderse, como ocurre con frecuencia como un proceso causal de producción de sentido iniciado, 
controlado y fabricado por un yo puro, sino más bien como un proceso que permite la manifestación 
de las cosas en un marco unitario de sentido. Dicho de otro modo, la subjetividad no crea el mundo, 
sino que produce unidades objetivas a través de una constante actividad de síntesis en el devenir 
temporal de la conciencia misma». Ver: Husserl, Edmund. La idea de la fenomenología. Trad. Jesús 
Adrian Escudero. España, Herder, 2011, p.13. 

4  Ideas II, §18, p. 113.



Mary Julieth Guerrero Criollo[206]

los otros egos, que no son ni mera representación ni algo representado en mí, 
unidades sintéticas de una posible verificación en mí, sino que son justamente, 
de acuerdo con su sentido, otros» 5.

El problema de la empatía se refiere también al alcance de la naturaleza 
objetiva, que no puede ser alcanzada por el sujeto en actitud solipsista. ¿Existe, 
acaso, la posibilidad de un mundo solipsista? Si se considera que sí, se tendría 
que reconocer que la experiencia de mundo estaría limitada a la experiencia 
del sujeto solipsista, todo permanecería igual a como éste lo experimenta y 
no se podría hablar de verdad acreditada. El mismo Husserl pregunta nue-
vamente: «¿Cómo la referencia a una pluralidad de hombres que tienen trato 
unos con otros se integra en la aprensión de cosas y es constitutiva para la 
aprehensión de cosas y es constitutiva para la aprensión de una cosa como 
objetivamente real?»6. La empatía no es tema solamente de la constitución de 
individuos ajenos, sino que se entrelaza en el problema de la verdad acredita-
da, la objetivación y la comprensión de la realidad.

Únicamente con la empatía y con la constante dirección de la consideración 
experimental de la vida anímica apresentada en el cuerpo ajeno y constante-
mente tomada en objetivamente junto con el cuerpo, se constituye la unidad 
conclusa hombre, y ésta la transfiero subsecuentemente a mí mismo7. 

La empatía también hace referencia al problema de la inmanencia del ego 
y la trascendencia del otro. Además, es fundamental en el tratamiento de la 
intersubjetividad en tanto que permite comprenderla no como algo que se in-
serta en alguna ontología, a partir de la pregunta de cómo las tres regiones yo, 
otros y mundo están entrelazados y pueden ser comprendidos en su interco-
nexión, a partir de un análisis simultaneo de la subjetividad y el mundo. En 
su referencia al problema de la intersubjetividad, la empatía no es solamente 

5  MC, § 44 p. 151.
6  MC, §18 p. 113.
7  Ideas II, §46 p. 208.



[207]segunda sección. ciencias cognitivas 
Empatía y cognición corporalizada

una preocupación sobre los encuentros entre individuos. La intersubjetividad 
comienza en la percepción, en la conciencia de sí mismo y así el problema 
fenomenológico de la intersubjetividad parte de que yo sólo tengo acceso a 
mi propia mente y el acceso a las otras mentes está mediado por el comporta-
miento corporal. No obstante, ¿cómo puede la percepción del cuerpo de otra 
persona proporcionarme información acerca de su mente? Formular así el 
problema sugiere partir de mi propia mente vinculada con la forma en que 
se me da el cuerpo, posteriormente, pasar al cuerpo del otro. Lo que explica la 
analogía es que desde la relación que existe entre el cuerpo del otro y mi propio 
cuerpo, yo infiero que el cuerpo exterior del otro está vinculado a su mente y 
a partir de esto puedo conocer sus estados de ánimo, creencias, deseos, etc. 

El problema de la empatía es epistemológico en tanto indaga por la natu-
raleza de la cognición, también es un problema moral porque se refiere a la 
cognición de agentes que desean, sienten, actúan y deliberan. Asimismo, está a 
la base de la investigación en cognición social desde la pregunta sobre los me-
canismos cognitivos que operan en las relaciones sociales. Es un problema tra-
tado no sólo por la fenomenología, sino por la teoría de la mente y las ciencias 
cognitivas8 que indagan por la capacidad de atribuir estados mentales a uno 
mismo y a los otros para interpretar, predecir y explicar el comportamiento a 
partir de estados mentales, intenciones, creencias y deseos. 

Dos de las críticas más conocidas al tratamiento husserliano de la empatía 
son: 1. Al asumir que las creencias en la existencia de las otras mentes son de 
naturaleza inferencial optamos por un aparato cognitivo que siempre opera 
igual y no distingue entre el tipo de comportamiento que es capaz de inferir. 
Por ejemplo, aunque los animales y los bebés se parecen en su comportamiento 
a los adultos, difícilmente se puede comprender por inferencia9. 2. Presuponer 
que hay una similitud entre la manera como tengo experiencia de mi cuerpo 

8  El diálogo entre ciencias cognitivas y fenomenología se debe a la traducción del término 
alemán Geist a inglés, como Mind. Gallagher y Zahavi en la Mente Fenomenológica muestran cómo 
este entrelazamiento se ha desarrollado en dos tradiciones en fenomenología: la anglosajona y la 
continental. Lo que es preciso preguntar al respecto es qué se está asumiendo como un estado mental. 

9  Ver: Zahavi, Dan.« Beyond emphaty». En: Journal of Consciousness Studies, 8(5-7), 2001, 
pp.151-167. 



Mary Julieth Guerrero Criollo[208]

y la manera como el cuerpo de los otros me es dado tiene el supuesto de que 
como experiencio aperceptivamente mi propio cuerpo, los otros tienen expe-
riencia del suyo. Por lo tanto, las principales cuestiones que quedan planteadas 
son: ¿cómo puede el argumento por analogía explicar que nosotros podemos 
empatizar con otras creaturas cuyos cuerpos de ninguna manera se asemejan 
a los nuestros? Incluso, si los problemas anteriores pueden ser resueltos por el 
argumento por analogía, todavía es preciso aclarar cómo la conexión entre mi 
propio comportamiento y el conocimiento del comportamiento de un cuerpo 
exterior –que nace en mi propia mente– permiten inferir que estoy conocien-
do al otro. 

Emmanuel Levinas, en Totalidad e infinito10, es uno de los principales crí-
ticos de la analogía y rechaza la empatía fundamentada en la tesis de que cono-
cemos al otro porque lo reducimos a esfera de propiedad –esto es reducirlo a 
un totalitarismo en el imperio de significaciones discursivas que impregnan al 
yo–. El otro, el comportamiento del otro es irreductible al dato que de éste se 
presenta y a partir del cual se hacen inferencias. Tengo vivencia del otro en una 
relación donde la significación no parte de la conciencia dadora de sentido, de 
un solo polo. Para Levinas, la experiencia del otro se ancla en la percepción, en 
la que el otro desarregla las concordancias de la representación. 

La teoría de los estados mentales y la teoría de la 
simulación

Algunos autores de las ciencias cognitivas han examinado postulados fenome-
nológicos de la intersubjetividad, la empatía y la analogía11 y han planteado las 

10  Puede decirse que el esfuerzo de Levinas de distinguir el Mismo, y el Otro tiene un fundamento 
fuerte en la crítica a Husserl que ya desde su tesis doctoral La fenomenología de la intuición (1930) 
estaba realizando: al otro no se le comprende a partir de la empatía, de la reducción que de éste hago 
para inferir los modos de su existencia. Cf. Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Ensayos sobre la 
exterioridad. Trad. Daniel E. Guillot. Salamanca, Ediciones Sígueme, 1997, pp. 57-72. 

11  Por ejemplo: Dennett, David. «On the absence of phenomenology». En: D. Gustafson y B. 
Tapscott (eds.). Body, Mind, and Method. Dordrecht, Kluwer, 1979, pp.93-113.; Nenon, Thomas. 



[209]segunda sección. ciencias cognitivas 
Empatía y cognición corporalizada

siguientes preguntas: ¿cómo llegamos a conocer y comprender a los otros? ¿Es 
la cognición social de naturaleza perceptiva o inferencial? ¿Comprendemos a 
los otros de manera análoga a como nos comprendemos a nosotros mismos, es 
decir, tiene la autocomprensión una primacía sobre nuestra comprensión de los 
otros, o bien la comprensión de uno mismo y de la de los demás son igualmen-
te primordiales, empleándose básicamente los mismos mecanismos cognitivos? 
Gallagher y Zahavi12 hacen la reconstrucción de los postulados de los autores 
mencionados y los sintetizan a partir de dos teorías, a saber, la teoría de la mente 
o la teoría de los estados mentales y la teoría de la simulación. La primera otorga a 
nuestra capacidad de atribuirnos estados mentales a nosotros mismos, la capaci-
dad de atribuir estados mentales a los otros para interpretar, predecir y explicar 
el comportamiento, en términos de estados mentales como intenciones, creen-
cias y deseos. La teoría de los estados mentales afirma que nuestra comprensión 
de los otros depende de la adopción de una posición teórica, por ello recurre 
a la teoría psicológica —Psychology folk— que ofrece la explicación de sentido 
común, es decir, que explica por qué las personas hacen lo que hacen. 

Por otro lado, la teoría de la simulación afirma que nuestra comprensión 
del otro se basa en auto simulación de sus creencias, deseos o emociones: 

Me pongo en su lugar y me pregunto qué pensarían o sentirían y luego proyec-
to los resultados sobre ellos. Desde esta perspectiva, en cambio, no necesita-
mos recurrir a teorías o a la psicología popular porque tenemos nuestra propia 
mente para usarla como modelo de lo que debe de ser la mente del otro13 .

Frente a estas dos teorías se han planteado varias cuestiones. La teoría de 
los estados mentales pregunta si estas capacidades se adquieren de manera 

«Husserl’s Theory of the Mental». En: Nenon, Thomas y Embree, Lester (Eds.). Issues in Husserl’s 
Ideas II. Dordrecht, Boston, London, Kluwer Academic Publishers, 1996, pp. 223-235; Goldman, A. 
«Imitation mind, reading, and simulation». En: S. Hurley y N. Chater (eds.). Perspectives on imitation 
II. Cambridge, MA, MIT Press, 2005; y Gallagher, Shaun y Zahavi, Dan. La mente fenomenológica. 
Trad. Marta Jorba. Madrid, Alianza Editorial.

12  Gallagher, Shaun y Zahavi, Dan. La mente fenomenológica, p. 255.
13  Ibid., p. 256.



Mary Julieth Guerrero Criollo[210]

innata y modular y la teoría de la simulación pregunta si la simulación im-
plica el ejercicio de la imaginación consciente y la inferencia deliberativa. De 
manera más específica los postulados de cada teoría son: 

Tabla 1. Supuestos de la teoría de los estados mentales y teoría de la simulación

Teoría de 
los estados 
mentales 

·· Parte de que la comprensión de la mente, de los seres con mente —la de 
uno mismo y la de los otros— es teórica, inferencial y de naturaleza casi 
científica.

·· Considera la atribución de estados mentales como una cuestión de infe-
rencia a la mejor explicación, predicción de datos de comportamiento. 

·· Sostiene que los estados mentales no son observables, sino entidades pos-
tuladas teóricamente.

·· Niega que tengamos una experiencia de tales estados y afirma que nece-
sitamos conceptos con el fin de extraer y comprender la riqueza informa-
cional de lo que ya se nos ha dado y presentado. 

·· Afirma que la idea de que el empleo de teorías nos permite trascender lo 
que se nos da en la experiencia. 

·· Mantiene una tesis doble: 1. Que nuestra comprensión de los otros es de 
naturaleza inferencial y 2. Que nuestra autoexperiencia está mediada teó-
ricamente. 

·· Concluye con la idea básica de que cualquier referencia a estados men-
tales implica una postura teórica y por ello implica la aplicación de una 
teoría de la mente. 

La teoría de 
la simulación

·· Niega que lo que está en la raíz de nuestras habilidades mentalizantes es 
una especie de teoría. 

·· Sostiene que no poseemos tal teoría o al menos ninguna lo suficientemen-
te elaborada como para sustentar toda nuestra competencia con nociones 
psicológicas. 

··  Cuestiona si nuestra comprensión de los demás podría basarse en simu-
laciones implícitas. Goldman1, por ejemplo, sostiene que nuestra com-
prensión de la mente de los otros se basa en nuestro acceso introspectivo 
a nuestra mente, nuestra capacidad de autoadscripción precede a nuestra 
capacidad de adscripción a los otros. Mi comprensión de los otros hace 
uso de mi capacidad de proyectarme imaginativamente en su situación, 
uso mi imaginación para ponerme en el lugar mental del otro. 

·· Recurre a procesos sub-personales de resonancia espejo desde el que par-
te el problema de cómo traducir estos procesos en una comprensión con-
ceptual de las actitudes proposicionales.

Fuente: Elaboración propia.



[211]segunda sección. ciencias cognitivas 
Empatía y cognición corporalizada

Por un lado, la teoría de los estados mentales defiende que nuestra com-
prensión de los otros implica procesos intelectuales independientes que pasan 
de una creencia a otra. Por el otro, la teoría de la simulación sostiene que 
nuestra comprensión de los otros aprovecha nuestros propios recursos mo-
tivacionales y emocionales. No obstante, el problema es la definición misma 
de estado mental. Acaso, como plantean Zahavi et al., (2013) ¿se puede definir 
un estado mental como algo puramente interior y privado, como algo no visi-
ble en acciones significativas y comportamientos expresivos? ¿Por qué alguien 
querría operar con una comprensión así de restringida del ente? ¿Es posible 
aceptar esto y no ahondar más en el tratamiento del problema? 

En cuanto a la simulación, es preciso aclarar que ésta no sólo es explicita, 
sino también generalizada; es decir, la usamos continuamente y para compren-
der a los otros. La versión más radical de teoría de la simulación indica que 
todos los casos de mentalización, de tercera persona, emplean la simulación 
y es la forma primitiva, la forma raíz de mentalización interpersonal. Sin em-
bargo, el problema de esto es que «no somos rompecabezas de tercera persona 
que resolvemos mediante procedimientos de primera persona, esto sirve para 
interacciones de segunda, pero una en las que mi sentido de lo que sucede con 
la otra persona se me facilita mediante la percepción de expresión emocional 
de los otros y por interacciones pragmáticas o socialmente contextualizadas».

La teoría de la simulación también cuestiona si cuando nos proyectamos 
imaginativamente en la perspectiva del otro, cuando nos ponemos en su lugar, 
alcanzamos realmente una comprensión del otro o simplemente nos estamos 
reiterando a nosotros mismos, aun contra la evidencia de las razones o efectos 
de la acción de los otros. Si proyecto los resultados de mi propia simulación en 
el otro, sólo me comprendo a mí mismo en esa otra situación, pero no al otro.

Estas cuestiones se han comprendido más ampliamente en los últimos años 
al apelar a pruebas neurocientíficas que involucran la activación sub-personal 
de neuronas espejo, representaciones compartidas o sistemas de resonancia. 
No obstante, abre la cuestión de si nuestra comprensión de una situación es 
inmediata, automática y refleja. La teoría de los estados mentales adquiere otra 
dimensión cuando investiga sobre los estados mentales de segundo orden a 
partir de la relación entre cuerpo y expresión. 



Mary Julieth Guerrero Criollo[212]

Empatía y cognición corporalizada

 Desde un análisis fenomenológico se reconoce que cuando veo la acción o 
el gesto como significativo, veo la alegría, veo la ira o veo la intención en el 
rostro, en la postura o en el gesto del otro. Se puede decir que la veo y no 
tengo que simularla, veo inmediatamente en el otro su acción, su emoción, 
su gesto y no tengo que suponer como si fuera mía. Mi acceso a la mente de 
otro está siempre mediatizado por su comportamiento corporal. Pero ¿cómo 
puede la percepción del cuerpo de otro proporcionarme información sobre su 
mente? ¿es suficiente el argumento por analogía que indica que infiero que el 
comportamiento de otros está asociado con experiencias similares a las que yo 
tengo? El argumento por analogía se puede interpretar como una inferencia a 
la mejor explicación. «Una inferencia que nos lleva del comportamiento ob-
servado públicamente a la causa mental escondida». Siguiendo los postulados 
de las teoría de los estados mentales y la teoría de la simulación, es posible indi-
car que el argumento por analogía tiene afinidades con una versión de la teoría 
de la simulación en la medida que argumenta que tenemos acceso inmediato y 
directo al contenido de nuestras mentes y cuando sostiene que el autoconoci-
miento nos sirve como punto de partida cuando se trata de comprender a los 
otros; asimismo, cuando señala que llegamos a conocer a los otros en analogía 
con nosotros mismos. No obstante, entender los gestos y comportamientos 
expresivos nos pone frente al problema de cómo vamos a interpretar el fenó-
meno expresivo en cuestión. Por un lado, se concibe que el punto de partida 
es la conciencia, la autoexperiencia mental, basándonos en lo que percibimos 
del otro a partir de su aspecto corporal. Una crítica a este argumento es que 
subestima las dificultades implicadas en la experiencia de los otros, pues, no 
debemos dejar de reconocer la naturaleza corporizada en integrada de la au-
toexperiencia y no deberíamos ignorar lo que se puede percibir directamente 
de los otros. 

Al reconocer la importancia de la corporalidad se asume que el conoci-
miento de nosotros mismos y de los otros no es puramente mental. La cog-
nición corporalizada—embodied cognition— es una categoría desde la que 
las ciencias cognitivas ha reconocido el valor cognitivo de la corporalidad. la 



[213]segunda sección. ciencias cognitivas 
Empatía y cognición corporalizada

fenomenología lo ha hecho desde la descripción fenomenológica de la expe-
riencia corporal; por ejemplo, En Ideas II hecha por Husserl y los estudios 
sobre la percepción de Merleau Ponty. En relación con el problema de la em-
patía, estas investigaciones muestran que no es posible afirmar sin más que 
el conocimiento básico que tenemos de los otros es de tipo inferencial; los 
estados emocionales no son simples cualidades de la experiencia subjetiva, 
sino que más bien se dan como fenómenos expresivos. El problema fenome-
nológico de la comprensión intersubjetiva es que ésta se comprende como un 
proceso de múltiples etapas. Puede decirse que la primera de ellas es la percep-
ción de un comportamiento y la última, la atribución de sentido psicológico 
de base intelectual. En el encuentro con el otro no nos enfrentamos con una 
psique escondida, una mente situada en una cabeza ni sólo con un cuerpo, se 
trata de un todo unificado. 

Es pertinente hacer hincapié en las aproximaciones no mentalistas, corpo-
rizadas y perceptivas y plantear nuevamente las cuestiones de comprensión 
de los otros y el problema de la intersubjetividad. Esto parte de reconocer que 
el cuerpo del otro se presenta a sí mismo como radicalmente diferente y que 
nuestra percepción de la presencia corporal del otro no es parecida a nuestra 
percepción de las cosas físicas. El otro se da en su presencia corporal como 
un cuerpo vivido, un cuerpo que está activamente en el mundo. El cuerpo 
del otro siempre se me da en un contexto o situación significativos, que está 
codeterminado por la acción y expresión de ese mismo cuerpo. Ahora bien, 
la fenomenología reconoce que esto implica un modo de conciencia que se 
expresa como una forma de intencionalidad en la que uno se dirige hacia la 
experiencia vivida de otro. Y, además, enseña que cualquier acto intencional 
que nos descubre o presenta la subjetividad del otro desde la perspectiva de 
segunda persona es la empatía. 

El reconocimiento de la corporalidad parte de que mi auto-comprensión 
corporal y la forma en que vivo mi cuerpo pueden verse influidos por mi inte-
racción social, y por la forma en que mi cuerpo es percibido y aprehendido por 
otros, con los otros; «basta pensar en grandes categorías como el género y la 
raza o experiencias más específicas como la vergüenza o la perturbación […]. 



Mary Julieth Guerrero Criollo[214]

Quizás aún más fundamentalmente, la interacción social es en sí misma una 
práctica corporal». Por otro lado:

Existir corporalmente es existir de tal manera que se existe bajo la mirada 
del otro, accesible para el otro. Mi comportamiento corporal siempre tiene 
un lado público. Así pues, la pregunta estándar que constituye «el problema 
de las otras mentes» —«¿Cómo puedo tener acceso a la mente de la otra 
persona?»— es en sí misma incorrecta. Sugiere que estoy encerrado en mi 
propia interioridad, y que tengo que emplear métodos para llegar al otro que 
está escondido en su propia interioridad. Pero esta manera de formular el 
problema no reconoce la naturaleza de la corporalidad. 

A partir de estos problemas, abordados de manera general, se cuestiona 
cómo tenemos o elaboramos una teoría perceptiva de las otras mentes. Si sólo 
tenemos un acceso directo a la vida o experiencia de los otros como la tene-
mos de la nuestra, ¿cuáles son las diferencias entre empatía y percepción? Lo 
que se problematiza aquí es que experienciamos expresiones corporales y de 
comportamientos como signos de una vida experiencial que va más allá de la 
expresión. Entonces, la donación del otro es de un tipo particular. El otro es 
inaccesible, es exactamente su presencia como otro. Hay más en la mente del 
otro de lo que llegamos a comprender, pero esto no hace nuestra comprensión 
no experiencial. 

La cognición social problematiza cómo y por qué empezamos atribuyendo 
estados mentales a los cuerpos que observamos.

Una explicación satisfactoria de la cognición social debe consecuentemente 
lograr un acto de equilibro. Por una parte, no nos sirve sobrevalorar la di-
ferencia entre la autoexperiencia y la experiencia de los otros, porque esto 
nos pone frente al problema conceptual de las otras mentes. Por otra parte, 
tampoco nos sirve minimizar las diferencias entre autoexperiencia y la ex-
periencia de los otros, porque esto no hace justicia a la alteridad del otro. 



[215]segunda sección. ciencias cognitivas 
Empatía y cognición corporalizada

Se requiere, entonces, investigar más en torno a la naturaleza corporiza-
da de la propia experiencia. Pues, si empezamos a aceptar la separación con-
ceptual de lo mental y de lo comportamental, y si mi auto-experiencia es de 
naturaleza puramente mental, mientras que mi experiencia de los otros es de 
naturaleza puramente comportamental, necesitamos insistir en el carácter 
corporizado de la autoexperiencia. Cuando tengo experiencia de mí misma y 
de los otros, estoy tratando en primera instancia con la corporalidad. Pensar 
esto implica dejar un dualismo entre la mente y el cuerpo del sujeto y pensar 
en las nociones de expresión y acción teniendo en cuenta que la subjetividad 
figura centralmente en ambos conceptos. «No se trata de reducir la conciencia 
a un comportamiento intencional, sino de reconocer que la relación expresiva 
entre los fenómenos mentales y el comportamiento es más fuerte que una co-
nexión causal meramente contingente, aunque más débil que una identidad». 
Por otro lado, no se trata de reducir el fenómeno corporal a los fenómenos 
mentales o viceversa. La comprensión intersubjetiva es posible precisamente 
porque algunos de nuestros estados mentales encuentran una expresión natu-
ral en el comportamiento corporal.

El fenómeno de la expresión es más que un puente entre los estados men-
tales internos y el comportamiento corporal externo. Al ver las acciones y los 
movimientos expresivos de otras personas se perciben significativos. No es 
necesaria ninguna inferencia a un conjunto de estados mentales ocultos. El 
comportamiento expresivo se satura con el significado de la mente, revela la 
mente. Entonces, es posible indicar que hay una asimetría entre la primera 
y tercera persona. La mente no es algo exclusivamente interno, separado del 
cuerpo y del mundo circundante como si los fenómenos psicológicos per-
manecerán exactamente igual, incluso sin gestos, expresiones corporales. No 
todas las experiencias pueden carecer de expresión natural. Lo que se reclama 
no es que la expresividad corporizada agote la vida mental para que todo sea 
visible directamente. Más bien se niega que la subjetividad tenga significado 
psicológico intrínseco, como si debiera cualquier significado a su posesión de 
estados mentales ocultos. 



[216]

Bibliografía

Dennett, David. «On the absence of phenomenology». En: D. Gustafson y B. Tapscott 
(eds.). Body, Mind, and Method. Dordrecht, Kluwer, 1979, pp.93-113.

Dennet, Michel. The Intentional Stance. Cambridge, MA, MIT Press, 1987.
Gallagher, Shaun y Zahavi, Dan. La mente fenomenológica. Trad. Marta Jorba. 

Madrid, Alianza Editorial. 
Gamboa, S. «Conciencia, estado de conciencia; mente, estado mental». En: Anuario 

Colombiano de Fenomenología. IV, 2010, pp. 333-354.
Goldman, A. «Imitation mind, reading, and simulation». En: S. Hurley y N. Chater 

(eds.). Perspectives on imitation II. Cambridge, MA, MIT Press, 2005.
Husserl, Edmund. Meditaciones cartesianas. Trad. Mario Presas. Madrid, Ediciones 

Paulinas, 1975. (MC).
Husserl, Edmund. Experiencia y Juicio. México D. F, Universidad Nacional Autónoma 

de México, 1980.
Husserl, Edmund. La idea de la fenomenología. Trad. Jesús Adrian Escudero. España, 

Herder, 2011. 
Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomeno-

lógica. Libro segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Trad. 
Antonio Zirión. México, Fondo de Cultura Económica, 2005. (Ideas II).

Iribarne, Julia. De la ética a la metafísica. Bogotá, San Pablo, 2007.
Levinas, Emmanuel. Totalidad e infinito. Ensayos sobre la exterioridad. Trad. Daniel 

E. Guillot. Salamanca, Ediciones Sígueme, 1977. 



[217]segunda sección. ciencias cognitivas 
Empatía y cognición corporalizada

Nenon, Thomas. «Husserl’s Theory of the Mental». En: Nenon, Thomas y Embree, 
Lester (Eds.). Issues in Husserl’s Ideas II. Dordrecht, Boston, London, Kluwer 
Academic Publishers, 1996, pp. 223-235.

Varela, Francisco, Thompson, Evan y Rosch, Eleonor.The Embodied Mind: Cognitive
Science and Human Experience. Cambridge, MA, MIT Press, 1991.





[219]

El acto volitivo y el tiempo del futuro: el 
ejemplo del artista cerámico*1

The volitional act and the future time: the example of the 
ceramic artist

Rodrigo Escobar Holguín**2

Universidad del Valle

*  Este artículo fue recibido el 13 de febrero de 2017 y aceptado el 17 de noviembre de 2017.

**  Correo electrónico: rescobarholguin@yahoo.com

Resumen: Este texto realiza una descrip-
ción fenomenológica del artista cerámico en 
la consolidación de una obra de arte en arcilla, 
para explicar la relación que tiene el acto vo-
litivo con la conciencia del futuro. Para lograr 
esto, el artículo se divide en dos momentos. 
En un primer momento, se responde a la 
cuestión ¿cómo interviene la consideración 
del tiempo futuro en un acto volitivo según 
los modelos teóricos de Husserl y Schütz? En 
su respuesta se exploran conceptos como pro-
tensión, expectativa y plan de vida. Finalmen-
te, se hace la descripción de la actividad del 
artista cerámico, sus respectivas variaciones 
e invariantes para tipificar el funcionamiento 
del acto volitivo en su conciencia del futuro. 

Palabras clave: Expectativa, protensión, 
conciencia estética, percepción, incerti-
dumbre.

Abstract: This article makes a phenom-
enological description of the ceramic artist 
in the strengthening of artwork in clay, to 
explain the relationship that the volition-
al act has with the consciousness about 
the future. To achieve the above, the arti-
cle is divided into two moments. The first 
moment, it responds the question what is 
the future time influence into volitional act 
according to Husserl and Schütz’s theoric 
models? In the answer, it explores concepts 
such as protention, expectation and, life 
plan. Finally, it describes the ceramic artist 
work, its respective variations and invari-
ants are made to typify the functioning of 
the volitional act in his consciousness of the 
future.

Keywords: expectation, protention, aes-
thetic awareness, perception, uncertainty.



Rodrigo Escobar Holguín[220]

La pregunta y las lecturas de Husserl y Schütz

¿Cómo interviene la consideración del tiempo futuro en un acto volitivo según 
algunas obras de Husserl y Schütz? El futuro caracteriza de un modo uniforme 
todo propósito de acción, como lo señala Schütz1 que cita a Husserl (1917):

Todo proceso originariamente constituyente está animado por protencio-
nes que constituyen vacíamente lo por venir como tal, y que lo atrapan, lo 
traen a cumplimiento.

Pero debe haber modos más precisos de influjo del tiempo futuro durante 
el desarrollo del acto volitivo y su realización. ¿Cuáles son estos modos? El § 
26 de las Lecciones de Fenomenología de la conciencia interna del tiempo se 
inicia así: 

En la representación intuitiva de un acontecimiento futuro yo tengo de 
forma intuitiva la «imagen» reproductiva de un suceso, el cual transcurre 
reproductivamente. A esta «imagen» se enlazan intenciones indetermina-
das de futuro y de pasado. [...] Hasta aquí la intuición de la expectativa es 
intuición de recuerdo invertida… ¿Pero qué ocurre con el modo de darse el 
suceso mismo? ¿Es una diferencia esencial el hecho de que el contenido del 
suceso esté más determinado en el recuerdo?2

A su pregunta, Husserl responde que no; que es pensable una conciencia 
«para la que esté a la vista en expectativa cada uno de los caracteres de lo por-
venir». Y añade líneas más abajo: «como cuando nos trazamos un plan al de-
talle, y, representándonos intuitivamente lo planeado, lo tomamos «con pelos 

1  Cf. SCHÜTZ, Alfred. Der sinnhafte Aufbau der Sozialen Welt. Viena, Springer, 1932. En español: 
schütz, Alfred. Fenomenología del mundo social. Trad. Eduardo J. Prieto. Buenos Aires, Paidós, 1972, 
p.87. Se cita de la traducción de Hua X, p. 52.

2  Hua X, pp. 55-56.



[221]segunda sección. ciencias cognitivas 
El acto volitivo y el tiempo del futuro: el ejemplo del artista cerámico

y señales», por así decir, como la realidad futura». Es lo que Schütz3 llama, 
rescatando une expresión escolástica medieval, «modo futuri exacti». 

Vale notar que el ejemplo de Husserl se refiere a un acto volitivo individual. El 
sujeto se propone llevar algo a cabo; traza un plan detallado para ello, y, si lo llevara 
a cabo exitosamente, podría decir que ha «previsto» su realidad. Es una especie 
de colonización del futuro desde el presente por parte del querer. Pero no todo se 
puede prever así; hay cosas que escapan al alcance de la voluntad individual, y que 
pueden afectar el desarrollo de un proyecto. Estas cosas ocurren tanto en el campo 
de la «naturaleza material», por ejemplo, desastres naturales —inundaciones, te-
rremotos, ciclones— como del cuerpo del sujeto —puedo romperme una pierna—
, o de la psiquis personal: yo puedo tener un plan, y echarlo por la borda por un 
impulso repentino. Si consideramos la intersubjetividad, alguien puede tener un 
plan opuesto al mío, o por el contrario, puedo encontrarme con alguien con un 
proyecto parecido y si logramos aprovechar tal cosa como una convergencia—y 
no vernos como competidores—, podemos aumentar las posibilidades de reali-
zarlo. Aparecen, pues, por lo menos tres fuentes de incertidumbre con respecto al 
futuro; el sujeto mismo anímica y físicamente —sus condiciones físicas, psíquicas 
y espirituales—; el entorno natural y cultural, y las intenciones de los otros. ¿Hay 
alguna posibilidad de reducir tales incertidumbres? Esta pregunta, complementa-
ria a la del presente artículo, es pertinente porque de ella depende la posibilidad de 
constituir una imagen confiable del futuro, y se hará referencia a ella al final. 

Ya en el «puedo volver a hacerlo» de Husserl hay una referencia al futuro. 
Además, es posible, en la experiencia del yo con respecto al mundo natural, 
un «puede volver a ocurrir» —por ejemplo, una inundación, una avalancha, 
una sequía— y un «qué puede hacer el otro» y hasta «puede hacerlo de nuevo». 
Tales expresiones se entrelazan con ese «puedo hacerlo de nuevo» e incluso lo 
ponen en cuestión, lo que hace que se torne de una afirmación a una pregunta: 
«¿Podré hacerlo de nuevo, frente a las incertidumbres de mi yo y de mi cuerpo, 
frente a las intenciones del otro, si no las conozco, y frente a lo que puede ocu-
rrir en el mundo entorno?». 

3  SCHÜTZ, Alfred, y LUCKMANN Thomas. The Structures of the Life-World. Vol. 2. Trad. Zaner 
y David J. Parent. Evanston, Northwestern University Press, 1989, p.15.



Rodrigo Escobar Holguín[222]

Husserl se refiere al futuro en dos modalidades: la protención y la expecta-
tiva. La protención es parte de la percepción presente; es lo que se espera en el 
futuro inmediato cuando se percibe algo. La protención, junto con la retención 
y la percepción del ahora, hacen posible la percepción de los objetos tempo-
rales —este adjetivo tiene un valor de énfasis para acentuar objetos que pre-
dominantemente ocurren en el tiempo como la música, la cual tiene también 
una dimensión espacial. Pero así mismo los objetos predominantemente espa-
ciales tienen una dimensión temporal, y esto es lo que hace, por ejemplo, que 
las obras arquitectónicas requieran mantenimiento—. La protención ocupa la 
mayor parte del interés de Husserl en cuanto al futuro; la expectativa es objeto 
de un interés más bien secundario. Más secundario aún en su interés, al pare-
cer, es el plan; la mención que hace de él en la cita del § 26 es rara en su obra. 

En cuanto a Schütz4, para él la «conducta» se distingue de la «acción» 
porque esta última es una «actividad espontánea orientada hacia el futuro. Esta 
orientación hacia el futuro no es de ninguna manera peculiar de la conduc-
ta»5. Y cita a Husserl en la Hua xvii hacia el final del párrafo 2 del §63: 

Igual que en cualquier acción, las metas de la acción, los nuevos juicios por 
producir están de antemano ante nuestra conciencia a modo de una antici-
pación vacía, de contenido aún indeterminado y en cualquier caso todavía 
sin cumplir: están como la meta a que tendemos y que debe realizarse al 
darse ella misma; están precisamente como el término de la acción que se va 
consumando paso por paso6.

Define Schütz7 el proyecto de acción como una «fantasía de la acción» en 
la que lo que se representa, —y se representa acabado— es el acto «que consti-
tuye la meta de la acción».

4  SCHÜTZ, Alfred. Der sinnhafte Aufbau der Sozialen Welt. Viena, Springer, 1932, p.87.
5  SCHÜTZ, Alfred. Fenomenología del mundo social, p.87.
6  Hua. XVII. p. 176.
7  Cf. SCHÜTZ, Alfred. Der sinnhafte Aufbau der Sozialen Welt, p.89.



[223]segunda sección. ciencias cognitivas 
El acto volitivo y el tiempo del futuro: el ejemplo del artista cerámico

El ejemplo del ceramista

Examinemos el influjo del futuro, y de la imagen del futuro, con referencia a un 
ejemplo específico basado en las experiencias de quien esto escribe, la creación de 
una forma artística no figurativa ni utilitaria en cerámica —«Abstracta» es una pa-
labra más acostumbrada, pero no conviene tanto al caso, ya que lo abstracto suele 
partir de una representación de algo real que se va abstrayendo para llegar al resul-
tado8—. Se trata de un acto volitivo artístico en el que se pretende lograr una forma 
de calidad estética, sin imponer en este caso al material una forma representativa 
ni una forma funcional; incluso, ni siquiera una forma prevista de antemano. No 
hay por tanto dibujos preparatorios ni proyecto mental de una figura deseada. En 
estas condiciones, la forma será el resultado de una interacción continua entre 
las manos como instrumento de una voluntad de formar vacía, del juicio estético 
inmediato a partir de los ojos y de la arcilla que responde materialmente con un 
resultado formal, transitorio primero, y luego más permanente, a medida que se 
va revelando una posibilidad de resolución definitiva, en el sentido de que el artista 
considera que está alcanzando una forma que define de calidad. No es que los ojos 
juzguen; claro, ellos no hacen, sino proporcionar los datos hiléticos —materia-
les— sobre los cuales la conciencia, primero, constituye lo percibido y, segundo, 
elabora un juicio estético sobre lo así constituido. Todo ello ocurre por así decirlo 
sobre la marcha, tan rápidamente que se tarda más en esta descripción verbal que 
en la acción descrita; de allí el calificativo de inmediato. La voluntad de dar forma 
es vacía, en el sentido de que no hay ninguna imagen previa que se pretenda alcan-
zar; pero no lo es del todo, pues hay para la forma dos requisitos: que tenga calidad 
estética, y que sea congruente con los medios materiales a disposición del artista. 
Explico: (1) Que tenga calidad estética, pues no es una elaboración cualquiera: 

8  Históricamente el así llamado arte abstracto moderno, como en Kandinsky, Mondrian o Klee, 
por ejemplo, surgió por representación de algo real que se va abstrayendo. Después los artistas se dieron 
cuenta de que por esa vía habían llegado a concepciones que no necesariamente tienen que partir de 
la abstracción —el camino que hasta entonces habían seguido para descubrir el «arte abstracto» —, y 
comenzaron a hacer directamente arte sin ningún vínculo originario con lo representativo; la relación 
con una representación originaria que se va abstrayendo se perdió; es decir, se lanzaron a hacer arte no 
figurativo y, estricta y propiamente hablando, no abstracto. Pero se siguió llamando abstracto a ese arte, 
aunque ya no lo era; es una impropiedad usual. 



Rodrigo Escobar Holguín[224]

debe cumplir unos requisitos estéticos que son propios de la obra y planteados por 
el artista. No sirve un resultado sin ellos y, en ese sentido, la obra debe alcanzar 
una calidad. Cuando parezca acercarse el final de su elaboración, puede que esos 
requisitos no se cumplan, y entonces el artista tiene opciones: o abandonarla, con-
tinuar trabajando en ella hasta su logro, o reconocer que ha logrado algo diferente 
a lo que se proponía, pero que cumple otros requisitos estéticos y puede entonces 
aceptarla como obra, si bien inesperada por él en los términos en que ha apareci-
do. Ahora bien, del lado de quien percibe el trabajo, del espectador, puede ocurrir 
que no se alcancen a percibir esos requisitos, esa calidad. Eso está dentro de lo 
reconocido como posible por el artista, cuyo propósito social puede considerarse 
como desarraigar los hábitos convencionales de percibir, mostrando que hay otras 
posibilidades. En la historia de la recepción de las obras de arte abundan episodios 
de esa dificultad de lectura de ellas por parte de los críticos de arte o del público: 
no es sino recordar el origen de la palabra impresionismo, tomada por un crítico 
del título de una obra de Monet —«Impresión: Sol levante»— y transformada por 
él en un calificativo de intención denigrante. Un espectador no entrenado puede 
creer que al artista no le ha importado la calidad de su obra, pero no es así. (2) Que 
sea congruente con los medios materiales a disposición del artista. Si éste parte de 
una cantidad de arcilla determinada y esa cantidad no es excesiva para la capa-
cidad del horno disponible, este último requisito, en lo que se refiere al tamaño, 
se cumple de entrada, y entonces sólo debe preocuparse de la calidad. Hay otras 
congruencias que se deben observar, como los tipos de forma realizables con el 
material de la arcilla, asunto al que habrá luego referencia. 

Hay una expectativa previa que abarca todo el proceso: al cabo de unos 
días, el artista espera haber terminado una obra de arte en cerámica. Es una 
expectativa fundada en sus capacidades creativas, en el conocimiento del ma-
terial y de las técnicas de manejo, en la disponibilidad tanto de los materiales 
como de un espacio de trabajo adecuado y de un tiempo para la realización. En 
términos de Husserl, el artista está en posición de pronunciar un «yo puedo» 
pleno. En términos de Schütz y Luckmann9, se mueve dentro del «alcance ase-

9  SCHÜTZ, Alfred, y LUCKMANN, Thomas. Las estructuras del mundo de la vida. Vol. 1. Trad. 
Néstor Míguez. Buenos Aires, Amorrortu, 1973, p.56.



[225]segunda sección. ciencias cognitivas 
El acto volitivo y el tiempo del futuro: el ejemplo del artista cerámico

quible» en la «zona de operación primaria», la que está inmediatamente a su 
alcance. Pero Schütz tendría más que decir a este respecto. El artista no nació 
sabiendo su arte; se hizo de algún modo. En determinado momento de su vida 
tomó la decisión de convertirse en un artista. Una decisión de tal naturaleza no 
se realiza en poco tiempo: conlleva lo que Schütz y Luckmann10 llaman un plan 
de vida, y en el curso de su desarrollo el artista llegó a hacerse capaz de pro-
nunciar el Yo Puedo, en este caso, Yo puedo realizar esta obra. El plan de vida 
consecuente con una decisión de convertirse en artista incluye con frecuencia 
el aprendizaje con quienes ya dominan el arte, la lectura y la exposición a sus 
obras, la frecuentación de las instituciones socialmente establecidas para la 
conservación y el desarrollo de lo que Schütz llama «el acervo social de conoci-
miento»11. También, puede que la expectativa del artista vaya más allá del logro 
de la obra; por ejemplo, la obra puede hacer parte de un futuro conjunto para 
una exposición pública. Hay pues un horizonte de voliciones pasadas y futuras 
que acompaña este acto volitivo específico. O puede ser —y es mi caso— que 
a pesar de una inclinación general hacia el arte, la persona no sea un artista 
cerámico de profesión, sino que está en plan de explorar una actividad artística 
que le atrae por lo que le puede revelar de sí mismo, y la obra terminada será 
acogida en la sala de su casa. De todos modos, aún en esa circunstancia, obra 
como artista y está en actitud artística. 

Tiene a su disposición un objeto material de partida, la arcilla húmeda y 
lista. Esta es resultado de un acto volitivo previo inmediatamente anterior: su 
preparación en una cantidad asumida como suficiente y manejable, con la ho-
mogeneidad, la textura, la plasticidad, el grado de humedad adecuados, y sin 
burbujas de aire en su interior —que pondrían luego en riesgo la pieza en el 
momento de hornearla: una expectativa negativa—, para lo cual la ha sometido 
a un golpeado repetido. En ese acto volitivo preparatorio el sentido primordial 
ha sido, más que la vista, el tacto, que permite percibir casi todas las cualidades 
pertinentes enumeradas. Pero, con todo lo interesante que puede ser su análisis, 

10  Ibid., p.64.
11  Ibid., pp.252-313.



Rodrigo Escobar Holguín[226]

no nos ocupemos aquí de tal acto. Yace pues la arcilla en la superficie de la 
torneta sobre la cual se le dará forma. La torneta no es un torno de alfarero, de 
aquellos que se hacen girar muy rápidamente para modelar objetos utilitarios 
de simetría radial, como vasos y cántaros, sino una pequeña tabla circular que 
puede hacerse girar sobre su eje despacio con la mano, para percibir sucesi-
vamente los diferentes lados de la obra, de una manera muy fenomenológica 
—pues recuerda la descripción de la percepción de un cubo, con variaciones 
sucesivas de perspectivas y de distancias, que hace Husserl en el §17 de las Me-
ditaciones cartesianas—, pero no sólo con un objetivo de percepción, sino que 
a éste se le añade un juicio estético. En ese momento inicial, la masa de arcilla 
puede ser objeto de un acto perceptivo, sobre el cual se pueden hacer todas las 
consideraciones husserlianas de dación, retención y protención, en especial si 
se hiciera girar la torneta, cosa que por ahora no se hace. ¿Qué sentido tendría 
el poner a girar una masa de arcilla cruda? Eso se hará unos segundos más tarde, 
durante el proceso que formará la cerámica artística.

El artista pone sus manos sobre la arcilla y la presiona de diversas maneras 
al azar. La arcilla responde con cambios de forma, que son esperados por el 
artista sólo en tanto que respuesta plástica material, por ahora no en cuanto a 
respuesta formal. Aquí puede hablarse de protención táctil: acerco mi mano 
para presionar la arcilla con mis dedos, y tengo la protención de que éstos se 
van a hundir en ella. Si al hacer presión el objeto no cambiara de forma, no 
se cumpliría lo esperado. Incluso, puedo cerrar los ojos para que sea el puro 
tacto el que dé lugar a la forma. Pero, en esa primera manipulación, no busco 
un resultado formal previamente querido— lo buscaría si estuviera haciendo 
una vasija, o una imagen de algún objeto—. ¿Por qué entonces manipulo el 
material? Porque busco una respuesta no prevista por mí en cuanto a forma 
estética. Una vez manipulada la arcilla, adquiere una forma que no espero. Hay 
pues aquí una paradoja: se espera algo que es inesperado. 

El artista abre los ojos, y percibe visualmente, por primera vez, un escorzo 
de la forma que su manejo táctil ha generado. O si no cerró los ojos, hace girar 
la torneta, y aparece ante sus ojos otra parte de la forma surgida por la mani-
pulación, nunca antes vista, pues acaba de ser creada casi al azar y desde un 
punto de vista diferente. Hay una protensión, sí, pues se espera ver otro lado 



[227]segunda sección. ciencias cognitivas 
El acto volitivo y el tiempo del futuro: el ejemplo del artista cerámico

de la forma, pero es una protensión semivacía, sin representación completa, 
como sí la hay cuando uno hace girar algún objeto cuya forma ya conoce. Esa 
pretensión es de una superficie de arcilla de un tamaño congruente con el de 
la masa que se está manejando. Uno gira la torneta, y los lados sucesivos de 
la forma van siendo percibidos. Al completar una vuelta, ya las protensiones 
pasan a ser menos vacías: uno vuelve a ver lo que ya había visto antes, y si lo ha 
retenido bien la primera vez —pues hay una calidad en las retenciones— se da 
un cumplimiento más completo. 

También ocurren otras dos cosas. Por una parte, la facultad del juicio esté-
tico se pone en actividad. ¿Qué tan válida estéticamente es esa forma inespe-
rada?—Esta pregunta implica el problema de la naturaleza del juicio estético, 
en el que no entraremos aquí—. Y por otra parte, se activa la memoria: ¿me 
recuerda algo? Esta última pregunta, que parecería una tentación que puede 
llevar al fracaso el propósito inicial de no representar nada, el artista la maneja 
como una advertencia: si me recuerda algún objeto real, hay que destruir esa 
semejanza, pues se trata de alcanzar una forma no figurativa. Es posible que 
la forma casual inicial sugiera o recuerde la obra de otro artista. Esto también 
debe ser evitado, si el artista busca una exploración que le lleve al desarrollo de 
un estilo propio. Claro que es posible que el artista, en ejercicio de su libertad, 
resuelva abandonar su propósito inicial y formular uno nuevo, figurativo: de 
allí en adelante intentará reforzar la semejanza a aquello que la forma casual, 
resultado de la manipulación inicial, le ha sugerido. O convertir el ejercicio en 
un estudiar en la práctica el modo como otro artista logra su estilo. 

Pero asumamos que el artista no sigue esos caminos, sino que persiste hacia 
su meta inicial de lograr una obra no figurativa ni funcional utilitaria, en un 
proceso de desarrollo de su propio estilo. Y que su juicio estético le ha dicho 
que la forma que aparece por azar tiene posibilidades, pero debe ser mejorada. 

Si el artista trabaja en un taller en compañía de otros está abocado a recibir 
comentarios de ellos sobre lo que está haciendo tanto si lo requiere como si 
no. Puede dialogar con ellos y tener en cuenta entonces lo que le dicen, o ig-
norarlo. Y aún si estuviera trabajando solo, podrían acudir a su memoria los 
recuerdos de otros con los que ha interactuado en otras ocasiones, dándole 
su opinión sobre su trabajo, o incluso de maestros del pasado: «Si X estuviera 



Rodrigo Escobar Holguín[228]

aquí, de seguro me diría que le diera un poco más de textura», por ejemplo. 
Esto tiene antecedentes en El Espíritu Común ii.12 

Ahora, manipula de nuevo la arcilla, pero ya no al azar: tiene por lo menos 
un objetivo principal, el de mejorar la calidad de la forma. A este objetivo le 
acompaña el de deshacer cualquier semejanza con un objeto real que pueda 
surgir, y, si tiene la independencia y el deseo de desarrollar su estilo, también el 
de deshacer cualquier semejanza que pueda surgir con la obra que él recuerde 
de otros artistas. El artista puede combinar, en estas nuevas manipulaciones, 
un cambio deliberado, en el que imagina previamente —pero inmediatamente 
antes de obrar— un estado —en el futuro subsiguiente— de la forma: «si pre-
siona aquí y añade un poco de arcilla allá y quita otro poco en esta otra parte», 
con cambios al tanteo, sin imagen antecesora a la acción sobre la arcilla. El 
proceso recuerda un diálogo, y quizá el artista cree que está dialogando con 
el material. ¿Sería más adecuado pensar que su conciencia y su inconsciente 
dialogan a través de un medium, la arcilla misma? Quizá: el inconsciente, en la 
manera como suele operar en situaciones como éstas, es un acervo riquísimo 
de posibilidades, pues a través de él pueden expresarse deseos, sentimientos, 
experiencias, sueños que yacen en el olvido. Pero el material tiene también una 
especie de voz, la de las cualidades físicas naturales que le son propias. El artis-
ta no está libre de buscar cualquier forma en arcilla, sino sólo la que ella le per-
mita por su naturaleza física. Por ejemplo, una forma esbelta de filos agudos 
sería viable en metal o madera, pero no en arcilla, pues correría el riesgo de 
romperse con facilidad. El diálogo está proyectado hacia el futuro inmediato, 
en el cual busca suscitar respuestas y otras preguntas a las que a su turno habrá 
que responder. La forma, incluyendo textura y color, emerge de ese diálogo 
a tres voces —conciencia, inconsciente y material—, hasta que el artista, me-
diante su juicio estético, se da por satisfecho. 

En cerámica, la creación de la obra no ha terminado al llegar el momento 
en que el artista logra, a través de un proceso como el descrito, una forma 
satisfactoria. Han pasado unas pocas horas, y —descontando la expectativa 

12  Cf. Parágrafo V del manuscrito F IV 3, texto no. 10, donde Husserl habla de proyectarse 
empáticamente en Aristóteles.



[229]segunda sección. ciencias cognitivas 
El acto volitivo y el tiempo del futuro: el ejemplo del artista cerámico

general, inicial, de creación de una obra— el futuro apenas ha desempeñado 
un papel de protención, en el que sólo se adelanta un lapso breve y de una 
manera tal que está entre el límite de la pasividad y la actividad, incluso para 
el juicio estético que está siempre presente. Ahora entran en juego algunas 
expectativas, ya en una consideración decididamente activa donde se intenta 
prefigurar el futuro próximo, pero más allá de lo que una protención puede 
lograr: hasta el presente se traen eventos que ocurrirían varios días después. El 
artista espera que no hayan quedado huecos cerrados —burbujas— en el inte-
rior de la pieza, pues al ser horneada, el aire en ellos contenido, al expandirse 
y no tener por dónde escapar, podría hacer estallar la pieza. Por eso las piezas 
son huecas, con un gran vacío que se comunica con el exterior; para disminuir 
ese riesgo del futuro próximo, entonces, además, el artista hace ahora peque-
ñas perforaciones por las que el aire que quizá esté atrapado dentro de la arcilla 
pueda escapar sin hacer daño. Con ello hace más probable la expectativa de 
que la pieza no estalle al ser horneada. 

Después de esto, la pieza debe dejarse secar. El proceso de secado requiere, 
ya no horas, sino días —unos pocos días, pero suficientes para modificar el 
ritmo del proyecto. Aparece el fenómeno de la espera, que mencionan Schütz 
y Luckmann13 como resultado de la falta de congruencia de las dimensiones 
temporales del mundo, en este caso el tiempo subjetivo del artista y el tiempo 
natural que la arcilla requiere para secarse. En otro sentido, el artista espera 
—confía en— que durante el secado no aparezcan grietas, pues pueden com-
prometer la solidez de la obra; si aparecieran, tendría que repararlas. Estas 
expectativas del artista, sean favorables o no, se basan o en recuerdos propios, 
o —cuando el artista era todavía un aprendiz— en recuerdos de otros que le 
han enseñado el arte. También en el conocimiento del material. 

Una vez seca la pieza, y habiendo tenido los cuidados necesarios mencio-
nados, viene otra etapa del acto volitivo, que se podría considerar como otro 
acto volitivo dentro de la gran volición del crear la obra: la quema, el someter 
al fuego la pieza. Esto se hace también con un fin esperado, es decir, hay una 

13  SCHÜTZ, Alfred, y LUCKMANN, Thomas. Las estructuras del mundo de la vida. Vol. 1, p.64.



Rodrigo Escobar Holguín[230]

expectativa, a saber, que la pieza adquiera las cualidades, más durables, de la 
arcilla cocida: dureza, resistencia al agua, una mayor permanencia. También 
se esperan cambios de color, los propios de la arcilla al ser sometida al fuego, y 
otros si se ha aplicado alguna sustancia colorante, y en tal caso los colores que 
se desean no son los mismos colores que se aplican: el fuego los cambia de una 
manera que en gran medida se conoce, se calcula y se espera. El tiempo obje-
tivo es otra vez de horas, aunque ciertas condiciones de uso del horno pueden 
alargar esta etapa. Por razones de economía, el horno debe encenderse no sólo 
para una o unas pocas piezas, sino a plena capacidad, y a veces hay que esperar 
a que se produzcan suficientes piezas para llenar el horno. Aquí hay pues un 
período indeterminado de espera, que puede sin embargo estimarse dentro de 
un rango —mínimo y máximo—. Una vez lleno el horno, puede encenderse, 
y a partir de entonces el tiempo de quema y el tiempo de enfriamiento están 
más o menos establecidos: cerca de dos días. Todo esto sin contar que pueden 
ocurrir fallas de la energía eléctrica o del suministro de leña para el horno, 
problemas súbitos de salud del artista, o indecisiones de éste con respecto al 
proyecto, por ejemplo.

Aún con todo lo que puede prever el artista, el momento de la apertura del 
horno es siempre de intensa expectativa, y la percepción de la obra —que en 
ocasiones puede entonces considerarse terminada según la escogencia que el 
artista haya hecho entre las diversas técnicas a su disposición— genera fuertes 
emociones. Schütz dice que una acción racional puede «definirse como una 
acción con metas intermedias conocidas»14 y parecería que el proceso descrito 
se ajusta, puesto que hay etapas con metas, las cuales son la preparación de 
la arcilla; la creación de la forma; el secado; la quema. Pero no siempre esas 
etapas tienen metas conocidas. En el caso descrito, el resultado de la etapa de 
creación de la forma es desconocido, en cuanto que el artista no se propuso 
una forma preconcebida; y además, como los artistas suelen ser hostiles a la 
repetición, es frecuente que hagan ciertas variaciones técnicas que pueden ge-
nerar alguna incertidumbre en los resultados. 

14  SCHÜTZ, Alfred. Der sinnhafte Aufbau der Sozialen Welt, p.91.



[231]segunda sección. ciencias cognitivas 
El acto volitivo y el tiempo del futuro: el ejemplo del artista cerámico

Conclusiones

Volviendo a lo esencial, se pueden ya concluir algunas cosas. En primer lugar, 
hay un horizonte de voliciones que se extiende desde el presente hacia el 
futuro15 y la volición del presente tiene que ver con voliciones del pasado que 
han ido afirmando al yo y haciendo que ahora le sea dable pronunciar el Yo 
Puedo. Durante el tiempo del proceso de ejecución del acto volitivo hay una 
calidad de futuro, que es diferente de una protención y también diferente de 
una expectativa. Una expectativa es una espera de que ocurra algo. Pero quien 
quiere algo no se limita a esperar que ocurra: trabaja para alcanzar el resulta-
do querido. El acto volitivo está lleno de acción orientada hacia el logro de la 
meta querida. El tiempo del acto volitivo se compone de un presente activo y 
de un futuro regulado por la duración habitual de las etapas que lo componen, 
—hasta cierto punto—, pues ese ritmo de habitualidades puede fragmentar-
se, modificarse y a veces hasta romperse por acontecimientos improgramables 
e inesperados. Cuando hay una volición en curso, el tiempo futuro se puede 
imaginar parcialmente según los ritmos habituales de los procesos de esa voli-
ción, según la duración de sus etapas, teniendo siempre presente que no todo se 
puede controlar ni prever. Una vez terminada la volición, otras pueden apare-
cer desde el horizonte; si esto no ocurre, sigue un período vacío de percepción 
de futuro, de incertidumbre: el futuro es más oscuro cuando no hay proyectos.

En cuanto a avance de previsión hacia el futuro, la protención y la expec-
tativa que aparecen en el proceso tienen límites. La primera es muy breve, y 
tiene que serlo para hacer parte de la percepción. Sin embargo, pareciera que 
hay otro tipo de protención más larga de un alcance algo mayor que en el 
ejemplo explorado sería el secado que dura algunos días. No es una expectativa 
por cuanto no es una representación, aunque sea posible imaginar que dentro 
de unos días la pieza estará seca, y eso es una expectativa. Al día siguiente de 

15  Hay aquí una convergencia con el clásico budista del siglo III aC Dhammapada, primer 
versículo: “Lo que hoy somos proviene de nuestros pensamientos de ayer, y nuestros pensamientos 
de hoy moldean la vida de mañana: nuestra vida es creación de nuestra mente”. Habría que entender 
aquí “pensamientos” de una manera amplia, para que abarque la diversidad de actos de la conciencia.



Rodrigo Escobar Holguín[232]

haber dado por terminado el proceso de dar forma, la pieza se está secando, 
y lo estará durante los próximos días; el estarse secando es una ocurrencia 
presente mientras dura. Eso es una protención, pues hace parte del presente. 

Surge una pregunta que va más allá de lo que el ejemplo descrito puede 
ofrecer: ¿Cuánto en el futuro puede avanzar una expectativa, la esperanza de 
que una situación deseada o querida se de en realidad? A medida que el lapso 
se hace mayor, suele disminuir la probabilidad de que la expectativa se cumpla, 
porque hay más elementos cruciales que podrían cambiar o incluso fallar del 
todo. Volviendo por un momento al tiempo convencional, y pasando a otra 
práctica de mi vida, la del ordenamiento territorial, en ella se considera que 
tres años es corto plazo; cinco a diez años, aproximadamente, mediano plazo. 
Veinte o veinticinco años es ya un tiempo de orden prospectivo, que requiere 
técnicas especiales de alcance generacional. ¿Puede alcanzar veinticinco años 
una expectativa? Podemos recordar a Stendhal, el autor de Rojo y Negro y La 
Cartuja de Parma (1783-1842), cuando decía: «Seré conocido en 1880; seré 
comprendido en 1930»16 Pero aquí habría que distinguir entre expectativa y 
predicción; no sabemos cuánto tiempo duró Stendhal creyendo esto; sabemos 
que como predicción estuvo cerca de acertar. En otro ejemplo de la vida co-
tidiana, el tiempo de una carrera universitaria suele ser de unos cinco años. 
Es quizá el más largo entre los períodos habituales de la cotidianeidad. La ex-
pectativa de graduarse puede durarle a un estudiante todo ese tiempo. En su 
caso, es un proyecto que dura alrededor de cinco años y que tiene un ritmo 
anual o semestral. Los veinticinco años del horizonte prospectivo en realidad 
no son tales, pues durante ese largo transcurso hay evaluaciones que incluso 
permiten reajustar o reformular lo previsto según vayan dándose los aconteci-
mientos. Son más bien un límite de lo que ahora, con las técnicas prospectivas, 
se puede alcanzar a prever como posible futuro, sin pretensión de certeza, pero 
sí como un potencial que puede valorarse y entonces influir en las decisiones 

16  «Je serai connu en 1880, Je serai compris en 1930». Aunque es una cita frecuente, no he 
encontrado en qué momento de su vida Stendhal dijo tal cosa, ni durante cuánto tiempo la consideró 
vigente. Ver por ejemplo la página http: //www.armance.com/Vdl.html, donde el presidente de la 
Asociación de amigos de Stendhal, en un discurso celebratorio de los 200 años del nacimiento de 
Stendhal, cita tal frase.



[233]segunda sección. ciencias cognitivas 
El acto volitivo y el tiempo del futuro: el ejemplo del artista cerámico

que se tomen en el presente. «Si seguimos así en veinticinco años habremos 
acabado con los bosques de la región. ¿Queremos eso?» o: «Si hoy orientára-
mos la educación hacia ese tipo de aptitudes, en veinticinco años podríamos 
estar desarrollando una industria que actualmente no existe». Estos ejemplos 
aclaran que estamos tratando, no de un estudio científico, sino de un proyecto 
práctico. 

En cuanto a las incertidumbres del futuro, podría haber salidas parciales, 
que si bien no las eliminan del todo, las reducen de algún modo. El yo es hijo 
de la intersubjetividad y vive en ella de continuo, aun cuando está solo. Con 
respecto al pasado anterior al surgir de su conciencia, depende de los otros 
para tener alguna representación de él; y hacia el futuro, también depende de 
ellos, en particular de la calidad de comunicación y del grado de empatía que 
logre desarrollar y que le permita revelar sus proyectos y que le revelen los pro-
yectos ajenos. Si eso se logra, una causa de incertidumbre en cuanto al futuro 
puede minimizarse a través del diálogo, con todas las salvedades que pueda 
haber en relación con la confianza mutua. Con respecto al mundo entorno, 
como naturaleza, está el apoyo de las ciencias; en este aspecto la calidad de la 
previsión depende de suspender la epojé fenomenológica y hacer en cambio 
las epojé de las ciencias naturales pertinentes, para poder apropiarse de sus 
aportes, como lo ha señalado Alfred Schütz. Si hemos decidido vivir en un 
sitio cuya inundabilidad ignoramos, y no aceptamos el aporte del hidrólogo, 
nada podrá hacer éste para prevenir la inundación del sitio donde residimos, 
aunque él haya estudiado el régimen de crecientes y esté convencido de que 
es dable esperar una inundación grande que hace años no se presenta; si no le 
damos crédito, será de nuevo una especie de Casandra, y podríamos terminar 
ahogados. También el aporte mismo de las ciencias requiere comunicación, 
empatía, confianza y capacidad de diálogo, pues las situaciones del presente y 
el futuro no necesariamente se enmarcan dentro de la búsqueda de una sola 
ciencia, sino que la desbordan y por ello requieren usualmente de la conver-
gencia y la síntesis de varias de ellas. Esto ocurre también con el ordenamiento 
territorial, con el cual no es posible hacer un ejercicio de análisis similar al aquí 
presentado para el ejemplo del artista cerámico: su naturaleza interdisciplina-
ria requiere un análisis distinto y más complejo.



[234]

Bibliografía

Husserl, Edmund. Vorlefungen Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstseins. 
Halle, Max Niemeyer Verlga, 1928.

Husserl, Edmund. Zur Phänomenologie des inneren Zeitbewusstesens (1893-1917). 
Edited by Rudolf Boehm. The Hague, Netherlands: Martinus Nijhoff, 1969. (Hua X).

Husserl, Edmund. Formale and transzendentale Logik. Versuch einer Kritik der lo-
gischen Vernunft. Edited by Paul Janssen. The Hague, Netherlands: Martinus 
Nijhoff, 1974. (Hua. XVII).

Husserl,Edmund.«Geimengeist I-II». En: Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. 
Texte aus dem Nachlass. Zweiter Teil. 1921-28. Edited by Iso Kern. The Hague, 
Netherlands: Martinus Nijhoff, 1973. (Hua. XV).

Husserl, Edmund. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. 
Trad. Agustín Serrano de Haro. Madrid: Trotta, 2002.

Husserl, Edmund. Meditaciones Cartesianas.Trads. Jose Gaós y Miguel García Baro. 
México, Fondo de Cultura Económico, 1996.

Schütz, Alfred. Der sinnhafte Aufbau der Sozialen Welt. Viena, Springer, 1932. 
Schütz, Alfred. Fenomenología del mundo social. Trad. Eduardo J. Prieto. Buenos 
Aires, Paidós, 1972. Schütz, Alfred, y Luckmann, Thomas. Las estructuras del 
mundo de la vida. Vol. 1. Trad. Néstor Míguez. Buenos Aires, Amorrortu, 1973. 

Schütz, Alfred, y Luckmann, Thomas.The Structures of the Life-World. Vol. 1. 
Trad.M. Zaner y T. Engelhardt. Evanston, Londres, Northwestern University 
Press, Heinemann, 1929. 



[235]segunda sección. ciencias cognitivas 
El acto volitivo y el tiempo del futuro: el ejemplo del artista cerámico

Schütz, Alfred, y Luckmann, Thomas. Strukturen der Lebenswelt. Vol. 1. Luchterhand, 
1975. 

Schütz, Alfred, y Luckmann, Thomas. Strukturen der Lebenswelt. Vol. 2. Frankfurt, 
Suhrkamp, 1984.

Schütz, Alfred, y Luckmann Thomas. The Structures of the Life-World. Vol. 2. Trad. 
Zaner y David J. Parent. Evanston, Northwestern University Press, 1989.





[237]

La paradoja de la escisión del yo*1

The Paradox of the Split Self

Jeison Andrés Suárez**2

Universidad del Valle

*  Este artículo fue recibido el 13 de febrero de 2017 y aceptado el 21 de abril de 2017.

**  Correo electrónico: andressuareza88@gmail.com

Resumen: En el siguiente texto haremos 
una aproximación a lo que denominamos la 
paradoja de la escisión del yo. Trataremos 
de comprender la dificultad generada por 
el análisis fenomenológico cuando supone 
una aparente estratificación del yo, para se-
ñalar la relación y la distinción entre natu-
raleza-espíritu. Mostraremos los límites del 
análisis fenomenológico al hacer depender 
la descripción de un método ontológico 
formal que es la teoría del todo y las partes. 
Finalizaremos con lo siguiente: el hombre 
en su esencialidad es, en efecto, algo real 
biestratificado, dado en la experiencia mun-
dano-vital y dado como una facticidad que, 
además, se apercibe a sí mismo como sujeto, 
de una manera individuada, personalmente, 
como polo, es decir, como punto de referen-
cia para todo, como yo puro, espiritual.

Palabras clave: Paradoja, escisión, yo, 
mundo, estratificación, fenomenología.

Abstract: In this document, we will 
make an approach to we called the paradox 
of the split self. We will try to understand 
the difficulty generated by the phenomeno-
logical analysis when it supposes an appar-
ent self-stratification. The above with the 
purpose to indicate the relation and the dif-
ference between nature-spirit. Also, we will 
present the limits of the phenomenological 
analysis about the use of the formal onto-
logical method, it is the theory of every-
thing and the parts. Finally, we will refer to 
the essentiality of the man, it is something 
bi-stratified, given in the mundane-vital ex-
perience and given as a facticity. In addition, 
he is perceived as a subject, in an individuat-
ed way, like a self- pole, a point of reference 
for everything, self-pure, spiritual.

Keywords: Paradox, split, self, world, 
stratification, phenomenology.



Jeison Andrés Suárez[238]

Introducción

En este texto partimos de un supuesto básico que parece predeterminar 
cualquier cosa por decir. Es la idea según la cual hay una imbricación y una 
referencia de la realidad natural con la realidad espiritual. Esta idea nos lleva a 
asumir como válida y cierta la denominada paradoja de la escisión del yo. Es 
la paradoja de la subjetividad que comprenderemos a partir de una aparente 
estratificación del yo que una vez es puro y otra vez mundano, una vez natu-
raleza material y otra vez naturaleza espiritual. Esto nos acerca al objetivo y la 
temática general de este artículo: la unidad relacional y la distinción natura-
leza-espíritu. Aquí nos ubicamos en un lugar donde prevalece el argumento 
ontológico que hace del mundo el horizonte más general para las concreciones 
del sentido de ser de las configuraciones del mismo. Este mundo es horizonte 
y orbe, mundo que ante todo es para nosotros, que toma su sentido de ser en 
las efectuaciones, ejecuciones y concreciones de la vida intencional. Esta vida 
intencional representa todo lo específicamente yoico de una subjetividad que 
es en el mundo en tanto que objeto y al mismo tiempo es conciencia para el 
mundo. Preguntar retrospectivamente por el ser de esta subjetividad es pre-
guntar por el yo en cuanto sujeto que lleva a cabo la realización de sentido y 
de validez de la constitución universal del mundo —mundo como horizonte, 
tomado de antemano únicamente como el correlato de los actos y capacidades 
subjetivas—. Se trata, entonces, de la pregunta por el ser del hombre entero, la 
pregunta por la posibilidad de la unidad «hombre» como un todo de cuerpo, 
alma y espíritu. El asunto consiste en cómo el hombre es personal y cómo es 
objetivo-natural, es decir, cómo se puede decir que es un yo que acompaña 
actos, habitualidades, capacidades y se orienta, individual y personalmente, a 
través de sus propias apariciones y formas de dación, hacia lo que aparece en 
la certeza de ser como su correspondiente polo-objeto y su polo-horizonte que 
es el sentido de ser del mundo todo. 



[239]segunda sección. ciencias cognitivas 
La paradoja de la escisión del yo

Límites de análisis fenomenológico

Queremos concentrarnos en lo que denominamos, siguiendo a Husserl, la 
paradoja de la escisión del yo. Sobre ésta queremos abordar y determinar el 
amplio problema de la relación entre naturaleza y espíritu como uno de los 
temas cardinales de la fenomenología husserliana. Suponemos en este aborda-
je una dependencia de la fenomenología con respecto a un método ontológico 
que es la mereología formal o la teoría del todo y las partes. Según esta visión, la 
naturaleza y el espíritu son partes no independientes de la unidad que Husserl 
denomina mundo, entre los cuales sobresale, por ser horizonte de horizontes, 
el mundo de la vida, pero que en el contexto de Ideas II es denominado como 
Orbe, como unidad relacional de naturaleza —animal, material— y espíritu. 
De la misma manera, a causa de esta mereología, resulta fundamental la cues-
tión por el ser de la unidad espíritu—alma—-cuerpo, esto es, la pregunta por la 
subjetividad como una realidad doble, como «realidad espiritual, constituyen-
te de sentido, y a la vez fáctica, encarnada»1. Esta es la dificultad de la paradoja 
que exige la aclaración analítica de la imbricación de lo uno con lo otro y la 
descripción de la constitución de tales unidades de una manera típica. La fe-
nomenología debe afrontar esta dificultad, en eso concuerdo, pero a condición 
de dejar en claro que es tal sólo en la medida en que inevitablemente ha de 
suponerse que el hombre en su esencialidad es, en efecto, algo real bi-estrati-
ficado: dado como tal en la experiencia mundano-vital y como facticidad que, 
además, se apercibe a sí mismo como sujeto, de una manera individuada, per-
sonalmente, como polo, es decir, como punto de referencia para todo, como 
yo puro, espiritual. La paradoja de la subjetividad humana es «ser-sujeto para 
el mundo y, al mismo tiempo, el ser-objeto en el mundo»2. Esta paradoja surge 
indefectiblemente cuando, en las descripciones aparentemente rigurosas del 
análisis fenomenológico sobre la constitución de la realidad material, animal 

1  VARGAS, Julio. «Somos–como podríamos evitarlo– funcionarios de la humanidad». En: Co-
herencia, Vol 10 (20), 2014, p. 149.

2  HUSSERL, Edmund. (1991) La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, 
Crítica, Barcelona, §53, p.183. (Se cita posteriormente como Crisis).



Jeison Andrés Suárez[240]

y espiritual, tiene lugar una «confusión» o un recubrimiento de lo trascenden-
tal-puro con lo psicológico y anímico. Este encubrimiento de lo uno con lo 
otro se presenta como una suerte de «psicologismo trascendental»3.

Tratemos, entonces, de mostrar y describir en que consiste la paradoja de 
la escisión del yo que requiere atender el problema de la constitución de uni-
dades relacionales de partes no independientes tanto de manera general en 
el nivel de naturaleza-espíritu como de modo particular en el nivel de esta 
escisión del yo. Indaguemos, en primer lugar, por la posibilidad de la cons-
titución de unidades a partir de subregiones que tienen cada una su propio 
modo esquemático de aparecer en la experiencia originaria acreditante, como 
«típicas regionales» que son lo que son —aspectos o subregiones del mundo 
concretamente determinados— en su referencia necesaria a las efectuaciones 
de un yo puro que es punto cero de la orientación, donde las maneras de com-
portamiento y estados de actualidad del yo como sujeto anímico o personal 
están causalmente referidos a determinadas «circunstancias» que dependen, 
precisamente, de la orientación de ese aquí absoluto momentáneo pero idénti-
co que es el yo puro «en todas sus realizaciones y adquisiciones de realizacio-
nes, incluido el mundo que rige como siendo y siendo-así»4. 

Estas circunstancias que constituyen el esquema de referencia del modo 
de aparecer del aspecto, la región o la típica dependen necesariamente de una 
particular orientación subjetiva de un polo-yo y del sistema de regulaciones 
circunstanciales que le es inherente a este polo, por ejemplo,

La dimensión de profundidad (delante-detrás), la dimensión de la anchura 
y la altura (derecha-izquierda, arriba-abajo), con lo cual está designada en 
efecto una forma general en la que tiene que estar dado todo lo espacial-cósi-
camente aparente y en primer lugar toda extensión de ello mismo5.

3  RICHIR, M. Les Études philosophiques, N° 4, 1998, p. 443.
4  Crisis, §54, p. 193.
5  Ideas II, §32, p. 166.



[241]segunda sección. ciencias cognitivas 
La paradoja de la escisión del yo

Tengamos a la vista este argumento de las «formas generales» que son a la 
manera de «esquemas» que señalan cierto modo categórico-lógico de ordena-
miento y tipificación sobre la base del siguiente razonamiento que llamamos 
ontológico por primera vez en este texto: la gran unidad del orbe es todo lo que 
existe, una gran totalidad que se llama mundo real en el que hay un ser real, 
contingente, un hecho que soy yo: el yo empírico, el sujeto anímico. Este yo se 
compone de cuerpo y psiquismo. Se deja de lado el cuerpo reduciendo todo lo 
real a lo fenomenológico puro, que es solamente una parte independiente del yo 
que es la conciencia, el yo puro —trascendental como Husserl sostiene ya desde 
el §30 de Ideas II— que es, por el hecho de estar referido a su propia corriente 
de vivencias, un yo espiritual6. Y es aquí cuando tiene lugar lo inevitable: la con-
fusión, o la imposibilidad de una delimitación de lo puro —trascendental— con 
lo empírico factico. La dificultad que se señala con este argumento ontológico 
estriba en que el análisis fenomenológico siempre requiere tomar en abstracto 
este yo puro de todo lo material y anímico. Por ello es inevitable las reducciones 
que propone la fenomenología, entre ellas la reducción del yo empírico, por 
ejemplo, a condición de hacer del método fenomenológico, precisamente, aná-
lisis esencias, descripción de la conciencia pura. 

El argumento ontológico

Según el argumento ontológico lo anímico real puede únicamente aparecer, 
manifestarse, como yo personal o como vida en el espíritu, siempre en ligazón 
con cuerpos, es decir, incrustado como parte constituyentemente fundamental 
del estrato más básico que es la naturaleza material, comprendida ésta siempre 
como un universo de cosas con propiedades y relaciones últimas que, tomadas 
en conjunto, delimitan un campo de substratos que con-forman un sistema 
típico regional que en este caso particular corresponde al «concepto de rea-
lidad formal-general y patentemente de la mayor importancia, a saber, el de 

6  Ideas II, §22, p. 133.



Jeison Andrés Suárez[242]

realidad sustancial»7. «El espíritu tiene un carácter corporal, encarnado: 
alma y cuerpo conforman una unidad indisociable, monádica. Unidad entre 
pensamiento y sensibilidad»8. Pero, ¿cómo es posible tal cosa? «que el cielo 
concediera a su única cosa que piensa este giro de la mente»9, en la cual el es-
píritu, el yo puro, ejecuta la localización e individuación espacio-temporal de 
sí mismo en la unidad universal de su propia vida como yo mundanizado, esto 
es, como sujeto anímico real o dicho más exactamente como un «ser psíquico 
idéntico que, vinculado realmente con el respectivo cuerpo humano o animal, 
compone el ser doble sustancial-real hombre o animal»10.

Gracias a este giro de la mente, como sujeto que se manifiesta y se ve a sí 
mismo en su propia corriente de estados anímicos o psíquicos como «1) la 
unidad de la persona; 2) como el sí mismo en cuanto la unidad constituida en 
mi como «yo», constituida en la experiencia de sí mismo, en la apercepción de 
sí mismo»11. Pues bien, ¿Qué es lo que descubre el yo cuando en la reflexión 
vuelve sobre sí mismo? 

Lo que logramos en esta vuelta abstractiva sobre sí dirigida hacia lo aními-
co, denominada toscamente como percepción interna, es el cogito en parejo 
con su yo acompañante, en otras palabras, un polo-yo actuante desde el cual 
se logra atisbar, como un fogonazo, lo que siempre se evade de la concreción 
fáctica temporal: el todo concreto de la vida, el fenómeno de la vida universal 
de conciencia «como eso en lo que el mundo como fenómeno tiene sentido 
de ser […] lugar donde se constituye y se despliega el mundo como sentido 
de ser»12. En esta vuelta sobre sí el yo que realiza el acto tiene una apercepción 
de sí mismo, una autoconciencia ciertamente, pero empírica. Es aquí en este 

7  Ideas II, §31, p. 164.
8  VARGAS, Julio. «Somos–como podríamos evitarlo (2014) funcionarios de la humanidad». En: 

Co-herencia, Vol 10 (20), p. 150.
9  «Great standing miracle! that Heaven assigned. Its only thinking thing this turn of mind». Cfr. 

Pope, A. An Essay on man, Epistle III.
10  Ideas II, §30, p. 159.
11  Ideas II, Anexo XII, §6, p. 403.
12  RICHIR, M. Les Études philosophiques, p.439.



[243]segunda sección. ciencias cognitivas 
La paradoja de la escisión del yo

punto donde el análisis nos pide proceder en abstracto en la descripción de 
este yo que vuelve sobre sí mismo, ya que por la preeminencia que Husserl le 
asigna a la región de lo espiritual tendrá que sostenerse un orden superior de 
esta autoconciencia donde las propiedades anímicas se manifiestan como uni-
dades que revelan propiedades personales o espirituales, tales como el carácter 
y las disposiciones intelectuales, el carácter emotivo y practico, habilidades, 
talentos, destrezas y las disposiciones en el comportamiento sensible y de la 
fantasía13. De esto podemos deducir no solo que todo sujeto autoconsciente es 
únicamente corriente de conciencia con su yo puro, sino que también es un 
sujeto que ha ejecutado una concreción en la forma del yo, del cogito, mediante 
actos de un sujeto —yo— que se va «configurando» en el transcurso y la suce-
sión del fluir autoconsciente como una unidad aperceptiva que en el primer 
estrato constitutivo de la realidad natural solo puede ser sujeto anímico —
alma— en nexo funcional de dependencia reciproca con su cuerpo real mate-
rial, y en estratos más altos como yo personal, constituido en el alma mediante 
la experiencia de sí mismo, o como yo espiritual que capta la esencialidad del 
mundo como rendimiento de una comunidad normal de yoes espirituales me-
diante «la aprehensión intracomprensiva»14, pero poniéndose él mismo como 
punto de referencia para tal comprensión, como sujeto que no solo es, sino que 
se apercibe a sí mismo como sujeto «que se refiere a todo lo espacio-temporal, 
pero él mismo no está en el tiempo y en el espacio»15. 

De esta manera, vemos como la abstracción del análisis pone siempre en 
juego por causa del argumento ontológico múltiples sentidos del yo que deli-
mitan regiones, órdenes o niveles de constitución; incluso la posibilidad misma 
de poder encontrar dentro de lo psíquico un paraíso de purezas y verdades. Es 
decir, en la vuelta sobre sí mismo, el yo además de verse como sujeto anímico, 
como sujeto-yo que es en sus actos, que vive en referencia intencional en liga-
zón con un cuerpo y que constantemente cambia según el contenido de esta 

13  Ideas II, §30, p. 160.
14  Ideas II, Anexo I, p. 358.
15  Ideas II, Anexo XII, §6, p. 402.



Jeison Andrés Suárez[244]

vida, puede rastrear —en el interior de la unidad de esta inmanencia psíquica 
y del yo que se exhibe con una vida anímica y personal, que se prolonga en el 
fluir mismo de la unidad de esta corriente de vivencias inmanentes— el estrato 
y el orden más superior en el que pueda «reconocer su último yo, que actúa 
en todo su hacer humano»16. Este último yo es un estrato al que se accede por 
medio de la reducción, precisamente, de la región de la naturaleza psíquica, 
por tanto, del sujeto anímico, de los actos y estados yoicos que se exhiben 
como propiedades anímicas, personales o espirituales mediante la experiencia 
originaria acreditante gracias a que está en una indisoluble ligazón con cuer-
pos materiales17. ¿Qué es lo que hay en este estrato? Se lo sabe, yo puro-es-
piritual con sus efectuaciones, yo singular como ego absoluto y único centro 
funcional de toda constitución. Pero entonces advienen las dificultades sobre 
todo cuando se afirma lo siguiente: «Yo en cuanto el hombre soy fragmento 
integrante del mundo circundante real del yo puro, que como centro de toda 
intencionalidad también ejecuta aquella con la que se constituye precisamente 
yo, el hombre y la personalidad»18. 

¿Cómo es la imbricación de lo uno con lo otro? ¿Por qué ha de mantenerse 
la escisión o la idea de estratos del yo como sujeto anímico, como persona y 
como yo puro-espiritual? Pese a toda dificultad de responder adecuadamente 
a esta pregunta cabe aclarar que la indicación más relevante de Husserl al tema 
de la persona y del yo personal se encuentra en la exposición de la noción de 
espíritu: de un yo que se comporta hacia su mundo circundante que logra 
revelar el sujeto de la intencionalidad y su motivación como «la ley de la vida 
espiritual»19. Husserl sostiene que la naturaleza se subordina a la persona. Para 
él, los sujetos no pueden disolverse o deshacerse en la naturaleza, ya que en-
tonces faltaría aquello que le da su sentido: «La naturaleza es un campo de 

16  Crisis, §54, p. 196.
17  Recuérdese que Husserl supone que «El cuerpo no es solamente en general una cosa, sino 

expresión del espíritu y ES A LA VEZ ORGANO DEL ESPÍRITU» (Ideas II, §21, p. 131).
18  Ideas II, §27, p. 146.
19  Ideas II, §27, p. 146.



[245]segunda sección. ciencias cognitivas 
La paradoja de la escisión del yo

relatividades omnímodas y puede serlo porque éstas siempre son relativamente 
a un absoluto, que porta por ello todas las relatividades: el espíritu»20. «Es-
píritu» es, entonces, aquel principio absoluto e irrelativo a partir del cual se 
entiende el mundo circundante: «la personalidad plena, yo-hombre, el yo 
tomo posición, el yo pienso, valoro, actúo, llevo a cabo obras, etc.»21. Me-
diante el concepto de «espíritu» se traza definitivamente la diferencia con la 
naturaleza: en esta última, la persona no es más que una χ22 una cifra, una 
medición, una determinación causal. En la esfera espiritual, en cambio, ella 
es subsuelo de vivencias mediante las cuales el sujeto se relaciona con otros 
sujetos y con las cosas. Pero este relacionarse con nos devuelve nuevamente 
al ámbito de los contrasentidos, en este caso el que tiene que ver con la pa-
radoja de la constitución intersubjetiva del mundo uno, precisamente de la 
unidad del orbe como un todo intermonádico que es el rendimiento de un 
conglomerado de unidades personales que mediante intracomprensión, em-
patía y varias cosas mucho más importantes que pertenecen al orden de las 
afecciones, fundan mediante entrelazamientos esenciales —espirituales— las 
personalidades de orden superior en su necesaria referencia a la materialidad 
objetiva de su respectivo mundo circundante. Este mundo circundante, aun 
cuando retrospectivamente refiera a rendimientos de un yo-sujeto personal, 
puede ampliarse infinitamente hasta constituirse, por ejemplo, como mundo 
del espíritu, «comunitariamente efectuado, que se constituye en actos espe-
cíficamente sociales, muy variados, cuyo sentido encierra caracteres comu-
nitarios»23. Aquí encontramos, por lo tanto, el problema de la constitución 
intersubjetiva e intermonádica del mundo en la comunidad del espíritu, cier-
tamente un problema que no queremos abordar. Sin embargo, esta aparente 
escisión del yo está en mutua dependencia con la constitución del mundo del 
espíritu a partir de la constitución de los particulares mundos circundantes de 

20  Ideas II, §64, p. 346.
21  Ideas II, §61, p. 328.
22  Ideas II, §64, p. 351.
23  Ideas II, Anexo X, 375, 376.



Jeison Andrés Suárez[246]

cada yo. Lo está gracias a qué «yo y mundo circundante pertenecen el uno al 
otro y son inseparables uno del otro»24. Acá son visibles capas o estratos del 
yo que tienen su injerencia particularmente modalizada con respecto a una 
típica regional que determina en un sentido categorial-lógico el aparecer y la 
exhibición de propiedades anímicas, personales o espirituales bajo un índice o 
una forma material que, incluso cuando solo se pueda exhibir como forma o 
categoría lógica en el aparecer escorzado y momentáneo de datos de sensación 
pasivamente localizados como unidades de sentido, es posible siempre captar-
la, en relación al yo, como polo-objeto, como objeto intencional, noema, como 
parte de la estructura y el sistema noemático del sentido de ser del mundo. Y 
todo esto al unísono, en el eterno presente viviente, acompañado siempre de 
sus respectivas paradojas, pues este sentido de ser del mundo no puede no 
tener lugar en esa vida del espíritu intercomunal que es la subjetividad tras-
cendental en la que ciertamente se da la exhibición de estados yoicos absolutos 
que remiten a vivencias reales y posibles de un yo —aduanero— que se hace 
presente y sale a la luz como yo ejecutante en el modo del cogito que es el modo 
reflexivo de la vuelta sobre si de la mirada, en ultimas como un yo que «ejerce 
una función actual viva» porque «se dirige en un rayo actual a lo objetivo»25. 
«Lo objetivo» que es inmanente o trascendente en cada caso siempre remite 
a los nexos de experiencia constituidos por una infinidad de estados yoicos o 
vivencias reales y posibles. 

Esto dicho en otros términos y en clave de una descripción mereológica 
que procede por estratos: en el nivel más originario del mundo, en el estrato 
más inferior lo que encontramos es naturaleza incluso de modo dóxico, esto es, 
naturaleza pre-teórica y ante-predicativa; un estrato fundamental que aparece 
perceptivamente de modo inmediato y, por tanto, fundamenta la percepción 
de lo mediato. En esta inmediatez cada yo enfrenta teórica, práctica o estima-
tivamente a su horizonte mundano-vital, a su respectivo y particular mundo 
circundante, percibiéndolo, viviéndolo con respecto a determinada actitud 

24  Ideas II, Anexo X, p. 378.
25  Ideas II, §22, p. 136.



[247]segunda sección. ciencias cognitivas 
La paradoja de la escisión del yo

temática y la aprehensión ordenada de datos de sensación que constituyen 
el sentido de su mundo, de un modo particular que siempre está sometido a 
circunstancias físico-espaciales como la perspectiva, la lejanía o la cercanía. 
Cada yo experimenta el mundo y vivencia datos de sensación de una manera 
única, en primera persona y de modo singular. Se supone, entonces, que cada 
quien tiene y le es posible acceder a su propia corriente de vivencias, actos y 
estados objetivos, hacia los cuales, el yo individuado o yo personal, aunque sea 
meramente como polo-yo, puede dirigir su mirada reflexiva y tener la unidad 
de la auto-apercepción yo. 

Husserl lo dice de la siguiente manera: 

En el nexo de las vivencias de conciencia del yo en cuanto nexo de daciones 
absolutas se manifiesta el yo absolutamente; en el flujo de su vida inmanen-
te, en la especie determinada de su vida inmanente, manifiesta su unidad 
personal empírica, su individualidad26. 

¿Qué es lo que esta cita dice? Que el yo es tanto «anímico real» como 
«puro trascendental»27. Así como el análisis de cada una de las funciones 
del alma remite por necesidad a la cuestión de la unidad del alma, de manera 
semejante, el análisis esencial de la corriente unitaria de las vivencias remite 
a la pregunta por la unidad del yo que en cada caso es de una manera real 
cuando el alma se la comprende siempre con respecto a síntomas fisiológi-
cos y en su entrelazamiento material con la realidad del propio cuerpo, y de 
una manera pura cuando tal unidad «precisamente no tiene su morada en la 
corporalidad»28, es una unidad que esencialmente se mantiene en la unidad 
de lo real. En esta unidad del yo anímico real es posible distinguir entre «yo 
empírico» con respecto a la unidad «yo-hombre, es decir, el yo que no sola-
mente se adjudica sus vivencias como sus estados psíquicos, sino que también 

26  Ideas II, Anexo X, p. 374.
27  Ideas II, §20, p. 128.
28  Ideas II, §20, p. 133.



Jeison Andrés Suárez[248]

designa sus contexturas corporales como las «suyas» y las incluye, por ende, en 
la esfera del yo»29. Entonces, a la dificultad de la constitución del mundo uno 
que supone la paradoja del todo y la parte, esto es, de cómo el sentido del uni-
verso del orbe es en la mónada, ha de añadirse la dificultad de la distinción de 
los niveles y las estructuras del yo y la correspondiente paradoja que se deriva 
cuando se cuestiona por la unidad que soporta todas las estructuras30, paradoja 
que a fin de cuentas echa de ver una patente ruptura del yo.

La escisión del yo

Ahora bien, la anulación de la paradoja supone mostrar que en sentido estricto 
las estructuras del yo son solo producto del análisis, es decir, establecer que 
no es cierto que hay algo así como dos yoes, sino todo lo contrario, que esta 
escisión es aparente y que en realidad solo hay un yo: una vez como yo que 
constituye sentido en cada momento de la esfera del eterno presente viviente 
siempre a la zaga, en la punta de la duración, y como escapándose a la reflexión 
a causa de «una legalidad esencial del yo puro»31 y otra vez como yo concreto 
mundanizado, cabe decir, empírico —como sujeto anímico y yo personal—. 
Pero en esta doble modalidad funcional del yo hay una dependencia, ya que 
el sentido de esa concreción y esa captación del yo fáctico proviene o es el 

29  Ideas II, §20, p. 128
30  Esta unidad es el yo mismo, por tanto, la cuestión por la unidad del yo apunta al esclarecimiento 

de su esencialidad, de su ser propio. Ser propio del yo puro que es fáctico-mundano en cada momento, 
en cada efectuación, en cada actividad de la esfera del yo. Yo puro que es hombre, encarnación del 
espíritu, concreción fáctica de la subjetividad trascendental. Ahora que la pregunta por la unidad es 
dificilísima de resolver. Tan difícil que la explicación de la constitución de unidades a partir de partes 
no independientes por necesidad de fundamentación lógica de estratos no resulta del todo feliz cuando 
se trata de explicar la esencialidad del yo — puro-espiritual —, el ser de eso real biestratificado que es el 
hombre. Esta dificultad la hace notar atinadísimamente Heidegger cuando afirma que: «cuando lo que 
está en cuestión es el ser del hombre, este ser no puede calcularse aditivamente partiendo de las formas 
de ser del cuerpo, el alma y el espíritu que, a su vez, tendría aun que ser determinadas. Incluso para una 
tentativa ontológica que procediese de esta manera, tendría que presuponerse una idea de ser de ese 
todo» (Heidegger, MARTIN: (1997) Ser y tiempo. Madrid, Trotta,1997, §10, p.73).

31  Ideas II, §29, p. 149.



[249]segunda sección. ciencias cognitivas 
La paradoja de la escisión del yo

rendimiento de una constitución de sentido que ha sido efectuada por el yo 
puro32 a cuya esencia le «pertenece la posibilidad de una captación ori-
ginaria de sí mismo, de una «percepción de si mismo»»33. Esta conciencia 
de sí tiene lugar sobre la base que provee la unidad de la corriente de con-
ciencia, y lo que capta el yo puro es un sí mismo concreto ciertamente, pero 
atrapado en la esfera retencional de lo ya vivido en cualquiera de los modos 
del cogito y esto siempre en su entrelazamiento con la realidad del cuerpo, 
con sus movimientos, habitualidades, sedimentaciones, habilidades, es decir, 
con todo el aparataje psicofísico. En esta captación de sí puede el yo saber que 
tiene cuerpo y que tiene alma. Alma y cuerpo como partes no independientes 
o «componentes íntimamente entretejidos y en cierta manera compenetrados, 
como componentes del todo, del «yo-hombre mismo»34. Alma y cuerpo como 
partes que a su vez delimitan dos regiones y que remiten esencialmente a la 
distinción entre naturaleza y espíritu. Partes que establecen una relación de 
dependencia, desde el cuerpo hacia al alma y viceversa, pero con una «venta-
ja» del alma con respecto al cuerpo por considerarse «como lo esencialmente 
determinante en el concepto de yo»: yo anímico, ante todo, pero también 
corporal. 

Nótese que por todas partes se supone siempre la paradoja que se deriva del 
argumento ontológico. El yo aparece ciertamente corporizado, mundanizado 
como una realidad psicofísica, pero yo puedo estar vuelto al sujeto-hombre 
y a la subjetividad en sus relaciones de sujeto, en sus nexos de motivación y 
mediante la «aprehensión realizadora» ejecutar un nuevo acto —de compre-
hensión— con respecto a sí mismo o a los otros de mi mundo circundante, y 
tener una captación de sí primero como sujeto-yo real en determinadas cir-
cunstancias de causalidad, inherentes a la naturaleza material, y seguidamente 
como sujeto puro que vive en la forma del cogito determinadas vivencias a 
propósito de tales circunstancias determinadas causalmente, es decir, como yo 

32  Cfr. Vargas, JULIO. «Somos —como podríamos evitarlo funcionarios de la humanidad—», 
2014, p. 154.

33  Ideas II, §23, p. 137.
34  Ideas II, §23, p. 129.



Jeison Andrés Suárez[250]

puro de la esfera del cogito que es absoluto e idéntico en su propia corriente 
de vivencias; puedo captarme a mí mismo como algo absolutamente idéntico 
«que se presenta y se ausenta y que ciertamente no se origina o desaparece»35. 
Es el yo puro que se capta en la reflexión, en esta vuelta de la mirada en la que 
al tiempo se capta la conciencia pura, aquella que exige una depuración y una 
purga de todo lo empírico porque es el lugar donde se constituye el mundo 
como orbe de sentido y validez. De esta conciencia pura se extrae el yo ínsito 
en ella, pero que no se manifiesta como tal, porque en sentido estricto nunca 
aparece porque es la punta del presente viviente y únicamente se da como 
un yo concreto, mundanizado en la efectuación de un yo pasado —yo sido 
o reflejo—. Estamos en los límites del orden del ser más originario cuando 
preguntamos por el modo de distinción y de encuentro del yo consigo, de la 
posibilidad de que el yo puro —ego trascendental— tenga acceso a sí mismo 
únicamente en la lejanía de la reflexión, como en la distancia de sí con respecto 
a sí y siempre bajo la vestimenta de la totalidad «fenómeno de mi mundo» o 
de la típica regional «fenómeno de mi mundo circundante», al que le es co-
rrelativo en cada caso particular su polo-yo empírico, fáctico, encarnado en la 
vivacidad del mundo, en sus particulares circunstancias, con sus habilidades, 
habitualidades y maneras de comportarse36:

Cada yo puro como sujeto idéntico de su conciencia pura es aprehensible 
como algo que tiene sus maneras determinadamente caracterizadas de com-
portarse hacia su mundo circundante, su determinado modo de dejarse mo-
tivar por él en maneras de comportamiento activas y pasivas; todo aquel que 
ha madurado se aprehende a sí mismo como persona37.

Entonces, del encuentro de sí consigo depende la aprehensión del yo como 
una unidad personal y espiritual. De esto se deduce que lo que llama Husserl 

35  deas II, Anexo X, p. 377.
36  Husserl también dice que estas habitualidades son pertenecientes al yo puro. La veracidad de 

esta afirmación debe rastrearse nuevamente a partir de la distinción entre dos yoes.
37  Ideas II, Anexo X, p. 378.



[251]segunda sección. ciencias cognitivas 
La paradoja de la escisión del yo

«sujeto personal desarrollado» es sujeto que deviene autoconsciente en la 
vuelta sobre sí: «el sí mismo como objeto es un producto constitutivo, una 
unidad aperceptiva»38. Pero esta captación apercepción de sí como unidad le 
es correlativa en parejo siempre la captación de otros sujetos que se aperci-
ben a sí mismos en el modo de la conciencia de sí como conciencia de otro39. 
Todos estos sujetos en esencia pueden establecer relaciones espirituales unos 
con otros de las que dependerían «las apercepciones del yo y tú, del nosotros 
que forma el fundamento»40 y la constitución intermonádica o intersubjetiva 
del mundo común, en sentido máximamente abstracto, mundo de la vida. Y 
comprobamos que esta escisión del yo con respecto a sí mismo que se exhibe 
en una paradoja es el supuesto fundamental e inamovible de la fenomenología, 
puesto que esta fragmentación del yo puede ser la clave para comprender que 
esta distancia no pertenece al orden de lo intencional —de lo lógico eidéti-
co—, sino de lo afectivo. A su vez permitiría este argumento comprender que 
esta biestratificación del yo en un nivel proto-originario es derivada de otra 
escisión en la cual un «proto»-yo está en aperturidad constante como un «en-
trecruce quiasmático con la trascendencia del otro. Es decir, que la distancia 
del yo consigo supone la distancia y el desfase que se da en las relaciones inter-
subjetivas que tienen lugar como un encuentro de lo uno con lo otro, entre la 
«corporeidad de carne externa (Aussenleiblichkeit) y la corporeidad de carne 
interna (Innenleiblichkeit)»41.

En este punto podemos notar con más claridad cómo la descripción de esta 
paradoja nos ha conducido a la exposición de una tesis que afirma que esta 
distancia de sí consigo es infranqueable y esto por la sencilla razón de que todo 
acto de reflexión siempre supone una base de facticidad típicamente pre-dada 

38  Ideas II, Anexo XII, p. 403.
39  Cfr. «La conciencia de sí como conciencia de otro» en SUÁREZ, Jeison. (2013). «Observaciones 

sobre la pre-donación del mundo de la vida y su constitución. Las síntesis perceptivas y su implicación 
con la teoría de todos y partes», Anuario Colombiano de Fenomenología, Vol. VII, 2013, p.21.

40  Ideas II, Anexo XII, p. 404.
41  Richir, M. Méditations phénoménologiques. Phénoménologie et phénomenologie du langage. 

Grenoble, Jérome Million, 1992, p. 36



Jeison Andrés Suárez[252]

como la unidad de las efectuaciones de un yo ejecutante. Es decir, que el yo solo 
tiene conciencia de sí en la distancia con respecto a sí y mediante un yo empí-
rico. Esto nos lleva a cuestionar por el sentido estricto y la funcionalidad de la 
reducción, pues aunque se sostenga con toda radicalidad que se debe «reducir 
el yo humano natural, y, ciertamente, el mío, al trascendental»42, ello no impide 
que se realice lo inevitable: el recubrimiento, superposición o confusión entre lo 
psicológico y lo trascendental, como un modo de anular la brecha. 

Para finalizar, en esta última parte quiero presentar el sentido general de 
la crítica que hace Richir de esta paradoja cuando afirma que esta duplicidad 
psíquico-trascendental que se supone en la vida de conciencia conlleva a la 
suposición de una escisión en el yo. pues ciertamente: 

Tengo sin embargo (esta vida universal) dos veces, cada vez con su yo. Es de 
una doble manera como soy, una vez como yo trascendental, teniendo cons-
cientemente el mundo como fenómeno, constituyendo de modo trascenden-
tal […] y otra vez, como yo y la vida de conciencia en el fenómeno, como en 
uno con el cuerpo viviente en el interior de la objetivación del mundo43. 

Lo que reclama Richir es que si de lo que se trata es de dar cuenta del esta-
tuto del fenómeno —el sentido de ser del mundo—, según el procedimiento 
husserliano, es decir, mediante la distinción y suposición torpe y arriesgada 
de una dualidad en la vida universal de la conciencia; además, de una reduc-
ción de una a la otra, nos toparemos indefectiblemente con una paradoja que 
se presenta cuando se plantea el problema del psicologismo trascendental. 
Hay psicologismo trascendental cuando el yo trascendental, o la inmanencia 
trascendental, se recubre —deckt-sich— con el yo mundanizado o inmanen-
cia psíquica, un yo objetivado y prendido en el fenómeno de mundo rendido 
por el yo puro-trascendental. En otras palabras, el psicologismo trascendental 
surge de la confusión de lo fenomenológico trascendental con lo psicológico: 

42  HUSSERL, Edmund. Las conferencias de parís. México, UNAM, 2009, L I, p. 11.
43  RICHIR, Marc. Les Études philosophiques, p. 440



[253]segunda sección. ciencias cognitivas 
La paradoja de la escisión del yo

«proviene de una ilusión trascendental fenomenológica»44. Hay ilusión porque 
la concreción del fenómeno de mundo en la inmanencia trascendental, esto 
es, la concreción —Sachlichkeit— del fenómeno en cuanto sentido de ser del 
mundo, requiere siempre de la base que provee la esfera propia de lo psicológi-
co, una base que a causa del régimen de la epojé es siempre un momento o una 
parte abstracta de la concreción plena del fenómeno de mundo que lleva a cabo 
un yo puro que constituye de modo trascendental. Esto parece querer decir 
que, aún en el régimen de la epojé, debe suponerse lo siguiente: por un lado, la 
dualidad de la vida de conciencia universal —inmanencia trascendental/psí-
quica— y la escisión del yo; por el otro, «la plena congruencia de la subjetivi-
dad trascendental absolutamente concreta con el yo psíquico humano»45. Aquí 
ya tenemos un esbozo de la paradoja de la identidad en unidad que debe supo-
ner la biestratificacion del yo. Si ha de suponerse una «plena congruencia» es a 
condición de que haya necesariamente identidad con respecto a los contenidos 
de sentido de aquello que está escindido. Por lo tanto, arremete Richir: «si 
hay identidad absoluta en los contenidos de sentido, la subjetividad trascen-
dental y la subjetividad psicológica serían indiscernibles»46. Esto quiere decir, 
que nada de lo que tanto necesita la fenomenología se lograría con la reduc-
ción. Si suponemos la reducción del yo psíquico humano, entonces, ¿Cómo 
es la transición hacia el yo trascendental? ¿Cómo es el recubrimiento que allí 
tiene lugar? ¿Cómo puede corresponderse o coincidir el yo trascendental y la 
concreción fenomenológica con la concreción abstracta psíquica? Esperamos 
abordar estas preguntas en otro texto.

44  Ibid., p.433.
45  Ibid., p.444.
46  Ibid., p. 444.



[254]

Bibliografía

heidegger, Martin. Ser y tiempo. Madrid, Trotta 1997.
husserl, Edmund. Experience and judgment. Investigations in a genealogy of logic. 

London, Routledge & Kegan Paul, 1973. 
Husserl, Edmund. Investigaciones para la fenomenología y teoría del conocimiento. 

Investigación primera, Madrid, Alianza, 1982.
Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. 

Barcelona, Crítica, 1991.
Husserl, Edmund. Analyses concerning passive and active Synthesis. Lectures on trans-

cendental logic. Boston, Kluwer Academic Publisher, 2001. 
Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenome-

nológica. Libro segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución, 
Trad. Antonio Zirión, México, unam, fce, 2005. (Citado como Ideas II). 

Husserl, Edmund. Introduction to logic and theory of knowledge. Lectures 1906. 
Dordrecht, Springer, 2008.

Husserl, Edmund. Las conferencias de parís. México, unam, 2009.
Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenome-

nológica. Libro primero: Introducción general a la fenomenología pura, Trad. 
Antonio Zirión, México, unam, fce, 2013 (Citado como Ideas I).

maldiney, Henry. «De la transpassibilité», Penser l’homme et la folie. Grenoble, Marie-
Claude Carrara et Jérôme Million, 2007.

richir, Marc. Méditations phénoménologiques. Phénoménologie et phénomenologie du 
langage. Grenoble, Jérome Million, 1992. 



[255]segunda sección. ciencias cognitivas 
La paradoja de la escisión del yo

richir, Marc. En : Les Études philosophiques, N° 4, 1998, pp. 435-449.
sanchez, Ricardo. Estromatologéa. Teoría de los niveles fenomenológicos. Madrid, 

Brumaria, 2014.
sànchez, Ricardo. «Campo intencional y campo kinestésico como campo dual». En: 

Eikasia N°64, 2015, pp. 9-22.
suárez, Jeison. «Síntesis pasiva y presente viviente». En: Anuario Colombiano de 

Fenomenología, IX, 2017, pp. 81-92.
suárez, Jeison. «Cómo es eso de ser DT,» El hombre de las tres cervezas, caso clíni-

co DT. Editorial, Universidad Libre, 2015. pp. 95-102.
suárez, Jeison. «El subsuelo anímico y la emergencia de la persona». En: Apeiron. 

Estudios de filosofía. (3), 2015, pp. 251-266. 
suárez, Jeison. «Las dos caras de la ira en la Ilíada». En: Légein, (16), 2013, pp. 7-26. 
suárez, Jeison. «Observaciones sobre la pre-donación del mundo de la vida y su cons-

titución. Las síntesis perceptivas y su implicación con la teoría de todos y partes». 
En: Anuario Colombiano de Fenomenología,. VII, 2013, pp.253-272. 

vargas, Julio. «Somos —como podríamos evitarlo— funcionarios de la humanidad». 
En: Co-herencia, 10 (20), pp.141-162. 

walton, Roberto. «World-experience, world-representation, and the world as an 
idea». En: Husserl Studies, 14, 1997, pp. 1-20.

walton, Roberto. «Instintos, generatividad y tensión en la fenomenología de Husserl». 
En: Naturaleza Humana, 4(2), 2002, p. 282.

walton, Roberto. «On the manifold senses of horizonedness». En: Husserl Studies, 19, 
2003, pp. 1-24. 

walton, Roberto.Tópica de la horizonticidad. Niveles y dimensiones del análisis inten-
cional. Universidad de Buenos Aires, 2005.

walton, Roberto. «Reducción fenomenológica y figuras de la excedencia». En: 
Tópicos, 16, 2008, pp. 169-187. 

walton, Roberto. «Edmund Husserl, Die Lebenswelt. Auslegungen der vorgegebenen 
Welt und ihrer Konstitution».En: Husserl Studies, 26 (3), 2010, 205-224.

walton, Roberto. «Levels and figures in phenomenological analysis». En: The Southern 
Journal of Philosophy, 50(2), 2012, pp. 285-294. 

walton, Roberto. Intencionalidad y horizonticidad. Bogotá, Aula de Humanidades, 
2015. 





Tercera sección
Fenomenología y formación





[259]

Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva: 
cuerpo, percepción y formación*1

Between the active synthesis and the passive synthesis: 
body, perception and Bildung

Juan Manuel Carreño Cardozo**2

Universidad Pedagógica Nacional

*  Escrito presentado como relatoría del Seminario: Pasividad y formación en Ideas II de Edmund 
Husserl, del Doctorado en Educación (Universidad Pedagógica Nacional) semestre I de 2016. Producto 
del proyecto de investigación FEF- 440-16 «Cuerpo y disfrute en la fenomenología de Husserl» vigencia 
2016-financiado por el Centro de Investigaciones de la Universidad Pedagógica Nacional.

**  Correo electrónico: juanmacc@yahoo.com

Resumen: La pregunta que orienta este 
artículo es: ¿cómo se vincula la actividad 
con la pasividad?, de esta relación se quiere 
cuestionar: ¿cómo se dirigen aspectos de 
la actividad a la pasividad?, ¿es la percep-
ción —o la sensación—límite de relación 
—percibido-expresado— entre actividad y 
pasividad?, ¿cómo se relaciona la voluntad 
y la sensibilidad con la actividad como con-
dición de la formación? Para describir estas 
relaciones se presenta: 1. una comprensión 
del cuerpo en Merleau-Ponty a partir de la 
percepción como lugar de convergencia entre 
actividad y pasividad; 2. Las interacciones 
entre pasividad y actividad; 3. La posible 
relación entre formación y síntesis activa —
voluntad y sensibilidad en la formación—. 
Si bien el ejemplo de manejar bicicleta es 
limitado, ya que muchas de las actuaciones 
son de naturaleza distinta —como ser justo, 
amar, vagar— se recurrirá a este en algunos 
apartes para facilitar la comprensión de las 
relaciones propuestas.

Palabras clave: cuerpo, percepción, feno-
menología, formación, actividad y pasividad.

Abstract: The question that guides 
this article is: how does the activity relate 
with the passivity? Based on this relation, 
the questions are how are aspects of activ-
ity become passivity? Is the perception the 
limit relation between activity and passiv-
ity? How are will and sensitivity related to 
the activity as the condition of formation? 
To describe this relation, the article is di-
vided into three moments. The first one, a 
comprehension about the body from Mer-
leau-Ponty, it is based on perception as a 
point of convergence between activity and 
passivity. The second one is the interaction 
between passivity and activity. The possible 
relationship between training and active 
synthesis - will and sensitivity in training 
-.Although the example of riding a bicycle 
is limited, because actions are of a different 
nature - such as fairness, love, wandering - 
this will be used in some sections to facili-
tate understanding of the relation proposed.

Keywords: body, perception, phenome-
nology, training, activity and passivity.



Juan Manuel Carreño Cardozo[260]

La tesis de este artículo es que la «acción» de la actividad es la manifes-
tación del yo pienso -yo puedo. El yo puedo es la motivación corporal, 
es decir, el ser comprendido como cuerpo. La formación —que está en 

síntesis pasiva— aparece en este trasfondo solo por la síntesis activa. Entonces, 
hay una correlación actividad-pasividad en la formación, que puede ser des-
crita a partir de dos índices: voluntad, en tanto implica orientaciones del yo 
pienso; y sensibilidad que se encuentra en el nivel inferior de la constitución1.

Por ejemplo, si manejo una bicicleta, en pasividad está el saber propiamen-
te dicho: la funcionalidad de los pedales con las fuerzas correctas para girar 
el plato; la lógica de las fuerzas mecánicas que permiten el avance del aparato 
a través de piñones, cadenas y ruedas; el equilibrio conseguido por hábito de 
manejo de la fuerza cinética; la habilidad para girar cediendo algo del peso 
corporal a un lado, con la justa compensación de un poco de giro del timón; el 
lugar de los frenos y la sensibilidad ante su aplicación; entre otros muchos pro-
cesos. En actividad está la conciencia del camino del día particular; el relieve 
que por sus características debo enfocar para evadir: baches, huecos, bolardos 
del camino; la interacción de la velocidad en los momentos claves para no 
chocar; la hora de llegada si voy a una cita; etcétera. La pasividad —saber ma-
nejar bicicleta— se expresa en la actividad —manejar bicicleta—, y la actividad 
depende de lo sedimentado pasivamente —no es posible manejar bicicleta sin 
saberla manejar—. La pregunta que orienta este artículo es: ¿cómo se vincula 
la actividad con la pasividad?, de esta relación se quiere cuestionar: ¿cómo se 
dirigen aspectos de la actividad a la pasividad?, ¿es la percepción —o la sen-
sación— límite de relación —percibido-expresado— entre actividad y pasivi-
dad?, ¿cómo se relaciona la voluntad y la sensibilidad con la actividad como 
condición de la formación? 

Para describir estas relaciones se presenta: 1. una comprensión del cuerpo 
en Merleau-Ponty a partir de la percepción como lugar de convergencia entre 

1  También se puede considerar un yo disfruto fundamentado en una contemplación primaria, 
motivada por el gozo, que no es solamente posibilidad inmediata vinculada a la sensación placentera, 
sino relacionada con perspectivas de autotelismo y auto determinación de libertades. Sin embargo, esta 
categoría no se desarrollará en este escrito.



[261]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

actividad y pasividad; 2. Las interacciones entre pasividad y actividad; 3. La 
posible relación entre formación y síntesis activa —voluntad y sensibilidad en 
la formación—. Si bien el ejemplo de manejar bicicleta es limitado, ya que 
muchas de las actuaciones son de naturaleza distinta —como ser justo, amar, 
vagar— se recurrirá a este en algunos apartes para facilitar la comprensión de 
las relaciones propuestas.

El cuerpo y la percepción

Comprender el proceso de síntesis activa y pasiva sin comprender el 
cuerpo como órgano perceptor y percibido de y con el mundo puede llevar 
al juicio superficial de entender estos procesos como actos objetivos–lógicos, 
polarizados y sobrepuestos. De esta forma, se igualaría la pasividad a determi-
nación, objetividad, verdad, universalidad; y actividad a voluntad, atención, 
indeterminación, subjetividad, relatividad y particularidad. Esta pareciera 
ser la continuación de dualismos que la fenomenología ha enfrentado. Mer-
leau-Ponty propone una continuación del estudio de Husserl sobre el cuerpo 
como objeto y órgano de la consciencia, y llega a delimitar la percepción como 
eje por el cual se constituye el conocimiento del mundo. De esta manera, para 
comprender esta relación entre la síntesis pasiva y la síntesis activa se revisan 
los postulados de Husserl y los desarrollos de Merleau-Ponty con respecto al 
cuerpo y la experiencia perceptiva.

Para Husserl, el cuerpo es la extensión. En principio, toda cosa de la natu-
raleza tiene extensión, fijada en un tiempo objetivo. Le corresponde por ello 
una duración y una nota real que no se altera. Su extensión le hace móvil. El 
modo de extensión del cuerpo material es distinto de la cosa animal. En la 
segunda no se trata sólo de la extensión. La naturaleza animal es espiritual —
con extensión y algo que no es extensión—2. Ahora, la cosa está referida a su 
extensión, tiene corporeidad espacial. Esta extensión no es fragmento espacial, 

2  Ideas II, §13, p.58.



Juan Manuel Carreño Cardozo[262]

sino que es más bien un cuerpo. Fragmentación de la extensión de la cosa es 
fragmentación de la cosa. Es en sí misma su extensión —su cuerpo—. Cuerpo 
es un llenado de su extensión. Las cualidades de este cuerpo son variables co-
rrespondientes a su nota esencial. La extensión corpórea es una forma esen-
cial de sus propiedades reales3. Sabemos que cosas, animales y hombres tienen 
cuerpos materiales con extensión espacial. Sin embargo, hombres y animales 
no son solo la extensión, ya que no son fragmentables, sino que localizables.

La extensión implica sustancia. Husserl sugiere analizar fenomenológica-
mente la percepción como la operación que permite determinar la dación de 
cosas, que junto con la presunción de las cosas dan como resultado la idea de 
cosa. La aprehensión percibida no implica la representación de la esencia de 
las cosas. La esencia comprende un esquema sensible, armazón llenado con 
la extensión de la cosa. Cuerpo implica la cualificación percibida, pero el fan-
tasma también lo es, sin necesidad de los componentes de la materialidad. Lo 
percibido sensiblemente es una parte, pero las cosas no son solo lo percibido, 
sino que también lo imaginado4. 

Para Merleau-Ponty, la fenomenología describe la experiencia del cuerpo 
desde su facticidad. Para esto, retomando la propuesta husserliana de volver a 
las cosas mismas, comprende un mundo que existe, y que, precisamente, está 
antes de las determinaciones científicas —abstractas—. El mundo es «medio 
natural y el campo de todos mis pensamientos y de todas mis percepciones 
explícitas»5. A la vez, el mundo es lo que yo percibo de él. Así, la fenomeno-
logía no es objetividad —realismo— ni subjetividad —idealismo— absolutas: 
el estudio del fenómeno implica un puente que privilegia lo fáctico y descri-
be los modos de aparecencia para el sujeto. Percepción, en este sentido, es el 
momento de constitución del mundo que es fáctico. Se juega la percepción en 
una experiencia actual, vívida en el mundo; o, como utiliza Merleau-Ponty de 
Heidegger, la percepción se juega en una experiencia de ser-en-el-mundo. El 

3  Ibid.
4  Ideas II, §18, p.90.
5  MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenología de la percepción. Barcelona, Península, 

1945/1975, p.10.



[263]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

mundo que analiza la fenomenología no es el mundo que está ahí, indistinto 
del sujeto, sino el mundo que está ahí existente de un modo para su constitu-
ción en la consciencia del sujeto. Desde este cuerpo, órgano de la percepción, 
la actividad se manifiesta como presencia —no necesariamente consciencia— 
del cuerpo —yo mismo— en un presente y un habitar concreto en el mundo. 
Afirma Husserl que: 

El cuerpo es, ante todo, el medio de toda percepción; es el órgano de la per-
cepción; concurre necesariamente en toda percepción/ En el ver, el ojo está 
dirigido a lo visto y pasa corriendo sobre las esquinas, las superficies, etc. 
Al palpar, la mano se desliza sobre los objetos. Moviéndome, acerco el oído 
para escuchar. La aprehensión perceptiva presupone contenidos de sensa-
ción que desempeñan su necesario papel para la constitución de los esque-
mas y por ende de las apariciones de las cosas reales mismas6. 

De esta forma, el cuerpo concurre a toda percepción y la percepción es lo 
que concurre entre cuerpo y objetos. Desarrollando las Ideas de Husserl, para 
Merleau-Ponty, la percepción necesita un marco que lo diferencie de otras 
nociones, sobre todo para, en ejercicio fenomenológico, distanciar los prejui-
cios que no permitan el análisis sobre la constitución del mundo percibido. En 
especial, este autor refiere a los prejuicios construidos por el empirismo y el 
intelectualismo. Sobre el primero, más que negarlo, lo actualiza en formas que 
faciliten la observación del hecho fáctico al descartar la orientación de cons-
trucción de leyes universales. El segundo, le permite reconocer la importancia 
de la filosofía trascendental, que vista fenomenológicamente es descripción de 
los actos de consciencia —la constitución—.

Sensación, asociación, atención y juicio son las nociones que, por su prejui-
cio, no deben confundirse con percepción. En especial, sensación no es acto 
anterior a la percepción ni cualidades anteriores a la percepción o la tematiza-
ción. La sensación solo se conoce por un idealismo del sentir, el ver, el tocar. 

6  Ideas II, §18, p.88.



Juan Manuel Carreño Cardozo[264]

De forma similar, la percepción no es suma de sensaciones evocadas que se 
remiten a actuales: en el fenómeno mismo se percibe un conjunto con unidad 
de sentido. En estas nociones se comprende un mundo que no es sin cuerpo 
—o cuerpos—; pero, de igual manera, el cuerpo que no es sin constituir el 
mundo —aparte que el cuerpo es también objeto en el mundo—.

Merleau-Ponty considera que el estudio del cuerpo debe superar el objeti-
vismo. Igualmente, ningún objeto puede ser visto desde todos sus lados, ale-
jado o rodeado para constituirse como lo que es. Siempre los objetos se dan 
en perspectivas que no se agotan. Los objetos, entonces, siempre son Ideas del 
objeto. El cuerpo, siempre es idea del cuerpo. Sin embargo, su constitución es 
fenomenológicamente vista como lo habitado. Hay consciencia de sí que no 
es distinta de la consciencia de cuerpo. Entonces, la realidad del cuerpo vista 
desde la fisiología —la clásica al menos— que muestra redes y conexiones eléc-
tricas entre un sistema nervioso periférico y central, muestra una realidad que 
parece más válida, pero que no se acerca a la realidad vivida–existente para la 
consciencia. El fenomenólogo francés, a través de los ejemplos de alteraciones 
orgánicas —el miembro fantasma para este caso— demuestra posibles invali-
daciones de esta verdad planteada por el empirismo.

El cuerpo para Merleau-Ponty no es objeto, ya que está permanentemen-
te conmigo, está siempre bajo el mismo ángulo, más exactamente soy cuerpo. 
Este es «medio» de relación con el mundo, pero no un instrumento, sino el yo 
mismo que percibe: por eso «tener» cuerpo solo se da en el lenguaje como un 
hábito lingüístico: puedo decir que tengo manos, pero jamás afirmo que mi 
mano toca algo, sino que soy yo el que toco. Similar ejemplo cita Merleau-Pon-
ty del dolor en el pie7. Ahora, el cuerpo lo delimito por fronteras que hacen 
un solo conjunto yo. A este conjunto el autor lo llama el esquema corpóreo. 
Sin embargo, la consciencia de la ubicación no ocurre en simultáneo por cada 
punto de mi cuerpo percibido, sino que ocurre una carga de consciencia de 
ese esquema corpóreo por una espacialidad de situación, en la que mi cons-
ciencia se acentúa sin perder el horizonte de posición, magnitud o situación. 

7  MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenología de la percepción, p.111.



[265]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

Con esto demuestra Merleau-Ponty que «No es nunca nuestro cuerpo objetivo 
lo que movemos, sino nuestro cuerpo fenomenal»8. Además, el movimiento, 
integrado como acto en la motricidad, es muestra del yo puedo que dirige la 
consciencia9. Este yo puedo no solamente expresa coordinación entre partes 
y funciones, sino un acto/posibilidad de síntesis de sí mismo —del cuerpo—. 
Esta síntesis no ocurre por consecuencia de leyes, sino por actos conjuntos en 
el que la consciencia se dirige.

Se tiene, entonces, un cuerpo que no es objeto, aunque es algo en el mundo, 
que es con todas sus acciones y capacidades de síntesis. El cuerpo es el órgano 
de relación —percepción—acción— y del sí —la consciencia— con el mundo. 
La percepción, o mejor, la experiencia perceptiva, es el conjunto de relaciones 
psicológicas, físicas, afectivas y cognoscitivas que existen y forman un tejido 
cuya intención es la comunicación del sí con el mundo. El cuerpo es órgano de 
la percepción en tanto es conjunto que hace unidad la multiplicidad de sensa-
ciones, datos, posiciones, etc:

Por eso es verdad decir que la cosa se constituye en un flujo de apariencias 
subjetivas. Y sin embargo, yo no la constituía actualmente; eso es, yo no 
pro-ponía, activamente y por medio de una inspección del espíritu, las rela-
ciones de todos los perfiles sensoriales entre ellos y mis aparatos sensoriales. 
Es lo que expresamos al decir que percibo con mi cuerpo10.

Entonces, la percepción, para Merleau-Ponty, es el flujo de las aparecencias 
hecho unidad desde sí al mundo y de sí hacia el mundo. De varias formas, la 
percepción es la constitución de la unidad a través del mismo cuerpo. Esta 
constitución de la unidad es una característica específica del cuerpo tam-
bién como unidad. Husserl al respecto dice que: «El cuerpo es una unidad 
de la experiencia, y en el sentido de esta unidad radica el ser índice para una 

8  Ibid., p.123.
9  Ibid., pp.156-157.
10  Ibid., p.340.



Juan Manuel Carreño Cardozo[266]

multiplicidad de experiencias posibles en las cuales el cuerpo puede venir a 
darse en formas siempre nuevas»11. Esta afirmación del cuerpo como unidad, 
trasciende las sensaciones y las experiencias. Husserl presenta el cuerpo como 
lugar de lo material y lo espiritual: 

La experiencia enseña que la espiritualidad real está enlazada con cuerpos 
materiales y no acaso con meros fantasmas espaciales subjetivos o intersub-
jetivos (puros esquemas espaciales), y siguiendo esa experiencia, para noso-
tros cuerpo material y alma se conciertan necesariamente en la idea de un 
hombre real12.

Este aspecto es relevante para diferenciar definitivamente el cuerpo de las 
cosas: es cosa animada, cuyo contenido expresa y percibe con respecto a esa 
unidad material-espiritual. Parte de esta no objetualidad es descrita por Hus-
serl con las ubiestesias, como característica especial que organiza las sensacio-
nes por la ubicación respecto a su esqueleto corpóreo. Los rasgos de este objeto 
cuerpo están dispuestos por esa unidad, ya que «el cuerpo no es solamente en 
general una cosa, sino expresión del espíritu, y es a la vez órgano del espíritu»13.

En el ejemplo inicial —el de montar bicicleta— se cuentan con las siguien-
tes caracteristicas: un objeto cuerpo —cosa material animal cuerpo— que 
maneja otro objeto bicicleta —mera cosa material—. Cuerpo material, espiri-
tual, animado, autónomo y que percibe y otro cuerpo que no siente, a saber, la 
bicicleta, la cual es dirigida y manipulada. El cuerpo hace unidad lo fisiológico 
—para mover la máquina— y la espiritualidad —yo puedo— que le motiva 
moverla. A su vez, la percepción hace unidad toda información sensible de 
peso, color, textura y también datos de posición corporal, tensiones muscula-
res, ubicaciones espaciales de brazos, piernas, tórax, etc. en el acto de manejar 
bicicleta que debe constituir el objeto bicicleta y las acciones de relación del 

11  Ideas II, §15, p.70.
12  Ideas II, §15, p.130.
13  Ideas II, §21, p.131.



[267]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

cuerpo con la misma. Ahora, comprendiendo el cuerpo como órgano de la 
percepción y ésta como unidad de las experiencias —sensación–expresión—, 
es necesario ampliar la relación que puede existir entre pasividad y actividad a 
partir de la percepción. 

Pasividad y actividad

Según Merleau-Ponty: «La unión del alma y del cuerpo no viene sellada por 
un decreto arbitrario entre dos términos exteriores: uno, el objeto, el otro, el 
sujeto. Esta unión se consuma a cada instante en el movimiento de la exis-
tencia»14. Así, sin intentar superar el dualismo cartesiano, el autor describe 
en la existencia, la vivencia unificada del ser como cuerpo. Esta existencia se 
sintetiza en la corriente de experiencias, que no es más que el fenómeno des-
crito antes como «experiencia perceptiva». Cuerpo y espíritu no son realidades, 
sino expresiones de relación de la consciencia con el mundo. De esta forma, 
pasividad y actividad no deben representar una nueva concepción de obje-
to-sujeto. Por el contrario, son el replanteamiento de vínculos fenomenales 
en la constitución del mundo por parte del sujeto. Por lo tanto, el cuerpo tiene 
una dimensión pasiva. Para el autor:

En cuanto es portadora de «órganos de los sentidos», la existencia corpó-
rea no se apoya jamás en sí misma, siempre está trabajada por un no-ser 
activo, continuamente me hace la proposición de vivir, y el tiempo natu-
ral, en cada instante que llega, dibuja sin cesar la forma vacía del verdadero 
acontecimiento15. 

Para Merleau-Ponty, hablando del juicio según Descartes, afirma que: 
«El «juicio natural» no es otra cosa que el fenómeno de la pasividad. Siempre 

14  MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenología de la percepción, p.107.
15  Ibid., p.182.



Juan Manuel Carreño Cardozo[268]

pertenecerá a la percepción el conocer la percepción»16. Esto indica, por un 
lado, la propuesta de pasividad como inscrita en el hecho, lo existente. Por otro 
lado, describe que el juicio natural sobre la percepción es la percepción misma. 
La reflexión sobre la percepción no cambia el hecho mismo de la percepción. 
Igualmente Merleau-Ponty ejemplifica la caricia, la cual ya está comprendi-
da corporalmente «antes de que el filósofo defina su significado intelectual»17. 
La pasividad, así vista, es todo hecho existente en el mundo, constituido por 
el sujeto como hecho ya existente. Además, cuando el autor menciona que 
«con el problema del sentir redescubrimos el de la asociación y la pasividad»18 
indica que el sentir —no como quale puro— se orienta por asociación entre 
pasividad y espontaneidad, vínculo que no ocurre solamente por actividad. En-
tonces, Merleau-Ponty presenta ya una relación permanente entre actividad 
y pasividad en un plano de la revaluación de prejuicios sobre el proceso de la 
percepción. Ésta no ocurre por momentos o micromomentos secuenciales, ni 
tienen una dirección de estímulos eléctricos —como lo dice el empirismo—. 
Todo este prejuicio, adicionalmente centra la percepción como una situación 
o acto interno del sujeto. Fenomenológicamente, la percepción es correlato del 
sí y el mundo. Por esta razón afirma Merleau-Ponty lo siguiente:

Una síntesis pasiva es contradictoria si la síntesis es composición, y si la 
pasividad consiste en recibir una multiplicidad en lugar de componerla. 
Queríamos decir, al hablar de síntesis pasiva, que lo múltiple lo penetra-
mos nosotros y que, no obstante, no somos nosotros quienes efectuamos su 
síntesis19.

De este modo, la síntesis pasiva ocurre con el sujeto, pero dependiente de un 
tiempo que no es decisivo de aquél. De alguna forma se hace interdependiente 

16  Ibid., p.64.
17  Ibid., p.203.
18  Ibid., p.73.
19  Ibid., p.434.



[269]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

como acto universalizante de síntesis que supera las actividades perceptivas 
de cada sujeto. La pasividad es constitutiva, pero no igual que las síntesis de la 
percepción activa; se trata más bien de una forma de constitución que antece-
de, como un escenario en el que ya habita la consciencia:

Lo que se llama la pasividad no es la recepción por parte nuestra de una rea-
lidad ajena o la acción causal del exterior en nosotros: es un investir, un ser 
en situación, ante el cual no existimos, que perpetuamente recomenzamos y 
que es constitutivo de nosotros mismos20. 

El fenómeno estudiado que equilibra este escenario de pasividad y activi-
dad se presenta como una sola vivencia en la que conviven en tiempo presente. 
Esta relación paralela, simultanea, permite afirmar al autor francés que: «No 
somos, de una manera incomprensible, una actividad unida a una pasividad, 
un automatismo más una voluntad, una percepción más un juicio, sino del 
todo activos y del todo pasivos, porque somos el surgir del tiempo»21. En el 
ejemplo del autor, el sentir permite trasladar lo pasivo y lo activo de formas 
complejas: «Cuando toco mi mano derecha con mi mano izquierda, el objeto 
mano derecha tiene esta singular propiedad de también sentir. Acabamos de 
ver que nunca ambas manos son al mismo tiempo, una respecto de la otra, 
tocadas y tocantes»22. Mi mano tocante es activa, mi mano tocada es pasiva en 
tanto «idea» de mano tocada que le permite poder ser tal. Si fijo mi atención en 
la anterior mano tocada, se activa mi mano tocante. Sin embargo, la actividad 
que fluye en la alternación de mi atención no es exactamente alternación entre 
pasividad y actividad, ya que la idea —o conjunto de sentires, representacio-
nes, Ideas— de mano tocada permanece como «fuera de» las manos, aunque 
su «idea» se orienta a las mismas. 

20  Ibid., p.435.
21  Ibid.
22  Ibid., p.110.



Juan Manuel Carreño Cardozo[270]

En tanto pasividad es como conjunción de lo universal y lo particular; en 
cambio, la actividad implica cada acción que intenciona la percepción de algo. 
No es la atención, ya que, como afirma el autor: «La atención no es ni una aso-
ciación de imágenes, ni un retorno hacia sí de un pensamiento que ya es maes-
tro de sus objetos, sino la constitución activa de un objeto nuevo que explicita 
y tematiza lo que hasta entonces solamente se ofrecía a título de horizonte 
indeterminado»23. Entonces, la atención es dirección de voluntad. Sin embar-
go, lo no direccionado por la voluntad también se percibe, como el fondo de la 
figura, el marco visual que no es el objeto central de la visión. 

Modos de la síntesis activa

Para comprender los procesos de síntesis activa es pertinente describir la 
constitución general del mundo y las cosas. Para Husserl, el mundo y las cosas 
son condiciones de constitución24. Él hace la diferencia entre la constitución 
de la cosa, la cosa material objetiva y la constitución de mundo —sensible y 
verdadero—. Husserl investiga todas las cosas como posibles cosas materiales 
objetivas, hecho que al final del capítulo tercero de Ideas II define como irreal 
dada la condición de diversidad —no somos idénticos y somos inteligentes 
libres—, lo que lleva a plantear la diferencia entre las cosas materiales y las 
animales. Ahora, la constitución del mundo se diferencia de la cosa objetiva en 
tanto el primero pueda comprenderse como el conjunto de cosas o realidades 
en un espacio determinado como mundo. En este sentido, se comprende la 
interacción del cuerpo con su mundo, el cual es, en principio, de aparición 
relativa dada la condición psicofísica del sujeto, aunque se determina siempre 
como un mundo uno, normalmente constituido. 

En la constitución de las cosas materiales se presentan niveles, entre los 
cuales están la constitución de la espacialidad, de las sensaciones —aclarando 

23  Ibid., p.52.
24  Ideas II, §18, 87-122.



[271]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

que las condiciones psicofísicas no aportan a la constitución de la cosa— y 
de las experiencias —percepciones rectificadoras—. Estos niveles funcionan 
como operaciones del estrato inferior, a las cuales se añade la constitución 
intuitiva o predada. Husserl profundiza en la constitución de la normalidad 
desde la dación óptima. En ésta convergen las notas ideales de la cosa y la nor-
malidad de las condiciones psicofísicas o la conciencia de alteración —tanto 
causal como psicofísica—. 

De esta manera, la constitución puede ser comprendida desde dos grandes 
niveles como lo muestra la siguiente figura:

Figura 1. Los dos niveles generales de la constitución.

SUJETO

Estrato superior: 
predaciones

Estrato inferior: espacialidad 
- sensibilidad - experiencias

MUNDO

COSAS MATERIALES

Fuente: elaboración propia.

Afirma Vargas25 que la cosa siempre aparece por escorzos, es decir, es im-
posible percibir el todo de una cosa, solo se tienen los retazos. Las formas de 
sintetizar a ellos en una cosa es, según Husserl, un proceso en el que se invo-
lucra lo anterior a los sentidos —lo predado—, lo sentido —percibido y vali-
ceptido— y lo posterior —corregido, corroborado o predicado—. En toda esta 
dinámica se comprende el ejercicio de síntesis como apercepción. Ahora, esta 
constitución aperceptiva funciona por efecto de la motivación. Es decir, no es 
por lógica ni azar que ocurre una forma ordenada de juntar los escorzos, sino 

25  VARGAS, Germán. Programa de seminario: Pasividad y formación en Ideas II de Edmund 
Husserl. Universidad Pedagógica Nacional. Documento del Doctorado Interinstitucional en 
Educación, 2016.



Juan Manuel Carreño Cardozo[272]

que por motivación. Este es un término que usa Husserl para definir lugares 
de las aprehensiones necesarias para la constitución de la idea de cosa. El fun-
dador de la fenomenología define la existencia de aprehensiones como: 1. Mo-
tivantes, como aquellas originadas en sensaciones cinestésicas y 2. Motivadas, 
las sensaciones de las notas de las cosas. Además, sugiere que las motivaciones 
se dan en ordenaciones y que estas series originan la experiencia. Se puede 
comprender la motivación como una orientación de la intención. Una apre-
hensión de la cosa desde una referencia intencional. Adiciona Husserl que las 
motivaciones tienen que ver con la normalidad, en tanto hay aprehensiones 
que ayudan a la referencia concordante con el sistema de percepción motiva-
das. Se tiene entonces hasta este punto de la revisión, además de los niveles 
amplios26 —estrato inferior y superior— la descripción de la percepción y la 
motivación como un nivel de interacción entre el inferior y el superior. A con-
tinuación se presentan dos formas de actividad descritas por Husserl que se 
pueden comprender como modos de la síntesis activa: la ubicación y la activi-
dad teórica.

La ubicación como actividad

La ubicación espacial es actividad anterior y requisito de las síntesis activas. El 
cuerpo sin otra condición, se ubica en un tiempo presente y sus relaciones con 
el mundo comprenden todo desde su ubicación. Esta actividad se caracteriza 
por modos de conciencia de estar:

La palabra «aquí», aplicada a mi cuerpo, no designa una posición determi-
nada con respecto a otras posiciones o con respecto a unas coordenadas 
exteriores, sino la instalación de las primeras coordenadas, el anclaje del 
cuerpo activo en un objeto, la situación del cuerpo ante sus tareas27.

26  Ideas II, §18, p. 94.
27  MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenología de la percepción, p.117.



[273]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

Para Husserl, la ubicación también distingue la imposibilidad de la frag-
mentación de hombres y animales28. Éstos no se pueden dividir, sino localizar. 
Y se ubican como un todo material, anímico y espiritual dada su condición 
corporal. Entonces, esta actividad refiere tanto la orientación de estar como 
uno todo, como la capacidad de localización para actuar. Esta capacidad es 
tanto la localización entre el sistema corporal —esquema corporal— como la 
de este punto con respecto a las otras cosas.

En la relación intersubjetiva, la localización permite una nueva ubicación 
de ser y propiedades en una relación de empatía:

En mi mundo circundante físico encuentro por ende cuerpos, es decir, cosas 
materiales del tipo de la cosa material “mi cuerpo” constituida en la expe-
riencia solipsista, y los aprehendo como cuerpos, es decir, empatizo en ellos 
en cada caso un sujeto-yo con todo lo que le pertenece y con el contenido 
particular que cada caso exige. Con ello se transfiere a los cuerpos ajenos 
ante todo aquella “localización” que ejecuto en los diferentes campos senso-
riales (campo táctil, calor, frío, olor, sabor, dolor, placer sensible) y ámbitos 
sensoriales (sensaciones de movimiento), e igualmente mi localización indi-
recta de actividades espirituales29. 

La ubicación en este sentido es actividad de reconocimiento de mis posi-
bilidades en el otro cuerpo y transferencia de localizaciones particulares. En 
resumen, ubicación es actividad inicial sobre la cual es posible la actuación 
entre sí mismo —localización intra— con el mundo —localización con— y los 
otros —transferencia a otros cuerpos—.

28  Ideas II, §14, p. 63.
29  Ideas II, §164.



Juan Manuel Carreño Cardozo[274]

La actividad teórica

Para Husserl, la actitud teórica, diferente a la valorativa y práctica, consiste en 
un giro de la mirada y en superación de lo dóxico para llegar a un ver percatán-
dose, mirada activa que además tiene intención de predicar lo visto. La actitud 
teórica es el yo dirigido al objeto objetivando. Por otro lado, este giro teórico 
ocurre desde las vivencias intencionales, pues éstas constituyen objetos cate-
goriales. Las vivencias, siempre que no procedan de actos teóricos, pueden ser 
actos predadores como ocurrencias recordativas o nuevas. Todo acto puede 
ser teórico por un cambio de actitud, comienza por una intuición sensible, una 
captación simple del objeto y luego la captación del valor. La predicación da 
el giro dóxico que sigue a la mirada sensible primera. Luego el acto teórico se 
ejecuta cuando se capta decisión y acción.

El sujeto puede vivir, y usualmente lo hace, en la ejecución misma del acto 
—en pasividad— o puede pasar a una actitud teórica —en actividad— donde 
lo objetivo se vuelve objeto teórico. En todo caso en la ejecución hay dignida-
des dominantes y servidoras de la experiencia. Cada una mantiene su tema, sea 
teórico o práctico, aunque varíen su lugar. Añade Husserl una observación, 
a saber, la diferencia entre la reflexión y la actitud teórica es que la primera 
puede corresponder a todos los tipos de actitud, no hay predicados objetivos, 
sino predicados relativos a la conciencia.

Todo acto puede ser objetivado, aun en lo sensible es posible llevar al do-
minio teórico las cualidades y valoraciones. En el proceso de objetivación 
se constituyen objetos que no remiten a objetos predados. Husserl los llama 
protoobjetos30 que en últimas son objetos de sentido, fundantes. Además, la 
misma diferencia entre la actitud teórica y la práctica, ocurre en la operación 
de síntesis: entre la categorial y la estética o sensible. Por último, en esta opera-
ción objetivante, hay datos de sensación, que actúan como objetos antes de ser 
objetos —algo sin aprehensión objetiva—. 

30  Ideas II §8, p.46.



[275]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

En síntesis, se tiene que los dos niveles de constitución planteados anterior-
mente tienen relaciones e interacciones entre sí, que vinculan la percepción y 
la motivación como índices del enlace entre estratos. Además, una interacción 
entre actividad y pasividad en la que se distingue la actividad de la ubicación 
como cercana a los estratos inferiores, luego las actividades dóxicas y teóricas 
que tienden a una condición reflexiva en la que el sujeto piensa sobre sí y para 
ello recurre a lo sedimentado en constitución pasiva. Por último, se postula la 
actividad predicativa como aquella cercana a esta constitución pasiva y que re-
presenta un nivel superior de actividad como se propone en la siguiente figura:

Figura 2. Los dos niveles generales de la constitución aumentada con modos de actividad, 
la percepción y la motivación como ejes de relaciones entre estratos. 

SUJETO

Estrato superior: 
predaciones

Estrato inferior: espacialidad 
- sensibilidad - experiencias

MUNDO

Objetos y protobjetos
COSAS MATERIALES

Percepción Motivación

PASIVIDAD
Actividad 
predictiva
Actividad 

teórica
Actividad 

dóxica
Ubicación

(localización)
ACTIVIDAD

Fuente: elaboración propia.

De la síntesis activa a la pasiva

Husserl también denomina espontaneidad a la actividad. Se entiende que 
una actividad es ejecución, y ésta es más «activa» cuando se acerca más a esta 
ejecución sin causa aparente. Hay movimiento de ejecución con orientación 
voluntaria. Sin embargo, actividad también se da sin esta voluntad explícita o 
directa. Se puede situar entonces una serie de actividades con mayor o menor 



Juan Manuel Carreño Cardozo[276]

cercanía a la pasividad. A partir de este acercamiento se iniciará la relación 
entre la síntesis pasiva y activa:

(L)a espontaneidad, o, si se quiere, la que propiamente denominamos activi-
dad, pasa a pasividad, aunque una pasividad que —como ya dijimos— remite 
a la ejecución primigeniamente espontánea y articulada. Esta remisión se 
caracteriza como tal mediante el yo puedo o la capacidad, evidentemente 
inherente, de “reactivar” este estado, esto es, de trasladarlo a la elaboración, 
que se hace conciente como “repetición”, de aquella producción de la cual 
antes había provenido y en la cual finalmente proviene ‘de nuevo’ como el 
mismo estado y hace que provenga en sí el mismo resultado en cuanto el 
mismo sentido final y con la misma validez31.

Así, entre actividad y pasividad está la capacidad —el yo puedo— como lo 
remitido de la actividad y respuesta de la pasividad. Como remisión se com-
prende el yo puedo como ejecución que toca en pasividad, la capacidad para 
ejecutar una acción. En tanto respuesta de lo pasivo, es la posibilidad de repe-
tición que desencadena desde la pasividad las actividades del yo puedo. 

Como se observa, entre la síntesis pasiva y la activa hay más relaciones 
que diferenciación. Las dos son constituyentes permanentes de las cosas y el 
mundo. Además, son interdependientes, es decir, continuamente se requieren 
de síntesis activas y pasivas en la constitución del mundo. Justamente es esta 
relación continua la que permite la actuación real del sujeto en el mundo. Para 
Husserl el cuerpo cosa humano —que es cosa particular— manifiesta del alma 
una personalidad y ésta, junto con sus condiciones, permite que actúe libre-
mente móvil por su voluntad. Esta actuación libre, es actividad, que implica 
necesariamente movilidad. En el movimiento corporal también se conjuga ac-
tividad y pasividad, y a la vez es unidad entre personalidad y ánima —ya que 
concurren en el cuerpo—. Husserl resalta que en el cuerpo, la sensibilidad y la 
localización son manifestaciones de propiedades materiales y anímicas. Con 

31  Ideas II, § 12, p. 41.



[277]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

ello se comprenden las ubiestesías —extensión del alma en la cosa material—32 
como característica que refiere a propiedades del alma. Esta propiedad es ca-
pacidad de sensación y localización, referidas al cuerpo móvil como órgano de 
la voluntad: único objeto movible por mi voluntad y que puede mover otras 
cosas por condición del yo libre. El movimiento es comportamiento hacia el 
mundo y en estas actividades corresponden los movimientos familiares y los 
más «automatizados». Según Husserl:

Para el yo las cosas están constituidas, pero a una con ellas se constituye el yo 
de cierta manera empíricamente familiar (por ende, en una especie determi-
nada de apercepción), comportándose hacia las cosas que aparecen. Ejecuta 
actividades de percepción, y a ellas pertenecen “actividades” esencialmente 
corporales. Considerando las cosas aparentes, dirige de diversas maneras 
sus órganos sensoriales; mueve los ojos, lleva a cabo una acomodación cam-
biante, palpa con las manos las superficies corpoicas aparentes, etcétera33. 

Apercepción, desde esta afirmación, parece tener más relaciones con la 
síntesis pasiva, mientras la percepción tiende a relacionarse con los procesos 
activos. Con respecto a la apercepción en la síntesis pasiva, la actividad del yo 
puro no es ejecución que le puede mutar. Más bien es posible su presencia y 
ausencia. Esto es modo de actividad propia del yo puro, mientras que el yo 
anímico y real siempre tienen afectación por su actividad. Husserl afirma que:

Podemos ver con intelección evidente en qué sentido el yo puro se muda 
en el mudamiento de sus actos. Es mudable en sus actuaciones; en sus ac-
tividades y pasividades, en su estar atraído y estar repelido, etc. Pero estos 
mudamientos no lo mudan a él mismo. Más bien él es en sí inmutable. No 
es un algo idéntico que tenga que manifestarse y verificarse primero en 

32  Ideas II, §38, p.190.
33  Ideas II, §310, pp.360-361.



Juan Manuel Carreño Cardozo[278]

múltiples estados de propiedades permanentes determinados por circuns-
tancias cambiantes34. 

Este yo puro, que no mora en la corporalidad, es individual absoluto, es 
también yo libre, puede asumirse como el yo, que yo mismo capto. Además, 
dice Husserl que es característicamente Yo voluntario —sujeto volitivo— y se 
comporta experimentando impulsos de los objetos, y yendo de un objeto a 
otro. A diferencia de la constitución de cosas materiales, este yo puro es el 
mismo yo captado. En la captación del yo puro cogito, lo captado son ya uni-
dades profundas inmanentes, es decir, objetos últimos de las captaciones po-
sibles, por eso mismo no dependen de un flujo temporal, sino que se dan en 
el flujo de vivencias. Por esto Husserl dice que solo se ausenta y se presenta. 
Además, el yo puro es inmutable, no depende de lo experimentable, es y no 
deja de ser. Con esto Husserl refiere al yo puro como un captador de cosas que 
no se van y no se modifican.

En el yo anímico y real, la actividad depende de la experiencia. Según Hus-
serl esta actividad es el yo puedo en favor de vencer una resistencia. Así, activi-
dad sería pasividad con capacidad de acción:

En la experiencia se distingue, según su carácter fenomenológico, el “yo 
puedo” y el “yo no puedo”. Hay un hacer sin resistencia, o una conciencia 
del poder sin resistencia, y un hacer en la superación de una resistencia, un 
hacer con un “contra” y una conciencia inherente del poder que supera la 
resistencia. Hay (siempre fenomenológicamente) una gradualidad de la re-
sistencia y de la fuerza de superación: de la fuerza “activa” frente a la “inerte” 
de la resistencia. […] La apercepción propia de la resistencia presupone que 
no se trata meramente de algo cósico, sino de algo de la índole de lo que cae 
en la esfera de mi “voluntad”, en la esfera de aquello que eventualmente ya 
he llegado a conocer como algo de lo que soy capaz. Todo mi poder en la 

34  Ideas II, §24, p. 140.



[279]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

esfera física está mediado por mi “actividad corporal”, por mi poder o ser 
capaz corporal35. 

El cuerpo en actividad expresa la capacidad total, dispuesta por voluntad, 
emanada posiblemente en pasividad. Esta capacidad, este yo puedo, se mide 
con respecto a las series de relaciones, daciones y experiencias que constituyen 
mundo. Así, la actividad es regulada, aunque también arriesga de acuerdo a 
su posibilidad. Como ya se expresó, además la actividad implica movimiento, 
entonces, el yo puedo no queda en abstracción, es siempre movimiento del 
cuerpo que se dirige voluntariamente36.

Para finalizar esta sección, se retoma el ejemplo de la bicicleta: la actividad 
está expresada en el acto de montar bicicleta y efectivamente hacerlo, impul-
sada esta acción por lo dado en pasividad: saber montar bicicleta. Este saber 
—pasividad— solo se expresa en el acto de montar bicicleta —actividad— por: 
1. Motivación: algo que origina, intenciona desplazarse en bicicleta, sumado a 
familiaridades y espontaneidades que llevan a montar la misma. 2. Percepción: 
hay relaciones fundadas en la predación: como la bicicleta —la idea de la bici-
cleta que es apercepción—, vinculada a circunstancias como las características 
del día y la localización de mi cuerpo. Sobre estas relaciones el sujeto consti-
tuye el yo puedo montar bicicleta al medir las fuerzas, comparar experiencias, 
proyectar su beneficio y con ello orientar su voluntad al acto de montar y a 
hacerlo por razones más específicas. En esta constitución ya hay actividad del 
yo puro en la idea de montar bicicleta que no puede ser modificada por la ex-
periencia del sujeto, y hay suceso efectivo, particular y personal de montarla. 
Este acto ocurre por la acción de saberes y valores sedimentados en pasividad 
que en la actividad se requieren o se repiten. 

35  Ideas II, §59, p.259.
36  Hay que aclarar que esta voluntad no se refiere necesariamente a una dirección explícita o 

predicada de esta voluntad. Voluntad puede implicar querer y desear. En general, se trata de formas 
de la voluntad que van de la posibilidad real o cercana de acción de una emoción (querer) o formas 
lejanas o tendencias de la emoción. Cf. Melle, Ulrich. «La fenomenología de la voluntad de Husserl». 
Traducción de Carlos Eduardo Maldonado. Ideas y valores, (95), 1994, pp.65-84. 



Juan Manuel Carreño Cardozo[280]

Formación y síntesis activa

Según Vargas, la formación se comprende como «la incidencia sobre la síntesis 
pasiva»37. Esto quiere decir que los valores, sentidos y saberes que están en el 
sedimento pasivo pueden o han sido intervenidos por procesos activos. Como 
ya se ha descrito, la relación entre actividad y pasividad está mediada por per-
cepciones y motivaciones: diferentes direcciones de la constitución —tanto 
subjetivas como de las cosas mismas— que expresan vínculos no causales 
entre estas formas de síntesis. Quiere decir, que no hay proporción o causa-
lidad directa, explicativa, determinadora, entre pasividad y actividad. Para el 
caso de la formación, la pregunta se dirige a las maneras en que la explicita-
ción-la apercepción de la formación orienta la comprensión de esta relación.

Necesariamente esta explicitación es actividad. Está dirigida por el yo 
pienso —acerca de la formación para el caso— y el yo puedo pensar sobre la for-
mación —en últimas: cómo de lo activo llego a pasividad—. Es decir, desde el 
inicio hay una actividad que expresa reflexión sobre su actuar en la pasividad. 
Como un darse cuenta de —en este caso: dar cuenta de la propia pasividad—. 
Ahora, en un segundo momento, la reflexión es sobre posibles índices de la 
relación comprensiva entre actividad y pasividad en la formación. Teniendo 
en cuenta que para la relación general tratada en la segunda parte de este es-
crito se propuso como base la motivación y la percepción, se postulan ahora 
dos índices que pueden ser vías de comprensión y proyección de incidencias 
activas en la pasividad —en la formación—: 1. Sensibilidad, como modo de la 
percepción, y 2. Voluntad, vinculado con la motivación.

Sensibilidad

La sensibilidad según Husserl se vincula con el nivel inferior de la constitución 
del mundo, el de la experiencia real de los cuerpos. «A él pertenecen todos los 

37  Vargas, Germán. Programa de seminario: Pasividad y formación en Ideas II de Edmund 
Husserl, p.3.



[281]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

cuerpos individuales. Con la experiencia sensible se enlazan los sentimientos e 
impulsos sensibles38. Sensibilidad es propiedad perceptiva que permite llegar 
a los protoobjetos: los datos de sensación primitivos «que no están ya consti-
tuidos por ninguna actividad del yo, sino que son, en el sentido más estricto, 
predaciones para toda actuación del yo. Son “subjetivos”, pero no actos o es-
tados del yo, sino tenencias que se imponen al yo»39. Entonces, la sensibilidad 
de la sensación se presenta como actividad del yo que «presupone afección». 
Sin embargo, esta actividad no es solo receptividad y, en palabras de Husserl 
«pasividad en el sentido del ceder»40, sino una actividad de ceder libre, es decir, 
la sensibilidad es ubicación o posición con respecto a las afecciones. 

Sensibilidad se puede asumir como percepción simple de cosas que tras-
ciende a percepciones completas o series de percepciones. Para Husserl, esta 
percepción simple está relacionada con una síntesis particular denominada 
síntesis estética41. A diferencia de la síntesis categorial, en la estética se cons-
tituyen objetos desde las notas sensibles y que siempre remiten a síntesis con-
tinuas, es decir, en la cual la unidad está dada en los datos mismos y no en 
procesos categoriales. De esta forma, la sensibilidad implica actividad del yo y 
síntesis estética.

La actividad sensible tiene correlación cercana con la pasividad en el sentido 
que el ceder libre de la sensibilidad requiere predaciones o esquemas de recep-
tividad fundados pasivamente. Es la actividad motivada que dirige la mirada 
por las notas sensibles de las cosas y es el vínculo del yo trascendental con el 
yo personal. Éste cuya experiencia se orienta por el mundo natural, donde el 
yo se orienta por «su ser o su modo de estar hechas, por su belleza, su encanto, 
su utilidad, suscitan su interés, excitan su deseo de disfrutarlas, de jugar con 
ellas»42. Por esta razón, la sensibilidad como actividad del yo tiene vínculo con 

38  Ideas II, §50, p.243.
39  Ideas II, §55, p.262.
40  Ideas II, Anexo XII, §3, p.390.
41  Ideas II, §19.
42  Ideas II, §50, p. 235.



Juan Manuel Carreño Cardozo[282]

la formación, más que la actividad predicativa. En la formación, la sensibilidad 
orienta los caminos y posibilidades de las demás actividades: funda marcos 
que direccionan el interés y los siembra con facilidad en pasividad. 

Se puede considerar que entre las relaciones entre actividad y pasividad, la 
sensibilidad implica una actividad fundante de la predación —la pasividad—. 
Con esto mismo se puede considerar que la formación está llena de valores y 
sentidos ligados a la belleza, lo disfrutado, el gozo, el ocio. Cabe la duda

Voluntad

La voluntad es motivación subjetiva que expresa querer y deseo de movimiento 
—corporal—. Es expresión contraria a la respuesta determinada psicofísica-
mente. De esta manera, la voluntad implica la actividad del yo anímico. Al 
igual que el causar psicofísico, la voluntad como causar psíquico puede expli-
carse, aunque Husserl no lo hace en Ideas ii 43. Describe sólo que la voluntad 
opera como unidad del cuerpo: el sujeto para querer no requiere un saber fisio-
lógico, sino un modo de actuación de lo anímico con el cuerpo que es unidad 
en el acto mismo. También afirma que lo contrario a la voluntad es el arbi-
trio44. Lo involuntario puede asumirse como lo automatizado: el movimiento 
que se hace sin querer. 

La voluntad puede asumirse como un modo de la motivación; en este sen-
tido, también ordena en la corriente de vivencias la constitución de las cosas. 
Con respecto a la formación, voluntad es actividad espiritual en la que se dis-
pone toda la serie de intenciones. Estos modos de querer y deseo son expre-
siones de la relación pasividad-actividad en el sentido que el acto voluntario 
les unifica en virtud a satisfacción del yo personal. Es decir, es unificador vin-
culante del mundo real con la constitución trascendental del yo. Además, la 

43  Ideas II, §59, p.260.
44  Ideas II §59, p.306.



[283]tercera sección. fenomenología y formación
Entre la síntesis activa y la síntesis pasiva:  cuerpo, percepción y formación

voluntad, como lo explica Mell45, también tiene formas activas y pasivas. Las 
activas como el querer que genera emoción por algo y a la vez posibilidad de 
acceso y el deseo como voluntad a largo plazo —Según Mell a esta voluntad 
Husserl la llama tendencia—. 

Este deseo —tendencia— es voluntad hecha pasividad. Con respecto a la 
formación, se puede comprender la voluntad—deseo y querer— como com-
ponente que mueve síntesis activas a pasivas y viceversa. De actividad a pasi-
vidad, dado que todo acto voluntario implica decisión manifestada; es decir, el 
acto voluntario parece contener de alguna forma querer y deseo —tendencia—. 
En último término, la voluntad permite la transición de pasividad a actividad, 
ya que siempre este acto retoma valores y sentidos en pasividad para poder 
actuar. La formación requiere de la voluntad: la pasividad toca los aspectos 
profundos del deseo. Queda por discutir si el deseo también es capturado por 
el sistema o siempre se puede evocar la libertad como propiedad inequívoca 
del sujeto para elegir. 

Conclusión

En la constitución pasiva hay intervención de la actividad. En este artículo se 
ha afirmado que esa intervención tiene relación con la motivación y la percep-
ción. Trascendido el asunto a la formación, motivación se puede comprender 
como deseo, orientación particular decidida del yo; y percepción se desarrolla 
con el índice de la sensibilidad, que postula la síntesis estética como activi-
dad primaria cercana a las síntesis pasivas. Sobre estas afirmaciones, se puede 
agregar la ejercitación como otro componente para entender la formación. Lo 
dado en pasividad se reaprende con práctica —ejercitación— y ésta —que no 
necesariamente es repetición— promueve lo que se sedimentará en pasividad. 
Al respecto, Husserl afirma que:

45  Cf.Melle, Ulrich. «La fenomenología de la voluntad de Husserl».



Juan Manuel Carreño Cardozo[284]

Yo puedo tocar el piano. Pero no siempre me sale bien. Lo he desaprendido, 
he perdido práctica. Yo ejercito mi cuerpo. En las actividades más comunes 
generalmente no pierdo la práctica. Pero cuando he estado enfermo mucho 
tiempo acostado, luego tengo que volver a aprender a andar, y rápidamente 
vuelvo a hacerlo. Pero puedo también enfermarme de los nervios, pierdo el 
dominio sobre mis miembros, “no puedo”. En este respecto me he vuelto 
otro. “Soy corporal-prácticamente”46.. 

La actividad es expresión del yo puedo, y además le ubica en contextos de 
posibilidad. Comprender los modos de la actividad es la forma de interpretar 
lo dado en pasividad. En este sentido, también esta comprensión de la activi-
dad puede ubicar formas de captura de la pasividad, vinculadas a formas de ver 
y vivir en sociedad. Para los ejes relevantes presentados en este escrito, la inter-
vención desde lo sensible —lo estético— y el deseo puede promover acceso a la 
formación comprendida como pasividad.

Para concluir con el ejemplo inicial: la primera relación, la tesis general, es 
que se aprendió a manejar bicicleta por conjunto de actividades. A su vez, a la 
pasividad ya establecida, en este caso saber manejar bicicleta, le corresponde 
una manifestación activa, que es el hecho fáctico de manejar bicicleta —yo 
puedo manejar bicicleta—. Sin embargo, más que el conocimiento técnico, 
entre las actividades y las pasividades se propone tener en cuenta la sensibili-
dad: lo bonito de la bicicleta o el camino o lo placentero de hacerlo en compa-
ñía; y la voluntad: qué de lo subjetivo, lleva a desear-querer montar la bicicleta. 
Además, la voluntad–tendencia que hace y da sentido a la práctica.

46  Ideas II, §59, p.254.



[285]

Bibliografía

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenome-
nológica. Libro segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. 
México, UNAM – Instituto de investigaciones Filosóficas, (2005/2014). (Ideas II).

Melle, Ulrich. «La fenomenología de la voluntad de Husserl». Traducción de Carlos 
Eduardo Maldonado. Ideas y valores, (95), 1994, pp.65-84. 

Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Barcelona, Península, 
1945/1975.

Vargas, Germán. Programa de seminario: Pasividad y formación en Ideas II de 
Edmund Husserl. Universidad Pedagógica Nacional. Documento del Doctorado 
Interinstitucional en Educación, 2016.





[287]

Pasividad y formación filosófica*1

Passivity and philosophical bildung

Elsa Siu Lanzas**2

Universidad Pedagógica Nacional

*  Este artículo fue recibido el 22 de febrero de 2017 y aceptado el 24 de abril de 2017.

**  Correo electrónico: esiulanzas@gmail.com

Resumen: Este artículo se divide en dos 
partes. En la primera se precisa la definición 
de pasividad a partir del vínculo cuerpo-há-
bito en Ideas II de Husserl. En la segunda se 
describe la incidencia del cuerpo en la estra-
tegia didáctica del salón de clase de filosofía. 
Finalmente se exponen conclusiones. 

Palabras clave: cuerpo, pasividad, for-
mación, didáctica, filosofía.

Abstract: This article is divided into 
two moments. In the first, the definition of 
passivity from the body-habit link in Ideas 
II of Husserl is needed. In the second, the 
incidence of the body in didactic strategies 
in the philosophy classroom is described. 
Finally, conclusions are presented.

Keywords: body, passivity, training, di-
dactics, philosophy



Elsa Siu Lanzas[288]

Introducción

Filosofamos a partir del despliegue de nuestra función trascendental y, sin 
embargo, esto no significa que la formación filosófica deba atender exclusiva-
mente la función de pensamiento. Antes —y durante— de la reflexión tenemos 
experiencia de mundo, es decir, la vivencia inmediata y corporal, que en los 
diseños didácticos en filosofía es desatendida, es el preludio de toda actividad 
crítica. A pesar de que al filosofar se descubre un ego que ante todo se pone en 
acto reflexivo, mi propuesta se dirige hacia una constatación básica: el cuerpo, 
en su aparecer habitual y pasivo, es una variable de formación filosófica.

Todo nuevo saber filosófico activo se constituye1 en el trasfondo de lo 
sabido, en aquello que se encuentra sedimentado como hábito corporal, va-
loración o creencia. Con Descartes2 hemos sido receptivos de la herencia de 
una actividad filosófica del ego puro, que conoce y da cuenta de su actividad, 
sin embargo, el sujeto constituye corporalmente el mundo y, es en este cuerpo 
y acerca de este mundo que surge la interrogación filosófica. Si la formación 
se dirige no sólo hacia el ego cartesiano, sino hacia un sujeto es imprescindi-
ble volverse temáticamente al cuerpo, hacia la constitución pasiva corporal y 
habitual. 

Pasividad y hábito

En la tradición filosófica, la actividad ha sido privilegiada en la relación 
jerárquica respecto de la pasividad. De un lado, la razón ha sido definida como 

1  Como lo apunta Escudero, constituir no significa producir, ni es «una creación ex nihilo por un 
ego trascendental» (p. 29), y tampoco «debería compararse con una especie de Big Bang: no inicia un 
proceso causal que determina los objetos». Ver: Escudero, Adrian. «La actualidad de la fenomenología 
husserliana: superación de viejos tópicos y apertura en nuevos campos de exploración». En: Eidos, (18), 
2013, p. 28.

2  Si se permite el anacronismo, a Descartes le faltó mundo de la vida y cuerpo: el yo pienso siempre 
viene constituido por el cuerpo en el mundo de la vida. El cogito es para Descartes el punto de llegada, 
pero olvida exponer cómo se logra el pensamiento. La principal dificultad para poder llegar a ello es que 
el yo es una pura función y nunca una sustancia: un yo activo —manifiesto—, un yo pasivo —latente—. 



[289]tercera sección. fenomenología y formación
Pasividad y formación filosófica

una facultad activa, de otro, la emoción3 como una facultad pasiva. En los Artí-
culos de Kaizo, Husserl considera que para lograr una vida ética —en especial, 
después de la Primera Guerra Mundial— es prudente reflexionar acerca de las 
tendencias pasivas, pues estas son «la obstrucción a la consecución de los idea-
les de la razón»4. De manera que una posible estrategia para salir de la crisis es 
colocar en actividad aquellos contenidos sedimentados o pasivos. 

Según Husserl, ni la lógica pura, ni los juicios éticos, ni la filosofía pueden 
prescindir de lo sedimentado en pasividad; para que el conocimiento avance es 
necesario examinar lo que se ha adquirido. Cuando consideramos atentamen-
te los sentidos que hemos otorgado, así como los resultados científicos que se 
han concedido, estamos revisando atencionalmente un saber pasivo. 

En fenomenología afirmamos que la conciencia es intencional porque está 
dirigida hacia algo, mientras que el ego se encarga de realizar las síntesis de 
contenido para que las cosas del mundo sean constituidas en unidades objeti-
vas. Las síntesis pasiva y activa son el resultado de un ego que es conciencia in-
tencional, es decir, que posee experiencias en las que considera los objetos bajo 
uno u otro de sus aspectos para lograr conformar contenidos de sentido. Las 
síntesis son un logro de la conciencia, del ego en su función pasiva o activa5; 
la pasividad es el contenido que se ha sintetizado y permanece como trasfondo 
de la conciencia, es decir, opera de forma latente cuando estamos en actividad. 
Esto significa que pasividad y actividad interactúan siempre, incluso cuando 
nos disponemos en actitud reflexiva continúa operando la pasividad. 

3  «Las emociones se encuentran arraigadas en lo involuntario, en respuestas corporales». Ver: 
Johnstone, Maxine. «The Deep Bodily Roots of Emotion». En: Husserl Studies, 28, 2012, p. 179. 
Traducción propia.

4  Biceaga, Victor. The concept of passivity in husserl’s phenomenology. Canadá, Springer, 2010, 
p.75. Traducción propia.

5  Actividad-pasividad difieren de la comprensión de una síntesis que impone estructuras formales 
a una materia informe, o bien que ordena datos sensoriales aislados. La particularidad de la conciencia 
es que es sintética en cualquiera de sus funciones, activas o pasivas, es decir, es que en ambas hay 
producción de unidades de sentido. 



Elsa Siu Lanzas[290]

La intencionalidad de la conciencia está unas veces dirigida activamente, 
en otras está en pasividad como una intencionalidad primigenia6 o una con-
ciencia pre-noética7. En la función activa, el sujeto reflexiona, evalúa y critica; 
en cambio, en la función pasiva se encuentra habituado. En los contenidos 
sedimentados como formaciones prelingüísticas, prepredicativas, habituales y 
corporales hay constitución de sentido sobre las cuales emergen las actividades 
teóricas complejas. En este sentido, afirma Escudero:

La fenomenología genética, por tanto, hace una distinción entre génesis 
activa, por un lado, y génesis pasiva, por otro. En la primera, el sujeto des-
empeña un papel productivo en la constitución de los objetos. Sus productos 
son herramientas, obras de arte, proposiciones matemáticas, teorías científi-
cas, etc. Sin embargo, toda génesis activa presupone siempre una pasividad 
por la que uno se ve afectado de antemano. “Pasivo” no es equivalente a un 
estado de inactividad, sino que responde a un estar afectado involuntaria-
mente por hábitos, patrones motores, disposiciones, motivaciones, emocio-
nes y recuerdos8.

La conciencia aprehende los fenómenos y los constituye sobre un fondo 
de sentidos inactuales9. Aun cuando las intuiciones perceptivas son activas y 
generan unidades de sentido, el ego únicamente logra constituir estas unidades 
a partir de los sentidos latentes que ya posee y que funcionan como fondo de 
toda experiencia perceptiva actual10. 

6  Cf. Vargas, Germán. «Pasividad, constitución e individuación». En: Estudio del cuerpo y el 
disfrute en la fenomenología de Husserl, Proyecto ciup, Universidad Pedagógica Nacional, 2016. 

7  Cf. Biceaga, Victor. The concept of passivity in husserl’s phenomenology. 
8  Escudero, Adrian. «La actualidad de la fenomenología husserliana: superación de viejos 

tópicos y apertura en nuevos campos de exploración», pp.31-32.
9  Como señala Biceaga «La conciencia es el único lugar en el que cualquier tipo de experiencia, 

incluyendo síntesis pasivas, puede residir» Ver: Biceaga, Victor. The concept of passivity in husserl’s 
Phenomenology, p. 30. Traducción propia.

10  Si bien, las aprehensiones perceptivas son formas de actividad, se inscriben precategorialmente, 
es decir como actividad en la pasividad. Lo predado en pasividad afecta y estimula a un yo del cual no 



[291]tercera sección. fenomenología y formación
Pasividad y formación filosófica

Este fondo de sentidos sedimentados conforma lo habitual. En la cotidia-
nidad del ego, los sedimentos contribuyen a que sus actividades se desarrollen 
con pericia y destreza, al tiempo que ocultan las actividades que motivaron su 
surgimiento. Las rutinas y motivaciones pre-concientes son núcleo de concen-
tración de una actitud naturalizada, que da por sentado los contenidos de su 
experiencia, es decir, «tendiente a las anteojeras del hábito»11. 

Existe una coordinación entre ambas funciones, de un lado, la actividad 
necesita de los contenidos pasivos que demandan las prácticas habituales, de 
otro lado, la pasividad ocurre, siempre y cuando, reste un mínimo de actividad 
egológica. Es así que una amplia cantidad de las experiencias mundano vitales 
se encuentren en pasividad para que el sujeto pueda enfocarse en situaciones 
que, por ejemplo, por ser novedosas, requieren esfuerzos activos. 

En efecto, el hábito surge cuando se ha adquirido una destreza, es decir, 
cuando el punto de origen pasa desapercibido. Por ejemplo, el hábito de la 
escritura: para poder escribir debimos primero dominar la lengua materna, en 
nuestro caso, el castellano se nos ofrece con mayor facilidad porque su semán-
tica y sus reglas las adquirimos con la familiaridad y el uso habitual que gene-
ramos con ésta. Posteriormente, pasamos por un proceso de aprendizaje de las 
reglas de la sintaxis que se fueron perfeccionando hasta, en algunos casos, la 
formación doctoral. Entonces, podemos cuestionarnos de vez cuando si una 
palabra lleva tilde o nos abocamos a mejorar la redacción una vez que leemos 
nuestro texto, pero lo demás lo hacemos automáticamente: colocar los dedos 
en el teclado y digitar letras que formen palabras en conjunto que den signifi-
cado a una oración y contenido a un texto. Pero, ¿nos sentimos tan cómodos 
al escribir en una lengua diferente o encontramos resistencias?

Cuanto más arraigado el hábito mayor resistencia para modificarlo, incluso 
puede llegar a significar obstrucciones, «no hay manera»12, pero para ello es 
necesario que el yo puedo se sume a un yo hago. Claro está, un hábito puede 

se espera una participación activa, sino pre-conciente. 
11  Ideas II, §49, p. 229.
12  Ideas II, §54, p. 306.



Elsa Siu Lanzas[292]

ser derrotado, pero si es reemplazado por otro, éste queda latente mientras el 
yo puedo se encarga de otros asuntos apremiantes. El ego será activo mientras 
se dirije intencionalmente a la tarea, pero una vez que ésta se convierta en un 
ámbito familiar, actúa con conciencia prereflexiva. 

Las habitualidades se desarrollan en todos los niveles de la vida de la con-
ciencia, de los impulsos e instintos, la valoración e incluso el pensamiento 
abstracto13 pues «a través de toda vida del espíritu pasa la ciega ‘eficacia’ de 
asociaciones, impulsos, sentimientos en cuanto estímulos y fundamentos de 
determinación de los impulsos, tendencias que surgen en la oscuridad, etc., 
que determinan conforme a reglas ‘ciegas’ el curso ulterior de la conciencia»14.

Cuerpo y hábito en el ambiente de aprendizaje de filosofía

A continuación, se pretende una descripción que haga explícito lo que sub-
yace como un contenido latente en la didáctica de la formación en filosofía. 
El objeto de la habitualidad que tematizaremos es el cuerpo en el ambiente 
de aprendizaje de filosofía —salón A del edificio E de la sede de la calle 72 
de la Universidad Pedagógica Nacional, Bogotá— del curso de Propedéutica 
2016-I, profesor Germán Vargas Guillén, profesora asistente Elsa Siu, moni-
tora Milena Malaver. 

El índice cuerpo en el ambiente de aprendizaje de filosofía significa una 
descripción amplia, agrupa a profesores, estudiantes, monitores, pupitres, es-
critorios, sillas, pizarras, cuadernos, libros, lapiceros, tablets, computadoras, te-
levisores, carpetas virtuales, el salón de clase. En lo que sigue, utilizaré el término 
Körper para referirme al cuerpo-cosa y Leib para el cuerpo vivido o propio. 

El salón se encuentra entre otros salones, que en este pasillo no distan en 
demasía unos de otros, se distinguen por algunas estructuras y materiales 
que los componen y por las listas de profesores y asignaturas que han sido 

13  Cf. Biceaga, Victor. The concept of passivity in husserl’s Phenomenology.
14  Ideas II, §54, p. 325.



[293]tercera sección. fenomenología y formación
Pasividad y formación filosófica

programadas en el uso horario del espacio y que se encuentran al lado de la 
puerta. El salón es un objeto que está ahí, al alcance de los que tenemos en él 
experiencias vitales de docencia, aprendizaje y trabajo. 

El salón es cuerpo físico o Körper del ambiente de aprendizaje y su seña-
lamiento con el genitivo “de filosofía”, en principio, se desprende de la orga-
nización burocrática de la Universidad, es decir, a diferencia de las clases de 
natación, la clase de filosofía podría tener asignado otro salón sin afectar su 
desarrollo. Con cierta frecuencia, se encuentran libros digitales o impresos de 
Platón, Nietzsche o Husserl y no necesariamente por ello podemos afirmar 
que se trata de un salón «de filosofía». Aun cuando en él puedan encontrarse 
reglas, guitarras o balones, se diferencia del salón de matemáticas, artes o de-
porte, pues el genitivo reenvía a los Leibkörper de los profesores y estudiantes 
que realizan la acción pedagógica de filosofar en este espacio.

El profesor en ocasiones se dirige a la profesora asistente y le habla de filo-
sofía como contando una historia, en una especie de monólogo en el que los 
estudiantes son sólo espectadores. Luego rompe esta estrategia didáctica y se 
dispone a recitar un verso de memoria, y entonces las manos de los estudiantes 
escriben en sus cuadernos rápidamente. Conforme avanza la clase, el profesor 
se inquieta, con cierta frecuencia recorre el círculo dispuesto en la clase, se 
acerca a sus interlocutores, los enfrenta mirándolos a los ojos y los interpela 
con alguna pregunta modulada en una entonación paisa15 o cubana que pro-
voca que el cuerpo atento y quieto de los estudiantes rompa en risa. 

Los Leibkörper hacen filosofía en la confrontación argumentativa. Enton-
ces, en este salón, el filosofar acontece en intersubjetividad, se reflexiona sobre 
las exposiciones de otros, se refieren a otros, se rebaten las Ideas de otros, se 
ríen del otro. Se forma para hacer filosofía en la interacción del Leibkörper 
propio con el Leibkörper del otro, en la presentación del cuerpo de argumentos 
de cada cual. El sujeto puro del filósofo mantiene siempre una relación tras-
cendental con los planteamientos de aquellos que no están en cuerpo presente: 
Platón, Nietzsche, Husserl, Zea. Pero el sujeto empírico recuerda que a pesar 

15  Denominación colombiana para referirse a los habitantes de Antioquia, Caldas, Risaralda, 
Quindío, noroccidente del Tolima y el norte del Valle del Cauca. 



Elsa Siu Lanzas[294]

que ninguno de ellos aparece ante el filósofo como Leibkörper, sólo acccede a 
ellos a través de cuerpos didácticos, por ejemplo, el libro. 

Al ordenar los pupitres en una circunferencia es recurrente que, en el 
centro del círculo, permanezca un aglomerado de sobrantes; decimos que esos 
pupitres «están vacíos», para indicar que, por lo pronto, su espacio se encuen-
tra libre o desocupado de Leib. La cosa material que son no altera de igual 
forma la disposición de la clase, como lo hace un cuerpo de estudiante que 
toma asiento en uno de los pupitres del centro y no de la periferia. El cuerpo 
que toma posición en el pupitre no es percibido como un Körper, sino como 
Leib. Tanto unos y otros, quizá ambos dispositivos didácticos, pero los Leib no 
irrumpen igual que un grupo de pupitres que sobran o estorban, los Leib son la 
advertencia de un cuerpo ajeno, análogo al mío, no sólo acerca del cual puedo 
filosofar, sino con el cual puedo hacerlo. Los pupitres pueden faltar o sobrar, 
sin el Leib la clase, al menos, no podría ser de filosofía. 

El hábito de escritura no es sólo el juego de cinestesia entre la mano, el 
lápiz y el cuaderno, es también entre la escritura sedimentada en la secundaria 
que encuentra su resistencia en la escritura académica universitaria. 600 pala-
bras que exhiben un hábito de cómo escribir: cuerpos de textos sin tildes, sin 
puntos, con exceso de comas y gerundios que se utilizan de modo incorrecto. 
Esos primeros escritos son leídos en voz alta por su autor o autora, con una 
entonación de entusiasmo que acentúa cada una de sus Ideas y su exposición 
gramatical y argumentativa. Conforme el cuerpo docente realiza las primeras 
correcciones, el antiguo hábito encuentra resistencias. 

Cuando los estudiantes leen en voz alta sus 600 palabras, su lectura no es 
fiel, leen lo que creen que han escrito y no lo que se puede constatar que escri-
bieron. Posteriormente, el profesor lee en voz alta esas mismas 600 palabras 
y ocurre lo imprevisto: el profesor lee como realmente se encuentra escrito, 
cambia su entonación cuando faltan tildes y de repente suena una palabra que 
no existe o que no tiene significado en el castellano; lee sin pausas cuando no 
hay puntuación y muestra cómo el cuerpo se exalta y le falta el aire. De fondo, 
mientras el Leibkörper del autor de esa creación filosófica se encoje en su pupi-
tre, los Leibkörper de sus compañeros estallan en carcajadas. 



[295]tercera sección. fenomenología y formación
Pasividad y formación filosófica

El salón es un Körper que cumple la función de facilitar un ambiente de 
aprendizaje de filosofía, pero es posible que el proceso pedagógico se consti-
tuya en otros ambientes. Existen Körper habituales por los que he transitado 
en muchas ocasiones sin mayor provocación filosófica. Las calles y casas co-
loniales de la Candelaria, con sus monumentos republicanos y sus lugares de 
onces se distinguen en demasía del salón descrito, no pertenecen a ningún 
edificio del claustro universitario, no tienen pupitres, pizarrones, ni cumplen 
necesariamente su función en sintonía con la docencia, la investigación o la 
academia; sin embargo, pueden motivar un ambiente de aprendizaje. 

El cuerpo de Ideas de Nietzsche y Heráclito quedan en un trasfondo laten-
te cuando se cambia el registro atencional hacia Rafael Pombo y, entonces, 
«mirringa mirronga» es tema de reflexión. Pero lo es también la ventana por 
la cual saltó el libertador Simón Bolívar y el observatorio de Bogotá. En el 
Chorro de Quevedo se hace una parada para consumir chicha y en susurros 
los estudiantes preguntan ¿cómo llegamos a acostumbrarnos a tomar cerve-
za? mientras se comprende por qué se fundó en ese sitio la ciudad de Bogotá, 
luego, en una performance se escucha el discurso de Jorge Eliécer Gaitán. Una 
parada en La puerta falsa basta para que el tamal que es de consumo habitual 
ahora sea motivo de discusión para los estudiantes: ¿el sabor del tamal lo tene-
mos en pasividad?

Conclusión

En el mundo de la vida el sujeto posee primero multiplicidad de experiencias y 
luego multiplicidad de predicados, la incongruencia aparece si sostenemos que 
en la enseñanza institucionalizada de la filosofía sólo se enseñan predicados y 
la didáctica se olvida de las experiencias originales. 

El cuerpo es formado por nuestras experiencias sensoriales y nuestras acti-
vidades diarias, saberes encarnados que se desenvuelven en nuestras prácticas 
habituales. Estas prácticas están basadas en motivaciones que no siempre se 
expresan proposicionalmente, pero que son necesarias para el vivir cotidiano. 



Elsa Siu Lanzas[296]

La Bildung es, por supuesto, la formación de nuestro espíritu, pero en la 
medida que involucra el alcance de competencias sociales, valores y creencias 
que se convierten en habitualidades es imprescindible prestar atención a la 
función pasiva, sensorial, corporal que es por la cual lo espiritual se vivencia. 

Si bien la filosofía es una práctica eminentemente de un sujeto trascenden-
tal, la racionalidad no es el puerto de llegada, sino el proyecto por efectuar. 
Para formar al sujeto no debe olvidarse que la función trascendental es sólo en 
la función empírica. 



[297]

Biblografía

Biceaga, Victor. The concept of passivity in husserl’s phenomenology. Canadá, Springer, 
2010. 

Herrera, Daniel. La persona y el mundo de su experiencia: contribuciones para una 
ética fenomenológica. Bogotá, Universidad de San Buenaventura, 2002. 

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomeno-
lógica. Libro segundo: investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Trad. 
Antonio Zirión. México, UNAM, 2014. Ideas ii.

Escudero, Adrian. «La actualidad de la fenomenología husserliana: superación de viejos 
tópicos y apertura en nuevos campos de exploración». En: Eidos, (18), 2013, pp.12-45.

Johnstone, Maxine. «The Deep Bodily Roots of Emotion». En: Husserl Studies, 28, 
2012, pp.179–200.

Rodríguez, Hugo. «La conciencia corporal: una visión fenomenológica-cogniti-
va». En: Actas del IV Coloquio Latinoamericano de Fenomenología. Círculo 
Latinoamericano de Fenomenología, 2009, pp. 289-308.

Summa, Michela. Spatio-temporal Intertwining. Husserl’s Transcendental Aesthetic. 
Suiza, Springer International Publishing, 2014. 

Vargas, Germán. «Pasividad, constitución e individuación». En: Estudio del cuerpo y 
el disfrute en la fenomenología de Husserl, Proyecto ciup, Universidad Pedagógica 
Nacional, 2016. 

Wandelfens, Bernhard. «Bodily experience between selfhood and otherness». En: 
Phenomenology and the Cognitive Sciences, 3, 2004, pp. 235–248.





[299]

Cuerpo y escritura*1

Body and writing

francy lined vásquez brochero**2

Universidad Distrital Francisco José De Caldas

*  Este artículo fue recibido el 01 de febrero de 2017 y aceptado el 17 de noviembre de 2017.

**  Correo electrónico: francyvasquez0@gmail.com

Resumen: La noción de cuerpo en la 
filosofía de Edmund Husserl adquiere rele-
vancia, en la medida en que es en éste desde 
el cual se experimenta, se dona sentido y, 
por tanto, se constituye mundo. La inten-
ción de este artículo es explorar la escritura 
y describir las correlaciones que se puedan 
tejer con el cuerpo; para ello se presenta, en 
primer lugar, un análisis de lo que Husserl 
concibe como cuerpo; luego, se pretende 
ver al texto escrito como objeto espiritual, 
es decir, como manifestación del cuerpo; en 
tercer lugar, se observa a la escritura como 
dadora de cuerpo al cuerpo, es decir, adqui-
rir cuerpo en la escritura y, finalmente, se 
piensa el cuerpo como texto. 

Palabras clave: cuerpo-Körper, Leib, 
LeibKörper, escritura, pasividad-actividad.

Abstract: The notion of the body in 
the philosophy of Edmund Husserl gets 
relevance because in this one experiments, 
gives a sense, and therefore builds a world. 
The article has as a purpose explore the 
writing and describe the correlation that can 
be constituted with the body. For the above, 
the document has four moments. The first 
one, it is an analysis of what Husserl con-
ceives as a body. The second one, it is the 
written text as a spiritual object, that is, as a 
manifestation of the body. The third one, it 
is the writing as a giver of shape to body, it 
means, acquiring a body in writing. Finally, 
thinking the body as a text.

Keywords: Body-Körper, Leib, Leib-
Körper, writing, passivity- activity.



Francy Lined Vásquez Brochero[300]

Introducción

Edmund Husserl (1859-1938) dedicó sus investigaciones y escritos a fundamen-
tar la idea de la fenomenología trascendental y la reducción fenomenológica. 
En este camino, la idea de ir a las cosas mismas marca el horizonte a seguir 
y dirige la mirada hacia la constitución de la realidad. Dicha constitución se 
realiza explicitando la estructura de los modos en que la realidad se presenta y 
adquiere sentido para el sujeto. Con lo cual, y siguiendo a Husserl, el siguiente 
texto pretende reflexionar sobre la idea de cuerpo y las correlaciones que se 
tejen con la escritura, como puntos desde los cuales se experimenta, se dona 
sentido y, por tanto, se constituye mundo. 

La obra en la cual se basa este documento es Ideas ii ([1952] 2005) dedicada 
a describir la constitución. En ella se discute la esfera de la realidad natural, aní-
mica y espiritual en conexión con el hombre en cuanto organismo y persona, 
así como las formaciones personales, espirituales y culturales que le permiten 
ser comprendido como un yo que experimenta mundo. En la reflexión que se 
desarrolla del cuerpo se afirma que éste posibilita el acceso a las cosas, órgano 
de la percepción, órgano del espíritu, cuerpo espiritual y cultural. En el docu-
mento estudiado el cuerpo es comprendido en tres sentidos: Körper —cuerpo 
físico1—, Leib —cuerpo real o posible, aquello que integra o constituye— y 
Leibkörper —reúne los sentidos anteriores—.

De este modo y teniendo en cuenta nuestro principal objetivo, el siguiente 
texto se divide en cuatro apartados: el primero, dedicado a observar lo que Hus-
serl concibe como cuerpo; el segundo pretende ver al texto escrito como objeto 
espiritual, manifestación del cuerpo; el tercero, dedicado a observar a la escritura 
como dadora de cuerpo al cuerpo, es decir, adquirir cuerpo en la escritura; final-
mente, el cuarto apartado encaminado a pensar el cuerpo como texto. 

1  Se usa cursiva para denotar cuerpo físico.



[301]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

Cuerpo

Si decimos que el yo experimenta la vida a través del cuerpo y en este viven-
ciar se da forma, se hace cuerpo, es posible ver diversas definiciones de lo que 
se comprende como cuerpo. Para Husserl (2005) el cuerpo puede darse en 
diversos modos: primero, como cuerpo —Körper— comprendido como ma-
teria física, como objeto; segundo, como cuerpo —Leib—, es decir, aquello 
que es parte de un ser vivo o lo constituye, que lo integra; en tercer y último 
lugar, como cuerpo corporal —Leibkörper— o el enlace entre un cuerpo que es 
cuerpo, un cuerpo como forma de mi corporeidad. Körper, Leib y LeibKörper 
son uno en la experiencia.

Para comprender mejor lo dicho anteriormente, pensemos en el cuerpo 
—Körper— que está allí frente a mí, que tiene propiedades físicas que son re-
conocidas por mí, es un cuerpo físicamente igual al mío y, por ende, puedo 
atribuirle propiedades como las que tengo yo: conocimientos, afectos, expe-
riencias, que lo hacen ver ahora como cuerpo —Leib—, como otro yo que ten-
dría las mismas potencialidades que tengo; pensamos al otro como otro Leib, 
como otro sujeto. Así, cuerpo físico y alma se entrelazan y son localizables en 
el cuerpo. Afirma Husserl: «Este yo, o el alma, “tiene”2 un cuerpo»3, mas ese 
cuerpo no indica que existe una cosidad físico-material que mediante sus pro-
cesos materiales brinda precondiciones reales para «sucesos de conciencia»4, 
sino que todos los sucesos que se generen al interior del flujo de conciencia 
mantendrán la dependencia cuerpo-espíritu.

El Yo es, entonces, la unidad entre cuerpo y espíritu, por cuanto el mundo 
se hace presente y adquiere luz por ellos. Así, toda experiencia del yo es anti-
cipada por el cuerpo que no es algo exterior a mí, es mi aquí, es el punto desde 
el que puedo desplegar las posibilidades de un allí, es el lugar desde donde 
miro, pienso, siento, por lo que éste «no es solamente en general una cosa, sino 

2  Comillas del texto original.
3  Ideas II, §40, p. 197.
4  Ibid.



Francy Lined Vásquez Brochero[302]

expresión del espíritu y es a la vez órgano del espíritu5»6 , con el que 
experimento y soy reconocido como sujeto; es el camino hacia las cosas que 
están presentes en el mundo que me circunda y al mismo tiempo es camino 
para llegar a mí mismo.

Cuando captamos al otro no captamos sólo su materia física, sino aquello 
que es como persona: sus propiedades yoicas, las peculiaridades que lo hacen 
distinguible y que son manifiestas en su expresión, en el gesto que sólo es po-
sible a través de su cuerpo. En sí, la expresión y lo expresado sólo es captable 
en la persona como tal y este yo personal sólo es comprensible en el cuerpo 
como unidad. 

[H]allamos luego también la unidad “yo-hombre”, es decir, el yo que no 
solamente se adjudica sus conocimientos, sus rasgos de carácter y otras con-
texturas permanentes similares que se manifiestan en las vivencias, sino que 
también designa sus contexturas corporales como las “suyas” y las incluye, 
por ende, en la esfera del-yo7.

Las contexturas corporales: conocimientos, rasgos de carácter, puntos de 
observación, son las que precisamente caracterizan o constituyen al yo, son los 
que le dan forma. Esta forma es la que llamamos cuerpo —Leib—, el cuerpo 
como forma de mi corporeidad, de lo que he vivido, de lo que pienso, de lo 
que quiero, de lo que juzgo. «Lo propiamente “subjetivo”, yoico, se halla del 
lado espiritual (del lado que encuentra expresión en el cuerpo)»8. El cuerpo, 
a su vez, se dice yoico porque dichas contexturas son propias del yo. De esta 
manera, el cuerpo es comprendido desde su unidad con el alma «y la palabra 
alma significa de nuevo un estrato de contexturas, y justo un estrato fundado 

5  Las mayúsculas, cursivas y comillas usadas dentro de las citas son del texto original.
6  Ideas II, §21, p. 131.
7  Ideas II, §20, p.128.
8  Ideas II, §21 p. 131.



[303]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

todavía más elevado»9, por lo que es posible decir que la persona como alma se 
localiza en el cuerpo —Leib—. 

La persona revelada como alma, «como principio de autonomía “incorpora-
do” en un cuerpo viviente” que “descubre, al descubrir su propia Seele —alma—, 
que también en los demás cuerpos vivientes están incorporadas las almas de los 
demás y que Seele y Leib están estrechamente unidos»10, descubre que los otros 
son cuerpo —Leib— y se le atribuyen los rasgos propios al otro; el lenguaje del 
otro es comprendido porque es el mío. El cuerpo —Leib— puede ahora com-
prender la expresividad corporal del otro y siente que el otro puede compren-
derlo también. Aún no ha llegado la palabra dicha, ni escrita, pero hay un decir 
propio del cuerpo del otro que hace que yo lo comprenda como cuerpo —Leib— 
y a la vez que intracomprenda que también soy cuerpo —Leib—. 

De ahí que cada vez que el Leib se revela a sí mismo descubre su indivi-
dualidad, la singularidad que lo caracteriza, la persona que es. Si pensamos 
que cuando toco a otra persona estoy tocando su ser y, a la vez, me toca, 
cuando miro a alguien estoy mirando quién es y a la vez me mira. El cuerpo 
«como órgano de las sensaciones, de las percepciones, del poder, del hacer, del 
querer» me lleva ya a «una dimensión más alta respecto a la cual, precisamente 
el Leib es un órgano, estoy pues, en la Seele»11. Por ejemplo, cuando alguien es 
golpeado por otra persona, el golpe no sólo alcanza el cuerpo que produce una 
sensación de dolor, sino que también alcanza al alma de quien es golpeado. La 
sensación de dolor físico pasa a un segundo plano y la sensación desagradable, 
vergonzosa, humillante pasa al primer plano de atención, porque ha tocado 
el alma, porque ha tocado directamente el yo. «La seele […] me lleva sobre el 
plano de la persona, y sobre este nuevo plano todos los estratos precedentes se 
aclaran y se determinan ulteriormente»12.

9  Ideas II, §49, p. 221.
10  Paci, Enzo. Función de las ciencias y significado del hombre. Trad. Ernesto de la Peña. México, 

Editorial Fondo de Cultura Económica, 1968, p.137.
11  Ibid., pp. 139-140. 
12  Ibid.



Francy Lined Vásquez Brochero[304]

Por consiguiente, lo anímico o lo espiritual poseen ventaja frente al cuerpo, 
pero dicha ventaja se funda en la misma indesprendibilidad que ésta mantiene 
con el cuerpo, por lo que «lo anímico que le es “empatizado”, intracomprendi-
do al cuerpo, está aprehendido como realmente único, particular, se entiende 
que los sucesos corporales se aprehendan como peculiaridades de este sujeto 
humano, que se aprehendan como “míos”»13. Mi cuerpo es, entonces, punto de 
referencia desde el cual el espacio vivido se ordena y adquiere sentido. Afirma 
Husserl que el yo «no puede ser pensado como algo separado de estas viven-
cias, como algo separado de su “vida” —tal como, a la inversa, estas vivencias 
no son pensables a no ser como el medio de la vida del yo»14—, por cuanto el 
cuerpo no puede ser pensado sin ellas. Lo que el sujeto ha vivido constituye 
su Leib.

Lo vivido, es decir, lo experienciado por el sujeto es comunicable. Si bien 
es cierto que la experiencia en un nivel inicial se encuentra en el plano de lo 
pre-predicativo —anterior a la palabra—, puede pasar en cualquier momento 
a la esfera de la predicación, a la palabra misma; de igual manera, puede que-
darse en el plano pre-predicativo: un ejemplo de ello es el lenguaje corporal 
donde el gesto o la expresión del cuerpo evidencian la comprensión de aquello 
que el sujeto experimenta. 

al mundo circundante que se constituye en el experimentar a otros, 
en el reciproco entendimiento y en la intracomprensión, lo designamos 
como comunicativo. Según su esencia, es relativo a personas que se hallan 
ellas mismas en él y lo hallan como su enfrentante. […]. Hablando idealiter, 
toda persona tiene, en el interior de su mundo circundante comunicativo, 
su mundo circundante egoísta, en tanto que puede “hacer abstracción” de 
todas las relaciones de intracomprensión y de las apercepciones fundadas en 
ellas, o más bien, puede pensar éstas separadas15.

13  Ideas II, § 21, p. 131.
14  Ideas II, §22 p. 135.
15  Ideas II, § 51, p. 239.



[305]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

De este modo, el experimentar a otros, al tocarlos, al mirarlos, al sentirme 
tocado o mirado —objetivable y objetivado— se da un proceso de compren-
sión y de reconocimiento que puede ser evidenciado a través del lenguaje. En 
consecuencia, el cuerpo es órgano del lenguaje que hace posible la comunica-
ción y con ella la intersubjetividad. En los siguientes apartados trataremos de 
ver las posibles relaciones que el cuerpo sostiene con la escritura como mani-
festación del lenguaje —capacidad del hombre de representar y comprender 
el mundo—.

La escritura como manifestación del cuerpo

Si el cuerpo es el aquí del cual surge el allí; si a través de éste el mundo se revela 
en el lenguaje, toma color y forma ¿es posible decir que la escritura es una 
manifestación suya? ¿Podría lo escrito ser resultado del cuerpo, lugar en que se 
exterioriza la esencia del ser?

En primer lugar, Husserl dirá que hay cosas que se le presentan al hombre 
meramente como materia, pero que existen otras cosas que por el contrario 
«tienen el rango de “cuerpos”, y como tales muestran vinculación con nuevo 
estrato del ser que se denomina anímico»16. En tal medida, el texto escrito no 
es un objeto meramente material, está escrito por el cuerpo y adquiere rango 
de cuerpo. Este conmueve al lector porque se encuentra escrito del alma de 
quien escribe, sólo así podrá tener vida, sólo así deja de ser letra muerta. La es-
critura al enlazarse con el espíritu: es sentido materializado en el texto, podría 
pensarse espíritu corporalizado —Leibkörper—.

La unidad expresión-expresado es visible en el yo, pero también es visible 
en el texto escrito. «[E]l libro es un cuerpo, las páginas son páginas de hojas 
de papel, los renglones son ennegrecimientos e impresiones físicas de ciertos 
sitios de estos papeles, etc.»17, pero es comprensible que esto no es lo único 

16  Ideas II, § 20, p. 126.
17  Ideas II, §56, p. 283.



Francy Lined Vásquez Brochero[306]

que le acontece al yo cuando está frente a un libro, sino que es presa de «ciertas 
“apariciones”, la cosa física, los sucesos físicos en ella, aparecen, están ahí en el 
espacio en determinada orientación a “mi” centro de aprehensión»18,y, en esta 
medida, adquieren sentido. Éste «pertenece a la esfera puramente ideal y no 
tiene referencia de existencia»19, es una manera de apercepción que constituye 
experiencia. Así, el texto escrito es un objeto espiritual con cualidades reales e 
ideales, y su aprehensión se da a través del cuerpo —Körper— que es en sí un 
cuerpo —Leib—. 

En este orden de Ideas, es posible pensar a la escritura como propiedad 
anímica, por cuanto es una propiedad personal y es una manifestación del 
espíritu, es una extensión de la experiencia anímica que se ha hecho leibkör-
per en el papel. Si, por ejemplo, pensamos por un momento en la escritura de 
los llamados agentes inteligentes no humanos o agentes conversacionales que 
simulan la comprensión de frases y emiten respuestas, podemos decir que, 
aunque su escritura es coherente con el funcionamiento de la lengua —pues 
tienen integrados programas de sintaxis y semántica desarrollados por la lin-
güística computacional) y simulan un comportamiento racional del hombre—
, su actividad se agota en la comprensión del significado de una frase o palabra, 
y no alcanza el plano del sentido —comprendido como la vivencia ya inter-
pretada—, el cual sólo es posible en la experiencia humana, en la experiencia 
anímica que constituye al sujeto. De acuerdo con Husserl «[l]as propiedades 
anímicas son, por ende, “unidades de manifestación”. Entre las propiedades 
anímicas […] está toda propiedad personal, […] que le son propias, que son 
características de él, las disposiciones de su fantasía y similares»20 y de este 
modo, la escritura es una prolongación suya. 

Más aún la página impresa o la conferencia pronunciada no es una duali-
dad enlazada / de texto y sentido; más bien cada palabra tiene su sentido, y 

18  Ideas II, §56, p. 284.
19  Ideas II, §56, pp. 285-286.
20  Ideas II, §30, p. 160.



[307]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

eventualmente partes de la palabra tienen carácter de palabra, así como ya 
el sentido apunta en indicación anticipadora a un nuevo sentido, nuevas pa-
labras, así como las palabras se enlazan en formaciones de palabras, en ora-
ciones, las oraciones en nexos de oraciones, por el hecho de que el sentido 
animador tiene tal acompasamiento, tiene tal entretejimiento de sentido, tal 
unidad, una unidad que tiene empero su sostén, o mejor, su corporalidad, 
en soportes de palabras, de modo que el todo de la conferencia es, de cabo a 
rabo, una unidad de cuerpo y espíritu, cuya unidad es parte de una unidad 
de nivel superior, y finalmente está ahí la conferencia misma como unidad 
del nivel más alto21.

Por otro lado, para Husserl, el sujeto actúa o se encuentra en estado de ac-
tividad o pasividad. La primera hace referencia a los estados en el que el sujeto 
se mueve, es atraído-hacia un estado productivo que implica movimiento es-
piritual, acción racional. La segunda, en cambio, hace referencia a un estado 
donde el ser no se encuentra en acción racional, en actividad; por el contrario, 
se deja llevar, es atraído-hacía en estado pasivo, un estado de receptividad. En 
la pasividad actúan los sedimentos de actos de la razón anteriores, es decir, que 
aquellos que una vez estuvieron en el primer plano de atención, dejan de serlo 
en un momento dado para adentrarse en las profundidades del ser y conver-
tirse en el subsuelo de otras vivencias del sujeto. 

Para Husserl, la pasividad se comprende como la esfera en donde se en-
cuentran las predaciones que afectan las futuras acciones del yo, que serán 
reproducidas o que serán objeto de transformación en nuevos actos. «Toda 
productividad primigenia (primigenia por lo menos en uno o algunos pasos) 
es espontaneidad de acto. Pero toda espontaneidad se hunde en pasividad 
[...]»22., por lo que es posible decir que toda actividad se hunde en la pasividad, 
toda actualidad del yo llega a ser inactualidad. 

21  Ideas II, § 56, p.288.
22  Ideas II, § 56, p. 384.



Francy Lined Vásquez Brochero[308]

De acuerdo con lo anterior, es posible indicar que en la escritura el sujeto es 
presa tanto de la actividad como de la pasividad. De la actividad, en la medida 
en que esta actitud le permite reflexionar y crear mundos. Cuando escribo las 
páginas que están delante de mí, requiero comprender o crear y éstas son ma-
nifestaciones del espíritu, movimientos suyos, acciones de la razón. No ocurre 
lo mismo cuando el sujeto trota en el parque o sube la escalera, cuando ve 
las páginas y renglones que están delante de él, puede observarlas meramente 
como Körper, como cosas materiales que se le presentan. La escritura orienta 
mi actitud hacia una esfera de actividad que permite donar sentido a lo que 
aparece frente a mí. 

Husserl afirma que vivimos comprehensivamente en el sentido23, por lo 
que en el ejercicio de la escritura el sujeto dona a cada oración y a cada nexo 
de oraciones un carácter especial que las hacen diferentes a otras, dichas carac-
terísticas propias constituyen el sentido. De este modo, el sujeto es aquel que 
piensa, que dona, y lo escrito es lo pensado, lo donado. Este donar sentido se 
hace desde lo que el sujeto es, y parte de aquello que se ha dado en pasividad, por 
ello es posible decir que en la escritura también la pasividad se hace presente, en 
cuanto a que ésta es anterior a cualquier acto reflexivo –como lo es la escritura–, 
es decir, precede a todo aparecer y permite el despliegue del yo reflexivo. Con 
otras palabras, los sentidos de las experiencias pasadas permiten comprender 
lo que en la actualidad vivencio y a la vez, son la base para la reactualización o 
la constitución del sentido en el presente. En suma, la síntesis entre pasividad y 
actividad permitiría la constitución y creación de mundo en la escritura. 

En segundo lugar y de acuerdo con lo dicho por el fundador de la fenome-
nología, la escritura como manifestación del cuerpo es posible pensarla como 
correlato, como objetivación de sí mismo, debido a que «todo lo objetivo, en 
el más amplio sentido, es pensable como correlato de la conciencia posible o 
más precisamente: de un posible “yo pienso” y por ende en cuanto referible a 
un yo puro»24. 

23  Ideas II, §56, pp. 284-285.
24  Ideas II, §22 p. 137.



[309]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

a la presencia del yo puro pertenece, pues, la posibilidad de una 
captación originaría de sí mismo, de una “percepción de sí mismo”25, 
pero luego también la posibilidad de las correspondientes modificaciones 
de la captación de sí mismo, o sea, de un recuerdo de-sí-mismo, fanta-
sía-de-sí-mismo y similares26.

En tercer lugar, el texto escrito puede pensarse como manifestación del 
cuerpo cuando se le reconoce como objeto distinto a mí, es decir, como otro 
cuerpo que no soy yo, pero que tiene mucho de mí. Cuando se escribe se da 
cuerpo al texto, se proyecta un cuerpo fuera de mí, se da muerte a lo que soy en 
él, para que renazca en la multiplicidad de sentidos que otros otorgarán desde 
sus cuerpos vividos. «[E]ntonces la escritura forma un cuerpo que ya no es 
leído como propiedad del yo sino como lugar de los impulsos, de su encuentro: 
cuerpo, en esa medida, fortuito»27.

La escritura como exterioridad y en consecuencia como discurso fijado 
en letra, como cuerpo fijado en texto, es un sí mismo constituido ahí delante 
como objeto al que otro puede llegar para constituir su mundo o para reafir-
marse como otro yo; recordemos que para Husserl el yo se constituye a través 
del mundo de la vida y del reconocimiento del otro como distinto a mí. 

Si «el cuerpo cuerpo es, de cabo a rabo, cuerpo lleno de alma” y “cada mo-
vimiento del cuerpo está lleno de alma” al igual que “toda obra humana, todo 
producto”»28, es posible decir que todo texto como obra del cuerpo está lleno 
de mí, siendo éste un correlato de mi yo espiritual, relato de lo inmanente, de 
mis vivencias y, por tanto, tiene por objetivo llegar al otro, porque sólo a través 
del otro mi yo puede emerger. Así, el texto se escribe con la premisa de la exis-
tencia de un lector, su acción reabre el yo para el mundo; en consecuencia, la 

25  Las mayúsculas, cursivas y comillas usadas dentro de las citas que se encuentran en este 
documento son del texto original.

26  Ideas II, §23 p. 137.
27  Gabilondo, Ángel. Trazos del Eros del hablar y escribir. Madrid, Editorial Tecnos, 1998, p. 35. 
28  Ideas II, §56, p. 288.



Francy Lined Vásquez Brochero[310]

escritura como forma de mi corporeidad es apertura donde se realiza la trans-
cendencia de mi yo hacia el mundo. La escritura puede batirse entonces entre 
lo inmanente y lo trascendente.

Llegando a este punto, el texto escrito puede observarse como una manifes-
tación del cuerpo en cuanto allí se puede exteriorizar, dar cuerpo a la vivencia y 
convertirla en objeto del espíritu, portador de sentido para la comprehensión, 
portador de cultura, objeto de la subjetividad social, y en ello, la tarea propia 
del escrito de hacerse substancia de otros cuerpos. En esta tarea, lo escrito 
puede darse o presentarse de múltiples formas ante los ojos de quien lee, pues 
cada quien mira desde los múltiples lugares en donde se encuentra. De ahí que 
el texto escrito se pueda pensar como unidad de las multiplicidades y en ello, 
multiplicidad de las variaciones desde las cuales un texto puede ser abordado. 

En suma, los sujetos siempre se encuentran en procesos de constitución 
y en procesos constitutivos, esa, al fin y al cabo, es la esencia de la vida, por 
lo que es complejo separar la idea de que mientras el yo escribe y da cuerpo a 
un objeto de su espiritualidad no se esté escribiendo a sí mismo. En la acción 
de escribir podemos escribirnos, pensarnos y dejar ver aquella captación que 
tenemos de nosotros mismos, en ésta «el yo puro se capta como yo puro del 
recordar, esto es, como presente actual percibido por sí mismo, e igualmente, 
que se capte como temporalmente duradero desde el ahora pasado hasta el 
fluyente ahora-presente actual, etcétera»29. En este punto es indispensable ob-
servar, que así como en la escritura podemos mostrar una captación originaria 
de lo que somos, es posible en ella narrarnos y, a la vez, darnos cuerpo; en ella 
tenemos la potestad de recrearnos, de recordarnos, imaginarnos. 

La escritura en analogon con el ser, es unidad de cuerpo y espíritu, cada pa-
labra es sentido vivo. La voz que emerge de la boca y los trazos producidos por 
la mano dicen lo que somos, llaman al decir de nuestra alma y buscan perma-
necer en aquello dicho, aunque lo dicho tenga la cláusula del olvido. No pode-
mos otorgarle a la escritura sólo el papel de llevar a la corporalidad la vivencia, 
sino que es lugar de experiencia. No es posible concederle ingenuamente sólo 

29  Ideas II, §23 pp. 137-138.



[311]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

el papel de darle a lo hablado un tiempo más de vida, una permanencia, un re-
medio para los males de la memoria. Por ello resulta inevitable no pensar que 
en la escritura también podemos constituirnos. 

Adquirir cuerpo en la escritura

La escritura como lugar de constitución del propio cuerpo es la idea que pon-
dremos en cuestión en este apartado. Decíamos que el yo experimenta la vida 
a través del cuerpo y que en este vivenciar se da forma, se hace cuerpo; por lo 
tanto, es posible decir que la experiencia de la escritura y de la lectura como 
reescritura, son acciones que dan cuerpo al «yo» y, en consecuencia, es posible 
decir que en este ejercicio adquirimos cuerpo. 

En primer lugar, cuando se escribe nos encontramos en la esfera de activi-
dad, ponemos en juego lo que somos, las vivencias, por tanto «la escritura lo es 
del cuerpo y de la sangre y así escribir da cuerpo, constituye un cuerpo mor-
tal»30. Este cuerpo mortal es comprendido como la persona, como el sujeto 
que experimenta y da sentido al mundo, por lo que lo vivido es en sí lo que 
constituye la singularidad del sujeto. Cuando se escribe se hace desde las vi-
vencias, desde los recuerdos, pero desde un presente, desde un yo actual que 
permite resignificar, adquirir nuevamente cuerpo. 

Se acude a los recuerdos o mejor a los sentidos que se han otorgado a las 
vivencias pasadas y que hoy conforman el yo actual. Los contenidos de la con-
ciencia son sentido otorgado de vivencias pasadas; explica Husserl que aquello 
que permanece en el yo es el sentido que una u otra vivencia recibió en su 
momento y que ésta aunque quede en el olvido permanece en el sentido. Así 
«el contenido en cuanto algo idéntico para el sujeto, en cuanto algo suyo 
propio, obtenido por él en actos anteriores, pero no efímero como los actos, 

30  Gabilondo, Ángel. Trazos del Eros del hablar y escribir, pp.34-35.



Francy Lined Vásquez Brochero[312]

sino inherente al sujeto que dura como lo permanente que dura para él»31 se 
hace presente en el acto de escribir, animando y dando vida a cada palabra.

Puedo luego, al reflexionar y confrontar un objeto / como objeto de una acti-
tud con el otro como objeto de la otra actitud, decir: el libro existente, la página 
de papel existente, tiene un sentido particular, está animada por una mención. 
El libro con sus hojas de papel, su pasta, etc., es una cosa. A esta cosa no se 
engancha una segunda, el sentido, sino que éste penetra “animando” el todo 
físico en cierta manera; a saber, en tanto que anima cada palabra, pero, de 
nuevo, no cada palabra por sí, sino nexos de palabras que se enlazan mediante 
el sentido en configuraciones dotadas de sentido; éstas se enlazan a su vez 
en configuraciones superiores, y así sucesivamente. Al animar las apariciones 
sensibles, el sentido espiritual está fusionado con ellas en cierta manera en 
vez de solamente enlazado en una yuxtaposición enlazada32. 

De acuerdo con lo anterior, en la escritura el cuerpo llama a las palabras a 
la vida y se entrega a la infinidad de experiencias que le puede suscitar, el yo 
ánima cada oración, cada grupo de palabras está fusionado con su espíritu y 
así, dan vida al texto. En consecuencia, el escribir sumerge al yo en la esfera de 
la actividad, en la medida en que implica constitución, movimiento. De igual 
forma, en esta actividad pueden emerger pasividades, sedimentos de actos an-
teriores, debido a que éstos permanecen en el ser, albergan en lo más profundo 
de la conciencia y se presentan en cualquier instante. Quizá muchos recuerdos 
hayan quedado en el pasado y en ocasiones ni siquiera existan vagas imágenes 
de ellos, pero esto no significa que ellos no estén, ya que el sentido otorgado 
a cada vivencia se encuentra presente en el yo actual, en la profundidad de la 
conciencia y están en posibilidad constante de ser reactivados. Así:

31  Ideas II, §29, p. 153.
32  Ideas II, §56, p.285.



[313]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

el operar del yo es subjetividad escondida o incluso olvidada, ocultada, —
pero siempre subjetividad—. lo que para mí está ahora aquí, para mi leib 
está en penumbra, o permanece en el fondo, está en mí potencialmente y 
puede convertirse en algo actual si yo me muevo. […] también el fondo en 
penumbra está en la subjetividad, en la subjetividad operante. es una mo-
dalidad del operar, puede ser sentida como pasiva por mi yo, por mi leib, 
mientras que es activa para otro leib33.

En la escritura emergen aquellos contenidos de conciencia que están es-
condidos en el sujeto, que están escritos en el cuerpo y están potencialmente 
activos para salir a reescribirse, a renovar la piel del cuerpo; ella permitiría 
la actividad memorativa propia del sujeto. Escritura como relectura del ser, 
como reactivación del pasado en el presente, se aleja de aquella acción de mera 
repetición o materialización de lo vivido para ser acción que reactualiza y que, 
por tanto, funda nuevas experiencias. Dice Husserl que «al leer tampoco pone-
mos el signo escrito en el papel en una tesis de experiencia actual ni lo conver-
timos EN “tema” de tomas de posición teóricas o hasta prácticas»34, sino que 
«el signo escrito “aparece”»35 para que nosotros lo aprehendamos, le donemos 
sentido». «Igualmente aparece el cuerpo, pero nosotros ejecutamos los actos 
de la comprehensión, captamos a las personas y los estados personales que se 
“expresan” en su contenido aparicional»36.

No sólo en la acción primera del escribir me escribo, también en la lectura 
como la acción de reescribir, es decir, cuando confronto el libro, cuando frente 
a él asumo una actitud teórica y reflexiva, construyo el sentido de lo que allí 
dice y me constituyo a raíz de dicha vivencia. Es cierto que cuando se escribe 
por vez primera la obra, su autor se encuentra animado por unos sentidos 

33  Paci, Enzo. Función de las ciencias y significado del hombre. Trad. Ernesto de la Peña.México, 
Editorial Fondo de Cultura Económica, 1968, p.182.

34  Ideas II, §56, p. 292.
35  Ibid.
36  Ibid.



Francy Lined Vásquez Brochero[314]

particulares, por unas singularidades, pero en el momento de ser leída es pre-
ciso arrancar la escritura de las manos de su escritor para que sea reescrita y 
fusionada a otro. Vivimos en la ejecución del sentido y dicha ejecución se da 
en la lectura, en la escritura, en la constitución de nuestro cuerpo. Nos escribi-
mos y nos damos cuerpo, nos escribimos para convertirnos en texto, donamos 
sentido a lo que vivimos y en la misma acción anticipamos lo por-venir. Esta 
es la segunda razón por la que al escribir nos escribimos.

Lo por-venir como un inaugurar, como un llamar a ser y, en esta medida, 
como un modo de dar cuerpo al cuerpo. Es interesante pensarnos desde la 
imaginación, y es que justamente los universos poéticos me permiten antici-
parme y proyectarme en un futuro deseado. Lo figural entra a hacer parte de 
mi yo actual en cuanto se instala en mis posibilidades de ser, en mi yo-puedo; 
de esta manera, se da cuerpo al cuerpo. Cuando escribo o leo un libro mi yo:

Se prolonga hacia la esfera total de lo que, en el sentido de la posibilidad 
ideal, es por él absoluta e inmanentemente perceptible, recordable, espera-
ble, incluso fantaseable, según todos los modos temporales. Si por ejemplo, 
me entrego a fantasías de que emprendo un viaje a Marte y ahí tengo viven-
cias como Gulliver, etc., entonces las vivencias de conciencia son fingidas, 
aunque como fantasías vacías, me pertenecen a mí: el mundo fingido es co-
rrelato de un yo fingido, que está fingido, empero, como el mismo que mi 
yo actual37.

Mi yo actual también es el de mi imaginación, es el yo de las posibilidades 
y constituye una red de sentidos que se construyen tanto en los múltiples yoes 
que fingimos, que imaginamos diariamente, como también en aquellos que 
se encuentran presentes en el flujo de nuestra conciencia y que pertenecen al 
pasado. En suma, diremos que en la escritura adquirimos cuerpo, debido a 
que, en primer lugar, en ella se hacen presentes los contenidos de la concien-
cia y se reactualizan; en segundo lugar, a que en ella se anticipa el por-venir, 

37  Ideas II, §29, p. 157.



[315]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

se imagina y se proyectan las posibilidades del yo; en tercer y último lugar, 
porque ella es lugar de la intersubjetividad. 

Sabemos que el cuerpo se constituye en relación con otros cuerpos. Sólo en 
la existencia de los otros puede emerger mi yo, es decir, que la intersubjetivi-
dad es condición de posibilidad del sujeto y la escritura del otro le da forma a 
mi vida personal; así mismo, mi escribir forma al otro; por ejemplo, la com-
prensión de la obra literaria es una experiencia personal y social que conmueve 
el alma de quien con ella se conecta, de quien logra empatizar su existencia 
con aquel que puso su vida en letras para otro. Es así como en la escritura «[e]
jecutamos un fragmento de vida personal actual”o también podemos “fanta-
seamos muy vivamente en uno de esos fragmentos, incluso nos empatizamos 
en la vida personal de algún otro» 38.

El mundo circundante personal está conformado por otros, mi cuerpo es 
gracias a otros y para otros. La presunción de un lector es clara, porque tanto el 
cuerpo como el texto requieren de su presencia. El trazo deja atrás la mano de 
quien lo dibujó para fusionarse con quien ahora le da vida y le recubre de senti-
do. «Las palabras escritas sólo “crecen” en aquel que las incorpora en su propio 
tiempo, que traza con esas palabras nuevos senderos, que engarza nuevas Ideas, 
que las siembra en otros»39. Este sembrar en otros es justamente sembrarla en lo 
común, en lo que nos hace cercanos, próximos, es decir, en la cultura.

La escritura es espacio de constitución de lo común, de formación de 
comunidad, de personalidades sociales de orden superior. Lo escrito como 
objeto de la cultura es objeto de los intereses, de las ocupaciones de los miem-
bros de una comunidad comunicativa, de acuerdo con la denominación hecha 
por Husserl, así como de su formación y de su tradición. Cuando se escribe, 
cuando se construye sentido, el escritor representa la unidad yo-tú, debido 
a que es un sujeto personal, individual, pero también es un sujeto social, un 
sujeto atravesado por el otro, por los otros. La idea de Husserl —expresado 
tanto en Ideas II ([1952] 2005) como en El Espíritu común(1921)— de que 

38  Ideas II, §53, pp. 255-256.
39  Gabilondo, Ángel. Trazos del Eros del hablar y escribir, p.51.



Francy Lined Vásquez Brochero[316]

no hay un yo sin un tú, nos indica que en la escritura la voz del narrador es 
también la voz de muchos otros que conforman una unidad con él, es decir, 
una comunidad y que, por tanto, la escritura como «comunicación produce, 
justamente, la comprensión reciproca y la conciencia, // para cada sujeto, de 
tener-en-frente, indeterminadamente, otros muchos sujetos y de tener con-
juntamente con ellos un único circunmundo sobre el que todos estamos rela-
cionados en un «Nosotros»»40.

Cuando se escribe nos dirigimos a otros, se actúa para generar un motivo 
en la voluntad del otro. El presupuesto de que se escribe para que alguien lea 
y comprenda lo que está puesto en letras, tiene por objeto también conmover-
lo, producir en él un efecto, vincularlo y, de este modo, establecer relaciones 
yo-tú, escritor-lector que se compenetren vinculándose, constituyendo comu-
nidad, como diría Husserl (1921), espíritu común. Incluso, es posible indicar 
que en la escritura para uno mismo —el caso del diario personal— instau-
ramos un diálogo, un acto comunicativo con otros que somos nosotros. El 
narrador se dirige a sí mismo como un interlocutor, como otro, evidenciado 
en la estructura dialógica, en los cambios de sujetos discursivos que muestran 
el presupuesto de la presencia de alguien con el que se conversa, de alguien a 
quien se le escribe.

De acuerdo con lo expuesto, en la conciencia del escritor, la conciencia 
ajena está vinculada y, del mismo modo, la voluntad de constituir la de alguien 
más, la de hallar un flujo común, es así como en la escritura se enlaza la unidad 
yo-tú como pasado, como presente y como futuro. De esa forma, ella es lugar 
para las tradiciones, para su conservación y transmisión. Cuando se escribe 
emerge todo lo que nos constituye, nuestros antepasados, nuestros contem-
poráneos, las proyecciones comunes que poseemos, que conforman nuestro 
cuerpo y que nos identifican con los otros, que hacen parte de nuestro mundo 
circundante. Así, pues, la escritura, permite la intersubjetividad entre los ante-
cesores y los predecesores. El yo es escrito por yoes ausentes, creando un vín-
culo comunicativo muy importante. Los otros que están fuera de la presencia, 

40  Husserl, Edmund. El Espíritu Común. (Gemeingeist) I y II. Obra póstuma. Introducción y 
notas de César Moreno Márquez. España, Universidad de Sevilla, 1921, p.150. 



[317]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

ya sea en el pasado o en el futuro, encuentran un lugar de comunicación en la 
escritura y ésta actúa al generar motivos para la voluntad; de este modo:

[E]l Yo pasado es sujeto de un acto comunicativo (es el donante) y el Tú 
lejano es el receptor futuro. Pero a este estado de cosas corresponde también 
el Yo, en tanto así lo quiere, funde con ello una disposición volitiva o una 
voluntad habitual y permanente y «persista», al menos en general, en ella41.

Como receptores comprendemos al donante como no presente, «ni pre-
sente ni ausente «en carne y hueso», ni visible ni invisible, huella que remite 
siempre a otro con cuya mirada no podríamos cruzar la nuestra»42; y, sin em-
bargo, ahí está: escribiéndonos.

El cuerpo como escritura

Si el cuerpo es punto de conexión entre lo perceptivo y lo aperceptivo, 
punto de encuentro y transformación, lugar de la actividad y la pasividad 
¿es también escritura? Con la pretensión de reflexionar sobre esta pregunta 
e intentar dar pasos en el camino de una posible respuesta, se construye este 
apartado, retomando el cuento La escritura del dios de Jorge Luis Borges en El 
Aleph (2000)43: 

Cuenta la historia que Tzinacán, sacerdote maya del siglo xvi y mago de 
la pirámide de Qaholom44, permanece como prisionero del español Pedro de 

41  Ibid., p. 137.
42  Derrida, Jacques. Mal de archivo. Una impresión freudiana. Madrid, Editorial Trotta, 1997, p.92. 
43  Publicado en 1949 y tomado de Borges, Jorge Luis. Obras completas. Tomo I (1923-1949). 

Edición crítica. Anotada por Rolando Costa Picazo e Irma Zangara. Buenos Aires, Emecé, 2009.
44  De acuerdo con las notas hechas por Rolando Costa Picazo e Irma Zangara a la obra completa 

de Jorge Luis Borges, es el dios creador y padre de los mayas. Es mencionado en el Popol Vuh, libro 
sagrado de la etnia quiché, de origen maya, en Guatemala. Cf. Ibid., p. 1099.



Francy Lined Vásquez Brochero[318]

Alvarado45 desde hace ya muchos años, por no haber revelado el lugar del 
tesoro. Su prisión de piedra es compartida con un jaguar que mide con secre-
tos pasos el tiempo y el espacio del cautiverio. Sólo los separan los barrotes. 
A medio día se abre en lo alto la bóveda y el carcelero baja agua y carne para 
los prisioneros, es el único instante en que ambos pueden verse, es la hora sin 
sombra. Todo el tiempo se escuchan, sienten la presencia contigua a pesar del 
silencio que la mayor parte del tiempo los acompaña, pero sólo a esa hora sus 
ojos pueden encontrarse. 

Tzinacán ha perdido ya la cuenta de los años que lleva allí, ya no puede 
levantarse sin su magia. Aguarda sólo la muerte porque ya no le queda más. 
Desde muy joven fue tomado en prisión, fue deformado, lacerado, castigado 
con metales ardientes para que revelara el secreto del tesoro, pero jamás aban-
donó a su dios para entregárselo a extraños. Mantuvo silencio mientras su 
cuerpo era salvajemente escrito.

Con la idea de poblar de algún modo su tiempo, quiso recordar todo lo que 
era y lo que sabía. Sólo así podría tener de nuevo posesión sobre lo que alguna 
vez fue suyo. Árboles y plantas fueron apareciendo en su memoria, pero un 
día se presentó en su prisión un recuerdo tan preciso, que en su sangre sintió 
la agitación que tantas veces sentimos cuando nos acercamos a algo que ya 
conocemos: era una de las tradiciones del dios. Él escribió una sentencia para 
conjurar males que pudiese ser usada en el momento de la historia en que 
fuese requerido. Nadie sabía dónde estaba escrito, ni cómo sería posible desci-
frarlo, pero era conocido que perduraría por siempre y que sólo alguien podría 
comprenderlo. Pensando en esto, decide emprender la tarea de hallar dicha 
sentencia buscando en su memoria.

El análisis de esta parte del relato nos permite indicar que en su cuerpo está 
consignada una lucha. En su afuera lleva impresas las marcas de Alvarado, 
quien ha escrito sobre su piel con el fin de llegar a la profundidad de su ser —a 

45  De acuerdo con las notas hechas por Rolando Costa Picazo e Irma Zangara a la obra completa 
de Jorge Luis Borges, Pedro de Alvarado (1845-1541) es un conquistador español de gran parte de 
América Central, responsable, entre otros episodios de extrema crueldad, de la llamada Matanza de 
Tóxcatl, el asesinato masivo de aztecas mientras participaban de una ceremonia religiosa.Cf. Ibid.



[319]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

su yo—. El cuerpo de Tzinacán puede verse como lugar de consignación, de 
inscripción, es un registro histórico en el que puede leerse la barbarie de una 
conquista. Él ha sido herido por una escritura ajena, una que pretende elimi-
nar sus afectos y reescribir su cuerpo; sin embargo, esto no es posible, pues el 
sacerdote se encuentra motivado por la defensa de su pueblo, que en sí es: la 
defensa misma de lo que es él, de lo que representa, de un mundo, de sí mismo, 
por lo que regula su cuerpo a tal punto que soporta no sólo el dolor, sino tam-
bién los años de encierro y la fatalidad de la muerte. Su cuerpo es entonces un 
cuerpo-símbolo de la lucha de una cultura y de un modo de ser. Las marcas 
que ahora están impresas en su piel constituyen lo que ahora es como sujeto, 
el texto que es, su yo actual. 

Por otro lado, es pertinente indicar que así como hay marcas que repre-
sentan una lucha, cuerpos que son símbolos, hay archivos en la piel que deja 
el embarazo o la vigilia y que están, de igual forma, cubiertos de escritura o 
repletos de sentido. En este punto, no es posible olvidar las marcas que tienen 
«fuerza de ley»46, que constituyen la conservación de un linaje, de una ins-
titución, de un proyecto social, de un pensamiento —archivos arcaicos—47. 
Son marcas que se inscriben en el sujeto y que están allí gracias a técnicas 
propias de impresión y de reproducción que las mantienen e instituyen. «No 
hay archivo sin un lugar de consignación, sin una técnica de repetición y sin una 
cierta exterioridad. Ningún archivo sin afuera48»49, archivo como contenidos 
que forman al sujeto y que son consignados en su cuerpo a través de técnicas 
de reproducción e impresión, contenidos que otros han determinado como lo 
archivable y que representan lo que debe ser inscrito en el Leib, constituyendo 
su conciencia, dándole forma.

Estas marcas no se enuncian en el relato del sacerdote, quien sólo espera 
la muerte, sólo resta un poco más de tiempo para llegar al final de sus días. 

46  Derrida, Jacques. Mal de archivo. Una impresión freudiana, p.15.
47  Expresión de Derrida (1997).
48  Cursiva del autor.
49  Derrida, Jacques. Mal de archivo. Una impresión freudiana, p.19.



Francy Lined Vásquez Brochero[320]

Decide entonces volver a sí mismo, buscar en él elementos que le hagan pensar 
que aún es un hombre, que restauren su piel. Su motivación lo lleva a buscar 
entre sus recuerdos, en lo sido —pasado recordado—, porque sabe que ellos 
le devolverán algo que ha refundido con el pasar de los años. Él todavía vive y 
sólo puede hacerlo dotando de sentido aquello que alguna vez fue y que hoy 
le permitiría seguir siendo y así no abandonarse a su cruel destino. Aunque 
inmóvil físicamente, mantiene una actitud activa que le permite ahondar y dar 
valor a aquello que aún se encuentra presente en su memoria, y así poblar de 
algún modo su tiempo, leer sus recuerdos para reescribir su presente y afir-
marse como un yo que aún tiene vida.

Noches enteras malgasté en recordar el orden y el número de unas sierpes de 
piedra o la forma de un árbol medicinal. Así fui develando los años, así fui 
entrando en posesión de lo que ya era mío50.

Lo que alguna vez fue hoy le permitiría volver a ser, entrar en posesión nue-
vamente de lo suyo significa recuperar sus propiedades yoicas. Necesita recordar 
sus experiencias pasadas, traerlas al presente y dotarlas nuevamente de sentido, 
sólo mediante está lectura de sí podrá regenerar su piel. No es un mero leer el 
que realizará el sacerdote, es convertirse en texto abierto para sí mismo, es un 
pensarse y hallarse en su memoria. Traer sus recuerdos y pensarse desde ellos en 
el presente, es un ejercicio de re-escritura, su sangre se agita porque su cuerpo 
sabe que se acerca a algo ya conocido. El recuerdo como una re-escritura de la 
experiencia primera y como una manera de comprenderse, de conocerse, de re-
tornar a lo originario, de reconocerse como cuerpo, como hombre.

La escritura no sólo es resultado de las experiencias pasadas, sino que tam-
bién es lugar desde donde se puede evocar. Ella permite traer al presente el 
pasado que acompaña a cada sujeto y que son marcas indelebles de su ser, ca-
racterísticas yoicas. La escritura le devuelve al sacerdote el recuerdo, la esencia 
de su ser, así como la esperanza de la huída puesta en un enigma. Si él descubre 

50  Borges, Jorge Luis. Obras completas. Tomo I (1923-1949), p.1043.



[321]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

aquella escritura ancestral podrá ordenar al jaguar que devore a Alvarado y 
con ello terminar con su encierro, decide entonces iniciar la búsqueda y mar-
char hacia sí mismo, hacia lo conocido con el objetivo de reconocer la senten-
cia del dios. 

Tzinacán en su camino de regreso comprende que cada cuerpo: estrella, 
montaña, cielo, camino, pájaro, cereal, el mismo hombre tiene mudanzas, 
caduca, muere y, por tanto, todos los seres de la naturaleza sufren cambios 
¿Cómo descifrar entonces el mensaje? ¿Era posible hallar aquella fórmula que 
le daría la libertad? Pensando en las posibles respuestas a estas preguntas, se le 
ocurre que la escritura del dios debía ser permanente, debía soportar el cambio 
de los tiempos y de los espacios y debía existir algo en el ser que fuese inma-
nente, entonces vio el jaguar, ante sus ojos apareció de nuevo, pero con un 
sentido diferente.

Entonces mi alma se llenó de piedad. Imaginé la primera montaña del 
tiempo, imaginé a mi dios confiando el mensaje a la piel viva de los jaguares, 
que se amarían y se engendrarían sin fin, en cavernas, en cañaverales, en 
islas para que los últimos hombres los recibieran. Imaginé esa red de tigres, 
ese caliente laberinto de tigres, dando horror a los prados y a los rebaños 
para conservar un dibujo. En la otra celda había un jaguar; en su vecindad 
percibí una confirmación de mi conjetura y un secreto favor51.

Los jaguares tienen la piel de sus antepasados, así como los hombres llevan 
en ella escritas la historia personal y la heredada. Con el relato de Tzinacán y 
lo dicho por Husserl (2005), comprendemos que llevamos en nuestros cuer-
pos la vivencia escrita, somos texto, red de sentidos que conforman nuestra 
conciencia. Los sentidos otorgados a nuestras experiencias pasadas suelen per-
manecer, ser inmanentes en nosotros, nos constituyen, porque son las marcas 
que conforman nuestra piel, identifican nuestro yo personal y hablan de lo que 
somos, de lo que hemos compartido con otros. 

51  Ibid., p.1044.



Francy Lined Vásquez Brochero[322]

Nuestra piel está conformada por manchas que aparecen con la experiencia 
personal y por aquellas que se presentan justo en el momento de nuestro naci-
miento, son manchas heredadas por la cultura. Muchas de éstas aparecen antes 
de que hablemos, antes de que escribamos, no nos damos cuenta de cuando 
aparecen ni cómo nacieron, sólo están allí y nos constituyen. De acuerdo con 
lo expuesto por Husserl (2005), los valores, las costumbres y las creencias que 
conforman la cultura se dan en el sujeto en pasividad, con lo cual podríamos 
decir que la cultura escribe en nuestro cuerpo sin que nosotros reflexionemos 
en ello, recibimos una herencia, unos recuerdos ancestrales, quizá una memo-
ria sin memoria. 

No diré las fatigas de mi labor. Más de una vez grité a la bóveda que era im-
posible descifrar aquel texto. Gradualmente, el enigma completo me inquie-
tó menos que el enigma genérico de una sentencia escrita por un dios. ¿Qué 
tipo de sentencia (me pregunté) construirá una mente absoluta? Conside-
ré que aún en los lenguajes humanos no hay proposición que no implique 
el universo entero; decir el tigre es decir los tigres que lo engendraron, los 
ciervos y tortugas que devoró, el pasto de que se alimentaron los ciervos, la 
tierra que fue madre del pasto, el cielo que dio a luz la tierra. Consideré que 
en el lenguaje de un dios toda palabra enunciaría esa infinita concatenación 
de los hechos […]52.

En esta medida decir yo, implica un universo de otros yoes que me pre-
cedieron, que me soñaron o que me acompañan en la vida. El cuerpo está 
escrito por la cultura, por lo que otros han escrito, otros que me escribieron; 
ellos hablan en mi cuerpo y hacen parte de lo que soy, en mí transitan tanto 
mis experiencias como las de otros. Nuestro cuerpo comienza a tomar forma 
gracias a las costumbres de las personas con las que crecemos y con las que 
tenemos experiencias comunes, ya que compartimos un contexto particular. 
Identificamos al otro como diferente porque sentimos que sus modos de ser y 

52  Ibid.



[323]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

de ver son diversos a los nuestros, podemos reconocer al otro como hermano o 
coterráneo, porque sus modos de hablar, de expresarse, de moverse, de ser, son 
similares al nuestro. En consecuencia, cuando nacemos entramos a un mundo 
que posee ya un conglomerado de tradiciones y valores que se han sedimenta-
do y que darán forma a nuestro cuerpo, que escribirán en él. 

Afirma Husserl (2005) que sólo a través del otro descubro mi yo y a través 
de los otros puedo constituirme, por lo que cada persona es la suma de sus 
antepasados y también hace parte de la constitución de los otros yo-actuales. 
En este lugar se hace evidente el papel fundamental de la comunicación, pues 
ella es la base de la intersubjetividad y de la vida en comunidad, así como en 
los procesos de formación de la misma. Pertenecer a una comunidad —a una 
personalidad de orden superior— implica reducir la experiencia del otro a mi 
esfera personal, y ello sólo se presenta a través de la comunicación, por cuanto 
es posible indicar que para Husserl todo sujeto se encuentra en un estado de 
comunicación actual o potencial, en la medida en que cada persona es unidad 
cuerpo-espíritu o «unidad de la “expresión” y “lo expresado”»53 y está 
arrojada a un mundo para ser leída por otros. 

El cuerpo, entonces, está escrito por la comunidad y muchas de estas es-
crituras ocurren en pasividad. Las tradiciones, las costumbres, los saberes an-
cestrales, los olores de la comarca, los sabores de la tierra son propiedades que 
se van convirtiendo en características yoicas y que ocurren sin que el yo se dé 
cuenta, sin que haya un ejercicio de la razón en ello. Éstos son los pre-datos 
que él recibe, propiedades permanentes que apropia tanto el sujeto como la 
comunidad y que los constituyen, que los escriben. 

En el relato Tzinacán se pregunta por el tipo de sentencia que generaría 
un dios. Los días habían pasado y no lograba llegar a ella. Considera que si los 
lenguajes humanos implican un universo completo, más aún lo debe hacer el 
lenguaje del dios; cada palabra revelaría a plenitud el mundo y en ello estaría 
su presencia. Pero un día, que no sabe si es día o es noche, porque para él es 
igual, sueña con un grano de arena arrojado en la cárcel. Es tan sólo uno, así 

53  Ideas II, §56, p. 283.



Francy Lined Vásquez Brochero[324]

que vuelve al sueño. El número de granos se multiplican hasta sentir que moría 
asfixiado por los granos que antes veía de manera insignificante. 

Comprendí que estaba soñando […]. Alguien me dijo: “No has despertado 
de la vigilia, sino a un sueño anterior. Ese sueño está dentro de otro y así 
hasta el infinito […]. Un resplandor me despertó […]. Vi la cara y las manos 
del carcelero […]. Entonces ocurrió lo que no puedo olvidar ni comunicar. 
Ocurrió la unión con la divinidad, con el universo […]54.

De lo cual es posible decir que la unión con la divinidad es inefable. Hay 
reconocimiento de ella, se sabe qué es, pero es un reconocer sin palabras, un 
pensar no exteriorizado, pensar que sólo cabe en el lenguaje. El encuentro de 
Tzinacán con la divinidad, con el universo no llega al plano de la predicación, 
no es posible para él llegar allí de forma inmediata; sin embargo, esto no indica 
que el lenguaje haya quedado al margen de dicha experiencia, pues se encuen-
tra presente en la esfera pre-predicativa. 

Husserl (2005) piensa la comunicación como exteriorización del pensa-
miento del sujeto, por lo que puede darse a través del gesto o el hablar efectivo 
y tiene un papel esencial en la intersubjetividad y en el establecimiento de co-
munidad. De acuerdo con lo dicho por Félix Martínez Bonati en su texto La 
concepción del lenguaje en la filosofía de Husserl (1960) en este hablar surge la 
palabra pensada como corporeidad espiritual, la cual representa lo ideal, es 
decir, lo atemporal, aquello que es y que no se encuentra aquí y ahora, pero que 
puede ser nombrado, traído al presente. 

En su momento Tzinacán no podía comunicar lo visto, pero tampoco 
podía alejarse de él, olvidarlo. Él vio una rueda que ocupaba todo, estaba hecha 
de agua, de fuego, quizá era el mundo. Allí estaban entretejidas todas las cosas 
que serán, que son y que fueron. Éstas la formaban; entonces, comprendió 
todo. Descubrió la fórmula de catorce palabras que lo harían todopoderoso si 
las pronunciaba.

54  Borges, Jorge Luis. Obras completas. Tomo I (1923-1949), p.1045.



[325]tercera sección. fenomenología y formación
Cuerpo y escritura

Me bastaría decirla para abolir esta cárcel de piedra, para que el día entrara 
en mi noche, para ser joven, para ser inmortal, para que el tigre destrozara 
a Alvarado […]. Pero yo sé que nunca diré esas palabras, porque ya no me 
acuerdo de Tzinacán55.

Estas palabras ya no serán pronunciadas por él, quedarán sólo en su mente. 
Ya no conjurará los males, no los hará presentes, porque la salvación indivi-
dual, la salvación de un único hombre, así sea sí mismo no le devolverá todo lo 
que ha perdido. Prefiere dejar estas palabras, esta sentencia en su interioridad, 
puesto que si no hay alguien que lea su cuerpo, que lea lo escrito en su piel por 
sus ancestros, las marcas indelebles de sus vivencias, las heridas de la escritu-
ra ajena estará condenado por siempre a la oscuridad. Tzinacán se marchita 
acostado en la oscuridad, su cuerpo sin interlocutor ha quedado en el olvido.

55  Ibid.



[326]

Bibliografía

Bonati, Félix. La concepción del lenguaje en la filosofía de Husserl. Chile, Ediciones de 
los Anales de la Universidad de Chile, 1960. 

Borges, Jorge. Obras completas. Tomo I (1923-1949). Edición crítica. Anotada por 
Rolando Costa Picazo e Irma Zangara. Buenos Aires, Emecé, 2000. 

Derrida, Jacques. Mal de archivo. Una impresión freudiana. México, Editorial Trotta, 
1997.

Gabilondo, Angel. Trazos del Eros del hablar y escribir. Madrid, Editorial Tecnos, 
1998.

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomeno-
lógica. Libro segundo: investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Trad. 
Antonio Zirión Q. México, Fondo de Cultura Económica, ([1952] 2005. (Ideas 
II).

Husserl, Edmund. El Espíritu Común. (Gemeingeist) I y II. Obra póstuma. Introducción 
y notas de César Moreno Márquez. España, Universidad de Sevilla, 1921. recu-
perado en http://institucional.us.es/revistas/themata/04/10%20moreno.pdf el 24 
de mayo de 2016. 

Paci, Enzo. Función de las ciencias y significado del hombre. Trad. Ernesto de la Peña. 
México, Editorial Fondo de Cultura Económica, 1968.



[327]

Sobre la constitución: 
Una mirada en la literatura Borgeana*1

About constitution: 
A look at literatura of Borges

Liliana Ávila Serrano**2

Universidad Distrital Francisco José De Caldas

*  Este artículo fue recibido el 15 de julio de 2017 y aceptado el 10 de diciembre de 2017.

**  Correo electrónico: lilianavilase@gmail.com

Resumen: Este artículo tiene como pro-
pósito ampliar el tema de Borges y la consti-
tución planteada por Julia Valentina Iribarne 
en su texto Literatura y filosofía: una lectu-
ra de Jorge Luís Borges (2005), a través de 
ejemplos tomados, tanto de los textos ya ex-
plorados allí, así como de otros que se consi-
dera tratan el problema de la constitución del 
sujeto, del sí. Igualmente, se pretende inda-
gar sobre una cuestión apenas enunciada por 
ella y que se refiere a la paradoja del sujeto 
como constituyente y miembro del mundo.

Palabras clave: Borges, constitución, 
Ideas II, literatura, fenomenología.

Abstract: The purpose of this article 
is to broaden the theme of Borges and the 
constitution proposed by Julia Valentina 
Iribarne in her text Literatura y filosofía: 
una lectura de Jorge Luís Borges (2005), 
through examples taken from texts already 
explored and texts related to problems of 
the constitution of the subject. Also, it tries 
to discover the paradox of the subject, that 
is, as a constituent of the world, an object 
in it.

Keywords: Borges, formation, Ideas ii, 
Literature, Phenomenology.



Liliana Ávila Serrano[328]

Introducción

Yo aconsejaría esta hipótesis: la imprecisión es tolerable o verosímil en la 
literatura, porque a ella propendemos siempre en la realidad. La simplificación 

conceptual de estados complejos es muchas veces una operación instantánea. 
El hecho mismo de percibir, de atender, es de orden selectivo: toda atención, 

toda fijación de nuestra conciencia comporta una deliberada omisión de lo no 
interesante. Vemos y oímos a través de recuerdos, de temores, de previsiones. 

Jorge Luis Borges

Sumergirse en la lectura y estudio de la obra de Borges es, en sentido hiperbóli-
co, tener en las manos El Libro de arena1 —infinito—, en tanto son múltiples 
las posibilidades de sentido e interpretación que ofrecen sus cientos de pági-
nas. Sin embargo, a diferencia de otros autores igualmente prolíficos, la obra 
constituida por Borges tiene la virtud de lo fantástico, la belleza del arte, lo 
abrupto de la realidad y lo reflexivo de la filosofía. Al tiempo que ostenta una 
enorme erudición, un profundo conocimiento del universo literario y del 
mundo mismo; también contiene en sus páginas lo recóndito y misterioso del 
alma humana. 

Frente a este universo de creación, amplio y fecundo, surge nuevamente 
la pregunta de ¿cómo relacionar fenomenología y literatura? planteada ya por 
Iribarne, quien establece esta relación, a partir de la tesis de que:

E]l campo en que se mueve la literatura es, ab initio, fenomenológico. Afirmo 
esto porque el ámbito de la existencia no es lo suyo. La literatura construye, a 
sabiendas, mundos que resultan de la actividad de la conciencia, o sea, que la 
tarea literaria, por su propia naturaleza, arranca de una implícita reducción 
fenomenológica de la tesis de la existencia del mundo2. 

1  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949). Edición Crítica de Jorge Luís Borges; comentado 
por Rolando Acosta Picazo e Irma Zangara. Buenos Aires, Emecé, 2009, p. 395.

2  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges». En: Fenomenología y 
literatura. Bogotá. Universidad Pedagógica Nacional, 2005, p. 191.



[329]tercera sección. fenomenología y formación
Sobre la constitución. Una mirada en la literatura Borgeana

De manera más amplia, la pregunta por cómo relacionar filosofía y litera-
tura no es una cuestión nueva, al respecto señala Lynch3 que ya desde media-
dos del siglo xix, filósofos y poetas buscaban afanosamente reavivar los lazos 
que en el pasado los unían y que fueron rotos tras la expulsión de los últimos 
de la República de Platón. Por tanto, con el romanticismo surgen los «poetas 
filosóficos» y los filósofos con «sensibilidad y estilo literario» como Nietzsche 
y Schopenhauer; ya en el siglo xx esto se consolida con Sartre y Heidegger, 
quienes tenían una innegable filiación literaria. Es decir, en el periodo posro-
mántico la literatura y la filosofía construyeron nuevos puentes. Otros impor-
tantes pensadores han recorrido y reforzado estos puentes, específicamente se 
habla de Zambrano, Nussbaum, Arendt, Gadamer, Ricoeur, Cioran, Broch y 
el propio Borges, quienes desde uno de los dos lados del camino han tendido 
posibles rutas. 

En el estudio sobre Borges, encuentro que en él hay unos tópicos recu-
rrentes y señala que uno de los temas de carácter fenomenológico que allí se 
observa es la constitución: del mundo en general, del mundo familiar y de los 
objetos del mundo. 

Los antecedentes

Antes de entrar de lleno a la cuestión de la constitución en la obra de Borges, se 
considera pertinente hacer una síntesis de lo que escribió Valentina Iribarne, 
cuyo objetivo en el texto fue comprender la literatura a través de la fenome-
nología. Para empezar, señala que hay dos ítems vinculados a la actividad 
constitutiva: «1) la actividad constitutiva opera con los “elementos” que la 
experiencia decanta en el “horizonte”»; 2) La mayor parte de esta actividad 
resulta de la «síntesis pasiva»4. 

3  Lynch, Enrique. Filosofía y/o literatura. Identidad y/o diferencia. Buenos Aires, Fondo de 
cultura económica de Argentina, 2007, p.22.

4  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges», p.192.



Liliana Ávila Serrano[330]

Afirma que «Borges encuentra el factum5 de la constitución y lo exhibe 
repetidamente»6 y para evidenciarlo toma ejemplos7 de textos como: El inmor-
tal8 donde el protagonista intenta enseñarle al troglodita Argos a nombrar las 
cosas, a constituirlas del modo que él lo hace9. En Evaristo Carriego se muestra 
«la reversión sobre el sujeto constituyente del mundo constituido»10, en este 
escrito, el argentino muestra una «acción recíproca» entre el sujeto constitu-
yente y el mundo, en tanto Carriego constituye los rasgos del suburbio y éste a 
su vez recrea a Carriego como quién lo constituirá de nuevo y poéticamente11. 
Historia de la noche12 es un poema que ejemplifica cómo ha sido constituida la 
noche a lo largo de los siglos13; por su parte, en Un monumento14 se evidencia 
que Borges «conocía las operaciones de la conciencia de las que procede la 
constitución del mundo y de las cosas», este texto alude a las operaciones de la 
síntesis pasiva15. 

En La postulación de la realidad16 Borges, al igual que Husserl, acepta el 
carácter conjetural en el aproximarse a las cosas del mundo17. Por su parte, en 

5  Cursiva del texto.
6  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges», p.192.
7  Se introducirán las referencias de las Obras completas (2011) para facilitar la consulta por parte 

de los lectores.
8  Borges, Jorge. Obras completas II (1952-1972). Edición Crítica / Jorge Luís Borges; comentado 

por Rolando Acosta Picazo e Irma Zangara. Buenos Aires, Emecé, 2010, p.982. 
9  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges», p.192.
10  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949), p.207.
11  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges», p.192.
12  Borges, Jorge. Obras completas II, p.312.
13  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges», pp.192-193.
14  Borges, Jorge. Obras completas III, p.715.
15  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges», p.193.
16  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949), p.304.
17  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges», p.194.



[331]tercera sección. fenomenología y formación
Sobre la constitución. Una mirada en la literatura Borgeana

Tlön, Uqbar, Orbis Tertius18 «Borges llevó hasta la hipérbole el factum19 de la 
constitución del mundo. Juega con esa idea cuando se evoca la descripción del 
planeta Tlön»20.

En definitiva, se aprecia como Borges no sólo muestra cómo el mundo y el 
sujeto son constituidos, sino que él mismo constituye un universo laberíntico 
a través de las palabras, y él mismo se constituye cuando habla de sí como per-
sonaje de ficción, cuando, por ejemplo, es El otro21, porque 

[P]ara que seamos uno mismo y en plenitud, es menester que algo haya 
puesto en actualidad nuestro tesoro, que eso que se nombra el “fondo del 
alma” se vuelque a la superficie; que nada quede en posibilidad, en pasivi-
dad, que seamos en fin, acto puro22. 

Sin embargo, las posibilidades que propician la obra de arte escrita consti-
tuyen el mundo con formas únicas, puesto que «en el poeta, la síntesis pasiva 
opera poéticamente»23. Se podría afirmar que el variar de las variaciones que 
hace el artista es casi ad infinitum, así, por ejemplo, en el Soneto del vino24, éste 
ya no es un simple destilado, sino que se vuelve tradición, tiempo, calor, valor, 
alegría y memoria.

18  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949), p.831.
19  Cursiva del texto.
20  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges», p.194.
21  Borges, Jorge. Obras completas III, p.13.
22  Zambrano, Maria. Filosofía y poesía. México, Fondo de Cultura Económica, 1998, p.109.
23  Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges», p.193.
24  El vino fluye rojo a lo largo de las generaciones/ como el río del tiempo y en el arduo camino/ nos 

prodiga su música, su fuego y sus leones. /En la noche del júbilo o en la jornada adversa /exalta la alegría 
o mitiga el espanto /y el ditirambo nuevo que este día le canto / otrora lo cantaron el árabe y el persa. / 
Vino, enséñame el arte de ver mi propia historia / como si ésta ya fuera ceniza en la memoria. Borges, 
Jorge. Obras completas II, p.471.



Liliana Ávila Serrano[332]

Sobre la constitución

La constitución es un tema fundamental para Husserl y para hablar de ella es 
preciso remitirse a Ideas II. Este libro tuvo su primera edición —póstuma— en 
1952 y fue escrito durante 16 años. Ideas II, dice Antonio Zirión: «Es sin duda 
una de las obras más atractivas, singulares y densas del fundador de la fenome-
nología». El libro consta de tres secciones que en su orden son: La constitución 
de la naturaleza material, La constitución de la naturaleza animal y La consti-
tución del mundo espiritual. En esta obra Husserl señala que es la conciencia la 
que nos constituye a partir de las vivencias, las cuales pueden ser de diferentes 
tipos —entre ellas, la vivencia estética o de lo bello—. 

Vale mencionar que debido a la complejidad y amplitud del tema de la 
constitución, no es posible abarcarlo en su totalidad en estas páginas, razón 
por la cual se hará referencia sólo a aquellos aspectos que se enlazaron con la 
literatura Borgeana. 

Sobre la constitución de la naturaleza 

Borges, en Tlön, Uqbar, Orbis Tertiu25 describe cómo una sociedad secreta, 
compuesta, entre otros, por lingüistas y filósofos, se crea en el siglo xvii para 
inventar un país: Uqbar; dos siglos más tarde esta idea llega a América, pero 
debido al «entusiasmo» de su nuevo mecenas, el proyecto empieza la creación 
de un planeta: Tlön, cuya constitución es recogida en 40 volúmenes. Además, 
éste sugiere que dicho proyecto sea llevado en secreto. El planeta «será un labe-
rinto, pero es un laberinto urdido por hombres, un laberinto destinado a que 
lo descifren los hombres»26. 

Uqbar y Tlön son un país y un planeta constituidos por la conciencia de 
manera intencional, pues muchos hombres se reunieron para dar forma a su 

25  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949), p.841.
26  Ibid.



[333]tercera sección. fenomenología y formación
Sobre la constitución. Una mirada en la literatura Borgeana

arquitectura, su mitología, sus lenguas, sus gobernantes, su fauna, su teología 
y su metafísica27, pero antes de este constituir teórico en el que la intención 
de la conciencia está esencialmente cambiada, y las daciones de sentido han 
experimentado una modificación fenomenológica28, hubo un constituir pre-
teórico —de naturaleza emotiva— en que el yo vive en la conciencia el estar 
junto, sintiendo, al objeto mismo29. 

De igual manera, hay en Tlön actividades propiamente fundantes de los 
objetos, una constitución originaria llevada a cabo naturalmente mediante la 
conciencia tética30, que antes se encuentra una predación que es dada como 
objeto31; para este caso concreto sería la referencia al mundo real —la tierra—, 
la cual, sin embargo, será nuevamente constituida con las características de 
este planeta imaginario. «El contacto y el hábito de Tlön han desintegrado este 
mundo. Encantada con su rigor, la humanidad olvida y torna a olvidar que es 
un rigor de ajedrecistas, no de ángeles. […] El mundo será Tlön»32 .

Cuando se trata la constitución de la naturaleza materia l—cuerpo sólido—
, indiscutiblemente ésta tiene como terreno básico la cosidad material, cuya 
posibilidad de constitución reside en el estar dadas las cosas a la vista y al 
tacto33; al tenerlas frente a sí o tocarlas, la persona las constituye, por ejemplo, 
al nombrarlas y, en este mismo momento, es cuando experimenta el uso del 
lenguaje en primera persona; a su vez, este lenguaje ya ha sido constituido por 
otros antes de ella. Es decir, el mundo se da sedimentado en el lenguaje y éste 
constituye al sujeto en pasividad.

27  Ibid, p.834.
28  Ideas II, p. 35.
29  Ideas II, p. 39.
30  Posición de la conciencia del sujeto ante cualquier objeto.
31  Ideas II, p.48.
32  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949), p.841. 
33  Ideas II, p.83.



Liliana Ávila Serrano[334]

En el Inmortal34, el narrador se esforzaba para que el troglodita constitu-
yera, nombrara, las cosas. Él mismo lo constituye cuando lo nominó Argos 
por la imagen de humildad y miseria que le transmitía, y que le recordaba al 
perro moribundo de Ulises. También como lectores tenemos una imagen de la 
Ciudad a partir de lo que el narrador va constituyendo, a medida que la ve y la 
recorre, sumada «a la impresión de enorme antigüedad se agregaron otras: la 
de lo interminable, la de lo atroz, la de lo complejamente insensato. Yo había 
cruzado un laberinto, pero la nítida Ciudad de los Inmortales me atemorizó y 
me repugnó»35. También en la Rosa de Paracelso la naturaleza es constituida a 
partir del tacto —también del verbo—, pues el alquimista «[a]ntes de apagar la 
lámpara y de sentarse en el fatigado sillón, volcó el tenue puñado de ceniza en 
la mano cóncava y dijo una palabra en voz baja. La rosa resurgió»36.

La constitución primera, originaria, de propiedades reales puede ejecutarse 
también en niveles superiores, es decir, sobrepasa el nombrar o el caracterizar 
un objeto37. Significa en este caso entenderlo y relacionarlo con otras cosas 
del mundo circundante, más aún pensarlo en sus funciones en tanto útil. Esto 
es, «para ver una cosa hay que comprenderla. El sillón presupone el cuerpo 
humano, sus articulaciones y sus partes; las tijeras, el acto de cortar. ¿Qué decir 
de una lámpara o de un vehículo? El salvaje no puede percibir la biblia del 
misionero; el pasajero no ve el mismo cordaje que los hombres de abordo. Si 
viéramos realmente el universo, tal vez lo entenderíamos»38

Como se aprecia, la literatura borgeana brinda interesantes ejemplos de 
cómo un sujeto ha constituido su mundo a partir del pensamiento y encuentra 
un yo al pensar sobre sí mismo, acción que permite que se constituya un yo 
puro, que cuando se piensa a sí mismo no se da por escorzos, sino como una 

34  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949), p.989.
35  Ibid., p.993.
36  «Te digo que la rosa es eterna y que sólo su apariencia puede cambiar». Borges, Jorge. Obras 

completas III, p.667. 
37  Ideas II, p. 76.
38  There are more things. Borges, Jorge. Obras completas III, p.667.



[335]tercera sección. fenomenología y formación
Sobre la constitución. Una mirada en la literatura Borgeana

unidad de sentido y encuentra que el sí mismo es polo de todas las acciones. 
Así, en el poema Yo39 hay un sujeto que se reconoce primero como cuerpo: 
«La calavera, el corazón secreto, los caminos de sangre que no veo/ los túneles 
del sueño, ese Proteo,/ las vísceras, la nuca, el esqueleto./ Soy esas cosas». Pero 
también se reconoce constituido en pasividad y constituido por sus vivencias: 
«increíblemente / soy también la memoria de una espada y la de un solitario 
sol poniente / que se dispersa en oro, en sombra, en nada. / Soy el que ve las 
proas desde el puerto; / soy los contados libros, los contados / grabados por el 
tiempo fatigados; / soy el que envidia a los que ya se han muerto. / Más raro es 
ser el hombre que entrelaza / palabras en un cuarto de la casa». 

En los párrafos anteriores se hace evidente además la correlación su-
jeto-mundo, en la que el sujeto es constituido por el mundo y el mundo es 
constituido por el sujeto. Al mismo tiempo, aquello que le ha sido donado en 
pasividad puede ser evaluado por él al llegar a síntesis activa. Ahora bien, para 
dar paso a la reflexión en torno al yo que se sabe constituyente y que sabe de 
sí, se abordará la constitución del mundo espiritual, desarrollada por Husserl, 
ampliamente, en la tercera sección de Ideas II. 

La constitución del mundo espiritual

En las vivencias, en la experiencia, el yo constituye las cosas del mundo, pero 
también se constituye, aprende —en primera persona— y habla de las cosas 
que vive. Los objetos de experiencia, como son experimentados se insertan en 
el yo, en cuanto apariciones propias y existentes en el modo de apariciones40. 
Como Evaristo Carriego que vivía dos mundos, el del centro con sus colegas de 
letras, y del suburbio; los vivía ambos, los experimentaba ambos, constituía y 
se dejaba constituir, en especial por el arrabal. «[N]o descuidaba la crónica de 

39  Borges, Jorge. Obras completas III, p.121.
40  Ideas II, p. 211.



Liliana Ávila Serrano[336]

su tiempo: las puñaladas del bailecito y de esquina, los relatos de hierro, que 
dejan recaer su valor en quien está contándolos»41. 

Asimismo, esa manera en que el sujeto constituye mundo y al mismo 
tiempo se constituye puede ser apreciada en El inmortal donde el protagonista 
de la historia, al hacerse inmortal, comprende que su manera de constituir el 
mundo ya no es la misma:

Todo, entre los mortales, tiene el valor de lo irrecuperable y de lo azaroso. 
Entre los inmortales, en cambio, cada acto (y cada pensamiento) es el eco de 
otros que en el pasado lo antecedieron, sin principio visible, o fiel presagio 
de otros que en el futuro lo repetirán hasta el vértigo”42.

El yo vive y experimenta los objetos del mundo circundante, que son cons-
tituidos de manera originaria por éste, respecto a ellos toma posición y está 
motivado. Los bienes, obras, objetos de uso, etc., llevan a actos valorativos y 
prácticos en los cuales las «meras cosas» reciben un nuevo estrato de ser43. 
En There are more things, por ejemplo, se cuenta la historia de un hombre 
cuyo tío murió recientemente y cuya casa de campo «La casa colorada», di-
señada por un amigo íntimo del fallecido, fue rematada y adquirida por un 
forastero, quien «firmada la escritura, llegó al atardecer con dos asistentes y 
tiraron a un vaciadero, no lejos del Camino de las Tropas, todos los muebles, 
todos los libros, y todos los enseres de la casa. (Recordé con tristeza los diagra-
mas de los volúmenes de Hinton y la gran esfera terráquea). Al otro día, fue 
a conversar con Muir y le propuso ciertas refacciones, que éste rechazó con 
indignación»44. Los carpinteros locales, quienes habían amueblado la casa por 
primera vez, se negaron a trabajar para el forastero. 

41  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949), p.224.
42  Ibid., p.996.
43  Ideas II, p. 261.
44  Borges, Jorge. Obras completas III, p.121.



[337]tercera sección. fenomenología y formación
Sobre la constitución. Una mirada en la literatura Borgeana

El yo que constituye el mundo sabe que éste no contiene meras cosas, sino 
objetos de uso —útiles— como vestiduras, muebles, enseres, herramientas, 
obras de arte, productos literarios, etc.45, es decir, estos objetos de uso tienen 
un valor46, un sentido para el yo, de tal suerte que cuando se extravían o se 
dañan pueden comportar ciertos estados anímicos asociados a esa pérdida. 
Para todos los que conocieron «La casa colorada» y de alguna manera tenían 
cierta cercanía con ella: su mobiliario y su estructura no eran «meras cosas»; 
estos distintos objetos, la casa misma, habían sido constituidos, habían recibi-
do un nuevo estrato de ser47 y ver su destrucción les generaba estados anímicos: 
tristeza, indignación, curiosidad, desagrado.

Los estados anímicos, dice Husserl, son actos en los cuales el yo tiene con-
ciencia de sí, de los otros y de la realidad que le rodea; los ve ante sí, aprende 
de ellos, está referido a ellos en el pensar ordinario y elevado, en el afecto y la 
voluntad48. Cuando se posee, pongamos por caso, un «libro imposible»49su 
dueño no muestra a nadie su tesoro. 

A la dicha de poseerlo se agregó el temor de que lo robaran, y después el 
recelo de que no fuera verdaderamente infinito. Esas dos inquietudes agra-
varon mi ya vieja misantropía. Me quedaban unos amigos; dejé de verlos. 
Prisionero del Libro, casi no me asomaba a la calle50.

Señala Husserl51 que en los actos anímicos se ubican los ejercicios de las 
disciplinas que hacen las personas, sus actuaciones en la vida práctica y el uso 
que hacen de las cosas de su mundo circundante, las que remodela de acuerdo 

45  Ideas II, p.227.
46  Heidegger en Ser y tiempo también hace referencia al término útil, en el sentido usado aquí.
47  Expresión usada por Husserl (Ideas II, p. 261) al referirse a los “bienes, obras y objetos de uso”.
48  Ideas II, p. 227.
49  El libro de arena. Ver: Borges, Jorge. Obras completas III, p.68.
50  Ibid., p.70.
51  Ideas II, p.227.



Liliana Ávila Serrano[338]

a sus fines; y las que valora de acuerdo a puntos de vista estéticos, éticos o uti-
litarios. También, son anímicos aquellos actos en los que se comunica o realiza 
actividades con los otros. El sujeto sabe de sí, de sus congéneres y de un mundo 
circundante común. 

Al hombre como cuerpo animado, e igualmente respecto a los actos socia-
les, pertenecen los sentimientos e impulsos sensibles, la conciencia valorativa 
y práctica referida a las cosas. Somos personas ante otras porque tenemos un 
mundo circundante común, una comunidad, es decir, «enlazamiento intencio-
nal de nuestra vida; dicho correlativamente: lo uno se constituye por esencia 
con lo otro»52. Así, por ejemplo, en El inmortal, el narrador trata de enseñarle 
al troglodita Argos a reconocer y repetir algunas palabras, que constituya el 
mundo como él lo hace; lo considera un ser inferior, pues no comparte su 
mundo. «Pensé que Argos y yo participábamos de universos distintos; pensé 
que nuestras percepciones eran iguales, pero que Argos las combinaba de otra 
manera y construía con ellas otros objetos»53. En palabras de Iribarne, cada 
uno tendría horizontes de experiencia distintos. 

Luego, descubrió que Argos era el propio Homero y al contemplar que 
entre ellos había un mundo en común fue posible entablar cierto tipo de co-
munidad con los otros hombres, que él repetidamente llamó trogloditas, pero 
que eran también inmortales. «Al mundo circundante que se constituye en el 
experimentar a otros, en el recíproco entendimiento y en la intracompren-
sión, lo designamos como comunicativo»54. Homero le refirió todo, no sólo 
cómo habían asolado la ciudad hace ya nueve siglos y cómo la había erigido 
de nuevo, sino que le habló de su vida y de cómo llegó a la Ciudad de los in-
mortales; el aedo mostraba autocomprensión cuando hablaba de sí. Ahora, se 
pueden diferenciar las personalidades singulares y las personalidades de orden 
superior —familia, comunidad, etc. —.

52  Ideas II, pp.230- 237.
53  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949), p.994.
54  Ideas II, p. 239.



[339]tercera sección. fenomenología y formación
Sobre la constitución. Una mirada en la literatura Borgeana

A su vez, cada persona es lo que es en cuanto sujeto del mundo circun-
dante, así yo y mundo circundante están indefectiblemente referidos el uno 
al otro, dado que cada persona, cada grupo de personas —ejemplo, amigos, 
familia, etc.— tiene su mundo circundante, el cual es mundo percibido, recor-
dado, teorizado, conjeturado o revelado por la persona en sus actos, y respecto 
al cual se comporta de cierta manera. El yo puede reflexionar, respecto de sus 
actos en este mundo, sobre sí mismo, y capta también cómo los demás re-
flexionan sobre estos mismos actos —reflexión en la empatía—. 

Adoctrinada por un ejercicio de siglos, la república de hombres inmorta-
les había logrado la perfección de la tolerancia y casi del desdén. […] El 
concepto del mundo como sistema de precisas compensaciones influyó vas-
tamente en los Inmortales. En primer término, los hizo invulnerables a la 
piedad. […] Tampoco interesaba el destino propio. El cuerpo era un sumiso 
animal doméstico y le bastaba cada mes, la limosna de unas horas de sueño, 
de un poco de agua y de una piltrafa de carne. Que nadie quiera rebajar-
nos a ascetas. No hay placer más complejo que el pensamiento y a él nos 
entregábamos55. 

La persona piensa, siente, valora, aspira, actúa, y en cada uno de estos actos 
personales está en referencia a algo de su mundo circundante. Sabe de la rea-
lidad física en la medida que la capta por medio de la apercepción o cuando 
la tiene consciente en su horizonte de existencia como conciencia ponente. 
Además, los objetos experimentados en la experiencia estimulan el deseo o 
satisfacen necesidades del yo frente a ciertas circunstancias conscientemente 
constituidas, sea un ejemplo la alimentación56. 

Alrededor de la idea del yo que se constituye intersubjetivamente en 
un mundo circundante común, está la constitución de las subjetividades y 

55  Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949), p.995-996. 
56  Ideas II, pp.231-233.



Liliana Ávila Serrano[340]

objetividades sociales. Para ilustrar, Historia de la noche57 es un poema que 
muestra cómo la noche, según las épocas y las culturas, ha sido constituida de 
maneras distintas a partir de subjetividades y objetividades sociales, dadas en 
pasividad y que se actualizan cada vez que el sujeto piensa en ésta. Señala Borges 
en algunos de sus versos que, por ejemplo, el momento de oscuridad del día era 
para los primeros seres humanos señal de ceguera, sueño y temor. Los caldeos 
por su parte, durante la noche, miraron las estrellas e idearon el zodiaco:

A lo largo de sus generaciones / los hombres erigieron la noche. / En el prin-
cipio era ceguera y sueño / y espinas que laceran el pie desnudo / y temor 
de los lobos. [...] Doce casas le dieron los caldeos [...] Ahora la sentimos 
inagotable/ como un antiguo vino / y nadie puede contemplarla sin vértigo 
/ y el tiempo la ha cargado de eternidad / y pensar que no existiría / sin esos 
tenues instrumentos, los ojos.

En tono similar al texto anterior, en el poema La luna58 escribe en torno 
a los diferentes sentidos que se han constituido alrededor de nuestro satélite. 
Su naturaleza cambiante, su posibilidad de ser vista en compañía de otros, su 
presencia en la literatura, en la mitología, en el apocalipsis, incluso cuando fue 
nominada por Adán. 

Sobre la paradoja

En el apartado anterior se hizo referencia a la manera en que se da la consti-
tución del mundo espiritual y cómo el sujeto se constituye y constituye con 
otros en intersubjetividad. En lo que sigue, y aún inmersos en la constitución 
del mundo espiritual, se reflexionará sobre «la aparente paradoja», como dice 

57  Borges, Jorge. Obras completas III, p.312.
58  Borges, Jorge. Obras completas II, p.311.



[341]tercera sección. fenomenología y formación
Sobre la constitución. Una mirada en la literatura Borgeana

Julia Iribarne: «de que un yo constituyente del mundo sepa de sí mismo como 
formando parte de ese mundo». 

De Ideas II se ha tomado el parágrafo 58 (pp. 299-331) como base de este 
acápite, dado que ofrece elementos importantes para entender la paradoja 
propuesta. En primer lugar, Husserl señala que el yo al reflexionar se encuen-
tra como personal, el cual se constituye primigeniamente en el flujo de viven-
cias. El yo constituido en reflexión remite a otro: soy el sujeto de mi vida que 
se desarrolla viviendo, quien en un primer momento constituye objetos de la 
naturaleza, cosas de valor, herramientas, etc. En cuanto activo no se constituye 
primariamente a sí, pues «el yo no es primigeniamente a partir de la experien-
cia»59, sino a partir de la vida. 

El tema del doble en Borges nos brinda pistas sobre lo que hemos enunciado. 
Por ejemplo, en Borges y yo60hay una especie de versus61 entre dos Borges: el que 
camina por Buenos Aires, quién sabe de sí como parte de otro, un personaje pú-
blico e importante: poeta y profesor. Al Borges de la cotidianidad62, que se siente 
lejano del otro, quizás avasallado, le gustan los relojes de arena, los mapas, la 
tipografía del siglo xviii, las etimologías, el café y Stevenson; «El otro comparte 
esas preferencias, pero de un modo vanidoso que las convierte en atributos de un 
actor», es decir, este Borges rehace sus gustos de acuerdo a los fines que le traza 
su quehacer. Es a él a quién le ocurren las cosas. Mientras que,

[Y]o vivo, yo me dejo vivir, para que Borges pueda tramar su literatura y 
esa literatura me justifica. Nada me cuesta confesar que ha logrado ciertas 
páginas válidas, pero esas páginas no me pueden salvar, quizás porque lo 
bueno ya no es de nadie, ni siquiera del otro, sino del lenguaje o la tradición. 

59  Ideas II, p. 300.
60  Borges, Jorge. Obras completas II, p.299.
61  Versus.Esta preposición, que en latín significaba ‘hacia’, adquirió en el lenguaje jurídico inglés, 

ya en el siglo xv, el valor de ‘contra’, y con este sentido se usa frecuentemente en el español de hoy; 
recuperado de http://lema.rae.es/dpd/srv/search?key=versus 

62  Esta denominación se la da en este texto, en tanto se quiere expresar una oposición a al 
personaje público.



Liliana Ávila Serrano[342]

[…]Yo he de quedar en Borges, no en mí (si es que alguien soy), pero me 
reconozco menos en sus libros que en muchos otros o que en el laborioso 
rasgueo de una guitarra. Hace años yo traté de librarme de él y pasé de las 
mitologías del arrabal a los juegos con el tiempo y con lo infinito, pero esos 
juegos son de Borges ahora y tendré que idear otras cosas. Así mi vida es una 
fuga y todo lo pierdo y todo es del olvido, o del otro. No sé cuál de los dos 
escribe esta página63.

Se puede presumir que la persona, el yo constituyente, sabe de sí y se sabe 
parte del mundo gracias al lenguaje, cuando habla de sí y de aquello que ha 
constituido y que lo ha constituido: Soy64 recuerdos, voces de la infancia, libros 
leídos, lugares visitados, diálogos mantenidos, la cultura que me ha moldeado, 
la familia en la que he nacido, etc. «Visto desde el lenguaje, esencialmente el 
sujeto es polifonía. […] Quizás se podría decir que la auténtica voz del sujeto 
es la que emerge de lo que ha evaluado críticamente» 65.

Añade Husserl, que el yo personal es distinto del yo en cuanto unidad aper-
ceptiva. Puede tener habilidades ocultas que aún no son objetivadas apercepti-
vamente, pues no se conoce, no sabe lo que es, pero llega a conocerse y, de esta 
manera, la experiencia de sí se amplía constantemente. «Llegar a conocerse» 
está relacionado con la apercepción y la constitución de sí mismo, que se eje-
cuta con el desarrollo propio. Además, es particular del sujeto espiritual que en 
la apercepción del yo éste «sujeto» se presente como «objeto». Tiene por ende 
que distinguirse: «yo, el que soy» por el lado del sujeto y «yo, el que soy» en 
cuanto objeto para mí, que en el yo-soy existente es representado constituido, 

63  Borges, Jorge. Obras completas II, p.299.
64  Soy el que sabe que no es menos vano / que el vano observador que en el espejo / de silencio y 

cristal sigue el reflejo / o el cuerpo (da lo mismo) del hermano. / Soy, tácitos amigos, el que sabe / que no 
hay otra venganza que el olvido / ni otro perdón. Un dios ha concedido / al odio humano esta curiosa 
llave. / Soy el que pese a tan ilustres modos / de errar, no ha descifrado el laberinto / singular y plural, 
arduo y distinto, / del tiempo, que es uno y es de todos. / Soy el que es nadie, el que no fue una espada / 
en la guerra. Soy eco, olvido, nada. Borges, Jorge. Obras completas III, p. 131).

65  Vargas, Germán., y Reeder, Harry. Ser y sentido. Bogotá, Editorial San Pablo, 2009, p.75. 



[343]tercera sección. fenomenología y formación
Sobre la constitución. Una mirada en la literatura Borgeana

eventualmente mentado en el sentido específico: el mí. Aquí es mentada «la 
persona constituida por mí, el yo que es consciente como sí mismo»66.

En Borges, la referencia al yo que llega a conocerse, a saber quién es, no 
es escasa y, como ya se dijo, está presente en el tema del doble. En Agosto 25, 
198367, Borges llega a su hotel y se encuentra que ya el registro ha sido llenado 
y su habitación ocupada por alguien idéntico a él, sólo que 20 años más viejo. 
Al verse, ambos, presintieron que soñaban, reconocieron temas comunes y el 
más viejo estaba a punto de morir. Como no podían precisar quién de los dos 
soñaba decidieron hacer una prueba «¿Cuál ha sido el momento más terrible 
de nuestra vida? Me incliné sobre él y los dos hablamos un tiempo. Sé que los 
dos mentimos». Enseguida, el más joven pregunta sobre su futuro y el otro 
le narra lo que habrá de ser; le habla de un libro soñado y de su obra «com-
prenderás que tu supuesta obra no es otra cosa que un serie de borradores 
[…] —Y al final comprendiste que habías fracasado. –Algo peor. Comprendí 
que era una obra maestra en el sentido más abrumador de la palabra». En el 
curso del diálogo, Borges moribundo enumera los temas de sus páginas, así 
como sus principales y múltiples recursos. Luego, admite que el libro soñado 
sí fue escrito y es la causa del suicidio. A la pregunta de si estaba seguro de 
su muerte replicó que «siento una especie de dulzura y de alivio, que no he 
sentido nunca. No puedo comunicarlo. Todas las experiencias requieren una 
experiencia compartida». Borges se mostró molesto y admitió estarlo al reco-
nocerse en ese viejo agonizante.

De la paradoja propuesta se puede concluir, luego de este recorrido, que 
el yo se reconoce como parte del mundo que ha constituido por medio del 
diálogo intrapersonal. Sólo al reflexionar en torno de sí y de la manera cómo 
ha constituido el mundo y cómo ha sido constituido por él y por los otros 
con los que comparte ese mundo, sabe que forma parte de él. Pero ¿será que 
todas las personas están en disposición o condición de hacer tal deliberación 
íntima? ¿Acaso es una capacidad inmanente al ser humano? Y de serlo ¿Ella se 

66  Ideas II, pp. 300-301.
67  Borges, Jorge. Obras completas III, pp.655-658.



Liliana Ávila Serrano[344]

moviliza de manera espontánea? o ¿habrá que motivarla? Y en caso contrario 
¿habría entonces un yo constituyente que no sabe de sí, ni de que forma parte 
del mundo constituido? Es probable, pero si admitimos está hipótesis, se ten-
dría que pensar entonces ¿si esa es una causa de la ruina que nos acosa como 
humanidad? y de ser así ¿qué podríamos hacer? 



[345]

Bibliografía

Borges, Jorge. Obras completas I (1923-1949). Edición Crítica de Jorge Luís Borges; 
comentado por Rolando Acosta Picazo e Irma Zangara. Buenos Aires, Emecé, 
2009.

Borges, Jorge. Obras completas II (1952-1972). Edición Crítica / Jorge Luís Borges; co-
mentado por Rolando Acosta Picazo e Irma Zangara. Buenos Aires, Emecé, 2010.

Borges, Jorge. Obras completas III (1975-1985): Edición Crítica / Jorge Luís Borges; 
comentado por Rolando Acosta Picazo e Irma Zangara. Buenos Aires, Emecé, 
2011. 

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenome-
nológica. Libro segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. 
Trad. Antonio Zirión Q. México, Fondo de cultura económica, UNAM, 2005. 

Iribarne, Julia. «Literatura y filosofía: una lectura de Jorge Luís Borges». En: 
Fenomenología y literatura. Bogotá. Universidad Pedagógica Nacional, 2005, 
pp.199-216. 

Lynch, Enrique. (2007). Filosofía y/o literatura. Identidad y/o diferencia. Buenos Aires, 
Fondo de cultura económica de Argentina. 

Vargas, Germán. y Reeder, Harry. Ser y sentido. Bogotá, Editorial San Pablo, 2009. 
Zambrano, Maria. Filosofía y poesía. México, Fondo de Cultura Económica, 1998.





Reseñas





[349]

el exilio del sujeto: mitos modernos y 
posmodernos 
rizo-patrón de lerner, rosemary  
editorial aula de humanidades, pontificia universidad 
católica del perú. bogotá, 2014 

El Exilio del sujeto: mitos modernos y posmodernos plantea una fuerte 
denuncia a la lectura crítica heredada de la obra de Husserl por parte 
de Heidegger y sus discípulos. La autora, Rosemary Rizo-Patrón de 

Lerner, defiende la necesidad de una vuelta a la filosofía de Edmund Husserl 
que se desembarace del yugo del llamado “paradigma fisicalista”, por el cual se 
rechaza la subjetividad como algo que debe ser excluido. Con este destierro de 
la subjetividad, a modernos y posmodernos, los elude la “vida del sujeto” y con 
ella, la dimensión trascendental de la filosofía de Husserl.

La propia autora nos propone una división analítica de su libro, la cuál 
reúne reelaboraciones de una serie de trabajos que abarcan desde 1994 hasta 
2011, con base en tres áreas temáticas diferentes: La primera de estas seccio-
nes –y la que le da el subtítulo a la obra– De mitos modernos y posmodernos, 
concierne a la crisis del “paradigma del sujeto” que según la autora se apoya en 
“mitos”. También plantea, contra ellos, que “[…] la ‘vuelta al sujeto’ tiene una 
dimensión no solamente ética, sino reveladora de las raíces dóxicas e irracio-
nales de la vida epistémica y racional” (p. 19). La segunda parte del libro, Del 
formalismo objetivo al intuicionismo subjetivo, intenta mostrar cómo incluso 
las ciencias formales “hunden sus raíces en el mundo de la vida” sin dejar de 
ser objetivas por ello. En la tercera parte titulada Mundo de la vida, intersubje-
tividad y la cultura se tratan las dimensiones del mundo de la vida, sensible e 



Federico Nicolás Centurión[350]

intersubjetivo, en el que la autora afirma, contra las críticas posmodernas de la 
filosofía de Husserl como una “metafísica de la subjetividad”, reina la diferen-
cia y la alteridad. Además, el libro contiene un apartado de apéndices temá-
ticos que recuperan los tópicos abordados a lo largo de la obra y profundizan 
los aspectos trabajados a lo largo del libro, pero esta vez en su especificidad. 

Cabe Advertir también que, dado que cada capítulo y apéndice pueden 
leerse individualmente a pesar del orden lineal que el libro propone, la autora 
tuvo la consideración de volver a consignar las referencias bibliográficas de 
forma completa en cada ocasión, justamente para acompañar esta indepen-
dencia entre los capítulos con una genuina independencia en la lectura no se-
cuencial, si así se deseara.

El presente libro comienza recuperando, a través de la lectura de Rudolf 
Bernet, las frecuentes críticas que se le han dirigido a la fenomenología por 
no haber abandonado el concepto de sujeto luego de que este atravesara una 
profunda crisis, como han mostrado el estructuralismo y el posmodernismo, 
entre otros. Sin embargo, Rizo-Patrón de Lerner coincide, no sólo con el aná-
lisis, sino también con el camino a seguir que propone Bernet: es necesario 
retomar una vez más el análisis de la subjetividad “en lugar de precipitarse en 
declaraciones perentorias sobre la muerte del sujeto” (p.15).

A partir de la segunda mitad del siglo xx se ha asimilado frecuentemente 
a la fenomenología trascendental husserliana con la subjetividad cartesiana y 
kantiana cuando, en realidad, Husserl pretendió superar ambos filósofos mo-
dernos en cuanto a sus concepciones sobre el sujeto. Sin embargo, incluso los 
más destacados representantes de la fenomenología han exagerado los carac-
teres cartesianos de la conciencia husserliana y, en esta actitud, han opacado 
la originalidad de su pensamiento. De hecho, lejos de entender al sujeto como 
una “trascendencia en la inmanencia”, fenomenólogos como Merleau-Ponty 
y Michel Henry se limitaron al estudio fragmentario de la trascendencia o la 
inmanencia. De lo contrario, no se habría emparentado apresuradamente la 
postura de Husserl con las concepciones modernas del sujeto como “sustan-
cia pensante” o “principio formal” de una vida puramente espiritual, como se 
aprecia a menudo en las críticas post-heideggerianas.



[351]reseñas
El exilio del sujeto: mitos modernos y posmodernos. Rizo-Patrón de Lerner, Rosemary 

Pero ¿por qué retornar, luego de tanto tiempo, a las reflexiones de Husserl 
sobre sujeto? Rizo-Patrón de Lerner afirma que los motivos principales para 
emprender esta tarea son dos: Primero, porque el tema está lejos de haberse 
clausurado, incluso en pleno siglo xxi y en segundo lugar, dado que el mismo 
Husserl le dedico cuantiosos esfuerzos y meditaciones como para reducirlo a 
un resabio moderno en su filosofía.

Por esta razón, como dice Rizo-Patrón de Lerner:

Pues bien, la frecuentemente declarada ‘muerte’, ‘elisión’ o ‘exilio del sujeto’ 
no es algo que caracteriza solamente a la fenomenología contemporánea 
post-heideggeriana y posmoderna. La crítica que Husserl dirigió al modo 
como los modernos – racionalistas y empiristas por igual– interpretaron 
el concepto del sujeto, consistió precisamente en reprocharles también una 
suerte de ‘muerte’ o ‘exilio del sujeto’, mediante su interpretación ‘objetivis-
ta, tecnicista y naturalista’ (p.17).

Contrario a lo que afirman las críticas post-heideggerianas no es Husserl 
quien está demasiado cerca a los prejuicios modernos, sino la filosofía con-
temporánea misma. Ambos comparten el prejuicio típicamente moderno en 
favor del “objetivismo fisicalista”, a través del cual los modernos interpretaron 
al sujeto como una res, como una substantia cogitans, “escapándoseles el sen-
tido más profundo” y esquivo desde el paradigma fisicalista, a saber, aquel de 
la “vida del sujeto” y el “mundo de la vida”. Lo mismo sucede en el caso de 
los filósofos que la autora denomina “posmodernos”. Respecto a este punto, 
El exilio del sujeto denuncia la “connivencia entre modernos y posmoder-
nos” y sus mitos los cuales llevan a la supuesta necesidad de la elisión de la 
subjetividad. 

Según la misma autora, sus intereses apuntan a:

[…] mostrar cómo, en todos los esfuerzos al interior de las ciencias positi-
vas, las empírico-deductivas o formales, no hay modo de hacer desaparecer 
la presencia (anónima, oculta, pero efectiva) del sujeto y su mundo de la 
vida, subjetivo-relativo (p.19).



Federico Nicolás Centurión[352]

De acuerdo a este análisis de Rizo-Patrón de Lerner, no es Husserl el que es 
todavía demasiado moderno sino, irónicamente, los llamados posmodernos. 
Pues ellos siguen adhiriendo al prejuicio del objetivismo fisicalista por el cual 
han exiliado al sujeto, como bien apunta el título de la obra. Y en esta forma 
de ser todavía demasiado modernos, «ignoran y malinterpretan el sentido de 
aquella esquiva dimensión espiritual que Husserl caracterizó como ‘trascen-
dental’» (p.18).

Algunas de las secciones más interesantes del libro seguramente sean aque-
llas en las que la autora apunta a “una filosofía del sujeto como diferencia y al-
teridad” (capítulo ix), aquella sección donde trata acerca de “multinaturalismo 
e interculturalidad en el horizonte del mundo de la vida” (capítulo x) o la otra 
en que se apuesta a reinterpretar al sujeto como “fundamento y responsabili-
dad” (capítulo xi), dado que en estos capítulos se nos ofrece a la fenomeno-
logía en acción: ya no hablando acerca del mundo de la vida, sino planteando 
problemáticas éticas fundamentales para este. Aquí encontramos, como dice 
la autora, al “[…] sujeto activo, que se hace cargo de su vida y sus tomas de po-
sición teórico-prácticas y axiológicas, que se auto-constituye –siempre preca-
riamente– sobre el trasfondo de su vida pasiva, impulsiva e instintiva.” (p.19). 
Aparecen así reflexiones en torno a cuestiones sumamente actuales como el 
pluralismo y la intersubjetividad; el pasaje del mundo familiar al mundo ex-
traño; multiculturalismo e identidad; fundacionalismo y autorresponsabilidad 
última; entre otros. Y la razón por la que queremos destacar especialmente 
estas secciones es porque nos permiten una imagen inusual de la fenomenolo-
gía: nos muestra a la disciplina completamente inmersa en el mundo de la vida 
y ocupándose de cuestiones que jamás dejarán de tener “sentido” para noso-
tros, como Husserl denunciaba que sí había sucedido con la ciencia matemáti-
ca de la naturaleza de Galileo, la cual había olvidado su sentido vital originario. 
En estas secciones vemos a la fenomenología preocupada por el mundo de la 
vida en su aspecto más relevante y concreto para la existencia humana: cómo 
vivir armónicamente con los otros.

Federico Nicolás Centurión
Universidad de Buenos Aires



[353]

individuación y anarquía 
Vargas Guillén, Germán 
editorial aula de humanidades, universidad san 
buenaventura. Bogotá, 2014

En la obra que tengo la oportunidad de reseñar se dan cita la metafísica, 
la fenomenología, la ética, la política y la religión. Tomando como guía 
conductora una detallada investigación de la filosofía de Simondon, el 

profesor Vargas ensaya la propuesta de una fenomenología de la individua-
ción que, sosteniéndose sobre una novedosa lectura de autores como Levinas, 
Marion, Heidegger y el propio Husserl, le permite fundamentar una metafísica 
de la alteridad capaz de deconstruir diversas formas de la totalización, con 
especial énfasis en una crítica de la noción de patriarcalismo.

La obra se divide en tres partes. En la primera, titulada Individuación, se exa-
mina la noción de individuo. Confrontando con la noción tradicional de sus-
tancia, el autor sigue a Simondon en considerar al individuo como una unidad 
transductiva. Lo que aparece, fenomenológicamente hablando, es siempre un 
individuo en devenir. El análisis de tal devenir muestra que se trata de un pro-
ceso perpetuo de diferenciación o de individuación, en donde una potencia 
inmanente al individuo, o al ente, se expresa en relación con un medio. Se 
trata de una relación mereológica, entre una parte y un todo; o entre un ente y 
un medio, en donde ambos relata se ven mutuamente afectados, modificados. 
Lo que se nombra con el concepto de transducción es justamente este acon-
tecimiento, el despliegue de la potencia del ente en relación con un entorno o 
medio. Considerado en un momento o fase cualquiera de su despliegue, el in-
dividuo se manifiesta como una unidad metaestable, pero, considerado desde 



Emiliano Roberto Sesarego Acosta[354]

la perspectiva de la individuación, del proceso, el ente se encuentra siempre en 
un estado de pre-individuación, avanzando hacia una nueva unidad metaesta-
ble. La pre-individuación habilita el despliegue de la potencia, en permanente 
relación con lo colectivo, con una exterioridad que interviene en la resolución 
de la problemática individual propia del ente. Comprendido como mediación, 
el proceso de transducción implica que lo que ocurre al interior del ente tiene 
efectos sobre los entes contiguos, que conforman su medio asociado. Esto ha-
bilita al Dr. Vargas a sostener la tesis de la mediación como un poder institu-
yente, que instituye una fuerza o una resonancia o, en definitiva, la comunión 
entre el ente y medio, ambos en constante proceso de devenir, afectándose 
mutuamente.

Se supera así la metafísica de la substancia y del hylemorfismo, y se alcanza 
una metafísica de la información. Esto inaugura un nuevo método que Simon-
don llama transducción, para el estudio de los individuos vía la individuación. 
No se trata de analizar al individuo como una sustancia con cualidades, con 
una unidad de identidad, sino de analizar la actividad perpetua que enlaza al 
ente con el medio, o al individuo con una exterioridad. Dicha actividad, el 
proceso de individuación, no tiene un fin prefijado. Estrictamente hablando, 
no se trata de una actividad teleológica, porque no hay un destino presupuesto 
de antemano.

El autor de Individuación y Anarquía nos recuerda que la individuación se 
dice tanto del individuo físico, como del biológico y del psicológico. Al último 
le corresponde conocer la realidad, esto es, conocer los procesos de transduc-
ción que conforman o informan la realidad de los individuos. Frente a los 
métodos usuales, antropomorfizantes, la propuesta metodológica del autor 
implica un análisis de la identidad de relaciones, sobre la base de un pensa-
miento analógico. Se trata, sin embargo, de utilizar una analogía por diferen-
cia, descartando las tradicionales analogías por semejanza y por identidad. 
Estas últimas, como expresión de la usual metodología de señalar el género 
próximo y la diferencia específica, de tal modo que se valoran como un im-
pulso que lleva a la totalización, a la eliminación de la peculiaridad que hace a 
lo individuado. La metodología transductiva, en cambio, se muestra capaz de 
asegurar la infinitud de la diferencia, a partir de una topología de lo real, que 



[355]reseñas
Individuación y anarquía. Vargas Guillén, Germán

no jerarquiza lo concreto en géneros y especies, y que asegura la captación de 
la heterogeneidad de lo real en su riqueza.

En este libro las consecuencias políticas de la filosofía de la individuación 
aparecen en primera instancia con el análisis de la obra de Paolo Virno. La 
relación entre la parte y el todo se tematiza ahora desde la perspectiva de lo 
singular y lo colectivo, o del sujeto y la multitud. En la multitud, como sujeto 
político, la potencia de lo pre-individual se convierte en transindividual, en un 
colectivo donde lo que prepondera es el “entre” entre los sujetos singulares. A 
diferencia del Estado, como ente externo que homogeniza universalizando los 
actos de los individuos y que establece relaciones unilaterales, en la multitud 
el sujeto interviene y es intervenido en la conformación del todo, siendo la 
relación bilateral. 

La multitud, entonces, no es un mero agregado de individuos aislados, sino 
que es básicamente acción. Queda abierto así el camino para una crítica del 
patriarcalismo, entendido como la existencia de un sujeto concreto (patriarca, 
Führer, Banco Interamericano de Desarrollo, etc.) que asume la guía de los 
procesos de individuación o subjetivación. Vargas sostiene que el patriarca-
lismo solo puede expresarse en un medio dominado por una noción fuerte de 
yo, de herencia cartesiana y husserliana; pero que en última instancia aparece 
ya con Meister Eckhart. Frente a esto, y en consonancia con los primeros estu-
dios ya reseñados, se propone una concepción de la identidad como quiasmo, 
como enlace, como cabencia, que pone el énfasis en los procesos de diferen-
ciación del individuo biológico o psíquico tanto respecto de sí mismo, como 
de su entorno, al que modifica modificándose. Para este punto, es interesante 
recordar la filiación de Simondon con Merleau Ponty. El autor menciona el 
rechazo de ambos a una “ontología objetiva” y la cercanía del concepto de 
transducción a las concepciones merleaupontianas de quiasmo y de la relación 
entre lo visible y lo invisible. La propuesta se continúa, entonces, hacia una 
fenomenología de la carne, en donde el cuerpo sensible, sexuado, se afirma 
como el topos de la individuación. La carne será, además, el sujeto de la re-
ducción erótica, concepto pivote sobre el que se desarrolla buena parte de los 
restantes estudios. Efectuado este desplazamiento del ego cogito al ego amans, 
por medio de la reducción erótica, Vargas encuentra en la diferencia entre eros 



Emiliano Roberto Sesarego Acosta[356]

y ágape la herramienta conceptual adecuada para argumentar que el momento 
de unidad de la comunidad es afectivo, y que implica ambas concepciones del 
amor. “En el eros sin ágape el individuo se torna individualista; en el ágape sin 
eros emerge la masa, el amasijo, la indiferenciación” (p. 85). En efecto, Vargas 
propone una concepción a la que denomina amar amar: es solo en una dialéc-
tica entre éros y ágape que puede resolverse de forma satisfactoria el problema 
de la individuación del individuo al interior de una comunidad.

La metodología del autor en esta obra es un constante zig-zag, un ir-y-venir 
de problemática en problemática para aclarar los análisis realizados a la luz de 
nuevas temáticas. Así, el último estudio de esta primera parte está dedicado a 
la diferencia entre constitución e institución. Bajo la perspectiva de la alteridad 
como aquello que no puede ser agotado por la constitución, Vargas explora 
una lectura de la institución que, lo mismo que la transducción, remite siem-
pre al medio; a una donación de sentido que se ancla de forma triple tanto en 
la primera persona, como en lo dado, y en el horizonte de tal donación. Esto 
no implica negar o eliminar la doctrina de la constitución, sino poner fuera de 
juego la hegemonía del sujeto y reconocer que la constitución siempre sobre-
viene una vez que se ha dado la institución.

En la segunda parte, titulada Altísimo, se tematiza el fenómeno satura-
do, que puede ser tanto teológico, como estético, pero también social o so-
ciológico, metafísico, ético o político. El autor entiende que la excedencia que 
satura puede estudiarse en relación con la diferencia entre “lo puesto” y “lo no 
puesto” tratada por Husserl en hua. xxiii, y sostiene la tesis de que “el proceso 
en el cual deviene la saturación del fenómeno es en el de la fantasía” (p. 141). 
Se defiende además que “la excedencia es el desplazamiento de la parte al todo” 
(p. 145), de aquello dado a la conciencia, a aquello puesto por ella para poder 
experimentar lo donado como una unidad. Se trata de la conocida problemáti-
ca del horizonte interno del objeto, ampliada en esta ocasión más allá del mero 
objeto perceptivo, para alcanzar toda la peculiaridad del ser individuado. Se 
propone entonces que ir de la parte al todo no implica meramente una rela-
ción cognoscitiva, sino una relación ética o una experiencia de amor (ágape) 
que sobre todo en el caso del Otro, implica la propia entrega para llevar al otro 
a la plenitud. Así, de la misma manera en que el Otro se rebasa y desborda mi 



[357]reseñas
Individuación y anarquía. Vargas Guillén, Germán

posibilidad de constitución, en la experiencia estética hay un rebasamiento de 
lo dado en intuición hacia un sentido que solo puede donarse por medio de los 
aportes de la fantasía. 

A partir de la afirmación de esta dialéctica entre lo visible y lo invisible, 
Vargas enfrente la problemática de la pobreza, trayendo a colación tanto la 
figura de Francisco de Asís como algunos comentarios de Heidegger. El 
mundo contemporáneo es uno en el que prevalece la mirada, lo visible, la ti-
ranía de la imagen. Vivimos una construcción de la identidad como imagen, 
como imagen-propia o yo-como-imagen que se proyecta a una mirada, a un 
otro que me mira. Frente a esta visibilidad, se encuentra la imagen-ícono del 
pobre, un invisible, que puede abrirnos hacia otra experiencia de la identi-
dad, una que desborda los límites del capitalismo hacia otra experiencia de lo 
humano. La pobreza se valoriza porque deja aparecer lo invisible. Retomando 
análisis anteriores, Vargas propone entender la pobreza, el despojamiento, el 
desasimiento, como puesta en libertad del ser. No se trata, por supuesto, de la 
pobreza como imposición social, sino de una decisión voluntaria que renuncia 
a lo ente, a la imagen, a la propiedad, para alcanzar una nueva experiencia 
tanto de la propia individualidad como de la comunidad.

El autor enlaza la temática de la pobreza con las de la reducción erótica, 
el amor, la mística y el análisis del abandono de ser heideggeriano. Son todas 
figuras que remiten a la crítica de la subjetividad en busca de otro origen, de 
un origen-originante capaz de enfrentarse a todas las formas de patriarcalis-
mo. Para el autor se trata de realizar el tránsito del ego cogito al ego amans, 
para explorar “la encarnación del amor como proceso de individuación”, de un 
amor que remite a la dialéctica del amar amar entre eros y ágape y que para 
nuestro autor remite, en último término, al amor de Cristo. Por otro lado, el 
ego amans se vuelve fundamental por otra problemática: el ego cogito y sus 
funciones trascendentales son incapaces de tematizar a Dios. Este punto se 
vuelve fundamental para la tercera parte, titulada Anarquía e Individuación. 
Aquí se sintetizan todos los estudios precedentes y apoyándose en la feno-
menología de Levinas, Vargas cristaliza el proyecto de fundamentar una 
metafísica de la alteridad en una fenomenología de la individuación. Partien-
do de la doctrina fenomenológica de la correlación intencional, se advierte 



Emiliano Roberto Sesarego Acosta[358]

sobre la imposibilidad de relacionarse con el otro desde una perspectiva cog-
noscitiva, sin reducirlo a la mismidad, anulando así la alteridad del prójimo. 
Frente a esto, Levinas propondría la irrupción del otro como invocación de 
un rostro que exige hospitalidad, que detiene la totalización y, consecuente-
mente, impide la reducción del otro a lo mismo. Se trata, evocando el método 
transductivo de los primeros análisis, de resguardar la singularidad de cada 
individuo. Esto se consigue mediante el reconocimiento de la infinita lejanía 
del Otro, siendo el Otro más radical, más alejado y más trascendente: Dios, 
el Altísimo. Dios aparece, fenomenológicamente, en el reconocimiento de la 
injusticia; fundamentalmente, en el rostro ‘del pobre, de la viuda, del huérfano, 
del extranjero’, de los pobres y de los desplazados. Se invoca un proyecto de 
vocación anarquista porque donde quiera que se reconozca el rostro sufriente 
se trata, inmediatamente, de alzarse contra los poderes de la totalización, que 
promueven la perpetuación de la injusticia. Aquello contra lo que se lucha es 
todo principio o arché que, como patriarcalismo, impida que los individuos 
vivan y encarnen sus posibilidades más propias. Las comunidades no pueden 
ser, entonces, totalidades cerradas. Frente a esto, el autor retoma la concep-
ción levinasiana de infinito, como aquello completamente trascendente que 
desborda cualquier intento de dominación. En este sentido Vargas habla de un 
paso de la correlación a la interpelación, al reconocimiento del sufrimiento del 
otro que se desborda hacia la experiencia de la desproporción de la injusticia. 
El otro, entonces, aparece no como fenómeno, sino como revelación, anuncio, 
que excede mi capacidad constituyente, pero también y por lo mismo, mi po-
sibilidad de instrumentalizarlo. 

Junto con los temas de totalización y del infinito se pueden mencionar 
otros que avanzan en la dirección de esta interpretación, como los estudios de 
Vargas sobre el ensayo y el “ensayito” como géneros literarios, que a diferencia 
del tratado no implican una clausura sobre sí mismos; y también su análisis 
del archivo y su función, al que Vargas propone considerar más un enlace 
entre sujetos, perspectivas, horizontes y utopías, que como resguardo de una 
autoridad incuestionable.

El cuidado del individuo y sus procesos perpetuos de individualización 
exigen consecuentemente la deconstrucción o destrucción de todo principio o 



[359]reseñas
Individuación y anarquía. Vargas Guillén, Germán

arché que pueda elevarse como principio externo para la subjetivación o indi-
viduación, anulando la peculiaridad de lo propio de cada quien. Dios se revela 
en la ausencia de justicia, justicia que implica, sobre todo, el reconocimiento 
de la singularidad, siempre en perpetuo devenir, que hay que resguardar por 
medio de la hospitalidad. El rostro del otro y su sufrimiento se consideran, en-
tonces, fuerzas que anarquizan. Su clamor y su reclamo revelan una injusticia 
rota, quebrada, que solo puede repararse mediante una anarquía que garantice 
la libre expresión de todo individuo. Llegamos así nuevamente al amor amor, 
que garantiza el reconocimiento del clamor absoluto del sufrimiento del otro 
y que procura en la epifanía del rostro una “apología del origen más originario 
que destruye toda preconcepción y todo prejuicio” (p. 323). El amar amar, en-
tendido finalmente como amistad, no implica un intento de posesión, sino, al 
contrario, un desposeimiento a partir de la comprensión de que mientras más 
cerca estoy del otro, más experimento la distancia que nos separa. De allí que 
el verdadero amor, el amar amar de la amistad, implique la no posesión, la no 
totalización, el infinito y la anarquía. Contra toda forma de totalización y de 
patriarcalismo, Vargas nos propone la amistad como política y el anarquismo 
como la expresión más adecuada de este origen originante más originario.

Emiliano Roberto Sesarego Acosta
Universidad de Buenos Aires-CONICET





[361]

La ontología de la ética 
estrada lopera, luis esteban
Editorial aula de humanidades. bogotá, 2016

Luis Esteban Estrada Lopera realiza en este libro un análisis de la filoso-
fía existencialista de Jean-Paul Sartre y Simone de Beauvoir desde las 
relaciones que en cada caso mantienen entre la ontología y la ética. La 

contribución de este libro es la propuesta de considerar la ética y la ontología 
fenomenológica como dos proyectos conjuntos en el existencialismo. Sin embar-
go, las relaciones entre la ontología y ética1 aparecen como respuestas siempre 
en plural, no sólo por las diferencias entre el autor y la autora considerados, sino 
también por las interpretaciones diversas que se realizan de las obras de cada 
uno, tal como Estrada Lopera nos va presentando a lo largo del libro. 

En la introducción, el autor nos presenta cómo la relación entre ontología y 
ética es un acercamiento todavía no lo suficientemente pensado tanto por los de-
fensores como por los críticos de la obra de Sartre y Beauvoir. En el caso de Sartre, 
la obra El ser y la nada, es una exposición de sus categorías ontológicas, pero que 
debe relacionarse luego con El existencialismo es un humanismo y Cuadernos 
para una moral donde la cuestión ética es abordada. En Beauvoir, el problema 
es en sentido contrario: pareciera que la dimensión ética esconde su ontología. 
Por otro lado, su obra es considerada muchas veces como una continuación de 
la obra sartreana, es decir, que su ética debería desprenderse especialmente de El 

1  El autor no distingue entre “ética” y “moral” respetando el uso indistinto que dan Sartre y 
Beauvoir a uno u otro término. 



Verónica Cohen[362]

ser y la nada. Desde el comienzo, Estrada Lopera plantea esto como un malen-
tendido y vemos la intención del autor de no tratar a Beauvoir como discípula 
sino como par de Sartre, pensando con él y al existencialismo como una creación 
conjunta. La división del libro en dos partes, –una dedicado a cada autor– se 
corresponde con esto. Sin embargo, sí le resulta más sencillo hablar de Sartre sin 
Beauvoir, pero no de Beauvoir sin su diálogo con Sartre. 

En el primer capítulo Jean-Paul Sartre: la ética de la autenticidad como 
proyecto fallido, el autor se pregunta a qué se debe que se piense que Sartre 
falló en un proyecto ético. En 1945 en El existencialismo es un humanismo, 
Sartre defiende su ontología dado que considera que hace posible una ética en 
términos de acción y compromiso (p. 31). El autor, entonces, se embarca en 
encontrar en la ontología sartreana los puntos de partida para una ética. De-
sarrolla los tres dualismos en los que se basa El ser y la nada: ser/nada, ser-en-
sí/ser-para-sí, ser-para-sí/ser-para-el-otro. De ellos se desprende la existencia 
humana como libertad (arrancamiento de sí), como fracaso (de ser Dios) y 
como conflicto (con ser-objeto-para-otro por la mirada). 

Aparecen entonces tres propuestas de ética sartreana a partir de los ele-
mentos que dejó. La primera es la línea que sigue Neil Levy quien considera 
que entre ontología y ética hay una continuidad armoniosa. Parte de la catego-
ría del hombre como para-sí. A partir de ella, la realidad humana es libertad de 
acciones y elecciones, ya que el para-sí niega la existencia de valores universa-
les. Entonces, la autenticidad aparece como central en la elección de acciones. 
La segunda interpretación es la dada por Thomas C. Anderson. Para este autor, 
la ética es presentada como superación de la ontología o abandono de algunos 
principios. Para Anderson, la clave está hacia el final de El ser y la nada donde 
se plantea la posibilidad de no buscar a Dios como valor supremo y meta. 
Según este autor, este es el punto de partida para Cuadernos para una moral 
ya que, en esta última obra, él considera que Sartre cambia el concepto mismo 
de libertad con respecto a las obras anteriores: de una libertad abstracta a una 
concreta. El pasaje de una a la otra solo podría ser realizado mediante la con-
versión radical en la reflexión pura y el reconocimiento del carácter fallido de 
ser Dios. En este pasaje el ser ontológicamente inauténtico de El ser y la nada 
con sus valores prerreflexivos pasa a tener valores reflexivamente elegidos, 



[363]reseñas
La ontología de la ética. Estrada Lopera, Luis Esteban

niega el fracaso y supera el conflicto. Christine Daigle, sigue también la línea 
de Anderson a partir de considerar que se encuentran dos libertades en la obra 
de Sartre y que en Los cuadernos para una moral, la libertad es “situada”. 

La tercera propuesta que presenta Estrada Lopera es su propia interpretación. 
Por un lado, critica la opción de Levy por tomar el tema de la libertad y autenti-
cidad sin tener en cuenta la dimensión absoluta de la libertad en El ser y la nada. 
Por otro lado, les objeta a Anderson y Daigle no preguntarse qué queda de la 
ontología fenomenológica después de la conversión. Estrada Lopera cree que, en 
cambio, los Cuadernos no son una ruptura radical con sus anteriores obras, hay 
con ellas continuidad. Entonces se propone mostrar que el problema no es la co-
herencia entre las obras sino la imposibilidad de concretar una teoría ética. Para 
ello, en primer lugar, niega que la diferencia entre libertad abstracta y concreta sea 
tajante. Para él, la libertad ontológica de El ser y la nada está siempre en situación. 
Concuerda con él, Kristana Arp, quien distingue una ética de Sartre, es decir, 
formulada por él, de una ética sartreana, que sí podría extraerse. Para ella, tam-
bién es clave la reflexión sobre el concepto de libertad en las obras. Por otro lado, 
tampoco cree en que deba abandonarse el fracaso ya que para él es la posibilidad 
de una ética de la autenticidad que no abandone la ontología de El ser y la nada.

En el segundo capítulo, La moral existencialista de Simone de Beauvoir, 
comienza citando un fragmento de El segundo sexo donde Beauvoir afirma 
que adoptará la moral existencialista. Según algunos intérpretes, esto muestra 
la obra de Beauvoir como una puesta en práctica de la ontología de Sartre. 
Para Lopera Estrada, al nombrar la moral existencialista Beauvoir se refiere 
a sus propias obras: Phyrrus et Cinéas y Pour une moral de la ambiguïté. Se 
aleja también Estrada Lopera de las interpretaciones que consideran que estas 
obras fueron defensas al existencialismo de Sartre. Para otros, Beauvoir realiza 
el proyecto ético que Sartre no realizó. Por eso, durante este capítulo el autor 
se propone descubrir la ontología de Beauvoir sobre la cual se funda su teoría 
ética a partir de los dos ensayos nombrados. La diferencia más notable entre 
los dos existencialistas que encuentra es es que mientras la ontología de Sartre 
es dualista, la moral de Beauvoir es una ética de la ambigüedad. 

A partir de esto, Estrada Lopera analiza primero Pyrruus et Cintas donde Beau-
voir se ocupa del sentido de la vida y para qué la acción. Esta será una pregunta 



Verónica Cohen[364]

fenomenológica, ya que más que si tiene sentido o no actuar, parte de que se actúa 
y luego se le da sentido. El fin debe ser ambiguo para que el ser que actúa se revele 
como trascendencia. Esto le hace concluir que la realidad humana para esta autora 
es transcendencia, subjetividad y proyecto. Como mi subjetividad es proyecto de 
mí hacia el otro es que el conflicto no es la única forma de relación posible. El otro 
a su vez aparece en el llamado que despliega el existente como libertad a través del 
lenguaje. La libertad de Beauvoir difiere de la libertad de Sartre: mi libertad se basa 
en la libertad del otro. La moral existencialista debería abocarse a crear vínculos 
que afirmen la libertad ajena y, por lo tanto, la propia. La generosidad se vuelve su 
principio ético más importante para Estrada Lopera. 

El segundo ensayo que analiza el autor es Pour une moral de la ambiguïté. 
En este ensayo, dice el autor, que más que la influencia de Sartre está presente 
la de Maurice Merlau-Ponty. El autor se basará tan sólo en la primera parte 
de este texto ya que es donde Beauvoir hace una caracterización de la reali-
dad humana como ambigüedad, fracaso y libertad. La idea de ambigüedad le 
resulta especialmente novedosa porque reemplaza el dualismo sartreano por 
este ser cuyo ser es no ser que puede crear libremente lo faltante. Esta forma 
de pensar la existencia siempre presupone fracasar pero Beauvoir recupera su 
dimensión positiva mediante la conversión existencialista. A partir de ella, la 
proyección del ser ya no fracasa en un arrancamiento del ser sino en que la 
síntesis fallida revela posibilidades realizables. 

En la conclusión, Estrada Lopera vuelve a retomar la idea del existencia-
lismo como un trabajo conjunto. El objetivo de su trabajo, por lo tanto, no 
es contraponer uno a otro autor, sino encontrar encuentros y desencuentros 
entre ambos. Con respecto a la relación ontología y ética, como él mismo 
afirma, no es una cuestión simple ya que primero debemos replantearnos de 
qué ontología y de qué ética estamos hablando. Este libro constituye un ade-
lanto en este sentido ya que nos propone adentrarnos desde estas tensiones 
en algunas obras de Beauvoir y Sartre desde la búsqueda de una ética que no 
abandone la ontología. 

Verónica Cohen
Universidad de Buenos Aires-CONICET


