ANUARIO COLOMBIANO DE FENOMENOLOGI{A
VOLUMEN XII: RENAUD BARBARAS



Anuario colombiano de fenomenologia. -- Vol. 12 (2020) —
Bogota: Editorial Aula de Humanidades, 2020-
volumenes: ilustraciones; 23 cm.

Anual
ISSN 2619-6395

1. Fenomenologia - Publicaciones seriadas 2. Fenomenologia -- Historia y critica - Publicaciones
seriadas 3. Filosofia - Historia y critica - Publicaciones seriadas 4. Filosofos - Critica e interpretacién
- Publicaciones seriadas 5. Barbaras, Renaud, 1955 - Critica e interpretacion - Publicaciones seriadas
6. Psicoanalisis y filosofia - Publicaciones seriadas 7. Bogota (Colombia) - Publicaciones seriadas 8.
Colombia - Publicaciones seriadas

142.7 ¢cd 21 ed.
A636

Universidad Eafit - Centro Cultural Biblioteca Luis Echavarria Villegas




ANUARIO COLOMBIANO DE FENOMENOLOGIA
VOLUMEN XII: RENAUD BARBARAS

EDITORIAL UNIVERSIDAD

dula-— EAFIT




EDITORIAL UNIVERSIDAD

EAFIT

dula-—

© Editorial Aula de Humanidades, 2019
© Universidad EAFIT

German Vargas Guillén
Guillermo Bustamante
Comité Directivo

Carrera 14a # 70a-69 Tercer piso
Bogotd, Colombia
info@editorialhumanidades.com
editorialhumanidades.com

Comité Académico Nacional

Dr. Germén Vargas Guillén.
Director de la coleccién

Dra. Luz Gloria Cérdenas.

Editorial Aula de Humanidades

Dr. Maximiliano Prada Dussan.
Universidad Pedagégica Nacional

Dr. Juan Manuel Cuartas Restrepo.
Universidad EAFIT

Dr. Pedro Juan Aristizabal Hoyos.
Universidad Tecnoldgica de Pereira
Dra. Sonia Cristina Gamboa.
Universidad Industrial de Santander
Dr. Guillermo Bustamante Zamudio.
Universidad Pedagégica Nacional

Comité Académico Internacional

Dr. Antonio Zirién Quijano.

Universidad Nacional Autonoma Metropolitana.
México

Dr. Miguel Garcia-Bar.

Universidad de Comillas. Espafia

Dr. Harry Reeder (%).

University of Texas at Arlington. Estados Unidos
Dr. Thomas Nenon.

University of the Memphis. Estados Unidos

© Anuario colombiano de fenomenologia y

hermenéutica

Periocidad: Anual
ISSN: 2619-6395-XI1

Pedro Juan Aristizabal
Fundador

Germén Dario Vélez

Juan Manuel Cuartas
Editores Invitados

Jorge Leonel Pineda A.
Diagramacion

Bogota, Colombia
2019

Comité cientifico

Dr. Diego Armando Jaramillo Ocampo

Universidad Catélica de Manizales
Dr. Edgar Antonio Lopez Lopez
Pontificia Universidad Javeriana

Dr. German Dario Vélez Lopez
Universidad EAFIT

Dr. Guillermo Bustamante Zamudio
Universidad Pedagdgica Nacional

Dr. Ivan Ramén Rodriguez Benavides

Universidad de La Salle

Dr. Jorge Medina Delgadillo

Dr. José Miguel Busch Sanchez
Dr. Juan Manuel Cuartas Restrepo
Universidad EAFIT

Dr. Julio Quesada Martin
Universidad Veracruzana

Dra. Luz Gloria Cardenas Mejia
Editorial Aula de Humanidades
Dra. Maria Leconte

Dr. Maximiliano Prada Dussan
Universidad Pedagdgica Nacional
Dra. Patricia Aristizabal Montes
Universidad del Cauca

Dra. Paula Dejanon Bonilla
Universidad de La Salle

Dr. German Ulises Bula
Universidad de La Salle

Los articulos de este anuario se pueden utilizar siempre y cuando se cite la fuente.



INDICE

PRESENTACION ..ottt ettt ettt eatessese et evesaess et eseessessesesaessensensensessesesssnsensensen 7
DOSSIER
EL PROBLEMA DEL SENTIMIENTO.....0ceiveeverteeverseesesseesessessessessessessaessessssssessasssesseenne 13

Renaud Barbaras

LA EXPLOSION DE LO SENSIBLE ..c.veeuvietiiureitiesieeseeseesseeseesseessesseessessesssesssessessessssssesssenns 29
Renaud Barbaras

DEL CUERPO A LA PERTENENCIA ...ceeetierenreereenreesesseessesseessesseessensesssessessssssesssessesssenne 51
Renaud Barbaras

EL DESEO ENTRE LA FILOSOFIA Y EL PSICOANALISIS. COLOQUIO EN
LA NUEVA ESCUELA LACANTIANA-SEDE MEDELLIN ....ccoveiiririeieiceceereereeeeeeeaeenas 71
Renaud Barbaras, German Dario Vélez, Juan Fernando Pérez

PASIVIDAD Y FENOMENOLOGIA DE LA VIDA....coiiiiiiiiiiiiiii s 81
Passivity and Phenomenology of Life
German Vargas Guillén

«PORQUE ESTA AHi»: DIGRESION SOBRE SUBJETIVIDAD Y CONFLICTO,

CON BREVES ALUSIONES A LA VIE LACUNAIRE, DE RENAUD BARBARAS............... 103
«Because It’s There»: a Digression on Subjectivity and Conflict, with Brief
Allusions to Renaud Barbaras’ La Vie Lacunaire

Juan Manuel Cuartas Restrepo

LA NOSTALGIA DEL FILOSOFO......ueueueutirireneerereuentntstsseseseestssssssesesesessssssssesenesssssssseses 119
The philosopher's nostalgia
German Dario Vélez Lopez



ALGUNAS NOTAS SOBRE LA CRITICA DE BARBARAS AL «SUBJETIVISMO»
HEIDEGGERIANO ...oovitiiitiiiiniinisieie et se sttt bbb bbb b es 137
Some notes on Barbaras’ critique of Heideggerian «subjectivism»

Wilmar A. Martinez Marquez

CRONICA A DOS VOCES DE UNA ENFERMEDAD SINGULAR ....vcoveveneetrereereereereesennens 147
Two-Voice Chronicle of a Unique Disease
Daniel Castro Cano

VARIA

EL PUESTO DE LAS SINTESIS PASIVAS EN LA LOGICA TRASCENDENTAL
HUSSERLIANA «..cutuitititetetittitieseie ettt sae bbbt bbb bbb as bbb senees 165
The place of passive synthesis in Husserlian transcendental logic

Emiliano Roberto Sesarego Acosta

FENOMENOLOGIA Y ETICA AMBIENTAL ..coveveveterereiniriesereneneessssesesenesensssssesesesenesnses 209
Phenomenology And Environmental Ethics
Jaime Villanueva Barreto

LA RECEPTIVIDAD FENOMENOLOGICA, ACTOS FUNDANTES Y ACTOS FUNDADOS:
DIALOGO ENTRE HUSSERL Y KANT ...cooviiiiiiiitcc e 231
Phenomenological Receptivity, Founding Acts and Founded Acts:

Dialogue Between Husserl And Kant.

Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

AFECTIVIDAD Y EDUCACION: UN ENFOQUE FENOMENOLOGICO......ccurvmrerreninnecs 257
Affectivity and Education: a Phenomenological Approach
Rubén Sanchez Muiioz

RESENAS

FENOMENOLOGIA Y PERFORMANCE — Germdn Vargas Guillén ..., 279
Miguel Angel Espitia Raba

MEDITACIONES FENOMENOLOGICAS Y (NEO)KANTIANAS. FILOSOFTA
TRASCENDENTAL, CULTURA Y TEOR{A DE LA CIENCIA - Sebastian Luft ............. 287
Miguel Angel Espitia Raba

EDITH STEIN, FILOSOFA DEL SIGLO XX PARA EL SIGLO XXI, MIRADAS
LATINOAMERICANAS — Eduardo Gonzadlez Di Pierr0 ........ccceeereeerererrersererenennns 295
Jaime Villanueva Barreto

THE END OF PHENOMENOLOGY: METAPHYSICS AND THE NEW REALISM —
Tom Sparrow
Miguel Angel Espitia Raba




PRESENTACION

ara nosotros es un placer y un honor presentar el volumen XII del

Anuario Colombiano de Fenomenologia, editado por la editorial Aula

de Humanidades con el apoyo de la Universidad EAFIT. El volumen
esta dedicado a la fenomenologia de Renaud Barbaras, de cuya produccién
son muestras elocuentes la traduccion de dos articulos, asi como la trans-
cripcién del Coloquio «El deseo entre la filosofia y el psicoanalisis», que se
llevé a cabo el lunes 28 de octubre de 2019 en la sede de la Nueva Escuela
Lacaniana, de Medellin, en el que particip6 R. Barbaras.

Comencemos con una breve semblanza: R. Barbaras es graduado de
la Escuela Normal Superior de Saint-Cloud, realiz su tesis doctoral en
la Universidad Jean Moulin-Lyon III, bajo la direccién del profesor B.
Bourgeois ocupandose de la ontologia de Merleau-Ponty. Posteriormente,
su lectura, comentario y critica del filésofo checo Jan Patocka constituird
uno de los puntos de inflexion mds destacados en su carrera. Partiendo
de la fenomenologia y de la cosmologia de Patocka, el profesor Barbaras
elaborard, bajo el titulo general de «fenomenologia de la vida», una lectura
renovada del problema fenomenoldgico del a priori universal de la corre-
lacion, postulando una nueva comprension del modo de inscripcion del
sujeto en el mundo. La fenomenologia de la vida serd el punto de partida
para el desarrollo de una filosofia en la que se dan cita la fenomenologia,
la cosmologia, la estética y el psicoandlisis. Este despliegue cristaliza en

[7]



[8] Presentacion

diversas obras publicadas durante la tltima década, dentro de las cuales
se destacan Introduction a une phénoménologie de la vie (2008) (traducida
al espanol: Introduccion a una fenomenologia de la vida (2014) (Editorial
Ecuentro), La vie lacunaire (2011), Dynamique de la manifestation (2013),
Meétaphysique du sentiment (2016)(traducida al espanol: Metafisica del
sentimiento (2019), Editorial Aula de Humanidades), Le désir et le monde
(2016), Lappartenance (2019). R. Barbaras es miembro senior del Instituto
Universitario de Francia, recibié en 2012 el premio Polydore de Paepe
de la Academia Real de Belgica, en 2014 el Gran Premio de filosofia de
la Academia Francesa por el conjunto de su obra, en 2017 el premio
Cardinal Mercier de la Universidad Catoélica de Lovaina por Métaphysique
du sentiment (Cerf, 2016) y en 2019 la Catedra Cardinal Mercier de la
Universidad Catolica de Lovaina-la-nueva, asi como la catedra de exce-
lencia Jodo Paisana de la Universidad de Lisboa.

La aparicion durante la dltima década de 7 titulos da cuenta de una
reflexion sostenida en torno a un conjunto de problemas fenomenologicos,
cuyos ejes centrales han sido la cuestion de la percepcion y de lo sensible, el
a priori universal de la correlacion, el deseo y en el ultimo segmento de su
trabajo, la cuestion de la pertenencia como modo de pensar el a priori del
a priori de la correlacion.

Como se menciond, un momento importante en el desarrollo de la
filosofia de R. Barbaras lo constituye su lectura de la obra del filésofo checo
Jan Patocka, en la que examino su critica del subjetivismo, que abarca desde
las posiciones de Descartes hasta las de Heidegger. Haciendo una apretada
sintesis podria decirse que tanto en la nocién de cogito como en la de Dasein,
para tomar, por decirlo asi, el alfa y omega de su critica, se muestra la inca-
pacidad, tanto de la metafisica cartesiana, como de la analitica existencial
heideggeriana, para pensar al sujeto encarnado, asi como la motricidad que
le es inherente, mas alla de la division entre res cogitans y res extensa. Dicho
de otro modo: tanto Descartes como Heidegger muestran en el fondo una
incapacidad para pensar el modo de ser especifico del sujeto en conjuncién
con su motricidad propia, sin reducirlo al de la sustancia o de la presencia
subsistente (Vorhandenheit). Como bien lo muestra R. Barbaras en la obra



Presentacion [9]

Louverture du monde. Lecture de Jan Patocka (2011), este ultimo se apoya
en los conceptos de «esfuerzo», «resistencia» y «fuerza hiperorganica», de
Main de Biran, para avanzar por una via inédita y ofrecer una solucion a este
problema, que es al mismo tiempo el problema de la inscripcién del sujeto
en el mundo, su pertenencia a él, su cercania, y su distancia constitutiva.
Siguiendo algunas indicaciones de esta obra, asi como otros desarrollos
importantes de R. Barbaras en Introduction a une phénoménologie de la vie,
podriamos afirmar que la idea patockiana de fuerza vidente, de un lado, y
su lectura del chorismos o la separacion platonica, de otro, seran dos piezas
clave, al igual que dos antecedentes de la filosofia del deseo que desarrolla
R. Barbaras en etapas sucesivas de su trabajo filosofico. Asi, en una especie
de mirada genealdgica, podriamos decir que la introducciéon del concepto
de deseo en el nucleo de su filosofia puede leerse como un modo de apro-
piacion, critica y superacion de los conceptos biranianos y patockianos de
«fuerza hiperorganica», «fuerza vidente», chorismos y «libertad». Al hacer
esta reconstruccion tomamos una de las vertientes, quizas la mas fenome-
noldgica, de la filosofia del deseo en R. Barbaras; sin embargo, la cuestion
quedaria en cierto modo incompleta si no diéramos el paso al capitulo mas
reciente de su elaboracién, que tiene que ver con la inscripcion del deseo
en el marco de una metafisica y de una cosmologia. En efecto, si del lado
de la fenomenologia, el deseo es el modo de ser caracteristico de la vida,
y en particular del sujeto en tanto define su dinamismo mas propio, ese
dinamismo esta por otra parte, metafisicamente motivado. Desde el punto
de vista de una comprension de la inscripcion del sujeto en el mundo;
entendido como cosmos, como totalidad omni-englobante, el deseo es el
movimiento o la tendencia del viviente exiliado de la totalidad, tendencia a
superar el exilio, la separacion originaria.

En didlogo con las ideas del profesor R. Barbaras, los articulos que
componen el dossier de este volumen reflexionan e interrogan sus tesis
centrales, asi: en «Pasividad y fenomenologia de la vida», German Vargas
Guillén se ocupa de Introduccién a una fenomenologia de la vida; el foco de
reflexion de Juan Manuel Cuartas en «“Porque esta ahi”: digresién sobre
subjetividad y conflicto», es La vie lacunaire (La vida lacustre); por su



[10] Presentacion

parte Germdn Vélez en «La nostalgia del filésofo» aborda principalmente
Dynamique de la manifestation y Metafisica del sentimiento. Como
complemento del didlogo, se recogen los articulos de los estudiantes del
Doctorado en Humanidades de la Universidad EAFIT, Wilmar Martinez y
Daniel Castro, dedicado el primero a la critica de Barbaras al subjetivismo,
mientras que el segundo realiza un contrapunto hermenéutico entre Meta-
fisica del sentimiento y un cuento del escritor colombiano de ciencia ficcién
René Rebetez.

Completan el volumen los trabajos: «El puesto de las sintesis pasivas en
la logica trascendental husserliana», de Emiliano Roberto Sesarego Acosta;
«La receptividad fenomenolodgica, actos fundantes y actos fundados:
dialogo entre Husserl y Kant», de Oscar Eduardo Ocampo Ortiz, «Afec-
tividad y educacion» de Rubén Sanchez Muioz, y «<Fenomenologia y ética
ambiental», de Jaime Villanueva Barreto.

GERMAN Darfo VELEZ LOPEZ
JuaAN MANUEL CUARTAS RESTREPO



DOSSIER






EL PROBLEMA DEL SENTIMIENTO'

RENAUD BARBARAS

Voy a tratar de presentar, por lo menos de modo resumido, el camino
tedrico que me llevd a la cuestion del sentimiento, para concluir sobre
algunos problemas. La perspectiva fenomenoldgica, que es la mia, esta
circunscrita por el a priori universal de la correlacién y, por lo tanto, se
pregunta por el sentido de ser de los términos en relacion, es decir, el sujeto
y el ente trascendente. En cuanto al sujeto, su modo de ser estd sometido
a una doble determinacién. Por un lado, como condicion de posibilidad
del aparecer, este sujeto debe diferir radicalmente de lo que hace aparecer,
precisamente de las cosas: el modo de ser de la condicion necesariamente
difiere del modo de ser del condicionado. Pero, por otro lado, este sujeto
también es necesariamente parte del mundo. De hecho, solo puede hacerlo
aparecer porque esta en él: la relacion de revelacion supone un parentesco
ontoldgico. Por lo tanto, todo el problema es comprender cémo el sujeto
puede ser parte del mundo y diferir radicalmente de los entes del mundo,
por lo que es precisamente sujeto y no cosa. La solucion ha consistido
frecuentemente en referir esta doble condicién a dos dimensiones del
sujeto, es decir, a desplazar el problema dentro del sujeto en lugar de
resolverlo. Por ejemplo, podemos distinguir la conciencia trascendental, la
condicion del mundo, de la conciencia empirica que pertenece al mundo
(Husserl) o incluso mi carne de la carne del mundo (Merleau-Ponty). Pero
el problema renace en la forma del modo de unidad de estas dos dimen-
siones dentro del sujeto. La pregunta se vuelve clara: ;cual es el modo de
ser del sujeto dado que, bajo la misma relacién, condiciona el aparecer del
mundo y pertenece al mundo, al mismo tiempo difiere radicalmente del
mundo y permanece en continuidad ontoldgica con éI? En otras palabras,
;como pensar en conjunto la pertenencia y el poder revelador del sujeto
sin introducir una dualidad dentro de este sujeto? La respuesta radica en
el movimiento y es, por lo tanto, a condicién de abandonar el enfoque
estatico del sujeto a partir de contenidos (vivencias) en favor de un enfoque

! Renaud Barbaras. Le probléme du sentiment. Conferencia pronunciada el 29 de octubre de 2019 en

la Universidad EAFIT, Medellin. Traduccién de Germéan Dario Vélez Lopez.

[13]



[14] Renaud Barbaras

dindamico, que nos proporcionemos los medios para acceder a su singu-
laridad. De hecho, por un lado, el ser en movimiento difiere radicalmente
del de otros entes. Mientras que estos se caracterizan por la identidad con
ellos mismos, el ser del movimiento es el de la diferencia con respecto a ¢él
mismo. Estar en movimiento no es ser lo que uno es, o mas bien solo ser lo
que uno es en el modo de la negacién, nunca ser idéntico a uno mismo: el
movimiento es negacion efectiva de uno mismo, negatividad concreta. Por
lo tanto, el movimiento difiere totalmente de los entes del mundo: es una
negacion incesante de esta identidad apacible que los caracteriza. Pero, por
otro lado, el movimiento no puede ser ajeno al mundo; por el contrario,
necesita del mundo para efectuarse, a titulo de espacio de juego, de suelo
de su despliegue. Si el movimiento difiere, entonces, de lo que encuentra
en el mundo, con todo necesita del mundo para desplegarse y, en esto, esta
en el corazén del mundo. Por lo tanto, al pensar el sujeto de una manera
dindmica y no estdtica, comprendemos como puede diferir radicalmente
del mundo y ser parte de él. Bajo la misma relacidn, a saber, la del movi-
miento, el sujeto se inscribe en el mundo y lo niega, o mas bien se inscribe
en el mundo para negarlo, pertenece a él para diferir de él y difiere sélo a
condicion de pertenecerle. Asi que ya presentimos, sobre una base que por
el momento sigue siendo especulativa, que la condicion de acceso al ser del
sujeto es el abandono del modelo estatico de la cosa: el sujeto sélo es sujeto
a condicion de no ser sustancia sino devenir.

Entonces, ;cual es este movimiento que estd en el corazon del sujeto y,
en verdad, lo define? Por supuesto, no puede ser un movimiento local, un
simple desplazamiento, ya que, como movimiento del sujeto, este movi-
miento es fenomenalizante, hace aparecer. Sin embargo, cuando hablamos
de movimiento, no sélo lo nombramos metaféricamente, como decimos,
lo que realmente seria ajeno al orden dindmico, como sucede cuando
hablamos de movimiento intencional. En verdad, evocar una metafora es
estar necesariamente mas alla de la metafora: s6lo se puede hablar de movi-
miento intencional a condicién de apoyarse en una dimensién comun al
movimiento y a la intencionalidad, que haya un modo de ser del movi-
miento que sea apropiado para la intencionalidad y que permita llevar a



El problema del sentimiento [15]

cabo la transposicion, decir uno a través del otro. Es precisamente de esta
dimensién comun de la que se trata en el modo de existencia del sujeto:
no la mencién de un sujeto estatico, que entonces tendria de movimiento
s6lo el nombre sino, por el contrario, una mencién que es movimiento
efectivo. Es, sin embargo, un movimiento muy singular ya que de alguna
manera se reune sobre si mismo, nunca se despliega en la extension, entra
en el mundo mientras permanece en el umbral del mundo: es un paso en
el mundo que, haciendo aparecer aquello en lo que avanza, sigue siendo un
paso hacia el mundo. Este movimiento estd situado, por asi decirlo, mas
alto que el desplazamiento puro, pero mas bajo que la mera percepcion:
es un avance que ilumina su objeto a medida que avanza, un movimiento
que lo hace aparecer a medida que se le acerca, o mas bien cuya aproxi-
macion es un hacer aparecer. Por lo tanto, estd mas alla de la division entre
lo propio y lo metaférico, y seria facil demostrar que es probablemente en
este avance fenomenalizante que nunca se externaliza completamente en
donde reside el significado original del movimiento, del que nuestro movi-
miento es s6lo una modalidad privilegiada. Baste decir, por lo tanto, a la
luz de este primer andlisis, que la experiencia gracias a la cual el mundo
aparece no es conocimiento sino devenir, no es visién sino avance, si se
quiere «visién penetrante» siempre que la entendamos literalmente. Sin
embargo, mientras este movimiento sea realmente el movimiento del sujeto
y no s6lo un modo de ser de un sujeto sustancial ya constituido, es decir,
un movimiento en el que el sujeto se forme como tal, un movimiento del
que el sujeto sea indistintamente la fuente y el producto, se entendera que la
division misma de la interioridad y la externalidad se difumine. Hablar de
movimiento del sujeto o decir que el sujeto es movimiento es afirmar que
solo se alcanza a si mismo escapando de si mismo, que, como dice Hegel,
su entrar en si mismo es un salir de si mismo, por lo que su intimidad
como sujeto ya no es la alternativa de una exteriorizacién constitutiva y
por lo tanto es, para hablar como Lacan, extimidad. Definir el sujeto por un
cierto movimiento es reconocer que, con todo, las dos direcciones inten-
cionales opuestas coinciden, que para él alcanzarse y abandonarse significa
lo mismo.



[16] Renaud Barbaras

En este sentido, el movimiento del que estoy hablando no es otro que el
del vivir mismo, es decir, en el fondo de la vida. Hay que tener en cuenta
el hecho de que, en francés, vivir tiene un doble significado: al mismo
tiempo estar vivo, ser viviente (leben) y experimentar, hacer la experiencia
de algo (erleben). Desde el primer punto de vista, el viviente se encuentra
dentro del mundo y alli se mueve; desde el segundo punto de vista, se
relaciona con el mundo haciéndolo aparecer. Pero debe entenderse que
estos dos significados se derivan del significado original del verbo vivir,
que es precisamente neutro en relacién con la division entre el transitivo y
el intransitivo. Vivir es vivir un mundo, es decir, experimentarlo y vivir en
el mundo, es decir, moverse alli. El sujeto del cual se trata es rigurosamente
el sujeto de este vivir, indivisiblemente motor y fenomenalizante; mas radi-
calmente, s6lo hay sujeto pensable como sujeto de un vivir, sujeto viviente,
por lo tanto, que solo hace que el mundo aparezca penetrando en él. Carac-
terizado por una vida que necesariamente envuelve un movimiento, este
sujeto sélo se forma como tal abandonandose al mundo, su intimidad es el
reverso de una exterioridad radical, es decir, de una exposicion.

Tratemos de precisar el modo de ser de este sujeto, que ciertamente no
es una sustancia que se aprehendiera a si misma en la inmanencia. Para
ello, pasemos ahora al aparecer cuya condicién es el sujeto. Desde una
perspectiva derivada de la fenomenologia husserliana, se puede describir la
percepcion como una donacion por escorzos o facetas. Esto significa que un
objeto percibido siempre se presenta a través de aspectos sensibles que, lejos
de agotarlo, requieren una continuacion de la experiencia cuya modalidad
esta prescrita por los aspectos ya presentes. Percibir es enriquecer o
alcanzar una realidad que siempre se escapa de este enfoque porque, como
realidad trascendente, siempre es mas rica que cualquier cosa que pueda
percibir de ella. Es esta riqueza o trascendencia a la que queremos aludir
cuando decimos que esta ahi, que hay esta cosa. Sin embargo, en verdad,
seria imposible continuar la experiencia perceptiva una y otra vez si yo no
tuviera a priori la garantia de que esta continuacion es posible, si no se me
diera la continuabilidad de la experiencia, es decir, simplemente la escena
original, el espacio de juego en el que se desarrolla la experiencia y que no



El problema del sentimiento [17]

es mas que lo que, en cada objeto, se resiste a la exhaustividad, es decir,
escapa al conocimiento. En otras palabras, no es porque puedo continuar
la experiencia de una manera consistente que puedo decir que una cosa
esta ahi, sino que, al contrario, es porque tomo de entrada la cosa como
ahi que sé que voy a ser capaz de continuar la experiencia de una manera
concordante. Este suelo originario al que pertenece toda cosa y que le da
esa trascendencia por la que escapa al conocimiento es lo que llamamos el
mundo. Este no es la totalidad aditiva de las realidades, ni no sé qué gran
objeto, sino a lo que toda cosa pertenece en tanto que es cosa, es decir, en
tanto que esta ahi. El mundo es lo que todas las cosas tienen en comun y
que, sin embargo, no es distinto de ellas: el elemento mismo de la trascen-
dencia o la trascendencia como elemento. Por lo tanto, decir de algo que es
(cosa) o decir que es del mundo es decir lo mismo: el mundo no es mas que
esta presencia originaria que todas las percepciones descubren pero que
ninguna alcanza, o incluso la presencia como tal. Por lo tanto, si es cierto
que hacer aparecer una realidad significa tomarla como presente, como
‘ahf’ y que el mundo es el otro nombre de este ‘ahi;, hay que concluir que el
acceso al mundo como tal es la condicion de posibilidad de todo aparecer,
que captar una cosa como ahi es captarla como haciendo parte del mundo,
en resumen, que cualquier aparicién es co-aparicion del mundo. Habremos
entendido que este mundo no es un objeto, sino el trasfondo inagotable
al que pertenecen todos los objetos, que por lo tanto no puede ser dado
de ninguna manera en una intuicién o conocimiento, que por el contrario
siempre se nos escapa, constantemente se ausenta de los entes en los que se
presenta. El mundo es como la profundidad, o mas bien es la profundidad
misma: en realidad nunca se da como tal, sino que mas bien es en lo que se
dan las cosas.

A la luz de esta caracterizacion resumida del aparecer como envol-
viendo necesariamente la apariciéon del mundo, entendemos mejor como
el ser del sujeto s6lo puede ser concebido dindmicamente. En efecto,
excediendo cualquier presencia finita, la trascendencia del mundo sélo
puede ser alcanzada por un sujeto que cumple o acompafia a este exceso:
una realidad que trasciende al ente so6lo es accesible a un sujeto que es su



[18] Renaud Barbaras

propia trascendencia: uno no ve la profundidad, uno avanza en ella y esta
es la tnica manera de experimentarla. Baste decir que, si la percepcion
en esencia envuelve una relacion con el mundo, implica necesariamente
un movimiento. Aqui tenemos la confirmacién fenomenoldgica de lo
que habiamos descubierto de una manera especulativa: el sujeto, como
condicion de un aparecer que implica la co-aparicion del mundo, sélo
puede existir en modo dinamico. Sin embargo, hay que subrayar que este
movimiento en el corazén del sujeto es tan incompleto como el mundo
es trascendente. Este movimiento es sin reposo porque en todo lo que el
sujeto descubre el mundo siempre falta. Por lo tanto, es posible describir
el modo de ser especifico del sujeto como sujeto del aparecer. Por un lado,
él solo hace que una cosa aparezca viniendo hacia ella, su conciencia no
es distinguible de un avance; por otro lado, este avance es infinito porque
aquello a lo que apunta supera siempre lo que encuentra, ya que lo propio
del mundo al cual se refiere es permanecer impresentable. Estos dos rasgos
definen exactamente el deseo y, por lo tanto, es legitimo caracterizar el ser
del sujeto como deseo. En efecto, lo propio del deseo es que descubre su
objeto solo llevandose hacia él, que no es conocimiento sino aspiracion;
por otra parte, que lo deseado lo exacerba en la misma medida en que lo
satisface, lo socava al mismo tiempo que lo llena, es decir, que es inextin-
guible. Este mundo que estd detrds de toda presencia y por lo tanto ordena
el aparecer no es conocido sino deseado y el deseo nombra esta intencio-
nalidad muy singular que es mas que mero desplazamiento, pero menos
que intuicion. Solo el deseo esta a la altura del mundo: s6lo una existencia
insatisfecha puede abrir a lo que siempre se evade de la presencia.

Estamos muy lejos de un sujeto sustancial que inmediatamente captaria
en ¢él ese contenido que son las vivencias. Por el contrario, el sujeto no
contiene nada, sino que aspira a la exterioridad, no aferra nada, sino que
es desposeido por el mundo. Obviamente, tal sujeto ya no tiene ninguna
interioridad: por el contrario, se proyecta en el exterior y es s6lo una cierta
forma de acceder a este exterior, o la retirada o retroceso minimo que
permite que la profundidad se despliegue. Sin embargo, ;es necesario decir
que, carente de interioridad, este sujeto esta privado de ipseidad? Seria ir



El problema del sentimiento [19]

un poco rapido porque seria ignorar que, si el sujeto es realmente un movi-
miento, este movimiento sigue siendo el de un sujeto, y que esta centrado y
que tiene un origen. Como movimiento de un sujeto, debe reconocerse que
no puede ser totalmente externo a si mismo, ajeno a si mismo; sigue siendo
el movimiento de un si mismo y tiene una ipseidad. La pregunta que surge
entonces es la del estatuto de este si mismo como si mismo del deseo. En
primer lugar, como hemos sefialado, el sujeto no precede al movimiento,
sino que se realiza en ¢él, es indiferenciadamente la fuente y el término. Por
lo tanto, el movimiento por el que se constituye el sujeto no es diferente
del que constituye al mundo, lo que equivale a decir que sdlo se enriquece
descubriendo el mundo, alimentdndose del mundo, que la llamada inte-
rioridad no tiene otro contenido que la exterioridad misma. En verdad,
como dice Patocka, en el yo no hay nada que ver, cuando uno entra en ¢l
se encuentra proyectado en el mundo: lo que me es mas propio me es al
mismo tiempo profundamente externo, no indiferente sino inscrito en la
exterioridad.

Sin embargo, incluso si el sujeto es deseo y por lo tanto se llena al
descubrir el mundo, hay que admitir que su ipseidad de alguna manera
precede a esta entrada en el mundo y que, correlativamente, el mundo
mismo esta abierto antes de cualquier fenomenalizacion. En otras palabras,
el movimiento fenomenalizante del deseo se desarrolla dentro de una trama
que es tendida por el sujeto y que lo une al mundo: es porque el sujeto ya
estd iniciado en el mundo que puede avanzar en él. Es cierto que es el deseo
el que fenomenaliza al mundo y que, por lo tanto, este sélo es alcanzado
como lo que falta en toda presencia: el mundo aparece sélo como el exceso
mismo de lo deseado en lo encontrado. Sin embargo, ocurre con el deseo lo
mismo que con el conocimiento en Platén: incluso si el deseado se descubre
so6lo en el deseo, lo que le satisface es sélo presentido en la insatisfaccion, no
obstante, el deseo no podria ni siquiera avanzar si no poseyera de alguna
manera ya eso que le falta y que descubrird, si no supiera ya lo que esta
buscando. Es en este conocimiento original que obviamente es cualquier
cosa menos conocimiento, es en esta primera iniciacion al mundo antes de
cualquier avance en que consiste la dimensién mas profunda del sujeto vy,



[20] Renaud Barbaras

por asi decirlo, su propio ser. Como vemos, esta dimension esta en contra-
diccion con la interioridad, al menos entendida en el sentido psicoldgico,
ya que se refiere a lo que, en el sujeto, lo conecta con el mundo mismo, o
mas bien el estar consigo del sujeto en tanto que gobernado por un estar
junto al mundo. En otras palabras, el si mismo del sujeto es el si mismo
del deseo y el si mismo del deseo sdlo puede ser esta apertura originaria
del mundo que le da la orientacion de su avance. La subjetividad del sujeto
esta condicionada por el gran afuera del mundo, su profundidad se basa
en el alcance de su apertura. Entonces, ;cdmo podemos caracterizar esta
subjetividad originaria que estd en el corazén del deseo? ;0 como podemos
describir su primera relacién con el mundo, ya que no es conocimiento
ni avance? ;Como se da originalmente el mundo como tal a un sujeto,
que se da a si mismo en esta dacién? La respuesta estd en lo que yo llamo
sentimiento. Este concepto obviamente no es ajeno a lo que comtinmente
queremos decir con este término. En efecto, en los sentimientos —cuyo
modo de ser es el sentimiento— estamos tratando con nosotros mismos,
estamos lo mas cerca posible de nosotros mismos; en este sentido, todo
sentimiento es sentimiento de si, o, en cualquier caso, me trae de vuelta
a mi —aunque sea un sentimiento de una situacion, por ejemplo—. Pero,
por otro lado, esta singular experiencia afectiva que él es, entabla siempre
una cierta relacion con la exterioridad, que no es de conocimiento, o
incluso de percepcion, que es mucho mas indeterminada y «atmosférica».
El sentimiento es, por tanto, una experiencia singular de exterioridad, o
mas bien la prueba de una exterioridad singular, que no puede ser obje-
tivada, explicitada, etc., en definitiva, tiene una dimensioén de opacidad y
de indeterminacidn irreductible. En este sentido, el sentimiento no es un
conocimiento o percepcion singular, sino la inica manera de acceder a lo
que claramente excede el conocimiento y la percepcion. Es por eso que
a menudo envuelve la experiencia de una riqueza, de una inagotabilidad:
siempre es un sentimiento de profundidad y, por lo tanto, se apodera de su
«objeto» como algo que queda por ser explorado, por ser apropiado.
Ahora bien, los rasgos que acabo de recordar parecen valer por exce-
lencia para lo que cominmente se llama sentimiento estético, hasta el punto



El problema del sentimiento [21]

de que es en ¢l que se podria recoger la modalidad mas radical de senti-
miento, si no su esencia. En cualquier caso, esto es lo que Mikel Dufrenne
hace en una teoria original del sentimiento, que tomo prestada para darle un
significado ontolégico. Este concepto estd elaborado en su Phénoménologie
de lexpérience esthétique y asi resume su contenido: Traté de mostrar —en
este libro—

que la percepcion estética culminé en el sentimiento, en este modo de inten-
cionalidad donde la conciencia se retine de cierta manera y se profundiza para
ser totalmente acogedora de lo sensible, y para experimentar en lo percibido la
plenitud y profundidad de un mundo?.

Lo importante aqui es que el estar junto a si mismo y la apertura al
mundo no son mutuamente excluyentes ya que, en el sentimiento estético,
es al recogerse y, en cierto modo, al cavar en si mismo que el sujeto alcanza
la plenitud de lo percibido, trasciende el rostro de lo sensible hacia la
profundidad de un mundo. Por eso es necesario distinguir entre el senti-
miento y la emocion, lo que le dard un lugar muy singular dentro de los
afectos ya que, en cierto sentido, en el sentimiento no se experimenta
realmente nada. De hecho, Dufrenne senala que «el sentimiento tiene una
funcién noética: revela un mundo, mientras que la emocion comenta un
mundo ya dado»’. Por lo tanto, debemos distinguir entre el miedo que
es la respuesta a lo horrible, del sentimiento de lo horrible que lo revela,
lo da a conocer; la alegria, la reaccion a lo comico, del sentimiento de lo
cémico, que abre el mundo de lo comico. El sentimiento, en su uso estético,
como lo tematiza Dufrenne, abre un mundo; a diferencia de las emociones
que siempre son reacciones a un mundo ya dado y, por lo tanto, nombraré
sentimiento a lo que nos inicia en el mundo mismo. Al hacerlo, estoy exten-
diendo la estética hacia la ontologia, pero esta extension se justifica por
el hecho de que, como seria facil de mostrar, los mundos a los que abre
el sentimiento estético ya son modos de acceso al mundo mismo, que la
estética ya tiene un significado ontoldgico. Asi, todo sucede como si en

> DUERENNE, Mikel. Le poétique. Paris, PU.E, 1963, p. 83.

3

DUFRENNE, Mikel. Phénoménologie de lexpérience esthétique. Paris, P.U.E, Epimetheus, 1953, p. 472.



[22] Renaud Barbaras

estos lugares privilegiados, el mundo se replegara en un punto de si mismo
y nuestra relacion con el mundo se figurara como tal al interior mismo de
nuestra relaciéon con un ente del mundo.

Por lo tanto, si el sentimiento tiene una funcion noética, esta tiene poco
que ver con el conocimiento. Se refiere a una apertura ajena al conoci-
miento y que, en verdad, va mas alla o mas profundo que ella: mientras
que la percepcion se refiere a los entes en tanto que desprendidos del
mundo por el deseo del sujeto, el sentimiento inicia en el mundo del que
se desprenden. El deseo solo puede hacer que los entes finitos aparezcan
porque los trasciende hacia el mundo, pero puede trascenderlos hacia el
mundo so6lo porque esta vinculado originariamente con él en el senti-
miento. Asi, el sentimiento es lo que abre al mundo por debajo de todo
conocimiento, lo acoge en su dimensiéon mds originaria, que excede
cualquier manifestacién finita. Sin embargo, esta singular noesis no
solamente no es exclusiva de la afectividad, sino que solo tiene realidad
como afectividad. Esta apertura, en su alcance maximo, s6lo es posible
a través de una pasividad mas radical que la del sentir, ya sea sensacién
o emocion. Esto simplemente significa que, en el sentimiento, ninguna
cualidad o incluso ninguna tonalidad se interpone entre el sujeto y lo que
él acoge, lo que significa que s6lo puede alcanzar al mundo como tal a
condicién de no sentir nada. La paradoja es, por tanto, que el sentimiento
no siente nada estrictamente hablando, no tiene contenido, y en esto es lo
contrario de la sensacion: su pasividad sélo es radical y, por lo tanto, de
alguna manera a la altura —o mas bien a la profundidad— del mundo a
condicién de estar situado por debajo de toda sensibilidad; para recibir el
mundo, nada debe llegar a interponerse en ¢l mismo. Es precisamente esta
pasividad la que garantiza la funcion noética, es decir, permite la apertura
a la trascendencia: es porque recibe por debajo de cualquier contenido
que conoce mas alla de todo lo conocido. Por lo tanto, la pasividad y la
actividad ya no hacen una alternativa: la archi-pasividad de la experiencia
sentimental es la condicion de una apertura que trasciende cualquier acto
subjetivo y, en verdad, el acto del sujeto mismo, su acto fenomenalizante
que llamamos deseo.



El problema del sentimiento [23]

Esto no significa que esta pura acogida del mundo sea fusién o diso-
lucién en el mundo. Como acogida, necesariamente difiere del mundo, lo
que equivale a decir que el sentimiento es el de un si mismo, que el senti-
miento es sentimiento de si y es precisamente a este si mismo a quien se
refiere la intimidad trascendental. Por lo tanto, la cuestion de la intimidad
conduce al sentido que debe darse al sentimiento de si, a la relacion
consigo mismo que lo caracteriza. Sin embargo, el error seria pensar que
este sentimiento de si mismo implica la presencia de contenidos subjetivos,
sensaciones, emociones, vivencias de conciencia, o, como algunos autores
han creido, una cierta realidad que se denomina yo. Por el contrario, hablar
de sentimiento de si no es decir que en el sentimiento se conoce el yo o algo
intimo, sino, por el contrario, que es en el sentimiento, como revelacion
del mundo, que el si mismo se forma, que el ser consigo mismo so6lo puede
advenir a partir del mundo. Por lo tanto, en el sentimiento, nada positivo
se experimenta o se da, nada mas que el mundo mismo y es por eso que es
mas bien la experiencia de un vacio subjetivo. Pero, es precisamente en y a
través de este vacio que se alcanza a si mismo; todo sucede como si la tras-
cendencia del mundo, abriendo el sujeto, estuviera cavando en él un vacio
donde pudiera recogerse a si mismo. Es en la medida en que, en el senti-
miento, el sujeto esta desprovisto de cualquier contenido subjetivo, ya que
es casi arrebatado de si mismo por el mundo, que puede estar lo mas cerca
posible de si mismo, alcanzarse inmediatamente a él mismo, en resumen,
existir como sujeto. En esta plena apertura, el sujeto alcanza la desnudez
de su pura experiencia: el verdadero si mismo esta vacio de si porque esta
lleno de mundo. Y, de hecho, esta experiencia que el sentimiento nombra es
la de un despojo radical, de una desaparicion de las vivencias, emocionales
o sensibles, que se interponian entre el mundo y el yo. Por lo tanto, es una
forma de desafeccion porque se hunde mas profundo que cualquier efecto,
pero es una desafeccion vivida, o mas bien desafeccion como esencia o raiz
de las vivencias.

Por lo tanto, me refiero al sentimiento como a una dimensién mds
profunda que la divisién entre el conocimiento y el afecto, una dimension
que es, si se quiere, archi-afectiva pero que, en y por su pasividad, abre, mas



[24] Renaud Barbaras

alla del conocimiento, al mundo como tal. Esa apertura es indispensable
para el despliegue del deseo, es decir, para la existencia fenomenalizante
del sujeto. Por otro lado, lo hemos visto, es en este sentimiento que se
encuentra el verdadero sentido de la subjetividad: nombra la ipseidad de un
sujeto que es movimiento de un extremo al otro. El sujeto sélo se alcanza a
si mismo dejandose desposeer por el mundo: es sélo conduciéndose hacia
el mundo mas alla de todo ente que se alcanza a si mismo por debajo de
toda vivencia. Para acoger la plenitud del mundo, el sentimiento se vacia
de todo contenido, pero este vacio es al mismo tiempo su plenitud como
sentimiento. Contrariamente a lo que la tradiciéon considera evidente, es
hundiéndose en si mismo que el sujeto alcanza lo mds externo, es a través
de lo que tiene de mds propio que se comunica con lo mas trascendente.
La subjetividad como se atestigua en el sentimiento no es la interioridad
de lo que no tiene puertas o ventanas, sino la apertura misma al mundo,
una ventana al mundo y si el sujeto no puede salir al mundo es porque ya
esta afuera. Esta subjetividad no remite a la proximidad de una conciencia
a si misma, sino a la profundidad de un sentimiento, profundidad que
no debe entenderse como refiriendo a una capa enterrada que habria que
alcanzar, sino a un vacio sin fondo en el que el mundo puede engullirse. Es
aqui donde la profundidad afectiva del sujeto coincide con la profundidad
ontoldgica del mundo. Es lo mismo que decir que la subjetividad es, en su
fondo, disponibilidad. En ella, acojo lo que es muy diferente de mi e incluso
de los entes del mundo, pero, curiosamente, en este despojo, estoy mucho
mas cerca de mi mismo que en cualquier otra vivencia, como si la apertura
que el sujeto dispone lo empujara a si mismo, como si el vacio que consigue
lo proyectara hacia su existencia desnuda.

Al final de este recorrido podemos preguntarnos si y en qué medida
hemos satisfecho las condiciones del problema. Nuestra pregunta inicial,
que se referia al sentido de ser del sujeto, era como puede en el mismo
sentido pertenecer al mundo y distinguirse de él en tanto que lo hace
aparecer. Pensdndolo bien, esta pregunta no es mas que una forma renovada
de la unién del alma y del cuerpo, si es cierto que nuestro cuerpo designa
aquello por lo que pertenecemos al mundo y el alma lo que nos distingue de



El problema del sentimiento [25]

él y nos permite relacionarnos con él. Sin embargo, tal como fue formulada,
la pregunta pedia que se superara el problema de la unién superando la
dualidad misma de los términos. Preguntar como el sujeto puede bajo la
misma relacion pertenecer al mundo y hacer que aparezca es invocar una
forma de ser mas profunda que la dualidad de la conciencia y el cuerpo, una
unidad que precede a la dualidad. Pero la pregunta es si hemos tenido éxito.
El primer nivel de respuesta a esta pregunta fue el deseo, un movimiento
singular que tiene lugar en el suelo del mundo y que, sin embargo, permite
conducirlo al sentido. Sélo que nos hemos visto obligados a reconocer en
el corazén del deseo una especie de primera iniciacion a lo que lo gobierna,
una apertura originaria al mundo que es al mismo tiempo el corazén de
la ipseidad, una inmanencia que descansa en una desposesion radical.
En otras palabras, es posible distinguir al interior del deseo dos dimen-
siones distintas: la del avance como tal y la del sentimiento que establece el
rumbo del avance, la de la mocién y la de la e-mocién entendiendo que se
gobiernan mutuamente.

sNo reconduce esta distincidn, aunque en una forma desplazada y, por
asi decirlo, mas secreta, a la distincion de la conciencia y el cuerpo? Por
supuesto, querfamos demostrar que es sélo bajo el modo del movimiento
que el sujeto al mismo tiempo se inscribe en el mundo y hace que aparezca,
pero todo sucede como si hubiéramos reconducido la dualidad al plano del
movimiento mismo, en donde se la disolviera entre una dimensién verda-
deramente subjetiva y una dimension ajena a la subjetividad, que no es otra
que la del avance dentro del mundo. Dado que el recurso al movimiento
que he llamado deseo hace resurgir una forma de dualidad en su interior,
la pregunta es, en tltima instancia, si este concepto es adecuado, si puede
ser la respuesta a la pregunta planteada. Esto no significa que debamos
renunciar a una determinacion dindmica del sujeto, pero se trata de saber si
nuestra caracterizacion de la dindmica subjetiva como deseo es suficiente o
si este movimiento no remitiria a un sentido mas profundo de movimiento,
en el que esta dualidad se resolviera. De hecho, todo sucede como si, al
enfatizar la dinamica del deseo, hubiéramos proyectado el sujeto dentro
del mundo de tal manera que se volviera necesario anadirle una dimension



[26] Renaud Barbaras

subjetiva, la del sentimiento, para explicar su orientacion. Todo sucede
como si hubiéramos conferido a este avance que es el deseo una dimension
casi objetiva, la del desplazamiento, exigiendo ser compensada por la intro-
duccién de una dimension esta vez propiamente inmanente. La cuestion
aqui, que ha sido nuestra desde el principio, pero que sigue claramente
pendiente, es, por tanto, la cuestion de saber en qué sentido el sujeto puede
caracterizarse como movimiento, de modo que este movimiento sea intrin-
secamente y de punta a punta fenomenalizante, es decir, de tal manera que
la distincion de la conciencia y el cuerpo bajo la nueva cara de la diferencia
entre el movimiento y el sentimiento no perdure. En resumen, era porque
comprendiamos implicitamente el movimiento del deseo en términos de
desplazamiento que nos vimos obligados a afnadirle la luz del sentimiento
para iluminar su camino.

Por supuesto, hay que afadir inmediatamente que, en el contexto de
nuestra fenomenologia del deseo, la distincion que hemos establecido entre
el avance del deseo y el sentimiento que esta en su corazon es ahora una
distincion abstracta, cada uno so6lo puede existir a partir del otro. El senti-
miento es s6lo lo que entrega el verdadero objeto del deseo y éste s6lo avanza
porque esta habitado por el sentimiento. Esta es la razén por la que esta
distincion, por problemdtica que sea, no puede identificarse sin ninguna
otra forma de proceso a la del cuerpo y la conciencia, la exterioridad y la
inmanencia. En efecto, este avance que llamamos deseo es fenomenalizante
de un extremo al otro, y el sentimiento, por su parte, no tiene mas contenido
que la plena exterioridad del mundo vy, en este sentido, no dibuja una esfera
de inmanencia. En este punto, los papeles parecen incluso invertirse, ya
que el sentimiento inicia en la plenitud del mundo —en lo que es lo mas
poco subjetivo posible—, mientras que el deseo, en tanto tiende hacia algo,
seria puesto en la cuenta de la subjetividad. Sin embargo, todavia es posible
hacer la diferencia y, guste o no, el deseo se refiere a un avance efectivo,
mientras que el sentimiento es acogido. Por lo tanto, estamos expuestos
al reproche de volver a inscribir subrepticiamente en el deseo la dualidad
entre la dimensién de la corporeidad, bajo el nombre del movimiento, y
la de la conciencia, bajo el nombre del sentimiento. Pero, pensandolo



El problema del sentimiento [27]

bien, si esta solucion no resulta plenamente satisfactoria, ;no es porque,
como siempre, el problema estaba mal planteado? Preguntamos cémo el
sujeto podria pertenecer al mundo y diferir en tanto que lo hace aparecer,
lo que condujo a invocar una unidad originaria de lo trascendental y de
lo empirico. Pero al hacerlo, comenzamos con el sujeto e, invocando la
pertenencia como primera dimension de este sujeto, a saber, su dimension
corporal, abrimos el camino a una determinacion de la diferencia en los
términos de una no-pertenencia, de una exterioridad con respecto al
mundo que el concepto de sentimiento cualificaria. En otras palabras, el
paso por la pertenencia comprometia en la direccién de una corporalidad
que no agotaba el sentido de ser del sujeto. Al pensar en la pertenencia
como no siendo nada mas que una dimension o modalidad del sujeto, se
repite necesariamente la dualidad de lo empirico y de lo trascendental que
se quiere superar y todo lo que se puede hacer es determinarlos de modo
tal que la articulacion sea pensable: es lo que hemos intentado al anudar
sentimiento y movimiento en el deseo.

Asi que nuestro punto de partida debe ser diferente. Debemos renunciar
a comenzar por el sujeto y destacar la sola pertenencia al mundo: no es
la pertenencia quien es una dimensién del sujeto, sino el sujeto quien es
una dimension o aspecto de la pertenencia. En otras palabras, se trata de
devolver el sujeto a su cuerpo y el cuerpo a la pertenencia. De hecho, si nos
apegamos a la dimension de la encarnacion, se importa en el concepto del
propio cuerpo una inscripcion en la exterioridad extensa (Korperlichkeit)
que debe ser compensada una vez mas por la adicién de una dimension
subjetiva, y el hecho de que este cuerpo sea pensado dindmicamente no
cambia alli gran cosa, como acabamos de ver. Por lo tanto, el paso decisivo
es comprender que el cuerpo no es un problema, sino una solucion, una
solucién errénea o, en cualquier caso, parcial, a un problema mas profundo
que no es otro que el de la pertenencia. No es porque tengo un cuerpo que
pertenezco al mundo sino, por el contrario, es en tanto que pertenezco al
mundo que tengo un cuerpo y es en tanto que tengo un cuerpo que soy
un sujeto. Por lo tanto, debemos revertir los términos del problema vy, en
lugar de pensar la pertenencia como consecuencia de la corporalidad,



[28] Renaud Barbaras

que a su vez seria una dimension del sujeto, debemos, por el contrario,
pensar en la subjetividad como una dimensioén de corporalidad, esta misma
comprendida a partir de la pertenencia. De modo que la cuestion del sujeto
remite desde ahora exclusivamente a la de la pertenencia: responder a esta
pregunta es describir como pertenezco al mundo, cdmo soy un cuerpo, o
mads bien descubrir a qué modo de pertenencia remite lo que llamamos
subjetividad. Sin embargo, en el contexto de una ontologia cosmolégica en
la que el mundo lo contiene todo, de modo que el ser y el mundo se corres-
ponden, la distincion entre los entes remitira exclusivamente a la distincién
entre modos de pertenencia y el sujeto se inscribira entonces en una gama
de posibles formas de pertenencia. Ya no es el ser sino la pertenencia la
que se dice en muchos sentidos y la distincién misma entre el sujeto y el
objeto se referira a una distincién, dentro del mundo mismo, entre dos
pertenencias irreductibles entre si. Por ultimo, si es cierto que pertenecer
al mundo es pertenecer al mundo como tal y que, por lo tanto, esta ultima
pertenencia no puede tener otro significado que el de la participacion en
su obra mundificante, es decir, en el advenimiento de esta totalidad abierta
que es el mundo, hay que concluir que los entes tendran que ser distin-
guidos de acuerdo con su modo de participaciéon en la obra del mundo
y, para decirlo rapidamente, de acuerdo con su poder de unificaciéon o
reunion. Este poder cosmofanico, que ya no es la prerrogativa del sujeto,
sino que en realidad le conviene a todos los entes en diferentes grados, es
el que probablemente constituye el sentido mas originario del movimiento
que estdbamos buscando. Solo en él, el eco de las dualidades metafisicas,
incluyendo el sentimiento y el avance, ya no se escucharia.

Bibliografia

DUFRENNE, Mikel. le poétique. Paris, PU.E, 1963.

DUFRENNE, Mikel. Phénoménologie de lexpérience esthétique. Paris, PU.E., Epi-
metheus, 1953.



LA EXPLOSION DE LO SENSIBLE!

RENAUD BARBARAS

Uno de los aportes decisivos de la fenomenologia husserliana consistié en
resaltar y fundamentar la especificidad de la percepcion, que, hasta ahora,
estuvo siempre replegada sobre la sensacion o sobre un acto de inteleccion.
En la tipologia husserliana de los actos, la percepcion juega, en efecto,
un papel decisivo, ya que es el acto intuitivo el que presenta al objeto en
persona, en carne y hueso —lo que, ademas, permite una extension de la
percepcion mas alla de la mera presencia sensible—. Es en este contexto
determinado donde tiene lugar la reflexiéon sobre lo sensible, lo que
garantiza, entre los actos intuitivos, el coeficiente de presencia y permite
distinguir, por lo tanto, entre una mera y una verdadera representacion.
Como se sabe, a fin de hacer evidente una distincion radical entre el ser
como conciencia y el ser como realidad, Husserl procede a una eidética de
la percepcion, que retoma como una donacién por esbozos. La novedad y
la radicalidad de la perspectiva hussserliana se apoya evidentemente sobre
el concepto de esbozo, en el cual se concentra en adelante la cuestion del
sensible, hasta el punto de que puede afirmarse, sin correr muchos riesgos,
que el enfoque de Merleau-Ponty, por ejemplo, ha consistido, de principio a
fin, en dar sentido y fundamento a este concepto de esbozo. En una especie
de inversion, que Husserl no llevara a su fin, lejos de que los esbozos se
refieran a lo sensible, es este, al contrario, el que se aborda desde el concepto
de esbozo y el que llevara afirmar a Merleau-Ponty que la sensacion es
solo la mas simple de las percepciones. En definitiva, en el momento en
que lo sensible es abordado en el contexto de una fenomenologia de la
percepcion, la cuestion de su estatuto exacto remite en adelante a la del
ser del esbozo. Recuérdese, el enfoque de Husserl consiste en introducir
una distincion en el seno de lo que se dona en una sola pieza, por ejemplo,
la percepcion de esta mesa: aunque «tengo continuamente la conciencia
de la existencia en persona de esta una y misma mesa, y en verdad de la
misma, que permanece en si completamente inalterada», «la percepcion

! NdT. Traducimos este texto, inédito en lengua francesa, con el consentimiento del autor, a quien
expreso un agradecimiento especial.

[29]



[30] Renaud Barbaras

de la mesa es una percepcion que se altera constantemente, es una conti-
nuidad de percepciones cambiantes»?’. Husserl corta, por decirlo asi, el
corazon de la percepcion, que se vive naturalmente como acogida pura del
objeto, al poner en escena el contraste entre la identidad y la permanencia
de lo percibido, por un lado, y la diferencia y la fluencia de las percepciones,
por el otro. Hay que distinguir, por lo tanto, el plano de las percepciones
del objeto percibido, mientras se toma nota del hecho de que la percepcién
es ostension de lo percibido; hay que reconciliar su innegable diferencia
con su indiscernibilidad, ya que una percepcién que tenga alguna consis-
tencia propia separada de lo percibido no podria rebasarse en su beneficio,
garantizar su funcidn ostensiva.

Esta situacion es la que el concepto de esbozo recoge, en lo que
de entrada aparece mucho mas como el nombre de un problema que
como una solucion. Husserl traduce la situacion de esta manera: «Con
necesidad esencial, a una consciencia de experiencia ‘omnilateral’ de la
misma cosa, que se confirma en si misma uniforme y continuamente, le
pertenece un variado sistema de continuas multiplicidades de apariciones
y matizaciones en las cuales se matizan en continuidades determinadas
todos los momentos objetivos que caen en la percepcion con el caracter
de la dacién en propia persona»*. Hablar de esbozo, es afirmar a la
vez que la cosa se presenta en persona y que, presentandose en una
percepcion determinada vy, por lo tanto, parcial, se ausenta igualmente
de aquello que la presenta, retrocede atras del aspecto en el cual se da,
donde el esbozo es siempre al mismo tiempo esquivo. El esbozo designa
asi una ostension que, en razon de su propia consistencia de ostensidn,
oculta eso mismo que muestra, retrasa lo que figura: el esbozo nombra

?  HusserL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica. Libro
primero. Introduccion general a la fenomenologia pura. México, UNAM-Instituto de Investigaciones
Filosoficas, FCE, 2013, p. 165.

* NdT. Todas las entradas y referencias a los textos husserlianos se hacen segun las versiones
castellanas ya publicadas. Citamos especificamente, en el caso de Ideas I, no pudiendo ser de otro
modo, la versién de Antonio Zirién Quijano, en corchetes. Cf. HusseErL, Edmund. Ideas relativas
a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica. Libro primero. Introduccion general a la
fenomenologia pura. Mexico, Instituto de Investigaciones Filosoficas UNAM/FCE, 2013.

4+ Ibid., p. 166.



La explosion del sensible [31]

la identidad inmediata de una transparencia y una opacidad. En otras
palabras, hay que distinguir entre donacién en carne y hueso (Leibhaft)
y donacién adecuada: decir de una cosa que esta presente en persona,
no solo implica, sino que excluye, que puede darse exhaustivamente tal
y como ella es en si misma; lo propio de la presencia perceptiva es que la
cosa no se presenta como tal en lo que la presenta. En realidad, se trata
solo de respetar la diferencia eidética entre conciencia y realidad y, por
tanto, de comprender que, si lo propio de la cosa es ser trascendente, esta
trascendencia solo puede perdurar en el seno mismo de sus apariciones
y, por lo tanto, no puede convertirse en la inmanencia de una consciencia
adecuada. Por otro lado, esto es exactamente lo que marca la diferencia
entre un esbozo y un signo o un retrato: mientras que éstos pueden ser
abandonados en beneficio del original, por cuanto son apariencias, el
esbozo no puede ser descuidado en beneficio de lo que esboza, ya que es
por principio la ostension, presentacion de la cosa misma, cosa que no
se puede lograr de otro modo, incluso si su ser de cosa llama a un curso
infinito de esbozos. El esbozo es su propio rebasamiento en beneficio de
una cosa que continua retirandose delante de este avance. Es esta retirada
de la cosa percibida en su presencia misma, la que tiene por condicion
una percepcion existente en el modo del auto-rebasamiento, que Husserl
explicita al afirmar que hay una imperfeccién y una contingencia cons-
titutivas de la percepcidon que se pone en escena al afirmar que incluso
Dios percibiria por esbozos.

Como se observa, en la perspectiva fenomenoldgica, la cuestion
del sensible reconduce a la del esbozo y toda la dificultad, en la cual se
concentra en adelante el problema del sensible, es la de comprender bajo
qué condiciones es pensable lo que Husserl llama esbozo. O, debe reco-
nocerse que, tan pronto como se hace explicito este concepto, Husserl
demuestra estar muy por debajo de su descubrimiento: lejos de que el
sensible sea entendido a partir del esbozo, este es contrariamente recon-
ducido al concepto empirista de contenido sensible. La composicion real de
la percepcion, en los términos de Husserl, es, de hecho, la siguiente:



[32] Renaud Barbaras

Estas [fases de la percepcion, matizaciones de color, matizaciones de figura]
cuentan entre los ‘datos de sensacion’ [...] estdn en la unidad concreta de la
percepcién animados por ‘aprehensiones’ (Auffassungen), y asi animados
ejercen la ‘funcion de exhibicion’ (darstellende), o a una con ella conforman lo
que llamamos el ‘aparecer de’ color, de figura, etc®.

Asistimos aqui a una descomposicion de la dindmica ostensiva del
esbozo de acuerdo a lo que sera la triplicidad hyle, ndesis, néema. Descom-
posicion que vuelve a repercutir en el seno del esbozo la ruptura entre el ser
inmanente y el ser trascendente, a escindir el esbozo segun el intercambio
del contenido real y el objeto intencional. En efecto, de esta descomposicion
se debe concluir que, aunque lleve el mismo nombre —por ejemplo, rojo—

no es, por principio, del mismo género que lo matizado. La matizacion es
vivencia. Pero una vivencia sélo es posible como vivencia y no como algo
espacial. Lo matizado, empero, sélo es posible, por principio, como espacial
[...] pero no posible como vivencia®.

Asi, serd necesario distinguir un rojo hylético, vivido y no percibido,
rojo que es sentido pero que no aparece, del rojo noematico, a saber, del
rojo como aspecto del objeto espacial. Se debe reconocer que tropezamos
aqui con una imposibilidad: ;como pueden ser de géneros diferentes el
esbozo y lo esbozado, cuando toda la realidad del esbozo consiste en hacer
lugar a lo esbozado? Las distinciones introducidas por Husserl, en nombre
de lo que finalmente aparecera como un presupuesto metafisico relativo
a la conciencia, comprometen radicalmente la singularidad de este hecho
que €l llama esbozo. Por lo tanto, pensar a la medida de esta nueva deter-
minacion del sensible implica cuestionar estas presuposiciones a la luz del
descubrimiento de la esencia de la percepcion, en otras palabras, de la natu-
raleza indeleble del esbozo.

Patocka ha demostrado mejor que nadie la inconsecuencia que hay
en el corazon de la version husserliana de la epojé, en la medida en que
ella conduce a la reduccioén, es decir, a una reconduccion a la region de

5 Ibid., p. 167.
S Ibid., p. 167.



La explosion del sensible [33]

la conciencia. La epojé permite el remontar del mundo, reapropiado por
la actitud natural como existente, apoyado en si mismo, en el fenémeno
de mundo, en otras palabras, en el mundo en su aparecer. Esto significa
que no hay nada mds en el mundo que su aparecer —en que la tesis de la
existencia resulta no ser nada para el mundo, nada mas que el correlato del
ocultamiento de la fenomenalidad propia del mundo— que el ser-mundo
del mundo se apoya en y sobre este aparecer. Pero, todavia, no debemos
potenciar este aparecer en relaciéon al mundo del cual es aparecer; este
aparecer es aparecer del mundo, por principio, ostensiéon del mundo, o,
como dice Patocka, auto-supresion en beneficio del ente, de modo que este
aparecer no tiene otra consistencia que la del mundo que se ofrece en él.
Si, por un lado, la epojé permite el remontar del mundo a su fendmeno,
por el otro, este fendmeno, en tanto que ostension del mundo, permanece
en principio trascendente, tan trascendente como este mundo del que es
figuracion, y por lo tanto no puede, sin contradiccion, relacionarse a una
esfera de inmanencia.

Sin embargo, esto es lo que hace Husserl, incapaz de respetar lo que
Patocka llama la autonomia del campo fenomenal para significar aquello
que no se refiere a nada mas que a si mismo. Como lo senala,

la subjetividad, a cuya inmanencia recurrimos en ultima instancia, es posible
solo por la escision de la esfera fenomenal como tal, escisién que se produce
porque no vemos la manera de pensar la esfera fenomenal como algo auténomo,
porque nos sentimos obligados a respaldarla con algo que pertenece al dominio
de lo real (las ‘aprehensiones, etc.). Esta realidad, inicialmente modesta, hace
luego una carrera prodigiosa, pasando del ente en el mundo que fue en primer
lugar, a la sustancia de la constitucién misma del mundo’.

Hay, en consecuencia, un desplazamiento del sentido de lo subjetivo:
mientras que lo subjetivo sea sinénimo de lo fenomenal, es decir, de lo tras-
cendente en tanto que refleja mi perspectiva, se confundird con la vivencia
y distinguira entonces de lo fenomenal que aparece en la vivencia, que es
constituida en él. Como se ve, lejos de ser el elemento de la fenomenalidad,
la conciencia procede de una escision, en el seno de la fenomenalidad, entre

7 PATOCKA, Jan. Quest-ce que la phénoménologie? Grenoble, Jérome Millon, 1988, p. 209.



[34] Renaud Barbaras

el fenémeno y lo que se fenomenaliza y, por lo tanto, de una ruptura en su
funcién ostensiva. Lejos de que el ser del esbozo, es decir, del sensible, se
apoye en la conciencia, éste procede de una fractura del esbozo, es decir,
de un olvido de la especificidad del ser sensible. Hay una incompati-
bilidad fundamental entre la esfera de la inmanencia, tal y como Husserl
la tematiza, y la ostension sensible, tal y como la describe, de modo que la
cuestion del sensible conducira a la del modo de ser del sujeto sintiente, en
tanto que no puede ser de ninguna forma una conciencia.

Evidentemente, este apeo del campo fenomenal sobre el ente singular
conduce a la ruptura de la funcién ostensiva y, por lo tanto, a la distincién
incomprensible entre el dato hylético y el momento noematico correspon-
diente. Como lo escribe de manera mas clara Patocka,

shay que analizar realmente este color en dos rojos diferentes, distinguir la
impresion de rojo, por un lado, y su apercepcion objetiva como coloracion del
contenido, por el otro? ;O es el rojo del contenido a veces un mediador objetivo
que se retira como tal en segundo plano, un objeto que a veces se adelanta en
tanto que auténomo? ;Ddénde vemos algo que se asemeje a la animacion de una
estructura de daciones?®.

En otros términos, hay un solo rojo, que no es en modo alguno
inmanente sino objetivo en el sentido de que es trascendente, es decir, ya
siempre rojo de un contenido y es precisamente este contenido el que le
confiere su trascendencia. Pero, esto no significa que debamos renunciar
a la funcidn ostensiva y, por lo tanto, a la distincion entre la aparicion y el
apareciente. Simplemente, esta distincion no se refiere a la diferencia entre
inmanencia y trascendencia, vivencia y objeto, sino a una diferencia en el
seno mismo del objeto entre su aspecto que, como tal, es correlativo de mis
coordenadas existenciales actuales —en el sentido de que la cualidad de
este rojo puede variar en funcién de la iluminacién, la distancia, etc.— vy,
por otro lado, el objeto determinado y estable que se perfila o se esboza a
partir del rojo. De hecho, solo hay un rojo, ya siempre ostensivo del objeto,
ya siempre esbozante y prendido, por decirlo asi, en la trascendencia del

S Ibid., p. 204.



La explosion del sensible [35]

objeto esbozado. La unica diferencia pasa pues, entre el aspecto sensible
y el objeto, entre el trascendente subjetivo y el trascendente objetivo, y no
tanto entre el aspecto como vivencia y el aspecto percibido. Ciertamente es
posible transformar al mediador mismo en objeto, es decir, situarlo en un
primer plano preguntandome, por ejemplo, por lo que veo exactamente:
es de esta modificacion que surge el concepto de cualidad sensible, pero,
en cualquier caso, ello no comporta ninguna dimensién de inmanencia,
no es mas que un momento del objeto aislado por si mismo. Agreguemos,
finalmente, que una vez que este retorno a la esfera de la inmanencia
tiene lugar, es imposible salir de ella, de tal suerte que la subjetivacion del
sentir bajo la forma de la materia sensible compromete radicalmente la
percepcion misma. De hecho, no vemos en absoluto cémo un acto noético,
necesariamente homogéneo al dato que lo anima, podria abrir una exte-
rioridad distinta a la de lo simplemente pensable: «;como la vivencia,
originariamente dada a si misma en la reflexion, hace aparecer una trascen-
dencia en el lado objetivo? Es incomprensible»®. Basta con decir que jamas
el sujeto podrd lograr la exterioridad percibida si este movimiento no es
llevado a cabo por el sensible mismo, lo que significa que el sensible jamas
puede ser un simple contenido y que la aprehensién como tal es ineficiente
—si lo sensible es inmanente— o inutil —si lo sensible es ostensivo—.

Nos es permitido, al final de esta primera fase critica, precisar qué es
eso del sensible, en cuanto sea abordado en el contexto de una fenome-
nologia de la percepcion. El ser del sensible consiste en esa auto-supresion
en beneficio de lo trascendente, auto-supresion que, como tal, estd nece-
sariamente del lado de lo trascendente. Lejos, pues, de tener la positividad
de un contenido, lo sensible es por principio dindmica de ostension: la
expresion ‘contenido sensible’ es un oximoron. Toda la dificultad consiste
en retomar lo mas de cerca posible esta dinamica. Ciertamente, como
auto-supresion, eclipse en beneficio de lo trascendente, el modo de ser de lo
sensible es el de una cierta negatividad. Pero esto no significa que sea pura
nada, porque si se limitara solo con hacer lugar a lo trascendente, no habria
mas fenémeno y, por lo tanto, no habria tampoco trascendente —tal es, sin

°  Ibid., p. 208.



[36] Renaud Barbaras

duda, el peligro que acecha la dialéctica sartreana—. En efecto, lo propio de
lo trascendente es ser impresentable, de modo que la auto-supresion que es
el sensible no puede suprimirse a si mismo en favor de lo trascendente: al
contrario, permanece retenido en si mismo, siempre inacabado. En cuanto
auto-supresion, el sensible no es nada positivo, pero en la medida en que
esta auto-supresion es en beneficio de la trascendencia, no puede dejarse
llevar definitivamente a si mismo y comportar, por lo tanto, una consis-
tencia propia y, por decirlo asi, una positividad singular que no es sino el
envés de la profundidad de lo trascendente. Si el sensible es auto-negacion,
no es nada puesto que no se puede convertir en una mera posicion del
ente. En otras palabras, en la medida en que es presentacion, el sensible
se suprime para coincidir con lo que presenta, pero en la medida en que
es presentacion de un impresentable, que retrocede ante la mirada, el
sensible difiere necesariamente de aquello con lo que coincide y es por lo
que Merleau-Ponty definira la trascendencia como «identidad en la dife-
rencia»'’. Tal es el modo de ser singular de lo que se ha llamado esbozo:
una transparencia borrosa por la profundidad de lo que deja ver, un movi-
miento de ostension retenido en si mismo, una auto-supresion inacabada.

En realidad, este inacabamiento es constitutivo de la auto-supresion, en
la medida en que lo suprimido es requerido y puesto como por su propia
supresion, lo suprimido remite entonces al elemento especifico del sensible,
al sentir como tal. Pero hay siempre algo qué suprimir, porque lo tras-
cendente esta siempre mas alla del punto en que creemos encontrarlo; el
sensible es depositado, por decirlo asi, por la ostension como aquello que
queda por rebasar, es como la estela de este avance que no puede llegar a
buen término. La positividad propia del sensible no es, por lo tanto, la de un
contenido sino la de aquello que resiste a su propia negacion, a la negacién
de lo que es: el sensible es como un movimiento que produce su propia
resistencia, la inercia de un movimiento de ostension. En pocas palabras, no
es mas que el elemento especifico en el cual la trascendencia puede aparecer
como tal, es decir, desaparecer: es la presencia propia de esta ausencia, la
huella de la desaparicién. Sin embargo, rebasaindose como contenido, el

10 MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et I'invisible. Paris, Gallimard, 1964, p. 279.



La explosion del sensible [37]

sensible también es rebasado como existencia puntual o atdmica: decir que
siempre esta mas alld de si mismo, o mas bien que existe como este ser
mas alld, es decir asimismo que resplandece mas alld del punto en el que se
situa y que se articula consecuentemente con otros sensibles. Su auto-su-
presion en beneficio de lo trascendente es ipso facto rebasamiento en favor
de otros aspectos, no solo de la cosa de la que es ostension, sino del mundo
mismo. Asi, el sensible irradia mds alld de si mismo, es, por asi decirlo,
mads vasto que él mismo: su facticidad es la dimensionalidad. Esto es lo
que Merleau-Ponty resalta cuando usa el ejemplo del color amarillo que
se suprime como color determinado para convertirse en color de ilumi-
nacion, color dominante del campo:

en un solo movimiento se impone como particular y deja de ser visible como
particular. [.] No obstante, esta particularidad del color, del amarillo y esta
universalidad no son contradicciones, son simultaneamente la sensorialidad
misma: es en virtud de la misma que el color, el amarillo, se da a la vez como un
cierto ser y una dimension, la expresion de todo ser posible'.

Este auto-rebasamiento que es el sensible se cumple indistintamente
como apertura a lo trascendente y apertura a los otros sensibles convir-
tiéndose en dimension o norma: no tanto lo que es sentido sino aquello
segun lo cual el mundo se dona y lo percibido es percibido. Pero debido
a que el auto-rebasamiento es inacabado, el sensible no se abre al mundo
mismo: la dimensién que despliega, o mas bien de la cual no es mas que
el despliegue, sigue siendo distinta del mundo que hace aparecer, atestada
de este inacabamiento en el seno mismo de la apertura: mas abajo que la
puntualidad del contenido, el sensible permanece mas alto que la univer-
salidad del mundo.

Dado que, como hemos mostrado, el hecho de adosar el sensible a una
conciencia compromete definitivamente la posibilidad, la cuestion es, por
consiguiente, la de saber sobre qué se apoya esta auto supresion inacabada,
esta dinamica ostensiva, en ultimas, cual es el modo de ser del sintiente. Solo
hay una respuesta posible: solo un sujeto que es por principio movimiento

U Ibid., p. 271.



[38] Renaud Barbaras

puede efectuar esta autonegacion. Asi como lo sentido no es mas que el
rastro inercial de la ostension, el sintiente como tal es lo que la dinamica
ostensiva, es decir, el sentir, deja en su estela. La autonegacion en la que
consiste el sensible no puede apoyarse sino sobre un sujeto que avanza
hacia el mundo. Aun asi, hay que estar de acuerdo respecto a la naturaleza
de este movimiento, que no se puede reducir a un simple desplazamiento:
en realidad, mas bien son los desplazamientos las modalidades singulares y,
por decirlo asi, limite de este movimiento originario. Patocka escribe:

Quizd el movimiento originario no sea el cambio de lugar de las cosas, sino,
mas bien, ese impulso dindmico que lleva la existencia fuera de si misma, que
la hace estar ya siempre fuera de si, que sea excedida en direccion de las cosas,
que sea convertida en una fuerza vidente'?.

Dejando de lado el alcance cosmoldgico de esta afirmacion para tomar
solamente el hecho de que nuestro movimiento, que ahora aparece como
una manifestacion privilegiada de la esencia del movimiento, no es un
simple desplazamiento, sino precisamente un movimiento fenomena-
lizante, un hacer que es un hacer aparecer, una ‘fuerza vidente’. Alcanzamos
aqui un plano mas profundo que la divisién entre experiencia y desplaza-
miento, plano que es el modo de ser sub-yacente al sensible. De hecho, la
fuerza vidente no es una fuerza a la que se anexaria un ver sino la fuerza
misma de ver, es decir, el ver como fuerza. El movimiento como pasaje, es
decir, desplazamiento de toda posicién finita, auto-negacién concreta, no
puede, en efecto, sino apoyarse sobre una fuerza, fuerza que le proyecta
de antemano, por decirlo asi, mas alla de si misma; y es en esta fuerza que
reside el ver como tal, y de manera mads general, el sentir. El sentir es, pues,
en el corazén del movimiento, el exceso de la fuerza sobre cada una de sus
efectuaciones finitas: sentir es estar ya siempre mas alla del punto en el que
estamos y esto porque el cuerpo es capaz de tal exceso, 0 mas bien porque
es este exceso mismo, que es sintiente. La cuestion, en adelante, es la de
saber qué es lo que comanda este exceso, sobre qué se apoya la fuerza, es
decir, finalmente, cudl es la razén del movimiento.

2 PATOCKA, Jan. Papiers phénoménologiques. Grenoble, Jérome Millon, 1995, p. 70.



La explosion del sensible [39]

Para hacer esto, hay que regresar a la esencia de la fenomenalidad y a
las criticas que Patocka dirige a Husserl. De hecho, como hemos visto, el
error de Husserl es apoyar la fenomenalidad sobre la esfera subjetiva como
una esfera de vivencias dadas a si mismas en la inmanencia, permanecer
prisionero de la actitud natural en un sentido muy profundo pues ello
equivale a hacer descansar, de manera circular, el aparecer sobre un apare-
ciente —y que sea de esencia subjetiva no cambia nada—. La inica manera
de superar esta ingenuidad es integrar al ego mismo en el paréntesis de la
epojé, para sacar a la luz el a priori de todo aparecer, incluido el del ego
mismo. Pero tal a priori solo puede ser el mundo mismo: toda dacién de algo
se efecttia sobre el fondo del mundo siempre que este algo sea un momento
del mundo vy, por lo tanto, se apoye necesariamente sobre una co-donacién
del mundo. Es por esto que, escribe Patocka, «consideramos como perte-
necientes a la estructura del aparecer como tal esta totalidad universal del
apareciente, el gran Todo, asi como aquello en lo que el apareciente aparece,
la subjetividad (teniendo una estructura pronominal vacia)»". Dicho de
manera mas simple, «la forma mundo de la experiencia es a la vez lo que
hace posible una experiencia de mundo»'*. Como vemos, la condicién de
toda experiencia es la donacion del mundo como totalidad abierta de la
experiencia, lo que equivale a decir que la forma universal es el contenido
ultimo, que la condicién de la donacién coincide con la totalidad de lo dado,
lo trascendental con lo ontoldgico. Es en este punto que la determinacién
del sujeto como movimiento se hace realmente ineluctable. De hecho, si
el mundo es el a priori de toda experiencia, el fenémeno originario que
comanda toda fenomenalidad, y si lo propio del mundo como totalidad
universal o inmensidad inaparente es no poder ser presentado —su origi-
nariedad como mundo, carne de la Leibhaftigkeit, excluye toda forma de
intuitividad— no puede sino darse como tal en un movimiento que avanza
hacia él, movimiento que es tan inacabable como este mundo impre-
sentable. La movilidad constitutiva del sujeto del aparecer es absolutamente
correlativa del mundo como a priori ultimo del aparecer. Si el sujeto es

5 Ibid., p. 177.
U Ibid., p. 214.



[40] Renaud Barbaras

fuerza, es decir, va siempre mads alla del punto en el que se sitta, lo es en
la medida en que se dirige al mundo mismo, en que todo movimiento en
el mundo no es posible sino como momento o etapa de un movimiento
que va hacia el mundo mismo. Asi, es porque el movimiento en el fondo
es movimiento hacia el mundo, tensioén hacia una totalidad que, como tal,
escapa a su avance, que toma la forma de movimientos intramundanos.
Pero, desde luego, esta distincion es atin abstracta, la intramundaneidad es
solo una dimension interna de una movilidad fenomenalizante, de un «ser
para el mundo» que siempre le excede.

Este analisis arroja luz sobre la esencia del sentir. Decir que el mundo
es el a priori mismo del aparecer, es afirmar que el sujeto tiende hacia
una presentacion del mundo mismo, que es esta tendencia misma, por
principio, avance hacia el mundo. La esencia del sentir, en la medida en
que hasta la menor aparicion supone la co-apariciéon del mundo, consiste,
por lo tanto, en un mover-se. Sin embargo, debido a su profundidad cons-
titutiva, el mundo permanece impresentable, escapa a la presentacion en
su presencia misma. El sensible no es mas que la manera propia en la que
se figura la impresentabilidad del mundo, la forma sobre la cual se oculta
su profundidad. De ahi que, en la medida exacta en que la fuerza no puede
liberarse plenamente, so pena de alcanzar el mundo mismo, donde, en
consecuencia, solo se efectiia bajo la forma del desplazamiento finito, que
es propiamente vidente. El ver de la fuerza nace precisamente de la retirada
de su obra sobre su potencia: ella presenta al mundo en el ver, en la medida
exacta en que no le puede alcanzar. Asi, al igual que el movimiento es un
déficit de la fuerza que lo pone en marcha, el sensible es un déficit del
mundo: a falta de cumplir lo que promete su fuerza, a saber, la presencia
del mundo, los movimientos finitos desembocan sobre lo sensible. Hay que
reversar el orden habitual y, en lugar de componer el mundo a partir de
contenidos sensibles que serfan unicamente positivos, contrariamente, hay
que comprender el sensible como un déficit del mundo, no tanto como
una presencia sino como el rastro de una ausencia: el modo en que se da
el mundo a un sujeto que tiende hacia €l sin poder-lo alcanzar. La figura
del sensible es la del fracaso de la presentacion del mundo, o lo que deja



La explosion del sensible [41]

en su estela un movimiento que va hacia el mundo. Como escribe Patocka:
«El sentir como fundamento del percibir es incomprensible como ‘datum
puro y simple, proviene de la conexion del ser-al-mundo, en él se anuncia
el mundo en el llamado que nos dirige»'.

Asi, la dinamica fenomenalizante responde a un llamado del mundo,
en que ella se puede definir como deseo: en el fondo, el sentir es deseo.
Entendido en el sentido mas estricto: lo propio del deseo es, de hecho, que
lo deseado le exacerba en la medida en que lo satisface, lo que significa que
lo deseado se sittia siempre mas alla del punto en que se cree encontrarlo,
que toda satisfaccion es al mismo tiempo insatisfaccion porque disefia en
vacio un mas alld de si misma, de aquello que llenaria el deseo y que se
escapa del instante en el que se cree poseerlo. Tal es exactamente la relacion
del sujeto al mundo y, por lo tanto, el corazén de la fenomenalidad: una
aspiracion que se cumple en una dindmica que es re-impulsada por lo que
alcanza. Esta es igualmente la verdadera razén por la que Husserl la ha
llamado donacién por esbozos: un avanzar hacia una plenitud imposible.
Pero lejos de que el objeto sea compuesto o disefiado en y por sus esbozos,
hay que decir que estos son la forma bajo la cual se da el déficit del objeto, o
mas bien el déficit del mundo en el objeto. El sensible es, pues, exactamente
el envés del deseo: el rostro propio de la insatisfaccion, de la frustracion
constitutiva de un deseo que es deseo del mundo. El sentir es a lo sentido lo
que el deseo a sus conquistas finitas. Sin embargo, no se puede concluir que
el sensible retrocederia hacia un simple contenido clausurado en el que se
perderia el mundo. Al contrario, esta perspectiva solo permite dar cuenta
del sensible en la plenitud de su sentido. Decir que el sensible es atravesado
por un deseo del mundo, del que solo es la efectuacion finita, es reconocer
que su prueba es la de una insatisfaccion, que atiza la busqueda en lugar de
detenerla y, por lo tanto, disefia incesantemente un mds alla de si mismo.
En tanto que el sentir es atravesado por el deseo se excede él mismo ince-
santemente hacia el mundo y es asi como puede ser en la aparicion: la
ostension como tal esta sub-tendida por el deseo, es la tension del sujeto
hacia un mundo mas alla de cada una de sus figuras finitas. La ostension,

15 Ibid., p. 100.



[42] Renaud Barbaras

en su inacabamiento, no es mas que la promesa del mundo llevada en la
menor cualidad para un sujeto que es en el deseo.

Pero hay que dar un ultimo paso enfatizando que el deseo en el fondo
siempre tiene una significacion ontoldgica, que el déficit que lo dinamiza
es un déficit de ser, en definitiva, que todo deseo es deseo de si. En otras
palabras, si el sujeto tiende hacia el mundo, es porque hay y va del mundo
en su ser: ir hacia el mundo significa para €l ir hacia si mismo, de modo
que, como Patocka lo mostro, es en la medida en que el sujeto explora el
horizonte del mundo, que se cumple como sujeto. Dicho de otro modo, si
el deseo es una busqueda de lo deseado, tal busqueda no seria pensable si
el sujeto no ha sido iniciado de alguna forma en esto hacia lo que tiende.
Es deseo pero también conocimiento, como en Platén: el sujeto ni siquiera
podria avanzar hacia lo deseado si antes no lo poseyera de alguna manera,
de modo que puede ir hacia él solo porque ya estd ahi. En otras palabras,
cuando el sujeto fenomenalizante se sitila necesariamente en ambos lados
a la vez, del lado del mundo mismo, en su profundidad y ante él, es decir,
situado en su seno, no hay movimiento pensable sin una doble pertenencia
del sujeto: una ontoldgica, que lo proyecta del lado del mundo mismo,
y la otra, topolégica, que lo sitia en el seno del mundo. Por lo tanto, es
porque el sujeto es ya siempre del mundo, de alguna manera del lado de
su cara nocturna, que, situado asimismo en él, puede avanzar hacia él y
asi hacerlo aparecer. Asi pues, el movimiento procede de la tension, de la
que resulta la tentativa de resolucion, entre estas dos pertenencias, tension
que es el desajuste del sujeto consigo mismo, entre su propio suelo onto-
légico y su situacion topoldgica. En este sentido, el movimiento reduce el
desajuste entre dos inmovilidades: la una, ontolégica, que es radical; la otra,
topoldgica, que es provisoria. Entonces, yendo hacia el mundo, el sujeto se
dirige hacia si mismo, su deseo de mundo es deseo de si, la presentacion
del mundo es la realizacion del sujeto. En consecuencia, el sensible, que se
despliega por el movimiento, es el rostro de este desajuste. Es una prueba
del sujeto, no en el sentido de la auto-donacién de una vivencia inmanente,
sino como la forma propia sobre la cual un sujeto finito trata de lograr
su suelo ontoldgico, la figura concreta de una reconciliacién dinamica. El



La explosion del sensible [43]

sensible es la forma en la que el sujeto trata de hacerse uno consigo mismo,
mas alla del desajuste entre su pertenencia ontoldgica y su pertenencia
topoldgica: por esto, decir que es déficit del mundo, es decir igualmente
que es déficit del sujeto, o el sujeto mismo como su propio déficit. Por lo
tanto, el sensible no es lo que viene a llenar al sujeto sino lo que le falta,
o mas bien la forma en la que se da a él su propia falta. Tal vez en este
sentido se deba entender la enigmatica féormula de Merleau-Ponty, segun
la cual hay «inserciéon del mundo entre los dos estratos de mi cuerpo»'®. Se
trata, evidentemente, del mundo fenomenal, que viene a inscribirse entre
el suelo ontolégico, que Merleau-Ponty llama carne, y el sitio topoldgico
que disena el cuerpo; mas exactamente, el mundo fenomenal procede de
la dinamica de reduccion del desajuste entre estas dos vertientes del sujeto,
desajuste evidentemente irreductible porque el suelo ontolégico no puede
ser logrado.

Evidentemente, queda por entender lo que estas dos pertenencias o
estas dos inmovilidades pueden significar, puesto que es sobre la iniciaciéon
originaria del sujeto en esto que, sin embargo, le falta, iniciacién que es la
condicion del deseo, que se apoya la dinamica de la fenomenalizacion. Un
modo de entenderlo, en el marco fenomenoldgico, es enfatizando que, si
el mundo es el horizonte de todos los horizontes, ¢l llama a una coorigi-
nariedad y una coextensividad con lo que designamos sujeto. De hecho,
lo propio del horizonte es jamas desplegarse del todo, permanecer, por asi
decirlo, en reserva, o mas bien ser su propia reserva: el horizonte es, pues,
horizonte solo a condicién de nunca pasar del lado del objeto y esto no
por defecto sino por exceso, porque es la totalidad abierta de los objetos.
En otras palabras, la sobreobjetividad del horizonte, por la cual escapa a
la objetividad, se preserva solo por su subjetividad: esta sobreobjetividad,
como la que debe ser recorrida, tiene sentido solo como obra subjetiva. En
realidad, aqui nos quedamos sin qué decir porque es claro que el horizonte
esta por debajo de esta division entre sujeto y objeto, de cualquier modo
en un punto de no distincién: no es mas alla de cualquier objeto, o el mas
alld de cualquier objeto sino permaneciendo sin desplegarse, en conse-

'® MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et I'invisible. Paris. Gallimard, 1964, p. 317.



[44] Renaud Barbaras

cuencia, del lado del sujeto, como una tarea y por lo tanto una fuerza. Es
en este sentido que hay una cooriginaridad del sujeto y del mundo, que el
sujeto estd ya del otro lado del mundo en el seno del cual, sin embargo, se
sitia. Decir que tiene un horizonte es ciertamente decir que esta situado
—no tiene horizonte sin perspectiva— pero también es afirmar que ya ha
ingresado en ¢él, que le posee siempre, de modo que es él, mas bien, quien
lo tiene. La movilidad del sujeto no es otra que la trama tendida entre estas
dos dimensiones del sujeto: entre el horizonte que él es y aquel que lo tiene.
Por lo tanto, podemos afirmar que la fenomenalidad sensible es el modo
como el sujeto tiende hacia este horizonte que es él mismo, tratando de
desplegarlo, es decir, de llenarlo, pero a condicién de anadir que, con todo
rigor, estas dos dimensiones existen inicamente en y por su misma tension.
Como lo sefiala Patocka,

al decir que el yo nombra un horizonte, y no una representacion particular,
de una ‘pureza abstracta, de ninguna manera negamos la unidad del yo, ni
tampoco negamos la unidad del mundo o de la cosa calificindolos a ambos de
horizontes. Simplemente queremos decir que estos términos se refieren a una
tarea sin fin —la experiencia de algo que estd ahi sin ser, en toda su extension,
dado en original—".

Este analisis, sin embargo, permanece atin abstracto y esta destinado
a ser rebasado desde el instante en que tomamos en consideracion la
movilidad del sujeto. De hecho, si puede iniciar tal o cual movimiento,
él no es la fuente de su movilidad: el movimiento estd en un orden onto-
légico autéonomo al que en adelante debe pertenecer si esta en capacidad
de moverse. En otras palabras, el sujeto puede moverse solo porque se
inserta en una movilidad originaria de la que no es la fuente, en la que
persigue un movimiento que no es el suyo: jamas iniciamos el movimiento,
iniciamos en el movimiento. En otras palabras, la fuerza vidente jamas es
la del sujeto, sino que viene de mucho mas lejos que él, y ésta no es mas
que la puesta en marcha; si hay una pertenencia constitutiva del sujeto,
su modo de ser funciona como testigo ontologico del mundo en el cual se

7 PATOCKA, Jan. Papiers phénoménologiques, p. 65.



La explosion del sensible [45]

inscribe. Por lo tanto, si el sujeto se caracteriza por la movilidad, lo es en
la medida en que se inscribe en un mundo que es de naturaleza procesual:
la fuerza vidente muestra la inscripcion del sujeto en una physis. Como
Patocka lo dice al menos una vez: «a medida que nos movemos, a medida
que actuamos y en este ‘hacer’ nos comprendemos a nosotros mismos, asi
como a las cosas, hacemos parte de la physis, del mundo omni-abarcante,
de la naturaleza»'®. En otras palabras, el movimiento centripeto en y por
el cual el sujeto avanza hacia el mundo para hacerle aparecer es el envés
de un movimiento centrifugo por el cual el mundo mismo aparece. En
adelante, la fenomenalidad del mundo debe entenderse en los dos sentidos
del genitivo: es apariciéon del mundo al sujeto solo porque es el proceso
por el cual el mundo aparece, se hace fendmeno. En este punto, pasamos
de una aproximacion fenomenoldgica a una perspectiva cosmoldgica: esta
auto-supresion inacabada por la cual definimos el sensible se refiere en
adelante al proceso en y por el cual el mundo se fenomenaliza, y la cuestion
es, entonces, la de entender este proceso.

Lo dificil aqui es reconciliar el hecho de que el mundo no existe por
fuera de sus propios fendmenos, que no tiene otra positividad que la de sus
apariciones, con la necesaria diferencia entre el mundo y sus fenémenos,
diferencia sin la cual no se fenomenalizaria, sin la cual la fenomenali-
zacidn seria impensable. Decir que el mundo se fenomenaliza, es decir al
mismo tiempo que es el sujeto de esta fenomenalizacion y que se distingue
por ello, y que, sin embargo, no la precede ya que su ser consiste en feno-
menalizarse y coincidir, por lo tanto, con los fendmenos. De este modo,
el mundo es en si mismo y se mantiene como tal inicamente haciéndose
otro, pasando por sus propios fenémenos. Por un lado, no hay, pues,
ninguna precesion o prefiguracion en la medida en que el mundo no tiene
otra determinacion que aquella a la que da lugar: como el Uno de Plotino,
este origen que es el mundo dona lo que no posee. Pero, por otro lado, no
podria reducirse a su fenomenalidad: ¢l se distingue necesariamente de
sus fendmenos porque es su fuente, porque estos no proceden de una pura

18 PATOCKA, Jan. Le monde naturel et le mouvement de lexistence humanine. Dordrecht, Kluwer Aca-

demic Publishers, 1988, p. 107.



[46] Renaud Barbaras

nada. Entonces, ;como comprender el ser del mundo en la medida en que
da lugar a los fenémenos sin tener ninguna otra consistencia que la de los
fenémenos mismos, sino como el acto mismo de producir? El mundo no
es aquello que produce sino el producir como ser: no es el suelo o el origen
de una profusidn, sino su propio acontecimiento. No esta antes para feno-
menalizarse después: es su propia fenomenalizacion, el incesante pasaje a
su otro que, por eso mismo, también es él mismo. El ser del mundo es el de
una fuente que se renueva incesantemente y cuya estabilidad es la de este
mismo surgimiento.

Sin embargo, en la medida en que esta fuente produce la multiplicidad
infinita de los fenémenos, donde ella es un haz antes que un flujo, hablamos
de una explosion originaria. La esencia del mundo es rigurosamente la de
una deflagracion eterna, de un incesante producir fenémenos, producir eny
por el cual éste se constituye como mundo: el nacimiento de los fenémenos
es el del mundo que los nutre, el acontecimiento de la deflagracién nombra
el nacimiento conjunto y, finalmente, la cooriginaridad de los fenémenos y
del mundo. Si el mundo es lo que permanece por si mismo al pasar a su otro,
hay del mundo solo como una deflagracion eterna: el mundo es su propia
dehiscencia, su ser es una ruptura de si en si. Aqui podemos comprender
algunas férmulas de Merleau-Ponty, tan sugestivas como enigmaticas.
Después de evocar, en El ojo y el espiritu, una «deflagracion del ser», vuelve
sobre ella en estas dos notas de Le visible et I'invisible: «para mi no existe
mas cuestion de los origenes, ni de los limites, ni de las series de aconteci-
mientos que se dirigen a una causa primera, sino un solo estallido de ser
que es para siempre»'® y es a la luz de este estallido que aborda en adelante
lo sensible, disefiando asi los lineamientos de lo que él llama cosmologia de
lo visible: «el absoluto del ‘sensible;, es esta explosion estabilizada, es decir,
que comporta retorno»*. Merleau-Ponty insiste aqui en que no hay otra
forma de pensar la relacion de los fenémenos en el mundo, mejor dicho,
el sensible mismo como presentacion de un mundo impresentable, que en
el contexto de una cosmologia fenomenologica destaca una deflagracion

19 MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et I'invisible. Paris: Gallimard, 1964, p. 313.

2 Ibid, p. 317.



La explosion del sensible [47]

eterna. Como entender, de hecho, que el sensible logre presentar lo que
esta incesantemente ausente, mas bien, que sea la ostension misma de lo
impresentable si no esta siendo retomado como el efecto de una explosion
estabilizada, y, por lo tanto, comprendiendo el mundo como aquello que
consiste solo en su propia dehiscencia, que permanece como tal desbor-
dandose incesantemente de si. La esencia de la fenomenalizacion consiste
en esta deflagracion: el movimiento ostensivo por el cual el sensible se
sobrepasa hacia el mundo, es el envés de un movimiento expansivo por
el cual el mundo, como deflagracion, pasa en sus propios destellos. La
figuracion sensible que descubre la fenomenologia tiene por verdad una
explosividad del mundo que solo la cosmologia saca a la luz.

Ahora, hablar de explosion estabilizada, es afirmar que los destellos son
retenidos en la deflagracién, que no caen jamas fuera de ella y, por lo mismo,
la retienen en ellos, es decir, conservando algo de su primera prepotencia.
Tal es exactamente la razén por la cual los sujetos se mueven: su movilidad
es el signo de su pertenencia al origen y la huella en ellos de la potencia
de este origen. Sin embargo, por otro lado, mientras sean retenidos en la
deflagracion, el movimiento de los sujetos solo puede tornarse hacia ella:
retenidos en el origen, su movimiento es necesariamente movimiento hacia
el origen. En otras palabras, la eternidad de la deflagracion, que implica
que la potencia que procede de ella permanece retenida en sus destellos,
significa una especie de involucidn por la cual su salida de si, la salida de
si que ella es, esta idénticamente retornando a si. Decir que lo originario
es explosion es afirmar que lo envuelve una reconciliacion; afirmar que la
dehiscencia es eterna es reconocer que todos los destellos tienden hacia su
fuente, deseando su origen. Tal es el fondo cosmoldgico de este avanzar
fenomenalizante que primero retomamos en el plano fenomenoldgico.
El sensible no es mas que la identidad de la expansion y del retorno, la
salida de si de una deflagracion que, como tal, es igualmente retorno a si.
Ahora vemos de manera mas clara en qué el sensible es movimiento antes
que contenido: como ostension solo es comprensible desde la archi-mo-
vilidad de una deflagracion originaria, exactamente su envés. Finalmente,
el sensible no es tanto lo que se siente sino lo que siente, es decir, lo que



[48] Renaud Barbaras

se rebasa incesantemente para hacer lugar al mundo, entendiéndose en
adelante que este rebasamiento inacabado en beneficio del mundo no es
mas que el envés de esta eterna salida de si que es el mundo.

;En qué consiste, pues, el ser sensible del sensible, su sensibilidad propia?
En realidad, la pregunta «;qué es el sensible?» reemplaza en adelante la
pregunta «;Qué hace el sensible?». O, decir que el mundo es deflagracién
es decir que la fuente es indivisible o infinitamente comprimida: como
dirfa un plotiniano, lo que explota no puede comportar la mas minima
determinacion. La explosion como tal es, en efecto, advenimiento de
la determinacion como nacimiento de lo multiple: el acontecimiento
originario es multiplicacién. En consecuencia, el avance de los destellos
hacia el origen consiste en una tendencia a la unidad, lo que procede de
lo indivisible no puede volver a él, en su diferencia propia, mas que en
produccién de la unidad. La obra de lo sensible solo puede ser la de una
sintesis, que es la huella o el sedimento de un origen indiviso en el seno de
lo maltiple, el residuo de la potencia explosiva en sus destellos, la manera
singular en que estos se remontan a su fuente. Si la explosion es expansion,
el retorno es recoleccion. Simplemente esta sintesis es inacabada y lo es
en proporcion a la distancia desde el origen. En esto consiste, en ultima
instancia, la esencia del sensible: una sintesis inacabada y, por supuesto, a
favor del inacabamiento de la sintesis, consecuencia de la imposibilidad del
retorno al origen, que se preserva la profundidad o impresentabilidad del
mundo. Ahora, si finalmente concordamos en la posibilidad de entender,
en ultimas, el ser del sentido como el de una sintesis, debemos concluir que
el sensible no es mas que el déficit del sentido, mas exactamente, el envés
del sentido dado que, como sintesis, permanece por esencia inacabada.
El sensible le da sentido al mundo porque su dindmica es retenida en el
acontecimiento originario, pero este sentido permanece opaco e inacabado
porque tal acontecimiento es el de una deflagracion.

Desearia concluir con una enigmatica férmula de Patocka, cuya
completa exposiciéon se la puede comprender como una tentativa de
explicacion: «Hay y debe haber algo asi como un movimiento por el cual
el corazén del mundo constituye su contenido contingente y cuyo espa-



La explosion del sensible [49]

cio-tiempo-cualidad en totalidad es un sedimento»?'. Este movimiento no
es otro que aquel que hemos llamado deflagracién, movimiento explosivo
de auto-constitucion del mundo en y por lo multiple: es el mundo mismo el
que constituye su contenido contingente, es decir, es la fuente de su propio
aparecer, o incluso se fenomenaliza. Por lo tanto, el espacio-tiempo, como
forma del sensible, no es mas que el modo como la indivisibilidad del origen
se sedimenta en lo multiple, la totalidad, la manera en la que el corazén del
mundo perdura en sus efectos. En cuanto a la cualidad, es decir, el sensible,
es solo una forma degradada o debilitada de esta unidad original, una
huella antes que un sedimento. El sensible es esta sintesis que es deshecha
por el multiple en proporcion de su distancia respecto del origen, un modo
de unidad ciertamente y, por lo tanto, ya un sentido, pero incoativo y opaco
porque el eco de la deflagracion apenas si se hace escuchar en éL.

Traductor
JEISON ANDRES SUAREZ-ASTAIZA
UFC/PUJ, Cali

Bibliografia

Husserr, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia feno-
menoldgica. Libro primero. Introduccién general a la fenomenologia pura. Mé-
xico, UNAM-Instituto de Investigaciones Filosoficas, FCE, 2013.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Le visible et I'invisible. Paris, Gallimard, 1964.
PaTocCka, Jan. Quest-ce que la phénoménologie? Grenoble, Jérome Millon, 1988.
PATOCKA, Jan. Papiers phénoménologiques. Grenoble, Jérome Millon, 1995.

PATOCKA, Jan. Le monde naturel et le mouvement de lexistence humanine. Dor-
drecht, Kluwer Academic Publishers, 1988.

2 PATOCKA, Jan. Papiers phénoménologiques. Grenoble, Jérome Millon, 1995, p.157.






DEL CUERPO A LA PERTENENCIA®

RENAUD BARBARAS

No se corre mucho riesgo afirmando que el cartesianismo ha instituido
el problema del cuerpo estableciendo a la vez la necesidad de pensarlo y
la imposibilidad de hacerlo. En efecto, tanto es indiscutible «que no sélo
estoy alojado en mi cuerpo, al igual que un piloto en su nave, sino que
también estoy tan estrechamente compenetrado y a tal punto confundido
y mezclado, que compongo como un todo con él»?, como que el enten-
dimiento fracasa frente a esta experiencia ya que pensar significa para
Descartes distinguir, hacer explotar la unién segun la reparticion de lo
pensado y lo extenso. Es evidentemente lo que justifica describir esta expe-
riencia como experiencia de una unién y sélo mencionar la unidad a titulo
metaférico. Se deduce que «es usando solamente la vida y las conversa-
ciones ordinarias, y absteniéndose de meditar y de estudiar las cosas que se
ejercitan la imaginacion, que se aprende a concebir la unién del alma y el
cuerpo»®. De esta manera, la metafisica cartesiana comporta su propia limi-
tacion ya que reconoce un campo de experiencia afirmando la imposibilidad
de apropiarselo. Segun los términos mismos de Descartes, este campo de
experiencia no es otro que el de la vida, que es necesario entender indistin-
tamente como experiencia vivida y como ser en vida. Esta vida que somos
escapa por tanto a las categorias inherentes al ejercicio del pensamiento, no
tiene ningln estatus ontoldgico, por lo que el dualismo cartesiano es una
forma consumada de lo que Hans Jonas ha llamado ontologia de la muerte.
En efecto, la extension a la que se reduce la materia define el sentido de ser
de lo que es, a excepcidn de aquel que es capaz de pensarlo. La vida misma,
tal como la experimentamos en nuestro cuerpo, es malograda por tanto en
la afirmacién de una extension desprovista de virtualidad y por exceso en
un pensamiento que consiste en la actualidad de su propia donacién. Es
esta ontologia que, desarrollada hasta el final, conduce en linea directa a
las tentativas contemporaneas de reducir la vida a lo viviente y lo viviente a

BARBARAS, Renaud. Du corps a lappartenance. Conferencia pronunciada el 1 de Noviembre de
2019 en la Universidad Tecnoldgica de Pereira. Traduccion de Juan Manuel Cuartas Restrepo.

DESCARTES, René. Méditations métaphysiques. V1. Paris, Presses Universitaires de France 2012.
*  DESCARTES, René. Lettre a Elisabeth. 28 jun 1643.

[51]



[52] Renaud Barbaras

sus propiedades fisico-quimicas, pero también reducir el pensamiento y la
actividad psiquica en general a la actividad cerebral. La dificultad mayor es
que la condicién de esta ontologia y de la ciencia que precede de ella consiste
en excluir de la pizarra aquello sin lo cual nada de todo esto seria posible,
a saber, el sujeto encarnado que somos y que no solamente experimenta el
dolor como un piloto constata, una averia en su navio. Se replicard que es
una ilusion estar abocado a declararse reducido al conocimiento cientifico
pero lo que no puede ser reducido es su prioridad heuristica, el hecho de
que sélo un sujeto viviente pueda decretar el caracter ilusorio de la expe-
riencia que hace de si mismo.

Es sin embargo dificil, de cara a lo que constituye el nucleo de la
experiencia, atenerse a la modestia cartesiana y limitar la extension del
pensamiento, tanto si se pretende situar en una perspectiva fenomeno-
légica que, segun las palabras de Husserl, apunta a conducir la experiencia
muda a la expresion de su propio sentido. Es necesario por tanto retener al
menos del racionalismo la pretension de una coincidencia entre el Ser y lo
pensable y afirmar, a la manera de Merleau-Ponty: «<somos la mezcla de un
alma y un cuerpo: es necesario por tanto que haya un pensamiento»*. Pero se
supone, en vista a la singularidad de esta experiencia, que pensarla significa
necesariamente pensar segun ella, es decir reformar nuestras categorias de
pensamiento por su contacto —lo que es sin duda el sentido verdadero del
pensamiento—. Esta cuestion, que fue primero la de la unién, se resume
en la que se ha llamado cuerpo propio, cuerpo vivido, cuerpo fenomenal o
incluso carne. Ahora bien, fuerza constatar que, comprendido en el campo
fenomenoldgico, ha constituido siempre una zona de resistencia, al punto
que Heidegger ha renunciado a confrontarse después de haber reconocido
que era la cuestion mas dificil. La dificultad, ya subrayada por Descartes,
concierne a la situacién inestable de nuestro cuerpo, que se demuestra
claramente a través de la posibilidad de decir indiferentemente que nosotros
lo tenemos y que nosotros lo somos. Somos ese objeto que, no obstante que
es un objeto, no podemos ser. El cuerpo remite por tanto a la experiencia
de un paso a la exterioridad, de una desposesion primera que Alphonse de

*  MERLEAU-PONTY, Maurice. L(Eil et lesprit. Paris, Gallimard, 1964, p. 58.



Del cuerpo a la pertenencia [53]

Waehlens recoge en lo que aparece como una notable definicidn: «el cuerpo
es lo que nos hace ser como estando fuera de nosotros mismos». Tener
un cuerpo es por tanto ser en el modo de ser fuera de si, ser si-mismo al
exterior de si-mismo. Pero, se ve, por profunda que sea, esta definicién no
escapa a las categorias de las que la experiencia del cuerpo es la respuesta:
remite a negar las categorias del dualismo metafisico y por tanto a afirmarlo
por ¢l mismo, como si solo pudiera haber definicién negativa de cuerpo.
Se mostraria sin pena que todas las tentativas de dar razén del cuerpo en
el seno del campo fenomenolégico caen bajo el golpe del mismo reproche,
el de sacrificar su unidad constitutiva, la indivisibilidad de la experiencia
que ¢l es a unas dualidades, que trate de lo trascendental y de lo empirico
o de lo existencial y de lo categorial. Todo esto sucede en efecto como si,
en los fundadores de la fenomenologia, las divisiones ontoldgicas funda-
mentales hubieran sido hechas en el olvido del cuerpo, que viene por tanto
a enturbiar con posterioridad las fronteras ya establecidas. Es una cosa del
mundo en la cual un pensamiento se ejerce, una realidad empirica en el
seno de la cual se hace clara una vida trascendental, una existencia que se
situa del lado de la Vorhandenheit, de la presencia subsistente.

So6lo Merleau-Ponty parece haber escapado a la dificultad, ya que su
proyecto ha sido desde el comienzo hacer valer ese modo de existencia
singular, en tanto que condicién de esta inmanencia del sentido en lo
sensible que caracteriza el ser percibido. Se demostraria sin embargo que,
pese a su propésito de situarlo del lado de la exterioridad para retomar
después esta exterioridad misma, Merleau-Ponty termina siempre recon-
duciendo su singularidad a la presencia en ¢l de una conciencia o de un
sentir, de suerte que la encarnacion de la conciencia tiene como precio una
desencarnacion del cuerpo. Es evidentemente en Le Visible et I'invisible,
donde lleva mas lejos la tentativa de pensar el cuerpo poniéndolo bajo la
cuenta de una exterioridad que contiene la posibilidad, lo que significa
recurrir al concepto de Carne, en su neutralidad reivindicada con respecto
al reparto entre mi carne y la textura propia de este mundo. Y, se podria
decir en efecto que la tinica manera de pensar el cuerpo es partir de la exte-
rioridad para sacar alli ala luz la experiencia que ella hace de ella misma, sin



[54] Renaud Barbaras

salir de esta exterioridad. Pero, esto no es lo que hace Merleau-Ponty, que
contintia subordinando la univocidad reivindicada de la carne a la dualidad
entre mi carne, que es «sentirse», y la carne del mundo. Atn aqui, las cate-
gorias surgidas del cartesianismo vienen a contaminar la descripcion de
la experiencia al punto de hacerla imposible. Sin embargo, a través de este
concepto de carne, la tentativa merleau-pontiana ofrece las coordenadas
exactas del problema. Hablar de carne del mundo es, en efecto, afirmar
que la exterioridad es de una naturaleza tal que contiene la posibilidad de
su propia fenomenalizacidn, el cuerpo propiamente dicho no es, por tanto,
mas que el punto exacto en el que esta exterioridad se involucra, se aparta
de ella misma para aparecerse, el punto de paso del mundo hacia su propio
fenomeno. Pensar el cuerpo es por tanto situarse a igual distancia de un
idealismo, que hace de receptaculo incomprensible de una conciencia que
no le debe nada y de un materialismo naturalista, que pretende dar cuenta
del aparecer del mundo a partir de las leyes de este mundo.

Es necesario retomar la pregunta desde el comienzo, intentando
primero identificar la dificultad. En verdad, todo viene del hecho de que
cuando se caracteriza este problema como problema del cuerpo se ha dicho
ya demasiado, implicitamente se ha estatuido ya sobre su sentido de ser,
es decir, se ha anticipado ampliamente la respuesta incluso antes de haber
formulado la pregunta. Dicho de otra manera, el concepto de cuerpo, aquel
al que se aplica el término propio, es en verdad una respuesta, respuesta a
una pregunta que no es planteada nunca y que no es otra que la de la perte-
nencia. Es prioritario, por tanto, efectuar una époché fenomenoldgica del
cuerpo con el proposito de sacar a la luz su sentido de ser verdadero, que
no es otro que esta pertenencia: procediendo asi, no se pasa de un ser a otro
sino de un ente a su modo de ser constitutivo. De esta manera, no es porque
tenemos un cuerpo que pertenecemos al mundo; es, al contrario, en tanto
que pertenecemos al mundo es que tenemos un cuerpo, este no designa
nada diferente a la modalidad de pertenencia que caracteriza los entes que
somos. Se ve asi que hacer del cuerpo un problema y, en consecuencia, un
punto de partida es haber decidido por anticipado acerca de su modo de
pertenencia en lugar de interrogarlo por él mismo. En efecto, es suponer que



Del cuerpo a la pertenencia [55]

la pertenencia significa una inclusion objetiva (el cuerpo esta en el mundo
como el vestido en el armario), remitiendo necesariamente a un mundo
que es pura extensiéon y a un cuerpo que no puede ser otra cosa que un
fragmento de materia. En verdad, estos presupuestos tedricos objetivistas
son inherentes al uso mismo del término cuerpo que, quiéralo uno o no,
al igual que si se agrega «propio» o «vivido», remite a una Korperlichkeit y,
por tanto, a una continuidad ontolégica con los entes materiales en el seno
de la pura extension. Nuestro enfoque consiste, por tanto, en neutralizar
esta decision para retornar a un sentido del ser que no nos proyecte del
lado de la simple exterioridad extensiva, sin llevarnos en consecuencia a
una esfera de pura conciencia: decir que tenemos un cuerpo, es decir que
pertenecemos, ni mas ni menos, y es en la riqueza de esta caracterizacion,
aparentemente minima, en la que reposa la posibilidad de hacer una feno-
menologia del cuerpo.

Es necesario notar de ahora en adelante que esta perspectiva tiene un
alcance considerable concerniente a la cuestion del sujeto. Cuando decimos
en efecto que tener un cuerpo es pertenecer al mundo, evidentemente no
queremos significar que el cuerpo es eso que ingresa en el mundo, proyecta
en la exterioridad una conciencia que no le debia nada. Tal es precisamente
la perspectiva que sustenta la determinacion del cuerpo como fragmento
de materia: se parte de un sujeto fuera-del-mundo y se antiborra de una
dimensién homogénea al mundo, precisamente la Korperlichkeit, a fin de
insertarlo en él. Caracterizando el cuerpo por la pertenencia, significamos
por el contrario que el sujeto cuyo cuerpo es ese cuerpo, el sujeto de perte-
nencia hace radicalmente parte del mundo, estd originariamente inscrito
en €l y, que el cuerpo sélo es la manera como le pertenece, como se inserta
en él. Dicho de otra manera, la aproximacion al cuerpo a partir de la perte-
nencia solo es pertinente si se comienza por objetar la posibilidad de una
exterioridad al mundo, claramente bajo la forma de un corte entre sujeto
trascendental y sujeto empirico, donde, en consecuencia, se pone el mundo
como un omni-englobante en el seno del cual se encuentra necesariamente
todo lo que puede ser y que es, a este titulo, sinénimo del Ser. A partir de
ese momento, en tanto que todos los entes son del mundo, solo pueden



[56] Renaud Barbaras

distinguirse los unos de los otros por la manera como estan alli, por su
modo de pertenencia. No es el Ser que se dice de multiples maneras, sino
la pertenencia misma. En este sentido, lo que llamamos cuerpo designa en
adelante la manera propia como el ente que somos pertenece al mundo, lo
que equivale a decir simplemente que la cuestion del sujeto no se distingue
mas de la de su cuerpo: ser un sujeto, es pertenecer de cierta manera, y en
la medida en que esta pertenencia esboza un cuerpo, deviene legitimo decir
que el cuerpo solo es el sujeto mismo retomado desde el punto de vista de
su pertenencia. A partir de aqui, no hay ninguna diferencia entre el sujeto
y su cuerpo, o aun el alma y el cuerpo: lo que se ha llamado cuerpo es el
sujeto mismo comprendido como pertenencia, es decir conforme a su ser
verdadero. Lo ve, gracias a una suerte de rotacion fundamental, la dualidad
masiva entre conciencia y mundo, o incluso fuera-de-mundo y mundo, se
ve reemplazada por una pluralidad de entes distinguiéndose de un unico
mundo por modos de pertenencia que esbozan igual nimero de cuerpos.
Las dualidades surgidas del cartesianismo se encuentran definitivamente
superadas en beneficio de un modo de ser fundamentalmente univoco —la
pertenencia, reverso de la omni-presencia del mundo— que comporta la
posibilidad de una pluralidad infinita en su seno. Por tanto, toda reposa en
la posibilidad de pluralizar la pertenencia, de sacar a la luz varias maneras
de ser del mundo, de las cuales se vera que corresponden a los grados de
inscripcion en él.

Sin embargo, si es verdad que el ente que somos se singulariza, al menos
en primera instancia, por su aptitud para hacer aparecer el mundo, para
fenomenalizarlo —razén en nombre de la cual la filosofia trascendental lo
sustraia del mundo— caracterizarlo como una modalidad de pertenencia
es afirmar que la inscripcion en el mundo no compromete, sino que al
contrario funda su fenomenalizacion. Para la fenomenologia clasica, la
condicion por la cual el sujeto hacia aparecer el mundo era de no perte-
necerle, o no pertenecerle mas que estando arrojado en él: la dualidad
que atraviesa la correlacion no podia remitir mas que a la diferencia entre
la mundanidad y la extramundanidad. Nuestra perspectiva se sitiia en
las antipodas: nos proponemos, en efecto, mostrar que no solamente la



Del cuerpo a la pertenencia [57]

pertenencia no compromete la posibilidad de hacerlo aparecer, sino que
la potencia fenomenalizante de los entes es proporcional a la profundidad
de su pertenencia. Es por tanto porque pertenecemos al mundo mas
profundamente que los otros entes que somos capaces de hacerlo aparecer
mejor que todos los otros entes, dicho de otra manera, de pensarlo. En
otros términos, la relacion de conocimiento es siempre correlativa de una
relacion de ser, el modo y el grado de posesion del mundo tributarios de
un grado de desposesion. Es a condicion de mostrar que esta distancia con
el mundo que se llama sujeto es el reverso de una proximidad radical que
podra superar definitivamente las dualidades heredadas de la tradicion.
Toda la cuestion es, por tanto, comprender de qué modo la potencia feno-
menalizante remite a la profundidad de un enraizamiento del mundo y de
qué modo hacer aparecer solo constituye una alternativa. De aqui se sigue
finalmente que los modos de pertenencia a partir de los cuales se distin-
guiran todos los entes seran ipso facto grados de fenomenalizacion. Dicho
de otra manera, si nuestra existencia testimonia una equivalencia 0 una
coincidencia entre la pertenencia y la fenomenalizaciéon —o, si se quiere,
en el vocabulario clasico, una identidad entre la conciencia y su cuerpo—,
es necesario igualmente concluir que, en razén de su continuidad funda-
mental, todos los entes, en tanto que pertenecen al mundo, lo hacen aparecer
de alguna manera. Si toda relacién de conocimiento supone una relacién de
ser, de manera inversa, toda relacion de ser tendra por reverso una relacion
de conocimientos —lo que equivale a reconocer que todo ente, cualquiera
sea la manera en que esté inscrito en el mundo, tendrd una relacion con ese
mundo y que, por eso mismo, la intencionalidad deberad ser atribuida a todo
ente—. En la perspectiva fenomenoldgica clésica, la diferencia con respecto
al mundo, que era constitutiva del sujeto, desembocaba en un primado de
la temporalidad. En efecto la espacialidad propia del mundo significaba
una exterioridad fundamental, que era ella misma la consecuencia de la
identidad del ente consigo mismo, en la cual consistia en el fondo su mate-
rialidad. A partir de ese momento, para ese ente que es el sujeto, diferir de
los entes mundanos idénticos a ellos mismos significaba necesariamente
diferir de si mismo, dicho de otra manera, temporalizarse. En efecto, que sea



[58] Renaud Barbaras

en Husserl o en Heidegger, la temporalidad cualifica finalmente el sentido
de ser del ente que somos, al punto que Heidegger intentara reconducir de
aqui la espacialidad misma. Pero, es necesario subrayar que esta manera
de no ser lo que se es, o de ser lo que se es en el modo de la negacion, que
es la temporalidad, reside en la imposibilidad de conferir a los entes intra-
mundanos la capacidad de excederse ellos mismos, de ser por asi decir mas
vastos que ellos mismos, en pocas palabras de comprender su existencia
de una manera diferente a como simple identidad. La fenomenologia de la
pertenencia nos compromete en una direccion opuesta. En efecto, afirmar
que la pertenencia caracteriza el sentido de ser de todo ente, es inscribir
la espacialidad en el centro del ente haciendo de ello la primera determi-
nacion del ser y confiriéndole asi una dimensién ontolégica. Abordar el ente
a partir de la pertenencia es significar que ser significa siempre ser alli, que,
lejos de ser extrinseco, el lugar es constitutivo del ente que se encuentra alli
y, con todo rigor, que el ente no se distingue de la manera como ocupa el
lugar o como se espacializa. La pertenencia no podrd, por tanto, significar
mas que una modalidad de ocupacion del lugar, que es al mismo tiempo una
modalidad de constitucion. Es lo que el gedgrafo Augustin Berque, descubre
con mucha clarividencia: «Decir que la cuestion del ser es filosofica, en
tanto que dé lugar, serfa geografica, es zanjar la realidad con un abismo que
prohibe por siempre tomarla»®. En verdad, el descubrimiento de un esto es
siempre descubrimiento de un aquf, lo mismo que el descubrimiento de un
lugar es al mismo tiempo el de un ente. Es, por tanto, totalmente legitimo
afirmar, como lo hace Augustin Berque al comienzo de su obra: «Le faltaala
ontologia una geografia y a la geografia una ontologia»®. En este sentido, la
ontologia de la pertenencia es una ontologia geografica.

Se ve, sin embargo, que esta afirmacion solo es sostenible a condicién
de transformar y pluralizar nuestra concepcion del lugar. En este sentido, si
el lugar es efectivamente constitutivo del ente, no obstante, es la diversidad
de los entes la que nos va a ensefar la de los lugares. Sea como sea, se
sigue de ahora en adelante que el lugar debera ser distinguido del simple

> BERQUE, Augustin. Ecoumeéne. Introduction a létude des milieux humains. Paris, Belin, 1987, p. 12.

5 Ibid., p. 10.



Del cuerpo a la pertenencia [59]

emplazamiento. En efecto, en la medida en que, como lo hemos sugerido, la
pertenencia del ente tiene como reverso una fenomenalizacion, es necesario
reconocer que esta no puede agotarse en la coincidencia con un emplaza-
miento, sino que implica, por el contrario, algo como un exceso sobre si, un
desbordamiento o una dilatacion por los cuales el ente trasciende el punto
donde esta situado, es de algin modo mas amplio que ¢l mismo. La no
coincidencia con la que la fenomenologia clasica caracterizaba la tempo-
ralidad del sujeto, demostrd ser una propiedad del espacio y, en verdad,
la definiciéon misma de la espacializaciéon. La intencionalidad debera ser
comprendida como siendo originariamente de naturaleza espacial més que
temporal, como desbordamiento o exceso sobre si mds que como negacion
de si, profusion mas que desaparicion, y por tanto, la temporalidad como
una dimension del espacio mismo. Es esto lo que Bergson presiente cuando
afirma, en Les deuxsources de la morale et de la religion, que «si nuestro
cuerpo es la materia ala cual la conciencia se aplica, es coextensivo a nuestra
conciencia, comprende todo lo que percibimos, va hasta las estrellas»’.
Bergson significa con esto que la proximidad perceptiva de las estrellas, el
hecho de que las veamos efectivamente reside en una proximidad y, mas
precisamente, en una continuidad espacial; esta proximidad es la obra
de un cuerpo que excede de lejos ese cuerpo en el que nos movemos y
que Bergson llama cuerpo minimo. Dicho de otra manera, s6lo podemos
divisar las estrellas porque pertenecemos al mundo en un grado tal que
nuestro cuerpo se excede hasta ellas: la intencionalidad es espacial antes de
ser representativa y a fin de serlo.

Se comprende que es en el concepto de pertenencia en el que reposa toda
la carga de la demostracion y, que la dificultad reside en no comprenderla
como una relacién entre un continente y un contenido, lo que remitiria
inmediatamente a las categorias ontoldgicas que deseamos sobrepasar.
La pertenencia es un modo de ser originario, que implica una forma de
primado de la relacion sobre los términos que, en todo caso, significa la
imposibilidad de pensar los términos independientemente de la relacion.

7 BERGSON, Henri. Les deux sources de la morale et de la religion. Paris, Presses Universitaires de

France, 1992, p. 274.



[60] Renaud Barbaras

Ahora bien, si se pone de lado el sentido estrictamente l6gico o clasificatorio
del término, la pertenencia —a un movimiento o a una escuela— significa
que aquello a lo cual lo pertenecido pertenece es tributario de esa perte-
nencia misma. Pertenecer a una corriente politica, es inscribirse en alguna
cosa que depende de esta inscripcion misma y que debe, por tanto, todo a
aquellos que la componen. Vale tanto como decir que, seguin una inversion
constitutiva, el suelo de pertenencia debe a lo pertenecido la consis-
tencia que éste parece, sin embargo, extraer de ese suelo. Bien pensado,
esta inversion o, ante todo esta doble dependencia, sélo es pensable en
términos procesuales: es a condicion de comprender aquello a lo cual lo
pertenecido pertenece en un modo dinamico, que lo pertenecido puede a
la vez insertarse en €l y nutrirlo, restituyéndole asi aquello que toma de ¢él.
En este sentido, la pertenencia debe ser caracterizada como participacion.
Podemos referirnos aqui a la definicién que Louis Lavelle da:

La participacién no hace de nosotros, como se podria creer, una simple parte
del Todo. No es una participacion en un ser ya realizado que nos permitiria por
asi decir apropiarnos de una parte. No se participa de una cosa. Sélo se parti-
cipa de un acto que estd proximo a cumplirse, pero que se completa también
en nosotros y por nosotros gracias a una operacion original que nos obliga,
asumiendo nuestra propia existencia, a asumir también la existencia del Todo®.

La pregunta que se plantea a continuacion es saber cual es ese proceso
en el que los entes participan y del que ellos toman primero su realidad,
pero también qué es lo que produce esta participacion, qué es lo que aporta
al proceso. Estas preguntas nos comprometen en la via de una cosmologia,
marco en el cual la pertenencia podra ser pensada radicalmente. Pero, de
otra parte, la connotacién neo-platénica del término no carece de impor-
tancia: al igual que la inteligencia produce los inteligibles volviéndose
hacia lo Uno del cual procede; los entes fenomenalizan la physis de la cual
proceden en proporcion al grado de inscripcion en su potencia.

Se requiere primero distinguir varias dimensiones constitutivas de la
pertenencia con el fin de recuperar la verdadera unidad. Como en Bergson,

8 LAVELLE, Louis. De lacte. Paris, Aubier, 1937, p. 175.



Del cuerpo a la pertenencia [61]

se trata de descomponer la pertenencia a fin de recomponerla de manera
adecuada. El espafiol nos permite distinguir en conjunto tres sentidos de
la pertenencia, correspondiendo a las expresiones: ser en el mundo, ser
del mundo y ser para el mundo. El primer sentido parece remitir a lo que
entendemos de entrada por pertenencia, a saber, la ocupaciéon de un empla-
zamiento. Pero, se trata en verdad de la situacion misma del ente en tanto
que ente, es decir en tanto que singular de aquello que podemos llamar
un sitio: no se trata, por tanto, de su ser como tal sino de su posicion en
el Ser, del aqui inherente al hecho que €l es. Este sitio es topoldgico, pero
todavia no espacial, razén por la cual no puede ser identificado con un
emplazamiento. Esta primera acepcion de la pertenencia designa una
pluralidad pura, una desigualdad, o mas bien aquello que, en el mundo,
corresponde a esta pluralidad. Pero, la pertenencia posee igualmente una
significacion ontoldgica: ser del mundo para el ente, es estar hecho de su
textura ontologica, extraer de ella su ser. Asi, todos los entes en tanto que
son pertenecen al mundo, dado que este es el otro nombre del Ser. Llamo
suelo al correlato de esta pertenencia ontoldgica. Se entiende que todos
han surgido del mismo suelo, que no es por ¢l que los entes son suscep-
tibles de distinguirse. Es importante aqui librarse de metaforas demasiado
espacializantes que llevarian a hacer del suelo un continente extensivo. El
suelo al cual todo ente pertenece no es todavia: engloba el ente en sentido
estricto, de estar enteramente en él. Con ese suelo, alcanzamos realmente el
concepto fenomenoldgico de mundo. En efecto, en tanto que elemento de
todo ente o totalidad abierta, el mundo no puede ser puesto a parte de los
entes como un «gran» ente. S6lo se distingue de todos los entes a condicién
de no ser otro diferente de ellos, lo que significa que se encuentra en el
corazén de todo ente como su elemento ontoldgico mismo. Dicho de otra
manera, ese ser juntos o esa conjuncion de todos los entes que es el mundo
s6lo son pensables como su disyunciéon misma; el mundo sélo articula
verdaderamente todos los entes refluyendo en cada uno de ellos, solo esta
mas alla de todos estando en el corazén de cada uno. De aqui se sigue que
la pertenencia al suelo no significa de ninguna manera la ocupacién de una
parte de ese suelo sino, todo lo contrario, la absoluta coextensividad a éste.



[62] Renaud Barbaras

Decir del ente que es del mundo, es reconocer que posee el mundo como
la condicion interna de su entidad: por tanto, el ente difiere por su sitio de
aquello de lo cual no esta de ninguna manera separado ontolégicamente.
Pero, pertenecer al mundo puede significar igualmente y en conclusién
ser para el mundo, férmula que concentra muchas dificultades, pero con
la que se entiende al menos el sentido dindamico de un avanzar hacia el
mundo. Decir del sujeto que es para el mundo es afirmar que no cesa de
aproximarse a ¢l, de tender hacia ¢él, lo que significa a la vez que ya esta ahi,
sin que pueda moverse de ahi, y que por tanto permanece en su umbral,
como si este mundo del cual él es se le escapara al mismo tiempo siempre
en alguna medida, retrocediera a medida que avanza hacia él. En efecto,
scomo dar cuenta de la diferencia del sujeto en el marco de la pertenencia?
scomo pensar una alteridad que no implique ninguna exterioridad, si no
es bajo la forma de la movilidad? No hay en efecto movilidad sin suelo
en el cual ésta se despliegue, de tal suerte que la diferencia en acto que
ella es no solamente no excluye, sino que exige la intramundanidad. Asi,
pertenecer al mundo no puede significar mas que moverse en él, habitarlo
o recorrerlo. Evidentemente, conforme a lo que se indica con la expresion,
ese movimiento no es un simple desplazamiento sino un movimiento
viviente, un mover-se, que aclara su camino a medida que se desenvuelve
en él, hace aparecer su término aproximandolo: la identidad de un avance
y de un desvelamiento. Esto es lo que Patocka llama «fuerza vidente», para
significar, no un ver afadiéndose a una fuerza que lo condicionaria, sino la
fuerza misma de ver, el ver como fuerza. No se trata de nada distinto a la
intencionalidad misma retomada en el marco de la pertenencia. Afirmar en
efecto que el movimiento es intencional es subrayar primero que todo que
la intencionalidad es intrinsecamente movimiento y no puede, por tanto,
tener otra realidad que espacial. Todo hacer parecer es en el fondo una
habitaciéon o una ocupacion, es decir, precisamente la constitucion de un
lugar. Es asi justamente como designaré el tercer sentido, dindmico, de la
pertenencia. Es a este nivel solamente que surge el espacio propiamente
dicho, como espacio espacializado por el movimiento del ente. Este espacio
es un modo originario de fenomenalizacion: hacer aparecer el mundo



Del cuerpo a la pertenencia [63]

significa primero habitarlo abriendo alli un lugar. Nos encontramos aqui
en alguna medida en otra vertiente de la pertenencia: no aquella, pasiva,
de la insercion, sino esta, activa, de la participacion. Pertenecer al mundo
es, por tanto, investirlo activamente desplegando alli un lugar propio,
hacer aparecer el suelo espacializandolo, es decir habitandolo. Una vez
mads no se debe olvidar la continuidad fundamental de las pertenencias
haciendo un emplazamiento a parte a algunos vivientes con el propoésito de
que se muevan. Con todo rigor, la planta se mueve igualmente lanzando
sus ramificaciones hacia el cielo: abre el espacio cubriéndolo y como lo
ha mostrado Jean-Christophe Bailly, la piedra misma se despliega en el
sentido de una compacidad, de una instalacion en si misma que le permite
circunscribirse a un lugar a fin de ocupar duraderamente el tiempo. Por
supuesto, al otro extremo de la cadena de los seres, el lugar del animal es
el medio y nuestro lugar el mundo como tal. Pero lo importante aqui es
subrayar que la fenomenalizacion es en el fondo constituciéon de un lugar,
topophania y que, como tal, todos los entes participan. Con esto, el lugar
esta realmente alli donde el mundo tiene lugar, donde algo aparece, de
suerte que es en este acontecimiento topofanico que consiste el sentido
mas profundo del movimiento y que se funda por eso mismo la conti-
nuidad dinamica de todos los entes.

En este punto, se hace posible pensar la unidad de lo primero que ha
sido distinguido, alcanzar la pertenencia misma mas alla de la triplicidad
del sitio, el suelo y el lugar. Para hacer esto, es necesario volver a partir de la
tercera acepcion de la pertenencia para preguntarse cudl es la razén de ese
movimiento fenomenalogizante por el cual el suelo mundano comparece
haciéndose lugar. Retomado desde el punto de vista del ente que es alli el
sujeto, el movimiento no puede remitir mas que a una laguna o a una falta
del ser: el sujeto se mueve para hacerse ser de conformidad con aquello que
es, para devenir el sujeto que es, en otras palabras, para llenar esta laguna.
El movimiento sélo tiene significaciéon ontolédgica, va del sujeto hacia ¢l
mismo, del sujeto privado de su ser al sujeto convertido en lo que es, resu-
miendo, es cumplimiento o realizacion. Ahora bien, ;a qué puede remitir
realmente esta laguna ontoldgica, sino a la falla o a la distancia del suelo



[64] Renaud Barbaras

implicados por el sitio? En efecto, en tanto que hay un sitio, es decir en tanto
que ente, este se encuentra separado de su suelo en el interior de ese suelo,
lo que significa que su coextensividad al suelo no va hasta la coincidencia
a pesar de que reposa necesariamente en un punto de vista singular. Cada
ente no posee el mundo mds que como aquello de lo cual difiere por su
entidad. Hay por tanto como una tension, una distancia en la proximidad,
una diferencia en la pertenencia que es constitutiva de la relacion del sitio
con el suelo. Es precisamente esta tension la que comanda el movimiento.
Este se despliega a lo largo del hilo tendido entre el sitio y el suelo, enten-
diendo que ese hilo implica una rasgadura irreductible y es en realidad su
propia desgarradura. Dicho de otra manera, el ente puede moverse porque
pertenece a un suelo y esta alli siempre, pero el ente debe moverse, por un
movimiento que es sin fin, en la medida en que esta separado del suelo por
el sitio. El movimiento es, por tanto, la tentativa necesaria de realizar la
imposible identidad entre el sitio y el suelo, de hacer coincidir lo topolédgico
y lo ontolodgico. El lugar es la huella de esta tentativa y, mas precisamente, de
su fracaso. Si la homogeneidad del lugar manifiesta la pertenencia del sitio
al suelo, su limitacién propia, su caracter finito manifiestan su distancia:
el lugar es por tanto la forma bajo la cual el suelo ontoldgico se presenta
ausentandose. En otros términos, es la distancia entre la pertenencia ontica
—ser en el mundo— y la pertenencia ontolégica —ser del mundo— la
que funda la dimensioén dinamica y fenomenalizante de esta pertenencia.
Todo ente va hacia su propio suelo ontologico, estd como atravesado por un
deseo que procede de la separacion, y es por lo que todo ente hace aparecer
el mundo de alguna manera. Es por tanto la tensién originaria entre el sitio
y el suelo la que permite articular los tres momentos de la pertenencia y
retomar asi su unidad.

Esto no es, sin embargo. suficiente. En efecto, esta unidad dinamica
de la pertenencia esta comandada por una tension y en consecuencia por
una diferencia originaria, aquella que sucede entre el ente y su suelo, de
tal suerte que, si queremos verdaderamente pensar la unidad de la perte-
nencia, es necesario que demos cuenta de esta dualidad, hacer su génesis y
sobrepasarla como simple dualidad. Se requiere por tanto superar las repre-



Del cuerpo a la pertenencia [65]

sentaciones todavia espacializantes y estaticas que enturbian el concepto
de suelo a favor de lo que constituye su sentido verdadero, que es el de la
proveniencia, de la fuente: el suelo solo es aquello a lo que pertenecemos
en la medida en que procedemos de ¢él. La textura ontoldgica del ente es
siempre testimonio de una génesis. Ahora bien, esa anterioridad ontologica
de la fuente implica una dimension energética: si es aquella de la que todos
los entes no cesan de provenir, el suelo no es otro que la potencia de produ-
cirlos, la potencia en la cual reposan todos y que es por tanto en verdad
prepotencia. Asi, si lo omni-englobante del suelo supone una plenitud, su
anterioridad ontoldgica significa una superabundancia: el suelo sélo es
aquello a lo que los entes pertenecen en la medida en que posee la potencia
de producirlos sin cesar, para asi nutrirlos. Ese suelo es, por tanto, en su
sentido mas profundo, naturaleza, término que remite a la vez a la pura
exterioridad de lo que no ha sido atin fenomenalizado, y a la potencia de
producirlos, en la cual es physis.

Se puede justificar de otra manera. Lo hemos mostrado, el movi-
miento manifiesta la distancia en relacion con el suelo que implica nuestro
sitio; en este sentido, su impulsidon no proviene del suelo sino de nuestra
distancia de él. Sin embargo, es necesario subrayar que nuestro sitio no
es exterior al suelo, que, como sin6nimo del Ser, contiene todo: se dife-
rencia solamente del suelo como tal porque sélo ocupa alli un punto; es
por tanto distancia en relacion con el suelo en el corazén mismo del suelo.
Ahora bien, decir que el suelo contiene todo, es decir también que todo
proviene de él, que produce todo, comprendidos aqui los movimientos
que apuntan a alcanzarlo y que, en esta medida, debe ser pensado como
potencia mas que como base. En otros términos, nuestro modo de ser, a
saber, el movimiento, funciona como testigo ontoldgico de la naturaleza de
su propio suelo. Si el movimiento reduce efectivamente la distancia entre
dos inmovilidades y remite, por tanto, a la singularidad de nuestro sitio,
no obstante, ningtin ente esta en el origen de su propio movimiento. No
puede moverse mas que en la medida en que se inserta en una movilidad
fundamental que retoma y prolonga a su manera: no se comienza el movi-
miento, se comienza en el movimiento. Esta movilidad fundamental no



[66] Renaud Barbaras

puede ser mas que la del suelo y encuentra en todo caso su condicién en
él. A partir de aqui, incluso si va hacia el suelo, el movimiento fenomena-
lizante extrae su movilidad de la potencia de ese suelo y, por ello mismo,
proviene también de él —de tal suerte que todo sucede como si fuera ese
mundo originario mismo el que estuviera separado de él mismo y fuera
hacia él mismo—.

Hemos dado un gran paso hacia la unidad de la pertenencia. En efecto,
a partir del momento en que el suelo es comprendido como prepotencia
productora, la diferencia del sitio, es decir del ente, remite a la unidad de
una génesis. El sitio pertenece al suelo como aquello de lo cual procede
sin cesar, su diferencia estd en lo sucesivo subordinada a la unidad de la
potencia productora, de suerte que el avance fenomenalizante aparecera
en lo sucesivo como el reverso de esta procedencia, la dindmica consti-
tutiva del lugar como involucién de una dinamica productora originaria.
Todo sucede, en efecto, como si todo ente extrajera de la pre-potencia del
suelo para retornar hacia su origen. ;Como comprender, por tanto, esta
sobreabundancia dindmica del suelo que es en lo sucesivo la fuente? Seria
evidentemente desorientador conferirle la minima positividad, puesto que
este suelo solo es aquello de donde los entes proceden, de donde proviene
la multiplicidad sin la cual no podrian tener mundo: su potencia infinita
es potencia de lo multiple. Negarle toda positividad, es rehusar toda forma
de prefiguracion, ya se trate de lo posible, de la potencia aristotélica o
de lo virtual. La realidad de la fuente no se distingue por tanto de lo que
adviene en y por ella, de suerte que es necesario decir de ella lo que Plotino
afirmaba del Uno, a saber, que da lo que no posee. Pero, decir que da lo
que no posee, es reconocer que, dando lugar a lo multiple, no comporta
en ella ninguna multiplicidad: es absolutamente indivisible o infinitamente
comprimida. Sin embargo, incluso si ella no es cualquier cosa, esta fuente
no es nada desde el momento en que tratamos con una creaciéon ex-nihilo
y que hay en este sentido una forma de pre-cesién metafisica. Por tanto,
scomo llamar aquello que da lugar a todo sin ser nada positivo, aquello
que produce todo sin poseerlo, sino el acontecimiento mismo de producir
o el advenir como acontecimiento? Pero, a partir del momento en que este



Del cuerpo a la pertenencia [67]

advenir no es abolido en lo advenido —sin el cual estariamos tratando con
una simple creacién y es por esto por lo que hay realmente una forma de
pre-cesion que autoriza a hablar del suelo— debe ser comprendido como
siempre ya estabilizado o incluso eterno: no es produccion de ser sino el ser
como profusion. El acontecimiento originario, o sobre todo lo originario
como acontecimiento del que se trata aqui es el de una explosion o una
deflagracion, términos que tomo prestados de Merleau-Ponty, a saber, una
prepotencia que se realiza bajo la forma de su propia explosion, de una
salida de si que es tal que ese si-mismo no se distingue de su propia salida,
consiste en ella. Esta deflagracion se anula en sus estallidos, perdura como
explosion y tiene lugar de una vez por todas. Me parece que tal es el sentido
que se puede conferir a esta enigmatica «cosmologia de lo visible» que
aflora en las ultimas notas de trabajo de LeVisible et I'invisible: «No hay
para mi pregunta por los origenes, ni limites, ni series de acontecimientos
yendo hacia la causa primera, sino una unica explosion de ser que es para
siempre’», estallido que Merleau-Ponty especifica un poco mas adelante de
la siguiente manera: «el absoluto de lo ‘sensible] es esta explosion estabi-
lizada, i. e, comportando retorno»'’.

Una explosion estabilizada o un estallido de ser eterno, es una defla-
gracion tal que los estallidos estan todavia agarrados a ella y en consecuencia
llevan en ellos la potencia de la carga que los ha producido; a partir del
momento en que la explosion es estabilizada, no caen fuera de la defla-
gracion, permanecen retenidos en la potencia y retienen por ello mismo la
potencia en ellos. Pero esta deflagracion implica en realidad una doble dife-
rencia; no solamente la diferencia puramente numeérica, que es lo multiple,
sino también la diferencia 6ntica, constitutiva de la deflagracion, como dife-
rencia de distancia y, por tanto, de potencia en el interior de esta. Definir
en efecto el acontecimiento originario como deflagracion, es reconocer no
solamente que el origen difiere de ella misma, sino que ella difiere diferen-
temente de ella misma. Dicho de otra manera, la diferencia entre los entes

®  MERLEAU-PONTY, Maurice. Le Visible et I'Invisible, suivi de notes de travail. Texte établi par Claude

Lefort accompagné d’in avertissement et d’une postface. Paris, Gallimard, 1964, pp. 318-321.
0 Ibid., pp. 318-321.



[68] Renaud Barbaras

no remite a nada diferente a su grado de proximidad al origen y, por ello
mismo, al grado de potencia que conservan, entendiéndose que todos estan
aun retenidos en la deflagracion, nunca «enfriados» y que, sin embargo,
ninguno coincide con ella ya que ella es precisamente su propia apertura.
Pero, de otra parte, decir que los entes retienen en ellos alguna cosa de la
pre-potencia originaria, es reconocer no solamente que son susceptibles de
movilidad sino también que esta movilidad sdlo puede ser orientada hacia
su propio origen. Si la explosion es estabilizada, la salida de si en la que ella
consiste es idénticamente retorno a si: la fuente de los movimientos 6nticos
es al mismo tiempo necesariamente la direccién. Hay por tanto una suerte
de involucion de la prepotencia por la cual, no recayendo nunca fuera de
ella, esta no se separa mas que para reunirse, permanece ella misma en su
misma apertura.

Se habrda comprendido que esta involuciéon o este retorno, al cual
Merleau-Ponty hacia tal vez alusiéon cuando escribia «comportando
retorno», remite a ese movimiento de avanzada hacia el suelo del cual
procede el lugar, brevemente, a la intencionalidad, que aparece por tanto
como el reverso exacto de la explosion originaria, como si ésta volviera
sobre sus huellas. En este y s6lo en este punto, accedemos a la unidad de
la pertenencia, en tanto que no se trata de dos movimientos distintos sino
realmente del mismo proceso: el avance hacia el suelo no es mas que un
momento de la explosion, al igual que, estabilizandose, es retenida en ella
misma; la salida de si del origen es al mismo tiempo entrada en si. Es por
esto que la intencionalidad no es distinta de este ex-tasis originario: es la
misma potencia que, no volviendo a caer fuera de ella misma, vuelve nece-
sariamente hacia ella misma, es el mismo movimiento que se efectua por
asi decirlo en dos direcciones opuestas. Mas alld de la separacion entre el
sitio y el suelo, se haya la apertura fundamental y por tanto la unidad del
origen, y es en razon de esta unidad originaria que el avance hacia el suelo
es posible. A partir del momento en que la diferencia dntica remite a un
éxtasis del origen, la fenomenalizaciéon que intenta llenar esta diferencia
aparece como la obra misma del origen, el lugar como una posibilidad del
suelo. En este sentido, los mundos, son por tanto maneras, para un origen



Del cuerpo a la pertenencia [69]

abierto, de reunirse ellas mismas a través de sus estallidos, de permanecer
la misma en su diferencia misma.

Estamos finalmente en posibilidad de justificar plenamente la afir-
macion de la que hemos partido, segtin la cual la potencia de hacer aparecer
el mundo, lejos de implicar una distancia de él, remite por el contrario a
nuestro enraizamiento en él —en lo que el caracter de mio o la subjetividad
del cuerpo coinciden con la corporeidad y son finalmente su reverso—. En
efecto, como no podemos mostrarlo aqui por falta de espacio, la fenome-
nalidad del mundo, que hemos definido como lugar, reside por completo
en su unidad, unidad que es desplegada o constituida por el movimiento
de avanzada. Ahora bien, esta potencia unificadora no es otra que la forma
bajo la cual perdura y se acredita la indivisibilidad de la potencia originaria
en sus propios efectos; es la manera propia como el ente recupera su origen
y se relaciona asi con lo multiple de lo cual hace parte. Hacer (un) mundo
es reactualizar a distancia la indivision del origen produciendo la unidad en
el seno de lo multiple; esta unidad es exactamente la huella de la indivisi-
bilidad de la fuente originaria en el interior de lo que procede de ella. Pero
se sigue de ahi que esta potencia de unificacidn, para la cual un mundo mas
o menos amplio se despliega, es exactamente proporcionada a la distancia
en relacion con el origen. La conclusion se impone: si el ente que somos es
capaz de hacer aparecer los entes como momentos de un unico mundo, en
otras palabras, de instituir un campo fenomenal, esto no es en virtud de
una diferencia radical con su suelo, diferencia que recibiria el término de
conciencia, sino por el contrario, en razén de una pertenencia radical a ese
suelo. Es entonces la profundidad de nuestro enraizamiento en el mundo la
que nos hace capaces de hacerlo aparecer; es en la medida en que estamos lo
mas cerca posible de él que somos capaces de desprendernos como sujetos.
En resumen, la propiedad o el caracter de mio del cuerpo es proporcionada
a su corporeidad: lejos de oponerse, el ser consciente y el ser encarnado
varian juntos. El sujeto que somos s6lo puede volver hacia si y ser uno
consigo mismo mejor que los otros entes —lo que es la consecuencia de
su potencia fenomenalizante— porque es capaz de salir de si mas profun-
damente que los otros entes. A diferencia de la piedra que hace apenas



[70] Renaud Barbaras

aparecer un mundo porque ella permanece en su superficie, nosotros lo
percibimos en relacién con nosotros en la medida exacta en que estamos
inscritos en su profundidad. De ahi que, contrario a lo que Merleau-Ponty
sostenia, mi carne no es la alternativa de la carne del mundo: es al contrario
porque ella es de punta a punta del mundo, profundamente enraizada
en ese suelo, que es verdaderamente mia. La carne s6lo puede volver a si
porque ella sale radicalmente de si y solo puede finalmente tematizar su
propio origen que porque esta inscrita en ella.

Bibliografia

BERGSON, Henri. Les deux sources de la morale et de la religion. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1992.

BERQUE, Augustin. Ecoumene. Introduction a létude des milieux humains. Paris,
Belin, 1987.

DESCARTES, René. Lettre a Elisabeth. 28 jun 1643.

DESCARTES, René. Méditations métaphysiques. Paris, Presses Universitaires de
France, 2012.

LAVELLE, Louis. De lacte. Paris, Aubier, 1937.
MERLEAU-PONTY. L. Maurice'(Eil et lesprit. Paris, Gallimard, 1964.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Le Visible et 'Invisible, suivi de notes de travail. Texte
établi par Claude Lefort accompagné d’in avertissement et d’'une postface.
Paris, Gallimard, 1964.



EL DESEO ENTRE LA FILOSOFIA Y EL
PSICOANALISIS!. COLOQUIO EN LA NUEVA ESCUELA
LACANIANA-SEDE MEDELLIN

Presentacion

La pregunta por el deseo atraviesa todas las culturas, todas las épocas y todos
los sujetos. No puede sorprender entonces que haya estado en el corazén
del pensamiento filosofico desde sus inicios y de multiples maneras, como
lo ha estado en los mitos primordiales, en legislaciones de todo orden, en las
representaciones que las culturas han producido, en los sintomas y forma-
ciones del inconsciente y en muchas otras producciones de la humanidad.
Ello justifica que propongamos un didlogo sobre el problema, en este caso
contando con la presencia en Medellin de Renaud Barbaras.

Renaud Barbaras es una de las figuras mas destacadas del pensamiento
filosofico contemporaneo. Su trabajo parte de la fenomenologia husserliana
y Merleau-pontiana, en las cuales imprime una torsién que renueva radi-
calmente sus planteamientos, mediante la incorporacion de ideas procedentes
de su lectura del filsofo checo Jan Patocka, asi como de la estética contem-
poranea y del psicoanalisis. Es asi como Barbaras propone una redefinicion
del marco clasico de la relacion sujeto-mundo, mediante el despliegue de una
reflexion en torno a la existencia encarnada, a su corporalidad inherente, y a
una determinacion tanto empirica como trascendental del deseo.

El modo como Barbaras reescribe la cuestion del deseo, su lugar y su
funcién en una subjetividad vinculada de multiples modos con el mundo,
con el otro, con el lenguaje y con la obra de arte, constituye una reflexion
inédita que se despliega en un campo interdisciplinario en el que el psicoa-
nalisis, la lingiistica y la estética se dan cita.

Asi pues, el coloquio «El deseo entre filosofia y psicoanalisis» quiere
proponer una conversacion con el profesor Barbaras en la cual se reflexione
acerca de las nuevas configuraciones de la correlaciéon sujeto-mundo a
la luz de esa movilidad o dinamica inherente de la existencia que deno-
minamos deseo.

1

Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana de Medellin. Lunes 28 de octubre del 2019, 6:30 p.m.

[71]



[72] Renaud Barbaras - Germdn Vélez - Juan Fernando Pérez

Coloquio

German Vélez (GV): La cuestion del deseo esta presente en su filosofia desde
muy temprano, y podriamos considerarla como una cuestién transversal,
como un hilo conductor, o como el leitmotiv de su filosofia. Quiero decir
con esto que estd presente desde una de sus primeras obras Vie et intention-
nalité, pero adquiere una dimension verdaderamente central quizas a partir
de Introduction a une phénomeénologie de la vie, para no menguar, a partir de
alli, pero también, podria decirse, para sufrir una serie de variaciones que
tendran que ver con el contexto de su aparicion, con su «funcionamiento»,
sea que se lo considere desde la perspectiva de la fenomenologia o desde la
metafisica. Mi pregunta, quizds muy genérica, tiene que ver justamente con
la aparicion del deseo en su filosofia: ;de qué modo es suscitada la cuestion
del deseo en su filosofia? También podria preguntarlo de este modo: ;a qué
problema filosdfico responde el deseo y como lo hace?

Renaud Barbaras (RB: Todos mis trabajos siguen la estela de mis dos
primeros libros, especialmente de mi tesis, que se referian al trabajo de
Merleau-Ponty. Ahora bien, la cuestion de la percepcion esta obviamente
en el centro de este trabajo y fue con el fin de abordar esta pregunta que
comencé a trabajar sobre Merleau-Ponty. El problema filoséfico al que
responde la cuestion del deseo es, por lo tanto, el de la percepcion. Muy
tempranamente me parecié que la teoria de la percepcion husserliana cons-
tituia un avance considerable, uno de los mas importantes dentro de la obra
de Husserl, y que el recorrido propio de Merleau-Ponty consistié en darse
cuenta de la importancia de esta teoria husserliana preguntandose en qué
condiciones realmente podria ser pensada. En Husserl, la percepcion es uno
de los actos que plenifican el sentido (remplissent le sens) —en contraste con
los actos dadores de sentido, los actos significativos que mientan la cosa en
el vacio (actessignitifs, qui visent la chose a vide)—, que delimitan el campo
de la intuiciéon. Ahora, mientras que la imaginacion representa el objeto,
la percepcidn lo presenta él mismo: es una donacién en persona(leibhaft)
«en carne y hueso». Esto ya es decisivo en la medida en que equivale a
separar la percepcion de la sensacion, que es la presuposicion fundamental



El deseo entre la filosofia y el psicoanalisis. Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana... [73]

del empirismo, pero también del intelectualismo, que parte de este ultimo
para oponerle la necesidad de un acto intelectual que aprehenderia la cosa
como tal. Para Husserl hay percepcion cada vez que una cosa es dada ella
misma, en persona, ya sea una experiencia, un recuerdo, una categoria o
una idealidad. Sin embargo, la percepcion sensible tiene un estatuto funda-
cional para las intuiciones categoriales o eidéticas. La pregunta es entonces
saber qué significa donacién en persona para una realidad del mundo,
es decir, una realidad trascendente a la conciencia. Ahora bien, pensada
rigurosamente, la donacién en persona de algo trascendente implica la
preservacion de su trascendencia, en otras palabras, una dimension de
exceso, de escape, que excluye una donacion exhaustiva o adecuada. Decir
de una cosa del mundo que esta alli, en carne y hueso, es en primer lugar
decir que me excede, de modo que la donacién en carne y hueso no solo
no implica, sino que excluye la adecuacion. Esto es aceptar la diferencia
irreducible entre lo percibido y lo conocido: lo percibido no es cognoscible,
no solo de hecho sino también por derecho. Es exactamente este avance el
que expresa la tesis de la donacién por escorzos (esquisses). Segun Husserl,
la cosa se da a través de aspectos sensibles —datos hyléticos— que son solo
escorzos en el sentido de que, aunque esta presente en este aspecto, la cosa
no esta presente totalmente alli sino que, por el contrario, lo supera, es
decir, indica otros aspectos y, finalmente, un horizonte abierto de determi-
naciones. En este sentido, la cosa no es mas que sus aspectos, nada positivo
mas alla de ellos, ya que se entrega por completo en ellos: difiere de ellos
solo en la medida en que difiere del conjunto de aspectos potenciales el
aspecto actual, o como lo infinito difiere de lo finito. Por lo tanto, el escorzo
nombra un doble movimiento de ostension y velo, y en eso es igualmente
evasivo. En el escorzo la cosa se presenta como excediendo aquello en lo
que ella se presenta y, por lo tanto, ausente de lo que la presenta. El escorzo
es, por lo tanto, la identidad de una apertura y una ocultacion: abre a la cosa
como a lo que esta situado mas alla de su apertura. Tengamos en cuenta que
Husserl hace justicia asi a la percepcién en su irreductibilidad a la sensacién
y a la inteleccion: descansando en un aspecto sensible, la percepcion no
puede confundirse con él. Precisemos que, por supuesto, este exceso de lo



[74] Renaud Barbaras - Germdn Vélez - Juan Fernando Pérez

percibido, su irreductibilidad al conocimiento no remite a nuestra finitud,
como si se tratara de un conocimiento confuso. Se trata de una determi-
nacion eidética, de modo que Dios mismo percibiria mediante escorzos.
Tal es la situacion fundamental que hay que pensar y que no puede no
tener repercusiones sobre el estatuto del percipiente. Pero es necesario
reconocer que Husserl no va hasta el final de su intuicién. El termina,
en efecto, por plantear una equivalencia entre tesis racional y ser, lo que
equivale a decir que todo percibido es por derecho cognoscible adecua-
damente, afirmacién que contradice la determinacion eidética de la
percepcion. Husserl lo sabe, pero la solucién que propone, consistiendo
en situar la donacién adecuada del lado de la idea en sentido kantiano, no
es para nada satisfactoria. Es con esta concepcion todavia racionalista que
Merleau-Ponty busca romper. Podria mostrarse sin dificultad que toda su
obra consiste en destacar la importancia de esta determinacion eidética de la
percepcion y en repensar especialmente el sentido de ser del sujeto a partir
de ella. Asi, el retorno al cuerpo propio es invocado por un pensamiento
de la percepcion para el cual el sentido no solamente no se desprende de
lo sensible, sino que no se distingue de éste, de modo que ese sentido so6lo
puede ser dado a una consciencia que esta ella misma inmersa en el mundo
a través de su cuerpo. Asi mismo, es claro que las categorias que estan en
el corazén de la obra pdstuma de Merleau-Ponty responden a la misma
necesidad. Hablar de invisible en el corazon de lo visible, de un invisible
que no es lo otro de lo visible sino la condicion de posibilidad de la visi-
bilidad es llevar hasta sus ultimas consecuencias la leccion de los escorzos.
Si el escorzo refiere a aquello que muestra, lo vela en el momento en que lo
muestra, es necesario concluir, en efecto, que la visibilidad de la cual es un
vector envuelve realmente una invisibilidad. Finalmente, con todo rigor,
esta inmanencia radical de lo percibido en lo sensible conduce a sobrepasar
la referencia al objeto, que unicamente reposaba en la sumision del analisis
de la percepcion al horizonte del conocimiento. Dicho de otro modo, no es
seguro que nuestra relacion originaria con el mundo sea una relaciéon con
las cosas. Como lo muestra Merleau-Ponty, cada sensible es cristalizacién
y manifestacion del mundo mismo, en su profundidad o invisibilidad. Nos



El deseo entre la filosofia y el psicoanalisis. Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana... [75]

las vemos originariamente con rayos del mundo, dimensiones sobre las
cuales nos deslizamos hacia el mundo y que son, por decirlo asi, aperturas
encarnadas, vias hacia ese mundo.

Sin embargo, si este analisis de lo percibido es incontrovertible, no es
seguro que no sea todavia tributario de una concepcién de sujeto que esta
en retirada con respecto a ella y prohibe alcanzar el rostro verdadero de
lo percibido. En otros términos, ;es suficiente con volver al cuerpo para
dar cuenta de manera auténtica de la percepcion? O mas bien, —y tal es
la critica que le dirigimos a Merleau-Ponty— el cuerpo no es tanto una
solucién cuanto un problema; no se trata solo de afirmar que el cuerpo
es el verdadero sujeto de la percepcion sino mas bien de comprender cual
es el sentido de ser de ese cuerpo, qué significa tener un cuerpo o existir
como cuerpo. Pero Merleau-Ponty no accede a tal pregunta. El se da el
cuerpo fenomenal como sede de la sensacion y, entonces, no sale comple-
tamente de la perspectiva intuicionista que sin embargo él critica, en la
medida en que hace reposar la percepcién en una donacion sensible, recon-
duciendo asi al primado de la presencia al tiempo que hace aparecer en el
corazon del mundo una no-presencia constitutiva. Yo fui conducido, por
mi parte, a interrogar el sentido de ser del cuerpo a la luz de la percepciéon
y a destacar la motricidad como su determinacion mas fundamental. Asi,
no basta con decir que la percepcion esta articulada al movimiento, por
decirlo asi, orientada por él, sino que ella es movimiento. Si es cierto que
la cosa percibida debe ser caracterizada como una «trascendencia pura sin
mascara Ontica», es decir, sin trascendente —lo que significa que ella es su
propio desbordamiento, apertura a una profundidad sin fondo— ella no
puede darse mas en una percepcion, incluso sensible: la profundidad sélo
se descubre a aquel que penetra en ella, s6lo aparece en y por un avance. En
otros términos, si el mundo es aquello que excede a todo ente, sélo puede
darse a aquello que solo existe como su propio exceso, a saber, la movilidad.
Solamente un sujeto que esta siempre mas alla de él mismo puede alcanzar
aquello que no cesa de desbordar los entes. Asi, es necesario sacar a la luz
en el corazén de la percepcion una movilidad fundamental que entrega
el sentido de ser verdadero del cuerpo. Esta aproximacion a la luz de la



[76] Renaud Barbaras - Germdn Vélez - Juan Fernando Pérez

percepcion se encuentra reforzada por la critica patockiana de Heidegger,
que desemboca en la investigaciéon de una determinacion existencial del
cuerpo. ;Qué puede realmente significar el cuerpo como momento cons-
titutivo central del poder-ser, si no es una capacidad de moverse? ;A qué
puede realmente remitir un ser-en-el-mundo encarnado si no es a la
capacidad de avanzar hacia el mundo, de penetrar en éI?

Todavia hace falta ponerse de acuerdo sobre este movimiento, que no
podria confundirse con un desplazamiento, sin tener, tampoco, solamente
el sentido metaforico de la menciodn (la visée). Este movimiento estd situado
mas arriba que el desplazamiento, pero mas abajo que la representacion v,
en verdad, es mas profundo que esta distinciéon. Es un movimiento que
aclara su camino, un avance fenomenalizante, un hacer que es una hacer
aparecer o incluso una fuerza vidente como lo dice Patocka. Pero ;como
pensar semejante movimiento, que hace ser su término conduciéndose
hacia éI? Es aqui donde invoco el concepto de deseo, en la medida en que
corresponde precisamente a esta situacion. Lo propio del deseo es, en
efecto, descubrir su objeto proyectandose hacia él, hacer la experiencia de
lo deseado bajo la forma de la tendencia a aproximarse a ello. Dicho en
otros términos, el deseo no se representa su objeto antes de tender hacia él y
para tender hacia él, por lo que no remite a un acto objetivante: lo descubre
en y por esta tendencia, que es también una tension. El deseo nombra
esta identidad del movimiento y de la fenomenalizaciéon que estd en la
fuente de la percepcion. Hay que ponerse de acuerdo acerca del estatuto
de este concepto: no invocamos una experiencia psiquica singular para
describir, por asi decirlo metaféricamente, el movimiento constitutivo de
la percepcion. Por el contrario, sacamos a la luz, bajo el nombre de deseo,
a falta de algo mejor, una dindmica fundamental, una relacioén original y
originaria con el mundo, de la que el deseo empirico, el deseo amoroso es
una modalidad sino privilegiada, en todo caso reveladora de su esencia.
Pero hay otra determinacién del deseo, que lo distingue definitivamente de
todas las otras formas de inclinacién o de tendencia, comenzando por la
necesidad: es intrinsecamente inextinguible. Esto no significa que no pueda
ser en absoluto satisfecho, todo deseo envuelve por el contrario siempre



El deseo entre la filosofia y el psicoanalisis. Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana... [77]

un horizonte de satisfaccion, pero este lo exacerba al mismo tiempo que lo
apacigua, lo relanza en el momento en que lo detiene: lo deseado lo socaba
tanto como lo llena. Todo ocurre entonces como si cada objeto de satis-
faccion desvelara, por su insuficiencia misma, un mas alla de él mismo que
seria el verdadero objeto del deseo, lo que equivale a decir que ese verdadero
objeto, aquel que lo satisfaria, se encuentra siempre mas alld del punto en
el que se cree encontrarlo. Asi, el deseo es caracterizado por el hecho de
que su término es el punto de partida de un avance, que su complemento
es siempre un suplemento, que el objeto finito se da como negacion de
un infinito que se desvela en y por esta negacion. Ahora bien, se lo habra
comprendido, si es cierto que el mundo es lo que excede irreductiblemente
a todo ente, en un exceso no-positivo ya que es abierto o efectuado por el
ente mismo, es forzoso concluir que el mundo como tal sélo puede darse
en el deseo, alcanzado en y por su movimiento singular. Si el mundo no es
nada distinto que aquello de lo que todo ente es la negacién, sélo puede
desvelarse a un modo de existir para el cual toda satisfaccion es al mismo
tiempo frustracion. En lo que el deseo tal como lo entendemos es siempre
y por esencia deseo del mundo.

Juan Fernando Pérez (JFP): Usted ha realizado un gran trabajo filo-
sofico en relacion con el deseo y, si he entendido correctamente, después
de haber trabajado de cerca las ideas psicoanaliticas sobre este tema, se
distancia de la concepcién freudiana y también de la lacaniana del deseo,
en tanto ellos circunscriben el deseo a la historia singular del sujeto. Por
el contrario, usted reconoce la existencia del deseo en el animal, tesis que
el psicoanalisis no aceptaria. Ciertamente, esta problematica, que podria
llamarse «bioldgica» o incluso «real», desempefié un papel en Lacan en
la construcciéon de un nuevo concepto, desprendido del deseo, es decir, el
concepto de goce, que en la teoria de Lacan amplia el reconocimiento de la
satisfaccion pulsional mas alla del campo humano. ;Habria un lugar en su
pensamiento para el concepto lacaniano de goce y, en este caso, aproximar
su pensamiento al psicoanalisis?

RB: En verdad, incluso si siempre he frecuentado las obras de Freud
y Lacan, mi propia perspectiva sobre el deseo no naci6é de una toma de



[78] Renaud Barbaras - Germdn Vélez - Juan Fernando Pérez

distancia con el psicoandlisis sino, como acabo de recordarlo, de una
reflexion sobre el sujeto de la percepcion. Ademas, no tengo realmente
el sentimiento de haber tomado distancia frente al psicoanalisis sino mas
bien de haber intentado integrarlo en una ontologia fenomenoldgica, pues
me parece muy evidente que el alcance del psicoanalisis no es solamente
psicoanalitico o psicoldgico. Sin embargo, como usted lo subraya, es cierto
que esta referencia a la historia singular de un sujeto, que mantiene al
psicoandlisis del lado de lo empirico y de lo psicoldgico, es realmente lo
que bloquea su alcance ontoldgico. Por otra parte, en la medida en que el
deseo estd, en mi opinion, en el corazdn de la fenomenalidad y, para decirlo
rapido, de la intencionalidad, hay para mi deseo en todas partes donde hay
un mundo, tan simple como sea éste. Dado que es el caso del animal, en
tanto todo animal tiene un mundo, me veo conducido a afirmar la exis-
tencia de un deseo animal, en lo que concuerdo, a partir de otras bases, con
un pensador como Hans Jonas, para quien hay que hablar de subjetividad a
proposito del animal, incluso del mas grosero. Pero es en este punto que se
anuda mi desacuerdo fundamental con Lacan. Si este rechaza en efecto el
deseo en el caso del animal, es porque el deseo procede del significante, es
siempre deseo de un ser hablante, de un parlétre. Es pues la palabra quien
instaura la separacion sin la cual no hay deseo; dicho de otra manera, la
castracion es originariamente simbolica. Sin embargo, en mi opinidn, es
por el contrario el lenguaje quien reposa en la separacidn, en una sepa-
racion originaria que es el hecho de todo viviente que, como tal, es decir,
como individuado, estd ya a distancia de lo que yo denomino la archi-vida.
Dicho de otro modo, la figura primera de la negatividad es bioldgica y, en
verdad, cosmoldgica —procedemos de una especie de autoexpulsion del
mundo— mas que lingiiistica. Para hablar es necesario estar ya separado,
hacer la experiencia de la ausencia, de la que el significante es la represen-
tacion especifica. Es por esto que pienso que Maldiney se equivoca cuando
afirma siguiendo a Heidegger que «la nada no hace parte del texto de la
vida». En realidad, no hay vida sin esa nada que separa al viviente de su
fondo de physis, y el dinamismo que caracteriza al viviente procede de la
tension abierta por esa nada, tension entre el viviente exiliado y su suelo



El deseo entre la filosofia y el psicoanalisis. Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana... [79]

originario, su proveniencia. Se ve aqui de paso como Lacan se inscribe en
la linea de Heidegger.

Sus anotaciones sobre el goce son muy sugestivas. El goce se distingue
en efecto del placer en la medida en que corresponde a una satisfaccion
que seria buscada del lado de lo real, es decir, de lo imposible. Por lo que
el goce seria mortificante o incluso mortal. Corresponde a una tentativa
imposible de coincidir con lo que Lacan denomina la cosa, a diferencia
del objeto. En el fondo, el goce corresponde a un rechazo de la separacion
instituida por el significante. Pero, en la medida en que yo pienso la vida
del viviente como una tentativa imposible de superar la heteronomia onto-
légica, es decir, de alcanzar el fondo cosmico del que proviene el viviente,
el goce corresponderia para mi a lo que imanta el deseo como su imposible
cumplimiento, ya que la coincidencia con el suelo originario significa la
disoluciéon del individuo. Si el resorte de la vida es la tentativa de coin-
cidencia con la proveniencia cdésmica, entonces la pulsion de vida no se
distingue de la pulsién de muerte. Tal seria el lugar del goce en mi pers-
pectiva: una reconciliaciéon imposible con el mundo.

JEP: El concepto de deseo estd presente, de una forma u otra, en casi
toda la ética que ha sido concebida por la humanidad. ;Cual es el impacto
especifico de su trabajo filoséfico en relacion con el deseo, en la formu-
lacion de una ética para nuestro tiempo?

RB: Esta pregunta es para mi muy dificil en la media en que nunca
me pregunté realmente acerca del eventual alcance ético de mis trabajos.
He sido guiado mas bien, desde el comienzo, por la conviccién de que la
fenomenologia como tal no tiene necesariamente consecuencias éticas o
politicas y, en todo caso, no tiene que explicarse sobre este punto, como
si una filosofia digna de este nombre sélo lo fuera con esta condicién. Sin
embargo, si el deseo es lo que estd en el corazén de nuestra existencia, lo
que gobierna por decirlo asi su dinamismo, entonces es necesario concluir
que ningun deseo es insignificante, despreciable o infortunado, que todo
deseo descubre y entrega por el contrario algo, es decir, tiene siempre un
sentido y un alcance, al mismo tiempo con respecto al mundo y para mi.
Habria que concluir entonces acerca de la necesidad de tomar el deseo e



[80] Renaud Barbaras - Germdn Vélez - Juan Fernando Pérez

incluso los otros deseos en serio y, en todo caso, no ceder sobre su deseo.
Si la ética esta del lado de la vida, del lado de lo que dinamiza o aumenta
la vida, debe también estar del lado del deseo. Coincido, por esta via, con
perspectivas ya conocidas, que nos invitan a ser verdaderamente vivientes,
e incluso grandes vivientes.

RENAUD BARBARAS (RB)

Filosofo francés, graduado de la Escuela Normal Superior de Saint-
Cloud, profesor titular de la catedra de filosofia contemporanea de la
Universidad de Paris 1, Panthéon - Sorbonne.

GERMAN VELEZ (GV)

Filésofo de la UPB, magister en Psicoanalisis, Cultura y Vinculo Social
de la Universidad de Antioquia y doctor en filosofia contemporanea de
la Universidad Paris 1, Panthéon - Sorbonne. Profesor de EAFIT en la
Escuela de Humanidades.

JuaN FERNANDO PEREZ (JFP)

Psicoanalista, Miembro de la AMP y de la NEL



PASIVIDAD Y FENOMENOLOGIA DE LA VIDA"

Passivity and Phenomenology of Life

GERMAN VARGAS GUILLEN"
Universidad Pedago6gica Nacional

Resumen: Si se toma en consideracion
la pasividad como estrato protofundan-
te, antes de la posibilidad explicita del yo,
entonces queda la ‘vidal Esta comporta el
modo de intencionalidad protoimpulsiva o
intencionalidad salvaje. Pero ;es posible te-
ner predicados en y sobre ella, toda vez que
éstos son, por definicion, propios de la ex-
periencia y de la sintesis activa, del yo? Es
cierto, la expresién ‘mundo de la vida’ deja
en vilo el alcance de la expresion ‘vida, pero
ses posible acceder a ella y dejar de tomar-
la en consideracién como un supuesto, que
no se ha esclarecido plenamente? El articulo
se orienta a examinar la posibilidad del ‘re-
greso a la vida' que exige R. Barbaras, a la
luz de la doctrina de la pasividad tal y como

3
<

Abstract: If passivity is considered as an
underlying layer, before the explicit possibility
of self, then ‘lif¢ remains. It involves the
mode of protoimpulsive intentionality or
wild intentionality. But, is it possible to have
predicates in and about it, all the times that
are determined, by definition, typical of
experience and active synthesis, of the self?
True, the expression ‘world of life’ leaves the
scope of the expression ‘life’ in vain, but is it
possible to access it and stop taking it into
consideration as an assumption that has not
been clarified? The article aims to examine
the possibility of the ‘return to life’ demanded
by R. Barbaras, in the light of the doctrine
of passivity such as the exponent E. Husserl

RS
<

la expone E. Husserl (Hua XI). En sintesis,
Barbaras logra mostrar una ‘superficie’ que
tiene que ser explorada, pero jes justamente
la que se enuncia como ‘pasividad; ‘doxa pa-
siva, ‘sintesis pasiva’ la que abre la extension
y la profundidad de la experiencia mas alld
0 mds aca del ego? Y, ;por qué aqui hay una
complejidad que remite a la temporalidad
de la experiencia (corporal-cogitativa) y a la
atemporalidad del referente de la experien-
cia (cogito)? En todo caso jes inherente a la
vida, a la fenomenologia de la vida, la muer-
te? Y silo es, jen qué sentidos cabe hablar de
la eternidad del yo?

Palabras clave: mundo de la vida, muerte,
ego, yo, cogito, intersubjetividad.

3
<

(Hua XI). In short, Barbaras manages to
show a ‘surface’ that has to be explored, but is
it precisely the one that is stated as ‘passivity,
‘passive doxa, ‘passive synthesis’ that opens the
extension and depth of the experience beyond
or nearer of the ego? And, why is there herea
complexity that refers to the temporality of
the experience (corporal-cogitative) and the
timelessness of the referent of the experience
(cogito)? In any case, is inherent to life, to the
phenomenology of life, death? And if it is, in
what ways can we talk about the eternity of
the I?

Keywords: world of life, death, ego, 1, cogito,
intersubjectivity.

Este articulo fue recibido el 21 de agosto y aceptado el 12 de noviembre de 2019.

Correo electronico del autor: gevargas@pedagogica.edu.co

[81]



[82] German Vargas Guillén

Nota previa: Este estudio es una reaccion al libro de R. Barbaras Intro-
duccion a la fenomenologia de la vida. Desde luego, se pudo plagar
de citas; pero la elaboracion llevada a cabo perderia su catadura. En
consecuencia, se renuncio a hacer una versidn escoldstica o, por lo
menos, escolar; la intencidn del libro de Barbaras: no se merece tal
escolasticismo. Se conserva el ‘aire’ que logré, justamente porque
Barbaras propone que su fenomenologia de la vida esté orientada a
las «cosas mismas», mds que a la exhibicion de la erudicion.

En el estudio se pudo subtitular cada una de las partes en que se compone,
pero la secuencia expositiva es suficientemente encadenada como para que
el lector ‘no se pierda’ La obra de Barbaras, tomada como referencia, es
amable en todos los topicos que desarrolla. El titulo de este estudio puede
ser leido como la respuesta a una de las invitaciones que hace Barbaras;
pero también como si se quisiera dar a entender que la pasividad quedo
s6lo oteada por el autor en su investigacion. Se deja esa insinuacion, como
intento reciproco a la cortesia que exhibe el autor.

Se trata, pues, de una lectura de la obra de Barbaras a la luz de la Hua.
XI, al trasluz de las implicaciones de la pasividad en el orden de la ética; en
fin, como si se tratara de llevar a algunas de sus consecuencias las indica-
ciones del autor —desde luego, bajo el entendido de que la ‘reaccion’ que se
ofrece en este estudio: ni resefa, ni reemplaza el andlisis atento de la obra,
en consideracion—.Tras finalizar el estudio se propone una indicacién de
la bibliografia considerada —aunque no necesariamente citada— para la
elaboracion del estudio.

La obra de Renaud Barbaras tiene la potencia de una relectura de la feno-
menologia. En especial, su tesis se orienta a establecer cdmo es imperativo
el esclarecimiento del titulo ‘vida’ en la expresion, ciertamente central en
la teoria y la doctrina, ‘mundo de la vida. Entre sus investigaciones, la



Pasividad y fenomenologia de la vida [83]

obra titulada Introduccion a una fenomenologia de la vida lleva a cabo este
proposito.

Para Barbaras es claro que esta orientacion tiene antecedentes en la
propia fenomenologia. Entre éstos se pueden sefalar las indicaciones de
M. Heidegger, M. Merleau-Ponty, J. Patocka y M. Henry, sélo por sefalar
algunos de los mas directos y explicitos en esta direccion.

Ahora bien, ;qué entender bajo el indice ‘vida' en el contexto de la
fenomenologia? No cabe duda, se puede aludir a lo que se entiende bajo
la indicacion de las ciencias bioldgicas, lo que se estudia en ellas. Pero,
también la vida indica lo que tiene algtin nivel de ‘4nima, de ‘animacién™
una suerte de hélito, de poder ser alentado por una potencia que lo dife-
rencia de lo inerte. Pero, sin duda, también para ‘lo vivo’ hay un soporte en
‘lo inerte’: la tierra, el agua, el aire, el fuego —;inerte, animado?, al menos
deja la duda Heraclito—. Mas aun, lo que da en llamarse ‘mundo de la vida’
si incluye ‘lo vivo' y ‘lo animado, pero por igual incluye ‘lo inerte’ sobre lo
cual se posa, en particular, la vida de quien experimenta el sentido, a saber,
del sujeto —en el haz de relaciones que siempre soportan su experiencia,
con los otros, en intersubjetividad—.

Entonces, no es posible, de una vez por todas, determinar qué es la vida.
Es un hecho, la vida puede ser, sin mas, fdctica; pero con esa indicacion nos
aproximamos al dato segun el cual hay un proceso triple de dacion de ella:

1. Elsoporte hylético sobre el cual opera tanto ‘lo vivo’ como ‘lo animado’;
pero,

2. Lavida no es tan sdlo lo animado, a menos que se extienda el concepto
hasta la expresion aristotélica ‘alma vegetativa, pues, ;quién puede ne-
garlo?, estd viva el alga como también lo estd la ameba; el drbol, la selva,
el bosque'.

3. Lavida incluye el haz de las interacciones tanto de ‘lo vivo’ como de ‘lo
animado. Que unos entes sdlo comporten ‘vida® —repitdmoslo: ‘alma

En la serie mencionada, es evidente, cada uno de los miembros de estos conjuntos es un ser vivo.
Ahora bien, ;hay una vida de este colectivo como tal? O, ;se puede hablar de un alma «colectiva»
para estos conjuntos? Al menos, parece haber evidencia que permite hablar de aprendizajes e in-
cluso de comunidad en estos conjuntos.



[84] German Vargas Guillén

vegetativa —, pero no ‘anima’ —sea sélo irracional, la de los brutos,
como los llamaba Leibniz; o racional, humana— no impide que se pue-
da hablar, por igual, de ‘vida factica. Ahora bien,

Desde la conspicua tradicion heraclitea sabemos que, en muchos casos,
como humanos, vivimos despiertos como si estuviéramos dormidos. En
la vida factica los humanos también experimentamos el hecho, bien preci-
sado por Husserl, de ser objetos y sujetos en el mundo. Podemos, sin mas,
vivir e incluso dar sentido, como irrecusablemente tenemos que hacerlo
en cuanto interpretantes que somos, como existenciarios. Y, no obstante,
no tenemos plena evidencia de la experiencia de ser sujetos del mundo.

Si nos atenemos a este ultimo ambito —a saber, a la paradoja de ser

a la par sujetos del mundo y objetos en el mundo— todavia es necesario

explicitar el sentido de la vida. Ahora se tiene que hacer referencia al

cuerpo. ;Cémo ponerlo en duda? El sujeto, en cuanto, cuerpo es:

5.
6.

Una vida que experimenta el mundo. Si, el cuerpo humano a la par es:

Korper, cosa entre las cosas, con sus funciones fisicas y bioldgicas, fun-
ciones que transcurren, sean o no explicitamente conscientes; pero tam-
bién es Leib, cuerpo animado que experimenta el sentido, con sentido,
que opera como punto cero de la percepcion, que, al mismo tiempo,
simultaneamente:

a.  Espacializa —tiene las cosas: arriba, abajo; detras, delante; encima,
debajo; a izquierda, o derecha; en frente, detras; etc.— y que

b.  Temporaliza —ahora, antes, después—.

Es relevante poner de manifiesto que ser cuerpo (Leib) en ningin caso

es tener cuerpo. Ahora no se puede decidir si el cuerpo es, o no, Dasein.

Si, puede haber una equivalencia: es un existenciario, y, por la irrecusable

operacion de dar sentido —aqui y alld, en todo momento— se puede,

también, calificar como un interpretante. Por estas dos notas es, o puede

ser, equivalente ‘cuerpo vivo (Leib) con Dasein. Pero las diferencias se

hacen notar: el cuerpo no es el que se angustia. En la ‘vida factica’: ;quién,



Pasividad y fenomenologia de la vida [85]

y por qué, se angustia cuando se angustia? El ‘cuerpo vivo, humano por
definicién, puede tener vivencias que se expresan como sensaciones o
incluso como comportamientos: una suerte de vacio a la altura del plexo
solar, cierta sudoracién en las manos, un cambio de ritmo en las palpita-
ciones, un cambio —de mayor o menor intensidad— de la respiracion. S,
puede ser que todo eso converja con algo que algunas veces se puede llamar
‘angustia’; pero también estas sensaciones o comportamientos pueden estar
asociados a otros estados de animo: el miedo, la expectativa, la alegria, etc.,
u otras emociones.

En la ‘vida factica’ se puede tener la experiencia qua Dasein si y sélo
si: hay una vivencia de caida. Como tal y en cuanto tal: el existenciario en
cuanto interpretante cae en la tonalidad segtn la cual, y por la cual aparece
un desestimiento, una caducidad o una bancarrota o una devaluacién del
sentido. Ahora todo lo que parecia encauzado en una direccion horizontica,
teleoldgica: deja de serlo, se transmuta en ‘nada’; y esto, sin mas, acontece
‘por nada’ Si, se puede decir que todo esto acontece en y por el cuerpo. Pero
shay equivalencia entre Dasein y cuerpo?

Por esto es posible que sobrevenga un titulo que muestra con mayor
contundencia la ‘vida’:

7. La ‘carne’ Si, ésta no sélo indica la experiencia del ‘cuerpo vivo. Va mds
alla, mucho mas alld. Indica que un ‘cuerpo vivo' se hace a un horizonte
y a un télos. Sentidos, costumbres, valores, metas, en fin, cultura, mundo
social, historia, politica, etc., que estan ahi: en la familia, en la escuela,
en el barrio, en la iglesia, en la ciudad, en la nacidn, en el Estado, en la
comunidad de naciones: se hacen ‘carne de mi carne’ y puede ser que esto
que ‘encarno también lo viva y lo ‘encarne’ otro, lo ‘encarnen’ otros. O,
también, puede ser que el otro, o los otros, ‘encarnen’ sentidos —valores,
etc.— que no puedo compartir: nuestros acuerdos y nuestros desacuer-
dos se viven en la ‘carne.

No se puede, pues, decir de una sola vez a qué se alude con el titulo vida.
Y todo se hace mas complejo si se toma en consideracion que el mundo de
la vida es mundo, una suerte de ‘orden’ que ha sido ejecutado por opera-



[86] German Vargas Guillén

ciones dadoras de sentido por diversos sujetos y que estos sentidos se
han sedimentado hasta llegar a convertirse en suelo para las operaciones
cotidianas de sujetos y comunidades en diversas tradiciones, momentos y
procesos historicos.

Entonces, la ‘vida’ es:

8. La expresion de variedad de sentidos que han configurado «los largos
afos de la vigilia humana» —como dice J. L. Borges en su poema: La
luna—. Solo que estos sentidos viven en la experiencia de cada uno que
los denota ylos connota. Se trata, por tanto, de una vida que es histdrica;
una vida que es al mismo tiempo personal y colectiva.

Asi, puede que siga siendo cuerpo (‘cuerpo vivo, Leib), o un existen-
ciario interpretante (Dasein), una pura y mera facticidad, pero es y opera
como sentido temporalizado en la historicidad de la experiencia. Y puede
ser que el sentido se objetive como ‘artefacto, como ‘dispositivo, como
‘instrumento. Estos cobran vida y se vivifican cada vez que operan en su
‘uso, cada vez que se retrotrae al ambito de la experiencia, de la existencia.
Este ‘uso’ puede ser auténtico o inauténtico, puede conllevar al olvido del
ser o a su exposicion.

Pero ;qué pasa si descentramos la ‘vida’ en el titulo ‘mundo de la vida’ del
sujeto que la experimenta, en intersubjetividad, y se retrotrae a la operacién
en la naturaleza? Mas aun, ;qué pasa si el ‘mundo de la vida’ ante todo
indica naturaleza, medioambiente, sistemas ecoldgicos? En fin, ;qué pasa si
pensamos la ‘vida’ sin los humanos, sin sentidos y valoraciones humanas?
E, incluso, ;como deviene una posibilidad de la ética, de la politica, de la
ciencia y de la tecnologia, en un sentido posthumano?

Si se toma esa via, entonces, la ‘vida’ es:

9. Un sistema auténomo de interacciones —natura naturans, natura natu-
rata—; si se quiere: una unica sustancia que adquiere multiples modos.
De ella se puede ser vigilante e intérprete, pero no duefio, ni dominador;
si su siervo, pero no necesariamente su esclavo. Y el hombre, con todo y
sus potencias animicas, su razon y su razonabilidad: no es mas que otro
ser natural, otro modo de esa sustancia.



Pasividad y fenomenologia de la vida [87]

No es que en la enumeracion precedente se tenga una jerarquia. Sin
embargo, si se puede ver que la vida es como un ciclo: se posa, asienta o
basa en ‘lo no-vivo, en ‘lo fisico’; pero con todas las operaciones que se
desplieguen ya sea bioldgica o psiquicamente, se exige volver a reconocerla
como punto de llegada de toda operacion, de toda accién, de todo compor-
tamiento —sea individual, sea colectivo—.

Ahora podemos verlo mas amplia y directamente, la ‘vida’ es:

10. Un proceso de individuacién que cursa en todos y cada uno de los entes,
es una estructura invariante del ser. Volvamos a los entes: se puede ver
la piedra —como en el verso de Rubén Dario: «Dichoso el arbol que es
apenas sensitivo, / y mas la piedra dura, porque ésa ya no siente, / pues
no hay dolor mas grande que el dolor de ser vivo, / ni mayor pesadum-
bre que la vida consciente» (Lo fatal). Si, la piedra no es «sensitiva», pero
esta en movimiento; cambia. Es materia de la ‘individuacion fisica. Mas
vértigo se puede ver en el cambio de ‘lo vivo: de la ameba, del alga, del
arbol, etc.; y todavia més velocidad en ‘lo animado’: es la llamada ‘in-
dividuacion biolégica. ;Cudnto mds se puede ver la mutacidn, la trans-
formacion, el devenir en los seres pensantes, en los que pueden ponerse
problemas a si mismos? Esta es la llamada ‘individuacion psiquica. Asi,
si en el devenir se realizan potenciales, haz de potenciales, que siempre
pueden desplegarse en multiples direcciones, todo proceso de indivi-
duacidén parte y llega a un ‘estado de preindividuacién’ ;No se puede
llamar a este ciclo, in infinitum, la ‘vida'?

Es cierto, todo lo que se individua lo hace con respecto a un entorno y,
necesariamente, se reinserta en un entorno —sea uno nuevo; sea de aquel
del cual parte—. A este proceso de partir de y tornar a un entorno: no
se puede sustraer ningun ente; entonces, de la estructura de ser —o de la
estructura del ser—, como ingrediente de la vida es:

11.La transindividuacion. Si ésta se mira en la onticidad —aunque sea
pleonastico decirlo:— de los entes, entonces se halla una interacciéon que
por igual se puede llamar tanto ‘campo de remision’ (o ‘campo de remi-
siones, d la Heidegger), o, ‘respectividad’ (a la Zubiri). Si se mira desde



[88] German Vargas Guillén

el ‘mundo de la vida’ como ‘mundo habitado —o significado— humana-
mente, entonces se puede dar con la ‘intersubjetividad’ como condicién
de posibilidad, categoria y estructura de la experiencia subjetiva.

Como qued¢ dicho, el titulo ‘vida’ en la expresion ‘mundo de la vida’
es un titulo amplio. De ahi que se pueda —e, incluso, se deba— llevar a
cabo una fenomenologia de la vida, que nos debamos introducir en ella.
Barbaras, como se ha visto, nos pone ante los antecedentes, ante las
categorias fundantes, ante algunos de los autores mas relevantes en esa
configuracién de la que, programadticamente, puede ser una renovacién
de la disciplina, de sus sentidos y sus alcances. De ahi que nos lleve por
un recorrido que implica volver la atencion a Heidegger, a Merleau-Ponty,
a Patocka, a Henry, a Simondon? (hago el listado siguiendo la exposicion
hecha aqui, sin atender el orden estricto que ofrece Barbaras).

II

Ahora bien, ;como accedemos a la ‘vida’ en la experiencia subjetiva-inter-
subjetiva en el ‘mundo de la vida? La pregunta nos lleva a una serie de
paradojas: resulta que para preguntar por la vida se exige estar en el orden
de la experiencia, viva o vital, en la cual podemos preguntar. Esto significa
que el preguntar sobre la ‘vida’ en el ‘mundo de la vida’ esté articulado en
y por el lenguaje, que el mismo ‘mundo de la vida’ se nos dé o se nos haya
dado lingtiisticamente sedimentado. En cierto modo, el preguntar por la
vida en el ‘mundo de la vida’ implica la ‘vida del lenguaje’ Y, en conse-
cuencia, queda la cuestion: jestd sobre determinada la pregunta por la
‘vida;, en el ‘mundo de la vida;, por la ‘vida del lenguaje’ como si llamaramos
‘vida’ a lo que puede ser significado como tal por el lenguaje?

Barbaras fue editor de una antologia de estudios sobre G. Simondon. En La introduccion a una
fenomenologia de la vida no alude a Simondon. He querido, sin embargo, hacer esa alusion a las
categorias ‘individuacién’ y ‘transindividuacion’ como parte de esa posibilidad de una ‘fenomeno-
logia de la vida.



Pasividad y fenomenologia de la vida [89]

En fin, lo primero que se puede resaltar es el hecho de que las investiga-
ciones que se han aludido (Heidegger, Merleau-Ponty, etc.) siempre rozan
o tocan con la hermenéutica; en todas ellas el lenguaje es cosa misma. De
hecho, en esa tradicion, textos de Husserl como el Origen de la geometria
son parte de las fuentes. En ese manuscrito, anexo de la Krisis, tiene un papel
destacado la expresion: Sprachleib. Esta voz contiene variedad de matices,
por un lado, puede hablar del ‘cuerpo vivo' como lenguaje; pero, a su vez,
del lenguaje como ‘cuerpo vivo. Adn en las palabras —por ejemplo, y ain
mas: en la palabra como metafora muerta (sean casos: ‘disfrutar’, ‘derrotero,
‘espejar’)— vive el sentido y puede ser, o no, reencarnado, revivificado. Si
no lo es, entonces es un ‘mero decir, deviene en ‘uso fatico.

Si se puede situar un lugar donde, a una, viven la actividad y la pasividad
es en el lenguaje, en su caracter de Sprachleib. Si se toma en consideracion
la relacion de los ninos con las palabras ‘nuevas, nuevas para ellos: pueden
dejar que cursen, incluso las pueden incorporar a su acervo lexical; pero
también se pueden detener en ellas, pedir la explicitacion de su sentido,
exigir algo asi como una ‘traduccion’ o, en otros casos, una ‘definicion’;
algunas veces pueden ir mads alla: exigir o poner ejemplos, buscar nuevos
contextos de juego o de aplicacion. En el primer caso: prima la pasividad;
en el segundo, la actividad.

Pasividad y actividad se diferencian, y también se relacionan, en un
punto especifico y preciso: la presencia del ego. Yo, algun yo: no sélo
‘percibe) sino que también ‘apercibe’; esto es, yo, algun yo, no soélo se da
cuenta, sino que también se da cuenta de que se da cuenta. Si se quiere decir
de la manera mas restringida: la sintesis pasiva tiene como efecto un saber
del cual no tenemos noticia expresa que lo tenemos; la sintesis activa es la
explicitacion, si se quiere expresamente cognitiva, de que tenemos un saber,
asi éste sea un interrogante, una duda, una afirmacion, una negacion, etc.

La pasividad no sdlo es —aunque también lo es— receptividad. En la
percepcion no esta presente operativamente el yo, aunque se puede remitir
a él lo que se esta percibiendo. Si, percibo el lado o la cara de un objeto; lo
tengo actualmente presente. Ahora me puedo desplazar y ver otro lado. El
anterior queda retenido mientras observo el nuevo lado. En cada actualidad,



[90] German Vargas Guillén

presente viviente, del darse perceptual: anticipo o protiendo algo que
percibiré; retengo lo que se me ha dado. Lo retenido deja de ser correlativo:
no tiendo a ello, ya no forma parte de mi expectativa. Si me volviera ala cara
que antes estaba en retencion: recupero su darse intencional, tiendo a ella;
entonces ha dejado de ser retenida y empieza, de nuevo, a ser protendida.
Y, sin embargo, la estructura de la percepcion es, en todo caso, intencional:
tiene como polo reciproco algo que se me da, algo que se dara —al rodear
el objeto, al volver la mirada, al girar la cabeza, etc.—.

Lo propio de la pasividad —que bien se puede homogenizar o hacer
equivalente a la percepcion— es que se puede identificar con la experiencia
corporal. Todo el transcurrir de la percepcion es, digamoslo asi, ‘anénimo’:
no nombra nada, es prepredicativo. Siempre puedo transponer ese dmbito.
Puedo, pero no me exijo ni se exige, que todo lo percibido sea transpuesto
en predicados. Y, sin embargo, también en pasividad tengo u opero una
‘doxa’: si estoy sentado frente a una mesa, digamelo o no a mi mismo,
asiento perceptualmente la tesis: si intento levantarme, sin esquivar la
mesa, chocaré con ella. La pasividad no asienta la tesis general del mundo,
a saber: hay mundo, el mundo existe, el mundo es (mi) terreno universal
de creencia; y, sin embargo, la mera percepcion es el asentamiento, si
provisional, pero firme de una tesis parcial de mundo, de ente(s) de o en el
mundo: silla, ‘cuerpo propio, mesa, distancia, choque, elusién de choque,
etc. Desde luego, toda afirmacion de ‘esto es’ (tdde ti) en el orden de la
percepcion se puede modalizar: ahora y todavia sin predicados dudo que,
en efecto, sea lo que ‘creo’ 0, mas exactamente, ‘lo que veo’; puedo, todavia
sin predicados: negar, interrogar, validar, invalidar, esperar, etc.

Si, en algin momento puedo dar el paso: introducir la referencia al ego.
Soy yo quien veo, quien afirma, quien duda, quien cree, quien niega, quien,
valida, quien invalida, etc. La introduccién de la referencia al yo —una
mera funcion referencial: aquel a quien alude o quien es aludido en tal o
cual percepcion; en general, en tal o cual vivencia— implica un ‘giro de la
mirada’ Este giro es el que se opera como el transito de la percepcion a la
apercepcion. Me he dado cuenta, me doy cuenta, de infinidad de datos, los
percibo; pero hay un momento en que percibo que percibo, me doy cuenta



Pasividad y fenomenologia de la vida [91]

de que me doy cuenta. Soy yo quien tiene la vivencia. De este modo, el ego
se constituye en el anclaje de todas las percepciones, e, igualmente, de la
estructura intencional de la experiencia.

Aqui es cuando tiene lugar, de nuevo, la pregunta: ;como puedo
dar cuenta de la pasividad si no es por el lenguaje? Y, ;no es, de suyo, el
lenguaje, expresion de la experiencia activa del yo? Si, quien habla es un
y0; ¥, por contera, a quien se habla es a un yo, a una comunidad de yoes
—o comunidad intermonadica—. En resultas, parece que solo se puede dar
cuenta de la pasividad, en rigor, desde la actividad; sélo se puede hablar de
la experiencia anénima, corporal, desde el punto de vista de la actividad
egoldgica, desde su predicar. Y, sin embargo, el ego mismo, mera funcion,
acttia en o mediante los predicados, pero él mismo no se mueve, no cambia.

Se llega a la siguiente situacién, que puede ser considerada, también,
como una paradoja: la fluencia o motilidad es lo que opera yla manera como
funcionan tanto el cuerpo como el cogito; pero el ego, no obstante ser agente
y paciente de los predicados, es la funcién referencial a la que alude toda
experiencia corporal, todo pensamiento o actividad cogitativa. En si, pues,
lo exige la descripcion fenomenolégica, el ego es eterno, inmévil, impere-
cedero’; entre tanto, el cuerpo y el cogito, como funciones, son temporales,
moviles, perecederas. Y, pese a ello, nada impide decir que en cada uno hay
un ‘nacimiento trascendental; esto es, un ‘nacimiento’ qua ego. Es posible,
por tanto, dar con una fenomenologia genética de nacimiento, de emer-
gencia, del ego dado que en cada quien se lleva a cabo una experiencia de
reconocimiento de si mismo como polo subjetivo del mundo.

Y, sin embargo, como en el poema de Amado Nervo (Lugar comzuin), ego,
yo, yo mismo, el que soy: es cualquiera, son todos los que usan la clausula;
y lo dicen, como propietarios de la expresion, como el primero que hubo
de usar por vez primera la expresion (ego, yo, yo mismo, etc.). Asi se
comprende la paradoja de la subjetividad: ser sujeto del mundo y ser objeto

Aqui hay una densa fenomenologia relativa a la generatividad. No cabe duda, el ego y su ser tras-
cendental, es atemporal y su actividad, por contraste, es temporal: no se mueve, en un sentido; se
mueve, en otro sentido. Ahora, ego —yo, cualquier yo— en su eternidad: es el que han dicho sin
cesar las generaciones humanas; lo han llenado de significado sus sucesivas experiencias; nada lo
destruird, en su sentido, aunque desaparezcan la especie humana, el planeta, el universo.



[92] German Vargas Guillén

en el mundo. Ahora bien, lo mas activo en el mundo de la experiencia,
a saber, el yo, es adquirido o constituido en pasividad: llego a decir ‘yo’
sin jamas tener plena experiencia del alcance del titulo ‘yo. Es tan pasivo
hacerse al yo, poderme nombrar como yo, como saber que tengo coronilla:
nunca me la he visto como me veo, por ejemplo, mi mano izquierda, cuando
digito esta pagina; es tan pasivo hacerme a mi idea del yo, como el yo que
soy, como llegar a los universales —los nombres, las nociones, las clases,
las categorias, los conceptos, las ideas—: jamas experimento mas que indi-
viduos, singulares; y, sin embargo, llego a entenderlos por su pertenencia a
una clase, a una categoria, etc.

La experiencia activa, la sintesis activa, recurre y recae sobre el singular.
Por contraste, la experiencia pasiva, la sintesis pasiva, ofrece el universal,
lo abstracto, lo eidético. Pensar en que se puede tener una experiencia o
una sintesis sin referencia a la otra es, por lo pronto, absurda. Asi, pues,
todo predicado remite a algin ambito de percepcion y, por su parte, toda
percepcion puede llegar a ser predicada. Se puede vivir de la ilusion de que
el ser humano es un animal racional, un ego, con funciones activas de pensa-
miento o trascendentales; no obstante, lo es sélo en algunos momentos, bajo
circunstancias delimitadas. Incluso, para hacerlo mas visible: el conjunto de
lo pasivo, de lo constituido y de lo dado en sintesis pasiva es mas amplio
o vasto que el de la sintesis activa. Pero ;como desligar, en la constitucion,
un conjunto de otro? Sélo considerado sumariamente, lo que queda como
trasfondo, en pasividad, ha sido constituido, alguna vez, activamente en la
experiencia, con la remision al polo o funcién yo; que esta remision haya
sido mas o menos explicita es asunto que, si es necesario, puede explicitar
activamente, en una operacion reflexiva, el ego.

Si la pasividad da cuenta de una suerte de ‘preconsciente’ o de ‘incons-
ciente’ fenomenoldgico, entonces ;cémo y por qué ha de hacerse cargo, en
términos de responsabilidad, el ego en todas y cada una de las dimensiones
de la experiencia? ;Es posible, pues, exigir —o exonerar— al ego de algin
nivel de responsabilidad, de la intencionalidad como responsabilidad? Si
la fenomenologia acepta la pasividad como un trasfondo es, precisamente,
porque la tarea de la autoaclaracion es una exigencia ética y, justamente, lo



Pasividad y fenomenologia de la vida [93]

que se aclara en las exploraciones activas o reflexivas del ego en y sobre las
diversas capas constitutivas o constitucionales de pasividad es la esfera de
lo ‘preconsciente’ o de lo ‘inconsciente’ Es cierto que Husserl indicé —Ideen
I— que el fenomendlogo es como un arquedlogo que explora una capa
y descubierta ésta se halla ante capas, una y otra vez, mas profundas que
tienen que seguir siendo exploradas. La investigacion fenomenoldgica se
hace cargo de lo constituido en sintesis pasiva como el lugar donde se funda
la ética, no sélo las concepciones, sino, y en especial, la actuacion ética. Es
en pasividad en y como hemos llegado a ser como somos —con nuestras
actitudes, nuestros valores, nuestras metas, nuestras tomas de posici(')n
politica o ideoldgica— y si en algo, o en todo, se tiene que operar la decons-
truccion o la destruccion es porque se ausculta su constitucion vy, con ello,
se abre la posibilidad de su remocién. La pasividad es el suelo natal de la
actitud natural, del dogmatismo. Cierto, por critica que sea la reflexion, sus
resultados llegan a ser parte de un acervo pasivo que tiende, una y otra vez,
a naturalizarse. Mds aun, sin la naturalizacion de las adquisiciones activas,
en la forma de estructuras pasivas, se careceria de habitualidades y seria
imposible atenerse al mundo como ‘terreno universal de creencia, con la
serie de automatismos que nos permiten operar y desempefiarnos en €l.

Ahora podemos volver, de nuevo, sobre la ‘vida’; sobre el titulo ‘vida’ en la
expresion ‘mundo de la vida’ ;Se nos da en y como efecto de la constitucion
pasiva en la experiencia subjetiva-intersubjetiva? Procurar clarificaciones
sobre este asunto es inherente a una fenomenologia de la vida. Ahora nos
ocuparemos, entonces, del entrelazamiento indicado: ‘vida, ‘pasividad,
‘constitucion, ‘sentido, ‘mundo de la vida.

III

‘Vivir’ es lo propio de los ‘seres vivos’; al ‘vivir' deviene o se realiza ‘lo
vivo. Husserl hizo referencia a una imposibilidad propia de la reduccion:
cuando algo es reconducido (rediicere), fenomenologicamente, a la esfera
de propiedad, siempre queda un ‘residuo irreductible. Este es el que fuerza
a fenomenologizar, de nuevo, una y otra vez. Ahora se tiene que examinar



[94] German Vargas Guillén

si la vida es ese tal ‘residuo irreductible. Si la vida es, en algunos sentidos,
explicitada —como ya se ha dicho, como ya se ha visto— lo es porque
ella misma se halla como un haz de potenciales; de ella puede devenir lo
esperado y lo inesperado, lo previsible y lo imprevisible; lo determinado
y lo motivado. Mas alla de cualquier consideracion: la vida es un haz de
potenciales que funge como esfera de la motivacion pura, absoluta.

Si de la vida se predica algo, en todo caso queda mucho mas por decir.
Incluso, se puede asentar, lo dicho clausura o cierra otras posibilidades de
decir. La vida es lo que es como potencial de ser, en sentidos expresos o
editados que se abren a lo inédito, a lo todavia-no. Entonces lo dicho sobre
la vida se ofrece como algo que hay que desdecir, deconstruir y destruir en
algunos casos, si se quiere volver a hallar un sentido mads radical de ser, de
hacer. Si, la Urerfahrung abre o despliega la Urform; pero aquélla es mas
amplia que ésta; ésta puede volver a ser dicha y ser dicha de muchas otras
maneras, en diferentes direcciones, incluso en direcciones opuestas a las que
se conocen, a las que se han afirmado. Entonces si por algo se caracteriza la
fenomenologia de la vida es porque no puede deshacerse del lenguaje —de
las palabras, del apalabrar—; y, sin embargo, tiene que fugarse de lo dicho,
paraddjicamente, mediante otras formas de decir.

sDoénde y como hallar un ‘punto de fuga’ del lenguaje, en el lenguaje?
Si, se puede volver al Sprachleib, en las varias acepciones en que se puede
ver el entramado: ‘lenguaje vivo, ‘vida del lenguaje;, ‘cuerpo vivo del habla,
‘cuerpo vivo que habla) ‘habla que vivifica, etc.; pero, en todo caso, de lo que
se trata es de hallarse ante la evidencia de la ‘revitalizacion del lenguaje’ o
de la ‘revivificacion del habla’ como absoluto campo de remision: la ‘vida,
las ‘formas de vida, las ‘experiencias de vida’ que figuran y reconfiguran el
‘mundo de la vida’

Los lugares en los que vive el lenguaje son multiples y variables: si, en
la vida cotidiana, en el hacer y tramitar intercambios de sentido de los
unos con los otros; pero, igualmente, el lenguaje vive en el arte, en la obra
de arte, en las sedimentaciones culturales que reconocemos como arte;
y, como negarlo, el lenguaje vive en las ciencias, sean del tipo o caracter
que sean, se expresan formal o estructuralmente, etc.; el lenguaje se hace



Pasividad y fenomenologia de la vida [95]

técnica, tecnologia: dispositivos con los que vivimos vy, si lo aceptamos,
objetos técnicos que tienen su modo de existencia —segun lo ensefid G.
Simondon— entonces también ellos tienen ‘vida: pasan de niveles genéricos
de abstraccidn a estructuras cada vez mas concretas, que motu proprio se
individaan y transindividian al desplegar una ‘cultura técnica;, al generar
diversas formas de ‘asociacion.

Entonces, lo peculiar de la vida es que se nos muestra o se nos ofrece
como una intencionalidad salvaje: cuando se quiere domefiar —nombrar,
poseer, dominar, orientar, determinar— entonces ella misma se fuga. La
vida es la intencionalidad salvaje de la fuga, que se fuga; es lo inédito de
lo todavia-no. Podemos preguntar: ;tiene sentido una fenomenologia de la
vida, que, por definicién, una vez obtiene un logro se le extravia en un
horizonte de indeterminacién? ;Cual es alcance de los logros de una feno-
menologia de la vida, que siempre se fuga y se resignifica en direccion de lo
inesperado, de lo invisto, de lo inédito?

Una cosa se puede ver ahora: una fenomenologia de la vida tiene —como
cualquier fenomenologia— polos correlativos; en este caso los polos son ‘la
vida, uno; y, otro ‘lo viviente, y, mas especificamente, ‘el viviente’ Este es el
yo, ego, cada uno en primera persona. Si, hay un hiato entre ‘lo vivo' y ‘el
viviente. En los dos polos, y en el segundo: en su desagregacion, la vida es
intencionalidad salvaje, una suerte de élan vital, un conatus, un impulso (die
Triebe).

Si esta fenomenologia detiene la atencion en el polo ‘vida’ entonces todo
lo abarca y le pertenece, «todo ocurre segin necesidad» —como lo indicara
B. Spinoza—. No queda otra alternativa: servirla, preservarla, prohijarla.
Pero ella es salvaje, por igual trae consigo las contradicciones, las luchas de
las especies, los conflictos internos y externos de las poblaciones, etc. Al ser
salvaje nos ensefia a vivir en medio del acontecer que no permite determi-
naciones, que se torna en motivacion para todo, para todos.

Por contraste, si el polo correlativo es ‘lo viviente, entonces todos los espe-
cimenes en su singularidad, en el devenir de su individuacidn, tienen que
mantenerse en el doble movimiento (de individuacién) que conlleva la tran-
sindividuacién. ;Qué estudia, pues, la fenomenologia de la vida en relacion



[96] German Vargas Guillén

con el polo de ‘lo viviente'? Sintéticamente, y por brevedad, la resonancia: la
manera como en cada espécimen se contiene el universo de la especie, que
se singulariza, como un eco de ‘lo siempre mismo’ —el péjaro que canta hoy
en este arbol nos ensena T.S. Eliot, es el mismo que canté hace un siglo, un
milenio— y es, a la par, ‘siempre diferente’ Y el sistema o haz de remisiones
lo requiere, ahi, en ese arbol, frente a esa ventana o frente a ese rio, hoy como
antafio. Si no lo entendemos en su pulsar, como vida, en su légos, estamos
ante la inminencia de la catéstrofe, del abismo, de la debacle ecoldgica, de la
destruccion de la posibilidad de todas las posibilidades: la vida.

Sigamos esa linea tendencial, entonces, ;qué estudia, ahora, la fenome-
nologia de la vida en relacion con el polo de ‘el viviente’? Cierto, ahora sé que
soy —ego, ego cogito, yo mismo—: quien da sentido al mundo. Y lo puedo
dar ora asi, ora de otra manera. Soy, es asi, polo del sentido, su fuente. Pero
no puedo hacerlo merced a mis caprichos. Antes bien, con todo y la voluntad
que esto implica: puedo dar sentido desde las posibilidades que se abren
o se ofrecen a partir de las cosas mismas. Lo contrario es una via para su
destruccion. Este que soy, ‘el viviente’ —un caso, uno mas, como estructura
subjetiva de ser-en-el-mundo, en el ‘mundo de la vida'—: da sentido, vivifica
el sentido (como polo noético); asi sea la destruccion del sentido, de la
fuente de sentido (polo hylético, noematico). Ahora se comprende: también
yo, en mi ser, como ‘el viviente, porto y comporto en todas y cada una de
mis acciones: la intencionalidad salvaje; ésta es, para decirlo a la Levinas,
la pasividad mas pasiva, la pasividad radical*. Y sélo tengo una posibilidad:
hacerme cargo —en miy por mi mismo, como ‘el viviente'— de toda la vida:
de la de los ‘otros vivientes, de la de las selvas, de la de los bosques, de la
de los rios, de la de los seres que estan ahi, al alcance de la mano, de la de
los seres que desconozco o que no estan en el dambito de mi experiencia
inmediata.

La vida, intencionalidad salvaje, es la pasividad pura de la que urge
hacernos cargo si es que, en verdad, asumimos la responsabilidad de y
como ‘el viviente’ Si antes cada ser humano se podia reconocer como la

*  BENDA, Hofmeyr (Ed.). Radical Passivity. Rethinking Ethical Agency in Levinas. Netherlands, Sprin-
ger — Library of Ethics and Applied Philosophy, 2009.



Pasividad y fenomenologia de la vida [97]

creatura, hecha a imagen y semejanza, aquella que debia habitar y someter
la tierra, ahora ese dictum no es mas que aforanza antropocéntrica. La
fenomenologia es un reclamo en y por la responsabilidad que le compete al
ser que, en su ser, al vivir, toma conciencia de ser, de la vida, del despliegue
de los potenciales de ser como vida —protointencional, como intencio-
nalidad salvaje— que pulsa por ser.

La reconciliacién —o identificacion— de una fenomenologia de la vida
con una fenomenologia de la pasividad es, en resumen, lo que queda como
resultado. Ahora podemos hacerlo explicito: la vida, en su darse pasivo,
es la condicion de posibilidad de la ética, de la experiencia y de las teorias
éticas. Auscultar las estructuras de la pasividad es condicién de posibilidad
de la ética como cuidado de la vida, de ‘lo vivo, de ‘lo viviente.

v

En su darse, la vida es un haz de potenciales, intencionalidad salvaje. Pero
scomo llega a cobrar sentido(s)? No cabe duda, los potenciales pueden
tomar distintos sentidos o valores en su despliegue. Esto implica que se
pongan en juego, que tengan que ser actuados. Aqui es donde aparece una
relacion entre potenciales (Vermdgens) y actuacion (performance, perfor-
matividad). A esto va el andlisis sobre la relacion entre fenomenologia de
la vida y sintesis pasiva. Su campo especifico de interacciéon —digamos,
la y’ o el enlace— es la performance, la performatividad: los potenciales
tienen que ser y son puestos en juego, una y otra vez. Sélo que cada vez
que ocurre tal puesta en juego, o en escena, se realiza inicamente una de
las multiples direcciones en que puede llegar a término su efectuacion. De
eso se trata en la vida o con la vida, al vivir, de que los potenciales abran
y cierren mundo; y abren, toda vez que se traza una trayectoria y ésta es
mas o menos llevada a su plenitud; y cierran, puesto que al encaminarse en
una direccion quedan fuera de juego —en cierto modo: vacias de sentido
o con un sentido del cual se desiste— otras posibilidades, caminos que no
llegaron a ser transitados.



[98] German Vargas Guillén

En la estructura de la vida, en su esencia, esta dado que su despliegue
es tanto apertura como cierre de mundo. ;Puede lo no-efectuado volver a
ser horizonte y despliegue de ser? A veces si, a veces no. La vida misma, en
su fenomenidad o su ser salvaje, puede derivar en su propia aniquilacion.
Ahi es cuando y donde se puede evidenciar la relevancia del recurso a ‘el
viviente. Es sélo éste quien se hace cargo, pero él no es transparente para si
mismo; tampoco es transparente a ‘el viviente’ la validez de los sentidos del
despliegue de la vida. También la vida tiene como ingrediente inherente: su
pulsién de muerte, su estructura tanatoldgica. Asi, la vida —que parece ser
y es: todo— también es el principio de su autodestruccion.

;Qué puede ‘el viviente’ antela muerte? Desdeluego, no se trata tan s6lo de
una posibilidad. La muerte es la posibilidad ultima de la vida, de su sentido.
Cuando se cursa en el despliegue de la vida hay, por igual, muerte —una,
muchas: es un quantum; poco importa su indice o su frecuencia—. Pero si
es la posibilidad ultima lo es porque también ella es, o puede ser, fuente de
sentido. Si la puesta en juego —o performatividad actual y actuante— de
la vida y la muerte es la posibilidad ultima, entonces el sentido es lo que
da una direccién y un valor a la muerte; si ella es significada y asumida
en la radicalidad de su sentido, entonces deviene —como cualquiera otro
acontecimiento—. La muerte es la posibilidad ultima en la cual se vivifica el
sentido como télos inmanente de la vida, como aproximacion y realizacién
ultima de todos los potenciales.

Sise mira en relacion con cada uno de los polos —a vida, uno; y, otro: lo
viviente, y, mas especificamente, ‘el viviente’— se puede desagregar la triple
relacion pasividad-y-fenomenologia de la vida en una serie de gradientes:
la vida y la muerte anénimas; el anonimato de lo que se individda, con o
sin conciencia de la muerte, o, por su lado, la muerte de la cual se toma
conciencia como aquello irrecusable y alo cual, en todos los casos, se tiende,
esto es, lo que nos hace captar la finitud, la fragilidad y la temporalidad de
la experiencia.

No se trata de una muerte que amenaza o invade o cohibe. Antes bien,
es lo que pone en libertad al ente. Una vez éste toma en si y por si la muerte
como posibilidad ultima —o radical—: deviene el sentido proyectivo de la



Pasividad y fenomenologia de la vida [99]

experiencia, esto es, el tener que intentar —o bregar por— la realizacion de
lo esperado antes de que sobrevenga la experiencia de la muerte. Entonces
el sentido se convierte en tarea que escamotea la muerte hasta que halla en
ella la plenitud de su realizacion.

Si la muerte se ha visto y se ha culturalizado como una carga o una
pena es, justamente, porque se olvida su inherencia a la vida, su funcién
estructural y estructurante en ella. En pasividad se puede asumir, y se
asume, la muerte como una desgracia; también en el orden de la pasividad,
performativamente, se puede ver como gracia o don. La muerte es el don
de la finitud, en medio de la cual se trazan o se pueden trazar proyectos que
permiten experimentar la infinitud: el amor, el arte, la esperanza.

La muerte se ha explorado, en cuanto superficie, desde la existencia.
La muerte misma es la condicién de la cura del existenciario, en su ser
interpretante, como posibilidad o de ser-para-la-muerte. Ahora bien,
;qué se puede decir en y desde el ego, en su funcion de ego-cogito, sobre la
muerte? Si las diversas doctrinas religiosas pueden postular la sentencia:
«no moriras para siempre» es, precisamente, porque el ego ha vivido, vive,
revive con cada uno que vuelve y lo encarna. Mas todavia, si el ego es un
viso de la eternidad lo es porque €l resume y contiene tanto el goce como el
padecimiento de los cuerpos; es porque él produce y reproduce las multiples
experiencias cogitativas que constituyen la historicidad de ‘el viviente’

Si el ego parece adormecido por la muerte de ‘este’ o ‘aquel viviente’: su
estructura trascendental evidencia que despierta cada vez que, otra vez o
una vez mas, ‘este’ o ‘aquel ego’ vuelve a ser polo de las experiencias, de las
vivencias humanas: amar, odiar; esperar, olvidar; sonreir, llorar; alegrarse,
entristecerse; etc. Como queda visto, esta eternidad del ego no es asunto de
las religiones —aunque ellas puedan recurrir a estas fuentes para mostrar
la validez racional de sus postulados—. La eternidad del ego es la evidencia
de que hay un registro o una huella o un rastro de la experiencia humana
de mundo. Sélo hay un titulo valido para ésta, a saber: ‘vida' vivida en el
‘mundo de la vida Esta vida puede transcurrir y transducir en la radicalidad
absoluta de la pasividad; o, puede, mas o menos, con mayor o menor grado
de logro, hacerse explicita.



[100] German Vargas Guillén

En su estructura, la vida como performance es el campo heteroclito de
posibilidades en medio delos cuales se van poniendo en juego los potenciales.
Si algunas veces se llega a pensar en que la vida es un valor absoluto, que se
tiene que hacer imperar por encima de todo, cueste lo que cueste, entonces
se ha abandonado la estructura fundante de ella —como ya se ha dicho—:
la inherencia de la muerte. Mantenerse en el vortice de la performance es
la condicion de posibilidad de la exploracion de los estratos radicales de la
pasividad, en fin, es hallarse ante lo salvaje de la intencionalidad.

Bibliografia

Fuente principal

BaRrBARAS, Renaud. Introduccién a una fenomenologia de la vida. Intencionalidad
y deseo. Trad. Jestis Maria Ayuso Diez. Madrid, Ediciones Encuentro — Col.
Filosofia, 2013.

Fuentes secundarias

BARBARAS, Renaud; Mauro CARBONE, Helen FIELDING y Leonard LAWLOR (eds.).
Vie et individuation. Avec des inédits de Merleau-Ponty et Simondon. Milano,
Mimesis Edizioni - Chiasmi Internacional, 7, 2005.

BoRGEs, Jorge Luis. Obras completas. Edicion critica. Comentado por Rolando
Costa Picazo. Vol. II, Argentina, Emecé Editores, 2010.

HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. En: Gesamtausgabe de Heidegger, volumen
2, ed. E-W. von Herrmann, 1977, XIV, 586p, 1977.

HEIDEGGER, Martin. El ser y el tiempo. Trad. José Gaos. México, Fondo de Cultura
Econdmica, 1951.

HEIDEGGER, Martin. Ser y Tiempo. Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 1997;
Madrid, Editorial Trotta, 2009; trad. por Jorge Eduardo Rivera, 1997.

HEIDEGGER, Martin. Sein und Zeit. Tiibingen, Niemeyer, 2006.

HEeNryY, Michel. Encarnacién. Una filosofia de la carne. trads. Javier Teira, Gorka
Fernandez y Roberto Ranz. Salamanca, Sigueme, 2001.

HEerAcLITO. «Fragmentos». En: Los filésofos presocrdticos. Trad. Conrado Eggers
Lan y Victoria E. Julia. Madrid, Gredos-B.C.G., 1981.



Pasividad y fenomenologia de la vida [101]

HoFMEYR, Benda (Ed.). (2009). Radical Passivity. Rethinking Ethical Agency in
Levinas. Netherlands, Springer — Library of Ethics and Applied Philosophy,
1966.

HusseRL, E. IdeenzueinerreinenPhinomenologie und phinomenologischen Philos-
ophie I: Allgemeine Einfiithrung in die reinePhdnomenologie. 2nd edn. Den
Haag, Nijhoff; Hrsg. von Karl Schuhmann, 1976.

Hussery, E. Die Krisis der EuropdischenWissenschaften und die tranzendenta-
lePhdnomenologie. Erginzungsband: TexteausdemNachlass 1934-1937, Dor-
drecht, Kluwer; Hrsg. von Reinhold Smid, 1993.

Hussery, Edmund. Analysenzurpassiven Synthesis. AusVorlesungs-und Forschungs-
manuskripten (1918-1926). Hrsg. von Margot Fleischer. Den Haag, Nijhoff,
xxiv + 532 péginas.

MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia de la percepcion. Trad. Jem Cabanes.
Barcelona, Peninsula, 1993

NERrvo, Amado. Lirica. México, Aguilar — Col. Crisol Literario, 1976.

OsswALD, Miguel Andrés. La fundamentacién pasiva de la experiencia. Un estudio
sobre la fenomenologia de Edmund Husserl. Madrid, Plaza y Valdés, 2016.

PATOCKA, Jan. El movimiento de la existencia humana. Trads. Teresa Padilla, Jesus
Maria Ayuso y Agustin Serrano de Haro. Madrid, Ediciones Encuentro, 2004.

Patocka, Jan. Introduccién a la fenomenologia. Trad. Juan A. Sanchez. Barcelona,
Herder, 2005.

PATOCKA, Jan. Libertad y sacrificio. Trad. Ivan Ortega Rodriguez. Barcelona,
Sigueme, 2007.

RicHIR, Marc. «Naturaleza, cuerpo y espacio en fenomenologia». En: Eikasia. Re-
vista de filosofia. Trad. Roberto Obarri, No. 47, 2013, pp. 767-776.

RUBEN Dario. Azul y otros poemas. México, Aguilar — Col. Crisol Literario, 1976.

SiMoNDON, Gilbert. Lindividuation a la lumiére des notions de forme et d’informa-
tion. Paris, PUF, 2005.

SiMONDON, Gilbert. Laindividuacion a la luz de las nociones de forma y de informa-
cion. Trad. Pablo Ires. Buenos Aires, Cactus, 2009.

S1MONDON, Gilbert. Elmodo de existencia de los objetos técnicos. Trad. P. Rodriguez.
Buenos Aires, Prometeo, 2013.



[102] German Vargas Guillén

SIMONDON, Gilbert. Sobre la técnica. Trads. Margarita Martinez y Pablo Esteban
Rodriguez. Buenos Aires, Cactus; , 2013a.

SimMoNDON, Gilbert. Sur la psychologie. Paris, Presses Universitaires de France,
2015.

SIMONDON, Gilbert. Sobre la filosofia. Trads. Pablo Ires y Nicolas Lema. Buenos
Aires, Cactus, 2018.

SiMONDON, Gilbert. Sobre la psicologia. Trad. Lina Marcela Gil Congote. Bogota,
Cactus — Aula de Humanidades, 2019.

WALTON, Roberto. Intencionalidad e intencionalidad. Bogota, Aula de Humani-
dades - Col. Fenomenologia y Hermenéutica, 2015.

WALTON, Roberto. Intencionalidad e historicidad. Bogota, Aula de Humanidades -
Col. Fenomenologia y Hermenéutica, 2011



«PORQUE ESTA AHI»: DIGRESION SOBRE
SUBJETIVIDAD Y CONFLICTO, CON BREVES
ALUSIONES A LA VIE LACUNAIRE, DE
RENAUD BARBARAS'

«Because It’s There»: a Digression on Subjectivity and
Contflict, with Brief Allusions to Renaud Barbaras’
La Vie Lacunaire

JuAN MANUEL CUARTAS RESTREPO ™

Resumen: Se plantea aqui como la experien-
cia del reconocimiento no se decide en los
términos de la accidn-intervenciéon de un
sujeto sobre aquello que entra en su campo
de percepcion (o en su dominio), sino en la
valoracion y preservacion de la pasividad de
aquello que se percibe. En La vie lacunaire
(2011) Renaud Barbards nombra esta situa-
cién como: «la vida de la manifestaciéon». En
Abstract: The Experience of recognition
is not decided through the terms of an ac-
tion-intervention by a subject upon that
which enters his field of perception (or the
subject’s domain), but on the valorization
and preservation of the passivity of that
which is perceived. In the 2011 book: La
Vie Lacunarie, Renaud Barbaras calls this
situation as: «the life-span of the manifesta-
tion». In other words, the conflict between

RS
<

otras palabras, el conflicto entre subjetividad
y pasividad (entre la condicion pre-dada de
algo y la intencionalidad transformadora) se
reformula tomando en consideracién la ma-
nifestacion pasiva de aquello que «esta ahi».

Palabras claves: subjetividad, conflicto,
percepcion, Renaud Barbaras, Emmanuel
Levinas.

subjectivity and passivity (between a pre-es-
tablished condition and the transformative
intentionality) is here reformulated, taking
in consideration the passive manifestation
of that which «is there».

Key Words: Subjectivity — Conflict - per-
ception — Renaud Barbaras - Emmanuel
Levinas

«Porque esta ahi». Dificilmente se conseguiria hacer de este enunciado una

expresion original, no por la declaracién obvia y verificada acerca de la

situacion (del estar-ahi de algo), sino porque se conjuga en ¢l la advertencia

sobre la presencia en condicién paciente de algo enfrentado a la subje-

Articulo resultado de la investigacion, proyecto: «Del canon a las margenes» (cod. 828 — 000139) -
Universidad EAFIT. Recibido el 29 de agosto y aceptado el 15 de noviembre de 2019.
Profesor investigador de la Universidad EAFIT, Doctor en Filosofia. Correo electrénico: jcuartar@

eafit.edu.co

[103]



[104] Juan Manuel Cuartas Restrepo

tividad de quien hace la declaracion. El enunciado «porque esta ahi» puede
decirse que fue patentado por el escalador inglés Georg Leigh Mallory en
1922 cuando, después de dos intentos de ascender hasta la cima del monte
Everest, le preguntaron: «why did you want to climb Mount Everest?», y
Mallory respondid: «because it’s there». Citando estas palabras, cuatro
décadas después, el presidente de los Estados Unidos, John F. Kennedy,
refrend6 su propdsito de coronar la carrera espacial con la llegada del
hombre a la luna, simple y llanamente «because it's there». No resulta
claro el modo como puede aplicarse el caracter de pasivo a aquello que se
considera como meros objetos; si bien una concepcion clasica de la natu-
raleza que recurria a la forma potencia-acto, consigue ilustrar que versiones
como la luna o el monte Everest conservan su potencia o su posibilidad
de ser, o lo que seria lo mismo, se presentan bajo un registro de pasividad
que refrenda o da sentido a la subjetividad que se dirige hacia ellos. Al
margen de las gestas en las que se funda una intencionalidad, un desafio
y una accién, por el hecho declarado de que algo «esta ahi», lo relevante
es ahora identificar en la condicion de mera presencia, una reorientacion
de la subjetividad a la que podemos dar el nombre de «post-conflicto». Se
advertira de tal modo que lo obvio del enunciado «porque esta ahi» colmala
subjetividad (o intencionalidad) frente al reto de fundar en ello una accién
transformadora sin considerar antes la posibilidad de establecer un estatuto
de co-presencia (de no-conflicto) entre la subjetividad y lo que permanece
ahi. Asi planteado, la experiencia del reconocimiento no se decide en los
términos de la accién-intervencion de un sujeto sobre aquello que entra
en su campo de percepcion (o de dominio), sino en la valoraciéon y preser-
vacion del estar ahi de aquello que se percibe. En La vie lacunaire, Renaud
Barbards nombra esta situacién como: «la vie de la manifestation»' («la
vida de la manifestacion»). Para Barbaras, el conflicto entre subjetividad y
pasividad —entre la condicion pre-dada de algo y la intencionalidad trans-
formadora— se reformula tomando en consideracion la manifestacion de
aquello que «esta ahi» como la expresion de su vida misma. La filosofia ha
sorteado esta disquisicion en diferentes momentos:

! Cf. BARBARAS, Renaud. La vie lacunaire. Paris, Librairie Philosophique J. Vrin., 2011.



a)

b)

“Porque estd ahi”: digresion sobre subjetividad y conflicto, con breves... [105]

Para Emmanuel Levinas, la nociéon de «pasividad» entra en juego a par-
tir del momento en que se establece la relacion con el otro. Dicha rela-
cidn reclama ser pensada desde una perspectiva diferente, que no res-
ponda a la supremacia del saber y el conocimiento de un sujeto, ajena al
peso de su identidad y a la dominacién del otro, de quien se desconoce
su pasividad y su verdad. Levinas invoca una region de reconocimiento
a la que da el nombre de: «ser-juntos»; region en la que no se reduce el
vinculo a la divergencia de identidades:

En la exposicion a las heridas y a los ultrajes, en el sentir de la respon-
sabilidad, el si mismo es provocado como irremplazable, como pre-
destinado, sin renuncia posible de los otros, y asi encarnado es para el
‘ofrecerse’ —para el sufrir y para el donar— vy, asi, uno y tnico irrumpe
como pasividad, sin disponer de nada que le permita no ceder a la pro-
vocacion®. De otro lado, cuando se toma como asunto de reflexion la
percepcion, se llega a la conclusion de que no se conoce el objeto por
las potencialidades de las que se dispone al momento de tomarlo en
consideracion, es decir, por la magnifica constitucién del ser humano
como ser perceptivo. A cambio, como lo advirtié con claridad Maurice
Merleau-Ponty:

Decir que tengo un campo visual, es decir que por posicién tengo acceso y
apertura a un sistema de seres, los seres visibles, que ellos estan a disposicion
de mi mirada en virtud de una suerte de contrato primordial y por un don de la
naturaleza, sin ningtn esfuerzo de mi parte; es decir por tanto que la vision es
prepersonal; —y es decir al mismo tiempo que estd siempre limitada, que hay
siempre en torno a mi vision actual un horizonte de cosas no vistas o incluso
no visibles®.

Sin la manifestacion del objeto que esta ahi, la riqueza de mi percepcion

se torna inatil, pero al «estar ahi», se define con claridad el proceso de

percepcion que antes que desplegar de modo conflictivo una intencio-

nalidad interventora, puede redefinir la percepcion como el reconocimiento

de aquello que «esta ahi».

2

3

Cf. LEviNas, Emmanuel. Autrement quétre au au-dela de lessence. La Haye: Martinus Nijhoff, 1974.
MERLEAU-PONTY, Maurice. Phénoménologie de la Perception. Paris: Editions Gallimard, 1945, p. 268.



[106] Juan Manuel Cuartas Restrepo

Sin el «paso a la ontologia» —o lo que en otros registros se nombra
como «realidad»—, no hay percepcion; sin la aparicién del mundo que
precede la actividad de un sujeto, no tiene lugar la subjetivacion. Todo
esto suena obvio y baladi, pero cuando se considera en detalle, se advierte
que se esconde aqui una problematica que guarda relacién con la actitud
generalizada de dar todo el crédito a la ante-predicacion que distingue
la condicion del sujeto, sus dotes perceptivas, su talento y experticia, sin
pararse a considerar que su supremacia estd precedida por el aparecer de
las cosas en el mundo. Cuando se desconoce este estado de cosas se tiene
como resultado no llegar a saber efectivamente qué es aquello que, sin
embargo, esta ahi, ya que la subjetivacion obnubila y le resta importancia a
la objetividad misma de las cosas. Mientras se pierde de vista que algo esta
ahi para ser conocido, se abunda en la idea de que la condicién subjetiva
de un individuo desborda todo lo que pudiera ser aprehendido de aquel
objeto, que si en los casos nombrados se llama «luna» o «<monte Everest»,
en otros menudos casos de la vida cotidiana se llama «las cosas mismas». La
situacion asi identificada anunciaria que no hace falta que algo esté ahi para
conocerlo, porque se cuenta con tal gama de seguridades subjetivas que
«garantizan» su conocimiento sin cumplir antes la tarea de considerarlo.

Barbaras establece:

El asombro que guia este interrogante tiene él mismo como presupuesto cierta
idea del aparecer, tan apremiante como discutible, y que es precisamente lo que
nos esforzamos en resolver. Responder que este proceso revela el aparecer, serfa
suponer que no hay mas aparecer que el que reside en la actividad de un sujeto,
que no hay aparicion mas que como subjetivacion. Pero el paso a la ontologia,
hecho posible por el analisis del deseo, nos conduce por el contrario a mostrar
que el aparecer subjetivo no es pensable mas que en tanto que estd precedido
por un aparecer del mundo®*.

Lo anterior plantea dos problematicas:

Deunlado, sinimportar si esta o no ahi, nada dejaria de ser tenido como
advertido/percibido/conocido/reconocido, debido a que la subjetividad
da crédito a los presupuestos y presume conocerlo todo plenamente.

' BARBARAS, Renaud. La vie lacunaire, p. 153.



“Porque estd ahi”: digresion sobre subjetividad y conflicto, con breves... [107]

A esta situacidn se la puede llamar: «suspension de la pre-dacién de la
realidad».

De otro lado, se advierte aqui una problematica paralela a otra harto
conocida y discutida, propuesta por Marshall McLuhan como: the medium
is the message® («el medio es el mensaje»). Pese a la contrariedad que pone
en evidencia, en la teoria de la comunicacion esta afirmacion ha hecho
carrera, al punto de que basta privilegiar el medio (o canal) para dar cuenta
del mensaje (o sentido), sin siquiera llegar a pensar que el reclamo de obje-
tividad de la informacidn resulta de esta manera desatendido debido a que,
dotados de sofisticados instrumentos, nada queda por fuera en el espectro
de la comunicacion.

En ambos casos se pierde, definitiva y drasticamente, la version del estar
ahi (o del mensaje) de las cosas y los hechos, por lo que cabe preguntar:
squé son las cosas entonces? Segun lo visto, no son aquello que esta ahi,
sino lo que queremos que sean o lo que los instrumentos, medios, canales
nos ensefnan de ellas; en otras palabras: lo que se capta de ellas en el espejo
retrovisor de la subjetividad humana. En el caso de Mallory, su ascenso
al Monte Everest solo es posible a partir del momento en que realiza una
objetivacion de algo cuyo horizonte de representacion termina simpli-
ficado como: «aquello que esta ahi». Es evidente que esta objetivacion no
corresponde de modo cabal con el ser ahi del Monte Everest. De la misma
manera, ninguna virtualizacion, por mas hiperrealista que se presente,
conseguiria cambiar la firme presencia de algo por su ausencia radical. Los
planos de incidencia de este error son:

« Disponiendo la co-presencia con el otro en un plano ético, Levinas in-
daga la pasividad como constitutiva del sujeto. Es un error, por tanto,
restarle importancia a la pasividad para dar prioridad a la accién, sin
entender hasta qué punto en el proyecto ético de un sujeto, tanto decide
la una como la otra.

« Objetivar es un acto transitivo-acusativo fundado en la intencionalidad
de quien observa y simplifica, nombra y etiqueta, clasifica y encasilla.

®  Cf. MCLUHAN, M. Understanding Media: The Extensions of Man. New York, Mentor, 1964.



[108] Juan Manuel Cuartas Restrepo

« Las corrientes de objetivacion realizan reducciones de las cosas, de su
manifestacion, su historia y sus valores bajo propoésitos dictados por la
subjetividad humana.

Resumiendo, la situacion es la siguiente: por mas distante que esté algo,
como lo esta efectivamente la luna, al enfocarla en el radar de la percepcion,
se opera un acto de objetivacion / apropiacién —y asi la luna pasa a ser: «la
luna de la infancia» - «la luna de los romanticos» — «la luna de los llanos
orientales», etc.—. Sin embargo, siempre que la luna «esté ahi», es decir,
siempre que su consistencia y su presencia refrenden la identidad de ser lo
que es, seguird siendo la luna y no mas que la luna. Pasando a otro ejemplo,
en el caso de las estrellas que contintian figurando en el firmamento, pero
hace millones de afios que no estan ahi, lo que se conserva de su estar ahi es
la radiacién que transita por el universo y que podemos ver. Decir que «es
una estrella» no equivale a restituirle su masa estelar, aunque no se tenga
de ella mas que una aparicién que la hace inteligible. Desde el momento
mismo en que se da un nombre a algo, a su vez se le objetiva, es decir, queda
atrapado en una red nominal que le tiende quien lo nombra. Por esta razon,
siempre sera posible realizar una critica radical al lenguaje; una critica que
permita advertir hasta qué punto la fusién (con-fusion) entre el nombre y
la cosa afecta el correcto conocimiento de esta. Pero cuando todo esto va de
suyo, no ocurre nada diferente a ignorar aquello que «estd ahi», olo que es lo
mismo: a fundar la subjetividad en el evento mismo de nombrar y objetivar.
Volviendo al ejemplo, si no basta poner en cuestion el nombre «estrella», ;de
dénde se tiene que la forma de una estrella responde a estas caracteristicas?:

;0 a estas?®:

30 a estas otras?:



“Porque estd ahi”: digresion sobre subjetividad y conflicto, con breves... [109]

La pregunta es, por tanto: ;qué es lo que efectivamente «estd ahi»? Sin la
realidad a la que remiten las apariciones de las cosas, no habria percepcion,
tanto menos valoracién y reconocimiento. Como se ha anunciado, todo
esto suena obvio y baladi, pero lo cierto es que no basta asumir que la orien-
tacion de un sujeto que calcula y traza una estrategia de aproximacion en
relacion con algo que «esta ahi», no deja de generar grandes controversias
sobre la diferencia profunda que existe entre las apariciones de algo y el
aparecer mismo fundado en su manifestacion.

Antes que dar a entender que el propdsito de esta intervencion es
reducir la orientacién fenomenoldgica de la conciencia conforme se da
la percepcion del aparecer de las cosas, orientaciéon embadurnada de
prejuicios y modos de nombrar, es importante tomar en consideracién un
contraejemplo que dé cuenta de que la subjetividad puede actuar de otra
manera, sin simplificar el conocimiento de algo en su mera percepcion; en
otras palabras, también es dado a la conciencia de un sujeto inquirir por la
constitucion de algo, o por su potencia o posibilidad de ser algo mads de lo
que parece ser. El contraejemplo sirve como experimento mental en relacion
con lo que se dice a si misma la conciencia, antes de proyectar la intencio-
nalidad hacia lo que percibe. El caso se da cuando se sefiala que algo no es
solamente lo que «esta ahi», sino algo insospechado que se presume que
se encuentra alli contenido. Este contraejemplo tiene un efecto disuasivo
que pone en modo de reserva el apremio por objetivar, ya que se debe
considerar con mayor atencion aquello que «esta ahi». Brevemente, ello
remitiria a afirmaciones como: «en esa cueva hay algo...», «en esa caja hay
algo...», «esa persona tiene algo...», etc. La especulacion hace explicitos,
en casos como estos, que la subjetividad halla sus limites. Pero como se
sabe, la especulacion no soluciona absolutamente nada. La situacion es
la siguiente: Se entiende que lo que estd ahi no debe ser alterado hasta no
cobrar un conocimiento mas pleno, es decir: abstenerse de resolverlo todo
por anticipado, como se hace siempre. La exigencia es ahora: aparecer de
las cosas / apercepcion de las mismas / re-conocimiento. En vista de esto,
el «estar ahi» de algo no da de momento suficiente crédito para alcanzar
un conocimiento claro y distinto.



[110] Juan Manuel Cuartas Restrepo

Para no perder el rumbo de la exposicion de Barbaras en La vie
Lacunaire, viene bien recapitular con sus propias palabras lo que se ha
venido exponiendo:

Es necesario sefialar primero que, en la conciencia perceptiva, a diferencia del
signo o de la imagen-retrato, la cosa se da en persona, en carne y toda la dificul-
tad reside en el fondo en pensar la disyuncion entre esta presencia en persona y
la parcialidad de la donacion: presente en si misma (mas que en imagen) la cosa
no esta por tanto nunca presente en tanto que ella misma (no esta presente mas
que como y bajo uno de sus aspectos)®.

Barbaras hace énfasis en la incapacidad de abandonar el esquema por
el que cobra presencia una cosa, de modo que al percibir dicho esquema
se opera un ejercicio de sintesis que se considera suficiente y seguro, al
punto que puede prescindirse de la monumentalidad de la presencia de la
cosa. Al margen de las disputas sobre las limitaciones o engafos a los que
nos someten los sentidos, esta «extrafia unidad» que consigue transmitir
el esquema cuenta a su favor con el discernimiento que se puede hacer
de las cosas sustentado en su percepcion; o como lo sefiala Barbaras: en
«el transito de su opacidad a su transparencia». Asi descrito, el esquema
puede entenderse, de un lado, como una puesta a prueba de la relevancia
de la percepcion para el conocimiento de una cosa, mientras que de otro
lado manifiesta una tension entre la presencia-ausencia de la cosa, toda vez
que ésta se haya en el esquema sin estar en ¢l presente. Ante esta situacién
puede decirse que, mientras la percepcion sigue su camino fundada en
las apariciones de las cosas, la presencia-ausencia de la cosa trasciende
dichas apariciones. Barbaras considera que la «tension» que genera tener el
esquema como resultado de la percepcion, puede entenderse a su vez como
una «aspiracion» que guia la subjetividad para que entre en franca confron-
tacion con la ofrenda de negatividad que se recibe del esquema y avance
en el conocimiento concerniente a las cosas mismas. Es de esperarse que
dicha «tensién-aspiracion» no halle un resultado diferente a la percepcién
dirigiendo sus destellos a la conciencia, sedimentando en la subjetividad
como reflejo de la realidad.

®  BARBARAS, Renaud. La vie lacunaire, p. 77.



“Porque estd ahi”: digresion sobre subjetividad y conflicto, con breves... [111]

En su célebre ensayo L'(Eil et Esprit, Meleau-Ponty denuncia las conse-
cuencias de esta situacion: «La ciencia —afirma— manipula las cosas y se
niega a habitarlas»”. Efectivamente, también la ciencia se funda en esquemas
—o modelos— que refieren la negatividad de la presencia monumental de
las cosas; su llegada a éstas se da en la forma de una aproximacion, nunca de
una encarnacion. Al igual que la percepcion, la ciencia se comporta como
una «tensidén-aspiracion» que, si bien podria decirse que busca conocer
el estar ahi de las cosas, paraddjicamente delibera con los esquemas que
brotan de su percepcién en un sentido amplio, multimodal: percepcion
visual-auditiva-sensorial, etc. Asi visto, este estado de cosas revela lo que
Edmund Husserl denomina: un «horizonte de indeterminacion susceptible
de ser determinado»®. Barbaras es mas enfatico cuando afirma que:

La esencia de la percepcion nos conduce hacia una negatividad que no es la
otra cara de una posicién, una ausencia que no es la contraparte de una presen-
cia, una aspiracion sin complemento (o plenitud) posible, una progresién que
N0 es nunca un progreso’.

Lo acuciante aqui es que ese «horizonte de indeterminaciéon» que se
anuncia desde la percepcion traza una ruta de aproximacién que puede
identificarse con el método fenomenolégico, y con el avance que significa
interrogar por la vida de la manifestacion de las cosas, sin pararse a
considerar que su estar ahi contintia siendo una incognita, un desafio.

En la novela El médico de Pérgamo, de Orlando Mejia Rivera, se alude
al método conocido popularmente como «ojo clinico», que refiere una
modalidad de percepcion que no se limita a las apariciones y esquemas, sino
que consigue llegar al estado de afectacion de los pacientes'. Sin embargo,

7 MERLEAU-PONTY, M. L(Eil et I'Esprit. Paris, Folio, 2008, p. 9.

8 Hussert, Edmund. Ideen zu einer Phaenomenologie und phaenomenologischen Philosophie I. Trad.
Fr.P. Ricceur. Paris, Editorial Gallimard, 1950, p.142.

°  BARBARAS, Renaud. La vie lacunaire, pp. 78-79.

10 Este es el pasaje de la novela de Mejia Rivera: El ojo clinico se perfecciona en la identificacion de los
detalles, en la mirada sutil que capta lo que otros ven, pero no observan. Todos los seres humanos
ven, pero sélo unos pocos aprenden a observar. La clinica solo se conquista observando enfermos
y aprendiendo de cada uno de ellos, porque cada paciente es diferente a otro, incluso teniendo la
misma patologia. MEjia, O. El médico de Pérgamo. Manizales, Editorial Universidad de Caldas,
2019, p. 62.



[112] Juan Manuel Cuartas Restrepo

no deja de ser altamente significativo lo que el semi6logo Charles Sanders
Pierce apunta sobre las deficiencias que revela el ejercicio de la induccién
medicinal: «Es particularmente dificil recoger hechos en medicina. La
experiencia de un solo hombre puede rara vez ser decisiva, y en medicina
nadie puede juzgar materias mas alla de su conocimiento personal, debe
confiar en los juicios de otros»''. Asuntos como este nos llevan a indagar
por otros tantos episodios de percepcion y precision que reclaman una
toma de conciencia sobre la necesidad de aguzar la observacion hasta
conseguir identificar el estado de viva manifestacion de las cosas. De este
acontecimiento en particular, Levinas reclama una identificaciéon diame-
tralmente cierta, que no dé lugar a confusion, que renuncie a disfrazarse
con anatemas, juicios y precomprensiones, porque es alli donde reside la
responsabilidad para con el otro, algo que no toma comienzo en un tipo de
compromiso o de decision, sino en la manifestacion viva de una presencia.
Estas son sus palabras:

No es necesario tomar al pie de la letra la metafora de la interpelacion del sujeto
por el ser que se manifiesta. La manifestacion del ser —el aparecer— es, cierta-
mente, un primer acontecimiento, pues la primacia misma de lo primero estd en
la presencia de lo presente'.

Pero ;como reducir la tension en la que nos instala la percepcion, si
se entiende que ésta no llega a ser completa ni suficiente? Tres respuestas
saltan a la vista:

a) Segun la primera, se intentaria sentar como precedente lo que corres-
ponde a la formacién del sujeto; que realice un auto-reconocimiento
de sus competencias como observador para que, segin se dé la oca-
sion, identifique sus limites e incentive para si las rutas que le permitan
sedimentar un conocimiento cabal de las cosas; en otras palabras: sin
formacion no se alcanza el estatus de observador clinico.

PEIRCE, Charles. «Collected papers», Citado en: SEBEOK, Thomas y UMIKER-SEBEOK, Jean. «Sher-
lock Holmes y Charles Peirce/El método de la investigacién». Valparaiso, Edicion electrénica de
www.philosophia.cl / Universidad de Arte y Ciencias sociales, 1979, p. 33.

LeviNas, Emmanuel. Autrement quétre au au-dela de lessence. La Haye, Martinus Nijhoff, 1974,
p. 31



“Porque esta ahi”: digresion sobre subjetividad y conflicto, con breves... [113]

b) La segunda respuesta vendria de la mano de la sofisticacion tecnologica
de los instrumentos de observacion y valoracion, de modo que la con-
fiabilidad sea cada vez mayor y lo que se observe alcance tal precision
que valga como una verdad rotunda, susceptible de optimizarse y de
alcanzar mayor nitidez sélo en la medida en que los instrumentos de
observacion se perfeccionen.

c) Finalmente, la respuesta que transformaria el estado de tension en otro
de adecuacion viene dictada por la fenomenologia, porque la condicién
inicial del vinculo entre la conciencia y el mundo continuara siendo la
misma: un sujeto que percibe y dirige su intencionalidad hacia las co-
sas del mundo. Pero si esa conciencia que percibe instala la pregunta
por el estar ahi de las cosas, su subjetivacion-objetivacion se atenuarad
y conseguira ver mas de lo que usualmente ve; conseguira relacionarse
con las cosas y apreciar aquello que son y como son, es decir, desplazara
el comando que se suele presentar como prioritario: percepcion-inten-
ciéon-dominio-apropiacion-destitucion, reemplazandolo por: percep-
cién-observacion-acercamiento-relacion.

Esta por descontado que poco se gana si se trivializa lo dicho, consi-
derando que la «reduccién de la tension» se logra con el mero gesto del
acercamiento, porque no se cambia por arte de magia la posicion del
sujeto que objetiva. Debe mediar una pregunta sobre la pasividad de lo
percibido, pregunta dictada por una nueva percepcién que no se reduce a
los esquemas y apariciones, sino que mueve la «actitud de acercamiento»
del sujeto que percibe a la cosa percibida. Habria millones de ejemplos que
mostrarian que acercarse demasiado a algo redunda en un peligro mortal;
ejemplos como: acercarse a un tigre o a las llamas de una caldera. Luego,
sen qué consiste propiamente la «reduccion de la tension»? Estos supuestos
contraargumentos pierden su fuerza disuasiva si se tiene en cuenta que
en ningiin momento se renuncia al estado primario de la percepcién, sin
el cual no habria fenomenologia posible, ni se irfa tampoco a las cosas
mismas. Si lo anterior nos invita a identificar un tipo de dialéctica en la
que los opuestos precisan conciliar para avanzar en la racionalizaciéon y



[114] Juan Manuel Cuartas Restrepo

conocimiento de la realidad, hay que asumirlo en estos términos, ya que la
percepcion no conseguira nunca llegar al centro mismo que define el «estar
ahi» de las cosas. En otras palabras, la fenomenologia llama a una consi-
deracion positiva del estado de donacién de las cosas que desemboca en
una posibilidad de percepcién que se juzga adecuada y circunspecta. De tal
manera, el estar ahi de las cosas contintia gritando para que sean advertidas
en virtud de su presencia; en otras palabras, su grado de donacién ilustra
mucho mas de lo que se lee de ellas.

Una vez se llega a este punto de deliberacion, cobra relevancia un
concepto que, pese a haber sido anunciado, no se le ha prestado suficiente
atencion; se trata del «conflicto». A esta idea le subyace un tipo de afec-
tacion en el que alguien cumple el papel de oficiante (o agresor), mientras
que otro alguien recibe la ofensa. Expuesto de esta manera, es claro que el
«conflicto» resulta como consecuencia del gesto de objetivacion e impo-
sicion que manda la conciencia de quienes ejercen formas de poder sobre
aquello o aquellos que simplemente «estan ahi», recibiendo descarga tras
descarga. Sin embargo, no puede ser este el final de la descripcion, porque
la mera idea de «conflicto» revela una situacion compleja que desconfigura
la relacion con algo y su claro conocimiento. Estos limites prescriben, de un
lado, un horizonte de donacién que es ignorado o avasallado, y de otro lado,
la expresion de determinacion de la subjetividad que, tan pronto objetiva
algo, consecuentemente incoa un conflicto. Leido de otro modo, en el acto
mismo de la percepcion, tal como se da de manera corriente, hay conflicto.
Barbaras lo plante en los siguientes términos:

En efecto, destacar el hecho de que tenemos un asunto con el ente y que es en
razon de su ser que podemos tomarlo como ente, es reconocer que la presencia
del ente presupone una ausencia fundamental e irreductible, ausencia que no
es incluso una ausencia ya que no alterna con la presencia del ente, sino que es
por el contrario la condicion originaria®.

Estamos llamados a reconocer que esto se da efectivamente asi, y
sin restarle importancia, identificar una suerte de conflicto cada que

'3 BARBARAS, Renaud. La vie lacunaire, p. 80.



“Porque estd ahi”: digresion sobre subjetividad y conflicto, con breves... [115]

se manipula algo, considerando como presencia lo que en su mas justa
proporcion esta radicalmente ausente. La situacion no es lejana a aquellas
formas de fetichismo que tramitan intenciones y deseos con representa-
ciones (o ausencias) del objeto erético o sagrado, de modo que lo que se
tiene como resultado no es algo diferente a una objetivacion que alberga un
tipo de conflicto, porque la experiencia se desenvuelve como adoracion de
imagenes, tanto en el sentido espiritual como en el erético-sexual. En estos
casos se alega que el objeto escapa a cualquier posibilidad de apropiacién
y que solo es posible hacerlo presente en versiones de su ausencia. Como
refrenda Barbaras, no hay aqui algo que se pueda calificar como «defecto
en la donacién» de lo que permanece ausente, porque aun en la ausencia
conserva la plenitud de su donacidn, al punto que puede ser completamente
ignorante de la manipulacién que se hace de su representacion en la cultura
medidtica, o en otras palabras, dicha manipulacion y objetivacion, al estar
dirigida a su manifestacion ausente, no afecta en nada su pura presencia.
El «conflicto» identifica, por tanto, principalmente, al sujeto que objetiva.
Para dar tramite al conflicto, para al menos vislumbrarlo cada que se
registra una suerte de reduccion de lo que es percibido como resultado del
despliegue intencional de la subjetividad, se requiere un fondo de apertura
que desestime el habius, la fijeza de percibir siempre de la misma manera,
y proponga una valoraciéon distinta. Dicha apertura podria residir en
la comprension de la tesis de Jan Patocka que se enuncia como: «la exis-
tencia es movimiento». Movimiento en un sentido amplio —habria que
precisar—, es decir, no sélo movimiento sensitivo, como el que se advierte
en los seres vivos, 0 mecanico, tanto menos metaférico, sino fundamen-
talmente, «movimiento comprensivo». Si se piensa por un momento cual
habria sido el designio de la especie humana si no se hubieran dado movi-
mientos comprensivos sobre la presencia y la existencia del otro, nunca se
habrian emprendido acciones con miras al reconocimiento de derechos, ni
se estaria discutiendo algo que se considera hoy de suma importancia, como
el derecho a la vida, o el derecho ambiental. El «movimiento comprensivo»
requiere, en el mejor sentido nietzscheano, «rumiar» hasta digerir el asunto
y entonces pasar de una realidad a otra. Esta es la maxima expresion de que



[116] Juan Manuel Cuartas Restrepo

la existencia es movimiento: cuando se realizan actos de reconocimiento, y
se ve con nuevos 0jos, sucede que se pasa de un estado de conflicto a otro
de post-conflicto. Barbaras precisa: «Todo el esfuerzo de Patocka consiste
en intentar caracterizar esta dimension dinamica de la existencia, que cons-
tituye el modo de ser propio y condiciona al mismo tiempo la posibilidad
de relaciéon consigo mismo que abarca necesariamente»'*.

Pasar de lo descreido a lo creido es afianzar en la existencia el movi-
miento fundamental que permite ver en lo que esta ahi algo mas que lo que
se quiere ver; en otras palabras, el «<movimiento comprensivo» consigue
penetrar las estructuras rigidas que sustentan la subjetividad como una
atalaya desde donde se enfrenta la realidad. De este modo, el estado de
conflicto, que es recurrente y generalizado en la toma de posicion subjetiva,
se transmuta en un estado de post-conflicto del que se recogen grandes
aprendizajes que responden a lo que Patocka llama: «la posibilidad de
relacion consigo mismo» y que comienza reconsiderando la pregunta: ;qué
es lo que efectivamente esta ahi?

Bibliografia

BARBARAS, R. La vie lacunaire. Paris, Librairie Philosophique J. Vrin., 2011.

HusSERL, E. Ideen zu einer Phaenomenologie und phaenomenologischen Philosophie
I. Trad. Fr. P. Ricceur. Paris, Editions Gallimard, 1950.

LEvINAS, E. Autrement quétre au au-dela de lessence. La Haye, Martinus Nijhoft,
1974.

McLUHAN, M. Understanding Media: The Extensions of Man. New York, Mentor,
1964.

MEJiA RIVERA, O. El médico de Pérgamo. Manizales, Editorial Universidad de Cal-
das, 2019.

MERLEAU-PONTY, M. Phénoménologie de la Perception. Paris, Editions Gallimard,
1945.

U Ibid., p. 54.



“Porque estd ahi”: digresion sobre subjetividad y conflicto, con breves... [117]

MERLEAU-PONTY, M. L'(Eil et I'Esprit. Paris, Folio, 2008.
PEIRCE, Ch. S. Collected papers. Cambridge, Harvard University Press, 1958.

SEBEOK, Th. A. & UMIKER-SEBEOK, J. «Sherlock Holmes y Charles Peirce / El método
de la investigacion». Valparaiso, Edicion electronica de www.philosophia.cl /
Universidad de Arte y Ciencias sociales, 1979.






LA NOSTALGIA DEL FILOSOEO'

The philosopher's nostalgia

GERMAN DARiO VELEZ LOPEZ™

Resumen: En el seminario de otofio-in-
vierno de 1929-1930 titulado Conceptos
fundamentales de la metafisica. Mundo, fi-
nitud, soledad, el filésofo aleman Martin
Heidegger comenta la frase de Novalis: «la
filosofia es en realidad una nostalgia, un
impulso a estar en casa en todas partes».
La metafisica de Platén, y la fenomenolo-
gia hermenéutica de Heidegger son dos
filosofias de esta nostalgia, la primera, la
resuelve en una aspiracion a otro mundo
mientras que la segunda agudiza la angustia
y el aburrimiento, para experimentar des-
de alli el cardcter temporal de la existencia
que la vincula esencialmente al mundo. El
filésofo francés Renaud Barbaras propone
una salida diferente al problema de la nos-
talgia. Mientras que la nostalgia se agudiza,

3
<

Abstract: In the fall-winter seminar of
1929-1930 entitled Fundamental concepts
of metaphysics. World, finitude, solitude,
the German philosopher Martin Heidegger
comments on Novalis's phrase: «philoso-
phy is really a nostalgia, an impulse to be at
home everywhere». Plato's metaphysics, and
Heidegger's hermeneutical phenomenol-
ogy are two philosophies of this nostalgia,
the first solves it in an aspiration to another
world while the second sharpens the anguish
and boredom to experience from there the
temporal nature of existence that essentially
links it to the world. The French philoso-
pher Renaud Barbaras proposes a different
solution to the problem of nostalgia. While
nostalgia is sharpened, deepened, radical-

R

se profundiza, se radicaliza como aburri-
miento profundo en Heidegger, en cierto
modo sale a la superficie del mundo, no se
densifica, mas bien se rarifica y expande en
la metafisica de Barbaras. Siguiendo sus
planteamientos propondremos que el de-
seo es la otra cara de la nostalgia, pero no
simplemente su reverso, sino su tramite,
su linea de fuga, su superacion. Lo cual no
quiere decir que quede abolido el sentimien-
to, sino que funciona de otro modo y define
una economia existencial diferente a la del
ser-para-la-muerte heideggeriano, y que
puede caracterizarse con Pierre Hadot como
memento vivere, acuérdate de vivir.

Palabras clave: nostalgia, deseo, metafisica,
fenomenologia, Heidegger, Barbaras, vida.

24
3

ized as deep boredom in Heidegger, in some
ways it comes to the surface of the world,
it does not densify, rather it becomes rarer
and expands in the metaphysics of Barbaras.
Following his approaches, we will propose
that desire is the other side of nostalgia, but
not simply its reverse, but its procedure, its
line of escape, its overcoming. Which does
not mean that the feeling is abolished, but
that it works in another way and defines an
existential economy different from that of
the Heideggerian being-for-death, and that
it can be characterized with Pierre Hadot as
a memento vivere, remember to live.

Keywords: nostalgia, desire, metaphysics,
phenomenology, Heidegger, Barbaras, life.

Este articulo es resultado de investigacion del proyecto «Tiempo, ser y movimiento. El otro co-
mienzo del pensar en Heidegger», financiado por la Universidad EAFIT. Cédigo: 828-000072. Este
articulo fue recibido el 20 de agosto y aceptado el 12 de noviembre de 2019.

Correo electronico: gdvelez@eafit.edu.co

[119]



[120] German Dario Vélez Lépez

Introduccion: el sabio y el mundo

En una breve reflexion titulada El sabio y el mundo el filésofo e historiador
francés Pierre Hadot propone una idea de la cual quisiera partir. Esta idea
puede expresarse del siguiente modo: el sabio antiguo experimentaba
una peculiar cercania con el mundo, cercania de la que darian amplio
testimonio filésofos de las escuelas helenisticas como Epicuro, Lucrecio,
Marco Aurelio. Pero esta cercania no se habria mantenido a lo largo de
la historia. El advenimiento de la ciencia moderna y de un nuevo tipo de
hombre habria reconfigurado radicalmente la relacién del hombre con el
mundo, produciendo una especie de desgarramiento del tejido que sostenia
ese vinculo. Hadot lo expresa del siguiente modo: «El universo cuantitativo
de la ciencia moderna resulta por completo irrepresentable, sintiéndose por
esa causa el individuo un ente aislado, extraviado»!. Pese a esta situacidn,
Hadot no es pesimista y concibe una forma de reconciliacién del hombre
con el mundo en la época contemporanea:

Por mi parte, creo en la posibilidad de que el hombre contemporaneo viva, no
quizd en la sabiduria (ya la mayoria de los antiguos la consideraban un ideal
inaccesible que guia la accién, y no como un estado alcanzable), pero si en la
practica, precaria y sin cesar renovada, de la sabiduria. Y me parece que tal
practica de la sabiduria puede y debe plantearse como objetivo conseguir una
reintegracion del yo en el mundo y en lo universal®.

Para Hadot, esta practica precaria puede ser descubierta en la filosofia
y en el arte. Tanto el filésofo como el artista convierten la percepcion
cotidiana, ingenua y utilitarista del mundo, en una percepciéon del mundo
mismo, del mundo como mundo y no del mundo con arreglo a deter-
minados fines o usos. Un cierto desapego haria parte de la actitud del artista
con respecto a las cosas del mundo, més no con respecto al mundo. Para-
ddjicamente, entonces, esa captacion del todo mundano, del mundo como
una totalidad en la que el propio individuo estaria inmerso, esa superacion
de la separaciéon con respecto al mundo implicaria una cierta conversion

1

Hapor, Pierre. Ejercicios espirituales y filosofia antigua. Madrid, Siruela, 2006, p. 285.
2 Ibid., p. 285.



La nostalgia del filésofo [121]

de la mirada, un desapego o, incluso, como dirfa Husserl, una epojé, una
suspension o neutralizacion de nuestro compromiso directo, espontaneo e
irreflexivo con el mundo.

Quisiera proseguir con esta reflexion por otras dos vias que me parece
que se prestan mutuo apoyo, aunque casi un siglo las separa. Me refiero a
los caminos emparentados, aunque divergentes de Martin Heidegger y de
Renaud Barbaras. Llamaré al primero la via de la angustia y al segundo
la via del deseo e intentaré mostrar de qué modo podemos pensar la via
del deseo como un cierto relevo, superacion o solucién del problema de la
angustia existencial en Heidegger. Al hacerlo, propondré como punto de
articulacion de la reflexion aquel temple animico mencionado al inicio en
el titulo de mi exposicion: la nostalgia del filésofo.

Heidegger con Novalis

Al inicio de las lecciones de 1930 tituladas Conceptos fundamentales de la
metafisica. Mundo, finitud, soledad cita Heidegger un fragmento de Novalis
que dice «La filosofia es en realidad nostalgia, un impulso de estar en todas
partes en casa»’.

El impulso, la pulsién que caracterizaria a la filosofia es, pues, segun
Novalis, estar en casa en todas partes. Si esto es asi, comenta Heidegger,
es porque los fildsofos «no estamos en todas partes en casa». El impulso a
retornar a la tierra natal no es, para el filésofo, el anhelo de retornar a una
patria particular, sino a aquella tierra que estd en todas partes. Pero la tierra
que estd en todas partes es el mundo. La filosofia como nostalgia se enca-
minaria al mundo mismo como totalidad, mundo del que el filésofo esta
separado, al mismo tiempo que gobernado por el temple animico peculiar
que le hace sentir su estancia en el mundo como un no-en-casa, como un
exilio. Pero estar en el mundo y estar al mismo tiempo separado del mundo
parece ser a todas luces una contradiccion.

*  HEIDEGGER, Martin. Los conceptos fundamentales de la metafisica. Mundo, finitud, soledad. Madrid,

Aljanza editorial, 2007, p. 28.



[122] German Dario Vélez Lépez

Platéon propuso tempranamente una solucién a esta especie de
perplejidad, declarando que el mundo al que aspira el fildsofo dentro del
mundo es el mundo suprasensible, una especie de otro mundo, o como
diria Nietzsche, de trasmundo. Platén es, por esto tal vez, el primer gran
nostalgico, y toda su filosofia, gobernada por una erdtica, constituye
una tentativa de remontar y superar la separacion inaugural del filésofo
con respecto a su pais natal. De este pais dibuja Platon poéticamente su
paisaje en Fedro: es la llanura de las esencias, y el filésofo es empujado
hacia esa llanura como auriga, que conduce a veces con pericia, a veces con
torpeza, los caballos que en ella pastan, se sacian y le permiten a €, a su vez,
contemplar la verdad y saciar con ella su ansia metafisica.

Eros preside esa tension del filésofo hacia el mundo de las ideas. El
filésofo tiene que ejercitarse en la tierra, por medio de la dialéctica, en
el movimiento de ascenso a lo suprasensible. El movimiento dialéctico
implica en Platén, como se sabe, que el filosofo pueda superar su caracter
encarnado y sensible, y que aprenda a ver con los ojos del alma, liberandose
progresivamente del cuerpo: pasar de la contemplacion de un cuerpo bello
a una bella accidn, de alli a una bella virtud, y proseguir el camino que de
negacion en negacion pueda conducirlo hasta la idea misma de lo bello.

Aunque no es declarado explicitamente por Heidegger, podemos decir
que el pasaje siguiente de su curso de 1930, es una lectura que somete a una
fuerte formalizacion la captacion poética de Platon de la pulsion filosofica,
de su empuje al mundo mismo:

Hacia alli, hacia el ser en su conjunto somos movidos en nuestra nostalgia.
Nuestro ser es este ser movidos. Siempre hemos progresado ya de algiin modo
hacia este conjunto, o mejor, estamos de camino hacia él. Pero somos empu-
jados, es decir, al mismo tiempo nos vemos como arrastrados hacia atrds, re-
posando en una gravedad que contrarresta. Estamos de camino hacia este «en
conjunto». Nosotros mismos somos este «de camino», esta transicidn, este «ni
lo uno nilo otro». ;Qué es este oscilar de un lado a otro entre el «ni lo uno nilo
otro»? Nilo uno ni tampoco lo otro, este «pese a todo si, y pese a todo no, y pese
a todo si». ;Qué es esta inquietud del no? La llamamos la finitud*.

“ Ibid., p. 28.



La nostalgia del filésofo [123]

«La inquietud del no» es un titulo llamativo y una provocacién. La
dialéctica platdnica es la version antigua de la inquietud del no. Inquietud
que definié y marcé desde los inicios de la metafisica, un camino a la pulsiéon
filosofica, camino de la progresiva sublimacion del deseo y de la progresiva
intelectualizacion de la nostalgia del filésofo. Heidegger abre otra via en
el fragmento que acabamos de citar. No se trata del no que constituye los
peldaios de una escalera ascendente, por la que asciende el fildsofo dejando
atras el mundo sensible para acceder al mundo de las esencias. Heidegger
nos habla de un no que caracteriza a un movimiento existencial: somos
movidos, estamos de camino, somos empujados, nos vemos arrastrados
hacia atrds, reposamos en una gravedad que contrarresta... Heidegger
denomina finitud a este caracter esencialmente inquieto del no que opera
en la nostalgia. Un no mas concreto, podriamos decir, que el no de la
dialéctica platonica, un no existencial, y no un no légico, si se quiere. El no
existencial es la finitud.

Un impulso hacia el mundo en su conjunto caracterizaria a la filosofia
y al fildsofo. Pero ese impulso no se traduce en un avanzar univoco y
sostenido, no es un penetrar sin impedimento o resistencia en el mundo,
sino, al mismo tiempo, un ser repelido. El mundo se retira continuamente.
Retrocede a cada paso. El movimiento es un movimiento finito o, si se
quiere, un movimiento impotente en relacion con la prepotencia del mundo.
También podriamos decir que no es un movimiento puramente intelectual.
La captacion del mundo no se da en una intuicién intelectual o divina. La
intuiciéon humana es sensible, y en tanto sensible, dependiente del cuerpo.
La finitud del movimiento de la existencia esta determinada en cierto modo
por su caracter corporal, por el hecho de ser una existencia encarnada. De
aqui que la primera version de la nostalgia, la version platonica, se ofrezca
como una tentativa de superacion de la finitud, mediante una sublimacién
del movimiento, mediante su conversion en movimiento puramente
dialéctico, movimiento del alma, que, liberada del cuerpo, tiende hacia la
captacion del ser en la idea.

Heidegger, por su parte, en la medida en que hace de la disposiciéon
afectiva la responsable de nuestra apertura originaria al mundo, renuncia



[124] German Dario Vélez Lépez

a la via de la sublimacién del movimiento e introduce una dimensién de
afectividad, de pasividad, y de corporalidad minima, de la cual su filosofia,
en la época de Ser y tiempo, ofrece una version muy conocida: la angustia.
Digo que es una versién de corporalidad minima, pues la descripcion
fenomenoldgica de la angustia en Ser y tiempo es sumamente formal.
En el fondo se reduce a lo siguiente: el temple animico de la angustia a
diferencia del miedo nos aisla. El ente en su totalidad sucumbe. Nada en
concreto nos atemoriza, pero todo en general pierde sentido. El hombre
no encuentra apoyo ni resistencia en el mundo, y por ello mismo el mundo
en su totalidad, y el estar en el mundo mismo, se vuelven patentes para el
hombre. Referido a si mismo, sin apoyo en el otro, en el nosotros en el que
cotidianamente el hombre se refugia, desprovisto de la articulacion signi-
ficante del mundo esbozada por ese nosotros que nos aligera la vida y nos
permite entregarnos a las tareas cotidianas, la angustia se constituye en el
poderoso afecto en el que se resuelve la nostalgia. Asi, podriamos decir,
que la filosofia es para Heidegger un pasar de la nostalgia a la angustia. No
suena muy alentador. Casi teme uno, con este tipo de reflexiones, disuadir
a la gente de interesarse por la filosofia.

Volviendo alas palabras del poeta Novalis, podemos decir que Heidegger
determina nuestro ser como movimiento, como ser movidos. Dentro de
ese movimiento estan el encaminarse, el ser empujados, arrastrados y
también contrarrestados. Con todo, no es una via que Heidegger explore
realmente. O mejor, lo hace de un modo, nuevamente, muy formal. El
movimiento es referido, desde Ser y tiempo, al poder-ser del hombre, pero
como sefala Patocka, Heidegger nunca se ocupa de mostrar de qué modo
la posibilitacion de ese poder-ser tiene que ser la de un ser corpéreo. En
su lugar, todo «actuar» y «maniobrar», nos dice Heidegger en las lecciones
del 30, estan referidos en el hombre al tiempo. La nostalgia, mientras
tanto, se ha convertido para Heidegger en aburrimiento, langeweile, y en
el langeweile, es decir, en el hacérsele a uno largo el tiempo, éste mismo
es experimentado como base o fundamento ontoldgico del existir, y, por
tanto, si seguimos nuestro hilo argumentativo, para el ser movidos. Asi
pues, el tiempo o mejor, la temporeidad, seria la condicién ontolégica de



La nostalgia del filésofo [125]

posibilidad del ser movidos. Pero, ;qué pasa con el cuerpo? ;Habra que
remitirlo, en este esquema cldsico, a ser condicién dntica de posibilidad?
Sea como fuere, no encontraremos en Heidegger una reflexion sostenida
sobre el cuerpo. Heidegger no dispone de una exploracion existencial del
cuerpo encarnado, quedando por ello el movimiento reducido a una pura
forma posible de realizacion del poder-ser, o como dice en Ser y tiempo, a
un enigma (Rdtsel)’.

Fenomenologia y metafisica en Renaud Barbaras

Aunque la fenomenologia de Renaud Barbaras no puede identificarse con
una tentativa de solucion de este problema, no resulta inapropiado intro-
ducirla por esta via y proponer que una de sus preocupaciones centrales
consiste en situar el cuerpo en el corazon del pensamiento filosofico, esta-
bleciendo para ello un fructifero didlogo con la filosofia de Husserl y de
Heidegger a través de uno de sus discipulos, el filésofo checo Jan Patocka.

El estudio y la critica de los planteamientos de Patocka, dara lugar a
dos obras importantes de Barbaras sobre este filésofo: Le mouvement de
lexistence. Etudes sur la phénoménologie de Jan Patocka® y Louverture du
monde. Lecture de Jan Patocka’. Estas dos obras contienen lo esencial de la
asimilacién y critica de Patocka y constituyen, a su vez, el punto de partida
para un despliegue original y auténomo de la fenomenologia, en relacién
con la metafisica y la estética. Este despliegue cristaliza en diversas obras
publicadas durante la dltima década, siendo Dynamique de la manifes-
tation® y Métaphysique du sentiment’ las mas representativas.

®  HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Santiago de Chile, Editorial universitaria, 1998, p. 407.
BARBARAS, Renaud. Le mouvement de lexistence. Etudes sur la phénoménologie de Jan Patocka. Pa-
ris, Editions de la transparence, 2007.

BARrBARAS, Renaud. Louverture du monde. Lecture de Jan Patocka. Paris, Editions de la transpa-
rence, 2011.

BARBARAS, Renaud. Dynamique de la manifestation. Paris, Vrin, 2013.

BARBARAS, Renaud. Métaphysique du sentiment. Paris, Les éditions du cerf, 2016.



[126] German Dario Vélez Lépez

En ellas las pregunta por el cuerpo y por el movimiento caracteristico
de la existencia humana aparecen subordinadas a una cuestion central de
la fenomenologia de Husserl, a saber, la cuestion del a priori universal de
correlacion entre el ente y sus modos de darse al sujeto. Buscaremos en
la dltima parte mostrar tanto la caracterizacion de este problema en la
primera obra mencionada, como el modo de solucién o tratamiento dado
al mismo en la segunda, de modo que podamos apreciar como la nostalgia
y la busqueda de la tierra natal pueden ser comprendidas de un modo mas
propio y, digamoslo asi, mas natural en el marco de la correlacion.

Fenomenologia y a priori universal de correlacién

En una nota de la Krisis, Husserl afirma que el trabajo de toda su vida ha estado
dominado por la tarea de la elaboracién del a priori universal de correlacion del
objeto de experiencia y de sus modos de donacion. [...] Se podra denominar
fenomenoldgico un recorrido que se sittie en el marco exacto del a priori de la
correlacién, que no lo transgreda ni sobre la vertiente del apareciente, bajo la
forma del realismo, ni del lado del aparecer, bajo la forma de un idealismo, y
que proponga de éste de alguna manera una versiéon o un modo de elaboracion.
Preguntarse por el sentido y la posibilidad de la fenomenologia equivale pues a
interrogar el sentido y la posibilidad de este a priori, sacar a la luz, por decirlo
asi, el a priori de este a priori'.

Extraemos de este planteamiento, con el cual inicia Dynamique de la
manifestation, tres indicaciones basicas:

1. El a priori universal de correlacién: postula que hay una relacién esen-
cial, intrinseca entre el objeto de experiencia y sus modos de darse a un
sujeto. Hay una solidaridad de principio entre sujeto y objeto.

2. Realismo e idealismo: la idea de una cosa en si, independiente de su apa-
recer a un sujeto, que podemos denominar como realismo dogmatico,
tanto como la idea de un sujeto encerrado en si mismo, subsistente con
independencia de su relacién con el mundo, que podemos denominar

' BARBARAS, Renaud. Dynamique de la manifestation. Paris, Vrin, 201, p. 7.



La nostalgia del filésofo [127]

idealismo dogmatico, transgreden el a priori universal de correlacion y
son insostenibles.

3. Lacuestiéon medular de la fenomenologia es la pregunta por el sentido y
la posibilidad del a priori, la cuestion del a priori de este a priori.

Estas tres indicaciones basicas tienen consecuencias importantes para
nuestro planteamiento. La primera de ellas, quizas la mds radical, es la de
una cierta disolucién del problema mismo. Estarfamos ya siempre en el
mundo en todas partes, pues una existencia separada del mundo, aislada o
encerrada en su interioridad es una fantasmagoria. Fenomenoldgicamente
esto se dice asi: la conciencia es siempre conciencia de algo, esta dirigida
al mundo, es intencional, tiende hacia algo distinto de si misma, y en este
medida esta ya siempre en el mundo.

Con todo, se recuerda con frecuencia una de las mds famosas sentencias
de Husserl, en la obra inaugural de la fenomenologia, las Investigaciones
l6gicas, en donde afirma: «Los significados inspirados por remotas, confusas
e inauténticas intuiciones no son suficientes, tenemos que retornar a las
“cosas mismas”»''. A su manera, diriamos entonces que la fenomenologia
es también una filosofia del retorno a la tierra natal, una filosofia de la
nostalgia, que estaria guiada por un impulso a volver a un cierto suelo del
cual experimenta una separacion. ;Como acompasar el postulado del a
priori universal de correlacion, que de cierta manera nos dice que estamos
ya en relacion con las cosas mismas, y la sentencia de las Investigaciones
l6gicas, que exige que volvamos a ellas?

En primer término, hay que entender en qué sentido estamos separados
de las cosas mismas. La idea central a este respecto es que el realismo
dogmatico constituye una teoria esencialmente separante, alienante. La idea
corriente, y que por ello Husserl caracteriza como actitud ingenua o natural,
segun la cual el mundo existe en si, independientemente de nosotros, y que,
por tanto, lo que sea en si mismo sera para siempre un enigma, es una idea
no solo ingenua, sino al mismo tiempo la mas corriente. Caracteriza lo que

11

Husserr, Edmund. Investigaciones légicas 1. Madrid, Alianza editorial, 2006, p. 218.



[128] German Dario Vélez Lépez

Husserl denominé «actitud natural». El retorno a las cosas mismas es por
esta razon una superacion de la actitud natural. A partir de su segunda
gran obra filosofica titulada Ideas directrices para una fenomenologia tras-
cendental, Husserl esbozara un método orientado a la superacion de esa
actitud natural, ingenua y dogmatica, al que denominara con un término
griego tomado de los escépticos: epojé, suspension del juicio, neutrali-
zacion. El acceso a las cosas mismas estara dado por una auténtica puesta
entre paréntesis de la tesis dogmatica de la existencia en si de las cosas, v,
por tanto, en su reconduccion al marco de la correlacion. La epojé es la
puerta de entrada al a priori de la correlacion.

Ahora bien, dentro del marco estricto de esta correlacion, y mas alla de
la tesis dogmatica de un mundo en si, independiente de nosotros, todavia es
posible reconocer el modo bajo el cual las palabras de Novalis mantienen,
en un determinado sentido, su vigencia. La cuestion que debemos plan-
tearnos ahora es: ;qué significa concretamente volver a las cosas mismas?

Renaud Barbaras describe el proceso del modo siguiente, el cual es ente-
ramente congruente con los planteamientos inaugurales de Husserl:

Tal es entonces la situacion inédita a la cual nos conduce el a priori de la
correlacion y que la fenomenologia se da como tarea meditar: el ente aparece
—es en esto mismo que consiste su entidad— pero, por esta razén misma, no
aparece todo entero en sus apariciones, no pasa en su aparecer, sino que por el
contrario permanece oculto o reservado en él, justamente con el fin de aparecer.
Aqui, el ascenso hacia el aparecer y el retroceso mas aca de sus apariciones,
el pasaje en el aparecer y el retiro en su interior no son la alternativa el uno
del otro: el ente debe siempre exceder el aparecer, es decir, sus apariciones,
cualesquiera que sean y cualquiera que sea la riqueza y la amplitud, justamente
con el fin de aparecer'.

Vemos asi de qué modo la no separaciéon no implica, sin embargo,
identidad, de modo que el ente que aparece no se confunde con sus
apariciones. El ente s6lo es en tanto aparece, pero si fuese plenamente su
aparicion, el polo objetivo, por decirlo asi, sucumbiria al subjetivo, y queda-

2 BARBARAS, Renaud. Dynamique de la manifestation. Paris, Vrin, 2013p. 9.



La nostalgia del filésofo [129]

riamos remitidos al més puro idealismo, puesto que en definitiva, no habria
manera de referir la consciencia a nada propiamente trascendente a ella.

Esta excedencia del ente en su aparecer mismo, el hecho de que no se de
completamente nunca, constituye el punto de apoyo de la nostalgia espe-
cificamente fenomenolégica y lleva por titulo «el mundo como horizonte
de toda donacidn». Precisemos un poco mas esta idea de mundo como
horizonte remitiéndonos a la explicacion que propone Barbaras en diversas
partes de su obra. En Introduction a une phénoménologie de la vie, 1o define
del modo siguiente apoyandose en Patocka:

El horizonte es la forma en la que se da la pertenencia de la aparicion a la to-
talidad abarcadora, la inscripcién de la aparicion en un fondo que condiciona
su aparecer, pero €] mismo no puede aparecer. Patocka ofrece de él una defini-
cién extremadamente rigurosa: es «un saber previo atematico, acerca del Uno
abarcador, que esta presente en todo saber singular en forma de proyecto bajo
el modo del olvido, y que, cuando es mentado, transmuta en primer lugar en
continuacion de la experiencia singular»".

Siguiendo esta explicacion de la estructura de presencia-ausencia carac-
teristica del aparecer, ponemos en el foco de nuestra reflexiéon aquello
que excede la manifestacion del ente, el exceso de ente, que es al mismo
tiempo algo no ente, nada de ente, que, como telén de fondo, horizonte
o mundo, se da necesariamente en toda aparicion, aunque estrictamente
hablando, no sea percibido. Esa nada de ente, ese telén de fondo, que
es en ultima instancia el mundo, dice Patocka se da en un saber previo
atematico, en forma de proyecto, como olvido. Manera curiosa de darse
la del mundo. El mundo se da en el olvido. La logica de esta posesion la
exploraron San Agustin y Jorge Luis Borges. Olvidado y con todo, ahi,
sabido en cierto modo. Hay un tener el mundo, un tenerlo como olvidado,
un tener atematico, sin el cual no habria experiencia posible. A partir de
aqui podemos reconocer que dos destinos acompanan al mundo: el olvido
puede radicalizarse siguiendo una tendencia que le es propia a ocultarse,
hasta el punto de que él mismo sucumba en el olvido. El olvido del olvido,

* BARBARAS, Renaud. Introduccién a una fenomenologia de la vida: Intencionalidad y deseo. Madrid,

Ediciones Encuentro-Edicién para Kindle, 2013, p. 142.



[130] German Dario Vélez Lépez

es la radical negacion de lo olvidado, la abolicién de toda posibilidad de
acceso a ello. Ese olvido del olvido es cumplido en parte por la ciencia.
Si el olvido es el saber atematico del mundo, necesario para toda cons-
titucién tematica, entonces, todo proyecto de conocimiento del ente, en
tanto cada vez mas pertinazmente, solicita y resueltamente se entregue el
conocimiento del ente, tanto mds desatendera la nada de ente que es el
mundo, y por ello, tanto mas se hundird el horizonte mismo en su propio
auto-olvido. Si como afirma Heidegger en la conferencia de 1930 ;Qué es
metafisica? la ciencia quiere saber del ente y de nada mas, podemos esperar
de la ciencia y de la radicalizacion de su proyecto descubridor del ente, un
correlativo y progresivo encubrimiento y olvido de lo que no es ente, esto
es, del mundo mismo. El primer destino del mundo es pues, de esta manera,
la radicalizacion de su olvido, a tal punto que se bloquee el acceso mismo
a lo olvidado, y que, bloqueado el acceso, forcluido, como diria el psicoa-
nalisis, quede excluido de todo proyecto histdrico del hombre. Pero hay
otro destino, otro camino para el mundo, y es, justamente, el camino al cual
el poeta nos invita. Es el camino de la nostalgia, es decir, el camino de un
recuerdo que todavia es posible, de un retorno rememorante al mundo. Si
las palabras de Novalis tienen algo que decirle al fenomenologo me parece
que es esto. Ellas mantienen un vinculo, bajo la forma del sentimiento, con
el horizonte que de suyo se olvida, pero cuyo acceso no estd bloqueado. Un
mundo, que al no estar radicalmente excluido de la experiencia humana,
es susceptible de rememoracion, si bien no tanto como un acto voluntario
del hombre, que como un retorno de lo reprimido en todo trato con el ente,
retorno que, volviendo al psicoanalisis, determina la historia, no digamos
del sujeto en relacion con lo inconsciente, sino, si puede decirse asi extra-
polando esta idea de Lacan, del hombre con el ser.

El modo actual de ese retorno tiene en la filosofia de Barbaras un
espacio de historizacién propio, pues el mundo como horizonte retorna
como physis, es decir, es retorno de la physis, término con el cual se sabe que
los griegos de la antigiiedad nombraron al mundo como totalidad omni-
abarcante, dinamica y prepotente.



La nostalgia del filésofo [131]

Metafisica y sentimiento

En la nostalgia la physis retorna para el filésofo como suelo originario o
suelo arcaico de la correlacion. Pero sila physis es ese suelo, tiene que poder,
en alguna medida, dar lugar al sujeto y no sélo al mundo para que pueda
ser el verdadero a priori del a priori. El tratamiento del mundo como physis
en el sentido insinuado, sentido que tendra que ser precisado mucho mejor,
conduce a la fenomenologia, como cabria esperar, mas alla de si misma,
a un territorio que en cierto modo la precede, pero que no puede serle
tampoco radicalmente ajeno, pues siendo el territorio del a priori del a
priori, debe ser en cierto modo pre-fenomenoldgico. Este territorio es el de
la metafisica, entendida como cosmologia.

Evidentemente el paso de la fenomenologia a la metafisica constituye un
desafio mayor, por lo menos por dos razones. La primera de ella consiste
en el peligro de restituir por la via de la metafisica la posicién del realismo
dogmatico, postulando la existencia de una cosa en si, un mundo en s,
independiente de un sujeto. La segunda, es que nos resulta muy proble-
matico dilucidar el modo de acceso a ese mundo originario, a esa tierra
natal. Barbaras resolvera la primera dificultad mostrando que al mundo
originario corresponde una fenomenalizacién igualmente originaria, sin
sujeto, o por lo menos sin sujeto humano, lo cual lo llevard a identificar al
propio mundo como el sujeto de su propio aparecer, y a asignarle entonces
el cardcter de una prepotencia, en tanto se manifiesta desde si mismo ante
si mismo. La segunda dificultad, serd abordada por Barbaras mostrando de
qué manera lo que él denominara a partir de Merleau-Ponty, Michel Henri,
y Henry Maldiney como sentimiento (sentiment) es aquel testimonio que
nos vincula a la tierra natal de la cual hemos sido separados, y que el deseo
es la forma del movimiento de afioranza que nos conduce incesantemente
a ella. Aunque no es posible en el marco de esta exposicion presentar deta-
lladamente estos dos aspectos de la metafisica de Barbaras, ofreceré por lo
menos un esbozo de sus lineas generales que nos permita vislumbrar su
alcance y situar en su centro la funcién de la nostalgia.



[132] German Dario Vélez Lépez

;En qué consiste esta physis, este mundo, esta tierra natal de todo
fenémeno, tierra ella misma presentida, afiorada en la nostalgia, indis-
ponible en el trato con el ente, necesariamente co-presente y ausente en
su manifestacion? Esa tierra natal o ese mundo es esencialmente proceso,
movimiento originario, archi-movimiento de produccion incesante y de no
menos permanente destruccion del ente. Produccién por individuacion,
separacion y diferenciacion del fondo, y también retorno continuo a él. Esto
exige que pensemos en una fenomenalizacion primaria asubjetiva, una feno-
menalizacion que es aparecer del mundo ante si mismo, siendo el mundo,
por decirlo asi, el operador subjetivo de si mismo, de su propia manifes-
tacion primera. Esta manifestacion es la pura ostension del mundo, privada
de sentido. En esta proto-correlacién no hay sujeto humano propiamente
dicho, por lo cual, uno de los mayores desafios de la metafisica sera explicar
el surgimiento del sujeto, pues nada parece anunciarlo en el mundo, que se
fenomenaliza de modo originario, apareciendo ante si mismo.

Este devenir mundo del mundo, este proceso de mundificacion es un
devenir por el cual la physis misma se hace aparecer ante si misma. Se hace
ser en lo multiple diferenciado, aunque no radicalmente separado del fondo,
por el proceso mismo de la naturaleza. En esta media el mundo es a la vez
polo objetivo y subjetivo de su aparecer, y por ello lo denominara «prepo-
tencia» (surpuissance). La prepotencia de la naturaleza o del mundo significa
su hacerse ser desde si misma, su emerger en lo multiple. Pero esto multiple
mantiene, por decirlo, asi, un fuerte nexo con el fondo del cual emerge, los
entes no estan separados en tanto que entes, sino apenas individuados, como
multiplicidad pura y ostensién o mostracién pura. Barbaras lo expresa del
siguiente modo en la introduccion a la Métaphysique du sentiment:

El movimiento del mundo es un movimiento en el que el mundo es en cierto
modo el sujeto. Por otra parte, sin embargo, se trata de un movimiento, y en
consecuencia en ¢l y por ¢l algo adviene, que es precisamente el mundo. En
esto, aunque no sea una creacion pura y simple, en virtud de la cual el mundo
surgirfa de la nada, hay que reconocer que este movimiento va de algo que no
es todavia el mundo, de un no-mundo hacia el mundo. Es por lo cual se trata
realmente de un proceso de mundificaciéon™.

4 BARBARAS, Renaud. Metafisica del sentimiento. Bogotd, Aula de humanidades, 2019, p. 23.



La nostalgia del filésofo [133]

De este modo, es presentada en lineas muy generales la idea de la feno-
menalizacién primaria u originaria, como mundificacién o aparicién del
mundo. Pero como propone Barbaras, no se trata de una plena indivi-
duacion. El ente no ha sido conducido a su plena mostracion. Una reserva
de ser, por decirlo asi, esta a recaudo en el ente, y una fenomenalizacion
secundaria puede advenir. La fenomenalizacion secundaria es la aparicion
del ente como tal ante el sujeto viviente y con ello su determinacion, deli-
mitacion, y subsecuente individuacién. Es el poder demidrgico de la
fenomenalizacion secundaria en toda actividad descubridora del hombre
—arte, ciencia, técnica, filosofia, politica...—.

Pero, como lo habiamos anticipado, la cuestion es como dar cuenta del
surgimiento del viviente y especificamente del hombre a partir de la natu-
raleza asi concebida. Toda forma de devenir de la naturaleza, en la que ella
tienda a producir al sujeto humano como fin de su dinamismo disuelve la
correlacion en la medida en que postula el primado de uno de sus polos, el
subjetivo, bajo la forma de una teleologia de la manifestacion. Segtn esta
idea la physis tendria que producir al hombre para que completara la tarea
inconclusa, la obra negra de la mundificacion y terminara de individualizar
a los entes asignandoles un sentido estable, y en el caso extremo, objetivo.
Pero si queremos mantener la correlacion, si estamos verdaderamente
preguntando por el a priori del a priori, sin disolver la correlacién en uno
de sus polos serd necesario encontrar otro origen para el sujeto humano. La
unica manera de explicar la génesis del sujeto, sin subordinar la naturaleza
a su produccidn, y, por tanto, sin constituir una forma de teleologia en la
cual sucumbiria la trascendencia misma del mundo, consiste en postular
una especie de acontecimiento originario de separacién, por el cual una
parte quedaria excluida del todo-naturaleza, parte con respecto a la cual el
todo se polarizaria como naturaleza trascendente, cuyo polo subjetivo no
seria propiamente su producto, sino una alteraciéon acontecimental de su
ser. Barbaras denominara archi-acontecimiento a esta separacion de la cual
surge el viviente. El hombre no es, desde este punto de vista, la cima de la
creacion, sino mas bien un acontecimiento que sobreviene en el seno del
archi-movimiento del mundo. Se trata del acontecimiento de la separacion,



[134] German Dario Vélez Lépez

por la cual se constituyen entes que, como el mundo del que proceden, son
necesariamente auto-motores, se mueven y el movimiento determina su
ser, pero a diferencia del mundo del que estan separados, su movimiento es
finito en potencia y esta condenado a cesar y ser reabsorbido por el movi-
miento del mundo.

sQué caracteriza a este movimiento viviente? Que tiende incesantemente
hacia el mundo dentro del mundo, y que en ese constante tender hacia...,
el mundo siempre lo decepciona y escapa. Al aproximarse a ¢l renueva el
gesto que lo separa de él, quedando el mundo siempre, por decirlo asi, un
paso mas alla. ;Qué tipo de dinamismo es este por el cual un ente tiende
hacia otro que, sin embargo, cada vez, a cada paso lo decepciona y lo
empuja a una nueva tentativa de captura? El deseo. Dentro de este plantea-
miento metafisico denomina Barbaras deseo a la dinamica caracteristica
del viviente humano que busca superar la separacion o el exilio que lo
mantiene a distancia del mundo. Podemos imaginar multiples movimientos
deseantes de este orden, desde movimientos corrientes en el sentido de la
traslacion, del cambio de lugar, y podemos pensar en el viajero como un
hombre movido por el deseo del mundo, por una nostalgia de mundo en
este sentido. Pero hay también, propone Barbaras, un movimiento in situ, el
movimiento del aparato fonador en la garganta del hombre, y hay con ello
el lenguaje y el signo como formas de realizacion del deseo. Las multiples
experiencias del lenguaje remiten metafisicamente a este movimiento de
tension, tendencia, afloranza y nostalgia por un mundo del cual estamos
irremediablemente separados. El sentimiento, y en particular el senti-
miento de nostalgia seria la marca de nuestra finitud dindmica y deseante.
Por esta razon, cuando hablamos de nostalgia no hablamos de un senti-
miento cualquiera, o de una incomoda sensacion que habria que suprimir.
Sintonizados, templados por el sentimiento de la nostalgia, tendemos de
manera deseante al mundo, somos impelidos a mover los musculos de la
garganta o de la mano con el fin de articular o escribir pacientemente las
palabras. Los oficios pacientes de la palabra, en el sentido de los oficios
que se dan en el tiempo, que lo alargan hasta el aburrimiento incluso, son
los oficios del deseo y del amor al mundo, son los oficios de los cuales



La nostalgia del filésofo [135]

desespero Fausto y que lo obligaron a trocar la filosofia por magia y técnica.
Pero Goethe también nos entrega una imagen opuesta a la de Fausto, como
propone Pierre Hadot: se trata de Wilhelm Meister quien, en los A7ios de
aprendizaje, al visitar la «Sala del pasado» lee el lema «Gedenkezuleben»,
traduccion del latin memento vivere, que Hadot vierte como «no te olvides
de vivir», y que literalmente dice «acuérdate de vivir»". La nostalgia del
mundo es una invitacién al recuerdo, y puesto que mundo y vida estan en
estrecha correlacion, el deseo que se orienta hacia el mundo en el oficio
paciente del lenguaje nos acuerda de vivir.

Bibliografia

BARBARAS, Renaud. Le mouvement de lexistence. Etudes sur la phénoménologie de
Jan Patocka. Paris, Editions de la transparence, 2007.

BARBARAS, Renaud. Louverture du monde. Lecture de Jan Patocka. Paris, Editions
de la transparence, 2011.

BARBARAS, Renaud. Dynamique de la manifestation. Paris, Vrin, 2013.

BARBARAS, Renaud. Introduccién a una fenomenologia de la vida. Ediciones En-
cuentro. Edicién de Kindle, 2014.

BARBARAS, Renaud. Métaphysique du sentiment. Paris, Les éditions du cerf, 2016.

BARrBARAS, Renaud. Metafisica del sentimiento. Bogotd, Aula de Humanidades,
2019.

GOETHE, J. W. Fausto. Madrid, Abada editores, 2010.
Habpor, Pierre. Ejercicios espirituales y filosofia antigua. Madrid, Siruela, 2006.

Habpor, Pierre. No te olvides de vivir. Goethe y la tradicién de los ejercicios espiritua-
les. Madrid, Siruela, 2010.

HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. Santiago de Chile, Editorial universitaria, 1998.

HEIDEGGER, Martin. Hitos. Madrid, Alianza, 2001.

> Hapot, Pierre. No te olvides de vivir. Goethe y la tradicién de los ejercicios espirituales. Madrid,
Siruela, 2010, p, 10.



HEIDEGGER, Martin. Conceptos fundamentales de la metafisica. Mundo, finitud, so-
ledad. Madrid, Alianza, 2007.

Husserw, Edmund. Investigaciones légicas. Madrid, Alianza Editorial, 2001.



ALGUNAS NOTAS SOBRE LA CRITICA DE BARBARAS
AL «SUBJETIVISMO» HEIDEGGERIANO

Some notes on Barbaras’ critique of Heideggerian
«subjectivism»

WILMAR A. MARTINEZ MARQUEZ"™

Resumen: El articulo expone las criticas
que hace Barbaras al subjetivismo cartesia-
no que se mantiene incluso en Husserl. Asi
mismo, el texto postula una alternativa a
este subjetivismo, denominada por Barba-
ras y Patocka una fenomenologia asubjetiva.
Para el autor francés, Heidegger no alcanza
esta fenomenologia pues él sigue preso en
el subjetivismo que quiere rechazar, porque
somete las cosas vivientes al Dasein. Final-
mente, el articulo resalta la relevancia del
«subjetivismo» heideggeriano como posibi-
Abstract: This article exposes Barbaras’s
criticisms of Cartesian subjectivism that
even Husserl acknowledges. Likewise, the
text postulates an alternative to this sub-
jectivism, which Barbaras and Patocka
denominate asubjective phenomenology.
However, for the French author, Heidegger
does not reach the same phenomenology
because he remains imprisoned in the very
subjectivism that he wants to reject by sub-
mitting living things to Dasein. Finally, the
article highlights the relevance of Heidegge-

3
<

El problema del subjetivismo

lidad para pensar una ética originaria y una
politica existencial como recursos para ha-
cer frente a un tipo de sociedad regida por la
impropiedad e indiferencia a que condujo el
subjetivismo cartesiano. Con ello, el «subje-
tivismo» de Heidegger se muestra como una
alternativa a aquél.

Palabras Clave: Fenomenologia, subjetivis-
mo, humanismo, Dasein, ética originaria,
politica existencial, valores.

rian subjectivism as a possibility to think of
an original ethic and political existentialism
as resources to deal with a type of society
governed by the impropriety and indiffer-
ence to which Cartesian subjectivism led.
With this, Heidegger’s subjectivism is shown
as an alternative to that.

Keywords: Phenomenology, subjectivism,
humanism, Dasein, original ethics, political
existentialism, values.

El proyecto fenomenologico de Barbaras parte de las criticas que Patocka

realiza al subjetivismo cartesiano que ha impedido una comprension del

Este articulo fue recibido el 21 de agosto y aceptado el 28 de noviembre de 2019.

Profesor Instituto de Estudios Politicos Universidad de Antioquia. Candidato a Doctor en Huma-

nidades Universidad EAFIT.

[137]



[138] Wilmar A. Martinez Mérquez

ego por fuera de una perspectiva sustancialista'. Para el filésofo checo,
desde Descartes, el mundo se comprende como constituido por el ego, el
cual se toma como punto indubitable en la bisqueda de la verdad que se
entiende como certeza. Desde el autor del Discurso del método, la verdad se
mantiene vinculada a la férmula adaequatiorei et intellectus, esto es, verdad
de la representacion. Asi, el ego aparece como «el subjectum», como lo que
subyace al mundo, su fundamento. Con ello, Descartes pierde el gran logro
de su filosofia: la posibilidad de pensar el ser del ego y asi, el ser. En efecto,
cuando Descartes se refiere al ego como subjectum, principio, lo inscribe en
la légica cosica propia de la filosofia griega. Esto es, lo hace una cosa mas
como las otras, con esencia. La definicion del ego como res no da lugar a
dudas. Descartes nivela nuevamente el mundo, con lo que su filosofia queda
vinculada a la metafisica tradicional: lo ente y no el ser es su horizonte. Asi,
lo que aparece se da a modo de objeto —objectum— a un ego —subjetcum—
que lo constituye.

Para Barbaras, la manera de superar este limite a la fenomenologia
consiste en lo que Pato¢ka denomina realizar una epojé radical que ponga
el ego entre paréntesis; es decir, no darlo como constituyente del aparecer.
Este hecho conlleva a lo que el checo denomina un aparecer del mundo.
Descentrar la preocupacion fenomenoldgica de lo egoldgico o naturalmente
objetivo lleva, segun Patocka, a situarnos en el gran todo, el mundo como
totalidad universal que se mueve detras de o en los aparecientes; mundo
que no es un ente sino exceso sobre los entes; mundo que, aclara Barbaras,
no se refiere entonces a una totalidad aditiva de entes sino a aquello que
excede lo cdsico y que dirige su aparicion. Asi queda superado el intento
de Husserl que, en su busqueda por volver a las cosas mismas para ir mas
alla de Descartes, termina reafirmando la subjetividad, dando como lo
caracteristico del ser del ego, las vivencias, las cuales aparecen como datos
inmanentes o intuitivos posibles de conocer. Este caracter de la vivencia
como lo dado inmediatamente, «sin distancia ni resto», hace de ellas
aquello que es «verdaderamente» o que constituye la subjetividad?. Asi, para

' BaRBARAS, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer».

2 HusserL, Edmund. Ideas. México, F.C.E., 1962.



Algunas notas sobre la critica de Barbaras al “subjetivismo” heideggeriano [139]

Barbaras, Husserl se mueve en el marco de la adecuacion en tanto que son
las vivencias, formas de lo apareciente, lo que corresponde el —objeto— al
modo de ser del ego. Por esta via, Husserl cae en la cosificacion del ego que
ya habia denunciado en Descartes’.

Tanto para Barabaras* como para Patocka’® la epojé radical conlleva a
una fenomenologia asubjetiva en el sentido no de que prescinda del ego,
sino del hecho de que deja de pensar a éste como esencia o constituyente
del mundo: como algo externo que lo crea. Al contrario, y siguiendo a
Heidegger, el ego se va a pensar desde su existencia, su ser en el mundo.
Esto es, se va partir no de qué es —su definicion— sino de que es —su
existencia—. El supuesto de ello es que el ego no existe a la manera de los
otros entes del mundo, sino como Dasein. Como escribe Patocka sobre
Heidegger, lo especifico de la vida humana, lo que la hace humana va ser
centro de su reflexion®.

I. Heidegger y el humanismo

En su Carta sobre el humanismo, Heidegger procura responder por el
sentido que pueda tener el humanismo, como aquello que se pregunta por
lo humano del hombre. Para el autor aleman, la forma en que esto se ha
hecho y las respuestas que se han dado son desafortunadas, pues siguen
presas de una vision metafisica posible de rastrear en logica cartesiana y
la filosofia antigua. Los distintos ismos que aparecen como respuesta han
puesto al hombre contra un mojon esencialista y egolatrico: la razoén, la
naturaleza, el trabajo, aparecen como su determinante y motivo de dife-
renciacion o superioridad. Asi, Heidegger se pone en contra de lo que
denomina humanismo metafisico: metafisico, pues no se pregunta por el
ser, sino solo por el ente, la esencia; ademas porque oculta el problema del
ser y como participa en ¢l lo humano. Asi, por ejemplo, afirma Heidegger,

*  BARBARAS, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer».
* Ibid.

> PATOCKA, Jan. Liberté et sacrifice. Grenoble, Millon, 1990.

¢ Ibid.



[140] Wilmar A. Martinez Mérquez

la idea de hombre como animal racional termina llevando al hombre al
plano de la animalitas, a la cual se le adhiere una diferencia especifica. Con
ello, la dignidad humana queda comprometida: la nivelacién metafisica
la pone entre paréntesis. La paradoja de ello es que al querer hacer de lo
humano algo superior, se termina llevandolo a lo césico.

Para Heidegger, por lo contrario, lo propio de lo humano es su exsis-
tencia, estar afuera, en la apertura o claro del ser para pensarlo, acogerlo’.
La disposiciéon animica marcada por la conciencia de la finitud permite al
hombre la aperturidad, el encontrarse en ese «lugar» despoblado para el
recibo del ser. El ser aparece como el elemento del pensar® y la esencia de lo
humano consiste en ser su «pastor». Por ello, para Heidegger, el cuidado, la
custodia, es caracteristico del hombre. Entre éste y el ser se da una relacion
que debe estar marcada, no por el dominio del hombre, sino por un éthos
de la humildad ante el ser que se le ofrenda, ante su inmensidad que aparece
como fondo sobre el que se dan los demas entes. El ser se da al hombre, por
ello, una vida auténtica que reside en saber estar a la altura de esta donacion
histdrica. El hombre en cuanto ex-sistente estd implicado, segin Heidegger,
en el desarrollo de su ex - sistencia: es responsable. De ahi que, o bien puede
aceptar esta responsabilidad, o terminar en la caida: el olvido del ser a que
ha conducido la metafisica moderna que, segtin Patoc¢ka, ha producido que
nuestro pensamiento y nuestra posicion en el mundo sean las de sefiores’.
Lo que ha conllevado a un desenlace funesto, de la mano de la técnica, que
aparece realmente como lo que alcanza todo, se aduefa de todo y todo lo
remueve'® y gobierna, realmente. Heidegger es consciente de esto, por lo
que denuncia los humanismos y la metafisica que los sostiene: el hombre
mas que morar cerca del ser, custodiarlo y estar en él mismo como ante lo
proximo, lo familiar, lo que se respeta'’, ha sido desterrado a lo ente y a su
légica del valor y del intercambio material.

7 HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. Madrid, Alianza, 2010.

8 CataLDO, Gustavo. «Hermenéutica y tropologia en Carta sobre el humanismo de Martin Heideg-
ger». En: Revista de Filosofia, 62, 2006.

®  PATOCKA, Jan. Liberté et sacrifice. Grenoble, Millon, 1990.

10 Ibid.

' SANTIESTEBAN, Luis. «La ética del ‘otro comienzo de Martin Heidegger». En: Dianoia, No. 53,
2004.



Algunas notas sobre la critica de Barbaras al “subjetivismo” heideggeriano [141]

II. Barbaras y la critica a Heidegger

Para Barbaras, la filosofia de Heidegger parte de una diferencia basica entre
el sentido de ser del Dasein —la existencia— y el de los demas entes —la
subsistencia—. Sobre esta diferencia se erige el a priori de correlacion: a los
entes que son lo que son hay que oponerles el ente que es su posibilidad'?,
su propio cumplimiento. Para Barbaras, el Dasein tiene la forma activa
en la correlacion. Aunque el Dasein no esta por fuera del mundo, es en el
mundo, parece tener una condicién de privilegio. En efecto, la intramun-
daneidad del Dasein da cuenta, segn el autor francés, de una comunidad
ontoldgica con los demas entes. Dicha comunidad se da, por lo menos con
los animales, en la vida: en ella se articulan subsistencia y existencia. Ahora,
como para Heidegger, seguin Barbaras, la existencia hay que definirla como
estar fuera de en la verdad, el Dasein aparece como la méas cumplida de
las posibilidades de vida. El hecho de que Heidegger caracterice al animal
como pobre de mundo, mientras al hombre como lo abierto al mismo da
cuenta de que existe en Heidegger una apuesta por el subjetivismo. Aqui
puede mostrarse:

Heidegger, por lo que a él respecta, denuncia la tesis del animal racional por-
que ello equivale a pensar al hombre orientado hacia su animalidad, y propone
darle la vuelta pensando al hombre orientado hacia su humanidad y, en con-
secuencia, pensar la animalidad a partir del hombre. Pero, tan pronto como
especifica este acercamiento en términos privativos, acaba repitiendo el gesto
profundo del humanismo cldsico: puesto que el hombre no puede ser un ani-
mal mds otra cosa, es preciso concluir que el animal es un no humano, es decir,
un ente que como tnica medida cuenta con el hombre®.

Con ello, Heidegger subordina lo viviente al Dasein por lo que termina
preso del antropocentrismo:

la interpretacion privativa de la vida no significa tanto reconocer su modo de
ser propio, en lo que tiene de enigmatico, cuanto subordinarlo, de manera je-
rarquica o teleoldgica, al modo de ser del Dasein. El antropocentrismo (habria

2 BARBARAS, Renaud. Introduction d une phénoménologie de la vie. Paris, J. Vrin, 2008.

* BARBARAS, Renaud. Introduccién a una fenomenologia de la vida. Madrid, Encuentro, 2013, p. 104



[142] Wilmar A. Martinez Mérquez

que decir el «existencialcentrismo») metodoldgico encubre una forma de an-
tropocentrismo metafisico, cuya patente expresion es la division del ente. Hay
dos modos de ser y sélo dos: el del Dasein, es decir, el del hombre, al fin y al
cabo, y el de los demas entes'.

Con ello, para Barbaras, Heidegger no supera a Husserl, sino que lleva
a la escision entre conciencia trascendental y mundo al plano de la intra-
mundaneidad bajo las formas de existencia y susbsistencia. Para salir de
este humanismo es necesario, segtin el francés, dar un giro a la inversién de
Heidegger y preguntarse por la univocidad que existe entre el Dasein y los
demas entes: qué debe ser la vida para producir algo como el Dasein. Asi, se
supera el error de los humanismos, en este caso el del aleman: no reconoce
lo que tiene de enigmatico la existencia o la vida; la da por sentada, haciendo
del Dasein su telos". Dar cuenta del sujeto supone para Barbaras explicar lo
que le permite el comercio con los demas entes: el cuerpo. La encarnacion,
como modo de existir que piensa, no se tiene en cuenta por Heidegger. El
sum parece seguir siendo el interrogante por responder.

II1. Del subjetivismo cartesiano al heideggeriano: una
respuesta a Barbaras:

Patocka en su libro Libertad y Sacrificio escribe que Heidegger termina
siendo mas subjetivista que el propio Hussser]'®. En ello no hay una critica.
Antes bien, busca destacar la idea de lo subjetivo que subyace en el Dasein:
ser consciente de la finitud, no esquivarla, es lo que funda la conciencia
moral y con ella la responsabilidad. Lo propio del hombre moderno es
sustraerse de esta responsabilidad, bajo el dictado de lo publico, la masa o
el se impersonal. Esta impropiedad, producto de una metafisica que llevo
al hombre a dejar de pensarse —bajo el supuesto indiscutido de ser res
cogitans que se dirige a los entes para ser su seflor—, condujo a que las

4 Ibid., p. 108.
!> BARBARAS, Renaud. Introduction d une phénoménologie de la vie. Paris, J. Vrin, 2008.

' PATOCKA, Jan. Liberté et sacrifice.



Algunas notas sobre la critica de Barbaras al “subjetivismo” heideggeriano [143]

relaciones humanas fueran dominadas por la légica material o econémica:
cosica, al fin de cuentas. El hecho de que la titanomaquia del siglo XX se
desarrollara entre dos proyectos eminentemente econdmicos —liberalismo
y comunismo— lo atestigua. Asi, como también la filosofia de los valores
que irrumpio con furor a inicios de este siglo: como muestra Carl Schmitt,
siguiendo a Heidegger, en su Dictadura de los valores, estos no son sino
herencia de la razén econémica para lo cual algo vale o no tiene valor: «‘la
puesta en valor’ hace conmensurable lo inconmensurable. Bienes, metas,
ideales (...) se vuelven comparables y materia de negociacion»". Asi, el
correlato de una vida impropia es una sociedad de individuos movidos
por el célculo utilitarista que transmuta la virtud en valor, haciéndola algo
relativo, no que existe, sino que vale en tanto vale para alguien: el todo vale,
el relativismo absoluto se abre camino. Esta sociedad, que toma cuerpo en
la democracia liberal aleja al hombre del sentido de la comunidad, delaidea
de responsabilidad con el otro y contrario a lo que pueda pensarse, mas que
orientarse al aseguramiento de la paz, abre la puerta a terribles violencias:
todo valor, en cuanto relativo, vale porque logra imponerse, si no, no tiene
existencia. Asi, la logica del valor llevada a la vida humana implica que unas
de estas valen y otras no. Son antivalores. Su consecuencia es bestial: la
existencia humana sometida a la 16gica de lo intercambiable o descartable.
Por ello, hablar de la dignidad o la paz como valor no significa un progreso
en absoluto. Mas bien, se convierte en un expediente perfecto para justificar
violencias contra lo que sea catalogado como no valor o como atentado a lo
que vale: en nombre de la libertad, la democracia o la paz como valores se
justifican las peores atrocidades. Y como es inmoral dudar de los valores,
su légica se impone, arrastra a los hombres. Su dictado como conciencia
publica es avasallante. El se irreflexivo, contrario a la vida impropia, aparece
como el sustrato «espiritual» de esta movilizaciéon aniquiladora.

Heidegger procura hacer frente con su «<humanismo» o «subjetivismo»
a esta logica producida por la metafisica moderna. De ahi que establezca
como lo propio del Dasein la ex-sistencia y con ella, la responsabilidad de
la decision como consecuencia de su tener que existir. Dejar de pensar el

7 ScumiIrtT, Carl. La tirania de los valores. Buenos Aires, Hydra, 2010, p. 96.



[144] Wilmar A. Martinez Mérquez

hombre como centro del mundo y su correlato, la perespectiva césica, para
pensarlo en un rol méas humilde, como pastor del ser, permite la constitucién
de un modo de relacionamiento distinto entre ambos y entre los hombres:
un a priori de correlacion distinto y una ética distinta, originaria, la llama
Heidegger'®. Esta ética se basa en las implicaciones de considerarse siendo
uno con otro, lo cual conduce a que surja la figura de comunidad. Como
escribe Rossi, cuando el Dasein inicia la recuperacion de si, convoca a otros
para que lo hagan, con lo cual aparece el pueblo que supera la impropiedad
de la masa: pueblo como lo que sabe entregarse a la defensa de una causa
comun y, no es como la sociedad un mero agrupamiento mecanico de
desconfianza, intereses particulares y reservas'’. En estas condiciones, el a
priori de correlacion esta marcado por un pathos de seriedad y la ética por
una virtud patriodtica. Serdn estos los elementos que desde Schmitt dotan de
sentido alo politico: este es el asunto mas serio de las cosas humanas porque
se basa en la vida y la muerte de las personas. Lo politico no esta basado en
ningun valor, sino en lo factico: la existencia de una comunidad implica la
existencia de otras que se ven como sus amenazas. Con ello, la protecciéon
de los miembros de la comunidad politica aparece como la razén de ser
de la misma politica. La responsabilidad por la vida de los otros y la del
pueblo es impostergable e indelegable. La comunidad de amigos, la patria,
y no el solipsismo, se da como destino de la ex-sistencia heideggeriana. La
conciencia dela finitud deviene en el dato de lo politico en Schmitt, asi como
en el elemento que permite trascender la vida impropia en Heidegger®.
Por ello, la ética heiedeggerina deviene en una politica que tiene que
ver en lo fundamental con la vida y la muerte, esto es, con la proteccion de
los otros y no con la persecucion de ideas abstractas o como recurso en la
busqueda de intereses econdmicos. Niega la dictadura de los valores. Asi,
la postura de Heidegger mas que una forma encubierta de la metafisica
y la subjetividad modernas, como subraya Barbaras, aparece como un

'8 Ibid.

Rossi, Alejandro. «El existencialismo politico en Martin Heidegger y Carl Schmitt». En: Revista
Aurora, 29 (47), 2017.

2 Jbid.



Algunas notas sobre la critica de Barbaras al “subjetivismo” heideggeriano [145]

esfuerzo por limitar las consecuencias nefastas de ambas. Esfuerzo que
tiene que acudir l6gicamente a un ego y a un tipo de correlacion, pero cuyas
caracteristicas se mueven en forma antagénica en relaciéon con aquéllas.
Asi, como afirma Patocka, si para Heidegger la piedad del pensamiento
consiste en el preguntar, en el problematizar lo que resulta evidente y
aceptado?, es justo por ello que termina por sacudir las logicas propias del
hombre moderno y sefalar la vuelta al ser como forma de dar respuesta a
los desastrosos escenarios que producen. Dicha vuelta puede traducirse en
una ética originaria, que se anude con una politica existencial.

Bibliografia

BARrBARAS, Renaud. Introduction d une phénoménologie de la vie. Paris, ]. Vrin,
2008.

BarBARAS, Renaud. Introduccién a una fenomenologia de la vida. Madrid, En-
cuentro, 2013.

BaRrBARAS, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer». En:
Investigaciones fenomenoldgicas, (13), 2016.

CATALDO SANGUINETTI, Gustavo. «Hermenéutica y tropologia en Carta sobre el
humanismo de Martin Heidegger». En: Revista de Filosofia, 62, 2006.

HEIDEGGER, Martin. Carta sobre el humanismo. Madrid, Alianza, 2010

HusserL, Edmund. Ideas. México, EC.E., 1962

PATOCKA, Jan. Liberté et sacrifice. Grenoble, Millon, 1990.

Rosst, Alejandro. «El existencialismo politico en Martin Heidegger y Carl Schmitt».
En. Revista Aurora, 29, (47), 2017.

SANTIESTEBAN, Luis César. «La ética del “otro comienzo” de Martin Heidegger».
En: Dianoia, (53), 2004.

ScuMITT, Carl. La tirania de los valores. Buenos aires, Hydra, 2010.

2 PATOCKA, Jan. Liberté et sacrifice. Grenoble: Millon, 1990.






CRONICA A DOS VOCES DE UNA ENFERMEDAD
SINGULAR'

Two-Voice Chronicle of a Unique Disease

DaNi1EL CASTRO CANO™

Resumen: Ensayo en el que se propone
una lectura comparativa, y ciertamente ar-
bitraria, de algunos capitulos de la obra
Metafisica del sentimiento (2019), del filéso-
fo francés Renaud Barbaras, en relacién con
el cuento «Cdncer» (1967), del colombiano
René Rebetez. Se busca resaltar aqui la inter-
locucion posible entre el discurso filosdfico
y el ficcional. Interlocucidn, en este caso,
alrededor de temas como la consciencia, el
proposito de la vida humana, la esencia del
deseo, y las relaciones entre finitud e infini-
tud; y vida y muerte. Este texto nace, o es
Abstract: This essay propounds a compar-
ative and arbitrary reading between some
chapters of Metafisica del sentimiento (2019),
by french philosopher Renaud Barbaras,
and the tale called «Cdncer» (1967), by co-
lombian writer René Rebetez. The objective
is to emphasize a possible dialogue between
philosophical speech and fictional speech.
In this case, the dialogue is about topics like
consciousness, human life’s purpose, desire,
and the relation between finiteness and in-
finiteness; and life and death. This text is

3
<

intuido, desde el uso que Barbaras hace del
traumatismo como analogfa del proceso de
aparicion del sujeto finito en el seno de un
mundo en infinito movimiento. Se propo-
ne, al final, una tensién no resuelta y tal vez
imposible de resolver, entre la naturaleza del
hombre, caracterizada por la busqueda de
sentido, y la sed de infinito que parece ago-
biarlo desde siempre.

Palabras clave: Renaud Barbaras, René Re-
betez, fenomenologia, cuento colombiano,
filosofia, fenomenologia, relaciéon sujeto/
mundo.

3
<

based on the metaphorical use that Barbaras
makes of the term «traumatismo», which he
considers as a description of the finite sub-
ject’s birth on the core of the world’s infinite
movement. The final paragraphs suggest a
non-resolved tension between human na-
ture and human thirst for infinite.

Keywords: Renaud Barbaras, René Rebetez,
colombian narrative, philosophy, phenome-
nology, colombian narrative, subject/world
relationship.

Ensayo elaborado en el marco del Seminario tematico de linea del Doctorado en Humanidades de
la Universidad EAFIT, en su version del primer semestre de 2019. Seminario titulado Metafisica del
sentimiento y dictado por el profesor German Dario Vélez Lopez. Ariculo recibido el 26 de agosto

y aceptado el 20 de noviembre de 2019.

Estudiante del Doctorado en Humanidades de la Universidad EAFIT. Correo electronico: daniel-

castrocano@gmail.com

[147]



[148] Daniel Castro Cano

El cuerpo del mundo

No podemos, sino referirnos al mundo a través de la analogia. Al dotarlo de
corporeidad, se transforma ante nuestro ojo psiquico en el animal eterno
de Platén', en la Pachamama andina, en esa Gaia que James Lovelock
convirtid en hip(’)tesis cientifica®. De otra manera, su existencia se nos hace
puro fragmento, imposible de asir, abrumadora yuxtaposicion de datos que
amenaza con extenderse indefinidamente. Ante este panorama aparece la
esperanza, tan propia del hombre, de que el todo sea algo mas que la suma
de sus partes. Sin esta confianza en la trascendencia, el sentido, fuego tinico
de la vida humanamente vivida, careceria de nucleo.

La ciencia, el arte y la filosofia parecen ser los escenarios privilegiados
sobre los que se vive con mayor intensidad tal condicién de lo humano.
Porque la vocaciéon de quienes alli actian los lleva, en tltimas, a vérselas
con la piel, y con los musculos y los huesos y los nervios, de ese ser aparen-
temente infinito que, ademas de mundo, puede llamarse también realidad.
Cada quien trata con ella segiin sus maneras. Los hombres y las mujeres de
ciencia no se comprometen con una respuesta a la pregunta por el origen, y
aunque a veces se empefian en negarlo, confian en que existe un sentido. O
no un sentido, categoria demasiado humana para la aséptica indagacion por
la naturaleza, mas bien confian en una simetria; en aquel gasto energético
encaminado a contrarrestar los efectos de la entropia y capaz de producir la
estabilidad de lo existente. El artista, por su parte, vive para el sentido. Con
este, como si de una materia prima se tratara, crea un traje para recubrir
el cuerpo del mundo, lo real en su totalidad. Lo suyo son las culturas, tan
diversas como diversos son los trajes que puede vestir un hombre. En ellas
se entretejen numerosos hilos; fibras de lo humano, de lo histérico, y fibras
delo natural, las alli presentes, las geograficas. Al encuentro llega finalmente
el filésofo para ponerlo todo en cuestion; al hombre y a sus pretensiones,
al universo, a la realidad misma, y, por supuesto, al sentido. El filésofo,

' Ver PLATON. Timeo. Madrid, Medina y Navarro, 1872.

2 Ver LoveLock James. GAIA.Una nueva vision de la vida sobre la tierra. Barcelona, Ediciones Orbis

S.A., 1985.



Cronica a dos voces de una enfermedad singular [149]

embriagado o iluminado por la duda, observa los afanes de los hombres,
observa las revoluciones del mundo, se mira a si mismo y cuestiona los
propios alcances de su reflexion.

René Descartes, conspicuo representante de aquel gremio de ebrios,
o sobrios, por efecto de la duda, establecid, como punto de partida de su
reflexion, la negacion del estatuto de realidad del universo entero. Afirmé:

Supondré, pues, que no un Dios 6ptimo, fuente de la verdad, sino algiin genio
maligno de extremado poder e inteligencia pone todos sus empefos en hacer-
me errar; creeré que el cielo, el aire, la tierra, los colores, las figuras, los sonidos
y todo lo externo no son mds que enganos de suefos con los que ha puesto una
celada a mi credulidad®.

No nos leg6 ninguna otra opcidn legitima para apuntalar la reflexion
sobre lo real, diferente de la incontestable evidencia del pensamiento.

El testigo de tal negacion del cuerpo del mundo, de tal subjetivismo, lo
retomd, cuando el siglo xx apenas daba sus primerisimos pasos, la feno-
menologia. La epojé, ese gesto que, precisamente, Edmund Husserl hered6
de Descartes, puede considerarse como una suspension de la ontologia del
mundo, del ser, encaminada a iluminar las condiciones de su aparecer a ojos
del sujeto —fenomenologia—. Este nuevo fantasma recorrié Europa durante
buena parte del 1900y desde sus mismas entrafias resulté un singular esfuerzo
por enmendar, para el mundo y para el sujeto, aquel olvido del cuerpo, de
lo que es y se mueve, en favor del pensar, lo que aparece. Segun lo recuerda
Renaud Barbaras, en su articulo «El movimiento del mundo y el problema del
aparecer»*, seria en voz del filésofo checo Jean Patocka, fenomenoélogo, que
el cuerpo fue recuperado como inscripcion primera del sujeto en el mundo.
También en voz suya el mundo, como physis, como devenir, recobr6 su pree-
minencia, se hizo escenario de todo, origen de todo. Esta fenomenologia de
Patocka, transmutada en cosmologia, describe el cuerpo del mundo como
realizado por todas las cosas que este, en su poder infinitamente creador,
hace aparecer como emanaciones de si mismo. Asi pues, el aparecer de lo

*  DESCARTES, René. Meditaciones metafisicas. Quito, Libresa, 1995, p. 75.

*  BARBARAS, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer». En: Investigaciones

fenomenolégicas, (16), 2016.



[150] Daniel Castro Cano

sensible no seria el resultado de la capacidad sintiente del sujeto (—fenome-
nologia husserliana—), sino el de una cualidad intrinseca del mundo, la de
hacerse sensible en su ser procesual. Cuerpo infinito, entonces, el mundano
y por lo tanto perfecto, capaz de generarse a si mismo constantemente y
de hacerse a si mismo profusion de lo sensible. En tltimas, stper-potente,
ajeno a la muerte.

Ubicado en el dominio de esta cosmologia de Patocka, el francés
Renaud Barbaras, en su obra Metafisica del sentimiento®o corrobora la pree-
minencia del mundo. Sobre la super-potencia de este dice: «la esencia de la
potencia es ser todo lo que puede ser o mds bien hacer todo lo que puede
hacer»® Retornando al ambito de la analogia, dirfamos que estamos ante
un mundo que es bestia creadora de si, solo existente por y desde su acto
de crear aspectos de si mismo diferenciados; sus sistemas, sus 6rganos. A
este movimiento de diferenciacion, Barbaras lo llama archi-movimiento” o
mundificacion®. Tal mundificacion hace aparecer, ante los ojos del sujeto,
al mundo mismo como conjunto de fendmenos. Al respecto Barbaras
dice: «Tal es la singularidad de este proceso de mundificacion que estamos
tratando de sacar a la luz: su movimiento de produccién es un movimiento
de aparicion, haciéndose ser él se hace aparecer»’.

Anos antes de que el filésofo francés retomara, en la ya mentada
Metafisica del sentimiento, la critica de Patocka al ntcleo subjetivista de la
fenomenologia, y de que desarrollara su propia reflexion sobre la restitucion
del movimiento creador del mundo y sobre la relacion de este archi-movi-
miento con el sujeto; en 1967 un colombiano, René Rebetez, radicado en
México, publicé un relato cuya trama se desarrolla en un cuerpo. Mas no
es en el cuerpo del mundo donde se desarrolla dicha trama, sino en un
cuerpo particular, en un cuerpo humano cualquiera, en el cuerpo de un
hombre llamado Néstor. La mera corporeidad de Néstor adquiere rele-
vancia, en esta fabula del colombiano llamada «Cdncer», como escenario de

®  BARBARAS, Renaud. Metafisica del sentimiento. Bogotd, Aula de Humanidades, 2019.
S Ibid., p. 6l.

7 Ibid., p. 53.

8 Ibid., pp. 23-24.

o Ibid., p. 30.



Cronica a dos voces de una enfermedad singular [151]

una tragedia, como espacio donde se consuma la distorsion de un objeto, el
cuerpo del hombre, constituido desde el orden de la simetria. La de Rebetez
es, entonces, la cronica de un severo y fatal debilitamiento, de un cancer;
de una traicidn a la simetria, a la cadencia perfecta de las condiciones que
permiten la vida.

La reflexion de Barbaras , particularmente la consignada en la primera
parte de su libro, llamada «La separacién»'’, es también, en una lectura
arbitraria, la cronica de una enfermedad, de una suerte de cancer en el seno
de la potencia creadora del mundo. Cancer que Barbaras llama archi-acon-
tecimiento" y que remite a la aparicion del sujeto, a la emergencia de aquel
ser incapaz de vivir por fuera del sentido que describiamos mas arriba. Asi
pues, salvadas las enormes distancias, podriamos construir a dos voces,
la de Renaud Barbaras, fildsofo francés y la de René Rebetez, narrador
colombiano, la cronica de una particular enfermedad; la enfermedad de la
consciencia. En un sentido, la consciencia del sujeto, su capacidad de feno-
menalizacién, que asoma como baldén sobre la epidermis de un mundo
super-potente e infinito; en otro, la consciencia de una célula que delibe-
radamente toma el control de si misma, de los procesos que configuran
su existencia, y siembra el caos en las entrafas del cuerpo humano que la
contiene.

El traumatismo del mundo

Evidentemente, es el cuerpo espacio privilegiado para la manifestacion
de la enfermedad. Es asi en tanto que su funcionamiento requiere de un
complejo ritmo, del movimiento sincronizado de decenas de sistemas
complejos y de millones de células que logran crear un orden. Como
cualquier ritmo, el del cuerpo acoge en si la posibilidad de la arritmia, del
sobresalto. Entre mads intrincada la danza de los sistemas que producen y
mantienen la euritmia corporal, mas grande es la brecha por la que pueden

0 Ibid,, pp. 35-128.
U Ibid,, p. 62.



[152] Daniel Castro Cano

resonar la calamidad, el accidente y el trauma. El cancer es la expresion
ultima, la mas temida, de tal asimetria, de tal distorsion potencialmente
letal. Es el traumatismo maximo en tanto no proviene del exterior, y son
arduas las formas de mitigar el dafio que produce porque lo suyo es el
ataque a traicion, el sabotaje. Se puede describir como la accién nociva de
un cuerpo contra si mismo, cuando utiliza maliciosamente, como si de la
mejor dinamita se tratara, uno de los mecanismos basicos de manutencién
de la vida; la regeneracion celular.

Toda la vida estéd pues del lado de la prepotencia, pero se trata de una vida que
no es la vida de nadie, de una vida anénima, que solo se realiza bajo la forma
de entes inertes, esto es, solo produce entes diferentes de ella, 0 més bien, s6lo
se produce al producir entes diferentes de ella —lo cual es coherente puesto
que ella es plenitud de vida, toda vida posible y no podria pues aceptar en su
interior otra vida distinta de la suya—".

Estas palabras, que Barbaras utiliza para describir el proceso que llama
de mundificacién o archi-movimiento, servirian, sin forzar demasiado
la imaginacién, como una descripcién sumaria de aquel proceso de
reproduccion celular, la mitosis, a través del cual la célula fabrica, incan-
sablemente, copias exactas, y siempre anoénimas, de si misma. La aparicion
de células nuevas que copian exactamente la naturaleza y las funciones de
sus progenitoras les permite a los diversos sistemas del cuerpo humano
renovarse y, aun asi, mantener la simetria inicial. Este reemplazo de células,
este recambio que suple necesariamente el desgaste y la desaparicion de las
células progenitoras, se constituye en una suerte de cambio que produce lo
mismo una y otra vez.

Este mismo ritmo anénimo es el del mundo, el cual solo adquiere su
forma, el cual solamente es y se sostiene en el proceso de crear entes. A
esta creacion, Barbaras la llama finitizacién, y sobre ella apunta que «es
constitutiva del mundo mismo: ella se confunde con un proceso de diferen-
ciacion y, entonces, delimitacion, proceso del cual surgen los entes finitos
no vivientes»'’. Aqui la finitud es emergencia de la forma sobre el fondo,

2 Ibid., pp. 97-98.
5 Ibid., p. 78.



Cronica a dos voces de una enfermedad singular [153]

pura potencia constituyente o fundante que no remite a lo que muere sino
alo que, sin llegar a convertirse en una individualidad, adquiere un limite.
Es en el seno de este eterno archi-movimiento donde ocurre lo que Barbaras
llama un archi-acontecimiento. También lo llama «traumatismo»', y en las
primeras lineas del capitulo titulado «EI archi-acontecimiento» de su Meta-
fisica del sentimiento dice sobre él: «Todas las consideraciones convergen
hacia esta division dentro del archi-movimiento del mundo, que procede
ella misma de una insuficiencia o una limitacién de su prepotencia»®.
Poniéndonos narrativos, dirfamos que nuevamente vibran en el aire los
gritos de «jtraicion!», «jsabotaje!».

Eldoctor Gotliebb, uno delos personajes dela fabula de Rebetez, comenta
lo siguiente: «El cancer, siempre lo he dicho, es el stibito enloquecer de una
célula»'®. Enloquecer es un verbo muy elocuente en este caso, que remite a
otros como romper —la psique—, distorsionar —Ila realidad— o debilitar
—Ila razén—. Una célula, o mas bien la Célula protagonista del relato, dice
de sus companeras enloquecidas, de aquellas cancerosas que no alcanzan,
como ella, la consciencia de si: «las llamo ninfomaniacas irresponsables: se
aman a si mismas loca, desesperadamente, procreando a diestro y siniestro
sin plan preconcebido. Si destruyen el organismo, se destruyen a si mismas;
son su propia perdicion»'. Cabe sefialar que antes de ser testigos de este
aserto, los lectores efectivamente asistimos al mentado proceso de toma
de consciencia de aquella célula. Inicialmente, parece querer «enloquecer»
como sus compaieras, sin embargo, en arduos procesos de recuperacion de
la memoria, de reconocimiento de una identidad estable en el tiempo lejos
de la creacion anonima de copias de si misma, comienza a percatarse de su
participacion en un proceso que no alcanza a comprender; la manutencioén
de la vida de un cuerpo que no es el suyo propio. Lo que comienza como un
esfuerzo por preservar la memoria de si, prosigue con la decisién de tomar
el control del proceso de reproduccion celular para encaminarlo, no a la

U Ibid., p. 67.
15 Ibid., p. 61.
REBETEZ, René. La nueva prehistoria y otros cuentos. México D.E, Diana Editorial, 1967, p. 93.
7 Ibid., p. 91.



[154] Daniel Castro Cano

destruccion del cuerpo, el cancer como tal, sino hacia la dominacion. La
crénica de este desbalance finaliza con una célula que se declara a si misma
como un paso adelante en la evolucién, y que se demuestra capaz de tomar
el control tanto del cuerpo de Néstor, su huésped, como de otros cuerpos y,
con el paso del tiempo, del mismisimo cuerpo del mundo.

En el fondo de todo este movimiento de subjetivaciéon narrado por
Rebetez se halla la pregunta por el propdsito. La Célula cancerigena
comienza la narracion de su proceso de emancipacién declarando que
la clave de su transformacion esta en darse a si misma uno. «Me niego a
continuar ese absurdo trabajo al que hemos estado esclavizadas. Insisto,
una accioén, para cumplirse, requiere una finalidad. No conozco esta
ultima, luego, paralizo la accién»'®, dice, y mas adelante retoma: «Lo he
dicho repetidas veces: una accion, para cumplirse, requiere una finalidad,
y ahora la tengo: quiero apoderarme del organismo, no matarlo, dejar de
ser su esclava y ser su duena»'’. Tenemos pues a una célula que plantea,
enarbolando las banderas de una revolucién radical, que una existencia sin
proposito es inaceptable, que no puede conducir a accidn alguna. Presiente
que detras de su existencia, de sus acciones primitivas de reproduccion,
fosforilacion y oxidacion, etc., existe un propdsito, pero dicho propésito le
es ajeno. En ultimas, su rebelién no es contra el cuerpo mismo, sino contra
la oscuridad que rodea su frenética accién de regeneracion.

A cierto nivel, también en la cuestion del propodsito parece jugarse la
diferencia entre el pensamiento de Patocka y Renaud Barbaras. El primero
propone una cosmogonia en la que el sujeto, aquel unico ente que puede
preguntarse por su proposito, el Dasein heideggeriano que reflexiona sobre
el ser, se erige como telos del proceso de mundificacion. El segundo niega
esta posibilidad. Sustrae al mundo de la necesidad de un propésito al cons-
tituirlo en una pre-potencia creadora satisfecha en su ser mundificante, y
convierte al sujeto en contingencia®. El mundo, para Barbaras, no puede
producir algo diferente de si, por lo tanto, el sujeto finito es un traumatismo

5 Ibid., p. 90.
9 Ibid., p. 91.
% BARBARAS, Renaud. Metafisica del sentimiento.



Cronica a dos voces de una enfermedad singular [155]

en la piel del mundo, es residuo, surge de una debilidad. El archi-aconteci-
miento como enfermarda del mundo: cancer.

Aquello que resulta dela contingencia, del accidente, carece de propdsito,
en tanto que detras del proposito estd la necesidad y lo contingente es lo
innecesario, lo que puede o no cumplirse. El hombre no soporta la contin-
gencia. Ella es el reino impenetrable de la casualidad; el reino al que el
sujeto humano, el animal simbodlico, se niega tantas veces a ingresar. Y si es
el animal del sentido, es a su vez el animal del propdsito, o por lo menos el
unico animal que parece cargar sobre sus hombros la preocupacion por el
propdsito de su estancia en la Tierra.

La Célula del cuento de Rebetez, en el momento en el que se torna
sujeto, no parece estar completamente segura de dejar atras su condicion de
contingente. No puede asegurar cosa alguna sobre el origen primero de su
tomar consciencia de si: «No sé si lo debo a mi misma o si me encuentro en
medio de una corriente evolutiva diferente a la de los otros miembros de mi
especie»®!. Tras el archi-acontecimiento de Barbaras, por otro lado, no hay
nada. Como él mismo lo dice: «el archi-acontecimiento, como conmocion
del mundo mismo, s6lo puede ser sin causa»*. Asi como las del cancer
estan codificadas en el cuerpo mismo del hombre, las causas del archi-acon-
tecimiento permanecen silenciadas en las entrafas del mundo. Tal parece
ser el sino del hombre, un no saber.

Sin proposito alguno, como es el caso del sujeto surgido de las entrafias
del movimiento mundificante del mundo, o sin poder reconocer algun
propdsito en la existencia consciente, como es el caso de la Célula del
cuento de Rebetez, nos encontramos en una especie de punto cero del
movimiento, suspendidos en la quietud absoluta. En realidad, tal punto
cero seria impensable en un mundo, en una realidad que ostenta un caracter
procesual. Dicho caracter, al que ya llamabamos physis, es propio de un
cuerpo embarcado en un movimiento cuyo propdsito es la constitucion
misma del cuerpo. El proceso mundificante, o archi-movimiento, es pues,
simultaneamente, camino y morada del mundo.

*!' REBETEZ, René. La nueva prehistoria y otros cuentos, 1967, p. 89.

2 BARBARAS, Renaud. Metafisica del sentimiento, p. 64.



[156] Daniel Castro Cano

Ahora bien, el sujeto, anomalia en la piel del mundo, no deja de ser, en
todo caso, emanacion del propio mundo. Por lo tanto, heredaria de este,
necesariamente, el caracter procesual. Una tendencia al movimiento que,
a nivel del sujeto, adquiere una configuracion cercana a la del proposito.
De alguna manera, el sujeto parece haber sido lanzado, que no puesto.
Lanzado en tanto sobre él ya se ha aplicado previamente un movimiento,
en tanto aparece en escena con un cierto impulso. Tal seria la causa de la
necesidad que lo urge de completar la aparente trayectoria con respecto a la
cual se siente, sin saber hasta qué punto, comprometido. A dicha necesidad,
que se concreta en la aparicién de un propdsito, Barbaras la llama deseo.
Mientras que lo que diferencia a la Célula de la fabula de sus companeras es
la pregunta por el propdsito, lo que aleja al sujeto de los demas entes es el
deseo. Y como nucleo de este tltimo, el propdsito que se vislumbra es el de
la reconciliacion. En palabras de Barbaras:

El deseo posee en el fondo una significacion ontoldgica. Siempre es deseo de
si mismo, es decir, bisqueda de si en el otro [...] Tal es la primera dimension
constitutiva del deseo: la de la comunidad o similitud ontoldgica entre el ser del
deseante y aquel del deseado, y esa es la razon por la que todo deseo es en su
base deseo de reconciliacién®.

El sujeto se sabe diferente en cuanto es consciente de su deseo de recon-
ciliaciéon con el mundo. El deseo potencia su movimiento y altera sus
contornos para darle identidad.

Como prolongaciones de cierto movimiento, aparecen entonces el
deseo y el proposito. Permiten al sujeto desplegar su accién en otras coor-
denadas diferentes a las de la necesidad. En este sentido, por ejemplo, el
accionar de la Célula del cuento de René Rebetez, que se circunscribe
inicialmente a los limites de lo necesario como activacién interminable
de procesos redundantes, solamente se transforma, se moviliza en un
sentido trascendente, con el planteamiento de un proposito. Este impulso
novedoso que ahora motiva las acciones de la Célula se podria definir como
una sed por el infinito y, por lo tanto, como una sed insaciable. El deseo del

% Ibid., p. 59.



Cronica a dos voces de una enfermedad singular [157]

sujeto en Barbaras, a su vez, es el de una reconciliacién o encuentro con
el mundo, y se constituye también en una sed imposible de satisfacer. Asi
lo senala Barbaras en la «Introduccién» de su Metafisica del sentimiento:
«Pero hay otro rasgo del deseo, que lo distingue esta vez de la tendencia o
de la necesidad: es que la obtencion de su objeto no lo calma, sino que lo
relanza»*’. El fildsofo francés insiste en el asunto con otras palabras, a saber:

El deseo no es carencia, falta de algo determinado que seria susceptible de apa-
ciguarlo; el deseo no carece de nada, no porque no le falte nada, sino porque lo
que le falta es el orden de la nada, no es nada entitativo®.

Dado todo lo anterior, podriamos afirmar que nuestros personajes, el
sujeto y la Célula cancerigena, se nos presentan como embarcados en una
carrera por alcanzar el infinito. Mientras la completan, no obstante, su
condicion de traumatismo permanece. El cdncer que afecta a Néstor, quien
lo describe como un dolor vivo, termina por tomar todo su cuerpo hasta
desfigurarlo por completo. Los efectos del archi-acontecimiento, segun
Barbaras, afectan, de una vez y para siempre, la totalidad del mundo: «la
transformacion que adviene por el acontecimiento tiene de propio [...] que
afecta a la totalidad de la realidad»*. No hay liberacion posible sino con la
muerte.

La inmortalidad del mundo

El signo distintivo del sujeto es la finitud. Tal finitud se manifiesta, concre-
tamente, en la mortalidad. Para el sujeto que describe Barbaras no existe
final distinto a la muerte, y esto porque en el origen de su existencia misma
esta la finitud como distorsion en el archi-movimiento infinito del mundo.
Dice el francés:

morimos porque somos mortales, pero somos mortales en la medida exacta

% Ibid., p. 19.
5 Ibid., p. 19.
% Ibid., p. 68.



[158] Daniel Castro Cano

en que somos vivientes. La mortalidad no es un accidente, una determinacion
extrinseca con respecto al viviente sino el sentido mismo de su existencia en la
medida en que esta es sindnimo de separacion, separacién frente a una poten-
cia que estéd destinada a retomar sus derechos?.

El mundo no transige ante la debilidad manifestada en su propia entrana
Y, necesariamente, reclama una reparacion, una restitucion de su stper-po-
tencia. La afrenta del sujeto serd siempre reparada, en tanto este volvera,
una vez muera, al seno del proceso mundificante. Asi que, en ultimas, a
pesar de que la muerte del sujeto es absolutamente definitiva y constitutiva,
su restitucion ocurre en un retorno a la inmortalidad, una inmortalidad sin
consciencia. En la muerte entonces se consuma el deseo de reconciliaciéon
que se impone como propdsito maximo del sujeto.

La Célula, por su parte, se sabe en esencia inmortal, producto del
proceso continuo de reproduccion de si misma. Adquiere tal consciencia
cuando recupera la memoria de si, desde la cual es capaz de definir un
proposito absolutamente propio. Es la semilla de un mundo consciente, de
la paraddjica condicion de un universo humano o de un humano universal.
La semilla de un dios. Aun asi, de lo que se trata su odisea es de obtener la
infinitud. La Célula, por lo menos durante su primera etapa como insigni-
ficante fragmento del cuerpo del hombre, es finita. Su existencia esta ligada
a la mortalidad del sujeto. Con todo, se sabe capaz de abarcar, aupada en
su recién adquirida consciencia, todo el universo. Se hace inmortal, no por
morir y reintegrarse al proceso regenerador de los tejidos del cuerpo, sino
por crecer hasta abarcar con su consciencia el cuerpo del mundo. Grita,
embriagada de poder:

No podré detenerme, el hombre es sélo un paso. Afuera hay células muy
grandes que ellos denominan galaxias. Creceré hasta el infinito. Me poseo
por enésima vez, me reproduzco en el hipotdlamo. No hay nada que pueda
oponerse a mi poder, soy el Yin y el Yan, los principios femenino y masculino,
la tesis y la antitesis, la dialéctica misma, vital e irreversible. Me poseo a mi
misma, no dependo de mecanismo exteriores. Lo unico que no puedo hacer
es detenerme?,

7 Ibid., p. 78.

*  REBETEZ, René. La nueva prehistoria y otros cuentos, p. 92.



Cronica a dos voces de una enfermedad singular [159]

Para cada uno de los casos, para el del cuerpo del mundo y para el
del cuerpo del hombre, el proceso es diferente, aun cuando la infinitud del
mundo se mantiene inalterada. En el primer caso, la infinitud permanece
como prerrogativa del mundo y al final este la reivindica, volviendo a
integrar en su seno al sujeto emancipado o caido en desgracia. En el
segundo, la inmortalidad no es la del cuerpo del hombre, que termina por
desaparecer; la inmortalidad y la infinitud pertenecen a un nuevo sujeto,
también emancipado, que progresivamente se ira convirtiendo él mismo
en el mundo.

A modo de conclusién

Entre ambos textos se establece entonces un juego de espejos, aun cuando
uno de los dos, el de la fabula, es un espejo magico con el poder de deformar
lo que en ¢l se refleja. De los dos podemos decir, hecha la salvedad, que
reconstruyen el mismo movimiento, pero necesariamente de manera
especular; en uno se invierten los sentidos del otro. Como cualquier juego,
el propuesto es evidentemente arbitrario. La exclusividad de los ambitos a
los que cada uno de los textos remite no se puede soslayar.

Aun asi, no dejaremos pues de proponer una sintesis igual de ludica que
el resto del ejercicio. A saber: el texto de Barbaras describe un traumatismo.
Ha sido leido hasta aqui como la crénica de un cancer subjetivizante en
la epidermis del cuerpo del mundo. Tal es la gran metafora con la que se
puede reconfigurar la relacion entre sujeto y objeto, hombre y mundo,
descrita por Renaud Barbaras. El texto de Rebetez, por su parte, narra la
fabula de un cancer mundificante en el seno del cuerpo del hombre.

Proyectan ambos textos, a su manera, un juego entre la forma y el fondo.
Se revela en ellos la forma como condicion ineludible para la apariciéon
del sujeto; forma cuyo destino es, en todo caso, romperse para restituir la
plenitud del fondo, la plenitud del mundo. En otras palabras, los limites
del sujeto, dentro de los cuales se desarrolla su subjetividad sintiente, estan
destinados a la abrupta aniquilacién en que se constituye la muerte. En



[160] Daniel Castro Cano

el cuento del colombiano se evidencia como, sin los limites formales del
cuerpo humano, el cancer protagonista estaria condenado a una profusiéon
vertiginosa e infinita de células, solamente amenazada por una futura
carencia de fuentes de energfa. De esta manera, termina por diluirse en un
fondo sin identidad y arruina el unico ambiente propicio para el desarrollo
de la consciencia de si sobre la que reposa su poder y desde la cual puede
columbrar un propdsito propio. Por su parte, en el tratado de Barbaras
se afirma que la muerte es, inevitablemente, el destino del sujeto, y que,
sin embargo, es también el unico procedimiento posible para restituir la
identidad de este con la infinitud del mundo. A tal infinitud es a la que
aspira la Célula de Rebetez. No obstante, su proposito no es difuminarse
en un fondo sin limites, sino superponer sobre este su propia forma. A
diferencia de los del sujeto, los contornos de la Célula no se rompen. Mas
bien se expanden con una violencia que solo parece posible en el entorno
fantdstico de la fabula. Un Big Bang consciente o, abusando de la termi-
nologia de Barbaras, un archi-movimiento muy a proposito.

Lejos de la fabula, en los predios de aquella realidad cuyos limites
Barbaras y otros tantos filésofos tratan de reconocer, el fondo del mundo
permanece oculto, y asegura su condicién desde su intrinseca naturaleza
procesual, desde una mundificacion que conserva la invisibilidad de su ser.
De esta manera, el sujeto se ve arrojado a un movimiento incesante, sin
un fin diferente que el de su propia desaparicion. El suyo es un trayecto
sinuoso hacia la negacién de si, hacia el infinito. Su trauma, reverso del
trauma del mundo, es su deseo, nunca satisfecho, de infinitud. Es esto lo
que lo hiere y lo que lo desfigura ante los ojos de los demas entes. Pero es a
la vez aquello que lo dota de potencial trascendencia.

Sobre el trastorno que aqueja al hombre no solamente podriamos afirmar
que abre una brecha entre este y los otros entes, también parece evidente
que no afecta a la totalidad de la especie, sino a unos cuantos desgraciados.
Esto es asi en cuanto el ser del mundo, o por lo menos algtn destello de su
siempre lejano brillo, no se le da al hombre de manera automatica. Oculto
tras los fendmenos, aquel nos expulsa, a la mayoria, hacia una existencia
sellada por la necesidad y ajena al deseo. Dicho de otro modo, no todos los



Cronica a dos voces de una enfermedad singular [161]

hombres aparecen aquejados por la misma sed, no en todos se enciende el
fuego imperecedero del deseo. Barbaras, en la «Introduccion» a Metafisica
del sentimiento, sentencia el asunto con las siguientes palabras: «No hay
mundo sino para aquel que se encamina a él, s6lo hay profundidad para
quien penetra en él»¥.

Muy al principio de este texto afirmabamos que el nucleo de una vida
humanamente vivida reposa en el sentido, y que el mundo, para el hombre,
no puede manifestarse simplemente como una sumatoria de partes. Cabria
preguntarnos entonces ;Son compatibles la busqueda de sentido y la sed
de infinito? Tal vez ingresamos, con este paso, a las umbrias veredas que
recorren otro tipo de buscadores diferentes a los cientificos, los artistas y
los fildsofos. Nos referimos a aquellos que ambicionan la experiencia del
infinito, la también llamada experiencia mistica o de la unidad.

Bien mirado, parece existir una cierta distancia entre las categorias de
sentido y experiencia. Mas arriba, cuando sefialdbamos que no podemos
referirnos al mundo sino desde la analogia, nos desplazabamos, ciertamente,
en el campo del lenguaje. Sentido y lenguaje son nociones imbricadas, y
si, tal como lo sefiala Barbaras, el lenguaje es la primera manifestacion, el
venero, de la separacion entre el sujeto y el mundo, el sentido seria entonces
ese amplio rio de aguas turbulentas en cuyas orillas opuestas habitan ambos,
sin posibilidades evidentes de comunicacion. La experiencia, por su parte,
parece anteceder al sentido. Define el efecto de lo sensible en el sujeto.
Volveriamos pues al ambito de la forma y el fondo; la experiencia se cons-
tituiria en el eco del fondo de lo puramente sensible, eco que resuena en la
caja de resonancia que es el hombre. Mientras que el sentido, por su parte,
seria una delimitacidn, el efecto de satisfacer la necesidad tan humana de
reconocer la forma diferenciada de lo que aparece como mera experiencia.

Ahora bien, si es cierto que la busqueda o creaciéon de sentido es
connatural al espiritu humano, y si es cierto también que el sujeto no es mas
que una perturbacion en el seno del archi-movimiento del mundo; buscar el
infinito, desear la experiencia de reconciliacién con él, seria una suerte de
deseo de anulacién de lo humano y, por lo tanto, de anulacién del sentido.

¥ BARBARAS, Renaud. Metafisica del sentimiento, p. 15.



[162] Daniel Castro Cano

Seria un apostarlo todo, incluso la propia identidad, a favor del fondo y en
contra de la forma.

Tragico destino pues el del hombre, cémico o patético segtin algunos;
ostentar como objeto de su deseo un cuerpo que no es el suyo... o que lo
fue, pero del que aparece hoy como expulsado. Como si suya fuera la forma
de un cancer apenas conjurado. Su vida, en fin, crénica de una enfermedad
singular.

Bibliografia

BaRrBARAS, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer». Inves-
tigaciones fenomenolégicas, (16), 2016, pp. 13-30.

BARBARAS, Renaud. Metafisica del sentimiento. Traductor Vélez Lopez, G. Bogota,
Aula de Humanidades, 2016.

DESCARTES, René. Meditaciones metafisicas. Quito, Libresa, 1995.

REBETEZ, René. «Cancer». En: R. Rebetez, La nueva prehistoria y otros cuentos.
México D.E, Editorial Diana, 1967, pp. 85-94.



VARIA






EL PUESTO DE LAS SINTESIS PASIVAS EN LA LOGICA
TRASCENDENTAL HUSSERLIANA"

The place of passive synthesis in Husserlian
transcendental logic

EMILIANO ROBERTO SESAREGO ACOSTA™

Resumen: En este trabajo se intenta ofrecer  genética de la fenomenologia, intentan ras-
una breve introduccién a la comprension trearse hasta las operaciones mas basicas de
husserliana de la l6gica formal y su relacion la subjetividad, esto es, las sintesis pasivas.
con la logica trascendental. La reconstruc-

cion de esta temadtica se centrara en las Palabras claves: Husserl, 16gica formal, sin-
nociones de mathesisuniversalis y de concep-  tesis pasivas, 16gica transcendental.
to-operacion los cuales, a partir de la etapa

Abstract: In this work we try to offer a brief enology, try to be traced to the most basic
introduction to Husserlian understanding of ~ operations of subjectivity, that is, the passive
formal logic and its relationship with tran-  syntheses.

scendental logic. The reconstruction of this

subject will be centered in the notions of Keywords: Husserl, formal logic, passive
mathesisuniversalis and concept-operation synthesis, transcendental logic.

which, from the genetic stage of phenom-

Contexto Historico del Problema

En el Prologo a las Investigaciones Légicas' [LU], Husserl afirma que su libro
es el resultado de reflexiones criticas acerca de la matematica y lalogica®. Alli
narra que alrededor del comienzo de la década de 1890, habia llegado a la
conclusion de que la légica de su tiempo, debido a la vaguedad y confusion

Este estudio fue presentado en el Seminario Internacional sobre Sintesis Pasiva (Universidad Pe-
dagogica Nacional - Bogota, Universidad Nacional de Cérdoba — Argentina, Universidad Tecno-
légica de Pereira, Universidad EAFIT - Medellin, Universidad del Cauca — Popayan, Universidad
de Buenos Aires — Argentina), el 27 de septiembre de 2019. Articulo recibido el 30 de septiembre y
aceptado el 25 de noviembre de 2019.
Correo electronico: sesarego@gmail.com.
' Enadelante cito «I LU, Il LU, I LU, IV LU, V; LU, VI LU» para referirme a Ia 1.3, 2.3, 3.3, 42, 5.2,y
6.2 Investigacion ldgica, respectivamente).
LU, Intro. § 1, p. 41; Hua XVIIL, p. 5. La sigla «Hua» corresponde, con indicacién de tomo y pagina
o paragrafo, a Edmund Husserl, Gesammelte Werke, Husserliana.

[165]



[166] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

de los conceptos que utilizaba, no era adecuada para proveer una clarifi-
cacion de las nociones basicas de la aritmética. Ademas, la falta de claridad
de los conceptos logicos, no solo ponian en riesgo tanto a la propia logica
como a las matematicas, sino también a todas las ciencias que descansan
en sistemas formales deductivos, todos los cuales necesitan el mismo tipo
de clarificacion filoséfica, puesto que todos emplean los mismos tipos de
operaciones y se fundan en los mismos conceptos. De alli que en las LU
encontremos clarificaciones de los conceptos empleados en todo tipo de
ciencia que emplee el método deductivo, tales como contenido, sentido y
verdad, entre muchos otros. Mds en particular, este texto ofrece una serie de
clarificaciones sobre lo que seria el objeto propio de la légica: las relaciones
necesarias entre los contenidos ideales —ideal Inhalt— de las expresiones o
lo que es expresado, i.e., sentidos o contenido proposicional.

El trasfondo del trabajo filosofico de Husserl se encuentra en su
formacion matematica a fines del siglo XIX, y en los descubrimientos
revolucionarios que surgen en la geometria, el andlisis y el algebra desde
mediados del mismo siglo. Entre ellos —y por su relacion con los problemas
filosoficos usuales de la filosofia moderna— destaca la independencia que
adquiere la ciencia geometria respecto de la intuicion del espacio, luego
de haber estado atada a los presupuestos metodolégicos y metafisicos de
los Elementos de Euclides durante mas de dos mil afos. No sélo surgen
las asi llamadas «geometrias no-euclideas», que se ocupan de su tema sin
ningun tipo de referencia a la percepcion del espacio fisico; sino también el
calculo diferencial e integral, que, habiendo aparecido en el siglo XVII con
Leibniz y Newton, logra aplicarse con total correccion a estos nuevos tipos
de espacios no-intuibles.

Tal independencia respecto de cualquier tipo de hecho factico es lo que
caracteriza a la geometria como una ciencia eidética. Dichas ciencias poseen
una metodologia y unas formas de evidencia rotundamente diferentes
de las ciencias de hechos. Como afirma Gurwitsch, las ciencias eidéticas
versan sobre posibilidades, no sobre actualidades. En efecto, las caracte-
risticas propias del espacio-real o del espacio-fisico, son incapaces tanto de
confirmar como de invalidar los resultados de la geometria euclidiana, la



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [167]

hiperbdlica o la eliptica o, en otras palabras, que la descripcion adecuada
del espacio-fisico este dada por una geometria no-euclidiana no invalida a
la geometria euclidea como ciencia eidética. Asi pues, las ciencias eidéticas
tienen la particularidad de ser completamente independientes de cuestiones
de hecho —factual matters—>.

La geometria alcanza asi dos logros fundamentales: a) su transformacion
en una ciencia eidética que insiste en llevar a cabo sus investigaciones sin
referencia a la intuicién (empirica) y b) la posibilidad de investigar su
objeto con las nuevas herramientas matematicas del calculo diferencial
e integral. Husserl asocia la separacion de la geometria de la intuicién
espacial con la obra de Riemann, y los avances del calculo con los trabajos
sobre aritmetizacion del andlisis de Dedekind, Heine, Kronecker, Cantor
y particularmente de Weierstrass, cuyas lecturas Husserl presencié entre
1878 y 1881; y cuyo tema era clarificar la obscuridad concerniente a los
conceptos de cantidad «infinitamente pequefa» e «infinitamente grande»*.

Si bien un estudio de las diferencias entre los métodos intuitivo y
eidético aplicados a la geometria nos llevaria demasiado lejos del problema
de este escrito, el lector puede intentar apresarla mentando la diferencia
entre medir un angulo de un tridngulo mediante un compas o un trans-
portador —geometria material y método empirico-intuitivo—, y calcular
la medida de un dngulo en una geometria hiperbolica mediante procedi-
mientos enteramente simbdlicos y formales —geometria formal y método
simbdlico-abstracto—. Un tema tal puede parecer ajeno al objeto de la
fenomenologia, pero no olvidemos que Husserl refiere constantemente a
los problemas concernientes a la matemadtica formal y material, como por
ejemplo en §72 de Ideen I. Ciencias concretas, abstractas, «matemdticas»
de esencias. Por «matemdtica material» Husser]l entiende el abordaje de
los problemas o temas matematicos bajo un método todavia atado a la

*  Cf.CWIII, Cap VIL, §1. La sigla «<CW» corresponde, con indicacion de tomo y pagina o paragrafo,
a Aron Gurwitsch, Collected Works.

*  Para una exposicion pormenorizada de los problemas filosoficos relativos a la aritmetizacion del
analisis ver: cf. BELL, John. «Continuity and Infinitesimals», The Stanford Encyclopedia of Philo-
sophy (Summer 2017 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = https://plato.stanford.edu/archives/
sum2017/entries/continuity/



[168] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

intuicién, mientras que por «matemadtica formal» entiende el nuevo método
formal, eidético o «aritmético» de analisis.

Ahora bien, la posibilidad de la aritmetizacion del andlisis, para los mate-
maticos de esta época, dependia de la clarificacion previa de un problema
filosdfico: la naturaleza de los numeros irracionales®. En su Filosofia de
la Aritmética Husserl se enfrenta a ellos bajo el titulo de «niimeros imagi-
narios» y pretende derivarlos de los numeros cardinales (Anzahlen). Para
ello, primero tiene que clarificar la naturaleza de los niimeros cardinales
—lo que hace mediante los conceptos de unidad, combinacién colectiva,
pluralidad y contar— y luego «derivar» los irracionales de ellos. En el
transcurso de su investigacion, sin embargo, llega a reconocer que este
proyecto es imposible —i.e, llega a la creencia de que no hay manera de
derivar los nimeros imaginarios de los nimeros cardinales— y pasa a
considerar que el problema de la aritmetizacion del andlisis tiene como
condicién no un analisis material de la naturaleza de los nimeros «imagi-
narios», sino una aclaracién del cdlculo como mathesisuniversalis, en
estrecha relacion con la légica.

Asi, si bien Husserl abandona su proyecto de resolver el problema
filosofico de los numeros imaginarios, los resultados a los que llega en el
contexto de esta investigacion —como el tratamiento filoséfico de la indi-
vidualidad objetiva a partir de la clarificaciéon de conceptos como unidad,
combinacion colectiva, pluralidad etc.— permearan en adelante todas sus
investigaciones, y en particular, su comprension de los aspectos formales de
la filosofia, que son, de hecho, uno de los temas principales de sus escritos
sobre l6gica, ya sea sobre l6gica formal o sobre logica trascendental.

El trabajo se divide en dos partes. En la primera se estudian algunas
tematicas de la [dgica formal y trascendental husserliana. En la segunda, se
intentan ampliar tales estudios, poniéndolos en un contexto mas general.

> Es decir, aquellos nimeros, como 7, que 1o son el resultado de una divisién entre nimeros enteros.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [169]

PARTE 1: Légica Formal y Trascendental

En 1906, Husserl escribe en su diario:

Mencionaré en primer lugar la tarea general que tengo que resolver para mi
mismo, si pretendo llamarme filésofo. Me refiero a una critica de la razén. Una
critica de la razén légica, y de la razén préctica, y de la razén estimativa. Sin
dilucidar, en rasgos generales, el sentido, la esencia, los métodos, los puntos
de vista capitales de una critica de la razdn; sin haber pensado, esbozado,
averiguado y demostrado un bosquejo general de ella, yo en verdad no puedo
vivir sinceramente®.

Entre otras cosas, esta cita es interesante porque Ldgica Formal y
Trascendental’ [FTL] lleva por subtitulo Ensayo de una critica de la razén
légica. Asi, 23 anos después de esta reflexion, Husserl publica finalmente
la que seria la parte mas fundamental de su critica de la razén: la critica
de la razon légica. Pero ;en qué consiste? ;Y por qué tendria un lugar tan
destacado al interior del proyecto husserliano?

En FTL, Husserl pretendera elucidar de forma definitiva dos conceptos
centrales para su proyecto, a saber: experiencia categorial y juicio. Su
centralidad estd dada por el hecho de que la ciencia —el conocimiento
cientifico— refiere a los mismos o, en otras palabras, de que no es posible
una genuina comprension de la empresa cientifica y sus resultados —las
teorias cientificas— sin una referencia a la idea de razon logica. Asi pues, la
elucidacion o clarificacién de la idea de razén Iégica y de los conceptos de
experiencia categorial y de juicio implicara ahondar en las estructuras y las
evidencias dela l6gica formal objetiva. La meta de Husserl no es, sin embargo,
simplemente presentar los conceptos de la légica formal, como podemos
encontrarlos en cualquier manual, sino intentar alcanzar las evidencias que
sostienen o fundamentan a la légica, ya no tan s6lo como disciplina prdctica
y normativa (Kunstlehre), sino sobre todo como disciplina teorética®.

¢ Citado por BIEMEL, W,, en su Introduccion a Idee der Phinomenologie, VII-VIII (trad., p. 14).
7 Hua XVIL Ldgica formal y trascendental. Trad. de L. Villoro. México, UNAM, 1962.
8 Cf. Hua XVIII, §1-3.



[170] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Es decir, para Husserl ya no bastara con explicitar las reglas de
manipulacién entre simbolos, propias de una concepcidon de la logica
como disciplina practico-normativa; sino que hard falta estudiar a fondo
los problemas relativos a los universales, las categorias, los significados, las
multiplicidades, los todos y las partes, los numeros, etc., bajo una doble
perspectiva —tanto subjetiva como objetiva—; esto es, teniendo en cuenta
tanto los actos mediante los cuales alcanzamos conocimiento de estas
objetividades, como las caracteristicas o propiedades ontoldgicas de las
mismos. O, en otras palabras, solo mediante una clarificacion teorética de
los conceptos involucrados en las ciencias formales, se podrd avanzar hacia
la comprension filoséfica de toda ciencia y del conocimiento como tal.
Este énfasis en la prioridad de las ciencias formales, vis-a-vis las ciencias
materiales o positivas, depende de la concepcién husserliana segun la
cual toda ciencia material estd fundada en las ciencias formales®. Pero no
solo eso, sino que la propia fenomenologia y su método de descripciones
fenomenolégicas haran asiduo uso de la légica y la ontologia formal. Dado
el objetivo de la fenomenologia de ser un comienzo radical, fundado de
manera absoluta, los problemas filoséficos de la teoria formal son, sin
lugar a dudas, una de las problematicas centrales de la nueva disciplina
fenomenoldgica.

Se tratard, asi, de intentar superar la «ingenuidad de nivel superior»'
de la cual la 16gica auin no ha logrado desprenderse, y que pone en crisis su
pretension de transformarse en la ciencia delas ciencias (Wissenschaftslehre),
en la norma para todo saber.

Elmétodo parasuperar dichaingenuidad noserd, aqui, —y como estamos
acostumbrados en fenomenologia— la mera descripcion (Beschreibung,
Deskription) de estructuras objetivas o subjetivas, sino una reflexién radical
(radikale Besinnung) que implicara tanto una «explicitacion original del
sentido (Sinn)» como una «nueva configuracion del sentido (Sinn)»"'.

o Cf. Hua III, §72.
0 Hua XVII, p. 6.

" Notese la interrelacion entre Be-sinn-ungy Sinn.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [171]

En diversas partes de su obra Husser] cita el cierre de Logik de Lotze: «no
solamente calcular el curso del mundo, sino comprenderlo»'*. De alli que
no podamos conformarnos con una comprension de la Légica como mera
técnica de calculo —como ars combinatoria en suacepcion leibniziana— sino
que debemos clarificar sus relaciones con el todo de la epistermologia o de
la teoria del conocimiento. En definitiva, el problema que ve Husserl es que,
si la légica se pretende como el locus maximo o el mismisimo paradigma
de nuestra racionalidad, todo el proyecto de Occidente —Ia filosofia y la
ciencia— se vendria abajo si en ella restan o estan implicitos prejuicios o
ingenuidades no clarificadas. La necesidad de aclarar los fundamentos de
lalogica formal es, por lo tanto, una tarea ineludible para la fenomenologia.
Mas en particular, Husserl cree que, si la critica de la razdén logica logra su
cometido, la propia posibilidad del conocimiento y de la razon quedarian
resguardadas.

Por légica trascendental debemos comprender, por tanto: la critica
fenomenoldgica de la razon logica o, en otros términos, el intento de aclarar
los fundamentos de sentido de la ldgica formal como parte de la teoria del
conocimiento, y no s6lo como mera técnica de cdlculo. La légica es, asi, una
ciencia; pero una ciencia radicalmente diferente de las ciencias positivas o,
mejor, de toda ciencia particular. Es, de hecho, la ciencia de todas las ciencias
Yy, como tal, el fundamento de toda (otra) ciencia. El asi llamado «proyecto
fundacional» de la fenomenologia, la idea de que todas las ciencias han
de ser «fundamentadas» por la fenomenologia ha de entenderse, en este
contexto, precisamente como el intento de clarificar fenomenolégicamente
la légica como ciencia de todas las ciencias. A este proyecto, Husserl lo
denomina légica trascendental. Asi, como ciencia de todas las ciencias, la
légica se ocupa de las leyes universales relativas a la verdad, la deduccién,
la verificacion y la falsacion y, en definitiva, de las leyes pertinentes a toda
teoria y a la teorizacion como tales. Ademas, se ocupara especificamente
de la unidad teorética, tanto relativamente al dominio o regién del que se
ocupe una ciencia especifica, como las proposiciones que refieren a este. La

2 Lorzk. Logik. Erstes Buch: Vom Denken. Hamburg, Meiner, 1874/1989, p. 608.



[172] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

radicalidad de la logica trascendental implica una presentacion sistematica
de todos estos aspectos que haran, asi, ala teoria de la razén fenomenoldgica.
Como dira luego Merleau-Ponty:

[...] una filosofia se vuelve trascendental, esto es, radical, no instalindose en
la conciencia absoluta sin mencionar los procedimientos que conducen a la
misma, sino considerdandose a si misma como problema; no postulando la
explicitacién universal del saber, sino reconociendo como problema filoséfico
fundamental esa presuncion de la razén.”

O en palabras de Husserl:

Muy tarde llegué a reconocer que toda critica de las evidencias, particularmente
de las evidencias judicativas (con mayor precision: las de la actividad categorial)
no solo tiene que efectuarse en el marco de la fenomenologia, [...] sino que
toda ella remite a una critica tltima en forma de una critica de las evidencias
que efectiia directamente la fenomenologia en su primer nivel, aiin ingenuo. Esto
quiere decir: la critica del conocimiento primera en si, en la que arraigan todas
las demads, es la auto-critica del conocimiento fenomenoldgico mismo™.

Asi pues, esta critica de la razén logica o légica trascendental se va a
desarrollar en tres niveles:

1. Ldgica apofantica.
2. Logica de la consecuencia.

3. Logica de la verdad.

A su vez, estos tres niveles se enlazan entre si para formar la disciplina
Ldégica no como ldgica formal, sino como teoria de las ciencias.

Légica como teoria de las ciencias

En su curso de 1906-1907 sobre teoria del conocimiento Husserl afirma
que mientras que la psicologia, entendida cognitivamente, se preocupa por
todas las formas del pensamiento, incluyendo las incorrectas, las «formas

* MERLEAU-PONTY, Maurice. Fenomenologia de la percepcién. Barcelona, Editorial Altaya, 1999,

p- 84.
" Hua XVII, p. 298



El puesto de las sintesis pasivas en la logica trascendental husserliana [173]

del pensar» cdmo fendmenos empirico-naturales o empirico-mentales
—incluyendo aquellas propias de los animales y de las personas en
su vida cotidiana—, la logica se ocupa de las formas de razonamiento
correctas. Esta idea de correccion, que para Husserl equivale a la idea
de racionalidad, es lo que introduce el caracter normativo de la ldgica,
normatividad justificada por el hecho de que la Légica apunta como meta
a la Verdad, mientras que este no es el caso del «pensamiento en general»,
o de la «esfera intelectiva» en la generalidad de los actos mentales®.

Ademas, para Husserl la l6gica como Kunstlehre o disciplina practica,
presupone la légica como ciencia teorética, dado que todas las ciencias
practicas presuponen una o mas ciencias teoréticas. Dice Husserl: «la
légica se vuelve normativa, se vuelve practica, [...] pero en si misma no
es disciplina normativa, sino precisamente ciencia en sentido fuerte, en el
sentido de manifestacion de la razon puramente teorética»'®.

Aun asi, las verdades de la légica pueden usarse como principios
normativo-practicos, como reglas para las inferencias o las formas de
razonamiento. Es asi que hay una relacion evidente entre ciencia y logica.
Todas las ciencias tienen como meta la verdad objetiva y una conexion
coherente y fundada entre sus proposiciones verdaderas. Notese que estamos
tematizando a la ciencia, en este punto, no como un «método formal de
descubrimiento», ni siquiera como un «método formal de corroboracién»,
sino como el «conjunto de sus resultados objetivos». Esos resultados son,
para Husserl, proposiciones y, ain mas, proposiciones verdaderas. Pero no
se trata de una mera suma arbitraria de proposiciones, sino de un todo
coherente de proposiciones verdaderas fundadas unas en otras. Es preci-
samente tal conexién entre proposiciones verdaderas lo que la légica como
ciencia de todas las ciencias viene a garantizar, y de alli que la légica exprese
y fije las condiciones formales de todo saber cientifico.

Toda ciencia es, pues, un conjunto de proposiciones o juicios y, como
también podemos decir, un conjunto de significaciones y de combinaciones

> Cf. Hua 24, §1, pp. 1-4. La sigla «Hua» corresponde, con indicacién de tomo y pagina o pardgrafo,
a Edmund Husserl, Gesammelte Werke, Husserliana.
' Hua XVII, p. 34.



[174] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

entre significaciones. Tales proposiciones no pueden ser contradictorias
entre si, no podemos tener «a y no-a» como proposiciones verdaderas de
nuestra ciencia'’.

Es en este rol que Husserl pretende una clarificacion de la 16gica y, para
lograrlo, va a presentar una estratificacion de ella en niveles. En FTL §23 se
afirma que habria dos tradiciones principales en logica:

4. Aristoteles: Logica como Apofantica.

5. Leibniz: Logica como parte de la mathesisuniversalis.

Ambas tradiciones se unifican, para Husserl, bajo la consideracion de
la Logica Trascendental, siendo asi que cada nivel demanda aclaraciones
o clarificaciones fundadas en una reflexion radical (radikaleBesinnung) de
sus presupuestos y sus evidencias. En ocasiones, Husserl llama a estos dos
niveles analitica pura. El término analitica significa, en este contexto, que
se deja de lado todo contenido concreto o material de conocimiento'®, y se
ocupa de los juicios en formalidad pura. Ademas, habremos de considerar
un tercer nivel: el nivel de la légica como verdad.

6. Analitica Pura = analitica apofantica + légica de la no contradiccion.

O, en otras palabras: necesitamos un primer nivel —Idgica apofantica—
que clasifique los juicios exclusivamente bajo el punto de vista de la forma,
en abstraccion de las cuestiones concernientes tanto a la no-contradiccion
como a la verdad de las proposiciones. Este nivel es equivalente al estudio
contemporaneo de las formulas bien formadas. Un segundo nivel —Idgica
de la consecuencia— considera la no-contradiccién entre los juicios o, en
otras palabras, la compatibilidad, las formas de fundamentacion o las cone-
xiones analiticas de los juicios entre si, sin estudiar, todavia, la verdad o
falsedad de las proposiciones. En términos contemporaneos estariamos
estudiando el cdlculo I6gico o la teoria de la demostracion. Es decir, un nivel
que se ocupa de la consistencia, inconsistencia o validez de las conexiones
entre proposiciones o juicios. Por tltimo, tendremos un tercer nivel —Iégica

7 Hilbert es recordado por haber dicho que si p y no-p son ambas verdaderas, entonces p no existe.

'8 Tengamos en cuenta que bajo esta perspectiva, la ontologia formal también sera analitica.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [175]

de la verdad— que estudia las relaciones entre los juicios y los estados de
cosas mentados o referidos por estos juicios. Se trata, acd, de tematizar los
fundamentos teoréticos relativos a la verdad de los juicios o proposiciones.
En términos mas actuales, diriamos que este es el nivel que corresponde a
la perspectiva interpretada de las proposiciones formales, o a la teoria de
modelos en sentido matematico.

Légica Apofantica o Morfologia Pura de los Juicios

Husserl comienza su proyecto de una reflexion radical de la 16gica, o légica
trascendental, con una critica de laldégica tradicional, de lal6gica dominada
por dos conceptos basicos: formayy juicio. Estos son, de hecho, los conceptos
que dominan y limitan la légica aristotélica. La ldgica sera analitica en tanto
y en cuanto deja de lado todo contenido material, para atenerse exclusi-
vamente a la forma de los juicios. Por otro lado, sera apofdntica en tanto y en
cuanto su nocién de juicio se funda en la suposicién de que la apéphansis
en el sentido aristotélico, en la proposicion declarativa, seria la forma mas
fundamental del juicio.

Asi, si bien la logica como apofantica no es mas que una de las orien-
taciones posibles de la logica formal sera, para Husserl, su sentido mas
fundamental. La ingenuidad que tenemos que despejar en este nivel es
aquella segtin la cual habria una supuesta independencia de las sintaxis
predicativas respecto de toda consideracion ontolégico-cognoscitiva. De
alli la necesidad de la ontologia formal como momento de la consideracion
general de la logica apofantica o apofantica formal. O, en otras palabras:
la apofantica formal se dedicaria al estudio de la forma de los juicios.
Recordemos que, en Kant, por ejemplo, los juicios —segun la relacion—
pueden ser:

7. ‘si A entonces B’: juicio hipotético.
8. ‘A es B’: juicio categorial.

9. ‘0 A o B:juicio disyuntivo.



[176] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Hoy en dia sabemos que basta con un par de conectivas logicas para
tener un sistema completo de logica proposicional. Dado que, por ejemplo,
‘A o B’ tiene exactamente la misma tabla de verdad que ‘si no-A entonces B,
etc. Esto es ttil porque permite un sistema completo de demostracion légica
como la deduccion natural sélo con el modus ponens como eliminacion del
condicional material. Pero Husserl no se va a ocupar tanto de las formas
posibles de los juicios o proposiciones, como de exponer la imbricacién
entre las formas de los juicios y las formas de los objetos, dado que, y como
ya mencioné, lo que quiere hacer es superar la ingenuidad de creer que las
formas de los juicios pueden postularse de manera completamente indepen-
diente a las formas de los objetos.

Antes de esta «correccion husserliana» a la idea misma de la indepen-
dencia de la ldgica apofdntica, sin embargo, tenemos que considerar el
concepto de forma. Este es el tema de la morfologia pura de los juicios, que
acd se presenta como una suerte de version corregida y ampliada de los
contenidos de la IV LU. Ampliada o expandida en tanto que las investiga-
ciones sobre las formaciones sintacticas o categoriales no solo se ocupan
de los enunciados teoréticos, sino que alcanzan, también, las formaciones
sintacticas de la esfera axioldgica y practica®.

Aqui es pertinente aclarar que, de forma paradigmatica, las formas de
los objetos remiten especialmente a las formas categoriales de los estados
de cosas. Asi, mientras que los objetos sensibles o perceptivos son dados
inmediatamente® a la percepcion, los objetos categoriales son el resultado
de un proceso que involucra diversos actos de diferentes niveles. En la VI
LU Husserl afirma que «Un agregado, e.g, es dado, y solo puede ser dado,
en un acto de combinacién colectiva (kollektiveVerbindung), un acto que

Esta es una temadtica que ya Pfinder habia abordado, con su intento de estudiar fenomenoldgica-
mente la ‘logica dedntica’ en el contexto de su Imperativenlehre.

Al menos esta es la postura que Husserl sostiene en 1900, cuando publica sus LU. En la primera edi-
cién de las LU Husserl afirma que los objetos sensibles «no son constituidos en actos relacionales
o conectivos, o de cualquier otro tipo; no son actos fundados en otros actos. Los objetos sensibles
estan presentes en la percepcion en un mismo nivel de actos», Hua XVII, p. 618. Esta postura, por
supuesto, va a transformarse para la década de 1920, cuando Husserl comience sus estudios sobre
la fenomenologia genética y, particularmente, sobre las sintesis pasivas.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [177]

se expresa en la forma de una conexion conjuntiva A y By C y...»*. El acto
categorial es un acto fundado, en el sentido de que depende ontologicamente
de otros actos y sus correlatos para poder realizarse. O, en otras palabras,
sin la captacion perceptiva de A, By C no seriamos capaces de formar el
agregado «A y By C». Pongamos un ejemplo concreto: supongamos que
yo quisiera saber de cuantas palabras consta un manuscrito de veinticinco
paginas. Dadala imposibilidad, en este caso, de utilizar la util funcion contar
palabras de un procesador de textos, voy a tener que ir contando, a medida
que las percibo individualmente, cada una de las palabras manuscritas que
forman ese texto. El resultado final sera algo asi como: «Este manuscrito
tiene 4200 palabras» acto categorial y fundado, entre otros, en cada uno de
los actos perceptivos dirigidos a cada una de las palabras manuscritas.

En el terreno de la morfologia analitica distinguiremos, en primer
lugar, las formas fundamentales (Grundformen) de juicios, a las que estan
subordinadas otras formas derivadas. La mds fundamental de las formas
fundamentales es el juicio predicativo, o sea, el juicio o la formacion cate-
gorial de la forma «S es p» o «P(s)». Esta forma da lugar luego a la forma
‘Sp es 1, etc. Se puede considerar, entonces, la generalidad de la subordi-
nacion, en estrecha conexion con la posibilidad de reiterar las operaciones
que nos permiten llegar a enunciados cada vez mas subordinados. Como
puede verse, la morfologia analitica y 1a teoria de las formulas bien formadas
son muy similares. Segtn la ultima, la reiteracion de las operaciones de
formacioén nos permite tener férmulas cada vez mas complejas: «s o p»,
«(s o p) o g «((sop)oq)o r», etc.; reiterando iterativamente la misma
operacion de formacion. Dice Husserl:

Bajo la guia de reiteraciones gramaticales puras de la configuracién de formas,
la analitica pura tiene que explorar las posibilidades de la configuracion de for-
mas de juicios «propiamente dichos» —posibilidades que se ofrecen en dife-
rentes niveles— y asi, tiene que dominar mediante leyes el sistema total de la
posibilidad de los juicios de la esfera de la distincion (desde un punto de vista
ideal: por medio de la construccion sistematica de formas existentes)?.

2 Cf. Hua XVII, p. 613ss.

2 Existente [existent] quiere decir propiamente efectuable en este contexto. Hua XVII, p. 345.



[178] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Husserl menciona una segunda generalidad ademas de la generalidad de
subordinacién, que es la generalidad de modificacién. Asi, a toda forma de
juicio le corresponden otras formas posibles a modo de modificaciones. Por
ejemplo, «S es p» encierra las posibles modificaciones «si S es p entonces S
es p». De este modo, un juicio categdrico puede transformarse en un juicio
hipotético.

Ademas, también hay férmulas que no son férmulas bien formadas,
como «S, p, es». Husserl nos recuerda que el lenguaje permite formaciones
sin sentido, como «redondo Thom gato es», lo que en las Investigaciones
Logicas (LU) se denomina las palabras ensartadas (zusammengeordne-
tenWorte). Recordemos el ejemplo de las LU del cuadrado redondo o la
expresion todos los A son B, entre los cuales algunos no son B de FTL>.
Es preciso distinguir asi entre el sin-sentido (sinnloss) y el contra-sentido
(widersinn), temas del ultimo paragrafo de la IV LU (§14): Las leyes del
vitando sinsentido y las leyes del vitando contrasentido. La idea de gramdtica
légica-pura. Para establecer esta diferencia se distingue entre la incom-
patibilidad que se produce entre sincategoremas, de la que tiene lugar en
expresiones del tipo «un cuadrado redondo». No se puede identificar lo que
carece de sentido, el sin-sentido; con lo que es absurdo, es decir el contra-
sentido. El contrasentido es un dominio parcial del sentido. O sea:

10. CONTRA-SENTIDO = ABSURDO =e¢j «cuadrado redondo».
11.SIN-SENTIDO = CARECE DE SENTIDO =ej «gato Thom es y sabado».

Segun Husserl, «El enlace ‘cuadrado redondo’ ofrece verdaderamente
un significado unitario que tiene su modo de ‘existencia, de ser en el
‘mundo’ de los significados ideales»** pero es evidente que a este significado
no puede corresponderle ningtin objeto realmente existente, i.e., ninguna
cosa fisica o espacio-temporal. A diferencia del contra-sentido o absurdo,
series de palabras como, por ejemplo, «un redondo o», «un hombre y es»,
no poseen significado alguno que pueda corresponderles como su sentido.

#  Hua XVII, .p.72.
# Hua XVIIIL, p. 326.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [179]

El andlisis de este tipo de ejemplos conduce a la conclusion de que no hay
ningun tipo de objeto representando en tales enlaces y de que «tales partes
de significado, asi enlazadas, son incompatibles en un significado unitario»
Se trata, pues, de dos incompatibilidades claramente distintas. En el caso
del contra-sentido existe el sentido, aun cuando el «objeto» que deberia
corresponderle ni existe, ni podria existir. Nombres como «hierro de
madera» y «cuadrado redondo» son nombres como cualquier otro y propo-
siciones como «todos los cuadrados tienen cinco lados» son proposiciones
como cualquier otra. Es decir, si las formalizaramos obtendremos férmulas
bien formadas. Pero en el caso del sin-sentido los significados parciales son
incompatibles de forma tal que, lo que queda anulado y no existe como
tal es la posibilidad misma del significado unitario. Es decir, en el caso del
sin-sentido los enunciados no se pueden formalizar como férmulas bien
formadas.

Como se ve, la teoria l6gica de Husserl supone una orientacion objetiva
en la teoria de los juicios, dado que las operaciones logicas o categoriales no
pueden pensarse con independencia de los correlatos objetivos mentados
en tales juicios. Sin embargo, la légica como mera apofdntica formal,
como morfologia pura de los juicios no puede tematizar el punto de vista
de la forma de los objetos. ;Qué disciplina formal puede hacer esto? La
ontologia formal. Con mas generalidad: las matematicas, pero devuelta, no
la matematica como teoria del cdlculo, sino las matematicas entendidas
como teoria de los conjuntos, de las combinaciones y las permutaciones,
de los numeros ordinales, de los nimeros cardinales de diferentes niveles y
sobre todo de las multiplicidades. Esta disciplina no tiene como conceptos
tematicos fundamentales a las proposiciones o los juicios, sino a conceptos
como ‘agregado, ‘unidad’ y ‘ndmero. Dice Husserl:

reconoceremos, asi, que la teoria de los conjuntos y la teoria de los numeros
cardinales se refieren al universo vacio: objeto en general o algo en general,
con una generalidad formal que deja fuera de consideracién, de una manera
principal, toda determinacion material (sachliche) de objetos®.

#  Hua XVII, p. 80.



[180] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Es a partir de este analisis que Husserl va a llegar a la Region Universal
Formal del objeto en general, a distinguirse de las Regiones Materiales
consideradas, por ejemplo, en la primera parte de Ideen I.

Légica de la No-Contradiccion

En esta esfera vamos a ocuparnos de las distintas formas de implicacién o
Schlussformen, unas correctas y otras incorrectas o, diriamos contempo-
raneamente, unas validas y otras invalidas. Consideraremos asi las leyes
de implicacién analitica —por ejemplo, las tautologias—, o lo que Husserl
llama las leyes de exclusion (Ausschluss), i.e, las falacias. Lo mismo con
respecto a otros tipos de conexiones judicativas: disyuntivas, conjuntivas,
bicondicionales, etcétera. En todas estas conexiones se pueden encontrar
formas tipicas y leyes esenciales que las regulen desde el punto de vista de
la no-contradiccion. Esto es vélido tanto para las ‘conexiones entre propo-
siciones, como para las ‘ap6fansis simples’ o proposiciones atomicas, que, al
ser una unidad judicativa compuesta de miembros, también son alcanzadas
por las formas posibles de unidad no contradictoria. La deduccion natural
como forma de cdlculo l6gico que se estudia en cualquier curso introductorio
de ldgica se incluiria, entonces, en la esfera de la Iégica de la no-contra-
diccién. También, por supuesto, otros tipos de cdlculo l6gico diferentes.

En la IV LU Husserl ya habia mostrado que —a partir de la distincion
entre las nociones de sin-sentido (sinnloss) y contra-sentido (widersinn)—
la necesidad de separar entre:

4. Elestudio de las formas fundamentales de los juicios.

5. El estudio de las formas posibles de los juicios verdaderos.

Pero en las LU no se plantea la necesidad de una disciplina logica
particular que se ocupe exclusivamente de la no-contradiccién sin ocuparse
de la verdad o falsedad de los juicios —en sentido material o, diriamos hoy;,
interpretado—. Ademas, los ejemplos de contra-sentido de la IV LU son
ejemplos de contra-sentido material —como «cuadrado redondo»— y no



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [181]

sirven para dar cuenta del cardcter estrictamente formal de los conceptos
de contra-sentido y consecuencia-logica, que son los temas de los que se va
a ocupar Husserl al referirse a la ldgica de la no contradiccion, i.e., aquella
légica que excluye los contra-sentidos de la esfera de las teorias formales.
Recordemos que, a pesar de la separacion entre los dos primeros niveles
de la logica, Husserl afirma que ambos pueden considerarse como dos
momentos inter-dependientes, esto es: como analitica pura. La analitica
atiende justamente a las relaciones fundadas a priori en la esfera de los juicios.
Mas alla de eso, tenemos basicamente tres relaciones posibles entre juicios:

6. La consecuencia (Konsequenz), es decir la implicacion.
7. Lainconsecuencia, es decir, la contradiccion analitica o exclusién.

8. La no-contradiccion vacia, que ocurre entre dos juicios que no se con-
tradicen, pero no tienen nada que ver entre si.

Asi, y a modo de ejemplo, entre «a y b» y «b» la relacion es de impli-
cacion; entre «a y b» y «no-a» la relacién es de contradiccion analitica, y
entre «ay b» y «z'y x» la relacion es de no-contradiccion.

Precisamente porque estamos considerando, en el nivel de la ldgica de la
no contradiccién tanto la forma de los juicios como las formas de relaciones
entre los juicios; es que este nivel es equivalente a la silogistica de Aris-
toteles, o a la mathesisuniversalis de Leibniz cuando se la considera como
calculo racionador.

Légica de la Verdad

Tomemos un juicio como «Emiliano es el fenomendlogo mas guapo».
La consideracion apofdntica de este juicio implicaria decir que no es un
sin-sentido, que de hecho es un juicio asertérico, etc. Bajo la perspectiva
de la Iégica de la no contradiccion se podria considerar la compatibilidad
con otros juicios, como por ejemplo «Gurwitsch es el fenomendlogo mas
guapo». Dirfamos entonces que uno no se sigue del otro, que de hecho
son incompatibles o contradictorios entre si, etc. Por altimo, bajo la pers-



[182] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

pectiva de la ldgica de la verdad diriamos no solo que uno u otro juicio
es verdadero o falso; sino que nos preocupariamos por averiguar cual es
el tipo de evidencia (Evidenz) con que se me da ese juicio, cuales son las
consideraciones para su cumplimiento, etc.

Husserl distingue tres modos en que puede darse un juicio®:

9. La confusién (Verworrenheit).
10.La distincion (Deutlichkeit).
11.La claridad (Klarheit).

Todo juicio es doxico segin Husserl, es decir que se da con algun tipo de
creencia. En el caso de la confusion el juicio es tal (confuso) porque se da con
una creencia no explicita. Esto no significa que el juicio se de originalmente
como confuso, sino que de hecho puede haber devenido confuso a partir
de un juicio distinto o claro que, retenido, va perdiendo la fuerza déxica,
por asi decirlo, hasta llegar al limite de la «sedimentacién en el trasfondo
de lo no destacado» (Sedimentierungim Untergrundder Unabgehobenheit)® .
Digamos, por ejemplo, que en algin momento el juicio «El proletariado
es la clase universal» se me dio con claridad —como verdadero—, pero
pasado el tiempo simplemente sigo repitiendo este enunciado que, en rigor,
ahora se me da como confuso —ya no sabria decir a qué estado-de-cosas
refiere este juicio—. Sin embargo, dice Husserl, siempre cabe la posibilidad
de que un juicio confuso vuelva a alcanzar la misma nitidez que solia tener.
Para ello seria necesario tanto: a) que el juicio se entregue a si mismo, esto
es, que se dé con distincion; como que b) el estado-de-cosas referido por el
juicio también se dé, esto es, que el juicio se entregue con claridad. O mas
explicitamente, la distincion sefala la posesion explicita de la mencién del
juicio, mientras que la claridad sefala la posesion intuitiva de lo referido
por el juicio. Si comprendo el estado-de-cosas mentado (gemeint) o referido
en el juicio, pero tal estado-de-cosas no se entrega, el juicio posee distincion,
pero no claridad. Ademas, solo en el ultimo caso, es decir, en la plenitud de

% Este analisis se despliega tematicamente en FTL §§12-22.

¥ Hua XVII, p. 329.



El puesto de las sintesis pasivas en la logica trascendental husserliana [183]

la claridad, hablamos de conocimiento. Por otro lado, de la misma manera
que un juicio confuso puede devenir distinto y/o claro, un juicio que
actualmente se da con claridad, puede devenir confuso.

12. CONFUSION = no sé cudl es el estado-de-cosas referido por el juicio.
13. DISTINCION = comprendo a qué estado-de-cosas refiere el juicio.

14. CLARIDAD = el estado-de-cosas referido por el juicio se entrega intui-
tivamente.

Estos temas nos conducen, entonces, a la evidencia (Evidenz) de los
juicios, problematica que ya habia sido tratada en la VI LU:

Hablamos de evidencia (Evidenz) en un sentido laxo siempre que una inten-
cion ponente (principalmente una asercién) encuentra su confirmacién por
medio de una percepcion correspondiente y plenamente adecuada, aunque esta
sea una sintesis adecuada de percepciones particulares conectadas. En este caso
puede hablarse con buen sentido de «grados y niveles de la evidencia» [...].
Pero el «sentido pregnante» de evidencia, en la «critica del conocimiento», se
refiere exclusivamente a este dltimo término (Ziel) infranqueable, al «acto de
esta sintesis de cumplimiento mas perfecta», que da a la intencién —por ejem-
plo, a la intencién judicativa— la absoluta plenitud de contenido, la del objeto
mismo. El objeto no es meramente mentado (gemeint), sino «dado» —en el
sentido mds riguroso— tal como es mentado e identificado con la mencion.
Por lo demds, es indiferente que se trate de un objeto individual o universal, de
un objeto en sentido estrecho o de una situacion objetiva (el correlato de una
sintesis identificadora o distintiva)?,

La evidencia en su sentido mas propio es, por lo tanto, la operacion
intencional mediante la cual algo se da en si mismo*. Lo importante es
que la creencia —el concepto creencia— no tiene ninguna relacién con
el estar convencidos; sino que remite a un tipo especifico de resultado
intencional. A su vez, la creencia, como doxa, es pasible de una serie de
modificaciones que van desde la creencia evidente, pasando por la efectiva,
la probable y la presunta hasta llegar a la nulidad y/o la contradiccion.
De hecho, si el caracter de creencia del juicio se revela, en el proceso de

2 Cf. Hua XX (VI LU), §38.
»  Cf. Hua XVII, p.166.



[184] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

explicitacién —o sea, en el proceso de intentar llevar un juicio distinto a la
claridad—, incompatible o contradictorio con una creencia actual valida, el
proceso mismo de explicitacion sufrird una tachadura (Durchstreichung) o
supresion (Aufhebung) y, consecuentemente, el juicio adquirira el caracter
de nulidad (Nichtigkeitscharakter). Con todo, esto no modifica el caracter
doéxico que el juicio mantuvo en otro momento:

La tachadura no cambia nada en el juicio presentificado (vergegenwirtigten)
de manera retencional o en cuanto recuerdo o en el modo de la intrafeccion;
y si yo explicito en qué consiste, entonces coincide lo presentificado de esa
manera con lo explicitado, aunque yo, al explicitar, efecte mi tachadura
(Durchstreichung)™.

Si volvemos ahora a los tres niveles de la logica, para Husserl la analitica
pura en sentido restringido —es decir, como analitica apofintica— tiene
como tema unicamente el juicio distinto (deutlich). Asi, la analitica pura en
sentido amplio —es decir, como la combinacién de analitica aporfintica y
légica de la no contradiccion— se pregunta como es posible formular dife-
rentes juicios en la unidad de otro juicio formulable con distincién, esto
es, sintacticamente o segun su mera forma®. O, en otras palabras, dado
un juicio «A es p o r» o una serie de juicios «A es p o r» y «A no es p», la
pregunta es qué otros juicios se siguen o siguen de este o estos (por ejemplo,
«A es ). De esta consideracion surgiran tanto las relaciones analiticas
posibles —consecuencia, inconsecuencia, no-contradiccion vacia—, como
las leyes analitico-formales —modus ponens, modus tollens, etc.— vy, en fin,
todas las formas de complejos —‘multiplicidades’— de juicios propiamente
formulables. Por ultimo, asi como en la analitica pura el tema son los juicios
distintos, con su mencion explicitada; en la la logica como Iégica de la
verdad el tema son los juicios claros, esto es, cuya mencion ha sido llevada a
la intuicion. Pasamos asi de la «evidencia de la distincion» a la «evidencia de
la claridad». En efecto, la 16gica de la verdad se pregunta mas precisamente
por el tipo de evidencia que le corresponde a un juicio claro, acerca de

*  Hua XVII, p. 61.
3 Cf. Hua XVII, p. 69



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [185]

las condiciones para que se de como juicio claro, acerca de las variaciones
posibles de los juicios claros, etc.

Ontologia Formal

El tercer nivel de la légica, la ldgica de la verdad, designa un cambio de
actitud, en cuanto que pasa a estar dirigido a las objetividades (Gegestdindli-
hkeiten) capaces de otorgarle cumplimiento objetivo a las menciones vacias
de los juicios distintos o, mejor incluso, tematiza precisamente la relaciéon
mencion vacia-objetividad. Para poder investigar, entonces, la manera en
que un juicio con una forma especifica gana evidencia, sera necesario
considerar la forma misma de los objetos o las objetividades mentadas. Y
la preocupacion por la forma de las objetividades es, precisamente, la preo-
cupacion central de la ontologia formal. Con respecto a la propia expresion
«ontologia formal» recordemos que, segin Husserl:

el término ontologia, chocante por razones histéricas, no me atrevi a emplearlo
entonces todavia [en las LU], por lo que califiqué esta investigacion de frag-
mento de una ‘teoria a priori de los objetos en cuanto tales, que es lo que A.
Meinong contrajo en la expresion teoria del objeto. Por el contrario, hoy, res-
pondiendo al cambio de los tiempos, tengo por mds exacto volver a poner en
vigor el viejo término ontologia®.

El ‘no atrevimiento’ surge de los ecos metafisicos de la nocién de
ontologia, vis-a-vis la ‘pureza metafisica’ de la ontologia formal —esto es,
‘su estar libre de’ o ‘ser independiente de’ todo compromiso metafisico—.
Si bien, Husserl si utiliza, en las LU la expresion ontolégico-formal para
referirse a los conceptos y las leyes de la teoria a priori de los objetos, cier-
tamente nunca utiliza la expresion ontologia-formal.

En FTL, la relacion entre l6gica formal y ontologia formal intenta tema-
tizarse y explicitarse y, de hecho, una de las tareas de la logica trascendental
como reflexion radical sobre la logica, implica elucidar en qué sentido la

2 Hualll § 10, p. 35 (en nota).



[186] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

l6gica no es independiente —no puede ser independiente— de la ontologia
formal.

De hecho, esta idea —al menos al entender de Husserl— siempre fue
parte de la fenomenologia. En su «Esbozo de un prefacio a las Investigaciones
légicas» de 1913, editado por Fink, afirma que aplicado a investigaciones
analiticas, aritméticas y logicas, y en «una actitud estrictamente descriptiva,
sin ceder a ningun prejuicio historico»* fue desarrollando, paralelamente a
la critica del psicologismo, la idea de una ciencia a priori de los objetos en
general, correlativa a la ciencia de las significaciones —la morfologia pura
de los juicios—.

PARTE 2: Percepcidn y Logica

Enla V LU Husserl menciona que presentacion es el nombre para el género
unitario que incluye tanto los actos nominales —percepciones— como los
actos proposicionales —juicios—. La relacion entre ambas, que se estudia aca,
se continua en ASPA — Anilisis sobre Sintesis Pasivas y Activas, parcialmente
Hua. XI— como la investigacion acerca de las sintesis pasivas —que son
un momento de los actos nominales— y las sintesis activas —que son un
momento de los actos proposicionales—.

A partir de la década del 20, la fenomenologia husserliana aborda este
problema a partir del analisis genético, sin perder nunca la orientacién o
actitud —Einstellung— teorético-cientifica a la hora de tematizar estos
problemas. De ese modo, de lo que se tratara para Husserl es de reflexionar
acerca de como conceptos matematicos y logico-formales como algebrai-
zacion, formalizacion, prueba, verdad, etc., se originan en la percepcion®.
Asi, para el Husserl maduro la fuente de la evidencia matematica —y de la
certeza matematica— es en ultima instancia la certeza de la percepcion —que
deviene del caracter de ser (CharakterderGegebenheit) de la percepcién como

*  HusserL, Edmund. «Entwurf einer ‘Vorrede’ zu den ‘Logischen Untersuchungen’ (1913)». En
‘Tijdschrift voor Philosophie’, I, 1939, p. 106-133., p. 125.
% Cf.CW II, pp. 371-402.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [187]

auto-dacion (Selbstgegebenheit)—, a partir de la cual la abstraccion forma-
lizante y otros procesos de idealizacion encuentran y vuelven disponibles la
evidencia matematica.

Teoria de las Multiplicidades y Légica Formal

La comprension husserliana de la 16gica formal atraviesa por varias etapas.
En sus primeros trabajos, y siguiendo a Weierstrass y Brentano, entiende
a la légica formal como una ‘mera’ mathesisuniversalis, como una ‘mera’
técnica de calculo formal cuyo rasgo caracteristico es el concepto de
algoritmo. Brentano habia presentado, en sus lecturas, la logica como el
«arte del juzgar correcto». Consecuentemente, al comienzo de su carrera
Husserl postula una légica general, ocupada de los razonamientos en su
sentido mas amplio; y una subdisciplina de la logica general, la logica
formal, cuyo tema serfan las técnicas algoritmicas utilizadas en la correcta
manipulacién de simbolos.

Asi, mientras que la logica general se ocupa de las leyes generales de
la deduccién o inferencia, i.e., del estudio en general de los algoritmos;
la 16gica formal se serviria de métodos simbdlicos y estudia las reglas de
manipulacién de simbolos, reglas que también deberemos considerar algo-
ritmos. Bajo esta perspectiva la logica no es una ciencia teorética, sino una
técnica teorética (Kunstlehre). Siguiendo esta linea de razonamiento, la
comprension de Husserl del andlisis matemadtico (como «arithmeticauni-
versalis») es que no se trata de una ciencia teorética, sino mas bien de una
técnica pura —formal’—.

15. MathesisUniversalis (sentido primitivo): ‘mera’ técnica de calculo
[Kuntslehre], estudio de los algoritmos que permiten la manipulacién
de simbolos.

Esta opinién o postura cambia rotundamente para la época de los
Prolegémenos y la afirmacion de la logica pura como una ciencia teorética
que, en cuanto tal, fundamenta a la logica como mathesisuniversalis o como



[188] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Kunsthlere, i.e., como técnica calculatoria, técnica de manipulacion de
simbolos o técnica algoritmica. Mas precisamente todavia, Husserl clarifica
el sentido de la légica como légica formal afirmando que su meta es la
formacion de una teoria de las multiplicidades.

Tenemos asi, dos sentidos muy diferentes para la misma expresion.
En su primera acepcidn, la mathesisuniversalis es la ciencia que se ocupa
la comprensiéon de los algoritmos involucrados en la manipulacién de
simbolos. En su nueva acepcion, mathesisuniversalis es una ciencia que
coincide con la teoria de las multiplicidades y mas precisamente, con la
ontologia formal. Esta nueva acepcion de la «mathesisuniversalis» surge
como resultado de las transformaciones fundamentales de la matematica
del siglo XIX, que en FTL describe como «la irrupcién del algebra»
(derDurchbruchder Algebra)®, e implica la transformacién de la logica y la
matematica en ciencias puras o abstractas.

Asi, en el contexto de su Filosofia de la Aritmética, Husserl entiende a la
l6gica formal como una serie de técnicas algoritmicas implicadas en todas las
ciencias, o al menos en todas las ciencias deductivas. Estas técnicas tendrian
el proposito de permitirnos realizar afirmaciones-verdaderas acerca de
una determinada esfera de objetos concretos —particularmente, acerca
de los objetos matemdticos— a partir de un conjunto de axiomas también
verdaderos. Sin embargo, la irrupcién del dlgebra hace que el sentido de
la légica formal cambie rotundamente, dando origen a la idea de la ldgica
formal como mathesisuniversalis en el nuevo sentido, i.e., como ontologia
formal. Asi, mas que de axiomas, ahora se parte de «formas axiomadticas»
que se usan «para definir formas-de-multiplicidades» «para definir esta o
aquella forma de tal o cual multiplicidad bajo las formas de los axiomas»*,
i.e., para establecer que tomamos por un grupo, un campo, o una multi-
plicidad ordenada. En efecto, una férmula como «a@b = ba» junto con
los axiomas de grupo definiran un grupo conmutativo. Esto es: las esferas de
objetos que se conforman con las variables a, b, ... (etc) mds la operacion
@D, y que pueden concretizarse o singularizarse de diversas maneras. Los

# Hua XVII, p. 54.
¥ Hua XVII, p. 100.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [189]

objetos considerados pueden ser por ejemplo rotaciones —operaciones en
el campo de la geometria—, permutaciones —operaciones en el campo de la
combinatoria—, o incluso clases de resto —objetos en el campo de la teoria
de nimeros—.

16. MathesisUniversalis (nuevo sentido) = teoria de las (formas de) las mul-
tiplicidades™.

El rasgo caracteristico de la nueva comprension de la mathesisu-
niversalis es que ya no remite a tal o cual modelo, esto es, a un modelo
determinado o pretendido de antemano. O en otras palabras, mientras que
previamente la regién a la que se le aplican tales o cuales técnicas de célculo
debia estar dada previamente para que los matematicos pudieran describir
las técnicas de calculo adecuadas para ella —por ej: geometria euclidiana,
no-euclidiana, campos de probabilidad, ecuaciones diferenciales de grado
1, 2, etc.—, la nueva comprension de la mathesisuniversalis es que esta
puede y debe desarrollarse en independencia de cualquier regién espe-
cifica, dada precisamente la independencia de la mathesisuniversalis de
cualquier region material. En este contexto, por lo tanto, la mathesisuni-
versalis se ocupa de estudiar los diferentes tipos posibles de multiplicidad
de forma pura, esto es, despreocupandose de las regiones del mundo
que puedan llegar a responder a sus principios. Asi, la idea es que todo
«modelo» o «regién» involucrara algin tipo de forma de multiplicidad. O,
en otras palabras: «definir esta o aquella forma de las multiplicidades bajo
las formas de sus axiomas» es precisamente la idea de que la forma del
todo, modelo, region o multiplicidad de que se trate, es definible por un
sub-conjunto de los axiomas de la teoria general de las multiplicidades, i.e,
de toda multiplicidad posible a priori, i.e., la mathesis universal o —bajo
esta caracterizacion— la ontologia formal.

Paralo que nos compete, esimportante entender quela athesisuniversalis,
en su suprema universalidad, no sélo es clave para entender la geometria
y el analisis moderno, sino para cualquier region y correspondientemente,
para cualquier disciplina que verse sobre cualquier region. Es decir, la logica

¥ Cf. Hua XVIII, §§69-70.



[190] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

como teoria de la razon funda teoréticamente la mathesisuniversalis, la cual
funda a su vez cualquier regidn, al explicitar su forma —y la forma de sus
sub-regiones, incluyendo, al final, la forma de los individuos que hagan a
estas regiones—. Estas regiones pueden ser tanto abstractas —geometria,
teoria de conjuntos, etc.— como concretas —lenguajes naturales, campo/s
perceptivo/s, naturaleza, historia, juicios/proposiciones, objetos de uso,
arte, etc.—.

Se puede notar qué lejos estd esta nueva comprension del sentido de la
légica formal como mathesisuniversalis en el sentido de teoria de las miilti-
plicidades, del concepto de la «matematica» como ciencia del niimero, que
fue, al comienzo de su carrera a fines del siglo XIX, la proto-fundacién de
la teoria de la razén husserliana. También, qué lejos que queda esta nueva
comprension de la «mateméticar, la «logica» o la mathesisuniversalis de la
comprension de la misma como una técnica para la manipulacion de series
vacias de simbolos. Bajo esta nueva vision de la mathesisuniversalis como
teoria de las multiplicidades los teoremas del analisis son verdades —juicios/
proposiciones— que refieren a una esfera de objetos particular, o a unaregion
particular de objetos. Asi, por ejemplo, los niimeros reales y sus inter-rela-
ciones presentan la forma de una multiplicidad determinada a través de los
axiomas que definen un campo ordenado®. En resumen, entonces:

17.La légica y la matematica se fusionan en una disciplina nueva, la ma-
thesisuniversalis que tiene como meta propia ser una teoria de las mul-
tiplicidades, i.e., de las formas posibles de toda regién o modelo o mul-
tiplicidad.

Si recordamos ahora lo que estudiamos previamente como el primer
nivel de la ldgica, esto es, la logica como apofintica formal o como
morfologia analitica, i.e., el nivel de la logica que estudia las formas posibles
de los juicios, queda claro que la apofdntica formal no es mas que la especi-
ficacion de la teoria de las multiplicidades cuando su esfera objetiva son los
juicios —proposiciones—.

*  Hua XVIII §70.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [191]

Sin embargo, y como ya mencioné, juicio remite tanto al acto de juzgar
como al correlato objetivo de este acto. Y lo mismo podemos estudiar
tanto el acto ‘juicic —tematizandolo mediante un acto reflexivo— como
el correlato de este acto —el juicio o la proposicion—. Esto nos tentaria a
distinguir, entonces, entre el tema de la [dgica formal —con sus tres niveles—
como el estudio de las proposiciones —ya sea de sus formas (apofantica),
de sus interrelaciones (logica consecuencia) o de su evidencia (l6gica de la
verdad)—; y el tema de la [dgica trascendental, como el estudio de los actos
judicativos —ya sea de la forma de tales actos, de sus interrelaciones o de su
funcién evidenciadora—.

La ultima tentacion del fenomenoélogo

Dado el a priori de la correlacion, la tipica tentacion del fenomendlogo
consistiria, entonces, en distinguir entre los aspectos subjetivos y objetivos
de la ldgica, y afirmar que los aspectos subjetivos son estudiados por la
légica trascendental, mientras que los aspectos objetivos son estudiados
por la légica formal. La légica formal coincidiria, entonces, con la mathe-
sisuniversalis como ciencia —tanto teorética como practica— y la ldgica
trascendental estudiaria las operaciones cognitivas involucradas en la logica
formal, ya sea que dichas operaciones sean una prueba en deduccion natural
—operacion practica— o una fundamentacion teorética de la nocién de
prueba-formal —operacion teorética—.

El fenomenologo particularmente interesado en los problemas de la
légica formal y trascendental deberia, sin embargo, resistir tal tentacion,
dado que los andlisis de Husserl sobre la relacion entre ambas «l6gicas» son
mas complejos y sutiles de lo que «la tltima tentacion del fenomendlogo» daa
entender. Por empezar, la logica trascendental abarca muchas mas tematicas
—i.e, es mucho mas amplia— que la ldgica formal, e incluye teorizaciones
sobre, por ejemplo, la evidencia (Evidenz) que exceden por mucho lo que la
légica formal —al menos en su usual sentido contemporaneo, lo que Husserl
denomina «ldgica tradicional»— tiene para decir sobre ella. Sin ir mas lejos,



[192] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

remitimos al lector a las distinciones entre «confusion, distincion y claridad»
estudiadas mds arriba. Pero en un sentido mas técnico, Husserl utiliza la
diferencia entre los aspectos subjetivos y objetivos para sefalar la diferencia
entre las actitudes del l6gico y del matematico; y reserva la expresion ldgica
trascendental para remitir a los problemas mds fundamentales que estarian
implicados tanto en la logica como la ontologia. En lo que sigue intentaré
dar visién panoramica o a vuelo de pajaro sobre esta diferencia.

La actitud (Einstellung) del logico y del matematico y la
distincion entre Logica Formal'y Légica Trascendental

Habiendo clarificado el sentido de la ldgica formal como mathesisuniversalis,
debemos ahora introducir una diferencia entre la actitud del ‘matematico,
esto es, aquel que se dedica a la ontologia formal; y la actitud del ‘logico; esto
es, aquel que se ocupa de la Iogica formal. Bajo esta nueva perspectiva, el
profesional que se dedica a investigar los problemas de la mathesisuniversalis
es, para Husserl, el matematico; dado cierta coincidencia que habria, para
este autor, entre los temas de la mathesisuniversalis como ontologia formal
y la matematica en sus sentidos mas abstractos y teoréticos. En efecto, el
intento de distinguir entre la ldgica formal y la matemadtica formal lleva a
Husserl a desarrollar el concepto de «actitud (Einstellung) critica»®.

La Einstellung critica del légico tiene por condicion actos de reflexion,
que son necesarios para encontrar al acto judicativo como tal, esto es, como
acto. Recordemos que para Husserl nunca encontramos los actos direc-
tamente en la experiencia temdtica. Si realizamos el juicio —acto— «La
manzana es roja», aquello con lo que nos enfrentamos es el resultado o rendi-
miento (Leistung) de la operacion categorial o del acto judicativo, esto es,
con el juicio-objeto —el estado-de-cosas— La manzana es roja; pero no con
el acto-juicio individual que nos llevo a ese Leistung o juicio-proposicion.

Este problema metodolégico permea todo el ambito de la fenome-
nologia, es decir, estamos ante el mismo fendmeno sin importar qué tipo

¥ Cf. Hua XVII, §§45, 46.



El puesto de las sintesis pasivas en la logica trascendental husserliana [193]

de acto ni qué tipo de correlato estemos tematizando en cada caso. Si
nuestro objeto de descripcion fenomenolégica es una manzana roja —la
manzana roja experimentada, esto es, la manzana-roja qua noema—, el
acto perceptivo que la entrega no es per se directamente tematizado. Solo
podemos tematizar los actos a través de un acto de reflexion que objetive y
vuelva temadtico un acto determinado.

18. Reflexion como Acto Objetivante: transforma en objeto un acto previa-
mente realizado y lo vuelve tematico.

Podemos agregar que el acto tematizado, ahora objeto, pierde en el
proceso ciertas determinaciones, como por ejemplo la espontaneidad. Un
estudio sistematico de los actos reflexivos queda por fuera de las posibi-
lidades de este escrito, pero téngase en cuenta que los actos reflexivos son,
para Husserl, la condicion de posibilidad para la descripcion del lado noético
de toda vivencia intencional. Esto no implica, sin embargo, que tinicamente
tengamos experiencia de los actos cuando los tematizamos a través de un
acto reflexivo. Los actos pueden experimentarse per se sin necesidad de que
sean temadticos. Es decir: podemos experimentar el flujo de la conciencia
como un flujo de actos de manera puramente marginal u horizdntica. Para
Gurwitsch de hecho la ‘conciencia no-tematica’ (awareness) que acompana
a todo acto* es condicion de posibilidad para los actos reflexivos.

Tenemos, por tanto, dos Einstellungen (actitudes): la actitud del légico,
que es una actitud reflexiva; y la actitud del matematico, que es una actitud
directamente objetiva. Tengamos en cuenta que, como siempre, el uso
técnico de los términos que hace Husserl es bastante idiosincratico, y que
la Einstellung matemadtica no tiene por qué estar directamente relacionada
con la mathesisuniversalis, que fue nuestro tema previo. La Einstellung mate-
matica esla actitud del matematico profesional, que no necesariamente tiene
como su tema (explicitamente) la teoria de las multiplicidades o mathesisu-
niversalis, sino su especificacion en tal o cual region concreta, como pueden
serlo funciones, geometria proyectiva o riemanniana, métodos de célculo
de variaciones, etc. En cambio, la Einstellung del légico, caracteristicamente

©  CWIIL p. 451.



[194] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

reflexiva, lo lleva a tematizar el hablar sobre objetos (abstractos), y vuelve
posible, entonces, el aislar las estructuras de tales discursos. Es asi que lo
l6gico —o logica trascendental—, en forma andloga a la ontologia formal,
tiene como tema una esfera objetiva, refiere a objetos y sus relaciones, pero
con la particularidad que la légica asi entendida —como logica trascen-
dental— refiere a esta esfera a través de los actos-juicios*!.

O, en otras palabras: la mathesisuniversalis puede entenderse como una
disciplina concreta, como una ciencia objetivamente existente. Husserl la
caracteriza asi bajo la rubrica de Igica objetiva y, como toda ciencia —en
este caso, como ciencia formal, forma-madre de todas las ciencias formales,
incluidas cualquier rama de las matematicas a las que se dedique el mate-
matico profesional— demanda ser descriptiva-fenomenolégicamente
analizada. Tal descripcion incluirda un momento subjetivo, esto es, un
estudio descriptivo de las formas o estructuras cognitivas del pensar o el
conocer légico-matematico; descripcién que sélo podra realizarse en la
actitud reflexiva del 16gico. Dos temas son particularmente importantes:

12. La relacion entre la 16gica formal y las matematicas (su co-extension y
su distinguibilidad).

13. La estructura interna de la mathesisuniversalis.

Sobre el primer tema, Husserl afirma que tradicionalmente la logica y
las matematicas poseen orientaciones tematicas claras, sobre la base de las
cuales eran «indudablemente ciencias separadas»*, sin embargo, desde la
«irrupcion del algebra», las matematicas abstractas ya no se dedicaran al
nimero y la cantidad, y la logica abstracta ya no estara orientada hacia la
«gramatica pura» ni sera la ciencia de las estructuras de los razonamientos
correctos, o la teoria de los razonamientos —expresados en lenguajes
naturales o simbdlicos— correctos. Como ya vimos, ambas teorias quedan
unificadas bajo la concepcion practico-teorética de la mathesisuniversalis.
La pregunta es, entonces, como y cuando se distinguen entre si la 16gica
formal y las matematicas, matematicas a las cuales Husserl se refiere como

1 Hua XVII, §54.
2 Hua XVII, p. 80.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [195]

«ontologia formaly, i.e., como la ciencia «de las formas categoriales posibles
en las cuales los substratos objetivos pueden existir verdaderamente»®.

La respuesta es que tal diferenciacion entre légica formal y matematica
u ontologia formal esta dada por la actitud con la que el cientifico se acerca
a su tema de estudio. La orientacion subjetiva caracteriza, asi, a la actitud
légico-formal, y la orientacion objetiva a la actitud matemadtica u actitud
ontoldgico-formal.

La unificacién entre los aspectos subjetivos y objetivos de la logica la
debemos buscar precisamente en los estudios que Husserl desarrolla
en Andlisis sobre sintesis pasivas y activas, dado que las propias sintesis
pasivas contienen el proto-fundamento de las sintesis activas involucradas
en el desarrollo de la teoria de las multiplicidades como disciplina cientifi-
co-formal. Es este tipo de consideraciones, entonces, el que permite unificar
los aspectos subjetivo y objetivo de la 1dgica, en la ldgica trascendental.

Bajo esta perspectiva, la refutacion del psicologismo que Husserl lleva a
cabo en las LU es un tema de Ldgica Trascendental, porque estudia preci-
samente el tipo de acceso cognitivo que tenemos a las verdades de la logica.
Dice Husserl:

La mera posibilidad de repetir el mismo significado en diferentes actos nu-
méricamente diferentes es por si solo un argumento suficiente para refutar el
psicologismo como una confusién entre idealidad y realidad. Si lo ideal fuera
realmente reducible a o susceptible a la influencia de la naturaleza temporal,
real y subjetiva de un acto psicoldgico, seria imposible repetir o compartir un
significado, tal y como es imposible repetir un acto psiquico concreto en el mo-
mento en que ocurre, por no hablar de compartirlo con otros*.

Muy brevemente, la refutacion del psicologismo de los Prolegémenos
consiste en mostrar que:

14. La psicologia es una ciencia empirica, por lo que sus leyes no pueden ser
exactas, no pueden evitar estar saturadas de vaguedad. Las leyes logicas,
por su parte, son exactas.

# Hua XVII, p. 145.

44

Hua XIX, p. 194; énfasis propio.



[196] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

19.LEYES PSICOLOGICAS: vagas, inexactas.
20. LEYES LOGICAS: precisas, exactas.

2. Las leyes naturales (entre ellas las leyes psicoldgicas) no pueden cono-
cerse a priori, las leyes logicas si.

3. Lasleyes logicas no presuponen la existencia de personas con experien-
cias mentales como juicios. Son leyes acerca de las verdades, y las verda-
des no son hechos [Tatbestinde].

Asi, la mathesisuniversalis tiene dos orientaciones: una subjetiva,
del légico; y una objetiva, la del matematico. Ninguna de ellas basta, sin
embargo, para fundar plenamente tal disciplina. La légica, incluso en su
sentido amplio como mathesisuniversalis, es una ciencia dogmatica. Como
tal, requiere de una teorfa critica capaz de fundar sus resultados®. Tal
teorfa critica es, para Husserl, la fenomenologia y, mas precisamente, la
fenomenologia como Il6gica trascendental.

Intuicién de Esencias y Platonismo

Debemos que tener en cuenta el caracter constructivo de la fenomenologia
husserliana. La mathesisuniversalis es una ciencia, aun cuando sea la ciencia
de todas las ciencias; y como tal responde al hecho de ser un logro cognitivo
y/o un rendimiento [Leistung] constitutivo. Husserl expresa esto ya en los
Prolegomena cuando afirma que «Las ciencias son creaciones espirituales»
(Wissenschaftensind Geistesschopfungen)*. Para Husserl, las estructuras
de la actividad subjetiva implicadas en el pensamiento l6gico y matematico
derivan de las estructuras de la percepcion, y es precisamente por esto que,
en ASPA intenta trazar la génesis de las operaciones logicas en las sintesis
pasivas involucradas en los actos perceptivos. No sélo eso, sino que los
propios Leistungen de los actos perceptivos, esto es, los objetos perceptivos

# Cf. Hua III, §62.
% Hua XVIII, p. 40.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [197]

se ponen como supuestos en la teoria madura de Husserl sobre los eidos
u objetividades abstractas del tipo que sean. El (;pretendido?) platonismo
ingenuo de las LU no es, en absoluto, la posicién de Husserl en sus obras
de madurez. De alli que sea dificil entender por qué se lo ha acusado de
platonista tan a menudo, como cuando Van Fraassen opina que:

Si bien solo el platénico mas extremo apelaria a (la) Wesenschau, debe admitir-
se que Husserl identifico correctamente una tarea que los realistas matematicos
han dejado lamentablemente incompleta: describir cémo estas entidades no
concretas entran en nuestra experiencia®”.

Sin pretensiones de elaborar mds sobre estd tematica, es menester
sefialar que Van Frassen no distingue —e incluso confunde— la Wesenchau
[intuicion de esencias] y la Wesenfassung [captacion de esencias]*. En
ninguno de los dos casos Husserl supone una suerte de comercio intimo
y directo con las esencias. La Wesenchau es la captacion perceptiva de que
una botella es, de hecho, una botella. La Wesenfassung es la captacion del
invariante ‘botella’, que se obtiene por medio de un proceso de variacion
eidética. Esta terminologia no asume la existencia de eidos de forma inde-
pendiente al sujeto cognoscente. En efecto, el Husserl maduro no es un
realista platonico. Si el Husserl de las LU lo es o no, es un problema que
excede los limites de este trabajo*. Sea como sea, Van Frassen si esta en
lo correcto al senalar que pocos autores se han ocupado como Husserl de
describir como los eidos —sean lo que sean, i.e, tengan el tipo de existencia
o de modo-de-ser que tengan— ‘entran’ en nuestra experiencia.

En estrecha relacion con nuestro tema, es importante aclarar que la
mathesisuniversalis también estd implicada en la teoria de las esencias

¥ While only the most extreme Platonist would appeal to Wesenschau, it must be admitted that Hus-
serl correctly identifled a task which the mathematical realists have left woefully incomplete: to
describe how these non concrete entities enter our experience. VAN FRAASSEN, Bas «Platonism’s
Pyrrhic Victory». En A. R. Anderson, R. Barcan Marcus and R. M. Martin (eds.). The Logical En-
terprise. London/New Haven, Yale UP, 1975, p. 45

Schutz usa expresiones a mi entender mucho més felices: se refiere a la Wesenshau como tipificacion
y a la Wesenfassung como conceptualizacion. Cf. A. Schutz. «“Type and Eidos in Husserl’s Late
Philosophy”, Collected Papers III: Studies in Phenomenological Philosophy». The Hague, Martinus
Nijhoff, 1970. pp. 92-115.

Si bien esta es la posicién mas tipica entre los intérpretes.

48

49



[198] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

de Husserl. Un punto central de la misma es la diferencia entre genera-
lizacion y especificaciéon. Dadas dos esencias x e y, digamos, color y rojo,
x (color) es una generalizacion de y (rojo) de la misma manera en que y
(rojo) es una especificacion de x (color). De este modo, generalizacion
y especificacién son relaciones tanto contrarias como complementarias.
Sin embargo, el género esencia no es una generalizacién de la esencia
rojo o la esencia humana. Tanto color como humano como cualquier otra
esencia, son instancias del género esencia. La distincién puede entenderse
en términos de una caracterizacion parte-todo, como la desarrollada por
Husserl en su III LU, que, como no podia ser de otra manera, implica un
uso muy idiosincratico de la expresion «ser-parte-de-». Si x (color) es una
generalizacion de y (rojo), entonces x (rojo) es parte de y (color). Pero siy
es parte de x, entonces y no es una formalizacidon de x. En efecto, mientras
que color es una generalizacion de rojo —color es el todo del cual rojo
es parte—, y rojo es una especificacion de color —rojo es parte del todo
color—; color no es parte de ‘esencia’ o, mejor, del género esencia. En
términos de Ideen I, mientras que la esencia roja esta contenida (Enthal-
tensein) en la esencia color, el género esencia no estd contenido en la
esencia rojo ni en la esencia color.

Esto es asi porque para alcanzar el género esencia la operaciéon no
adecuada no es de generalizacién, sino de formalizaciéon. Una formali-
zacion implica abstraer todo contenido material del individuo a partir del
cual se realiza la formalizacion. Se trata de una suerte de «vaciamiento»
[Entfiillung] de lo que es experiencialmente dado. En efecto, la operacion
de generalizacion nos permite descubrir relaciones de contencién (Enthal-
tensein) entre esencias, mientras que la operaciéon de formalizacion nos
permite obtener esencias o substratos completamente vacios, con caracte-
risticas puramente formales.

Traigo a colacion este breve estudio sobre la distincién entre genera-
lizacion y especificacion para mostrar que en el caso de la fenomenologia
husserliana, la preocupacion central no consiste en ocuparse del problema
de la existencia, inexistencia o modo de ser de los eide, esencias, especies o
universales; sino mas bien en llevar a cabo minuciosas descripciones acerca



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [199]

de los diferentes tipos de relaciones en que se encuentran tanto entre los
eide entre si, como los eide con los individuos de los que los predicamos.
Preocupacién que es tanto ontolégica (en el sentido de Husserl) como
cognoscitiva, y cuyo estudio depende de una cuidadosa elaboracion de estos
dos polos: los actos y sus correlatos.

Niveles de la Logica (ampliacion)

Mencioné antes dos temas:1. La relacion entre la 16gica formal y las mate-
maticas —su co-extension y su distinguibilidad—.

2. La estructura interna de la mathesisuniversalis.

Habiendo estudiado 1., nos queda por tratar 2. La estructura interna
de la mathesisuniversalis no es otra cosa que los tres niveles de la logica
estudiados varias paginas mds arriba. La mathesisuniversalis tiene como su
meta ser una teoria de las multiplicidades, y ya vimos en qué sentido la
apofdantica formal es una especificacion de la mathesisuniversalis. Asi, este
primer nivel, también llamado por Husserl el nivel de la gramadtica légica
pura® funda un segundo nivel: el nivel de la ldgica de la consecuencia o
légica de la no-contradiccién, que a su vez funda el tercer nivel: la logica de
la verdad.

La apofantica formal esta caracterizada por el ‘concepto-operacion’ dice
Husserl. Si bien previamente comparamos este nivel con la comprension
de Aristoteles de la ldgica como apofdntica, tengamos en cuenta que aca
estamos ante una apofdntica FORMAL. Esto sefiala en opinion de Husserl un
logro fundamental de la 16gica, que es su independizacién de los lenguajes
naturales y las gramaticas de los lenguajes naturales —lo que acuerda
gratamente con la idea de que este (y cada) nivel es una especificacion de
la idea de mathesisuniversalis—. Es solo gracias a esta independizacion
que la apofintica formal puede cumplir su vocacién meta-matematica,
esto es, explicar/describir tanto el lenguaje matematico como las pruebas
y el razonamiento matemadtico. Lo importante entonces es destacar la

% Cf. Hua XVII, §12 y ss.



[200] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

fundamentalidad del concepto-operacion, esto es, de las operaciones que
nos permiten construir y/o constituir férmulas bien formadas, sea en el
lenguaje que sea —tanto natural como formal—. La apofdntica formal
permite comprender en este primer nivel como llegamos a multiplicidades
sintdcticas a través de operaciones de formacion aplicadas a simbolos.

Sobre dicho nivel se funda la ldgica de la consecuencia® que especifica
aun mas el concepto-operacion ahora como operaciones de transformacion,
i.e., como lo que normalmente entendemos como la derivacion de ciertas
formulas logicas de otras formulas légicas. Por supuesto, una forma légica
en este sentido puede estar expresada tanto en un lenguaje formal, como en
un lenguaje natural.

Al fin, el dltimo nivel en esta estructura jerarquica de la mathesisuni-
versaliseselniveldelaldgica delaverdad, que especifica el concepto-operacion
como entailment o «consecuencia légica», como lo que a veces se denomina
«implicacién en sentido fuerte» —consecuencia logica-verdadera—. Se
trata, aqui, de diferenciar entre «verdad» y «validez» o, como dice Husser],
de «investigar las leyes formales de las verdades posibles y sus modali-
dades»*’. Pero precisamente porque en este nivel alcanzamos el concepto
de verdad, Husserl se ocupara aqui de las diferentes formas de la evidencia
[Evidenz] que remiten, como supuesto de la verdad, al caracter de dacion
de toda objetividad. Como dice Husserl: «claramente “evidencia” no es otra
cosa que un nombre para el caracter de la dacion»>.

Cabe aclarar que aun cuando el nivel de la mathesisuniversalis como
légica de la verdad corresponde a la perspectiva interpretada de las propo-
siciones formales, o a la teoria de modelos en el sentido matemaético
contemporaneo, la nocién de Evidenz es independiente de esta tematica.
Véase el apartado «Ldgica de la Verdad» arriba para esto.

Por supuesto, las operaciones mencionadas en el apartado anterior: gene-
ralizacién y especificacion; y formalizacion e individuacion, son también

1 Husserl la llama la «matemética de los matemdticos», Hua XVII, p. 139.

2 Hua XVIL, p. 55.

% Offenbar ist Evidenz nichts anderes als ein Name fiir den Charakter der Gegebenheit. Hua XVII,
p. 155.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [201]

operaciones que, como tales, la ldgica trascendental ha de aclarar en su
intento de clarificar los fundamentos mas basicos de la ldgica formal.

Fenomenologia de la Percepcion y Sintesis Asociativas

Finalmente estamos en condiciones de introducir el gran tema del que se
va a ocupar ASPA, esto es: el sentido preciso en que la actividad perceptiva
funda y/o es el origen de las operaciones que caracterizaran a la razén
légica y, consecuentemente, tanto a la actividad categorial como a la 16gica
formal. Segun Husserl, el analisis fenomenoldgico revela que el origen de las
formas logicas se encuentra en un nivel mucho mas elemental que el nivel
del lenguaje natural, y que es, incluso, previo a toda forma de percepcion
atenta. En este contexto, voy a definir ‘cogito’ como el correlato noético del
concepto noemdtico ‘tema.

21. Cogito (lado noético)-Tema (lado noematico).

Ademas, a todo momento tenemos tanto una experiencia temdtica
como una experiencia horizéntica. La estructura ego-cogito-cogitatum es
valida sélo para el tema, dado que, segin Husserl, el horizonte como campo
de temas potenciales no es incumbencia del ego. Dado que Husserl liga la
experiencia femdtica con la experiencia atenta, cuando afirmamos que el
origen de las formas légicas es previo a la experiencia perceptiva atenta,
estamos afirmando, consecuentemente, que el origen de las formas logicas
es previo a cualquier actividad egoica.

Las estructuras materiales de los campos sensibles dados en este
nivel pre-atentivo o pre-egoico (Ur-Ichliche) son el resultado de sintesis
asociativas que seran, ademas, sintesis pasivas. Se trata de emparejamientos
o parificaciones (Paarungen) entre datos sensibles o material hylético que
se presentan o como a) contrastes o como b) fusiones o mezclas (Verschmel-
zungen, Gemische). En el campo dptico o visual, por ejemplo, una mancha
roja aparece en contraste con un fondo negro. A su vez, varias manchas
rojas se fusionan entre si y, precisamente, en contraste con el fondo



[202] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

negro. Debe notarse que en ASPA Husserl se acerca mas que nunca a la
comprension gurwitscheana de la fenomenologia, dado que estos dos tipos
de sintesis pasivas estan curiosamente cercanos a ser una explicitacion feno-
menologica de las dos clases basicas de leyes gestalticas, esto es, a) leyes de
figura-fondo, b) leyes de organizacién (de Gestalten).

Es de fundamental importancia comprender que lo que destaca, en el
nivel de las sintesis asociativas no son «individuos» o «configuraciones» en
el sentido en que si apareceran en los niveles mds altos —y menos origi-
narios—. Las sintesis asociativas ofrecen solo Ur-x, a saber: proto-estructuras
como proto-individuos, proto-configuraciones, proto-formas-légicas, etc, que
solo son objetivadas —técnicamente hablando— en niveles superiores de la
conciencia. Husserl considera que es posible aislar fenomenolégicamente el
estrato de las sintesis pasivas y caracterizarlo a través de las estructurales lega-
liformes de las sintesis asociativas también llamadas (mejor) proto-sintesis o
sintesis-originarias. Como en este nivel no hay tema propiamente hablando,
no hay atencion, y no hay actividad egéica. Asi pues, el ‘sujeto’ de las sintesis
pasivas, el que las lleva a cabo es un proto-ego o proto-yo distinguible del ego
o yo-trascendental que aparece s6lo cuando entra en juego la atencién como
«volverse-hacia» (Zuwendung), nivel donde el sujeto ‘mira” entre las afec-
ciones —ahora discernibles— en el nivel de la constitucion pasiva.

El punto central es que podemos considerar a las sintesis pasivas o
proto-sintesis como una proto-légica que fundamentan a las sintesis activas
(categoriales) de la l6gica. Mejor todavia, el origen de todas las operaciones
légicas se encuentra, para Husserl, en las sintesis pasivas. Asi, y por ejemplo,
la operacion de «poner-juntos» que es un tipo basico de sintesis pasiva es
una proto-operacion del proto-yo que le permitird, al yo, la ejecucion de la
operacion sintatico-categorial conjuncion.

Metodolégicamente hablando, este proto-nivel de la percepcion solo se
alcanza abstrayendo toda performance o logro (Leistung) objetivante. En
efecto, el nivel de las sintesis pasivas debe definirse como pre-objetivante
o proto-objetivante y en el mismo aun no hay, técnicamente hablando,
individuos, sino proto-objetos que son proto-individuos. A partir de estas
proto-objetividades resultado de las sintesis pasivas de los datos sensibles o



El puesto de las sintesis pasivas en la logica trascendental husserliana [203]

el material hylético inmanente; el yo, al volverse-hacia (Zuwendung) tales
proto-objetividades, constituye la objetividad propiamente dicha.

La abstraccién es para Husserl uno de los métodos fundamentales no
sélo de la fenomenologia, sino de cualquier ciencia. En fenomenologia,
abstraccion puede entenderse de dos maneras:

15.Como una operacion o acto.

16.Como una Einstellung o Actitud.

En relacién a lo que vimos mds arriba, como acto u operacion, podemos
distinguir entre dos tipos de abstraccion:

17. Abstraccion generalizante, que entrega eidos materiales (silla, rojo, hu-
mano, etc.).

18. Abstraccion formalizante, que entrega eidos formales (si, no, entonces,
propiedad, género esencia, etc.).

Como Actitud (Einstellung) la abstraccién se entiende como reduccion.
Por ejemplo, la reduccion tipica de las ciencias positivas, que abstraen todos
los predicados objetivos de los objetos con los que nos enfrentamos en el
Lebenswelt para reducirlos a meros objetos de la naturaleza. Como dice
Husserl:

En la vida ordinaria [imgewdhnlichenLeben] no tenemos nada que ver con los
objetos naturales [ Naturobjekten]. Lo que tomamos por objetos son fotografias,
estatuas, jardines, casas, mesas, ropas, herramientas, etc. Estos son objetos de
valor [Wertobjekte] de varios tipos, objetos de uso [Gebrauchsobjekte], objetos
practicos. No son objetos que puedan encontrarse en la ciencia natural. [Es
sindkeinnaturwissenschaftlichenObjekte]>*.

La Actitud (Einstellung) de las ciencias positivas implica abstraer una
serie de rendimientos objetivantes, a saber: todos los que tienen que ver con
el valor (Wert), el uso (Gebrauch), la dimension pragmatica, ética, estética,
politica, etc. Husserl cree que es posible no sdlo abstraer tales o cuales
rendimientos objetivantes, sino que es posible abstraerlos todos, es decir,

*  HualV,$11, p. 27.



[204] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

abstraer la esfera completa de la objetividad. Y asi, de la misma manera en
que en las ciencias positivas lo que queda como resto es la esfera o region
natural —los objetos naturales—; en la abstraccion ‘total’ lo que queda como
resto es un el proto-ser, o la dimension o region (de los proto-objetos) de las
sintesis pasivas.

Esta «abstraccion total» es, entonces, la ‘condicion de posibilidad’ (meto-
dologica) para el estudio de las sintesis pasivas. O, en otras palabras: el nivel
mas elemental de la percepcion se alcanza mediante la abstraccion de todo
rendimiento objetivante, y se presenta como la condicién de posibilidad
para los mismos. Asi, Husserl afirma® que todo lo que destaca posee una
tendencia afectiva hacia el ego, y de la misma manera, el ego posee una
tendencia (instintiva) hacia todo lo que destaca, y que puede presentarse
como un impulso, una idea que surge repentinamente del trasfondo y
‘distrae’ a la conciencia de su tema o proceso temadtico, etc. Solo para ejem-
plificar: imaginemos que, mientras estudiamos concienzudamente el tomo
32 de Hua. aparece en el medio-ambiente [Umwelt] un delicioso olor a
chocolate... Para Husserl, ese aroma vuelve inmediatamente tematico el
chocolate —por la tendencia del ego de volverse-hacia [Zuwendung] lo
agradable—, perdiéndose, consecuentemente, Hua 32. y sus contenidos
ideales como tema.

En el nivel de las sintesis pasivas y sus proto-objetos, tales proto-objetos no
estan tipificados, i.e, no hay una Wesenshau como momento constitutivo y
rendimiento de una transferencia aperceptiva de sentidos. La tipicidad de la
percepcion solo aparece en el nivel propiamente objetivante, donde aparece
la ‘marca’ tanto de la propia biografia del sujeto como de la historia cultural
de su/s comunidad/es, que influencia y determina involuntariamente la
percepcion del sujeto en la actitud directa, no-reflexiva.

Una consecuencia inmediata de estos analisis es que lo que destaca lo
hace a partir de un trasfondo u horizonte externo. De ese modo, lo que
destaca no es un dato individual o una multiplicidad de datos-sensibles, sino
mas bien contrastes™.

% Cf HuaXI, §32y ss.
% Cf. Hua XI, §29.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [205]

Una fenomenologia completa del nivel de la constitucion pasiva también
tiene que tomar en consideracion las estructuras formales que pertenecen a
la totalidad de los campos sensibles. En efecto, debe incluir investigaciones
concernientes a la naturaleza temporal y espacial de tales estructuras. Estos
diversos analisis se unifican en la teoria de las kinestecias (Cf. EuU, §19, y
Hua XI, suplemento XXV). Aqui se considera que movimientos corporales
acompaifian todo curso perceptivo, ya sea a través del movimiento del cuerpo
como un todo, o de algunas de sus partes, digamos, movimientos de los ojos,
las manos, la nariz, etc. Es en este sentido preciso que fodo nivel superior de
performance (Leistung) intencional estd fundado en las kinestecias.

Uno de los resultados mas importante de la fenomenologia consiste
en el descubrimiento de la contextualidad de todo acto. En relacion a la
percepcion, el principio de contextualidad tiene al menos dos dimensiones:

19. Como una relacion-forma multiple entre el objeto perceptivo tematico y
otros objetos dados junto con el objeto-perceptivo-tema en los campos
sensibles.

20. Como una relacion entre la aparicion perspectivista del objeto y el curso
completo de la percepcidn, curso que es el contexto en el cual toda apa-
ricién unilateral encuentra su sentido.

Se trata de la relacion: 1. del tema con su horizonte externo y 2. del
tema con su horizonte interno [Cf. EuU, §8]. Para 2., Gurwitsch acuiio la
expresion «sense-conformity» [conformidad-de-sentido] como término
que expresa la relacion entre la aparicion unilateral actual y el resto de
las apariciones unilaterales posibles y/o pasadas, siendo el principio de la
buena continuidad de Wertheimer un caso especial de la sense-conformity
[Cf. GW, 11, p. 436).

La contextualidad también se presenta como las determinaciones
esenciales de la percepcion actual por la retension —recuerdo pre-explicito—
y la protension —expectativa pre-explicita—>". En otras palabras, la
percepcion del objeto en el campo visual desde una perspectiva determinada

¥ Cf. Hua XI, §§36-41 y Hua X passim.



[206] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

esta determinada por lo visto inmediatamente antes y lo que se ‘espera’
que siga inmediatamente en el curso perceptivo. Asi pues, toda vivencia
perceptiva contiene mas de lo que la actualidad hylética permite per se,
dado que estas referencias —al pasado y futuro vivientes— co-determinan
el significado del momento actual del curso perceptivo.

Expresado noéticamente, la percepcion es una mezcla [Gemisch] de
presentaciones reales, las cuales hacen a lo presentado intuible en el modo
de una presentacion original, e indicaciones vacias que refieren a nuevas
percepciones posibles®.

Un ejemplo concreto: la certeza de la pre-expectativa
[ VorerwartungsgewifSheit].

Un tema interesante que Husserl toca en Hua XI es la asi denominada
VorerwartungsgewifSheit*, o «certeza de la pre-expectativa»®, que es un caso
interesante para finalizar este escrito, dado que, con el mismo, espero que
aparezca con mayor claridad intuitiva en qué sentidos precisos se desarrollan
los analisis tendientes a mostrar que la I3gica se fundamenta en la percepcion
y, aiin mas en particular, en los niveles mas elementales de la misma.

El tema aca es la conexidn estructural de la percepcion ‘momentanea’
—su momento intuitivamente presente— con la continuacién esperada del
curso de la percepcion vy la plenificacion (Erfiillung) de la pre-expectativa
(protensional), como estructura del proto-condicional. La continuidad inte-
rrumpida de la percepcidn, en el sentido de una plenificacién continua
de la certeza de la pre-expectativa se da, de hecho, en pocas ocasiones.
La modalizacién debe entenderse como la inhibicién de la continuidad de
un proceso perceptivo tematico. Se interrumpe el curso de la percepcion
desarrollandose en la certeza [GewifSheit] retrotrayéndose al continuo-re-
tensional®. Aqui vemos que:

% Cf. Hua. XI, pag. 5.

#¥  Cf. Hua XI, 30.

% Cf. el apartado «Logica de la Verdad» donde nos referimos a la claridad de la anticipacién.
o Cf. HuaXI, §7.



El puesto de las sintesis pasivas en la 16gica trascendental husserliana [207]

[...] la mds simple de las certezas es la creencia en su forma original y que
todos los otros fendmenos, como la negacidn, la conciencia de la posibilidad, la
restauracion de la certeza por una afirmacién o una negacion, resultan solo de
la modalizacién de esta forma primaria y no se yuxtaponen, dado que no estan
en el mismo nivel®.

En efecto, las tres formas posibles de dacién o Evidenz de los juicios que
estudiamos previamente [FTL §§12-22], esto es:

21.La confusién [Verworrenheit].
22.La distincion [Deutlichkeit].
23.La claridad [Klarheit].

Son formas o modos de dacion que tienen su condicion en la certeza
de la expectativa primaria o de la VorerwartungsgewifSheit, al ser modali-
zaciones de ella. En el caso de la decepcion —la experiencia vivida de una
ruptura limpia en el curso de la percepcidon— nos encontramos con la
proto-negacién; que sera el fundamento perceptivo de la negacion légica.
El ejemplo que Husserl da para esto es el de una expectativa en el nivel
de las sintesis pasivas de una esfera que aparece inicialmente como roja y
uniforme pero que prueba ser, del otro lado, verde y aboyada.

Estudiamos, asi, la emergencia en las sintesis pasivas —como el nivel
mas elemental de la percepcion— de proto-formas-logicas que se corres-
ponden, luego, tanto con conectivas tipicas de la Iégica proposicional como
de operadores tipicos de la l6gica modal.

Bibliografia
GURWITSCH, Aron. The Collected Works of Aron Gurwitsch, ed. R. M. Zaner, vol. 3.

CW I1I, Berlin, Springer, 2010.

Husserr, Edmund. «Entwurfeiner ‘Vorrede’ zu den LogischenUntersuchungen».
En: Tijdschriftvoor Philosophie, 1, 1939.

2 HusserL, Edmund. Erfahrung und Urteil. Hamburg, Felix Meiner, 1985, p. 100-101.



[208] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

HusserL, Edmund. IdeenzueinerreinenPhdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Zweites Buch. Hua IV. MartinusNijhoff, Den Haag 1952 (Ide-
as relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica. FCE,
México, 2005).

HusserL, Edmund. ZurPhédnomenologie des innerenZeitbewusstseins (1893-1917).
Hua X, ed. Rudolf Boehm. The Hague, MartinusNijhoft, 1969.

Husserr, Edmund. Formale und transzendentaleLogik. VersucheinerKritik der
logischen Vernunft. Hua XVII. Hrsg. von P. Janssen. Den Haag, Nijhoff, 1974.
(Ldgica formal y trascendental. Trad. de L. Villoro. México, UNAM, 1962.)

Husserr, Edmund. IdeenzueinerreinenPhdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Hua III, ed. Karl Schuhmann. The Hague, MartinusNijhoff,
1977. (Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolé-
gica. FCE, Madrid, 1985)

HusserL, Edmund. Analysenzurpassiven Synthesis. AusVorlesungs- und Fors-
chungsmanuskripten 1918-1926. MartinusNijhoft, Den Haag, 1966.

Hussery, Edmund. ErfahrungundUrteil. FelixMeiner, Hamburg, 1985. (Experien-
cia y juicio. México, UNAM, 1980).

Lorzg, R.H. Logik. Erstes Buch: VomDenken. Hamburg, Meiner, 1874/1989.

ScHuTz, A. «Type and Eidos in Husserl’s Late Philosophy». Collected Papers I1II:
Studies in Phenomenological Philosophy. The Hague, MartinusNijhoff, 1970.



FENOMENOLOGIA Y ETICA AMBIENTAL’

Phenomenology And Environmental Ethics

JAIME VILLANUEVA BARRETO"

Resumen: Este articulo pretende examinar
la posibilidad de un abordaje fenomenolo-
gico del problema mds urgente que afronta
la humanidad: la conservacion del medio
ambiente y su subsistencia como especie. O,
mas precisamente dicho, entre ésta y una éti-
ca ambiental que nos permita re-introducir
el tema de la relacién naturaleza y cultura,
esta vez como el cuidado de la una respec-
to de la otra, como campo de la reflexion
fenomenologica. Nuestra intencién sera
la de mostrar las posibilidades que tiene la
fenomenologia como campo preparatorio
para una ética ambiental, es decir, de una
filosofia que también se hace cargo de esa
imprescindible dimensién de la vida huma-
na. Incluso, podriamos decir, que el cuidado
medioambiental es la condicién de posibi-
lidad de la vida humana sobre la tierra, y es
precisamente, lo que se ve amenazado hoy
en dia, producto de nuestra propia accion.
Siguiendo a Husserl, no queremos realizar
una critica nihilista del mundo moderno y
sus resultados para nosotros, sino recuperar
los valores que lo sostienen, a saber, libertad
Abstract: This article aims to examine the
possibility of a phenomenological approach
to the most urgent problem facing humanity:
the conservation of the environment and its
subsistence as a species. Or, more precisely
said, between it and an environmental ethic
that allows us to re-introduce the theme of
the relationship between nature and culture,
this time as the care for one with respect to
the other, as a field of phenomenological re-
flection. Our intention will be to show the

y razén —irrenunciables ambos— para, a
partir de estos mismos llevar adelante una
critica, que hoy se manifiesta en la forma
de una filosoffa ambiental, como modo de
conservacion, preservacion y cuidado de
la naturaleza. Para mostrar esto procede-
remos también en tres tiempos: primero
—siguiendo nuevamente las indicaciones
de Husserl— daremos una rapida mirada a
la relacion entre ética, politica y medio am-
biente; en segundo lugar, exploraremos la
integracion de naturaleza y espiritu a partir
del mundo de la vida como centro de cui-
dado por la vida para replantear la relacion
del hombre con la naturaleza; y finalmente,
desde la critica fenomenoldgica a la cons-
titucion de la civilizacién tecno-cientifica
propondremos una aproximacion a la ética
ambiental desde la responsabilidad que los
humanos tenemos frente al destino de la
naturaleza.

Palabras Clave: Fenomenologia, ecologia,
Edmund Husserl, responsabilidad, mundo
de la vida.

RS
o<

possibilities that phenomenology has as a
preparatory field for an environmental ethic,
that is, of a philosophy that also takes care of
that essential dimension of human life. We
could even say that environmental care is
the condition of the possibility of human life
on earth, and it is precisely what is threat-
ened today bythe product of our own action.
Following Husserl, we do not want to make
a nihilistic critique of the modern world and
its results for us, but to recover the values

Este articulo fue recibido el 10 de septiembre y aceptado el 4 de diciembre de 2019.

Universidad Mayor de San Marcos, Lima.

[209]



[210]

that sustain it, namely freedom and reason
(both inalienable) , from these same carry
out a criticism, that today it manifests itself
in the form of an environmental philosophy,
as a way of conservation, preservation and
care for nature. To show this we will also
proceed in three stages: first —following
Husserl’s instructions again— we will take a
quick look at the relationship between eth-
ics, politics and the environment; secondly,
we will explore the integration of nature

Jaime Villanueva Barreto

and spirit from the life world as a center of
care for life to rethink the relationship of
man with nature; and finally, from the phe-
nomenological critique to the constitution
of the techno-scientific civilization, we will
propose an approximation to environmental
ethics from the responsibility that humans
have towards the destiny of nature.

Keywords: Phenomenology, ecology, Ed-
mund Husserl, responsibility, life world

§1. Medio Ambiente, Etica y Politica, una relaciéon
necesaria

En este trabajo no se quiere abordar los pormenores de una ética ambiental,
antes bien, el objetivo central es brindar las herramientas conceptuales y
metodoldgicas que la fenomenologia proporciona para poder emprender
una critica a la civilizacion tecnocientifica y emprender asi la construccion
de una ética ambiental que incluya también este enfoque. Desde esta
perspectiva queremos abordar la relacién entre fenomenologia y medio
ambiente de un modo descriptivo, sacando provecho de los conceptos,
criticas y planteamientos proporcionados por Edmund Husserl. Esto
derivara en el planteamiento de la necesidad de sentar las bases de un
nuevo humanismo que permita replantear nuestra relacién con el mundo
circundante y nuestra propia supervivencia como especie.

Uno de los temas fundamentales que nos sale al frente cuando nos
pensamos como humanidad, es el de la alternativa entre expansion
econémica y proteccion del medio ambiente. En muchas sociedades del
mundo, en diversos contextos culturales —y con independencia de su grado
de riqueza, de su estructura social o de su orientacién politica—, la idea
de que la proteccion del medio ambiente debe primar sobre la expansion
economica goza de un amplio respaldo. La proteccion del medio ambiente
se ha convertido en un valor, de una referencia positiva que es objeto de un
amplio consenso. En cambio, el crecimiento econémico, en la medida en



Fenomenologia y ética ambiental [211]

que es también objeto de consenso, lo es s6lo como una referencia instru-
mental, como un medio que Unicamente se justifica si sirve para realizar
otros valores —el bienestar, la reducciéon de la pobreza, etc.—. Por tanto,
cuando se trata de opiniones, de formular preferencias en abstracto, la
prioridad otorgada al medioambiente es justamente lo que cabria esperar. E1
comportamiento, en cambio, tanto individual como colectivo, no depende
solo de los valores de referencia, sino también de intereses y deseos, de
comportamientos con otros intereses en conflicto, de contextos institu-
cionales y de relaciones de poder mds o menos favorables’.

Se ha tratado de satisfacer ambas demandas introduciendo la idea
del «desarrollo sostenible» que no es sino un eufemismo para decir que
seguimos explotando la naturaleza, pero de una manera mas lenta, que
prolongue su agonia. Esto no puede tener sentido si no va acompanado de
un cambio en el modelo industrial burgués que lo sustenta. Lo que deberia
estar en cuestion es precisamente la idea de desarrollo, que, sin embargo, se
mantiene como pilar de la vision social dominante.

Algunas lucidas voces® vienen manteniendo, desde finales de los afios
setenta, que la vision del mundo caracteristica de la era industrial, basada
en la creencia de la excepcionalidad humana, en la capacidad humana
para separarse de la naturaleza y dominarla, esta siendo sustituida por una
nueva vision fundamental o paradigma, el «nuevo paradigma ecologico».

Segun otro punto de vista, también bastante difundido, la preocupacion
por el medioambiente es una parte del interés por una mejor calidad de
vida. Con un bienestar material consolidado y percibido como seguro, la
gente comenzaria a interesarse por la conservacion de su entorno. Segun
esta tesis, habria que esperar a tener un alto grado de desarrollo, como el
que han alcanzado los paises altamente industrializados para poder recién
preocuparnos del medioambiente. Esto, sin embargo, resulta absurdo, pues,
alcanzar tal grado de desarrollo siguiendo el mismo modelo industrial o

GARcia, Ernest. Medio ambiente y sociedad. La civilizacién industrial y los limites del planeta. Ma-
drid, Alianza Editorial, 2005, p. 295.

Véase, por ejemplo, DULANP, Riley y VAN LiEre K. D., «The “new enviromental paradigm”: A Pro-
posed measuring instrument and preliminary results». En: The journal of enviromental education,
9, pp. 10-19.



[212] Jaime Villanueva Barreto

post industrial capitalista, seria imposible para todos los pueblos de la
tierra. El sistema se mantiene —todos lo sabemos— a razén de la exclusion
de mas de dos tercios de la humanidad. Pero, ademas, esta el otro problema
urgente: no es posible que todos los paises de la tierra puedan alcanzar
grados de desarrollo como el de los paises industrializados, pues eso
significaria la total destruccion de la naturaleza, a menos que se puedan
desarrollar las tecnologias suficientes para hacerlo sin contaminacién, lo
cual, por razones mercantiles, resulta muy poco probable.

Veamos que la principal repercusién del llamado proceso de «globali-
zacion» ha sido la universalizacion de las expectativas, la uniformizaciéon
de los deseos y los anhelos. Pero, esa globalizacién no ha corrido pareja con
la distribucion equitativa de los bienes. Todos aspiran, entonces, a ascender
al paraiso, pero son muy pocos y cada vez proporcionalmente menos los
que realmente pueden entrar en él. La mds importante de las revelaciones
que ha traido consigo el siglo pasado, ha sido, que la industrializacion tal
como la conocemos hasta el momento no puede crear ese tan ansiado
paraiso universal. El bienestar material de los privilegiados hoy no puede
ser extendido a la totalidad de los seres humanos.

Ha sido sintomatico, cdmo la expresion respecto a este descubrimiento,
hayasidolarenuncia a toda utopia, promovida principalmente por el discurso
neoliberal de finales del siglo pasado, en la expresion de la consabida idea
del final de la historia. La historia ha terminado, sentencian los ide6logos
neoliberales, no porque se haya vuelto al paraiso, sino justamente porque se
piensa que no se puede tener acceso colectivo a él, lo que resta solamente es
que cada individuo busque, como mejor le parezca, llegar a él.

Siguiendo al filésofo peruano Juan Abugattas, podriamos decir que:

la alternativa consistirfa en no renunciar al anhelo de una vida materialmente
cémoda, pero si a las formas de industrializacidn, esto es, de tecnologia ahora
vigentes. La alternativa deberia pasar entonces por una suerte de revoluciéon
tecnoldgica, que no puede ser entendida simplemente como reforma de los
métodos empresariales, o como desarrollo de las técnicas comunicativas y de
almacenamiento de datos. Una verdadera revolucion tecnoldgica no consiste
primariamente en el redisefio de aparatos, sino en un redisefio del proyecto
de vida colectivo que se plantee realizar la humanidad o un sector de ella. Una



Fenomenologia y ética ambiental [213]

revolucion tecnoldgica debe expresarse, por ende, en un proyecto de nueva ci-
vilizacion industrial®.

Esto implica persistir en lo sustantivo del sueio moderno, pero
desplazado de su centro de operaciones tradicional, pues corresponderia
mas a los condenados de la tierra que a los privilegiados tratar de realizar
ese sueno.

Por eso, resulta perentoria una reflexion que logre articular medioam-
biente, ética y politica, en una tnica dimension que es la necesidad del
cuidado de lo humano en la humanidad. Pues todo este esfuerzo exige que
se revisen las ideas de hombre, de sociedad y de ciencia desarrolladas por
la modernidad; pero requiere también que se postule una nueva tabla de
valores. Desde esta perspectiva, como sostiene Luis Warat,

la ecologia politica quedaria caracterizada como el lugar de interpretacion e
interrogacion del modo por el cual la sociedad se instituye. La ecologia poli-
tica aparece, asi, relacionada con los modos por los cuales histéricamente una
sociedad se interroga sobre sus formas particulares de discriminacién de lo
verdadero y lo falso, de lo normal y lo patoldgico, de lo justo e injusto, de lo que
para ella serd licito o prohibido. En otras palabras, hablar de ecologia politica,
en este contexto, implica situarnos interrogativamente en un territorio que nos
permita pensar los modos en que en una sociedad se articularan significativa-
mente el poder, el saber y la personalidad®.

Cuando irrumpen lo problemas ecolégicos hacia la década de los
sesenta o setenta del siglo pasado, empezamos a preguntarnos: ; Cémo nos
hemos relacionado con la naturaleza? Pregunta que directamente nos lleva
a estas otras: ; Cémo hemos construido nuestra civilizacion?, ;Cudl ha sido
nuestra forma de morar? Estas preguntas han hecho que quienes tienen que
ver directamente con la naturaleza hayan hecho una revision de sus cons-
trucciones tecnocientificas. Sin embargo, estas preguntas no han tenido
la fuerza que han debido tener ni en la politica ni en la economia inter-
nacional. La relacion entre la sociedad y el medio ambiente es, sin duda,

*  ABUGATTAS, Juan. La bisqueda de una alternativa civilizatoria. Lima, Ministerio de Educacién,

2005, p. 30.
WARAT, Luis Alberto. «Malestares ecoldgicos y ecologia politica». En: Estudios filosdficos, Vol.
XLVII, Instituto Superior de Filosofia, Valladolid, 1998, p. 87.



[214] Jaime Villanueva Barreto

uno de los campos esenciales del dilema faustico de la ciencia. Bateson lo
explico del siguiente modo:

una civilizacién que cree que la naturaleza le pertenece para dominarla y que
posee ademds de una tecnologia poderosa tiene la misma probabilidad de so-
brevivir que una bola de nieve en mitad del infierno®.

La visiéon predominante de una sociedad industrializada, capitalista y
depredadora del ecosistema, basada en la idea de progreso, ha sido mucho
mas fuerte hasta ahora. El mundo de la vida cientifico y tecnoldgico,
extasiado consigo mismo, no se ha abierto ain a un nuevo éthos, a una
nueva forma de morar.

Si bien, este modelo civilizatorio se va constituyendo desde la
modernidad, es en el siglo XIX que se levantan las mas serias criticas a ella,
especialmente, dos pensamientos paradigmaticos y criticos del fisicalismo
cientifico: el ecoldgico y el antropoldgico. Surgidos en el contexto de una
Europa escindida, donde el desarrollo de la ciencia y la tecnologia se habia
puesto al servicio el desarrollo industrial, concebido como el paradigma
del progreso de las naciones, fundan la ecologia y la antropologia como las
primeras ciencias, una «natural» y otra «social», que iniciaran el camino de
regreso a casa, es decir, el camino de integrar «naturaleza» y «cultura».

Los ecdlogos fueron los primeros estudiosos de las ciencias «naturales»
que percibieron que no era posible seguir estudiando la naturaleza sin
incluir a la especie humana, asi fuera solamente para que ella se cuestionara
sobre el alto precio que la naturaleza estaba pagando por el desarrollo de
la ciencia y de la tecnologia en lo referente a la produccién. Ademds, los
ecologos fueron los primeros en mostrar la necesidad de poner «limites»
desde la perspectiva ética, no solo de unos limites puestos por el ser
humano mismo, sino de unos limites puestos por los ecosistemas y las
tramas profundas de la vida, que en la postmodernidad se han llamado
alteridades ecoldgicas®.

> BATESON, G. . Steps to an Ecology of Mind. London, Jason Aroston, 1987, p. 468.

¢ Cf. Woop, David. «<What is Eco-Phenomenology?». En: Brown Charles y Toadvine Ted (editors),
Eco-Phenomenology. New York, Back to the Earth Itself, State University of New York Press, 2003,
pp. 211-235.



Fenomenologia y ética ambiental [215]

Lo que se encuentra a la base de todo este problema, como sostiene Ana
Patricia Noguera es,

la aparicion de la cultura occidental ocurre cuando la especie humana da el
paso de un ethos del habitar respetuoso a un ethos del habitar bajo relaciones de
dominio. Occidente no aparece antes ni después de ese paso, sino que ese paso
es el paso de una especie que habita la tierra a una especie que domina la tierra.
Por esta razén, en occidente la cultura se opone a la naturaleza, constituyén-
dose en la forma como la especie humana transforma, reconstruye y recrea la
naturaleza ecosistémica. La cultura se aleja cada vez mds de la naturaleza -lugar
de donde surgio- convirtiéndose en una creacién metafisica, mientras que la
naturaleza es mirada desde la cultura como algo inferior y exterior a la especie
humana’.

La fenomenologia, propone una disolucion progresiva de todo tipo de
polaridades, para pasar a mirar el mundo como horizonte, en grados, como
experiencia de la conciencia que es conciencia de algo. Naturaleza y espiritu
van a ser tematicas abordadas por el mismo Husserl, con la finalidad de
hallar estos vasos comunicantes entre mundo y vida que caracteriza al
pensamiento fenomenoldgico.

La problemadtica relaciéon entre naturaleza y espiritu recibe un
interesante tratamiento desde la fenomenologia. No se trata de un antro-
pologismo mds, sino de la necesidad de establecer la correlacién entre
estas dos caras de la humanidad con la finalidad de reconciliarlas y recon-
ducirlas al mundo de la vida. Con este proposito, Husserl quiere explicar
cémo la constitucion de sentido de lo que podemos llamar naturaleza es
también histoérica y contextual. Es decir, que la naturaleza entendida en
su expresion puramente extensional y matemadtica obedece a un proyecto
objetivista y fisicalista como el moderno. Pero, desde este abordaje se deja
abierta también la posibilidad no sélo de una critica inmanente al mundo
moderno, sino también, a nuevas configuraciones de lo que podemos cons-
tituir como nuevos sentidos de lo que pueda ser la naturaleza.

7 NOGUERA, Ana Patricia. El reencantamiento del mundo. Bogotd, Universidad Nacional de Colom-

bia, 2004, p. 31.



[216] Jaime Villanueva Barreto

§2. Mundo de la Vida, Naturaleza y Espiritu

El abordaje fenomenoldgico que mejor podria servir para brindar nuevas
perspectivas de pensamiento a la ética ambiental, sin duda, lo constituye el
entrelazamiento entre Naturaleza y Espiritu que se ve de una manera nitida
en el famoso excurso que Husserl escribe sobre NaturundGeist® en el que
trata de explicitar el ambito de lo humano espiritual, concibiendo para ello,
lo que bien podria ser una invitacién contemporanea a repensar y replan-
tearnos nuestra relacion con la naturaleza.

Lo que empieza haciendo Husserl es buscar una imagen del hombre
total, es decir, de un ser humano que no se encuentre restringido a su
realidad factual. Lo primero que tiene que hacer es desligar esta vision de la
antropologia, entendida como antropologia bioldgica y abogar, mas bien,
por una suerte de antropologia filosofica que se haga cargo de la totalidad
de la experiencia humana.

La vida del hombre no puede dividirse, sino para fines analiticos, pues
es integral, la experiencia humana es una sola en toda su corriente de
vivencias. Lo que nos muestra Husserl, en este texto, es la doble dimensioén
de lo humano: la de la esfera primera sin yo, el de la esfera afectiva o pasiva,
en la que los objetos estan afectivamente dados; y aquella de la capa yoica, en
la que el yo de actos toma decisiones de un modo activo, pero en relacion a
ese trasfondo en el que siempre vive ese yo. Apreciamos entonces la unidad
delavida pese alas diferentes esferas en las que ésta se desenvuelve. Siempre
se entrecruzan constituyendo una unica realidad’. La bifurcacion de los
caminos de naturaleza y espiritu trazada por la modernidad es lo que busca
aclarar Husserl y es lo que nos permitira también dar el paso necesario para
una filosofia integradora que dé cuenta total de la experiencia responsable.

En este sentido, la naturaleza, la entiende Husserl, como una estructura
dentro del mundo completo e integral de la experiencia. Es decir, la

8 Debemos mencionar que Husserl sienta las bases de este problema desde las Ideas II —cuando

trata la diferencia entre actitud naturalista y personalista en el capitulo II—. Las referencias a este
texto las haremos siguiendo el interesante estudio que al respecto realiza SAN MARTIN, Javier. La
fenomenologia como teoria de una racionalidad fuerte. Madrid, UNED, 1994, pp. 308-324.

®  Cf. SAN MARTIN, Javier. La fenomenologia como teoria de una racionalidad fuerte, p. 315.



Fenomenologia y ética ambiental [217]

naturaleza con el sentido que guarda para nosotros es parte de nuestra expe-
riencia constituyente, en la que la naturaleza cientifica es sélo la estructura
inferior, respecto de la anterior, que se realiza mediante la separacion de las
efectuaciones de la valoracion y la voluntad. Para salir al paso de la critica
de subjetivismo idealista, Husserl, sostendrda que a los objetos —entre
los que se encuentra la naturaleza y la naturaleza cientifica— pertenecen
sentidos que los determinan, pero en lo mas bajo llegamos a objetos que
ya no son sentidos, sino que son el contenido material o realidad". Hay
entonces un punto desde el cual comenzamos la constitucion y es el de la
relacion entre yo y naturaleza, pero que, en términos generales, nunca son
separables, pues lo que puedo saber respecto de la naturaleza lo sé en tanto
sedimentacion de sentido.

El problema se plantea entonces en la relacion de los conceptos de cosas
y conceptos de razén. Donde el propio Husserl, reconoce que incluso la
ciencia de hechos que se refiere a la experiencia sélo para lograr resultados
funcionales es resultado de una actitud critica, por lo que esta conformada
de auténticos actos de razén. Lo que sustenta dicha separacion no son los
actos humanos de constitucion sino la actividad tedrica misma que inicia
separaciones producto del influjo del dualismo moderno.

Debemos pasar a la subjetividad viviente y su estructura mas profunda,
que se inicia con la esfera pasiva, conformada basicamente por la afectividad,
porque antes de toda determinacion ya tiene un contenido cognitivo y
afectivo. Luego, sobre esa capa actuia la determinacion predicativa y valorativa,
que se constituye en habitualidad y de ahi en tradicién. Con esto, tenemos ya
algunos de los rasgos fundamentales del mundo concreto en que vivimos, en
el que se constituyen los objetos culturales, como la ciencia misma, por las
donaciones de sentido que se realizan desde las funciones de la voluntad, es
decir, desde el funcionamiento que la cultura asigna a esos objetos'".

El mundo concreto, tiene entones, una multitud de significados
culturales y espirituales entre los que encontramos a las ciencias de la
naturaleza que se ocupan de la animalidad del hombre y las leyes psico-

0 Ibid., p. 318.
U Ibid., p. 321.



[218] Jaime Villanueva Barreto

tisicas que lo gobiernan, y el de las ciencias del espiritu, para las que todo
predicado cultural remite a un acto del espiritu, a actos cognoscitivos, valo-
rativos o practicos. La idea de Husserl es que las ciencias de la naturaleza,
al ser un producto de la cultura, son también una efectuacién espiritual,
son parte del espiritu y las culturas humanas, aunque con una metodologia
especial que trata de objetos y cosas, lo que no puede ser extrapolado al
ambito humano.

De ahi que estudiar el mundo concreto es estudiarlo como mundo de
una humanidad personal, viendo coémo acttian los hombres en él y como
le otorgan significado, pues todo su sentido s6lo existe como resultado de
los actos personales de los sujetos. Los objetos del mundo nada son sin la
subjetividad que los produjo. Hay una relacion inextricable entre los sujetos
humanos y sus producciones objetuales que son las que finalmente pueblan
su mundo. Pero, estos objetos culturales se remiten bien a un sujeto indi-
vidual o a un sujeto social, por los cuales las personas se ponen en relaciéon
unas con otras, motivindose mediante unos actos, surgiendo intereses
mutuos, etc.

Precisamente una caracteristica de estos productos —la ciencia entre
ellos— es la tradicion, lo que significa la posibilidad de siempre poder ser
reproducidos por otros seres humanos posteriores, aunque en esa repro-
duccién siempre se produce un ligero cambio, pudiendo inclusive producir
una modificacion global. Lo cierto, segun Husserl, es que estos objetos se
suelen convertir por la tradicion en contexto ya establecido, determinando
un estilo fijo de vida. Esto ayuda a comprender no sdlo la sedimentacién
paulatina de la cultura, y la ciencia como uno de sus productos mas
acabados, sino también su historicidad, que no es otra que la vieja historia
del espiritu humano.

Este mundo circundante mio puede no gustarme, y en la medida en que
somos sujetos libres, puedo intentar cambiarlo, modificarlo, mejorarlo; pues
sabemos que ese mundo no es por naturaleza, sino que como dice Husserl,
es «mundo espiritual». Como tal es «creado» por la humanidad'?, por eso

2 HusserL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental. Barcelona,

Critica, 1991, p. 228.



Fenomenologia y ética ambiental [219]

también puede cambiarlo. Asi surge un ideal practico, que ha de estar
sometido a la idea de verdad y autenticidad. Se trata, por tanto, de crear un
mundo nuevo y una humanidad nueva también, una humanidad auténtica
y desde una perspectiva axioldgica un mundo cada vez mas auténtico y
valioso y una verdadera humanidad. Con esto nos abre Husserl la puerta
no solo de la vinculacion entre naturaleza y espiritu, sino que también
nos muestra codmo esta vinculacion sirve para proponerse ideales éticos
importantes como el de la posibilidad —y en nuestro caso necesidad— de
cambiar el mundo y la humanidad que habita en éI".

La fenomenologia, sin renunciar a los altos ideales de la modernidad, a
saber, razon y libertad, apuesta por el hombre y una vida auténticamente
humana como alternativa de la crisis que nos aqueja. Si esto que Husserl
lo pensé en otras circunstancias y con otros objetivos, lo trasladamos al
ambito medioambiental, que aqui nos interesa, entonces podemos ver
como la filosofia confia una vez mas en las potencialidades y capacidades de
la razén humana para imaginar otro mundo posible. Un mundo en el que
no tengamos la espada de Damocles amenazandonos con una catastrofe
ecologica.

De ahi que la solucién al embrollo en el que nos hemos metido y hoy
amenaza nuestras vidas, en primer lugar, sea producto de nuestra exclusiva
responsabilidad, o mas claramente, de quienes detentan el poder de las deci-
siones. Y, en segundo lugar, dicha solucion pasa, una vez mas, no sélo por
nuestra fuerza imaginativa, sino por la afirmacion de una nueva humanidad
que pueda afrontar también nuevos e insospechados problemas.

Esto supone que una nueva humanidad auténtica seria una humanidad
ética y el mundo verdadero serfa un mundo ético, para lo que tiene que ser
también verdadero mundo en una perspectiva légica y estética. Esta idea
husserliana de una humanidad auténtica y un mundo auténtico, formadas
en el mundo practico concreto, es una idea en las que se juntan las tareas
cientificas de la humanidad, que debe procurar dar a esta idea un contenido
cientifico que sirva para la direccién practica de toda la vida y de las aspira-
ciones de la humanidad y en ella de cada uno de los individuos.

1 Cf. SAN MARTIN, Javier. La fenomenologia como teoria de una racionalidad fuerte, p. 324.



[220] Jaime Villanueva Barreto

Esta renovacion ética de la humanidad, del mundo y de las ciencias que
la sustentan, exige que todas las ciencias deban dotarse de esta intencidén
ética, de modo que gracias a la reformulacion a la que deben someterse
colaboren «en la construccion sistematica de la mencionada idea del
mundo mejor posible y de una humanidad la mejor posible»'*. Idea que
primero hay que disefiar en una generalidad formal, para luego descender
a la materialidad concreta.

Este nuevo humanismo tiene que partir de la premisa que la especie
humana como tal tiene una capacidad portadora de sentido particular y que
su desaparicion significaria una pérdida considerable para el universo. Esto
demanda un cambio no sélo en el orden social, sino un cambio completo
de nuestra perspectiva civilizatoria.

Desde esta postura, el tnico orden social posible es aquel que en
principio pueda acoger a todos los seres humanos sin excepcioén y que
vea en cada uno de ellos un portador de sentido. Esto es asi, porque lo
esencial de nuestra situacion, es decir, la proximidad a la muerte colectiva
es un hecho compartido por todos. Ante un destino comun, la respuesta
no puede ser sino un hogar comun. Por primera vez en nuestra historia
como humanidad estamos ante un objetivo comun a todos —seamos o no
responsables de lo sucedido—: la preservacion de nuestras propias vidas y
la de las generaciones futuras.

§3. Fenomenologia y Humanismo como alternativa a la
crisis ambiental

Una alternativa plausible a esta crisis ante la que nos ha colocado la civi-
lizacion tecnocientifica es, nuevamente, el humanismo. La necesidad de
preservar lo humano y la vida humana nos conduce nuevamente a apostar
por nosotros mismos como agentes del cambio en nuestro propio beneficio.
Queda pues en pie un reto magnifico para la filosofia de este tiempo, un

" Husserr, Edmund. Natur und Geist. Citado por SAN MARTIN, Javier. La fenomenologia como teoria

de una racionalidad fuerte, p. 323.



Fenomenologia y ética ambiental [221]

reto impuesto por las circunstancias, pero que demanda un vuelo tedrico
comparable al que dio inicio a la modernidad: hay que imaginar, sin caer en
nostalgias, alternativas civilizatorias. Y hay que hacerlo no sélo porque el
hombre no pueda seguir viviendo como hasta ahora, sino porque se intuye
que hay alternativas mejores.

Como hemos visto hasta ahora, la filosofia que mejor preparada se
encuentra para afrontar esta urgencia de la vida y el pensamiento es la feno-
menologia. No aquella exactamente como la pensard Husserl, ese genial
filésofo empecinado en conservar lo mejor dela modernidad, sino aquella que
pueda seguir el espiritu de radical responsabilidad asignado por él. Husserl le
asigna al filésofo nada menos que el papel de funcionario de la humanidad,
es decir, un servidor encargado de atravesar con la razén las sedimentaciones
de sentido que nuestra civilizacion nos provee. Pero, el filosofo también es un
arconte de la razon, es decir, el llamado no sélo a preservar la razon sino a
defenderla. Por eso, toda critica ala modernidad o cambio civilizatorio que se
requiera no puede hacerse si renunciamos a ella. Hay dos valores modernos
que son irrenunciables: la razon y la libertad; y es sobre ellos que tenemos que
construir este nuevo humanismo que nos exige la fenomenologia.

La humanidad debemos entenderla como el ambito en donde el juicio de
razdn practica tiene cabida. Supone un cierto nivel de integridad tanto fisio-
légica como psicoldgica y politica. Recordemos que ya el viejo Aristoteles
senalaba que ni entre los dioses, ni entre los monstruos semidivinos, ni entre
las bestias, cabe hablar de virtud ni de vicio. La propia humanidad es ya
una posicion, es fo meson, en el medio, equidistante de fieras y divinidades,
asi como vigilada por la misma equidistancia politica de sus miembros
(isonomia)®. El ambito de la humanidad es entonces el propiamente
politico y su limite es la frontera misma de lo que podemos inteligentemente
encomiar o rechazar: transgredir esa inteligencia es caer en el frenesi de lo
sagrado o en la torpeza animal, en cualquier caso, en lo inestimable.

La humanidad no sélo es la condicién mas integra de los hombres, sino
que también necesita del marco humano para conseguir manifestarse: los
hombres se hacen humanos unos a otros y nadie puede darse la humanidad

5 Cf. ARISTOTELES. Politica. Madrid, Alianza Editorial, 1997, 1253a.



[222] Jaime Villanueva Barreto

a si mismo en la soledad, o, mejor, en el aislamiento. De ahi que el estado
pre-politico, que imaginaron los modernos, sea un estado también
pre-humano. Se trata del don politico por excelencia pues exige la existencia
de un espacio publico y a la vez revierte sobre ¢l posibilitindolo. Desde la
tradicion fenomenoldgica es Hannah Arendt quien mas ha insistido sobre
este aspecto de la cuestion:

Este espacio es espiritual; en €l aparece lo que los romanos llamaban la huma-
nitas, comprendiendo con este término algo de supremamente humano en el
sentido de que se impone sin ser objetivo. Se trata de lo mismo que Kant y en su
traza Jaspers entienden por humanidad: ese elemento personal que se impone y
que ya no abandona al hombre. La humanidad nunca se adquiere en la soledad;
jamas resulta tampoco de una obra entregada al ptblico. S6lo puede alcanzarla
quien expone su vida y su persona a los riesgos de la vida ptblica. De este modo
los riesgos de la vida publica, en los que la humanitas es adquirida, se convier-
ten en un don a la humanidad'.

Hay una circularidad que anuda a la humanidad sobre si misma, porque
en cierto modo la convierte en exigencia previa de lo que nace a partir de
ella, a saber, el lenguaje con toda su enorme gama de posibilidades.

La palabra por si misma no humaniza, lo que humaniza, es la palabra
dicha, intercambiada, aceptada. De aqui depende también la esencial dife-
rencia entre ser hombre y tener humanidad. Lo primero es una categoria
que proviene de la especie bioldgica y de una nocién funcionalista de
cultura naturalizada hasta el punto de no presentarse mas que como
nicho ecoldgico, por complejo que sea, de la especie; lo segundo implica
la asuncién de un valor comunicacional centrado no en un hecho sino en
una vocacion. Y, como toda vocacion, es una llamada, una disposicion a
entender y un propdsito de hacerse entender. Lo humanamente importante
del hombre no es que entiende (y por tanto utiliza y domina) el mundo,
sino que se entiende con los demas hombres (y, por tanto, en cierta medida
renuncia a dominarlos y utilizarlos).

Se distingue una filosofia de la humanidad de una filosofia del hombre en que
aquella insiste en el hecho de que no es el hombre habldndose a si mismo en un

'® ARENDT, Hannah. Vies Politiques. Paris, Gallimard, 1974, p. 189.



Fenomenologia y ética ambiental [223]

didlogo solitario sino los hombres hablando y comuniciandose unos con otros
quien habita la tierra’’.

Queda establecida la vinculaciéon esencial entre ese espacio publico
—substrato de toda politica— en donde el hombre se expone ante los
otros con el sentido mas fuerte de lo que llamamos humanidad. También
queda establecida la ligadura entre la humanidad y la vocacién dialogante
soportada por el lenguaje, como institucion basica de la objetividad
subjetiva. El nucleo de todo ello es: a diferencia de la condicion divina o la
brutalidad animalesca, que son formas de aislamiento por excepcionalidad,
la humanidad en tanto condicién integra del hombre retne todo lo que de
significativo nos llega por la compaiia de los demas y por ningtin otro modo.
Esto significa que el rasgo mas caracteristico con el que se identifica el
rasgo normativo de la voz humanidad sea su identificacién con la actitud
compasiva, de tal modo que el término se convierte en sinénimo de piedad
ante el sufrimiento humano'®. Muestra humanidad quien comprende al
doliente, quien se apiada ante el sufrimiento o esfuerzo ajenos, procurando
remediarlos o al menos no agravarlos. La humanidad es asi la disposicién
a comprender el dolor, de darle toda su importancia en el contexto vital,
de identificarse con el dolor ajeno por rememoracién del propio. La refe-
rencia principal es el dolor humano, pero podria extenderse al de todos
los seres vivos.

La humanidad significa entonces no sélo compadecerse con el otro sino
hacerse cargo de su sufrimiento, pues se trata de un mundo compartido.
La amenaza ecoldgica de la situacion actual nos debe hacer pensar en un
proyecto comun de humanidad que tenga por fin tltimo al otro. Para esto
se requiere ademads de un universalismo que sobrepase la buena voluntad
universal, pide instituciones universales, es decir, la institucionalizacion
efectiva en lo juridico y en lo politico de la humanidad como valor.

La humanidad se instituye en el mundo institucionalmente compartido.
Este proyecto no sélo ha de tropezar con dificultades emanadas de las

7 Ibid., p. 202.
8 Cf. BLackHAM, H. J. «<Humanism: The Subject of the Objections». En: Blackham, H. J. (Ed.)
Objections to humanism. London: Penguin Books, 1965.



[224] Jaime Villanueva Barreto

estructuras estatistas, nacidas para el antagonismo, sino también de la
propia constitucién moral y psiquica de los individuos, cuyas compla-
cencias holisticas no hallen quiza satisfaccién inmediata en este aumento
de escala. De ahi la pertinencia de la prevencion adelantada por Hannah
Arendt:

La solidaridad de la humanidad puede muy bien revelarse una carga insoporta-
ble y no es sorprendente que las reacciones comunes frente a ella sean la apatia
politica, el nacionalismo aislacionista o la rebelion ciega contra todo poder en
lugar del entusiasmo o del deseo del renacimiento del humanismo®.

Urge pues pensar y quiza reeducar al individuo, polo imprescindible de
la vocacion universalista, de acuerdo con la potenciacion de su capacidad
de participacion frente a su necesidad de pertinencia. En este sentido,
el problema que plantea el otro, el extranjero, es el tema basico de toda
reflexion ética que se proponga como objetivo el cuidado de lo humano y
su preservacion como especie. La via correcta de afrontar el problema del
otro no es partir de comprender la peculiaridad particular o incluso étnica
de éste, sino de la extraiieza que cada cual siente respecto a sus propias
referencias de todo tipo, incluso respecto a si mismo en cuanto entidad
solo parcialmente consciente. El otro debe ser comprendido siendo quien
es, no porque yo también soy quien soy, sino porque debe ser tan extrafo a
lo que es como yo mismo resulto a lo que soy. Para entender al extranjero
lo justo no es decirme que yo también soy extranjero para él, sino que yo
soy extranjero incluso para mi, como él ha de serlo para si mismo. En tal
descentramiento respecto a la propia identidad se reconcilian y se hacen
compatibles, incluso dentro del mayor conflicto, las identidades.

No repetiremos todaslas ensefianzas que la fenomenologia —que para esto
se nos presenta como una auténtica maestra— nos brinda sobre el problema
del otro. Pero, siguiendo las tesis de Karl Schuhmann®, si apuntaremos
algunas ideas interesantes, y acaso imprescindibles, para la reformulacion
del humanismo como alternativa a la eminente catastrofe ecolédgica.

' ARENDT, Hannah. Vies Politiques, p. 147.

% SCHUHMANN, Karl. Husserl y lo politico. Buenos Aires, Prometeo Libros, 2009.



Fenomenologia y ética ambiental [225]

La teleologia de la intersubjetividad remite precisamente a esa misma
intersubjetividad. Es el proceso de la progresion, cada vez mayor, de la
totalidad multiple a la unidad de su mismidad. El movimiento teleoldgico
apunta a un conocerse reciproco (conciencia) y quererse (unidad). Por
ello la forma de vida mas elevada, segtin Husserl es el «<amor espiritual y
la comunidad del amor»*'. Hay que aclarar aqui que, para Husserl, el amor
no es el sentimiento intimo y personal por el otro sino la real y efectiva
comunidad de los amantes, por lo que constituye un problema universal.
Implica un reciproco ser completamente acogido el uno en el otro, significa
«perderse en el otro, vivir en el otro, ponerse de acuerdo en el otro»*. La
aceptacion del otro es una de las formas mas elevadas y persistentes de darse
a él, es el amor como unidad dialéctica de si mismo con el otro. Husserl, lo
califica también como «coincidencia», es decir, fusion de las personas, de
las cuales, sin embargo, cada una mantiene su propia identidad a partir de
su lugar, lo que es y la constituye como sujeto individual. EI amor implica
entonces la resolucion del viejo problema de la unidad en la multiplicidad,
esta vez llevado al campo de lo humano.

En este sentido, la comunidad del amor de las que nos habla Husserl es
la del uno en el otro. Los amantes no viven el uno junto al otro, ni el uno
con el otro, sino en el otro*. Ahora bien, una de las caracteristicas mas
importantes del amor es la libertad. En el amor, los amantes libremente
se vinculan los unos con los otros ingresando también libremente en una
comunidad del amor. Pero esta libertad, implica también el dirigirse del
uno hacia el otro, como un auténtico otro. En el instinto amoroso ya es
tema el Otro como él mismo, uno no se ama a si mismo en el otro, sino
que se complementa en aquel Otro que es individual, irremplazable y
peculiar. Esto es lo que justamente permite la socializacion con los iguales.
La comunidad de amor pone a cada miembro en pie de igualdad, en
este sentido, constituye el punto final teleoldgico en el que las relaciones
sociales de coordinacion y subordinacién, en tltima instancia, coinciden,

2 Ibid., p. 73.
2 HusserL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental. Ibid., p. 14.

# Ibid.



[226] Jaime Villanueva Barreto

es decir, ambas son exaltadas. La comunidad del amor apunta entonces al
«verdadero si mismo» y al «verdadero ser del Otro».

Esta aspiracion del verdadero si mismo presupone el conocimiento de
su verdad, es decir, el conocimiento de su modo, de su estructura, etc. Este
conocimiento se logra s6lo mediante la autorreflexion de la subjetividad
trascendental dirigida a la verdad ultima, que no es otra cosa a ojos de
Husserl, que la fenomenologia trascendental. Ella es, segun su perspectiva,
la unica filosofia capaz de seguir el llamado del oraculo délfico al cono-
cimiento de si mismo en toda su amplitud. Esta cultura del si mismo
implica el esfuerzo consciente hacia la autenticidad y autonomia; como
sostiene el mismo Husserl, «responsabilidad por si mismo es para los seres
humanos, el ser humano es en el ser comunitario y en la vida comunitaria,
de acuerdo con la responsabilidad por Otros y con el hacerse responsable
de los Otros»*. A esta vida comunitaria de sujetos responsables unos con
otros y unos de otros, es a lo que Husserl también llama, una vida en la
forma auténtica de la humanidad. «Pues qué otra cosa quiere decir sino una
humanidad verdaderamente adulta (...) que en todo tiempo esta dispuesta
a seguir la razén, y a regirse a si misma, solo segiin normas pensadas y
comprendidas por ella misma»?.

Elnuevo humanismo debe surgir entonces dela autenticidad, autonomida,
racionalidad y responsabilidad de los hombres, no sélo por ellos mismos,
sino de la humanidad en su conjunto. Es necesario, no sélo preservar la
continuidad de los hombres en la tierra, sino, ademas, continuar promo-
viendo la pluralidad cultural que nos ha caracterizado como especie. Nos
colocamos ante un nuevo reto: conservar la humanidad como totalidad y
a la vez respetar la pluralidad de lo humano. Este problema es importante,
pues es innegable que la situacion calamitosa en la que ahora nos hallamos,
es el resultado de un modo de vida especifico, el de la sociedad industrial y
su correlato en la sociedad tecno-cientifica, que se universalizo ya sea por
la imposicion y el dominio sobre los demas, es decir, por formas no muy
racionales de convencimiento. Sin embargo, también es cierto que, ante un

2 HusserL, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental, p. 114.

»  Ibid.



Fenomenologia y ética ambiental [227]

mismo problema, seamos o no responsables de ello, s6lo nos queda una
respuesta racional que debe ser producto de un acuerdo intersubjetivo de la
humanidad o, mejor dicho, de las humanidades en su conjunto.

De ahi nuestras referencias a la Comunidad del Amor propuestas por
Husserl. Pues ésta supone, no sélo la diferencia de cada individuo, sino
que tampoco anula la posibilidad de conflicto intrinseca al ser humano.
Pero mantiene intacta la confianza en la razén del hombre como lo mas
caracteristico de su humanidad. Lo cierto es que si queremos mantener la
existencia de nuestra especie en el planeta debemos actuar racionalmente.
Con una razon que no sea, por supuesto, la instrumental tipica de nuestros
tiempos, sino una mas abarcadora que involucre también los diferentes
ambitos de la vida como el valorativo y practico.

Lo que hemos intentado mostrar hasta ahora, a partir de las multiples
referencias que la tradicion fenomenoldgica y especialmente Husserl realiza,
es la de esta humanidad en la que €l esta pensando y que pasa también por
replantear nuestra situacion ante la naturaleza y ante los demds. Esta explo-
racion s6lo puede ser cabalmente abarcada si volvemos la mirada al mundo
concreto de la vida de todas las configuraciones posibles de la humanidad
y las reconocemos como portadoras de una racionalidad que no sélo nos
lleve a un posible didlogo entre iguales pero diferentes, sino sobre todo a
buscar en esos modos diferentes al tecnocientifico de existencia, algunos
modelos alternativos de sociedad, que también implicaria nuevos modelos
de humanidad.

Bibliografia

ABUGATTAS, Juan. La busqueda de una alternativa civilizatoria. Lima: Ministerio
de Educacién, 2005.

ARENDT, Hannah. Vies politiques. Paris, Gallimard, 1974.

ARISTOTELES. Politica. Traduccion de Carlos Garcia Gual. Madrid, Alianza Edito-
rial, 1997.

BATESON, G. Steps to an Ecology of Mind. London, Jason Aroston, 1987.



[228] Jaime Villanueva Barreto

Cruz, Manuel. «Cuando son muchas las voces». En: Isegoria, Revista de Filosofia
Moral y Politica, (29), Madrid, diciembre de 2003.

Dobb, James. Crisis and Reflection. An Essay on Husserl’s Crisis of the European
Sciences. Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 2004.

Duranp, Riley. «The ‘new enviromental paradigm A Proposed measuring in-
strument and preliminary results». En: The Journal of Enviromental Educa-
tion, 9.

Fags, Hubert. «Ecologia y sentido de la creacién». En: Logos, (74), 1997.

GARcia, Ernest. Medio ambiente y sociedad. La civilizacion industrial y los limites
del planeta. Madrid, Alianza Editorial, 2005.

GRrosBY, Alfred. La medida de la realidad. Barcelona, Critica, 1998.

HusserL, Edmund. «<Phenomenology and Anthropology». En: Mc Cormick, Peter
and Elliston, Frederick (Eds.), Husserl Shorter Works. Indiana, University of
Notre Dame Press, 1981.

HusserL, Edmund. «Universal Teleology». En: Mc Cormick, Peter and Elliston,
Frederick (Eds.), Husserl Shorter Works. Indiana: University of Notre Dame
Press, 1981.

Husserw, Edmund.Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental.
Traduccién de Salvador Mass y Jacobo Muiloz. Barcelona, Critica, 1991.

HusserL, Edmund. «El origen de la geometria». En: Estudios de filosofia, Lima,
PUCP-IRA, (4), 2000.

Hussery, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenome-
noldgica. Libro Segundo: Investigaciones fenomenolégicas sobre la constitucion.
Traduccion de Antonio Zirién Quijano. México DE, UNAM, 1997.

HusserL, Edmund. Renovacién del hombre y de la cultura. Traduccion de Agustin
Serrano de Haro. Barcelona, Anthropos, 2002.

NOGUERA, Ana Patricia. El reencantamiento del mundo. Bogota, Universidad Na-
cional de Colombia, 2004.

REICHMAN, José. «Etica y Ecologia». En: Volumen colectivo Propuestas desde la
Izquierda, Fundacion de Investigaciones Marxistas, 1999.

SAN MARTIN, Javier. La fenomenologia como teoria de una racionalidad fuerte. Ma-
drid, UNED, 1994.

ScuuHMANN, Karl. Husserl y lo politico. Traduccién de Julia Iribarne. Buenos
Aires, Prometeo Libros, 2009.



Fenomenologia y ética ambiental [229]

WaRAT, Luis Alberto. «Malestares ecoldgicos y ecologia politica». En: Estudios fi-
losdficos, Vol. XLVILI. Instituto Superior de Filosofia, Valladolid, 1998.

Woop, David. «What is Eco-Phenomenology?». En: Brown Charles y Toadvine
Ted (Eds.): Eco-Phenomenology. New York, Back to the Earth Itself, State
University of New York Press, 2003.






LA RECEPTIVIDAD FENOMENOLOGICA, ACTOS
FUNDANTES Y ACTOS FUNDADOS: DIALOGO ENTRE
HussgerL Y KANT”

Phenomenological Receptivity, Founding Acts and Founded
Acts: Dialogue Between Husserl And Kant.

Oscar Epuarpo OcamMpo ORTIZ'

Resumen: En este articulo se presen-
ta la receptividad fenomenoldgica y la
relacién intima entre actos fundantes y ac-
tos fundados. Se parte del postulado que la
receptividad y pasividad fenomenolédgica no
se oponen a la actividad yoica, por el con-
trario, hay una correlacién de estratos de
experiencia y significacion entre ellos. De
esta manera, se observa, cémo para Husser],
la actividad reflexiva propia del yo tiene su
elemento mds originario en la intuicién da-
dora de objetos y la misma receptividad, sin
que dicha actividad yoica se agote en ésta.
Dicho tratamiento es similar al de Kant
cuando nos habla de la pasividad —sensibi-
lidad— y actividad —entendimiento—, mds
alld que aqui la experiencia estd limitada al
conocimiento cientifico. En Husserl se pue-
Abstract: This paper presents the phenom-
enological receptivity and the intimate
relationship between founding acts and acts
founded. It claims that the postulate of phe-
nomenological receptivity and passivity is
not opposed to yoic activity, instead, there
is a correlation between strata of experi-
ence and meaning. In this way, this paper
observes, how for Husserl, the reflective ac-
tivity of the self has its most original element
in the object-giving intuition and the same
receptivity, without saying that activity of
the self is depleted in it. This treatment is like

de ver un sistema de encadenamientos de
actos que permiten ir accediendo a la viven-
cia de la experiencia fenomenologia desde
la intuicién dadora o también a partir de la
receptividad fenomenoldgica. Es asi como
Experiencia y Juicio cumple y complemen-
ta los objetivos de la fenomenologia que se
empiezan a vislumbrar en las Investigaciones
Légicas, especialmente en la Sexta Investiga-
cién, por el hecho que muestra ya las fuentes
de las cuales emergen los fundamentos de
las proposiciones logico-categoriales a partir
de experiencias perceptivas anti-predicati-
vas 'y pasivas.

Palabras Clave: receptividad fenomenolo-
gica, actividad yoica, actos fundantes, actos
fundados, Husserl, Kant.

Kant’s when he talks about passivity —sensi-
tivity— and activity —understanding—, but
in Kant, the experience is limited to scientific
knowledge. In Husserl, you can see a system
of linkages of acts that allow access from
empirical experience to the phenomenology
experience from the giver intuition or also
from the phenomenological receptivity. It is
how Experience and Judgment satisfies and
complements the objectives of the phenom-
enology that begins to glimpse in the Logical
Investigations, especially in the Sixth inves-
tigation, by the fact that shows already the

Este articulo fue recibido el 28 de agosto y aceptado el 27 de noviembre de 2019.

Universidad Tecnoldgica de Pereira

[231]



[232] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

sources of which emerges the fundamental Key words: phenomenological receptivity,
of those logical-categorical propositions yoic activity, founding acts, founded acts,
from ante-predicative and passive perceptu- Husserl, Kant.

al experiences.

1. Receptividad fenomenoldgica y actividad judicativa

En Experiencia y Juicio § 17, el concepto de la receptividad no es opuesto
a la actividad yoica: «[...] la receptividad se debe ver como el nivel mas
bajo de la actividad. El yo admite lo que se le acerca y lo acoge»'. Dentro
del analisis genético se puede entender el nivel mas bajo no como inferior,
sino como el primer nivel que fundamenta a los demas niveles, entre los
que se puede mencionar la actividad yoica. Entender la receptividad como
acto fundante y la actividad del yo, esencialmente la actividad judicativa,
como acto fundado, resaltando la afeccién como tendencia del yo hacia el
objeto intencional, se presenta como objetivo en dicho trabajo. La relacion
de encadenamiento entre dos niveles: la receptividad sensible, constituida
fundamentalmente por la experiencia inmediata ante-predicativa de los
objetos en sus diversos modos de donacién, por un lado, mientras por el
otro, la espontaneidad intelectiva, propia del yo se exhibe como cuestion
fundamental.

En Investigaciones Logicas hay un analogo de dicha problematica, espe-
cialmente, en la Sexta Investigacion, Seccion Segunda, llamada sensibilidad
[Sinnlichkeit] y entendimiento [Verstand], que tiene como objeto la eluci-
dacion del conocimiento [Erkenntnis] de objetos materiales-espaciales. Hay
entonces una interesante familiaridad con Experiencia y Juicio. Lo anterior,
presenta su punto de inicio en Kant quien caracteriza la sensibilidad como
receptividad y el entendimiento como espontaneidad, seguin se expresa en
La doctrina trascendental de los elementos, segunda parte, Logica trascen-
dental’. Husserl sigue la misma linea de Kant para quien el conocimiento

! HusserL Edmund. Experiencia y Juicio. Investigaciones acerca de la genealogia de légica. Redaccion

y edicion de Ludwing Langrebe y traduccion de Jas Reute. México, Universidad Nacional Auténo-
ma de México, 1980, p. 86.

«Si llamamos sensibilidad a la receptividad que nuestra mente posee, siempre que sea afectada de



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [233]

presenta una correlacion entre estos dos elementos a partir de un juzgar
predicativo unido a formas intuitivas-receptivas. En la investigacion antes
mencionada, Husserl haciendo un andlisis de dicha problematica encuentra
la intuicién categorial [kategorialeAnschauung]® que le permite rebosar el
tratamiento kantiano.

Husserl modela, en las Investigaciones, la relacion entre el pensamiento
y su objeto sobre la base entre la percepcion y su adecuado cumplimiento
judicativo. En el § 40 de la Sexta investigacion muestra que la percepcion
simple hace aparecer el objeto que mienta la intencion significativa. Desde
este punto de vista, hay en la expresion significativa un mentar perfec-
tamente adecuado. Husserl lo referencia de la siguiente manera: «La
intencion significativa encuentra, por tanto, en la mera percepcion el acto
en que se cumple de un modo perfectamente adecuado»®.

Lo anterior, claramente estd relacionado con la intuicién dadora,
principio de todos los principios, expresada en Ideas I, § 24. Este darse es un
punto de partida seguro para toda reflexion, autorreflexion, como analisis
de la conciencia a partir del cual se abre su proyecto de horizontes. Por ello
dira Husserl, a rengléon seguido, que no hay que dejarse llevar por dicha
evidencia y obviedad, en el sentido «][...] que el INVESTIGADOR DE LA
NATURALEZA para seguir el “principio” que dice que hay que preguntarle
a toda asercion referente al hecho de la naturaleza por los hechos que la

alguna manera, en orden, a recibir representaciones, llamaremos entendimiento a la capacidad de
producir por si mismo, es decir, a la espontaneidad del conocimiento» (B75/A51), p. 92-93. KANT,
Immanuel. Critica de la razén pura. Madrid, Taurus.

No podemos olvidar la importancia de la intuicion categorial para el pensamiento de Heidegger.
Husserl con la intuicion categorial ha liberado al ser de lo que se presenta, del caracter logico que
lo determina en cuanto mera representacion. Esto es lo que Heidegger encontré de definitivo en las
Investigaciones Légicas que lo motivo para sus investigaciones sobre el problema del ser de los entes.
Pero aun su influencia va mas all: «La sexta investigacion y la vision de Husserl de la intuicion ca-
tegorial desempefd subsiguientemente un rol importante en la filosofia de la 16gica de Kurt Gédel.
Pero en general, ha sido eclipsada por la interpretacion de la verdad realizada por Heidegger en
Ser y Tiempo». MORAN, Dermot. Introduccién a la fenomenologia. Introduccién de Gustavo Leyva
y traduccion de Francisco Castro Merrifield y Pablo Lazo Briones. Barcelona, Editorial Anthropos,
2011, p. 117

HusserL, Edmund. Investigaciones légicas II. Version de Manuel G. Morente y José Gaos. Madrid,
Alianza Editorial, 1999, p. 326.



[234] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

fundamentan»®. No significa esto que la percepcién dadora, sea erronea,
y nos lleve al equivoco, sino que simplemente no hay exactitud total en
su presentacion del objeto. Entre la expresion-significativa y el objeto
material expresado, hay un excedente. Si la imagen mental de la percepcion
es adecuada y la puede expresar, hay algo que queda en el vacio en dicho
proceso cognoscitivo. Husserl, a partir de lo anterior, esta en condiciones de
realizar un analisis critico sobre la verdad por adecuacion que viene desde
Aristoteles. Hay, si se quiere, entonces, una coincidencia parcial entre la
significacién con el mentar que se hace del objeto dado a la percepcién en el
marco de la dilucidacion del conocimiento. Esta no coincidencia total entre
lo dado y lo que pensamos y sentimos nos obliga a mencionar parcialmente
la idea de verdad por adecuacion.

La verdad por correspondencia que viene desde los pensadores antiguos
como Platén y Aristoteles ha sido cuestionada en el siglo XX. Dicho plan-
teamiento consiste en una armonia entre pensamiento y objeto, idea que
ha marcado de manera relevante la historia del mundo occidental. Platdn,
por ejemplo, nos da una definicién en el Crdtilo. En una discusion con
Hermogenes, Sdcrates pregunta qué es hablar con verdad o con falsedad.
Lo que se marca en dicha discusion es que hay discursos verdaderos y
falsos sobre las cosas, idea frente a la que los dos interlocutores asienten.
Frente a dicha investigacion dialdgica Sdcrates dice: «;Acaso, pues, serd
verdadero el que designa a los seres como son, falso el que los designa
como no son?»®. A lo que Hermdgenes contesta de manera afirmativa. Esta
idea de verdad por correspondencia es la mas difundida en la antigiiedad,

Husserr, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una fenomenologia fenomenolégica.
Libro primero, introduccién general a la fenomenologia pura, nueva edicion y refundicién integral
de la traduccion de José Gaos por Antonio Ziriéon Quijano. México, Fondo de cultura econémica,
2013, p. 130. De ahora en adelante, Ideas I. La pregunta por los hechos que lo fundamentan se re-
fiere precisamente a lo dado en el sentido que toda actividad del entendimiento o intelectiva debe
remitirse a un fundamento mas originario y no a ella misma. Por ello dice Husserl: «Vemos con
inteleccidn, en efecto, que ninguna teoria podria a su vez sacar de ella misma su propia verdad sino
de las daciones originarias» (Ibid.).

PLATON. Dia’logos I1. Gorgias, Menéxeno, Eutidemo, Menén y Crdtilo. Traduccién, introduccion y
notas por J. Calonge Ruiz, E. Acosta Méndez, F. J. Olivieri, J. L. Calvo. Madrid, Editorial Gredos,
385b. Afirmaciones relacionadas con la verdad por correspondencia se encuentran en otros didlo-
gos, Cf. Sof 262, Fil. 37c.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [235]

y tiene en Aristdteles uno de sus representantes mas elocuentes, segun se
expresa en la Metafisica: «Y esto es evidente, en primer lugar, para quienes
han definido qué lo verdadero y lo falso. Decir, en efecto, que el Ente no es
o que el No-ente es, es falso, y decir, que el Ente es y que el No-ente no es, es
verdadero [...]»”. Dicho postulado que muestra la verdad como una conso-
nancia entre el pensamiento y la cosa o ser, sigui6 siendo aceptada hasta
mediados y finales del siglo XX, e incluso hoy se debate, aunque no con
tanto ahinco. Todavia Kant presenta un postulado sobre dicho concepto al
postular el problema de la verdad: «Si la verdad consiste en la conformidad
de un conocimiento con su objeto, éste tiene que ser distinguido de otros
en virtud de tal conformidad»®. La verdad por adecuaciéon guarda en Kant
todavia cierto prestigio; si bien su concepcion se diferencia de la de Aris-
toteles en el hecho que las categorias que estan en el entendimiento son
parte esencial de la construccion de la adecuaciéon con el mundo pasivo de
la sensibilidad. Lo cierto, es que, el cuestionamiento fuerte de este criterio
de verdad solo se da a partir de Hegel.

La pregunta que surge es ;por qué para los antiguos dicho postulado
presenta una confianza incontrovertible? El problema de la verdad en este
tipo de teorias corresponde a la dificultad de ejemplarizar la relacion de los
términos de correspondencia, segtn lo plantea Dallas Willard. Lo que aqui
se plantea es la relacion sobre la naturaleza de la conciencia y la realidad
objetiva. Muchas veces lo que queremos o pensamos no concuerda con la
cosa o realidad que percibimos, no por ello el pensamiento queda inva-
lidado. Si, por ejemplo, alguien me dice que tiene un objeto muy valioso en
su casa, yo podria constatar su afirmacion o negarla segtin sea el caso. Si las
palabras del que expreso tal afirmacién no concuerdan con la realidad dada

7 ARISTOTELES. Metafisica. Edicion trilingiie por Valentin Garcia Yebra. Madrid, Editorial Gredos,

1990, IV, 7, 1011 b ss. De Igual manera, Aristételes se pronuncia con teoremas fundamentales
sobre este concepto. El primero, consiste en el hecho que la verdad esta en el pensamiento o en el
lenguaje, no es el ser o la cosa. Cf. Met., IV, 4, 1027 b 25. El segundo postulado es el inverso del
anterior, consiste basicamente en que el criterio de la verdad se encuentra en el ser o la cosa, no en
el pensamiento y la verdad.

KANT. Critica de la razén pura, B 83. Para ver un anilisis extenso de la verdad por correspondencia
y su relacién con la fenomenologia ver el trabajo de DaLLas, Willard: «Toward a Phenomenolo-
gy for the Correspondence Theory of Truth». http://www.dwillard.org/articles/individual/towar-
da-phenomenology-for-the-correspondence-theory-of-truth (Bolonia I, 1991, 125-147).



[236] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

en la percepcion no implica que el pensamiento sea invalido, mas bien es
una prueba que la persona se ha equivocado, pero solo soy consciente de
ello en la percepcion y comparacion con el objeto mencionado. Cualquiera
puede reconocer que una afirmacion de un objeto coincide con el objeto si
se me da a la percepcidn, es una cuestion de sentido comun y posiblemente
sea esta la razon de la aceptacion por los antiguos pensadores.

Se ve, entonces, que el pensamiento es un punto de arranque en el
proceso continuo de la verificacién, aqui lo percibido debe gobernar el
proceso cognoscitivo e incluso marca la posibilidad de vislumbrar grados
de conocimiento y reflexividad. Esto se puede ver cuando Husserl nos
dice en la Sexta investigacion, Seccion primera, capitulo 5, § 37 «Los actos
significativos forman el grado inferior; carecen de toda plenitud. Los
actos intuitivos tienen plenitud, pero con diferencias graduales de mas y
de menos dentro de la esfera de la imaginacion»®. La conciencia parece
estar organizada gradualmente en diferentes actos' y no se confunden
unos con otros, por el contrario, abren las posibilidades de interpretacion
y vivencias. Husserl ve la union experiencial relacionada con la adecuacion
entre pensamiento y objeto. La adaequatiorei et intellectus, esta vinculado
intimamente con lo dado y la intuicién. «Y la adaequatio esta realizada
cuando la objetividad significada es dada en la intuicién en sentido estricto
y dada exactamente tal como es pensada y nombrada»''.

Ahora bien, lo anterior no debe llevarnos a confundir la perfeccién de la
adecuacion y la intuicion, ya que para Husserl la intuicién es la perfeccion
de la primera presentacion, en cuanto es vivido. A partir de esto se empieza
a concatenar diversos actos. No se estd diciendo con esto que Husserl hable
de un cumplimiento perfecto uno a uno de los elementos del pensamiento
con lo dado en la intuicién, en la «plenitud del objeto mismo», ya que este
es dado y mentado. «Pues observamos que la evidencia de un juicio (juicio
= enunciado predicativo) el ser en el sentido de la verdad del juicio es vivido,

HusserL, Edmund. Investigaciones logicas II. Version de Manuel G. Morente y José Gaos. Madrid,
Alianza, 2006, p. 682.

Davrvras, Willard. «Toward a Phenomenology for the Correspondence Theory of Truth», pp. 125-147.
Hussert, Edmund. Investigaciones lgicas I1, p. 683.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [237]

pero no expresado, o sea, no coincide nunca con el ser vivido y mentado en
el es del enunciado»'% Lo que interesa aqui no es desarrollar a plenitud el
problema de la verdad por adecuacion que viene de Aristoteles, sino mas
marcar la importancia de la presentacion del ser de lo dado como elemento
sobre el que se levanta no solo la verdad cognoscitiva, sino también vivida.
La conciencia progresiva de la identidad de lo percibido con lo concebido es
un proceso en el que se dan para Husserl varias concordancias sintéticas®.

Todo lo anterior, se puede sintetizar en la relacién entre la intencion
significativa expresivay la intuicion sensible expresada. El ejemplo de Husserl
es el siguiente: yo veo que este papel es blanco, esto puede ser expresado
con el juicio este papel es blanco. Pero hay algo que no se puede observar
en la percepcion, términos de enlace como: el, uno, unos, alguno, algunos,
muchos, pocos, es, que, y, 0, son necesarios para la construcciéon del juicio.
Si nos limitamos a la mera representacion adecuada, ;donde quedan estas
palabras relacionantes que, desde luego, no son dadas en la percepcion?
Esta es la razon, por la cual, Husserl afirma: «La intencion de la palabra
blanco, sélo parcialmente coincide con el momento de color del objeto
aparente; queda un resto en la significacion, una forma que no encuentra
en el fendmeno mismo nada en que confirmarse»'*.

De ser de esta manera, la expresion significativa seria una mera
imagen mental de la percepcion. La presentacion de todos los elementos
a la percepcion —si se diera— se reducirian a una réplica o represen-
tacion pictdrica. Esto se presenta como inviable, en el sencillo analisis del
enunciado que expresa un juicio perceptivo, pues se puede notar que no hay
una coincidencia uno a uno entre los elementos judicativos y el contenido
dado en la percepcién®. De lo contrario, es decir, de existir dicha coinci-

2 Ibid., p. 687.

Husser] muestra varias sintesis de coincidencia. La una parcial, predicativa que tiene que ver con las
objetivaciones categoriales de asertdrico. La segunda tiene que ver con el acto de la evidencia, que
no es otra cosa que la coincidencia total entre la intencion significativa del enunciado y la situacion
objetiva de la percepcion. Pero dicha esta coincidencia solo es posible dice Husserl de modo paula-
tino. Cf § 39 de la sexta investigacion, pp. 686-687.

4 Ibid., p. 695.

1> Ver, Vico, Alejandro. Juicio, Experiencia Verdad de la Légica de la Validez a la Fenomenologia.

Espana, Ediciones universidad de Navarra, 2013, p. 151.



[238] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

dencia, los juicios se reducirian a la expresion S-P, donde dicho juicio sélo
muestra una relacion sustantivo-predicado. La copula que Husserl presenta
como esencial en los juicios copulativos en los § 3 y 4 de Experiencia y
Juicio, pero también presentada en la Sexta Investigacion es esencial para
los juicios predicativos, categoriales de la forma S es P. Esta es la razon, por
la cual, la cdpula no se da a la percepcion sensible, se presenta un excedente
[Uberschuf] en la intencién significativa correspondiente a la intuiciéon
categorial que no se adecua de ninguna manera a la presentacion sensible
de objetos. En ultimas, la copula y demas términos de relacion dentro de un
predicado légico corresponden a lo que pone el intelecto.

Se pone en evidencia, el hecho que, para el cumplimiento de inten-
ciones dirigidas hacia estados de cosas, la sensibilidad es insuficiente. Se
puede percibir el color o el tamafio de un objeto dado, pero no la esencia
del color o del tamano. El ser predicativo, —representado en este caso por
la particula es— no es algo perceptivo. Hay una falta de cumplimiento en
la sensibilidad; esto obliga a preguntar por el ser predicativo y por las dife-
rentes formas categoriales, es decir, formas que dan consistencia logica
a un enunciado o juicio como: uno, del y todos, si, entonces, o, ninguno,
no. Las intenciones que se cumplen en la percepcion sensible obedecen
sdlo a objetos reales, no a sus formas de enlace. Surge asi la necesidad de
aquellos objetos ideales que cumplen la funcién relacional. Segtin Dieter
Lohmar, siguiendo a Husserl dice: «[..] un objeto de simple percepcion se
aprende directamente, es dado de modo inmediato y es intuible de un solo
golpe»'. En pocas palabras, los objetos sensibles ya «][...] estan alli para
nosotros en un solo nivel de acto, es decir, son intencionados y dados al
mismo tiempo»". No sucede asi con la intuicidn categorial, esta exige una

' LOHMAR, Dieter. El concepto de la intuicién categorial en Husserl. Traduccién espanola: Prof. Kurt

Spéng. Anuario Filosofico, XXXVII/1, 2004, p. 34. En el § 47 de la VI Investigacion, se puede ver
como Husserl distingue dos tipos distintos de identificacion frente a lo dado. Uno simple de ca-
racter a-tematico, y algo que le sigue a este de caracter temdtico categorial. Frente a la percepcion
sensible es aprendida inmediatamente, esta presente in persona. Es el «objeto que se cumple de
modo simple en el acto de percepcion. Con esto queremos decir, que el objeto es un objeto dado
inmediatamente» (IL VI, 46 p. 705). Este modo de darse no necesita funciones relacionantes, uni-
ficantes, pese a ello, objetividades dadas con relacién con los juicios tienen en dicha percepcion su
fundamento.
7 Ibid.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [239]

secuencia de actos, que parten de actos articulados y fundantes para luego
ser unificados y buscar objetividad a través de un acto abarcante.

De esta manera, los objetos trascendentales, la construccion de sentido
y la espiritualizacién de objetos, como objetos culturalizados y signifi-
cativos para las culturas, quedan por fuera de la mera intuicién dadora
de objetos. ;Cual es la razon de ello? Es claro que en los objetos trascen-
dentales y espirituales hay una actividad creadora propia de la actividad
subjetiva y constituyente. Esto se puede ver de manera clara cuando Dieter
Lohmar nos habla de la intuicién de esencia. Si bien es cierto, que partimos
de una intuicién dadora, este no significa que todo se presente en ese darse
inmediato. Hay que realizar un proceso ideatorio parallegar alo que Husserl
llama la esencia de los fendmenos. La esencia es, segiin Dieter Lohmar,
aquello que hay de comun a la percepcién inmediata, y lo denomina como
un permanecer idéntico en los distintos y diversos casos singulares con
relacion al objeto que se quiere describir'®. Lo importante, en esto proceso
es que sobre la intencion dadora se construyen otros niveles de descripcion
de los fenémenos que no se reduce a lo dado, pero que tiene en él, su punto
de inicio. Sobre lo perceptivo-descriptivo se entabla una actividad subjetiva
de reflexion y actividad reflexiva y constituyente importante, que va mas
alla del conocimiento reflejo o verdad por adecuacion, lo cual se puede
percibir claramente, en los juicios de la 16gica apofantica.

Siguiendo, con el andlisis l6gico antes mencionado, se puede decir: lo
unico que podria adecuarse uno a uno entre el contenido perceptivo y la
intencién significativa-judicativa, serian expresiones como «carro-rojo»,
«papel-blanco», «ldpiz-madera» correspondiente a la estructura S-P. Por el
contrario, la estructura S es P, es un juicio copulativo mucho mas coherente
y significativo, pues expresa enunciados del tipo: «el carro es rojo», «este
papel es blanco», etc., que no se limitan a ser una mera representacion. Esto
por el hecho que la cépula y otros términos similares, obedecen a objetos

El método fenomenolégico de la intuicién de esencias y su concrecion como variacion eidética, es una
traduccién de Francisco Conde Soto, Universidad de Barcelona. Dicho texto fue traducido de los
archivos Husserl, en la universidad de Colonia, «Die phanomenologische Methodeder Wesenss-
chauundihre Prizisierungalseidetische Variation». En Phédnomenologische Forschungen, 2005, S.
65-91.



[240] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

ideales referidos a los caracteres subjetivos de intelectualidad [Einsich-
tingkeit], frente a los cuales se puede ir mas alla de la mera representacion
o verdad cognoscitiva valida solo formalmente por adecuacion. Resulta asi
necesario, segiin Husserl:

[...] una critica de los juicios para probar su verdad, a la logica se le sefiala de
antemano una bilateralidad de su problemdtica, que ciertamente la tradicion
nunca llegd captar en su sentido mas profundo: de un lado, la pregunta, por
la creacion de las formas y sus leyes; el otro, la pregunta por las condiciones
subjetivas para alcanzar la evidencia®.

Lo que Husserl muestra es la importancia del juzgar como actividad
subjetiva, lo que abre la posibilidad mas amplia de percibir al centrar la
atencion en el acto de juzgar como operacion de la conciencia en la cual
surgen diversas estructuras de vivencias. A partir de aqui se hace activa la
subjetividad propiamente. Ya en el acto de juzgar hay, para Husserl, una
actividad de la subjetividad humana, propia y reflexiva, una actividad espi-
ritualizada que parte de una pasividad meramente dadora de objetos. Para
ver el origen y problematica de manera mas clara es importante entender la
relacion entre sensibilidad y entendimiento.

2. Receptividad sensible y espontaneidad intelectiva

Tanto Kant como Husserl comprenden a su manera la relaciéon esencial
entre sensibilidad y entendimiento en el proceso de unién sintética
del conocimiento. Pero en la relacion entre los actos fundantes y actos
fundados se encuentran unos niveles de profundidad que Kant no pudo
lograr. Husserl logra un nivel de profundidad mayor que Kant, si bien los
dos asientan sus anlisis sobre el mismo terreno. Segun Kant, la experiencia
estd conformada por dos elementos: uno receptivo correspondiente a la
intuicion sensible, y un elemento activo que implica una conceptualidad de
esa receptividad, denominada por Kant, espontaneidad. La intuicion al ser
meramente receptiva no tiene como dar cuenta de objetos ideales, y esto

¥ HusserL, Edmund. Experiencia y Juicio, p. 17.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [241]

marca un limite del tratamiento del conocimiento en Kant: los limites de la
sensibilidad y el entendimiento.

En Husserl se presenta un analogo sobre la idea de conocimiento
por cumplimiento, es decir, con referencia a la percepcion sensible y el
mero pensar, como una intencién significativa no ligada a un referente
intuitivo-perceptivo. No obstante, Husserl a partir del acto intencional
empieza a desbordar estos andlisis®. Husserl, sin duda, explota la funcién
categorial desprendida de toda referencia a la experiencia a partir del
concepto de actos, extendiendo asi el ambito u horizonte de reflexiones
en diferentes ambitos. Hay, entonces, sentido y significacion mucho mas
alla de la referencia sensible dadora de objetos, pero partiendo de ésta, no
negando la referencia inmediata a la receptividad sensible originaria. Esto
se ve enriquecido por Husserl en Experiencia y Juicio cuando muestra que
toda actividad logico-predicativa, discursiva se asienta sobre estructuras
receptivas anteriores a dichos juicios. Husserl rompe con la idea de la
intuicién como elemento meramente sensible, mostrando que hay posi-
bilidad de una intuicion intelectual’* que puede ir mas alld de la percepcion,
pues no nos muestra solo objetos individuales aislados, sino estructuras,
plexos de relaciones.

Kant marca de entrada la idea que la experiencia humana esta dada por
elementos receptivos de la intuicion sensible y elementos conceptuales que
denomina espontaneos. En Kant, la intuicién es meramente receptiva y
no intelectual y la denomina sensibilidad. La sensibilidad es la capacidad
humana de ser afectado por un objeto dado. En la parte primera de la
Estética Trascendental § 11o resume asi: «Los objetos nos vienen, pues, dados
mediante la sensibilidad y ella es la tinica que nos suministra intuiciones.
Por medio del entendimiento, los objetos son, en cambio, pensados y de ¢l

»  Cf. HusserL, Edmund. Investigaciones légicas 11, V1, § 8.

2 Kant a diferencia de Husser], no admite que el ser humano posea intuicion intelectual, esto estd
marcado por el afan de desligarse de la metafisica tradicional. Para Kant esto es un atributo esen-
cialmente divino, pues solo Dios puede percibir las cosas y la realidad en su totalidad de una sola
mirada. Hay entonces un intelecto archetypi, por cuyo poder se crean las cosas, y un intelecto ectypi
que se limita a tomar las cosas para conocerlas mediante funciones logicas a partir de la intuicion
sensible dadora de los mismos objetos. Es si se quiere, un cambio, del modelo teocéntrico del co-
nocimiento al modelo antropocéntrico del mismo.



[242] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

proceden los conceptos»?. Pero, en definitiva, nada puede hacer el enten-
dimiento si los objetos no nos son dados por la sensibilidad, unica forma
de percibir objetos inmediata 0 mediatamente. La forma de relacionar de
manera mediata las cosas dadas en la intuicion con el entendimiento es
por medio del juicio «[...] El juicio es, pues, el conocimiento mediato de
un objeto y, consiguientemente, representacion de una representacion del
objeto»®. De esta manera, lo unico que puede hacer el entendimiento con
los conceptos puros del entendimiento es juzgar con ellos sobre objetos;
no es un uso intuitivo, sino discursivo del entendimiento y del propio
lenguaje. No obstante, la espontaneidad del entendimiento es el principio
configurador de la materia recibida a partir de la sensibilidad. El conoci-
miento cientifico queda entonces reducido a un conocimiento discursivo de
objetos, es decir, hay una relacion entre objetos dados y representacion de
estos por medio de conceptos logicos. Conceptos que, si no estan referidos
a objetos dados, son vacios y con ellos no se puede hacer mas que juego de
representaciones® sin ninguna validez cientifica.

Husserl, a diferencia de Kant, le da un mayor valor a la memoria y
a la imaginacion para acceder a la unidad de los objetos y esto esta rela-
cionado con el acto de darsenos un objeto, con la constatacion perceptiva
del mismo. Esta es, sin duda, la razon por la cual Husserl reconoce en la
imaginacion trascendental de Kant, especificamente en la diferenciacion
entre imaginacion productiva y reproductiva que aparece en la primera
Deduccion Trascendental, que en ella se marca lo que es la constitucion
pasiva mas alld que Kant no pueda reconocer, la esencia intencional de
la produccion pasiva®. La importancia de este concepto en Kant es que
la imaginacion reproductiva esta sometida a leyes empiricas, la imagi-

2 Ibid. A19/B3, p. 65.

» Ibid. A 68/ B 93, p. 105.

«Si un conocimiento ha de poseer realidad objetiva, es decir, referirse a un objeto y recibir de él

significacion (Bedeutung) y sentido (Sinn), tiene que ser posible que se dé el objeto de alguna

forma. De lo contrario, los conceptos son vacios y, aunque hayamos pensado por medio de ellos,

nada hemos conocido a través de tal pensamiento: no hemos hecho, en realidad, mas que jugar con

representaciones» (B 194/ A 155) p. 195

»  Cf,, Husserr, Edmund. AnalysenZur Passiven Synthesis. Husserliana XI. Den Haag, Martinus Ni-
jhoff, 1965, pp. 275-276.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [243]

nacion productiva, por el contrario, se caracteriza por su espontaneidad
y libertad frente a éstas. Dicha espontaneidad le sirve como facultad
mediadora entre la sensibilidad y el entendimiento para realizar sintesis
que den acceso al conocimiento, pero también permite idear, crear, recrear,
recordar, completar imagenes., etc. Esta es la razén por la cual, Husserl
considera la importancia del concepto de imaginacion trascendental para
suidea de sintesis pasiva, mas alla de que el propio Kant no reconociera esta
produccién pasiva, posiblemente por el temor de darle al cuerpo alguna
participacion en la elaboracidon del conocimiento, ello, porque, sin duda,
vivimos la pasividad corporalmente.

No obstante, lo que muestra la relacion entre los dos autores es que
el concepto fuerte de conocimiento esta marcado en la relacion reciproca
entre la sintesis de elementos sensibles y dadores de objetos, y lo discursivo
conceptual. Debe de haber un momento de reconocimiento en la identifi-
cacion del objeto dado por medio de una intuicion sensible con el elemento
mediado por conceptos. «En un sentido fuerte del término, la sensacion
[Empfindung] o incluso la percepcion [Wahrnehmung], en la medida que
no involucra tal tipo de mediacién conceptual, no constituye genuino cono-
cimiento»®; pero dicha, posicion por parte de Husserl debe ser reducida al
conocimiento en sentido fuerte del término, no la experiencia en general,
la cual posee una extension mas amplia. Pues esta presenta un sentido mas
extenso y estd intimamente relacionada con la bidimensionalidad de la
intencionalidad y su correlacién y constitucion.

Si la intencionalidad se comprende y analiza solamente como el hecho
que la conciencia siempre es conciencia de, no se llega a mucho. Lo mas
interesante del tratamiento de Husserl es el hecho que partiendo de la
intencionalidad como conciencia de, realiza una minuciosa descripcion de
los procesos de la conciencia, sin quedarse unicamente en la mera relacion
de la percepcion dadora y la actividad discursiva-intelectiva del sujeto, sino
que observa las relaciones entre éstos de manera intima y profunda a partir
del concepto acto intencional®.

% Vigo, Alejandro. Juicio, Experiencia Verdad de la Ldgica de la Validez a la Fenomenologia, p. 139.
¥ El concepto de acto juega un importante papel en la fenomenologia de Husserl. El acto no debe en-



[244] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

Las primeras formas de aprehension cognoscitiva de fenémenos, aqui
se pueden ver como acciones subjetivas de conocimiento llamadas actos,
cogito; pero también la fenomenologia en su forma descriptiva debe
abordar el fenémeno aprendido, lo que muestra, el objeto cogitatum. De esta
manera, «En tanto fendmenos, vivencias, los actos y sus objetos intencional
reciben, en Husserl, los nombres de ndesis y noema. Al objeto de los actos,
al cogitatum —o al conjunto de los objetos correlatos de los actos— se le
llama noema [...]»*. La fenomenologia de Husserl permite, entonces, abrir
un campo de experiencia y sustratos de experiencia mucho mas amplio y
detallado que el propio Kant. La constitucién marca una relacion profunda
entre estos dos elementos, lo real y lo ideal entran en el juego de la cons-
truccion de sentido y significacion de las vivencias. En Experiencia y Juicio
se tiene la tesis basica de lo que «Husserl habia sostenido en Investigaciones
Légicas: el juzgar, el pensar sobre los objetos dados en la experiencia, no es
un “mero pensar’, sino un constituir nuevos objetos que no pueden iden-
tificarse con aquellos objetos de experiencia»®. Lo anterior muestra que el
pensar se da sobre algo dado con anterioridad, donde la percepcion es un
momento definitivo y fundante del pensar y el juzgar. Pero la percepcion no
es simple, sino que también maneja niveles de complejidad.

En este orden de ideas, la percepcion presenta dos acepciones, segin
el § 46 de la Sexta Investigacion: lo sensible cuando se refiere a un objeto

tenderse s6lo como una actividad, es la relacion intencional misma. La intencionalidad que va mas
alla de la relacion interior-exterior, idealismo-realismo, se articula mas bien a la totalidad de los
procesos de la conciencia.Para Wilhem Szilasi, la intencionalidad hay que verla incluso de manera
mas profunda que la relacion y objeto percepcion del objeto. En la experiencia fenomenoldgica no
percibimos y describimos s6lo objetos reales, sino también el sentido que de este vivimos y experi-
mentamos, es decir, la construccion de sentido. «Por tanto percibimos: 1) objetos (Objekte) reales,
en la plenitud con la que ellos desempenan un papel en la realizacion en mi vivir; aqui coincide lo
objetual (Gegentdindliches) y lo objetivo (Objektives); 2) 1o objetual que no es objeto (Objekt), como,
por ejemplo, la compresion de ustedes. 3) Objetos que ni siquiera existen, y 4) los objetos (Objekte)
que en su objetualidad me confunden, me engafnan» SziLasi, Wilhem. Introduccion a la fenomeno-
logia de Husserl. Buenos Aires-Madrid, Amorrortu Editores: 2003. p. 33-34. Estas relaciones estan
vinculadas por maneras de comportamiento, de vivir y no solo por relaciones o plexos entre obje-
tos. Acto es, entonces, la misma relacion intencional, son acontecimientos que vive la conciencia de
la persona de carne y hueso, y que no los vive de manera accidental, sino intencional. Ver, Ibid., p. 3.

2 CHRISTOFF, Daniel. Husserl o retorno a las cosas. Madrid, Edaf Ediciones, 1979, p. 68.

¥ ZIRION, Antonio. Resefias Bibliogrdficas. En: Didnoia 30, Departamento editorial del LL.F Universi-
dad Nacional auténoma de México, 1984, p. 303.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [245]

real-espacial, y categorial cuando nos referimos a un objeto ideal. En el
caso de que el objeto sea dado inmediatamente, presenta la cosa de golpe
[in einemSchlage] a la percepcion sensible, y por ello, se afirma que el
objeto estd en persona [in persona). Este se constituye de modo simple en
la percepcion. Este no se constituye por actos relacionantes, ni unificantes,
ni articulados, son percibidos en un solo grado de actos y no necesitan
actos de grado superior para constituirse. Dicho acto de percepcion puede
funcionar por si solo o con otros actos como la base para nuevos actos que
constituyan nuevas objetividades referidas a la mds primigenia. Expresa
Husserl que los actos de conjuncion, disyuncién, aprehension individual,
enlace, propias de la intuicion categorial, no surgen vivencias cualesquiera,
ni actos enlazados con los primitivos, sino fundamentalmente nuevas
formas de objetividades, dadas ellas en si mismas como reales y no dadas
solo en los actos fundamentantes. Pese a ello, dice Husserl:

Mas por otra parte la nueva objetividad se funda en la antigua; tiene referencia
objetiva a la que aparece en los actos findamentantes. Su modo de aparecer esta
determinado esencialmente por esta referencia. Tratese aqui de una esfera de
objetividades que solo pueden aparecer «ellas mismas» en actos de tal suerte
fundados™.

La importancia de la percepcion sensible es la donaciéon que es por
esencia una donacion efectiva y afectiva en el mundo de la vida como suelo
universal.

En este sentido, la intuicién donadora, en el ltimo periodo de la fenomeno-
logia de Husserl es completada con las investigaciones que lleva Husserl sobre
la génesis pasiva. En este paso de una fenomenologia estatica de las signifi-
caciones en Investigaciones Légicas, a una fenomenologia de la génesis de las
significaciones logicas (por ejemplo, en ErfahrungundUrteil), pasivas que surge
el tema del mundo de la vida o Lebenswelt*'.

Ahora bien, se puede entender como hacer juicios partiendo de actos
fundantes y primigenios y elevandonos por ellos a niveles cada vez mayores

¥ HusserL, Edmund. Investigaciones logicas II, p. 705.

' MENA, Patricio. «El mundo de la vida y lo cotidiano». Actual Marx/Intervenciones 8, 2016.



[246] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

de abstraccion. El percibir fenomenolégico no es un percibir aislado de los
seres humanos, no se perciben unicamente cosas solo para estudiarlas y
conocerlas, sino para dirigirse hacia ellas, encontrar su lugar en la propia
existencia en sintesis de relaciones. Es una forma de abrirse hacia las cosas,
un dirigirse hacia..., que tiene una forma primigenia de afectarnos de
llamar la atencién del yo y construir sentido a partir de lo dado.

3. Actos fundantes y actos fundados.

La relacion y paralelismo que se expresa entre las intenciones significativas
de la expresion y las percepciones correspondientes a ellas, pueden alcanzar
mejor tratamiento, (o similar tratamiento) a partir de actos fundantes
[fundierendeAkte] y actos fundados [fundierteAkte].Dichos actos no son
unicamente diversos, sino que también son niveles diferentes dentro
de la estructura de la intencionalidad, que se presentan en una relaciéon
vinculante entre la «receptividad sensible» y la «espontaneidad intelectiva»,
o expresado de forma mas sencilla: sensibilidad y entendimiento, como se
dijo antes. Esta perspectiva relacional entre actos fundantes y actos fundados
es mas amplia que el simple mentar representativo de percepciones, pues
muestra no solo un mentar representativo, sino esencialmente un plexo de
relaciones estructurales mas alla de la simple presentacion individual de
objetos dados.

Los actos fundantes son mas basicos y frente a ellos se nos presentan
no solo objetos individuales y particulares, sino también las diferentes
formas de éste darse, ideales y estructurales, imaginativos, ideativos. Toda
percepcion, en cuanto percepcion de algo, no se refiere a cosas [Ding]
que vemos, sino y de manera esencial a estado de cosas [Sachverhalte]*,
estados de cosas relacionadas en ciertas estructuras de unidad. Se muestra
entonces que, la percepcion sensible es sobre la que se «fundan» diferentes
juicios, que se van concatenado en relaciéon con ella, es una relacion de

32 Ver SziLast, Wilhen. Introduccién a la fenomenologia de Husserl. Madrid/Buenos Aires, Amorrortu
Editores, 2003, p. 27.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [247]

dependencia y estratificaciéon que son esenciales para la intencionalidad y
la correlacién. La experiencia fenomenoldgica no se reduce solo a la expe-
riencia cientifica, ni a la experiencia externa del mundo de objetos reales
(espacio-temporales), sino que anterior a ella hay un presentar estruc-
turado de las cosas, del mundo que se nos da y nos afecta en sus diferentes
formas de presentacion, que afectan al yo y lo dirigen a objetos para realizar
una experiencia de ellos.

En Experiencia y juicio se puede ver cémo los juicios predicativos y
su estructura, tienen una realidad originaria y fundante anterior. En el
intento de reconstruir las formas légico-categoriales a partir de referencias
anti-predicativas que obedecen a niveles mas bajos como la afeccion, se
permite una orientacion y atencion como tendencia del yo. Es a partir de
dicha orientacién y atencion, que se puede ver cdmo se concatenen juicios
y estructuras mas amplias de significacion que la mera representacion por
adecuacion. Se observa de esta manera, una correspondiente relacion entre
el nivel de actos intencionales correspondientes a la receptividad sensible
y la adecuada actividad intelectiva. En el capitulo I, § 15 de Experiencia y
Juicio dice Husserl:

A partir de los actos de la percepcion externa en cuanto conciencia de la pre-
sencia corpdrea de objetos fisico-espaciales individuales estudiaremos a conti-
nuacion ejemplarmente en qué consiste la conciencia de la operacion cognosci-
tiva pre-predicativa y como se construyen sobre ellas las sintesis predicativas®.

Se enriquece y amplia, entonces, la forma de concebir la adecuacion
cognoscitiva expresada en Investigaciones Ligicas e ideas I, —espe-
cialmente lo que se refiere a la intuicién dadora—, invirtiendo el enfoque y
dirigiéndose a estructuras mds originarias y anteriores a los juicios predi-
cativos. Se puede afirmar que Experiencia y Juicio cample con los objetivos
de la fenomenologia que se empiezan a vislumbrar en las Investigaciones
Logicas, especialmente en la Sexta Investigacion, por el hecho que muestra
ya las fuentes de las cuales emergen los fundamentos de las proposiciones
légico-categoriales a partir de experiencias perceptivas.

33

Hussert, Edmund. Experiencia y Juicio, p. 76-77.



[248] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

En Experiencia Juicio, Husser]l basa su tratamiento a través de tres
actos de estratificacion. De esta manera, en el primer nivel, es el que les
da fundamento a los otros dos, corresponde a los actos correspondientes a
la sintesis pasiva de la receptividad sensible. Estos actos correspondientes
a la sintesis pasiva se refieren a aquello auténticamente originario, pre-re-
flexivo, en los cuales valoramos formas de actuar en el mundo, gestos,
sonidos que vienen a nosotros. Lo mas importante es que los vivimos de
manera encarnada, que nos ubican en una praxis propia del habitus. Es asi
que se puede decir, que la pasividad apunta a aquellas operaciones donde
el yo no estd atento, pero son fundantes en la forma del vivir humano. Por
ejemplo, al subir a un bus, saludar, abrir la puerta de la casa, en estos casos
se actda en el presente viviente, incluyendo nuestros instintos mas basicos
y actividades mas cotidianas, esos actos los vivimos pasivamente.

En el segundo nivel se puede encontrar la sintesis activa o actividad
del yo, es decir, la espontaneidad intelectiva. Esta, sin duda, actda sobre
la base de los contenidos de la receptividad, como la afeccion, el estimulo,
atencion como aquello frente a lo que se despierta y se dirige el yo. Por
ultimo, se tiene el tercer nivel que presenta una relacion entre los dos ante-
riores niveles a partir de la reflexion y que constituye en el proceso donde

[...] la espontaneidad intelectiva vuelve sobre sobre si misma y sobre-deter-
mina sus propios contenidos, tal como estos aparecen constituidos en el nivel
precedente de sintesis activa prestandoles asi una nueva forma de objetividad
situada, por decir asi, en el nivel superior del anterior™.

De esta manera, es importante ver la percepcion no unicamente de
manera estatica, sino también de manera dinamica y fluyente. Sélo asi se
puede concebir la unidad de dicha percepcién, por un lado, y una sintesis
de coincidencia, por otro. Si hay un «acto simple» y «otro categorial», que se
pueda tratar de manera mucho mds rica en Experiencia y Juicio, es porque
ya en la VI Investigacion Légica, capitulo 6, Husserl habia mencionado la
diferencia entre un acto simple y uno categorial. La intuicién simple, es
decir, la percepcion sensible, tan importante en Ideas I, dona los objetos de

' ViGo, Alejandro. Op. cit., p. 108 y p. 109.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [249]

manera inmediata y su tematizacion continua, temporal, es comprendida
en referencia a dicha intuicion simple. Esta es la razén por la cual, hay una
complexion de actos dirigidos al mismo objeto y no a objetos diferentes. La
intuicion categorial esta en relacion con esta intuicion simple, esta fundada
unilateralmente en actos que la preceden y estan funcionados con ella. Asi
lo expresa Dieter Lohmar, cuando habla de la intuicion categorial:

La intuicién categorial no se refiere a su objeto de un modo monovectorial
simple, sino de un modo articulado y fundado. En los actos fundantes se in-
tencionan los objetos que luego quedan relacionados en el acto categorial, por
ejemplo, en una predicacion. En el acto categorial se intenciona nuevas objeti-
vidades, de indole categorial, que solo pueden ser en tales actos fundados. Su
funcién de cumplimiento sélo puede ser llevada a cabo en una complexion de
varios actos superpuestos, de diferentes niveles®.

Se observa, entonces, como los actos categoriales estan fundados sobre
actos mas simples que lo preceden. Su cumplimiento, por asi decirlo, esta
vinculado con la intuicién sensible. Las experiencias que tiene un sujeto de
un mismo objeto es una unidad, por mas que tematice los perfiles de este
mismo objeto, es decir, sus formas de darse. No por ello, la intuicién cate-
gorial se agota en el acto fundante, por mas que parta y necesite de ésta, de
manera indubitable incluso en los casos mas simples de percepcion. «Pero
la intuicion categorial no se agota en la suma de las percepciones fundantes.
Se dirige sintéticamente, en un tinico acto abarcante, a los objetos mentados
en las percepciones y afirma una conexion»*.

4. Afeccion y orientacion del yo: descripcidon
fenomenologica

La intencionalidad como intentio, como un «dirigirse a» cosas afuera de la
misma conciencia, permite no sélo reconocer un mundo afuera dado en el
espacio y el tiempo, sino también indagar, como se nos aparece ese exterior,

*  LOHMAR, Dieter. El concepto de la intuicion categorial en Husserl, p. 39.
% Ibid., p. 40.



[250] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

qué matices presenta cuando se nos pone ante nuestra mirada®. De esta
manera, nos abrimos a las cosas para verlas y describirlas, la caracteristica
de la descripcion es el fendmeno de la indicacion [Anzeige], que Husserl
muestra en Investigaciones Logicas. Pero para abrirnos a las cosas, se debe
considerar, en primera instancia, un poder mds originario a la visiéon del
objeto percibido, un poder que se puede decir radica en la conciencia y su
propio fluir. Si en el analisis intencional estatico intentamos dar cuenta de
una objetividad desde un campo que corresponde a actos concretos, por
decirlo asi, objetos materiales-espaciales del mundo, dichos objetos, no se
nos presentan de forma aislada. A esta primera manera de constituciéon
«[...] debe considerarse ya ello mismo como un producto de una u otra
especie de sintesis de coincidencia, de una sintesis que designamos con la
expresion tradicional de asociacion»®®. De esta manera, la conciencia no
solo percibe objetos, sino que realiza un proceso de asociacién, un nexo
puramente inmanente, una cosa sefiala a otra, afirma Husser]*, mostrando
un campo mads originario, pero presentando una totalidad unitaria de
significaciones y sentido construidos sobre la pasividad y la afeccion.

De esta forma, el origen de la asociacién tiene una fuente en el principio
todos los principios, en el sentido:

[...] que toda intuicion originariamente dadora es una fuente legitima de cono-
cimiento; que todo lo que se nos ofrece en la «intuicién» originariamente (por
decirlo asi, en su realidad en persona) hay que aceptarlo simplemente como lo
que se da, pero también so6lo en los limites en que en ella se da*.

Si este punto de partida es fundamental para Husserl no implica ello,
que lo de todo en su presentacion, en su dacion. Lo determinante aqui seria
la idea de pensar que todo acto de conciencia inicia con una dacion, con
un acto fundante que se nos presenta para que nuestro yo, nuestro pensa-

¥ Isaza, Edwin. «Intencionalidad e imaginacion. El problema de la referencia a las cosas». En: La re-
gion de lo espiritual en el centenario de la publicacién de Ideas I de Husserl. Universidad Pedagogica
Nacional, Bogotd, Colombia 2003, p. 217.

¥ HusserL, Edmund. Experiencia y Juicio, p. 81.

¥ Ibid.

1 Hussert, Edmund. Ideas I, p. 130.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [251]

miento y nuestra propia conciencia experimente el mundo y las cosas que
en él se dan. Aqui es donde adquiera importancia el esfuerzo de pensar la
relacion entre actos fundantes y actos fundados, pasividad y actividad, que
intenta mostrar de manera tenue dicho trabajo. El destacarse de un objeto
que viene ahora a nuestra conciencia desde un fondo pasivo, y que nosotros
receptivamente estamos en la capacidad de ser afectados y tematizar, es un
proceso complementario entre pasividad previa y actividad yoica posterior.

El destacarse algo desde un campo a partir de la homogeneidad y hete-
rogeneidad, es producto de una asociacién que contrasta percepciones. Lo
diferente y diverso se destacan desde el fondo de aquello que se nos da
como comun, con mayor o menos intensidad desde la esfera de lo sensible.
Irrumpen asi no solo procesos pasivos, sino también una fuerza afectiva
que llama la atencion, y desarrolla como —dice Husserl—, una tendencia
afectiva hacia el yo. Dicha tendencia se impone al yo, lo obliga a dirigir
la mirada, encontrando matices, gradaciones. Cuando el yo responde a
estos estimulos, la orientacion es un proceso intermedio que relaciona, une
el yo con el objeto por contacto. De esta manera se afirma: «El estimulo
del objeto intencional en su tendencia hacia el yo atrae a éste con mayor
o menos fuerza y el yo cede»*'. La atraccidn, la tendencia a la entrega, al
sometimiento como vivencia mueven al yo hacia el objeto intencional.
Dicha orientacién lo convierte en un yo actual, un yo que por medio
de sus actos esta en plena vigilia. Por lo anterior dira Husserl: «El estar
despierto significa dirigir a algo la mirada. ser despertado significa sufrir
una afeccion eficaz; un trasfondo adquiere “vida’, objetos intencionales se
le acercan desde alli mas o menos al yo [...]»*. Dicha orientacion del yo le
permite captar lo pre-dado a partir de estimulos que se imponen con mas
o menos intensidad y por ello se denomina receptividad del yo. Frente a la
cual, hay que considerarla segtin lo expresa Husserl § 17 no como opuesta a
la actividad yoica, sino como el nivel mas bajo de dicha actividad segun se
mostr6 al inicio de la investigacion.

T Ibid., p. 84.
2 Ibid., p. 85.



[252] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

De esta manera, aqui no se trata de dar cuenta de una objetividad donde
los conceptos del entendimiento son referidos a una mera sensibilidad
pasiva dadora de objetos como en Kant, a partir de la cual la experiencia
queda reducida a los juicios cientificos, sino de un campo de percepcion
mas amplia que permite que el yo se dirija a objetos en plena actitud
vivencial, constituyendo una experiencia mas amplia: cientifica, cotidiana,
etc. Esto no solo es valido para el darse de objetos materiales-espaciales,
sino también ideales, recuerdos, imaginaciones, alucinaciones, en cuanto
son vivencias de conciencia validas a todos y para todos desde diferencias
contextuales de vivencias concretas. En otras palabras, de lo que se trata es
de la vivencia de nuestra propia vida, y todo lo que ella implica.

En este orden, por ejemplo, desde el campo de habitualidades se me
destaca un libro. El libro no se me presenta como un objeto aislado, se
destaca desde el fondo de un plexo de estructuracion y relaciones. Hay mas
libros, pero por una u otra razén, se me destaca ese libro frente a otros:
sus colores resaltan, su forma y textura se me destaca y me afecta como
atrayéndome hacia él desde la sola presentacion y la mirada y sensaciones
cenestésicas que mueven a percibirlo por mi cuerpo animado. El libro aqui
es un objeto dado a la sensibilidad, pero a la vez, es mas que eso, ya que a
partir de él se destacan otros sentidos mas alla de su mera objetualidad.

El libro se presenta desde mi escritorio, por medio de contrastes entre
homogeneidad y heterogeneidad, sobresale como diferente desde un fondo
comun y circundante desconocido para mi, se da en primera instancia
como algo pre-dado; mi cuarto de estudio, mi casa, mi barrio, etc. Pero
este libro que ahora ha afectado a mi yo y lo ha obligado a dirigir la mirada
como tendencia, lo puedo vivenciar como un libro factico, con color de
caratula, un olor que me recuerda su antigiledad, un ntimero de hojas;
puedo incluso reconocer su olor, disfrutar de él; sentirme atraido por él y
recordarlo, imaginarlo cuando no esta presente. Lo recreo sin que ¢l esté
presente y enlazo en él, recuerdos, memorias de situaciones, vivencias,
olores, toda mi actividad corporal se relaciona con él, dicha experiencia la
vivo de manera encarnada. Dicha experiencia me conecta con el tiempo,
pues partiendo de él me dirijo a otro, el pasado. Puedo preguntar e indagar



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [253]

sobre su dureza, textura, sobre el color y la esencia de ese mismo color, de
su olor, etc. En otras palabras, al experimentarlo de diversos modos, viven-
ciarlo también se me da a la tematizacién como un acto de conocimiento.

Por ciertas asociaciones surgen ciertas imagenes que recuerdo, imagino
y enlazo con el libro. Recuerdo cuando mi abuelo me lo obsequid, recuerdo
incluso las palabras de sabiduria practica y vivencial que me dijo cuando
me lo don6 como un dar-se gratuito, imagino incluso su mirada de carifo
hacia mi, sus manos arrugadas, fragiles y ddciles que ahora vienen a mi
recuerdo, in presente. El libro, ademas, corresponde a la primera relacion
con uno de mis pensadores favoritos, con el cual tuve mi primer vinculo
a partir de esta dadiva, y que incluso hay un contintio en contacto con su
lectura a partir de ese contacto originario. El libro me enlaza con el amor de
mi abuelo hacia mi y mi retribucién hacia él; pero también me recuerdan
mi filiacién al saber, al autor del libro, al filésofo y su pensamiento. Pero
este doble recuerdo, no es algo muerto, sino que es un recuerdo vivo,
incluso experimento de forma directa, afectiva y actual; traigo al presente
viviente la relacion con la persona que me lo obsequi6, mi abuelo, y todas
las sensaciones que ahora tengo al leerlo. Esto se da por medio de un plexo
de sensaciones que se asocian unas a otras de manera particular, moviendo
mi recuerdo, emociones, sensaciones, imaginaciones, ideales a partir de
una actualidad presente y viviente. En otras palabras, se ve como a partir
de la presentacion de un libro, de su intuicién dadora, desde su destacarse
desde un fondo de percepcion, se empieza emerger y a concatenarse otros
actos, otros sentidos que enlazan experiencias y vivencias.

5. Conclusiones

En este texto nos propusimos mostrar que la receptividad fenomenoldgica
no es opuesta a la actividad del yo, mas bien se pueden considerar como
complementarias en el sentido que la primera se da como un acto fundante
y la segunda es un acto fundado®. Asi visto, la actividad o vigilia del yo

“ Ibid., p. 86.



[254] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

segin Husserl, se abre frente a la receptividad: la reflexion, la construccion
de sentido parte precisamente de un darse algo, de una tendencia afectiva
que se le impone, y frente a la cual el yo cede. Dichos actos no son sélo
diferentes, sino que también son niveles diferentes dentro de la estructura
de la intencionalidad, que se presentan en una relacion vinculante entre la
receptividad sensible y la espontaneidad intelectiva, o expresado de forma
mas sencilla: sensibilidad y entendimiento.

También encontramos una relacion familiar e importante entre el trata-
miento dado en Experiencia y juicio frente a la receptividad fenomenoldgica
y su relacion con la actividad posterior del yo en Investigaciones logicas,
sexta investigacion donde la intencion significativa expresiva tiene su
fundamento en la presentacion previa de un objeto dado en la percepcion,
pero no se agota ahi por mas que sirva como fundamento originario. Asi,
los actos fundantes son mas basicos y frente a ellos se nos presentan no
solo objetos individuales y particulares, sino también las diferentes formas
de éste darse, ideales, afectivos y sobre las que el yo viene a actividad y
constituye sentido. En otras palabras, dicha descripcion no se reduce a
un constatar meramente descriptivo y pictdrico. Esta relacion entre actos
fundantes y actos fundados no se limita a una mera experiencia de orden
cientifico como en Kant, sino que, por el contrario, desbordan a éste y se
ubican en una experiencia, tendencias y afecciones doxicas mas primor-
diales.

Por ello, en definitiva, aqui no se me ha presentado sdlo el objeto
particular, libro aislado y material, —objeto tomado como ejemplo de
descripcion—, sino un plexo estructurado de relaciones de vivencias, de
imagenes y recuerdos que ahora desde el pasado han vuelto al presente por
cierto vinculo de asociaciones. Estas cosas parecen ser las que han hecho
que dicho objeto se destaque de un fondo homogéneo y llamen la atencién
de mi yo. Igualmente, el yo puede ser embargado por la pesadez si este se me
pierde, si no lo encuentro donde lo dejd, y si pienso que deberia estar alli, y
no lo encuentro, entro en crisis. Experimento un choque, una angustia, una
ruptura con el objeto de familiaridad y los recuerdos en imagenes que éste
me trae y se me impone, y por ello, me embargan, la nostalgia y la tristeza.



La receptividad fenomenolégica, actos fundantes y actos fundados [255]

Se puede decir, finalmente, que, aqui no solo hay un proceso psicoldgico,
ademas me remonto imaginativa y efectivamente mas alla de la forma de
la imagen mental del objeto, vuelvo a reflexionar en la forma en que éste
llegé a mismas manos y lo que él implica como experiencia vivida y sentida
para mi. Un analisis como este no se puede reducir a la simple constatacion
del objeto en cuanto percibido facticamente y frente al que tengo que dar
cuenta como simple objeto adecuado en la reciprocidad de sensibilidad y
entendimiento limitado solo al conocimiento cientifico sin mas.

Bibliografia

ARISTOTELES. Metafisica. Edicion trilinglie por Valentin Garcia Yebra. Madrid,
Editorial Gredos, 1990.

CHRISTOFF, Daniel. Husserl o retorno a las cosas. Madrid, Edaf, ediciones, 1979.

HusserL, Edmund. AnalysenZurPassiven Synthesis. Husserliana XI. Den Haag,
Martinus Nijhoff, 1965.

HusserL, Edmund. Experiencia y Juicio. Investigaciones acerca de la genealogia de
l6gica. Redaccion y edicion de Ludwing Langrebe y traduccion de Jas Reute.
Meéxico, Universidad Nacional Autonoma de México, 1980.

HusserL, Edmund. Investigaciones Idgicas II. Version de Manuel G. Morente y José
Gaos. Madrid, Alianza Editorial, 1999.

HusserL, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenom-
enoldgica. Trad, A.Zirién. México, FCE, 2013.

Isaza, Edwin. «Intencionalidad e imaginacion. El problema de la referencia a las
cosas». En: La regién de lo espiritual en el centenario de la publicacién de Ideas
I de Husserl. Bogotd, Universidad Pedagdgica Nacional, 2003.

KanT, Immanuel. Critica de la razén pura. Nueva edicion revisada por Pedro Ri-
vas. Madrid, Taurus, 2005.

LOHMAR, Dieter. El concepto de la intuicion categorial en Husserl. Traduccion es-
pafiola: Prof. Kurt Spéng; revision técnica: Alejandro G Vigo. Anuario Fi-
loséfico, XXXVII/1, 2004.



[256] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

LOHMAR, Dieter. El método fenomenoldgico de la intuicion de esencias y su concre-
cion como variacion eidética. Trad., de Francisco Conde Soto, Universidad de
Barcelona, trad., de la version alemana en: «Die phanomenologischeMethod-
ederWesensschauundihrePrazisierungalseidetischeVariation.», en Phédnome-
nologischeForschungen, S. 65-91, 2005, pp. 9-47.

MENA, Patricio. «El mundo de la vida y lo cotidiano». Actual Marx/Intervenciones
8, 2009.

MOoRAN, Dermot. Introduccién a la fenomenologia. Introduccion de Gustavo Leyva
y traduccién de francisco Castro Merrifield y Pablo Lazo Briones. Barcelona,
Editorial Anthropos, 2011.

PLATON. Didlogos, Tomo II, Gorgias, Menéxeno, Eutidemo, Menon y Crdtilo. Tra-
duccidn, introduccién y notas por J. Calonge Ruiz, E. Acosta Méndez, E. J.
Olivieri, J. L. Calvo. Madrid, Editorial Gredos,1992.

PLATON. Tomo V, Parménides, Teeteto, Sofista, Politico. Traduccion, introduccién y
notas por M. Isabel Santa cruz, Alvaro Vallejo Campos, Néstor Luis Cordero.
Madrid, Editorial Gredos, 1992.

PLATON. Tomo VI, Filebo, Timeo, Critias. Traduccion, introduccion y notas por M.
Angeles Duran y Francisco Lisi. Madrid, Editorial Gredos, 1992.

ViGo G, Alejandro. Juicio, Experiencia Verdad de la Légica de la Validez a la Feno-
menologia. Espana, Ediciones universidad de Navarra, 2013.

Szivast, Wilhen. Introduccién a la fenomenologia de Husserl. Buenos Aires, Ma-
drid, Amorrortu, 2003.

ZIRION, Antonio. «Resefas Bibliograficas». En: Didnoia 30 (30), Mexico, Departa-
mento editorial del I.I.F Universidad Nacional autonoma de México, 1984.



AFECTIVIDAD Y EDUCACION: UN ENFOQUE
FENOMENOLOGICO'

Affectivity and Education: a Phenomenological
Approach

RUBEN SANCHEZ MuRNoOz”

Resumen: En este trabajo se realiza un
estudio sobre la afectividad desde una pers-
pectiva fenomenoldgica con el objetivo de
responder la pregunta: ;es posible educar a
las personas en el ambito de la afectividad?
Para ello, se realiza una reconstruccion del
concepto de afectividad con el fin de des-
cubrir la dimension afectiva que constituye

3
<

Abstract: In this work a study on affectivi-
ty is carried out from a phenomenological
perspective with the aim of answering the
question: is it possible to educate people in
the field of affectivity? For this purpose, a re-
construction of the concept of affectivity is
carried out in order to discover the affective
dimension that constitutes our surrounding

Introduccion

nuestro mundo de vida circundante. Asi, se
llega a la conclusion que si es posible educar
desde la afectividad, entendiendo ésta como
las relaciones, vinculos que tiene el sujeto
con su mundo de vida.

Palabras claves: Afectividad, educacidn,
mundo de vida, subjetividad.

3
oo

world of life. Thus, one arrives at the con-
clusion that it is possible to educate from
the affectivity, understanding as this the
relations, links that the subject has with his
world of life.

Keywords: Affectivity, education, world of
life, subjectivity

Los problemas relacionados con la afectividad, sentimientos y emociones

ocupan un lugar especial dentro de la fenomenologia. Desde hace varias

décadas, los fenomenologos se han dedicado a explorar y describir la afec-

Articulo recibido el 18 de septiembre y aceptado el 5 de diciembre de 2019.

Profesor Investigador de la Facultad de Filosofia de la Universidad Popular Auténoma del Estado
de Puebla (UPAEP), México, y miembro del Sistema Nacional de Investigadores del CONACYT,
del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia y The International Association for the Study of
the Philosophy of Edith Stein. Autor de la Introduccion al personalismo de Edith Stein (Universi-
dad Pontificia de México, 2016), coordinador de Meditaciones sobre la filosofia de Ortega (Torres
Asociados-Universidad Veracruzana, 2016) Pensar la fenomenologia desde dentro. Ensayos criti-
cos (Universidad Veracruzana, 2017), Perspectivas fenomenoldgicas sobre la cultura (Ediciones del
Lirio-UPAEP, 2018) y Perspectivas éticas (Tirant Lo Blanch-UV, 2018). Correo electronico: ruben.

sanchez.munoz@upaep.mx.

[257]



[258] Rubén Sanchez Munoz

tividad, por distintas razones resaltando diversos escorzos. En este trabajo
vamosa centrarnos en primer lugar en describir la relevancia que el tema tiene
para la fenomenologia; en un segundo momento hablaremos de la impor-
tancia de la esfera afectiva para una comprension de la persona y nuestras
bases o presupuestos para ello son antropoldgicos. Después realizaremos
una breve descripcion de las experiencias afectivas desde la perspectiva de
la fenomenologia trascendental. Finalmente, vamos a abordar la siguiente
pregunta: jes posible educar a las personas en el ambito de la afectividad?
Con esta pregunta pretendemos abrir o mas bien continuar con esta linea de
investigacion acerca de las relaciones entre educacion y afectividad desde un
enfoque fenomenologico. La tesis a favor o en contra las vamos a valorar en
este trabajo de aproximacion. El enfoque de nuestra descripcion la haremos
siguiendo las indicaciones de Husserl, pero ampliando las ideas desde la
propuesta educativa de Edith Stein cuando sea preciso hacerlo.

I. La afectividad desde un enfoque fenomenolégico

El tema de la afectividad ocupa un lugar importante dentro de la tradiciéon
fenomenolodgica. En Ser y tiempo, Heidegger dedica analisis importantes al
tema de los temples de animo, en especial en los paragrafos 29, 30 y 40, y a
partir de alli describe las relaciones que mantiene el Dasein con el mundo,
la cual es una relacion afectiva. En esta obra el filésofo de la Selva Negra
reconoce que es «un mérito de la escuela fenomenologica haber fijado de
nuevo unos ojos limpios en estos fendmenos»'. Husserl habia explorado
temas parecidos en el segundo tomo de Ideas, pero no se supo de ello hasta
1952 cuando se publicéd el tomo IV de Husserliana. Sin embargo, Edith
Stein primero y Merleau-Ponty después, conocieron el manuscrito e incor-
poraron parte de los resultados a sus propias investigaciones. En efecto, en
Zum Problemder Einfiihlung que fue publicada en 1917 como libro, Stein
ya hace referencia a Ideas II —sobre el cual estaba trabajando por encargo
de Husserl—; Merleau-Ponty refiere a la misma obra en su Phenomenologie

' HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. México, FCE, 1971, p. 156.



Afectividad y educacion: un enfoque fenomenoldgico [259]

de la perception en 1945. ;Tuvo acceso Heidegger a Ideas II también y ello
influy6 en los analisis de Seinund Zeit de 19272 Eso no lo sabemos, pero lo
que podemos ver es un profundo interés por parte de los fenomendlogos
por estos temas.

En efecto, en las Investigaciones logicas en el §15 de la quinta investi-
gacion, esto es entre 1900 y 1901, Husserl se dedica a explorar el tema de
los sentimientos, como veremos mds adelante con detenimiento. Moritz
Geiger, por su parte, se habia dedicado mucho antes, al estudio de la expe-
riencia estética, en particular al goce estético. En 1911 Geiger publicé su
ensayo sobre «La conciencia de los sentimientos» y Alexander Pfinder, a
través de sus andlisis sobre la voluntad, habia accedido al estudio de las
experiencias emotivas y sus conexiones con las valoraciones. En esta linea,
el propio Max Scheler aboné de manera sustancial al tema de la afectividad
en relacion con la persona, los sentimientos y, en particular, el mundo de
los valores y Dietrich von Hildebrand habria explorado estos tdpicos al
relacionarlo directamente con el tema del corazdn y al describir las interco-
nexiones entre la vida moral y los valores.

Asi pues, en una etapa que puede ser considerada temprana dentro del
movimiento fenomenoldgico, los problemas de la afectividad ya ocupaban
un lugar importante y ese lugar se ha incrementado en las tltimas décadas.
La razon de ello se debe, en gran parte, a la publicacién de los tomos de
Husserliana donde el fildsofo moravo dedica importantes analisis sobre el
tema y, derivado de ello, los autores que han sido influenciados por estas
obras y que se han dedicado a expandir sus investigaciones hacia otros
derroteros. Un lugar especial, entre este grupo, lo ocupa Michel Henry.
Ortega y Gasset desarrolla temas relacionados con la afectividad a la altura
de 1916 y 1923 y en los dltimos afios el tema llamé la atenciéon de Marc
Richir; recientemente A. J. Steinbock ha desarrollado profundas reflexiones
sobre el asunto. No seria posible, en este texto, ahondar en el tema, solo
mostrar algunas lineas directrices.

La tarea de la fenomenologia consiste en describir los fenémenos. A
diferencia de lo que Platon entendida por gavouevov, esto es «apariencia»,
la fenomenologia comprende el fendmeno como aparecer (Erscheinung).



[260] Rubén Sanchez Munoz

Entre apariencia y aparecer hay un abismo de sentido, de diferencias,
presupuestos, etc. La nota mas importante es quizas que el paivouevov
supone que aquello que se presenta oculta algo que no se presenta y que,
incluso es incognoscible, ya que no se da de ningin modo —el ejemplo
aqui seria Kant—. El Erscheinung de la fenomenologia no supone esto, sino
que, partiendo de lo que se da y dentro de los limites en que se da —lo
que constituye el principio de todos los principios—, se impone la tarea
de describirlo. La epojé fenomenoldgica es este recurso que nos invita a
suspender la validez de los juicios previos y las teorias desde las cuales parte
nuestra comprension del mundo, de la ciencia, el arte, la cultura, en fin, de
cualquier cosa que pueda ser dada de un modo u otro. La fenomenologia
no intenta explicar sino comprender, y lo intenta a través de la explicitacion
del sentido de lo que se da. En este proceso intervienen tres elementos
importantes: 1. Lo que se da. 2. El sujeto o conciencia en el que se da. Y 3. El
modo en que se da, es decir, el tipo de acto o vivencia. Los analisis fenome-
noldgicos de las vivencias muestran que, para cada objeto, se presentan de
manera correlativa los actos de conciencia en los cuales se dona su sentido.
En funcién de ello, puede hablarse de una tipologia de objetos, regiones de
objetos y actos de conciencia y las descripciones pueden estar orientadas
hacia uno de los dos polos de la conciencia: o bien hacia el polo objetivo o
noematico, o bien hacia el polo subjetivo o noético. Las descripciones, por
tanto, pueden ser dobles y son, correlativamente, complementarias.

II. Persona y afectividad

Una declaraciéon que es muy relevante dentro de la fenomenologia
husserliana es aquella en la cual Husser] mismo dice que el yo puro del que
toma su punto de partida la reduccion fenomenoldgica es una abstraccion
y que, en este sentido, seria la persona humana quien vendria a ocupar
el lugar central. Edith Stein habia apuntado que el yo puro de la feno-
menologia no tiene una profundidad, profundidad desde la cual brotan
los sentimientos y en general la vida afectiva y que, cuando se rastrea el
origen o el fundamento de ellos, nos encontramos con una esfera distinta



Afectividad y educacion: un enfoque fenomenoldgico [261]

de la de la conciencia. Ella le llamo, con el paso de los afios, mundo
interior. Ortega, para dinamitar el caracter reflexivo de la fenomenologia
y el caracter reflexivo de la conciencia, se refiri6 al yo ejecutivo que es
el yo vivo, presente y actual que es a quien le ocurren las cosas y quien
tiene y vive las vivencias. En ambos casos, el yo puro no posee este interior
o interioridad, pero la persona si. En Ideas II, a diferencia de Ideas I,
Husserl recurre al concepto de persona para explicitar esta «interioridad»
o intimidad que sale a relucir cuando describimos la constitucién de la
persona humana. La filosofia para Husserl, al igual que para Ortega, no
forma parte de nuestro modo natural (personal) de vivir la vida cotidiana,
sino que se trata de una actitud fingida o sobrepuesta, como lo es inclusive
la actitud cientifica y muchas otras actitudes que asumimos en el mundo.
Asi, la fenomenologia genética que va a desarrollar Husserl a partir de
1917,% pone especial atencion en el modo natural de vivir de las personas
para describir cémo se dan los lazos afectivos, las valoraciones y la génesis
del sentido en un momento determinado de la vida e, inclusive, cdmo esta
experiencia originaria se sedimenta y se prolonga con el paso del tiempo
de generacidn en generacion. Esto es, trata de esclarecer las sedimenta-
ciones de sentido que se despliegan en un horizonte temporal e histérico.
Esto vale para los objetos culturales, pero: jes valido también para nuestras
relaciones afectivas?

Que el yo puro es una abstraccion tiene el sentido de que él mismo no se
puede considerar una persona; es mas bien un recurso metodolégico o una
invencién que nos permitiria acceder a las distintas regiones del ser para
desentrafar su sentido. No es una persona, porque es un yo sin cualidades;
la persona, por el contrario, tiene o posee cualidades, que son las cualidades
personales: rasgos de cardcter, instintos, deseos, impulsos, sentimientos
y modos de relacionarse con su entorno, habitualidades y una historia
sedimentada, etc. Entre ellas se encuentra la afectividad, la esfera de los
sentimientos, las emociones y, concomitantemente, el mundo de valores
con el que se relaciona con su mundo familiar. Las diferencias entre el yo

> Véase WALTON, Roberto. Intencionalidad y horizonticidad. Bogotd, Aula de Humanidades/Univer-

sidad San Buenaventura Cali, 2015, p. 45 y ss.



[262] Rubén Sanchez Munoz

puro y la persona no son solo cualitativas, sino que ello depende también
de la diferenciacion entre dos dimensiones de andlisis fenomenoldgico, uno
estdtico y otro genético.

Lo que resulta relevante para nuestro trabajo y es lo que nos interesa
subrayar, es la dimension afectiva a partir de la cual la persona constituye
su mundo circundante. Estas descripciones se encuentran en el horizonte
de una fenomenologia genética, la cual «se ocupa de las remisiones que
corresponden a la situaciéon temporal en que se encuentra el sujeto»’. Si
la fenomenologia estitica se encarga del andlisis de la vida trascendental
«como algo acabado», la fenomenologia genética «afiade el analisis de
la autoconstituciéon o autodesarrollo de la vida trascendental», esto es,
considera la génesis —temporal e histérica— de la constitucién y muestra
como en la conciencia se da la constitucion de la conciencia misma a partir
de «formaciones precedentes o formaciones subsiguientes en la vida de la
conciencia»®. A partir de preguntas retrospectivas, vemos como los actos
y sus objetos tiene una historia y, por ende, una dimensién temporal. Las
operaciones de la conciencia se muestran constituidos por una historia
sedimentada, ademas, el sujeto con el que nos encontramos es un sujeto
de habitualidades y los objetos remiten a «un sistema de referencias» que
muestra las relaciones que tiene «con el mundo circundante».

La vida humana efectiva, dice Husserl, es vida en la cultura. En esta,
nos encontramos rodeados de objetos de distintos tipos que se constituyen
como objetos de valor, ademas de otras personas, instituciones, cosas. Los
lazos afectivos estan vinculados a cualquier tipo de objetos, tanto mate-
riales como espirituales y a cada uno de ellos le asignamos o encontramos
en ello algo valioso. Valoramos las instituciones, como el Estado, la Iglesia,
la escuela; las ruinas arqueoldgicas que nos conectan con nuestro pasado
y nos imponemos la tarea de resguardarlo y conservarlo; valoramos, mas
aca, el mundo en torno donde vivimos, donde hemos crecido y con el cual
mantenemos un estrecho vinculo afectivo, al grado que, cuando estamos

*  WALTON, Roberto. Horizonticidad e historicidad, p. 45.
© Ibid., p. 46.
> Ibid.



Afectividad y educacion: un enfoque fenomenoldgico [263]

lejos, lo afnoramos; vinculado a ello estdn las personas, sus costumbres, la
comida, el clima mismo, en fin. No es exagerado decir que el mundo en
torno es un mundo rodeado de cosas y personas que mantienen un vinculo
afectivo con nosotros, o nosotros con ellas. Dentro de estos lazos afectivos,
nos descubrimos en el mundo ocupados con las cosas. «Me ocupo de
“cosas”... me ocupo de ellas en el agrado y el desagrado, entregado a ellas
en el placer, rechazado en el desplacer... Me ocupo de los seres humanos...
estoy ocupado con ellos sintiendo, gozando de su ser-asi, en el placer y el
desplacer»®.

En efecto, nuestra relacion con el entorno césico no es solo intersubjetivo
sino, como decia Merleau-Ponty, intercorpdreo. Habitamos corporalmente
el mundo y dentro de esta constitucion del cuerpo se encuentran los senti-
mientos sensibles. El cuerpo propio es el campo de localizacion de ellos y
estos actos afectivos implican, en efecto tomas de posicion. «El sentimiento
como conciencia valorativa intenciona efectivamente y constituye la obje-
tividad axioldgica como algo agradable, util, hermoso, etc., es decir, como
algo nuevo frente al mundo de las meras cosas»’. Lo que aparece como
meta en el sentimiento es la realizacion de algo valioso, de un valor. Este
valor constituye el noema y el sentimiento como tal, la noesis. El noema
conforma «el nucleo de sentido» de la experiencias afectivas. La posicion
de Husserl es que «no es posible aprehender cosas sin un entramado de
cualidades doxicas, axioldgicas y volitivas»®. Asi pues, para la persona, «No
puede darse nada que no toca la afectividad»’. Esto es, este vinculo afectivo
se da en las relaciones generales que mantenemos con el mundo que nos
rodea, de familiaridad, seguridad y confianza posiblemente con el mundo
mas proximo y de desconfianza, inseguridad y extrafieza con los mundos
mas alejados, ajenos y extrafos.

¢ Hua XV, 508.

7 WALTON, Roberto. Horizonticidad e historicidad, p. 226.
S Ibid., p.227.

°  MsAVI26,42a,



[264] Rubén Sanchez Munoz

II1. Breve descripcion de las experiencias afectivas

Losfendmenos que pertenecenalavidaafectiva—oalaconcienciaafectiva—
si poseen ellos mismos un caracter intencional, entonces encontramos en
ellos dos elementos: el contenido noético, referente a los actos que inundan
el flujo de conciencia y el contenido noematico, referente al sentido objetivo
hacia el cual tienden y estan dirigidos los actos. No nos vamos a detener en
la historia de este problema, por ejemplo, en las discusiones entre Ehrenfels
y Meinong'’, mas bien vamos a presentar la propuesta de Husserl.

El considera que muchas vivencias que designamos con el nombre de
sentimientos poseen una referencia intencional a un objeto. El placer es
placer de algo, el desagrado es desagrado por algo, y asi sucesivamente. La
postura de Husserl es que «el agrado o desagrado se dirigen hacia el objeto
representado»; que «un agrado sin algo agradable es inconcebible» y por
ello: «la esencia especifica del agrado exige la referencia a algo agradable»''.
Asi, todoslos actos intencionales tienen como base ciertas representaciones.
Pero estas representaciones, hay que enfatizar, no estan necesariamente
vinculadas a la existencia real —fisica, p.ej.— de las cosas que mientan. El
objeto intencional «sdlo entra en cuenta aqui como intencional, no como
existiendo realmente fuera de miy determinando real, psicofisicamente, mi
vida psiquica»'?. Yo puedo gozar, sentir placer, alegrarme o entristecerme,
sin que sea necesario que el objeto intencional de mis actos de conciencia
exista. Mi temor por los fantasmas sigue siendo temor, aunque en el mundo
real no encuentre evidencia de la existencia real de ellos. Usando un
ejemplo de Merleau-Ponty de la Fenomenologia de la percepcion: el miedo
y la angustia que siente y experimenta quien alucina con arafas, no deja
de ser un sentimiento, aunque de hecho esas arafnas no existan. Su falta de
existencia no suprime el sentir y las vivencias del sujeto; ello no anula los
actos de la conciencia ni cancela el objeto intencional.

Sobre este tema véase el andlisis de FRoNDI1zI, R. ;Qué son los valores?, cap. I1I. México, FCE, 1972.
Hussert, Edmund. «Quinta Investigacion». Investigaciones logicas. vol. 2. Madrid, Alianza Edito-
rial, 2006. , §15, pp. 506 y ss.

2 Ibid., p. 507.



Afectividad y educacion: un enfoque fenomenoldgico [265]

Pues bien, los sentimientos y las emociones, en general las vivencias
afectivas, pertenecen a lo que podemos llamar «conciencia afectiva» —en
este sentido J. Xirau hablaba de una «conciencia amorosa» a la cual dedico
un interesante estudio—; pertenecen a «la conciencia actual... en cuanto
aparece asi o de este otro modo, eventualmente en cuanto es juzgado asi
o de otro modo, en cuanto recuerda esto o aquello, etc.; como tal “exige”,
“despierta” semejantes sentimientos»’. Si esto es asi, podemos encontrar
como elemento fundamental de las experiencias afectivas su caracter
temporal, pero de manera especifica su actualidad o, podriamos decir
también, su originariedad. En consecuencia, podemos afirmar que «el ntcleo
de nuestra relacion afectiva con el mundo, los otros y nosotros mismos no es
otro que el presente viviente»'.

Ahora bien, si es el presente viviente el que constituye el ntcleo de
nuestras relaciones afectivas, ;qué podemos decir del pasado o del futuro?
Es mas: ;como podemos hablar de unidad en un flujo temporal donde
las experiencias afectivas aparecen y se desvanecen en el flujo mismo
del tiempo? ;Qué ocurre en este caso con la identidad de la persona, la
identidad entendida como un todo? Veremos mas tarde estas cuestiones.
Husserl refiere a la «unidad del temple de animo» al decir que: «Todo el ir
y venir de sentimientos se equilibra en la unidad del temple de animo»'.
En este sentido puede pensarse en un temple que se extiende y se prolonga
alo largo de la vida.

La unidad de un temple de dnimo de duradero contento, que copertenece a cada
fase de esta vida [...], y, aun cuando momento presente de la vida, tiene, sin
embargo, una intencionalidad, inherente al sentimiento, de la segura esperanza
que anticipa el futuro's.

No obstante, cualquier descripciéon que realizamos de las experiencias
afectivas «carecen asi de intencionalidad» y ello es asi debido a que una
de las notas esenciales de ellas es la actualidad, intensidad y viveza en la

13 Ibid., p. 508.

GARBINO, E. . «El fenomeno de la afectividad en Husserl». En: pinas de filosofia, 9, (11), p. 44.
* Hua XXXVII, 327.

¢ Hua XXXVII, 427.



[266] Rubén Sanchez Munoz

que el yo se deja inundar e impregnar del sentimiento o la emocién. Aqui
Husserl anota una caracteristica esencial de la vida afectiva —que luego
Antinio Zirién va a desarrollar—. Al hablar Husserl de la «alegria como un
suceso feliz», del enlace que hay entre una representacién y una sensacion
de placer «que es apercibida y localizada como excitacion afectiva del sujeto
psico-fisico sensible y como propiedad objetiva» encuentra que «el suceso
aparece como rodeado por un velo rosado»'”. Alli mismo sostiene que «EIl
suceso matizado de placer por este modo es como tal el fundamento de
volverse alegremente hacia el objeto del agrado, complacerse o como quiera
que se llame»'. Al contrario: «un suceso triste no es meramente repre-
sentado en su contenido y conexién objetivos, en lo que implica en si y por
si como suceso, sino que aparece como revestido del color de la tristeza»'.
Zirion se ha referido a ello como «El resplandor de la afectividad» y «el
colorido de la vida»®.

Con ello nos damos cuenta que nuestra vida afectiva le imprime al
mundo un colorido. El rosado para las vivencias afectivas de felicidad
y el gris para los momentos tristes. De esto tenemos la experiencia en
nosotros mismos; en efecto, el sentido del mundo y su percepcion estan
mediados por los aspectos afectivos de nuestra subjetividad; el mundo
no lo percibimos del mismo modo si estamos felices o tristes, inclusive
si vivimos en una preocupacién. Y es que el momento mas importante
de todo ello es que en nuestras experiencias afectivas nos sentimos
a nosotros mismos. Yo me siento: triste, feliz, cansado, preocupado,
aburrido, inquieto, estresado, etc. esto ya acontece en el nivel mas basico
de las ubiestesias, con nuestras sensaciones localizadas, pero la dife-
rencia con las cenestesias o experiencias afectivas es que ellas mismas
nos invaden; en ellas nos dejamos vivir, nos sentimos a nosotros mismos
desde dentro. En las experiencias afectivas estamos en contacto directo

7 HusserL, Edmund. Investigaciones légicas, vol. 2, p. 510.

8 Ibid.

¥ Ibid.

# ZIRION A. «Resplandor de a afectividad». Acta fenomenolégica latinoamericana. Volumen III, Cir-
culo Latinoamericano de Fenomenologia Lima. Pontificia Universidad Catolica del Pert, Morelia
(México), Universidad Michoacana de San Nicolds de Hidalgo, 2009, pp. 139-153.



Afectividad y educacion: un enfoque fenomenoldgico [267]

con el interior de nuestra persona, nos sentimos a nosotros mismos,
descubrimos nuestra intimidad.

A este respecto podemos recordar aquel pasaje del libro IV de las Confe-
siones de San Agustin donde describe su desesperacion y su sentir tras la
muerte de un amigo y dice:

Con este dolor se cegd de tinieblas mi corazén y todo cuanto veia era muerte.
Y mi ciudad natal me parecia un suplicio, y la casa paterna una extrana infeli-
cidad, y todo cuanto con ¢l habia compartido, sin él se habia tornado una cruel
tortura... Yo mismo me habia convertido en un gran interrogatorio y pregun-
taba a mi alma por qué estaba triste y por qué se ensanaba tanto conmigo y no
sabia responderme nada®'.

La tristeza e infelicidad de este pasaje nos muestra un corazén en
tinieblas que, si leemos bien, hace que el mundo mismo esté en tinieblas.
No es solo la tristeza interior sino el mundo general en torno, el mundo que
se percibe desde la tristeza tine el mundo de «el color de la tristeza» como
diria Husserl.

Husserl define la afectividad como el «Despertar como elevacion de la
vivacidad [...] irradiando de un lugar»* y habla del «rayo efectivo» que
se da en un primer plano en el que alcanza al yo y lo excita, lo despierta
llamdndolo, pero, luego, éste tiene que responder con un si*. La afeccion,
en la que se funda la afectividad, es definida por Husserl como un «modus
excitandi des Ich»*'. La afeccion es, por tanto, «El modo en el que el yo
es excitado»®. Aquello que excita al yo llama su atencion, hace que el yo
despierte y dirija hacia ello la mirada, ello lo atrae, y por ser asi motiva sus
acciones, entra en el campo de su interés. En efecto, la afeccion presenta al
yo un objeto que lo excita, sobre el cual se inclina y al cual puede volver la
mirada, y todo ello puede acontecer en un plano pre-reflexivo, de modo
pasivo. El yo responde a los datos sensible que lo excitan, hay en ello una

2 SAN AgusTin. Confesiones, Libro IV. Madrid, Gredos, 2010, p. 226 s.
2 HuaXI, p. 413.

= Ibid, p. 411.

% [bid, p. 416.

% GARBINO, E. «El fenémeno de la afectividad en Husserl», p. 52.



[268] Rubén Sanchez Munoz

tendencia y una atraccidn, aunque en sentido estricto el objeto hacia el cual
tiende no esté explicitado. Todo dato sensible produce «rayos de fuerza
afectiva hacia/sobre el polo yo».

II1. ;Es posible educar la afectividad de las personas?

El fenémeno de la educacion ha estado presente a lo largo de la historia del
pensamiento occidental. Y, aunque el tema nos rebasa en multiples sentidos,
no es exagerado decir que toda sociedad se ha preocupado a su modo de
la educacién, en un sentido muy amplio quizas, de los individuos que la
constituyen. En el campo de la fenomenologia el fenomeno de la educacion
esta presente de una manera muy importante. Por ejemplo, en la obra de
1984 Leiblichkeit und Socialitit.Phdnomenologische Beitrige einer pdda-
gigischen Theorie der Inter-subjektivitit, K. Mayer-Drawe se centra en el
estudio de la vida social para articular a partir de alli una praxis pedagogica
que se desenvuelve en el horizonte de la intersubjetividad®. Recientemente
Vinzenso Costa publicé su obra Fenomenologia de la educacion y la
formacion, de la cual podemos resaltar el capitulo 5 donde aborda el tema
de «Las emociones como condicién del cuidado de si y del aprendizaje».
De acuerdo con el autor las atmoésferas emotivas donde se desarrollan e
interactan las personas resultan fundamentales para el aprendizaje; a su
juicio, la tonalidad emotiva contribuye en la formacién de la existencia?.
En otro momento discutiremos las tesis principales de Costa, por lo pronto
es suficiente enfatizar lo importante de su obra para el tema que nos ocupa.

Asi pues, no cabe duda de que la educacidon puede orientarse a partir
de la afectividad. Y esto es asi debido a que, como hemos visto, la persona
mantiene lazos afectivos con el mundo en el que se desenvuelve. Y ese
mundo, valga decirlo, es un mundo constituido intersubjetivamente. El
mundo de la vida entendido como mundo de la cultura, por tanto, como

% Véase WALDENFELS B. De Husserl a Derrida. Introduccién a la fenomenologia. Barcelona, Paidds

Studio, 1997, p. 116.

¥ CosTa, V. Fenomenologia de la educacién y la formacién. Salamanca: Sigueme, 2018, p. 152y ss.



Afectividad y educacion: un enfoque fenomenoldgico [269]

horizonte de posibilidad del cultivo de la persona humana, es un mundo
en el que, entre otras cosas, sobresalen los objetos valiosos y es un mundo
tefiido del color de la afectividad. En otras palabras, tenemos una relacién
afectiva con el mundo. Por ello podemos decir que la mirada de la persona
hacia las cosas que lo rodean no es una mirada libre del gusto y prefe-
rencias, de lo que le causa agrado o desagrado, placer o dolor, como hemos
visto antes. En consecuencia, el lazo afectivo de las personas que se cons-
tituye en las aulas esta desde un primer momento vinculado al querer de
quienes participan en la labor educativa, tanto de los profesores como de
los estudiantes. Como sefala Teresa Arbeldez en la base de la antropologia
pedagodgica —de la que hablamos aqui centrandonos en la afectividad—
esta «el reconocimiento de cada quien como sujeto capaz» y, ademas, la
idea de que formar ciudadanos en un sentido amplio es «formar para hacer
valer los intereses y las motivaciones propias del mundo de la vida»*. La
autora, partiendo del didlogo, resalta que «el yo se cultiva a si mismo en la
relacion con los otros»® y en este sentido no es dificil darse cuenta de que
la educacion es un acto social y, por ende, intersubjetivo.

En un mundo idealizado, el encuentro entre docentes y estudiantes en
el espacio del aula deberia mantenerse en el horizonte del interés comun,
la disposicion de atender los diversos llamados de los actores y en el segui-
miento y acompanamiento de los procesos de ensefianza-aprendizaje. Pero
cuando lo pensamos detenidamente, nos damos cuenta que existen diversas
razones por las cuales esta finalidad no encuentra cumplimiento. Una de
las razones, aunque no la dnica, tiene que ver con las formas en como
valoramos nuestro entorno y a nosotros mismos y como a partir de alli
actuamos en el mundo. Los lazos afectivos son importantes, porque son el
vehiculo a través del cual nos movemos a actuar, a hacer y a dejar de hacer.
Si pensamos en la relacion entre nuestro sentir, nuestro valorar y nuestro
actuar, vemos cOmo nuestro actuar estd motivado por el afecto )A concomi-
tantemente, por el valor que encontramos en las cosas que hacemos y los
fines que perseguimos. Todo ello se da de un modo pasivo, lo cual indica

28

ARBELAEZ T. El didlogo. Condicion de formacion. Bogota, Aula de Humanidades, 2018, pp. 200 y 203.
»  Ibid., p. 205.



[270] Rubén Sdnchez Mufioz

que nuestra afectividad estd operando en nuestra vida mucho antes de que
caigamos en la cuenta de ello.

La motivacion en las aulas va mas alla de las clases dindmicas, de los
juegos y del pasarla bien. Tiene que ver mas con unas capas profundas de la
subjetividad en las que el contenido de las materias toca directamente el ser
de la persona que quiere aprender, que se estd formando. Se trata mas bien
de un encuentro intersubjetivo que nos conecta, a su vez, con la cultura y
que nos abre a un mundo de valores para el cual podriamos haber estado
ciegos pero el cual, poco a poco, se vuelve préximo, se hace, por tanto,
familiar.

Nuestra relacion con el entorno esta mediada por el interés y este, a su
vez, se conecta directamente con nuestra persona, con nuestras cualidades.
Motivar a una persona es solo posible, desde este contexto, sila conocemos,
si podemos entrar en su intimidad y descubrir esos rasgos del caracter que
la definen y podemos identificar los modos, medios o herramientas que
nos permitan impulsar el crecimiento de si mismo. La educacidn perso-
nalista, desde esta perspectiva, es aquella que, apuesta por la formacion de
la persona, del impulso y desarrollo de sus cualidades personales en lugar
de saberes enciclopédicos. La busqueda de aprendizajes significativos
es ella misma significativa cuando responde no a intereses econdémicos,
politicos o técnicos, al curriculo, sino cuando responde de manera integral
alas necesidades de la persona individual sin desatender su entorno social.
El reto de la educacion personalista es no desatender que la persona es,
por definicién, un individuo y que, por serlo, posiblemente exija una
serie de acciones o actividades disenadas para él de manera exclusiva y,
ademas, comprender que la profesion es una de las formas que tiene la
persona de desarrollarse socialmente y contribuir e inclusive retribuir a
la sociedad. Por ello es justo comprender que las mismas técnicas y estra-
tegias funcionaran para algunos individuos, pero no para todos; incluso
para aquellos que funcionen no se obtendran los mismos resultados en
cada caso.

Edith Stein dedicé varias conferencias al concepto de formacién y
enfatizd en que no hay formacién que no sea en ultima instancia auto-



Afectividad y educacion: un enfoque fenomenoldgico [271]

formacion®. El trabajo del maestro o docente estara realizado si logra
despertar el interés del estudiante por un determinado mundo de valores
que le es accesible a ¢él, al alumno. De unos valores que se conectan de
manera directa con su ser mas intimo y propio, y si a partir de ello el estu-
diante es capaz de autoformarse y autoeducarse, la labor docente habra
cumplido uno de sus objetivos primarios®’. La filésofa de Breslaudice al
final de su libro La estructura de la persona humana: «Educar quiere decir
llevar a otras personas a que lleguen a ser lo que deben ser»®. Pero ;qué
implicaciones o supuestos antropoldgicos tiene esta definicién? Pues que
la persona posee un nucleo inmutable que se mantiene constante a través
del tiempo, que en el nucleo estan contenidas las cualidades personales y
las potencias que la persona puede descubrir y desarrollar logrando con
ello su propio crecimiento y la realizacién de si mismo. Eventualmente
también ocurre que la persona queda atrofiada ya sea por falta de fuerza
o bien porque no se presenta la ocasién para descubrir sus cualidades y
desplegarlas. Lo importante para el caso es que este niicleo mas intimo estd
fundado en el animo (Gemiit) a partir del cual la persona siente como esta
constituida afectivamente y las fuerzas de las cuales dispone para ponerse
en marcha en determinadas acciones. Por esta razén Stein dijo que el niicleo
de la persona, esto es el corazdn, es la sede de la vida afectiva®.

Elinterés, en efecto, «despierta la atencion y provoca el volverse (Zuwen-
dung)»**. No obstante, para que algo llame nuestra atencion, es necesario
que haya una cierta coincidencia: la coincidencia entre lo que entra o se
destaca y lo que de alguna manera ya esta contenido en la conciencia —lo
cual puede ser a manera de recuerdo. Esta es la razén por la cual el yo se
vuelve hacia ello. Se trata de la asociacién, como una de las leyes de la vida

¥ StEIN, Edith. «Sobre el concepto de formacion». Obras Completas IV. Escritos antropoldgicos y pe-
dagdgicos. Burgos: Espiritualidad/Monte Carmelo/El Carmen, 2003, pp. 177-194.

3 Sobre este tema véase SANCHEZ Rubén. «Persona y formacion. El aporte antropolégico de Edith Stein
a la educacion». En: Open Insight, 9, (17), 2018, pp. 25-48. http://openinsight.mx/index.php/open/
article/view/318/pdfSM.

2 StEIN, Edith. La estructura de la persona humana, Obras Completas IV. Escritos antropoldgicos y
pedagogicos. Burgos, Espiritualidad/Monte Carmelo/El Carmen, 2003, p. 743.

*  StEIN, Edith. Ser finito y ser eterno. México, FCE, 1994, p. 468.

*  GARBINO E. El fendmeno de la afectividad en Husserl, p. 46.



[272] Rubén Sdnchez Mufioz

de conciencia, que se ejecuta desde la pasividad del sujeto. A partir de ella
la conciencia mantiene la unidad que la constituye. El asi llamado enfoque
por competencias y la persecucion de aprendizajes significativos es de un
alto valor si ello no se supedita a ideologias econémicas o politicas o de
cualquier tipo y buscan no otra cosa mas que el desarrollo de las cualidades
de la persona y su crecimiento. La educacion es importante en todos sus
sentidos, y lo es porque la persona es dinamica, no estatica sino genética, y
en esta generatividad entra en contacto con la cultura y gana grados cada
vez mas altos.

Pues bien, ;cudl es el rol que juega la afectividad en la vida del sujeto?
Segtn Husserl, «el rol de la afectividad en la asociacion estaria ligado a la
posibilidad del despertarse de una vivencia» y esto es asi debido a que la
asociacion es una «forma de unidad de las relaciones de conciencia»®. La
conciencia de la persona se comprende, ciertamente en el flujo temporal,
pero ella mantiene la unidad que la distingue. «Nada puede acumularse en
mi vida, nada puede pasar de largo, ocurrirseme, nada que no se resigne a
la unidad de la relacién»*. Si este es el fin que persigue la educacion, puede
tener bases solidas, porque muestra que la persona asimila los contenidos
y los convierte en aprendizajes significativos cuando le sirven para vivir
y enfrentar los problemas que el entorno le exige y aunado a ello los
contenidos se empalman y amoldan a lo que ella es como persona. Conocer,
por tanto, es valioso porque sirve para vivir y para potencializar el ser de la
persona. Pero si este servir se supedita al desarrollo tecnoldgico, cientifico,
econdmico, ideoldgico y politico y se olvida de la vida interior, de la indivi-
dualidad de las personas y las convierte en automatas, en seres dependientes
del entorno, sujetos olvidados de sus mas profundas aspiraciones personales,
alejados de su vocacion y sus motivaciones, entonces se pierde el sentido de
la educacion, porque estaran confundiendo los medios con los fines.

En el caso de Edith Stein la formacidn, entendida como autoformacion,
vendria a mostrar que la afectividad de la persona juega un papel importante
de cara a lo que ella misma es como ser individual. ;Esto qué significa?

* Ibid., p. 49.
¥ Hua XI, p. 408.



Afectividad y educacion: un enfoque fenomenoldgico [273]

Que en el sentir se abre la persona a un mundo de valores que mueve su
voluntad, que la ponen en accion. El descubrimiento de un determinado
mundo de valores, y los sentimientos que le son correlativos, mostraria a la
persona aquella sensibilidad y gozo para el que esta de alguna manera habi-
litada desde el interior de su ser, desde su nicleo mas personal. Claro esta
que la persona podria tener un acceso indirecto al mundo de los valores —y
de los sentimientos— a través de las vivencias de los otros, por ejemplo, a
través de la empatia. Pero la tesis de Stein es que estos valores tienen sentido
pleno y auténtico sélo si la persona puede vivirlos desde si misma. Los
valores que descubro en otro, pero no en mi, me darian acceso a mundos
axiologicos ajenos, que conozco a través de otros, y me mostraria a su vez
que mi propio ser no esta habilitado para acceder de manera originaria a
esos mundos axioldgicos. Por ello, si la persona no encuentra la ocasion
de despertar estos sentimientos y descubrir los valores que le son acce-
sibles, esa sensibilidad puede quedar atrofiada. En un caso tendriamos una
censura constitutiva de la persona: por ejemplo, me esfuerzo por mostrar
un mundo de valores a una persona que no puede acceder a ellos desde si
porque le faltan los estratos personales para ello. En otro caso tendriamos
a una persona que hubiese despertado la sensibilidad, por ejemplo, el gusto
por la musica y las matematicas, si hubiese encontrado la ocasion, esto es,
si las circunstancias le hubiesen favorecido.

;Se puede educar afectivamente a la persona? Nuestra propuesta es que
si, aunque hay que precisar algunas cosas esenciales, donde educar como
formar, debe entenderse en el sentido de encauzar, poner en el camino. Este
es el sentido originario de la voz educere. El docente o instructor es una
guia, un companero, esto es, alguien que camina junto a. Su tarea seria la
de intermediario, ser el medio entre el estudiante y la cultura y despertar,
a partir de este encuentro, las diversas emociones, sentimientos y afectos
que estan pasivamente o latentes en el estudiante. ;Qué puede aprender
la persona de la afectividad? No se puede aprender, evidentemente, a
sentir, si por aprender aqui se entiende apropiarse de algo que es ajeno y
extrafio o algo que no se posee ya de alguna manera, porque este sentir
y estos lazos afectivos y valorativos los tiene la persona de manera pasiva



[274] Rubén Sdnchez Mufioz

sea de ello consciente o no; se trata mas bien de ayudarlo a descubrir esos
rasgos de afectividad, sentimientos y emociones que le dan sentido a su
mundo de valores para que los desarrolle y potencialice lo mas posible. El
trabajo es, entonces, conducir y acompanar al estudiante para que aprenda
a conocerse y, en funcion de ello, a valorarse como persona. Esta es la meta
mas alta y, a nuestro juicio, también la mas noble que se puede perseguir
en la educacion. Por eso Waldenfels, al hablar del sentido reflexivo de la
educacion en la obra de Horst Rumpf, dice que «la educacién se desdobla
reflexivamente en autoeducacion»®.

A través de la empatia podemos intuir que el estudiante se desenvuelve
en un horizonte donde las cosas le parecen unas mas valiosas que otras y
por esta razon quizas, pueda él mismo orientar su voluntad y atencion hacia
las cosas que él mismo juzga mas provechosas o de mas alto valor. Cuando
asi lo hace el estudiante: ;con qué criterio podemos juzgar o tomar postura
respecto de sus valoraciones?, $cOmMo decidir cudndo unas acciones son
mejores que otras? Es verdad que podemos equivocarnos en nuestras valo-
raciones, y de hecho nos equivocamos. La fenomenologia y algunos autores
clasicos han hablado de la «ceguera del valor», aunque ciertamente este
tema se nos escapa por ahora. Pero anunciemos solo un tema que rebasa y
reta de un modo claro toda tarea educativa, aunque sea en sus inicios, y es
lo que apuntaba el propio Horst Rumpf: el estatus de ser extrafio del nino**y
de alli para adelante las distinciones sobre la normalidad y anormalidad de
la vida del adulto y del nifio y, en consecuencia, del docente y el estudiante,
de pertenecer unos a una generacion y otros a otra, son muy amplias.

Colofon

La persona esta relacionada afectivamente con el mundo. Los diversos
objetos, personas y escenarios que se le presentan fungen como estimulos
o motivos para despertar en ella sentimientos de agrado y desagrado, gusto

37 B. Waldelfels. De Husserl a Derrida. p. 117.
% Ibid., p. 116.



Afectividad y educacion: un enfoque fenomenoldgico [275]

o disgusto, comodidad o incomodidad y ello da pie a posibles valoraciones
o juicios valorativos, tales como «x es mejor que y», «z no me gusta», «en
X escenario me siento incbmodo» o bien «la clase a es mejor que la clase
w», etc. Si bien no se le puede ensefar a la persona como debe sentir y ello
debido a que nadie puede ocupar su lugar y su sentir, en todo caso es algo
que cada uno debe experimentar en su propia persona, si se puede orientar
y conducir a la persona a que ella misma se sienta sintiendo, que tenga la
vivencia de si mismo como sujeto en el que se despierta este mundo de
sentimientos, emociones y afectos y pueda volver la mirada hacia el mundo
de valores que se le abre en el sentir.

Se puede orientar a la persona a que gane grados cada vez mas altos
y mas profundo de su persona, lo que es lo mismo, que se autoconozca,
se autovalore y, finalmente, se autoeduque, que sea capaz de orientarse a
si mismo. Esta persona puede luego contribuir a la generacién o creaciéon
de nuevos objetos culturales, por supuesto. Si como dice Rousseau: «La
educacion no es mas que un habito»*, entonces el reto de los educadores es
fomentar, cultivar y seleccionar estos habitos con sumo cuidado.

Bibliografia

ARBELAEZ, T. El didlogo. Condicion de formacion. Bogota, Aula de Humanidades,
2018.

Costa, Vinzenso. Fenomenologia de la educacion y la formacion. Salamanca, Si-
gueme 2018.

FronDizi, Risieri. ;Qué son los valores? México, FCE, 1972.
HEIDEGGER, Martin. Ser y tiempo. México, FCE, 1971.

Hussery, Edmund. Zur Phidnomenologie der Intersubjektivitit. Texte aus dem Na-
chlass. Dritter Teil. 1929-35. Netherlands, The Hague, Martinus Nijhoff, 1973.
Hua XV.

Husserr, Edmund. Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesung.- und
Forschungsmanuskripten, 1918-1926. The Hague, Netherlands, Martinus Ni-
jhoft, 1966. Hua XI, 413.

¥ ROUSSEAU, J. J. Emilio o de la educacién. Madrid, Gredos, 2011, p. 11.



[276] Rubén Sdnchez Mufioz

Husserr, Edmund. Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester 1920
und 1924. Dordrecht, Netherlands, Kluwer Academic Publishers, 2004. Hua
XXXVII

HusserL, Edmund. Investigaciones l6gicas. Madrid, Alianza Editorial, 2006.

GARBINO, Emilio. «El fenémeno de la afectividad en Husserl». En: Pdginas de filo-
sofia 9 (11), p. 44.

SAN AgusTiN. Confesiones. Madrid, Gredos, 2010.

STEIN, E. Ser finito y ser eterno. México, FCE, 1994, p. 468.

STEIN, E. La estructura de la persona humana, Obras Completas IV. Escritos
antropolégicos y pedagogicos. Burgos, Espiritualidad/Monte Carmelo/El Car-
men, 2003, p. 743.

STEIN, E. «Sobre el concepto de formacién». En: Obras Completas IV. Escritos
antropoldgicos y pedagdgicos. Burgos, Espiritualidad/Monte Carmelo/El Car-
men, 2003, pp. 177-194.

Rousseau, Jean Jacques. Emilio o de la educacion. Madrid, Gredos, 2011.

SANCHEZ, Rubén. «Persona y formacién. El aporte antropoldgico de Edith Stein a
la educaciéon». En: Open Insight 9, (17), 2018, pp. 25-48. http://openinsight.
mx/index.php/open/article/view/318/pdfSM

WALDENFELS, Benhard. De Husserl a Derrida. Introduccién a la fenomenologia.
Barcelona, Paidos Studio, 1997.

WALTON, Roberto. Intencionalidad y horizonticidad. Bogot4, Aula de Humani-
dades, 2015.

Z1RION, Antonio. «El resplandor de a afectividad». En: Acta fenomenoldgica la-
tinoamericana. Volumen III, Circulo Latinoamericano de Fenomenologia
Lima, Pontificia Universidad Catdlica del Pert, Morelia (México), Universi-
dad Michoacana de San Nicolds de Hidalgo, 2009, pp. 139-153.



RESENAS






FENOMENOLOGIA Y PERFORMANCE

GERMAN VARGAS GUILLEN
Editorial Aula de Humanidades, Bogota, 2019.

n el libro Fenomenologia y Performance el profesor German Vargas

Guillén presenta ocho estudios en los cuales se va argumentando la

tesis central, a saber, «la experiencia de o con la performance —en lo
fundamental— remite a los estratos de la pasividad»'. De ahi que, por un
lado, la performance sea entendida como el lugar natal del sentido que alude
alo todavia-no, que estd en juego, pero no se sabe cémo se pone en juego. Y,
por otro lado, la pasividad se comprenda como un saber que se tiene, pero
no se es consciente que se tiene. El autor expresa que las relaciones que se
pueden establecer entre estos dos términos se llevan a cabo por el anclaje
que tienen estos con la estructura del tiempo. En el presente viviente se
efectua la performance, esta es actualidad; mientras que la pasividad «es la
temporalidad absoluta que solo se ofrece, prima facie, prerreflexivamente,
como experiencia corporal»?.

Ahora ;cudl es la contribucion de este libro a las discusiones fenomeno-
légicas? O mejor auin ;qué se aporta a la fenomenologia con el estudio de la
performance? Segun el autor, se gana la comprension del concepto de nuli-
ficacién. Y con ello se logra clarificar como es el paso de la percepcion a la
fantasia, o mejor atun del percepto al fantasma. Segun lo anterior, los estudios
que se presentan en este libro se orientan a la explicacion de la nulificacion
«como proceso de saturacion en orden a la experiencia intersubjetiva en el
intricado haz de relaciones que ésta comporta con la pasividad y la perfor-
mance»®. Con claridad, el profesor Vargas logra explicar las enmarafiadas
conexiones entre los conceptos anteriormente expuestos, pero ya serd el
lector del libro quien juzgue la veracidad de tales afirmaciones.

VARGAS GUILLEN, German. Fenomenologia y performance. Bogota, Editorial Aula de Humanida-
des. 2019, p. 9.

> Ibid., p.10.
5 Ibid., p.13.

[279]



[280] Miguel Angel Espitia Raba

Es importante resaltar que estos estudios no solo aportan al enten-
dimiento teérico del corpus de la fenomenologia, sino que también
contribuyen a la comprension de las relaciones sociales y culturales de la
sociedad colombiana. ;Por qué? Pues bien, al tematizar la pasividad se
pone en evidencia la constituciéon de los prejuicios (Vorurteil) o concep-
ciones ocultas (Misconceptions) que se tienen sobre la guerra. Y alcanzando
lo anterior se abre un campo de accion en donde se atiende «a la trans-
formacion que puede ser operada activamente sobre el ambito que funda
anonimamente la pasividad, en el campo de la actuaciéon o accién
(performance) ciudadana»*.

En el Estudio I titulado «Pasividad: constituciéon e individuacién» se
expresa que «la pasividad es la esfera de la donacién absoluta»®. Con ello,
el autor quiere dar a entender que antes de reflexionar sobre el mundo,
las vivencias o las experiencias hay algo que se dona o se da. Y una vez
se lleva a cabo lo anterior se empiezan a desplegar las funciones transcen-
dentales del yo. Cuando se despliegan estas funciones se constituye el sujeto
de la experiencia, entendido este como el «enlace de la materialidad del
cuerpo —dado espacialmente— y de la espiritualidad —mera fluencia indi-
visible—». Aparece entonces la necesidad de aclarar las diferencias entre
lo que se considera el yo empirico —formas primarias de reflexividad (la
pasividad)— y el yo trascendental —funciones reflexivas (la actividad)—.
Una vez el autor aclara conceptualmente lo anterior, propone que el sujeto
es el anclaje que permite la interdependencia de la pasividad y la actividad.
Sin embargo, en la esfera de la realidad, el sujeto se encuentra con otros
sujetos, por tanto, ;qué posibilita tal relacion? Para el autor es la empatia.
Esta debe ser entendida como una estructura intencional de la conciencia
en donde capto al otro desde el propio yo, pero se comprende que es
diferente, dado que se ejecuta tanto la individuacion originaria como la
individuacion secundaria.

El Estudio II «La radicalidad del lenguaje: pasividad y actividad» resalta
la relacion ontoldgica (via la inmanencia) entre las filosofias de Witt-

“ Ibid, p.17.
5 Ibid., p.25.



Fenomenologia y Performance — Germdn Vargas Guillén [281]

genstein y Husserl a partir de lo expuesto en la VI Meditacion cartesiana de
Eugen Fink. Para ello, el autor habla de la existencia de un indice comun
en ambos autores, a saber, la descripcion. Por un lado, Husserl describe la
correlacion intencional entre noema y noesis. Por otro lado, Wittgenstein
describe juegos de lenguaje basandose en la gramatica. El punto central
de tal relacion tiene dos niveles. El primer nivel es que en ambas descrip-
ciones «la inmanencia opera tanto en el lenguaje natural ([...] juegos del
lenguaje) como en el lenguaje cientifico (en este caso el lenguaje trascen-
dental del pre-ser que intenta conquistar el espectador fenomenoldgico)»©.
El segundo nivel esta anclado a la propuesta de Fink, este propone que en
ambos lenguajes —expuestos anteriormente— se enlazan por la accion
analogizante que realiza un sujeto en el plano de la inmanencia. En la
descripcion que hace este autor sobre estos niveles se logra 1) explicar en
qué radica la fenomenologizacion como predicacion; 2) ver como lo anterior
es el soporte para alcanzar la actividad de un yo fenomenologizante que
constituye un lenguaje trascendental y un mundo’.

En el Estudio IIT intitulado «Los titulos cuerpo, yo, cogito. Una reflexién
en torno a la empatia» el autor realiza una caracterizaciéon de diferentes
niveles de esta ultima. Ahora, los términos mencionados en el titulo son
entendidos como «funciones de la estructura del sujeto, de la experiencia
subjetiva de mundo»®. Para llevar a cabo lo anterior, el profesor Vargas
realiza lo siguiente: 1) sigue la exposicion que presenta Husserl en la Hua.
XIII para caracterizar los diferentes niveles de empatia. 2) Recurre a la
tesis de Sherry Turkle con el objetivo de suscribir que solo mediante la
conversacion se logra poner en funcionamiento la empatia, para ello se
trata de responder ;es posible ensenar la empatia? 3) Define la empatia
como un «contenedor, que, en sintesis, alberga formas: la simpatia, la
apatia y la antipatia»’. Entonces la empatia «comporta gradientes segiin
las funciones de la experiencia personal del mundo, en y como proceso(s) de

¢ Ibid., p. 45.
7 Ibid., pp. 45-46.
8 Ibid., p. 67.

°  Ibid, p.74.



[282] Miguel Angel Espitia Raba

individuacion»'. Por eso, 4) recurre, el autor, al tripode cuerpo-yo-cogito
que son la base para que se efectué la individuacion, segtin lo expresa
Husserl en la Hua. xxxi11. Por dltimo, 5) confronta las descripciones de
este tripode con el orden la fantasia, teniendo presente el texto No. 18 de
la Hua. xx111.

El Estudio IV «Juego, constitucion y pasividad: la generizacién» inicia
con la presentacion de una noticia publicada en el peridédico El Espectador
en la cual se sefiala que la violencia homofébica y transfobica es un modus
operandi normalizado en Colombia. Segun la noticia, el hecho de asesinar
a alguien por lo que es va en aumento. Lo anterior para el autor es «la cosa
misma de la metafisica detrascendentalizada»''. De manera que, se recurre
a la fenomenologia que describe el fendmeno tematizado. En este caso el
autor investiga la generizacion como una constitucion en la cual se opera
tanto la sintesis activa como pasiva. Lo que se pretende defender es que al
resguardar que el género y la «esencia» de lo humano son sustancias se cae
en un dogmatismo que conlleva a abandonar las diferencias. Entonces ;qué
papel tiene la fenomenologia? Segun el autor en «la fenomenologia se lleva
[...] acabo unarenovacidn si se plantea como uno de sus horizontes tanto la
pregunta por el género como por la teoria feminista»'?. Por tanto, aceptando
la tesis de Judith Butler el feminismo y la fenomenologia «se entrelazan en
el intento de «afianzar la teoria de la experiencia vivida [...] para revelar
la manera en que el mundo es producido por los actos constitutivos de la
experiencia subjetiva»". En estos intricados anlisis recurre a autores como
Maurice Merleau-Ponty para la descripcion del cuerpo como punto cero
de orientacion, a Simone De Beauvoir para tematizar el cuerpo en su ser
sexual y a Judith Butler con el objetivo de explicar cémo los procesos de
constitucion de la generizacion se encuentran en los actos performativos.
Los andlisis anteriores son complementados con la propuesta de Eugen
Fink que propone el juego como un fendmeno existencial.

0 Ibid, p.77.
U Ibid,, p. 85.
2 Jbid,, p. 90.
B Ibid., p .93.



Fenomenologia y Performance — Germdn Vargas Guillén [283]

El en Estudio V «La pasividad vista desde la performance: una feno-
menologia de la inmanencia explicada a partir de tres experiencias
performativas» el autor describe lo extrafio, el extranamiento; lo propio, la
apropiacion; lo arquetipico y la pasividad. En cada una de estas se descubre
que la performance deviene fenomenologia en tres momentos, a saber, 1)
en la fenomenologizacion anticipante; 2) cuando el yo y el sujeto se funden
en la accién; y 3) cuando se estd en el surgimiento del sentido. Segun el
profesor Vargas, «es el fenomenologizar desde el cuerpo hasta la posibilidad
de reflexion que reconstruye y deconstruye en su vuelta a la experiencia
originaria»'*. La performance tiene una dimension ética y estética que se
fundan en la pasividad entendida como el trasfondo que sostiene al sujeto,
pero solo se puede poner en juego a condicién de posibilidad del encuentro
con los otros, es decir, en intersubjetividad.

El Estudio VI «Cuerpo, fenomenologia y performance» continta,
segun el autor, la investigacion anterior. Aqui se tematizan los titulos «yo
fenomenologizante, observador fenomenoldgico; fenomenologia regresiva,
fenomenologia constructiva; yo trascendental, fenomenologia trascen-
dental»". Lo anterior es exhibido teniendo presente la VI Meditacion
cartesiana de EugenFink. Para el autor el yo personal es igual al mismo
yo-hombre aquel que tiene un mundo de la vida en la cual se individua
con y por los otros —transindividuaciéon—, dado que se despliegan unos
potenciales (Vermdogens). Estos ultimos se estudian con la pasividad, con
el cuerpo, con la performance, con las funciones del yo y con el misterio.
Los autores que el profesor pone en dialogo en este apartado son: Husserl,
Merleau-Ponty y Simondon.

En el Estudio VII «Dacién y saturacién» el autor se pregunta ;cdmo
avanzar en la investigacién metafisica sin abandonar la fenomenologia?
Siguiendo a Husserl se expresa en esta investigaciéon que en la metafisica
hay un principio de excedencia propio de la investigaciéon metafisica. Y,
por el contrario, en la fenomenologia se estudia lo dado, lo que aparece a la
conciencia, es decir, el fenémeno. Lo anterior le permite al autor expresar

1 Ibid., p. 105.
15 Ibid., p.119.



[284] Miguel Angel Espitia Raba

la relacion entre la excedencia y la saturaciéon como dos operaciones que se
complementan. «La primera ocurre en sintesis pasiva, la segunda es efecto
de desplegar en sintesis activa la abstraccién»'S. El autor centra su atencién
en lo excedente y lo saturado entrelazando sus andlisis con la distinciéon
entre la filosofia primera y segunda. Logrando establecer a partir del texto
Humanismo de otro hombre de Emmanuel Levinas que la ética es la filosofia
primera. Asi la «metafisica trae a la reflexion el resto, lo olvidado, lo ultimo
y el fundamento, esto es, la subjetividad, lo primero; se orientan a desplegar
la visibilidad en y sobre lo que se ha invisibilizado»". La metafisica para
el autor —dentro del espectro de la fenomenologia— tiene como objetivo
extender la experiencia del mundo para poder acceder al Otro, ala alteridad
sin una pretension positivista.

En el Estudio VIII «Fantasia y Saturacién» el autor expresa que ambos
términos mencionados en el titulo son «formas de experiencia humana
que parten del factumy se encaminan al fictum»'®. Para el profesor Vargas
la experiencia inicia con lo dado que se configura tanto en sintesis pasiva
como en activa, luego emerge una excedencia que permite establecer
nuevos sentidos sin tener que volver a lo dado. La fantasia segtn el autor
«es nulificacion del dato»'® y a partir de lo anterior emergen los fenémenos
saturados como la utopia, el arte, el amor y Dios. Este tltimo se vuelve el
centro de analisis del estudio y se explica como un fenémeno excedente y
saturado de la fantasia. El autor tomando los analisis de Husserl en torno a
la fundacién de la fenomenologia reconstruye las variaciones que ha tenido
este tema. De ahi que se explique a Dios como un fantasma, lo que posi-
bilita entender que el polo correlativo de la experiencia mas que dacion es
donacién *.

En el anexo «Temporalidad y formacién en Borges» el autor matiza
varios temas entre ellos el saber, el poder, las capacidades (Vermagens), el
juego, la temporalidad y la formacion. En pocas palabras, esta investigacion

16 Ibid., p. 143.
7 Ibid., p. 152.
8 Ibid., p. 160.
9 Ibid., p.160.
2 Ibid., p. 160.



Fenomenologia y Performance — Germdn Vargas Guillén [285]

contiene el entrelazamiento de los ocho estudios precedentes. Por tanto,
el lector que se sumerja en este libro encontrara la panoplia conceptual
fenomenoldgica sustentada desde los mismos textos de Husserl y a la vez la
aplicacion de estos términos en el mundo de la vida.

MiGuEL ANGEL EspiTia RABA
Universidad Pedagogica Nacional
1fl_maespitiarl 62@pedagogica.edu.co






MEDITACIONES FENOMENOLOGICAS Y (NEO)
KANTIANAS. FILOSOFfA TRASCENDENTAL,
CULTURA Y TEORIA DE LA CIENCIA

SEBASTIAN LUFT
Editorial Aula de Humanidades, Bogota, 2019

1 libro del profesor Sebastian Luft inicia con una pregunta muy

sugerente «;Hay algo asi como la idea de la filosofia, una cierta

“Gestalt” un cierto punto de vista de la filosofia?»'. Para dar una
respuesta, el autor utiliza la metafora propuesta por Wittgenstein sobre
los parecidos de familia. Expresa que las filosofias pueden no coincidir en
postulados, argumentos, temas y conclusiones y, sin embargo, se podria
evidenciar en ellas un parecido de familia. Ahora, la filosofia a lo largo del
libro sera entendida como un modo de vida. Esto ultimo requiere asumir
una posicion y a la vez tener un punto de vista. Segtn el autor, el filésofo
no es aquel que defiende su posicién con ufas y dientes a pesar de haberse
demostrado que este punto de vista es dogmatico y religioso, sino aquel que
«es capaz de cambiar un punto de vista, de desistir de él, de modificarlo o
negarlo; entendiendo que dejar atrds un punto de vista es apenas alcanzar
[...] un nuevo punto de vista» 2 Pero este ltimo no implica que sea mejor
al anterior, por el contrario, el profesor Luft rechaza una vision teleologica
de los puntos de vista y propone un sentido pragmatico.

En este libro el autor se propone describir las condiciones de posibilidad
de un punto de vista coherente de una filosofia, a saber, una filosofia tras-
cendental. Esta ultima «como cualquier otra verdadera filosofia, no es
un credo [...] sino, [...] un punto de vista desde el cual ver el mundo, a
nosotros mismos y a nuestra relaciéon con aquél»’. Sus analisis parten de
dos definiciones de filosofia trascendental que expone Kant en su libro

' Lu¥rT, Sebastian. Meditaciones fenomenoldgicas y (neo) kantianas. Filosofia trascendental, cultura y
teoria de la ciencia. Bogota: Editorial Aula de Humanidades, 2019, p. 15.

> Ibid., p.15.
5 Ibid., p.19.

[287]



[288] Miguel Angel Espitia Raba

Critica de la Razon pura. Aqui, segun el profesor Luft, se muestra de forma
experimental un punto de vista critico cuyos resultados se pueden validar
para juzgar su éxito o su fracaso. El autor realiza una reconstruccién de
los postulados iniciales de la Analitica de Kant, a saber, de la Estética Tras-
cendental en donde se exhibe que nosotros tenemos acceso a las cosas en
cuanto estén bajo las formas de la sensibilidad y no a las cosas en si mismas.
Lo anterior es un rechazo inmediato al realismo ingenuo que postulaba la
existencia de un mundo independiente de la mente y del sujeto que conoce.
Al mismo tiempo, el profesor Luft resalta el giro copernicano que conlleva
al idealismo trascendental el cual estudia la «manera en que el mundo es
dado al sujeto de experiencia; mas precisamente en la forma en que es dado
alos sentidos y en la cual es pensado por la mente»*. Sin embargo, no se debe
entender que en este libro se hace una defensa del idealismo trascendental
de Kant. Por el contrario, el autor toma distancia de esta interpretacion y
realiza unas criticas sobre la cognicidn, la ciencia, la experiencia, el analisis
regresivo y reconstructivo. Ahora, la filosofia trascendental es «toda inves-
tigacion que intenta arrojar luz acerca de las variadas relaciones entre la
subjetividad/mente/conciencia y el mundo/mundo de la vida/cultura»’.

La obra del profesor Luft se divide en dos partes y cada una de estas
se compone de cinco capitulos. La primera parte se titula «Neokantismo
y filosofia trascendental». Esta seccion inicia con el capitulo «EI problema
del historicismo: La critica de Dilthey a la teoria de la ciencia neokantiana
y las consecuencias para su teoria de las ciencias del espiritu». El autor se
propone, por un lado, ostentar la distincién propuesta por Windelband
entre las ciencias ideoldgicas y nomotéticas junto a la refutacion de Dilthey
a esta distincion y la «determinacién hermenéutica de la ciencia del espiritu
como filosofia de la vida (Lebensphilosophie)»°. Por otro lado, presenta
como el pensamiento de Dilthey atn es valioso para nuestro tiempo, dado
que ayuda a elaborar una defensa contra el naturalismo. Segin Luft, la

“ Ibid., pp. 26-27
5 Ibid., p. 32.
S Ibid, p. 38.



Meditaciones Fenomenolégicas y (Neo)kantianas — Sebastian Luft [289]

teoria de la ciencia de Dilthey, aunque no se liber6 de los problemas con el
historicismo alcanza una consideracién trascendental.

En el capitulo dos «La filosofia de la Escuela de Marburgo: De la critica
del conocimiento a la filosofia de la cultura» tiene como meta el esbozo de
una vision global de esta Escuela’. Este lugar fue liderado por filésofos
como Hermann Cohen y Paul Natorp que tuvieron como discipulo a Ernst
Cassirer. El autor discute en primera instancia «el contexto general de la
pregunta de Kant acerca de las condiciones de posibilidad del conoci-
miento sintético a priori y como éste toma parte de la tarea concreta de
un trabajo respecto del factum existente de las ciencias®». Consiguiendo
con lo anterior, el mayor logro de los marburgueses es, a saber, expandir
a una critica de la cultura las propuestas de Kant. Esto ultimo lo tematiza
el profesor Luft con la exposicion de algunos puntos clave de la filosofia
de Cohen. Luego de lo anterior, presenta algunas consideraciones en la
transformacion del idealismo critico de Cohen al idealismo simbolico de
Cassirer que culmina con el desarrollo de la filosofia de la cultura. Este
tiene como tarea la expresion de la logica de lo simbdlico. Por ultimo, el
autor expone la funcién emancipadora de la cultura como un legado de la
Escuela de Marburgo.

El capitulo tres «Historiografia filosofica en el neokantismo de Marburgo:
El ejemplo del problema del conocimiento de Cassirer» esta dedicado a
presentar de forma sistematica el paradigma de Windelband en donde
se presenta la historiografia filosofia como historia-problema. Segun la
interpretacion que hace el profesor Luft la historia-problema se puede
caracterizar «como un proceso en el cual ciertos problemas intemporales
son revestidos con nuevos ropajes a lo largo del curso de la historia de la filo-
sofia»’. Luego de esta caracterizacion el autor toma la propuesta del a priori
historizado correlacional de Cassirer, enmarcado en la historia-problema
como una aplicacion del método trascendental.

7 Ibid., p. 63
S Ibid., p. 70.
S Ibid, p. 72.



[290] Miguel Angel Espitia Raba

En el capitulo cuatro «La idea de la filosofia de Cohen y la pregunta por
el sujeto humano» el profesor Luft expresa que «Cohen lucho en contra de
un individualismo irresponsable, tanto en términos morales como en una
epistemologia filosdfica»'. Con ello logra realizar un analisis de las etapas
del pensamiento de Cohen para rastrear como es compatible la realizacion
de una filosofia de cultura de corte neokantiana y al mismo tiempo una
filosofia del individuo. Luft logra ponen en evidencia al finalizar el capitulo
que «La vision humanista de Cohen y ser humano en la cultura se garantiza
en ultima instancia por medio de la reconciliacién con el Otro absoluto,
una figura del pensamiento que él ve prefigurada en el judaismon.

El capitulo quinto «La concepcion de Windelband de la filosofia tras-
cendental y su relacion con la filosofia de la cultura» el autor se propone en
primer lugar, exponer el programa filoséfico de este pensador diferenciarlo
de la Escuela de Marburgo. En segundo lugar, a partir de algunas obras del
autor estudiado se presenta la filosofia trascendental como una filosofia de
la cultura. En tercer lugar, se exhibe la perspectiva del profesor Luft en torno
al enlace de la filosofia de Windelband con la filosofia actual. Segtin el autor
de la obra, las propuestas de Windelband en torno a la filosofia trascen-
dental son superiores a la filosofia que se ostenta por los «neo-hegelianos»,
por ejemplo, Brandom, dado que los andlisis de este autor desembocan en
un reduccionismo lingiiistico. Mientras que con Windelband «El lenguaje
como herramienta del fildsofo es, naturalmente, apto, autorizado y necesario
para entender este espacio y justificarlo en su totalidad, pero esto no debe
suponer reducir la cultura al acto lingiiistico''». De ahi, la frase con la cual
se cierra el capitulo, a saber, «La razén en la cultura légenthaipollajos'» .

La segunda parte se titula «Fenomenologia y filosofia de la cultura».
Los analisis realizados por el autor inician en el capitulo sexto titulado «La
critica de Husserl a la teoria de la ciencia de los neokantianos de Baden y
sus consecuencias para el programa de investigacion fenomenoldgica». En
este texto se muestra que «el programa de investigacion fenomenoldgica

10 Ibid., p. 120.
- Ibid., p. 152.
2 Ibid., p. 136.



Meditaciones Fenomenolégicas y (Neo)kantianas — Sebastian Luft [291]

de Husserl fue desarrollado en confrontacidn con las teorias rivales de su
tiempo'». Por eso, la necesidad del autor de preguntarse por su objetivo
y su método. Esclarecer lo anterior le permite 1) demostrar las diferencias
de la filosofia de Husserl con respeto a los neokantianos (suboccidentales).
2) Argumentador a favor de que la fenomenologia esté en el territorio de lo
trascendental. 3) Ostentar el caracter cientifico de la fenomenologia. Asi,
termina diciendo el profesor Luft que «el ambito de la filosofia trascen-
dental y sus posibilidades ha sido, con Husserl, nuevamente reabierto»'.

El capitulo séptimo titulado «Fenomenologia y filosofia de la cultura:
Descripcién y normatividad» el profesor Luft exhibe estos dos proyectos
juntos dado que, por un lado, no considera que estos sean radicalmente
diferentes y, por otro lado, son dos campos de investigacion que le son
muy estimados. El modus operandi de esta investigacion es el siguiente.
En primera instancia, exterioriza con brevedad los objetivos de cada uno
de estos. En segunda instancia, ostenta que estos proyectos son incom-
pletos por si mismos. Lo que le posibilita, en tercera instancia, presentar
argumentos a favor de la necesidad de complementariedad entre estos
dos proyectos filosoficos. En términos del autor «La fenomenologia y la
filosofia de la cultura, [son] (...) ejecutoras de la filosofia trascendental en
el sentido kantiano modificado»'®. Estas son «las encargadas de hacer real
esta vision del mundo, como una infinita y por tanto inalcanzable tarea,
pero con un objetivo constante que hemos de alcanzar, es decir, una idea en
sentido kantiano»'¢.

En el capitulo octavo intitulado «El a priori de la cultura: La filosofia
de la cultura entre racionalismo y relativismo. El ejemplo de antropolo-
glaestructural de Lévi-Strauss» el autor hace una reconstruccion historica
y filoséfica del proyecto de la filosofia de la cultura de Cassirer que pasa del
idealismo trascendental a un idealismo simbolico. Para lograr lo anterior
expone: 1) el problema general de una filosofia de la cultura; 2) la «inva-

5 Ibid., p. 163.
1 Ibid., p. 160.
15 Ibid., p. 206.
15 Ibid., p. 207.



[292] Miguel Angel Espitia Raba

riancia en la antropologia segun Lévi-Strauss; y 3) el «universal lateral» de
Merleau-Ponty. Lo anterior le permite establecer los lineamientos generales
para el establecimiento del «espiritu del filosofar empirico o empirismo
filosofico de Cassirer en la busqueda de un a priori de la cultura» que no
cae ni un racionalismo ni en un relativismo.

El capitulo noveno «La dimension trascendental de la filosofia de la
cultura» tiene como objetivo argumentar que «la filosofia de la cultura
solamente puede desempenar su tarea propia y genuinamente filosofica si ella
actiia como filosofia trascendental o suscribe esta pretension (y, desde luego,
aspira a cumplirla)». Para demostrar tal tesis hace lo siguiente: a) establece el
paso de la critica de la razon a la critica de la cultura a partir de la diferencia
entre naturaleza y cultura; b) exterioriza la cuestion del a priori con base
a los factade la cultura y su filosofia; y culmina con la critica de Rorty al
progresismo cultural y la réplica filoséfico-cultural. En este ultimo punto
dice el profesor Luft que «el pragmatismo supuestamente anti-trascen-
dental de Rorty tiene mas cosas en comun con una filosofia trascendental
de la cultura que lo que él mismo habria querido admitir».

El capitulo décimo «“Real-idealismo”: una respuesta husserliana hete-
rodoxa a la cuestion del idealismo trascendental» merece una atencién
especial, dado que realiza algo muy complejo de ejecutar, a saber, responde
a varios autores que afirman que Husserl es idealista, realista o antirrealista.
Esta respuesta la estructura del siguiente modo. Primero, presenta una
contextualizacion de lo que cominmente se conoce como «idealismo», aqui
establece que hay varias maneras de entenderlo. Segundo, lo precedente le
permite establecer una diferencia entre el idealismo débil y fuerte. Como
paradigma de tal distincion presenta a Thomas Nagel como idealista débil,
dado que para este autor Nagel «tiene mucho en comin con Husserl; ademas
sus herramientas conceptuales nos permitiran discernir un tipo similar
de idealismo en Husserl». Tercero, este dltimo le permite establecer que
el idealismo trascendental de Husserl debe ser entendido como un «real-
idealismo» puesto que es una filosofia «que consigue conectar una doctrina
filosdfica aparentemente abstracta como el idealismo trascendental con el
mundo de la vida».



Meditaciones Fenomenolégicas y (Neo)kantianas — Sebastian Luft [293]

El libro cierra con un epilogo titulado «;Por qué estudiar la historia de
la filosofia después del fin de la filosofia?» El autor hace un diagnostico
especificamente de tres autores que han argumentado el fin de la filosofia,
a saber, Hegel, Heidegger y Rorty. Al mismo tiempo estudia los supuestos
méritos intrinsecos que tienen aquellos filésofos que se dedican a estudiar
la historia de la filosofia. Lo anterior le permite expresar cual es, por un
lado, el futuro de la filosofia y de aquellos que se han de llamar fildsofos vy,
por otro lado, establecer a modo de consejo hacia dénde se dirige el estudio
de la filosofia. El profesor Luft expresa:

Esto [el estudio de la filosofia] tiene que ser renovado en cada generacién. A
pesar de su estatus especial, la filosofia como practica es sélo un ejercicio comu-
nitario entre otros que constituyen la cultura. La filosofia y la cultura cambian,
los humanos perduran. No permitan que sus maestros les dicten lo que debe
ser importante para ustedes, permitanles guiarlos y ayudarlos. Pero tomen lo
que es mejor e inventen algo propio con la confianza que se puede obtener del
saber que estan sobre hombros de gigantes. Al estar sobre sus hombros, pueden
ver mds alla hacia un futuro acerca del cual ellos sélo pudieron especular'.

Para finalizar el lector encuentra en este libro erudicién, creatividad
y rigurosidad, no solo en la exposicién de las ideas principales de las
corrientes filoséficas que se ponen cita en este libro, sino también en su gran
capacidad de establecer relaciones con la filosofia de nuestro tiempo. Por
tanto, quien se acerque a este libro debe estar preparado para ser instruido
en filosofia, antropologia, sociologia e historia.

MiGuEL ANGEL EspiTia RABA
Universidad Pedagogica Nacional
1fl_maespitiarl 62@pedagogica.edu.co

7 Ibid., p. 248.






EDITH STEIN, FILOSOFA DEL SIGLO XX PARA EL
SIGLO XXI, MIRADAS LATINOAMERICANAS

EDpUARDO GONZALEZ D1 PIERRO
Editorial Biblos. Buenos Aires, 2019

ste libro, compuesto de diez contribuciones, tiene un doble mérito

que ya viene anunciado en su mismo titulo. Por un lado, quiere

reivindicar la figura de Edith Stein, no sélo como religiosa, santa o
discipula de Husserl, sino que la intenta presentar cémo una filésofa cuyo
pensar se encuentra vigente y en pleno debate con los problemas contempo-
raneos. Por el otro, revela un enorme esfuerzo del coordinador de la edicion
por reunir las contribuciones de especialistas dedicados a los estudios stei-
nianos en Latinoamérica. Brindar una mirada latinoamericana de la filosofia
de Stein tal vez sea el mérito mayor y el principal aporte de este libro.

Eltexto se divide claramente en dos aspectos distintos pero concurrentes.
Un interés por los autores en presentar los temas y problemas propios de
la exégesis de la filosofia de Stein, planteando lecturas muy interesantes al
respecto; y el colocar a Edith Stein en didlogo y debate con problemas mas
contemporaneos y de urgente tratamiento como el de la educacion, género
y politica. Mencion aparte es la muy valiosa contribucion del coordinador
del libro, profesor Eduardo Gonzalez Di Pierro acerca de la recepcion de la
filosofia de Edith Stein en México y Latinoamérica. Para una mejor presen-
tacion del libro que comentamos dividiremos nuestra resefia siguiendo el
orden tematico propuesto lineas arriba, que no necesariamente es el que
aparece formulado en el indice.

El primer tema mas exegético, de aclaracion y discusion de temas de la
filosofia de Stein es también el mas abordado en el libro. Seis de los diez
textos que lo componen se ocupan de ¢él, lo cual ya nos dice algo del sentido
que estan tomando los estudios de esta filosofa entre nosotros.

El primero es el de Ruben Sanchez Mufioz (México) titulado «La imagen
dindmica de la persona en Edith Stein», en el que aborda el muy discutido
tema del dinamismo de la persona y la personalidad en la fenomenologia

[295]



[296] Jaime Villanueva Barreto

de Stein, el articulo, acertadamente, coloca el énfasis de su abordaje en una
fenomenologia genética sacando del marco meramente estdtico donde
generalmente se ha querido enmarcar a la filésofa. Recordemos que, para
toda la escuela de Gotinga, como es el caso de Max Scheler, por ejemplo, la
persona deviene en sus actos y por tanto es sujeto de libertad. Stein, segun
Sanchez, tampoco se encuentra ajena a esto, por lo que «la persona posee
una estructura autofinalista que se despliega, a través de la historia personal
—de la biografia diria Ortega—, a través de los actos libres»'. En todo caso
lo especifico en el pensar de la filésofa seria el aspecto teleoldgico de su
antropologia, en tanto que, para ella, el ser humano tiene una estructura
«autofinalista» que encuentra su realizacion a través de la libertad y de su
relacién con los otros.

La argentina Maria Laura Ballabeni nos entrega un trabajo titulado
«Edith Stein: andlisis de algunas concepciones del ser humano». En este
trabajo, a diferencia del anterior, mas bien, se nota la impronta de los analisis
estaticos en los que la autora presenta la concepcion antropolégica de varios
fildsofos que ejercieron alguna influencia en Stein, como Edmund Husser],
Max Scheler y Martin Heidegger. El recorrido que se hace en este trabajo va
desde la idea steiniana de un fundamento corporal u organico del hombre
hasta su aspecto animico y espiritual, por lo que cabria entender al hombre
como una persona libre y espiritual con una vida intencional. Por lo que
surgiria el problema de si el yo se encuentra fuera de la naturaleza corporal
y animica o se encuentra formando parte de ella. La respuesta de la fenome-
ndloga, segun el texto, es que ambos conformarian una unidad real:

De tal modo se presenta la union de cuerpo y alma que la filésofa llega a afirmar
que el trato correcto que el ser humano tenga de su cuerpo con una buena
alimentacidn, ejercicio, etc., repercutird notablemente en el alma humana,
llevando asi al cuerpo a nivel de fundamento, expresion e instrumento del
almaZ.

' GonzALEz p1 PIERRO, Eduardo. Edith Stein, filésofa del siglo xx para el siglo xxi, miradas latinoame-
ricanas. Buenos Aires, Editorial Biblos, 2019, p. 119.
> Ibid., p. 119.



Edith Stein, filésofa del siglo xx para el siglo xx1, miradas latinoamericanas [297]
Eduardo Gonzdlez Di Pierro

Si bien, el yo no ocupa un lugar fisico determinado concreto, como
una neurona, por ejemplo, tampoco es una mera alma sin cuerpo. El ser
humano tiene cuerpo y alma. Esta conclusion, aunque acertada, deja echar
de menos un mejor rastreo en los andlisis propiamente fenomenologicos de
corte trascendental que van mas alla de una conexion real incluso a nivel
del ser humano psicofisico. En todo caso, debemos senalar que el articulo
hace bien en arribar a una conclusidon que coloca la libertad del hombre
como el centro de la antropologia de Stein.

De otro lado, el mexicano Fernando Gonzalez Vega, nos ofrece su
escrito «Individuo Psicofisico: causalidad y empatia en Edmund Husserl
y Edith Stein». Este sugerente texto nos muestra, con mucho detalle, el
origen del problema planteado tanto en Husserl como en Stein, dejando
claro que fue uno de los temas que mas preocup6 a la escuela fenome-
nolégica de ese momento. Si bien el trabajo de Gonzalez sefiala el modo
como Husserl aborda la problematica, se demora mucho mas en dar cuenta
de los desarrollos steinianos detallando los puntos de encuentro y desen-
cuentro con su genial maestro, a la vez que sefalar los originales aportes
de la fildsofa. De ahi que se sefale claramente como es que Stein tiene un
mayor interés por develar y descubrir la estructura de la persona humana,
por lo que su indagacion apunta mas en el camino de la cooperacion entre
la causalidad y la motivacion desde el andlisis de la energia sensible y espi-
ritual, la voluntad y la empatia. Por eso, es que «la energia espiritual estd
directamente relacionada con la motivacion y también con la empatia. Se
requiere para ello un tipo de “receptividad” para poder ser afectado, tomar
postura y un tipo de “actividad” para entregarse»’. Se trata entonces de una
corriente vivencial también comunitaria que por su contenido configura
una totalidad llena de sentido, cuyas vivencias se encuentran unidas por la
motivacion.

El articulo del peruano Carlos Viana Rubio, «Edith Stein y el sentido de la
philosophiaperennis», aborda dos frentes sumamente interesantes e impor-
tantes. Por un lado, rescata la posibilidad de concebir una filosofia cristiana
como posibilidad de pensar los problemas filosoficos también a la luz de la fe

5 Ibid., p. 9.



[298] Jaime Villanueva Barreto

y la revelacion. Por el otro, reconstruye el intento de sintesis emprendido por
Edith Stein de amalgamar la escolastica con la fenomenologia, dando por
resultado una muy original perspectiva que desemboca en el proyecto, tan
caro a la fenomenologia, de edificar a la filosofia como una ciencia rigurosa.
En otras palabras, el autor se esfuerza por compatibilizar las exigencias de la
fe yla razon en una philosophiaperennis como una suerte de unidad organica
entre la razon y la fe. Para Viafa, la filosofia de Edith Stein representa la posi-
bilidad de hallar esta philosophiaperennis, en la medida en que representa
una sugerente sintesis entre la filosofia de Tomas de Aquino y la fenome-
nologia de Edmund Husserl. Incluso llega a decir el autor que:

la solucion al problema se encuentra en un didlogo compuesto por Stein en
1928 en el que Husserl y Tomas de Aquino discuten el concepto de filosofia
3Qué es la filosofia? Es el primer intento de confrontacion que Stein emprende
entre sus dos maestros con la finalidad de lograr una sintesis que evolucione en
la afirmacion de la philosophiaperennis como la aceptacién mds propia de la
filosofia como ciencia rigurosa*.

Este didlogo imaginario es continuado por Viana cuando reconstruye
el camino emprendido por la filésofa que media entre ambas posturas
filosoficas hilvanando los puntos en comun entre ambas hasta lograr una
amalgama muy solida en la que una no se puede comprender la una sin
la otra.

La intuicién de esencias como posibilidad gnoseologica para el cono-
cimiento de la persona como un todo de sentido de la mexicana Paulina
Monjarraz, nos presenta la conjuncion del tema esencial del problema de
la persona con el nucleo metodolégico de la fenomenologia. Este punto
de contacto, para la autora, no es otro que el de la intuicidon de esencias.
Su estudio se centra especialmente en un detallado y claro anilisis de la
presentacion que Husserl hace de su descubrimiento metodoldgico en Las
Investigaciones Logicas e interpreta de manera creativa la expresion del
«conocimiento de esencias» para dejar despejado el camino que servira a
Stein como linea de continuidad para su propuesta antropoldgica. En otras

t Ibid.



Edith Stein, filésofa del siglo xx para el siglo xx1, miradas latinoamericanas [299]
Eduardo Gonzdlez Di Pierro

palabras, el estudio de Monjarraz sirve para poder examinar con mayor
detalle la fundamental importancia del plano gnoseoldgico-epistemoldgico
en el aporte original de la antropologia steiniana.

Carmen Gonzalez, desde Argentina, nos entrega su contribucion
«Caminar haciala verdad: la fenomenologia de la conversion en Edith Stein».
En este texto, la autora, enfrenta sin ambages el muy difundido prejuicio
de que la filosofia si quiere ser tal debe antes de desprenderse de cualquier
consideracion del ambito religioso. Siguiendo la misma problematica
también planteada por Viafa, aunque sin didlogo con él, Gonzélez logra dar
cuenta de la importancia del método fenomenolégico en la conversion de
Edith Stein, «siendo fiel al método, parte de una experiencia, aun ajena, que
empaticamente puede comprender; en esta Dios se manifiesta como una
realidad que se da, pero no sélo a la conciencia humana»®. Para la autora
entonces, la fenomenologia juega un papel determinante en la conversiéon
de Stein al catolicismo, pues ésta en tanto busqueda de la verdad exenta de
prejuicios, no puede estar en desacuerdo con la busqueda de la verdad que
propone el cristianismo. En términos de Stein, entonces, la busqueda de la
verdad se torna en una busqueda de Dios, se sea consciente de ello o no.

Habiamos sefialado lineas arriba que el otro gran ambito de textos,
que hace de este libro una seleccion muy inteligente y pertinente, estd
compuesto por una serie de articulos que colocan en didlogo a la fildsofa
estudiada con los problemas mas urgentes y acuciantes que nos confrontan.
A continuacion, pasamos a resefarlos.

El primer texto de este tipo es el que presenta el profesor mexicano,
también coordinador del volumen, Eduardo Gonzalez Di Pierro, «La idea
de Bildung como ética material en Edith Stein». Plenamente consciente,
tal como lo reconoce, de que Stein, al igual que su maestro Husserl, nunca
llego a publicar un libro sistematico sobre ética, esto nunca fue dbice para
que la tematica no estuviera presente a lo largo de sus textos. Segun el autor,
esto es claro, especialmente a partir de su tesis doctoral sobre la empatia.
Esto es ineludible por la impronta ética que es consustancial a la fenome-
nologia. Tenemos entonces que en el caso especifico de Stein esta ética se

> Ibid.



[300] Jaime Villanueva Barreto

puede llegar a encarnar en su aplicacién por medio de la pedagogia y que
por tanto el concepto central en éstas es el de Bildung o formacién. «Edith
Stein (...) encuentra inmediatamente en la nocién de Bildung la clave para
esta tarea; en efecto, la Bildung se convierte en el fendmeno privilegiado de
lo que en filosofia expresamos con el término griego ethos». Comprender
estas palabras en toda su dimension es importante porque, segun Gonzélez,
desde la perspectiva de la filosofia de Stein se lleva a la Bildung mas alla
de la posesion de algo exterior, como la buena formacion o educacion y se
la traslada, mas bien, al ambito de la libertad de accién del sujeto que esta
formado dandole a la educacioén una impronta ética que no deberia eludir.
Esto, desde luego, nos invita a pensar los procesos educativos y formativos
desde una perspectiva diferente para lo cual la fenomenologia, una vez
mas, se puede presentar como maestra.

Uno de los trabajos mas interesantes y actuales es el de la mexicana
Georgina Aimé Tapia Gonzalez, «La filosofia femenina de Edith Stein». Es,
sin duda, uno de los pocos trabajos en nuestra lengua que explora el tema
sobre la concepcion steiniana sobre lo femenino. Lo creativo de este texto es
que no se limita iinicamente a exponer la idea, caracteristicas y atributos que
Stein tuvo sobre la mujer, sino que avanza hacia una perspectiva diferente
del feminismo, que no se detiene en elementos ideoldgicos ni religiosos, sino
que encuentra una solida base en la antropologia fenomenologica de Edith
Stein, en la que varones y mujeres tenemos peculiaridades y capacidades
distintas, aunque una misma base tanto juridica como ontolégica. Para

el feminismo de Stein (...) la realidad humana estd compuesta por varones y
mujeres, y que esto debe tenerse en cuenta al abordar cualquier ambito de la
cultura. Su propuesta rechaza las falsas generalizaciones que no contemplan a
las mujeres como personas. Asi como los feminismos que suprimen la diferen-
cia de los sexos. Ante estas dos tendencias, plantea un feminismo filoséfico, in-
terdisciplinario, propositivo y abierto a nuevos problemas e interpretaciones® .

Como toda buena fenomenologia se mantiene abierta y atenta a lo que
la experiencia nos pueda ofrecer. En este sentido, un feminismo filoséfico o

¢ Ibid.



Edith Stein, filésofa del siglo xx para el siglo xx1, miradas latinoamericanas [301]
Eduardo Gonzdlez Di Pierro

fenomenoldgico no sélo es posible desde esta perspectiva, sino que es una
tarea pendiente por realizar desde nuestro entorno.

El argentino Francisco Bodean contribuye con un interesante articulo
titulado «Comunidad, libertad y estado. El sentido del poder». En él aborda
una tematica que en los tltimos afos esta siendo cada vez mas trabajada
en los estudios steinianos. También, partiendo de la antropologia fenome-
noldgica de Edith Stein, Bodean se ocupa de la constitucion de las formas
asociativas humanas vinculdndolas también al dmbito educativo. De este
modo, el Estado es una forma de la asociaciéon humana como una perso-
nalidad de orden superior, para Stein, «los pueblos son personas». «Esto
significa que la antropologia fenomenolodgica de Stein se encuentra a la
base de su comprension de las formas de asociaciones humanas». Desde
esta perspectiva se puede emprender una fenomenologia del poder en cada
ambito especifico, es decir, seria interesante, siguiendo los analisis stei-
nianos, poder desarrollar desde nuestra perspectiva contextual un abordaje
fenomenoldgico del Estado, el poder y la comunidad.

Por tdltimo, mencion aparte es el estudio de Gonzalez Di Pierro acerca
de la recepcion de la fenomenologia de Edith Stein en América Latina.
Este texto, seguramente pionero en su objetivo, no s6lo quiere dar cuenta
del trabajo realizado por los fildsofos de nuestro continente acerca de la
filosofa en mencién, sino que también constituye una suerte de balance
que nos permite tener una mayor noticia de los avances y retrocesos que en
estos estudios se vienen dando entre nosotros. Esta suerte de diagndstico
emprendido por Gonzalez Di Pierro debe servirnos no sélo para crear
una comunidad latinoamericana de estudios steinianos sino para hacer un
balance de como se estan conduciendo éstos y si estan respondiendo a las
necesidades propias de una fenomenologia latinoamericana.

JAIME VILLANUEVA BARRETO
Universidad Nacional Mayor de San Marcos






THE END OF PHENOMENOLOGY: METAPHYSICS
AND THE NEW REALISM

Tom SPARROW
Edinburgh University Press, Edinburgh, 2014

om Sparrow pretende en esta obra argumentar, por un lado, que

«la fenomenologia realmente comenzd y terminé con Husserl» vy,

por otro lado, que lo que se presencia en los seguidores de Husserl
«es una especie de muerte viviente de la fenomenologia: muchos fenome-
ndlogos caminan por la tierra creyendo que son la encarnacion viva del
programa de su maestro, sin embargo, practican una filosofia que muri6
o nunca existié»'. Para ello se sustenta en los argumentos que presentan
varios autores que se catalogan como «realistas especulativos». Tales argu-
mentos se desarrollan a partir de dos ideas —realmente supuestos— que
son la base de todo el libro. La primera responde al hecho de que no existe
una definicién concreta de la «fenomenologia» y, la segunda —como
consecuencia de la anterior— tiene que ver con la dificultad para los feno-
menologos en establecer el llamado «método fenomenoldgico». El autor
para sustentar El fin de la fenomenologia tiene presente estas dos ideas y las
pone a girar en torno al problema del realismo y expresa que «es necesario
cerrar la puerta a la fenomenologia como un enfoque realista»?, dado que
esta es un correlacionismo fuerte o idealismo.

La fenomenologia para Sparrow pretendié desde su origen «volver a las
cosas mismas, esto es, «volver a estar en contacto con el mundo de la expe-
riencia vivida tal como se vive»®. Pero, a los ojos de este autor esto nunca
se logrd, puesto que lo tnico que se consigui6 fue una version pobre del
proyecto kantiano en donde el ser humano queda anclado al fenémeno,
dejando por fuera el mundo de las cosas reales o materiales tal como son

' Sparrow, Tom. The end of Phenomenology: Metaphysics and the New Realism. Edinburgh, Edin-
burgh University Press, 2014, pp. 11-12.

2 Ibid,p. 11

* Ibid., p. 1.

[303]



[304] Miguel Angel Espitia Raba

en si mismas, es decir, se olvido del noumeno. Tal olvido se hace evidente
porque la fenomenologia «se compromete exclusivamente a investigar solo
las dimensiones de la experiencia humana que toman forma dentro de la
correlacion entre el pensamiento y el ser»*. Lo que queda por fuera de tal
correlacion no es un problema para el fenomenoélogo, por tanto, solo se
puede describir lo que se da a la conciencia. Si se cumple estrictamente
lo anterior la fenomenologia debe ser «metafisicamente neutral en la exis-
tencia de las cosas del mundo».

Pero ;como llevar a cabo tal proyecto? Segtn Sparrow a través de lo que
se llama el método fenomenoldgico. A pesar de ello, al tratar de hacer una
caracterizacion positiva de tal método se pone en evidencia que en ningun
momento de la extensa obra de Husserl es aclarado puntualmente. Esta
incertidumbre en el método eslo que les permite alos seguidores del filésofo
moravo llevar a cabo «investigaciones» que llaman fenomenoldgicas.
No obstante, tales estudios estdn lejos de ser confiables y rigurosamente
cientificos porque no hay un método que los respalde. Incluso es tanta la
ambigiiedad —segun este autor— que existen autores como Moran que
redefinen la fenomenologia y empiezan a catalogar a varios autores como
fenomendlogos y ven alli el método fenomenoldgico, por ejemplo, Hannah
Arendt es llamada fenomenologa, Simondon y Foucault fenomenoélogos,
entre otros. Entonces «la fenomenologia se ha vuelto tan difusa que su
metodologia ya no parece ser relevante para su practica».

En el capitulo uno titulado «El realismo en la fenomenologia» este
autor expresa que «para que la fenomenologia sea fenomenologia, debe
promulgar, como minimo, una suspension de la actitud natural y su meta-
fisica concomitante. Esta suspension requiere que el fenomenoélogo limite
sus investigaciones a la correlacion entre el sujeto y el objeto». Para
Sparrow, este es el modo de proceder de la fenomenologia, de ahi que los
fenomendlogos crean que su filosofia es metafisicamente neutral, empero,
este modo de proceder los alinea con el antirrealismo, dado que limitan
lo real a la inmanencia de la conciencia. En palabras del autor, los estu-
diosos de la fenomenologia algunas veces estan «dispuestos a presentarse

+ Ibid, p.2.



The End of Phenomenology: Metaphysics and the New Realism — Tom Sparrow [305]

como pensadores comprometidos con la realidad, si no con la materialidad
(Henry), del mundo que describen» pero, estas afirmaciones sobre la
realidad no son fenomenoldgicas, puesto que por su propia naturaleza la
fenomenologia no permite expresar lo real en si mismo, sino siempre en
correlacion entre el noema y la noesis.

Para sustentar esta postura examina la evolucion del método fenomeno-
légico en autores como Husserl, Heidegger y Merleau-Ponty. Del primero
—sustentandose en Dan Zahavi— expresa que «el objeto propio del estudio
fenomenoldgico es el “fendmeno puro’, aquello que no se toma como algo
real, sino como algo que es inmanente a la conciencia»’. Segiin Sparrow, la
afirmacion anterior pone en evidencia la primacia de la conciencia que lleva
a la fenomenologia a un idealismo trascendental. La conciencia a través de
la «abstraccion eidética» extrae o intuye lo universal —la esencia— de los
objetos particulares que experimenta. De ahi que, la investigacion fenomeno-
légica «trata solo con el significado de lo dado, [...] como realmente existente
o metafisicamente real»‘. Para Husserl al llevarse a cabo la epojé la realidad
no se ve afectada, esta sigue estando ahi solo que se le asigna el indice cero,
dado que el fenomenoélogo no puede hablar de ella porque esta limitado por
su propio método. Del segundo expone que la fenomenologia no tiene un
objeto de estudio definido, sino que esta se ocupa de preguntarse por el como
el ser-ahi (Dasein) tiene acceso al objeto que pretende estudiar. En este caso
«lafenomenologia nunca es meramente una cuestiéon de descripcion; siempre
es un problema de interpretacion, o hermenéutica»’. La ontologia que se
construye a partir de lo anterior, por mas que se hable de una fenomenologia
existencial, siempre esta mediada por la manera en la cual el fenémeno se
manifiesta al fenomendlogo. Del ultimo, es decir, de Merleau-Ponty dice que
por mas que se esfuerza por darle primacia al cuerpo y a la carne cae en un
realismo tibio, dado que «se ve obligado a tranquilizar a sus lectores de que,
a pesar de las apariencias, hay un mundo que existe mds alld del mundo

> Ibid.
¢ Ibid.
7 Ibid.



[306] Miguel Angel Espitia Raba

de la percepcion. Este esta ahi antes de cualquier andlisis»®. No obstante,
este mundo no puede ser descrito en términos fenomenologicos porque se
escapa a la conciencia. En dltimo término «ya sea que estemos hablando
de Husserl, Heidegger o Merleau-Ponty, la fenomenologia simplemente no
puede llevarnos a lo real a menos que estemos dispuestos a conceder que lo
real no es otra cosa que lo que parece ser real para la conciencia humana»’.
Este capitulo finaliza con el andlisis de las posturas de Dominique Janicaud y
de Lee Braver sobre la relacion entre fenomenologia y realismo, la primera se
denomina conservadora y la segunda transgresora.

El segundo capitulo se titula «La retdrica del realismo en la fenome-
nologia». Este analisis parte del hecho de que varios autores «vieron el
paralelismo entre fenomenologia e idealismo y, en un intento por anti-
ciparse a la carga del idealismo, idearon estrategias para sefialar claramente
el realismo en la raiz de su practica fenomenoldgica»'. Este afan por librarse
del idealismo hizo que autores como Sartre, Marion y Levinas cayeran en lo
que Sparrow denomina «la retdrica de lo concreto». Para este autor:

la retdrica de lo concreto trabaja para contrarrestar el antirrealismo que ator-
menta a los fenomendlogos de todas las bandas. Es el antidoto a la féormula
correlacionista que estructura muchos de sus textos y los alinea con el kantismo
o el hegelianismo'.

Un ejemplo de lo anterior estd en el mismo Husserl, este

se siente obligado a afirmar que «el mundo real si existe», aunque es rapido
para agregar que su esencia «es relativa a la subjetividad trascendental» y puede
tener su significado como realidad existente (seiende) solo como el significado
intencional producto de la subjetividad trascendental'2.

Asi, para Sparrow, Husserl tira la piedra y oculta la mano, ya que no
tiene evidencia fenomenoldgica para demostrar que «el mundo real si

8 Ibid.
°  Ibid.
0 Ibid.
W Ibid.

2 Ibid.



The End of Phenomenology: Metaphysics and the New Realism — Tom Sparrow [307]

existe», entonces el «Lebenswelt, lo pre-predicativo de Husserl, ocupa la
misma posicién que el notimeno en Kant». Incluso, «la fenomenologia
invoca y evoca un campo intersubjetivo, un mundo no constituido por
el pensamiento, una naturaleza y un universo material que no puede
reducirse a un ego cogito. Empero, no establece su existencia material»'?,
por el «miedo» de caer en un realismo ingenuo, pero de lo que no se dan
cuenta es que se cae en un antirrealismo que conlleva a sacrificar su parte
teoldgica, esto es, para la fenomenologia es inviable el proyecto del giro
teoldgico. jAdids fendmeno saturado!

En el capitulo tercero: «la fenomenologia como correlacionismo fuerte»,
Sparrow expresa —siguiendo a Meillassoux— que «el correlacionismo
afirma que la subjetividad y la objetividad no pueden analizarse entre si
porque ambos términos siempre estdn ya integrados o relacionados inter-
namente». El correlacionismo se divide en «débil» y «fuerte». En el primero
se afirma que «si bien el en si mismo es incognoscible, sin embargo, es
pensable». En el segundo «sostiene que no solo lo absoluto (en si mismo)
es incognoscible, sino que también es impensable». En este tltimo grupo
entra la fenomenologia, porque esta limitada «a lo que se da dentro de la
correlacion que incluye el principio de intencionalidad que une al sujeto y
al objeto». Lo que esta por fuera es impensable, de acd el postulado de que
la fenomenologia describe la facticidad y no la factualidad. La facticidad
«es una forma negativa de conocimiento. Es un desconocimiento de por
qué el mundo se da de tal o cual manera o con este o aquel conjunto de
leyes fijas». Mientras que la factualidad es la afirmacién de que «no hay
razon para que nada sea o permanezca como es; todo debe, sin razdn, ser
capaz de ser y/o ser diferente de lo que es». Si se acepta esto tltimo se abre
la posibilidad de salir del circulo correlacionista y romper con la afirmacion
de que lo real esta limitado por la inmanencia de la conciencia. En este
mismo capitulo se habla, por un lado, del desafio ancestral. Este «plantea la
cuestion de cdmo una correlacion comprometida dara sentido a lo que dice
la ciencia sobre el arche-fésil, ya que el primero no puede tomar el tltimo
literalmente». Entiéndase que arche-fosil refiere a una realidad que precede

B Ibid.



[308] Miguel Angel Espitia Raba

a la conciencia humana y, por lo tanto, «a las condiciones de entrega esta-
blecidas por la filosofia critica: el espacio, el tiempo, las categorias de la
comprension, etc.»'. En pocas palabras, ;como describir fenomenoldgi-
camente lo que nunca se dio a la conciencia?

El capitulo cuarto intitulado «Fenomenologia: una filosofia de acceso»,
Sparrow empieza a desarrollar los planteamientos del realismo especu-
lativo, especificamente la filosofia orientada a los Objetos de Graham
Harman. Este dltimo expresa que la fenomenologia es «metafisicamente
limitada porque efectivamente sostiene que la totalidad de lo que existe es
idéntico a la totalidad de lo que aparece a la conciencia humana. El realismo
de la fenomenologia solo puede ser un realismo tentativo del fenémeno».
Pero, el autor expresa que se debe hacer una relectura de la fenomenologia
dado que alli se puede encontrar la vida oculta de los objetos, no obstante,
la postura de Harman es especulativa «en la medida en que propone
deducir las cualidades primarias de los objetos a partir de lo fenomenal».
Este realista especulativo destaca: 1) el concepto de intencionalidad y 2) la
descripcion fenomenoldgica de Husserl sobre los «objetos intencionales».
Para Sparrow lo que Harman nota es que la intencionalidad en si misma
puede convertirse en un objeto intencional. Con esta idea, intenta revivir
la fenomenologia expandiendo el concepto de intencionalidad hasta el
punto en que cubra la totalidad de las cosas mismas, liberandonos asi de la
creciente obsolescencia de la filosofia de acceso.

De esta manera, la fenomenologia debe tomar muy en serio el concepto
de intencionalidad y no limitarlo al esquema sujeto-objeto, sino ampliarlo
al esquema objeto-objeto. Si se llega a permitir lo anterior una lectura poco
ortodoxa de Heidegger le permite a Harman establecer que «el punto critico
se encuentra en el momento en que Vorhandenheit pasa a Zuhandenheit y
viceversa. Aqui es donde el objeto brilla y vela su realidad». Esta posible
lectura se sostiene al afirmar que cada objeto tiene dos lados, pero solo
experimentamos uno de ellos, el sensual. El otro debe ser deducido. Este
ultimo paso no lo hacen los fenomenoélogos por temor a ser catalogados
como metafisicos. En opinién de Harman:

1 Ibid., p. 103.



The End of Phenomenology: Metaphysics and the New Realism — Tom Sparrow [309]

[...] incluso los fenomendlogos carnales, que todavia creen que han sacado
la fenomenologia de la prision del idealismo husserliano, solo nos llevan a la
mitad del realismo y la filosofia orientada a objetos. Incluso Merlea-Ponty,
considerado por muchos como el correctivo realista de Husserl, vacila entre
el realismo y el idealismo antes de decidirse finalmente por una ontologia re-
lacional cuyos objetos «reales» son, en su paradéjica frase, «en si mismos para
nosotros»'.

En el capitulo quinto «Proliferar lo real» el autor expresa que, para el
realismo especulativo, «lo real es, por asi decirlo, dicho de muchas maneras».
Su propésito es «dar al lector una idea de los diversos enfoques metodo-
légicos actualmente operativos en el realismo especulativo para que sus
direcciones futuras sean evidentes» . Dentro de sus analisis se encuentran
los realistas especulativos de la primera generacion, a saber, Ian Hamilton
Grant, Ray Brassier, Graham Harman y Quentin Meillassoux. Luego habla
de la segunda generacidn, estos son Levi Bryant, Timothy Morton, Ian
Bogost y Jane Bennett. Cada uno de estos autores tienen posturas dife-
rentes en torno al realismo especulativo, pero tienen en comun el rechazo
al correlacionismo y al antirrealismo. El libro culmina con la presentacion
de las seis tesis principales que se desarrollaron para argumentar el fin de la
fenomenologia: 1) la fenomenologia nunca logré una formulacién precisa,
2) Husserl terminé aceptando que la fenomenologia es un idealismo
trascendental, 3) cada uno de los descendientes de Husserl realizd lo
que consideraba era la fenomenologia de ahi que «cualquiera podria
convertirse facilmente en un fenomenoélogo, y que muchos modos de inves-
tigacion podrian calificarse de fenomenoldgicos», 4) nunca se definié qué
es 0 no fenomenoldgico, 5) «el problema con la fenomenologia es que no
tiene un principio claro o un conjunto de principios que lo animen» y 6)
«la fenomenologia siempre ha sido mas fuerte cuando esta encerrada en
una relacion dialéctica con el naturalismo cientifico, y es mas convincente
cuando recordamos que fue generada por Husserl en reaccion a un reduc-
cionismo», a pesar de ello queda limitada ahi dejando por fuera el analisis
de lo real.

> Ibid.



[310] Miguel Angel Espitia Raba

Ahora bien, desde un punto de vista critico este libro tal como lo dice
el profesor Thomas Nenon «se limita a la descripcién mas que al andlisis
critico, de modo que el libro proporciona al lector algunas instrucciones
generales para seguir, pero no pretende ser un analisis filosofico en
profundidad de las obras de estos filosofos»'¢. A pesar de lo anterior, opino
que esta obra anima el debate contemporaneo de los retos que el Nuevo
Realismo —otro nombre que se usa para hacer referencia al realismo espe-
culativo— le plantea a la fenomenologia. Uno de estos retos es el problema
del correlacionismo al cual un fenomendlogo trascendental como Thomas
Nenon respondi6 para defender su fenomenologia ortodoxa. Para Nenon
decir que la fenomenologia es correlacionista es una afirmaciéon descon-
certante, personalmente opino lo contrario, el analisis que se presenta de
Husserl, por ejemplo, es claro y la afirmacion de que la fenomenologia es
un correlacionismo no tiene que ver con que Husserl solo asevere que los
dos polos en la correlacion sean reales —como afirma el profesor Nenon—,
por el contrario, en el libro queda claro que Husserl no puede afirmar esto.
El problema con el correlacionismo es que tales afirmaciones no se pueden
realizar. Ser un filésofo correlacionista es hacer lo que describe el profesor
Thomas Nenon en su resefia, a saber, «lo que Husserl y los fenomenoélogos
trascendentales [¢él se incluye] no pueden decir como filésofos es qué cosas
individuales son reales [...]». Para Sparrow lo anterior es caer en un anti-
rrealismo dado que los fenomenologos trascendentales solo reflexionan
sobre lo que se da ala inmanencia de la conciencia. Su «defensa» en primera
medida no parece decir nada, dado que un proyecto de fondo que estd en
el libro reseniado es que para que la fenomenologia no llegue a su fin tiene
que llevarse a cabo la naturalizacion de esta, para algunos —o todos— los
fenomendlogos trascendentales lo anterior es inconcebible.

MiGueL ANGEL EsprTia RABA
Universidad Pedagdgica Nacional
Ifl_maespitiar162@pedagogica.edu.co

16

NENON, Thomas. «The End Phenomenology». En: Indo-Pacific Journal of Phenomenology, 17 (1),
2017.









