
Anuario colombiano de fenomenología
volumen xii: Renaud Barbaras



Anuario colombiano de fenomenología. -- Vol. 12 (2020) – 

	 Bogotá: Editorial Aula de Humanidades, 2020-

	 volúmenes: ilustraciones; 23 cm.

	 Anual

	 ISSN 2619-6395

	 1. Fenomenología - Publicaciones seriadas 2. Fenomenología --  Historia y crítica - Publicaciones 
seriadas 3. Filosofía - Historia y crítica - Publicaciones seriadas 4. Filósofos - Crítica e interpretación 
- Publicaciones seriadas 5. Barbaras, Renaud, 1955 - Crítica e interpretación - Publicaciones seriadas 
6. Psicoanálisis y filosofía - Publicaciones seriadas 7. Bogotá (Colombia) - Publicaciones seriadas 8. 
Colombia - Publicaciones seriadas

142.7 cd 21 ed.
A636	

Universidad Eafit - Centro Cultural Biblioteca Luis Echavarría Villegas



Anuario colombiano de fenomenología
Volumen xii: Renaud Barbaras



© Editorial Aula de Humanidades, 2019
© Universidad EAFIT

Germán Vargas Guillén
Guillermo Bustamante
Comité Directivo

Carrera 14a # 70a-69 Tercer piso
Bogotá, Colombia
info@editorialhumanidades.com
editorialhumanidades.com

Comité Académico Nacional
Dr. Germán Vargas Guillén.
Director de la colección
Dra. Luz Gloria Cárdenas.
Editorial Aula de Humanidades
Dr. Maximiliano Prada Dussán.
Universidad Pedagógica Nacional
Dr. Juan Manuel Cuartas Restrepo.
Universidad EAFIT
Dr. Pedro Juan Aristizábal Hoyos.
Universidad Tecnológica de Pereira
Dra. Sonia Cristina Gamboa.
Universidad Industrial de Santander
Dr. Guillermo Bustamante Zamudio.
Universidad Pedagógica Nacional

Comité Académico Internacional
Dr. Antonio Zirión Quijano.
Universidad Nacional Autónoma Metropolitana.		
México
Dr. Miguel Garcia-Baró.
Universidad de Comillas. España
Dr. Harry Reeder (V).
University of Texas at Arlington. Estados Unidos
Dr. Thomas Nenon.
University of the Memphis. Estados Unidos

© Anuario colombiano de fenomenología y 
hermenéutica

Periocidad: Anual
ISSN: 2619-6395-XII

Pedro Juan Aristizábal
Fundador

Germán Darío Vélez 
Juan Manuel Cuartas
Editores Invitados

Jorge Leonel Pineda A.
Diagramación

Bogotá, Colombia
2019

Comité científico
Dr. Diego Armando Jaramillo Ocampo 
Universidad Católica de Manizales
Dr. Edgar Antonio López López
Pontificia Universidad Javeriana
Dr. Germán Dario Vélez López 
Universidad EAFIT
Dr. Guillermo Bustamante Zamudio
Universidad Pedagógica Nacional
Dr. Iván Ramón Rodríguez Benavides
Universidad de La Salle
Dr. Jorge Medina Delgadillo
Dr. José Miguel Busch Sánchez
Dr. Juan Manuel Cuartas Restrepo
Universidad EAFIT
Dr. Julio Quesada Martín
Universidad Veracruzana
Dra. Luz Gloria Cárdenas Mejía
Editorial Aula de Humanidades
Dra. María Leconte 
Dr. Maximiliano Prada Dussan
Universidad Pedagógica Nacional
Dra. Patricia Aristizábal Montes
Universidad del Cauca
Dra. Paula Dejanon Bonilla
Universidad de La Salle
Dr. German Ulises Bula
Universidad de La Salle

Los artículos de este anuario se pueden utilizar siempre y cuando se cite la fuente.



Índice

Presentación..................................................................................................................7

DOSSIER

El problema del sentimiento................................................................................. 13
Renaud Barbaras
La explosión de lo sensible.................................................................................... 29
Renaud Barbaras
Del cuerpo a la pertenencia................................................................................. 51
Renaud Barbaras
El deseo entre la filosofía y el psicoanálisis. Coloquio en
la Nueva Escuela Lacaniana-Sede Medellín................................................... 71
Renaud Barbaras, Germán Darío Vélez, Juan Fernando Pérez
Pasividad y Fenomenología de la Vida.............................................................. 81
Passivity and Phenomenology of Life
Germán Vargas Guillén 
«Porque está ahí»: digresión sobre subjetividad y conflicto,
con breves alusiones a La vie lacunaire, de Renaud Barbaras................ 103
«Because It’s There»: a Digression on Subjectivity and Conflict, with Brief
Allusions to Renaud Barbaras’ La Vie Lacunaire
Juan Manuel Cuartas Restrepo
La nostalgia del filósofo.................................................................................... 119
The philosopher's nostalgia
Germán Darío Vélez López



Algunas notas sobre la crítica de Barbaras al «subjetivismo»
heideggeriano ......................................................................................................... 137
Some notes on Barbaras’ critique of Heideggerian «subjectivism»
Wilmar A. Martínez Márquez
Crónica a dos voces de una enfermedad singular...................................... 147
Two-Voice Chronicle of a Unique Disease
Daniel Castro Cano

VARIA

El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental
husserliana ............................................................................................................... 165
The place of passive synthesis in Husserlian transcendental logic
Emiliano Roberto Sesarego Acosta
Fenomenología y ética ambiental .................................................................... 209
Phenomenology And Environmental Ethics
Jaime Villanueva Barreto
La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados:
diálogo entre Husserl y Kant ........................................................................... 231
Phenomenological Receptivity, Founding Acts and Founded Acts:
Dialogue Between Husserl And Kant.
Oscar Eduardo Ocampo Ortiz
Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico............................ 257
Affectivity and Education: a Phenomenological Approach
Rubén Sánchez Muñoz

RESEÑAS

Fenomenología y Performance – Germán Vargas Guillén............................. 279
Miguel Ángel Espitia Raba
Meditaciones Fenomenológicas y (Neo)kantianas. Filosofía
Trascendental, Cultura y Teoría de la ciencia – Sebastian Luft.............. 287
Miguel Ángel Espitia Raba
Edith Stein, filosofa del siglo xx para el siglo xxi, miradas
latinoamericanas – Eduardo González Di Pierro .............................................. 295
Jaime Villanueva Barreto
The End of Phenomenology: Metaphysics and the New Realism –
Tom Sparrow................................................................................................................. 303
Miguel Ángel Espitia Raba



[7]

Presentación

Para nosotros es un placer y un honor presentar el volumen XII del 
Anuario Colombiano de Fenomenología, editado por la editorial Aula 
de Humanidades con el apoyo de la Universidad EAFIT. El volumen 

está dedicado a la fenomenología de Renaud Barbaras, de cuya producción 
son muestras elocuentes la traducción de dos artículos, así como la trans-
cripción del Coloquio «El deseo entre la filosofía y el psicoanálisis», que se 
llevó a cabo el lunes 28 de octubre de 2019 en la sede de la Nueva Escuela 
Lacaniana, de Medellín, en el que participó R. Barbaras.

Comencemos con una breve semblanza: R. Barbaras es graduado de 
la Escuela Normal Superior de Saint-Cloud, realizó su tesis doctoral en 
la Universidad Jean Moulin-Lyon III, bajo la dirección del profesor B. 
Bourgeois ocupándose de la ontología de Merleau-Ponty. Posteriormente, 
su lectura, comentario y crítica del filósofo checo Jan Patočka constituirá 
uno de los puntos de inflexión más destacados en su carrera. Partiendo 
de la fenomenología y de la cosmología de Patočka, el profesor Barbaras 
elaborará, bajo el título general de «fenomenología de la vida», una lectura 
renovada del problema fenomenológico del a priori universal de la corre-
lación, postulando una nueva comprensión del modo de inscripción del 
sujeto en el mundo. La fenomenología de la vida será el punto de partida 
para el desarrollo de una filosofía en la que se dan cita la fenomenología, 
la cosmología, la estética y el psicoanálisis. Este despliegue cristaliza en 



[8] Presentación

diversas obras publicadas durante la última década, dentro de las cuales 
se destacan Introduction à une phénoménologie de la vie (2008) (traducida 
al español: Introducción a una fenomenología de la vida (2014) (Editorial 
Ecuentro), La vie lacunaire (2011), Dynamique de la manifestation (2013), 
Métaphysique du sentiment (2016)(traducida al español: Metafísica del 
sentimiento (2019), Editorial Aula de Humanidades), Le désir et le monde 
(2016), L’appartenance (2019). R. Barbaras es miembro senior del Instituto 
Universitario de Francia, recibió en 2012 el premio Polydore de Paepe 
de la Academia Real de Belgica, en 2014 el Gran Premio de filosofía de 
la Academia Francesa por el conjunto de su obra, en 2017 el premio 
Cardinal Mercier de la Universidad Católica de Lovaina por Métaphysique 
du sentiment (Cerf, 2016) y en 2019 la Cátedra Cardinal Mercier de la 
Universidad Católica de Lovaina-la-nueva, así como la cátedra de exce-
lencia João Paisana de la Universidad de Lisboa.

La aparición durante la última década de 7 títulos da cuenta de una 
reflexión sostenida en torno a un conjunto de problemas fenomenológicos, 
cuyos ejes centrales han sido la cuestión de la percepción y de lo sensible, el 
a priori universal de la correlación, el deseo y en el último segmento de su 
trabajo, la cuestión de la pertenencia como modo de pensar el a priori del 
a priori de la correlación. 

Como se mencionó, un momento importante en el desarrollo de la 
filosofía de R. Barbaras lo constituye su lectura de la obra del filósofo checo 
Jan Patočka, en la que examinó su crítica del subjetivismo, que abarca desde 
las posiciones de Descartes hasta las de Heidegger. Haciendo una apretada 
síntesis podría decirse que tanto en la noción de cogito como en la de Dasein, 
para tomar, por decirlo así, el alfa y omega de su crítica, se muestra la inca-
pacidad, tanto de la metafísica cartesiana, como de la analítica existencial 
heideggeriana, para pensar al sujeto encarnado, así como la motricidad que 
le es inherente, más allá de la división entre res cogitans y res extensa. Dicho 
de otro modo: tanto Descartes como Heidegger muestran en el fondo una 
incapacidad para pensar el modo de ser específico del sujeto en conjunción 
con su motricidad propia, sin reducirlo al de la sustancia o de la presencia 
subsistente (Vorhandenheit). Como bien lo muestra R. Barbaras en la obra 



[9]Presentación

L’ouverture du monde. Lecture de Jan Patočka (2011), este último se apoya 
en los conceptos de «esfuerzo», «resistencia» y «fuerza hiperorgánica», de 
Main de Biran, para avanzar por una vía inédita y ofrecer una solución a este 
problema, que es al mismo tiempo el problema de la inscripción del sujeto 
en el mundo, su pertenencia a él, su cercanía, y su distancia constitutiva. 
Siguiendo algunas indicaciones de esta obra, así como otros desarrollos 
importantes de R. Barbaras en Introduction à une phénoménologie de la vie, 
podríamos afirmar que la idea patočkiana de fuerza vidente, de un lado, y 
su lectura del chorismos o la separación platónica, de otro, serán dos piezas 
clave, al igual que dos antecedentes de la filosofía del deseo que desarrolla 
R. Barbaras en etapas sucesivas de su trabajo filosófico. Así, en una especie 
de mirada genealógica, podríamos decir que la introducción del concepto 
de deseo en el núcleo de su filosofía puede leerse como un modo de apro-
piación, crítica y superación de los conceptos biranianos y patočkianos de 
«fuerza hiperorgánica», «fuerza vidente», chorismos y «libertad». Al hacer 
esta reconstrucción tomamos una de las vertientes, quizás la más fenome-
nológica, de la filosofía del deseo en R. Barbaras; sin embargo, la cuestión 
quedaría en cierto modo incompleta si no diéramos el paso al capítulo más 
reciente de su elaboración, que tiene que ver con la inscripción del deseo 
en el marco de una metafísica y de una cosmología. En efecto, si del lado 
de la fenomenología, el deseo es el modo de ser característico de la vida, 
y en particular del sujeto en tanto define su dinamismo más propio, ese 
dinamismo está por otra parte, metafísicamente motivado. Desde el punto 
de vista de una comprensión de la inscripción del sujeto en el mundo; 
entendido como cosmos, como totalidad omni-englobante, el deseo es el 
movimiento o la tendencia del viviente exiliado de la totalidad, tendencia a 
superar el exilio, la separación originaria.

En diálogo con las ideas del profesor R. Barbaras, los artículos que 
componen el dossier de este volumen reflexionan e interrogan sus tesis 
centrales, así: en «Pasividad y fenomenología de la vida», Germán Vargas 
Guillén se ocupa de Introducción a una fenomenología de la vida; el foco de 
reflexión de Juan Manuel Cuartas en «“Porque está ahí”: digresión sobre 
subjetividad y conflicto», es La vie lacunaire (La vida lacustre); por su 



[10] Presentación

parte Germán Vélez en «La nostalgia del filósofo» aborda principalmente 
Dynamique de la manifestation y Metafísica del sentimiento. Como 
complemento del diálogo, se recogen los artículos de los estudiantes del 
Doctorado en Humanidades de la Universidad EAFIT, Wilmar Martínez y 
Daniel Castro, dedicado el primero a la crítica de Barbaras al subjetivismo, 
mientras que el segundo realiza un contrapunto hermenéutico entre Meta-
física del sentimiento y un cuento del escritor colombiano de ciencia ficción 
René Rebetez.

Completan el volumen los trabajos: «El puesto de las síntesis pasivas en 
la lógica trascendental husserliana», de Emiliano Roberto Sesarego Acosta; 
«La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados: 
diálogo entre Husserl y Kant», de Oscar Eduardo Ocampo Ortiz, «Afec-
tividad y educación» de Rubén Sánchez Muñoz, y «Fenomenología y ética 
ambiental», de Jaime Villanueva Barreto.

Germán Darío Vélez López
Juan Manuel Cuartas Restrepo



DOSSIER





[13]

El problema del sentimiento1

Renaud Barbaras

Voy a tratar de presentar, por lo menos de modo resumido, el camino 
teórico que me llevó a la cuestión del sentimiento, para concluir sobre 
algunos problemas. La perspectiva fenomenológica, que es la mía, está 
circunscrita por el a priori universal de la correlación y, por lo tanto, se 
pregunta por el sentido de ser de los términos en relación, es decir, el sujeto 
y el ente trascendente. En cuanto al sujeto, su modo de ser está sometido 
a una doble determinación. Por un lado, como condición de posibilidad 
del aparecer, este sujeto debe diferir radicalmente de lo que hace aparecer, 
precisamente de las cosas: el modo de ser de la condición necesariamente 
difiere del modo de ser del condicionado. Pero, por otro lado, este sujeto 
también es necesariamente parte del mundo. De hecho, solo puede hacerlo 
aparecer porque está en él: la relación de revelación supone un parentesco 
ontológico. Por lo tanto, todo el problema es comprender cómo el sujeto 
puede ser parte del mundo y diferir radicalmente de los entes del mundo, 
por lo que es precisamente sujeto y no cosa. La solución ha consistido 
frecuentemente en referir esta doble condición a dos dimensiones del 
sujeto, es decir, a desplazar el problema dentro del sujeto en lugar de 
resolverlo. Por ejemplo, podemos distinguir la conciencia trascendental, la 
condición del mundo, de la conciencia empírica que pertenece al mundo 
(Husserl) o incluso mi carne de la carne del mundo (Merleau-Ponty). Pero 
el problema renace en la forma del modo de unidad de estas dos dimen-
siones dentro del sujeto. La pregunta se vuelve clara: ¿cuál es el modo de 
ser del sujeto dado que, bajo la misma relación, condiciona el aparecer del 
mundo y pertenece al mundo, al mismo tiempo difiere radicalmente del 
mundo y permanece en continuidad ontológica con él? En otras palabras, 
¿cómo pensar en conjunto la pertenencia y el poder revelador del sujeto 
sin introducir una dualidad dentro de este sujeto? La respuesta radica en 
el movimiento y es, por lo tanto, a condición de abandonar el enfoque 
estático del sujeto a partir de contenidos (vivencias) en favor de un enfoque 

1	 Renaud Barbaras. Le problème du sentiment. Conferencia pronunciada el 29 de octubre de 2019 en 
la Universidad EAFIT, Medellín. Traducción de Germán Darío Vélez López.



[14] Renaud Barbaras

dinámico, que nos proporcionemos los medios para acceder a su singu-
laridad. De hecho, por un lado, el ser en movimiento difiere radicalmente 
del de otros entes. Mientras que estos se caracterizan por la identidad con 
ellos mismos, el ser del movimiento es el de la diferencia con respecto a él 
mismo. Estar en movimiento no es ser lo que uno es, o más bien sólo ser lo 
que uno es en el modo de la negación, nunca ser idéntico a uno mismo: el 
movimiento es negación efectiva de uno mismo, negatividad concreta. Por 
lo tanto, el movimiento difiere totalmente de los entes del mundo: es una 
negación incesante de esta identidad apacible que los caracteriza. Pero, por 
otro lado, el movimiento no puede ser ajeno al mundo; por el contrario, 
necesita del mundo para efectuarse, a título de espacio de juego, de suelo 
de su despliegue. Si el movimiento difiere, entonces, de lo que encuentra 
en el mundo, con todo necesita del mundo para desplegarse y, en esto, está 
en el corazón del mundo. Por lo tanto, al pensar el sujeto de una manera 
dinámica y no estática, comprendemos cómo puede diferir radicalmente 
del mundo y ser parte de él. Bajo la misma relación, a saber, la del movi-
miento, el sujeto se inscribe en el mundo y lo niega, o más bien se inscribe 
en el mundo para negarlo, pertenece a él para diferir de él y difiere sólo a 
condición de pertenecerle. Así que ya presentimos, sobre una base que por 
el momento sigue siendo especulativa, que la condición de acceso al ser del 
sujeto es el abandono del modelo estático de la cosa: el sujeto sólo es sujeto 
a condición de no ser sustancia sino devenir.

Entonces, ¿cuál es este movimiento que está en el corazón del sujeto y, 
en verdad, lo define? Por supuesto, no puede ser un movimiento local, un 
simple desplazamiento, ya que, como movimiento del sujeto, este movi-
miento es fenomenalizante, hace aparecer. Sin embargo, cuando hablamos 
de movimiento, no sólo lo nombramos metafóricamente, como decimos, 
lo que realmente sería ajeno al orden dinámico, como sucede cuando 
hablamos de movimiento intencional. En verdad, evocar una metáfora es 
estar necesariamente más allá de la metáfora: sólo se puede hablar de movi-
miento intencional a condición de apoyarse en una dimensión común al 
movimiento y a la intencionalidad, que haya un modo de ser del movi-
miento que sea apropiado para la intencionalidad y que permita llevar a 



[15]El problema del sentimiento

cabo la transposición, decir uno a través del otro. Es precisamente de esta 
dimensión común de la que se trata en el modo de existencia del sujeto: 
no la mención de un sujeto estático, que entonces tendría de movimiento 
sólo el nombre sino, por el contrario, una mención que es movimiento 
efectivo. Es, sin embargo, un movimiento muy singular ya que de alguna 
manera se reúne sobre sí mismo, nunca se despliega en la extensión, entra 
en el mundo mientras permanece en el umbral del mundo: es un paso en 
el mundo que, haciendo aparecer aquello en lo que avanza, sigue siendo un 
paso hacia el mundo. Este movimiento está situado, por así decirlo, más 
alto que el desplazamiento puro, pero más bajo que la mera percepción: 
es un avance que ilumina su objeto a medida que avanza, un movimiento 
que lo hace aparecer a medida que se le acerca, o más bien cuya aproxi-
mación es un hacer aparecer. Por lo tanto, está más allá de la división entre 
lo propio y lo metafórico, y sería fácil demostrar que es probablemente en 
este avance fenomenalizante que nunca se externaliza completamente en 
donde reside el significado original del movimiento, del que nuestro movi-
miento es sólo una modalidad privilegiada. Baste decir, por lo tanto, a la 
luz de este primer análisis, que la experiencia gracias a la cual el mundo 
aparece no es conocimiento sino devenir, no es visión sino avance, si se 
quiere «visión penetrante» siempre que la entendamos literalmente. Sin 
embargo, mientras este movimiento sea realmente el movimiento del sujeto 
y no sólo un modo de ser de un sujeto sustancial ya constituido, es decir, 
un movimiento en el que el sujeto se forme como tal, un movimiento del 
que el sujeto sea indistintamente la fuente y el producto, se entenderá que la 
división misma de la interioridad y la externalidad se difumine. Hablar de 
movimiento del sujeto o decir que el sujeto es movimiento es afirmar que 
sólo se alcanza a sí mismo escapando de sí mismo, que, como dice Hegel, 
su entrar en sí mismo es un salir de sí mismo, por lo que su intimidad 
como sujeto ya no es la alternativa de una exteriorización constitutiva y 
por lo tanto es, para hablar como Lacan, extimidad. Definir el sujeto por un 
cierto movimiento es reconocer que, con todo, las dos direcciones inten-
cionales opuestas coinciden, que para él alcanzarse y abandonarse significa 
lo mismo.



[16] Renaud Barbaras

En este sentido, el movimiento del que estoy hablando no es otro que el 
del vivir mismo, es decir, en el fondo de la vida. Hay que tener en cuenta 
el hecho de que, en francés, vivir tiene un doble significado: al mismo 
tiempo estar vivo, ser viviente (leben) y experimentar, hacer la experiencia 
de algo (erleben). Desde el primer punto de vista, el viviente se encuentra 
dentro del mundo y allí se mueve; desde el segundo punto de vista, se 
relaciona con el mundo haciéndolo aparecer. Pero debe entenderse que 
estos dos significados se derivan del significado original del verbo vivir, 
que es precisamente neutro en relación con la división entre el transitivo y 
el intransitivo. Vivir es vivir un mundo, es decir, experimentarlo y vivir en 
el mundo, es decir, moverse allí. El sujeto del cual se trata es rigurosamente 
el sujeto de este vivir, indivisiblemente motor y fenomenalizante; más radi-
calmente, sólo hay sujeto pensable como sujeto de un vivir, sujeto viviente, 
por lo tanto, que sólo hace que el mundo aparezca penetrando en él. Carac-
terizado por una vida que necesariamente envuelve un movimiento, este 
sujeto sólo se forma como tal abandonándose al mundo, su intimidad es el 
reverso de una exterioridad radical, es decir, de una exposición.

Tratemos de precisar el modo de ser de este sujeto, que ciertamente no 
es una sustancia que se aprehendiera a sí misma en la inmanencia. Para 
ello, pasemos ahora al aparecer cuya condición es el sujeto. Desde una 
perspectiva derivada de la fenomenología husserliana, se puede describir la 
percepción como una donación por escorzos o facetas. Esto significa que un 
objeto percibido siempre se presenta a través de aspectos sensibles que, lejos 
de agotarlo, requieren una continuación de la experiencia cuya modalidad 
está prescrita por los aspectos ya presentes. Percibir es enriquecer o 
alcanzar una realidad que siempre se escapa de este enfoque porque, como 
realidad trascendente, siempre es más rica que cualquier cosa que pueda 
percibir de ella. Es esta riqueza o trascendencia a la que queremos aludir 
cuando decimos que está ahí, que hay esta cosa. Sin embargo, en verdad, 
sería imposible continuar la experiencia perceptiva una y otra vez si yo no 
tuviera a priori la garantía de que esta continuación es posible, si no se me 
diera la continuabilidad de la experiencia, es decir, simplemente la escena 
original, el espacio de juego en el que se desarrolla la experiencia y que no 



[17]El problema del sentimiento

es más que lo que, en cada objeto, se resiste a la exhaustividad, es decir, 
escapa al conocimiento. En otras palabras, no es porque puedo continuar 
la experiencia de una manera consistente que puedo decir que una cosa 
está ahí, sino que, al contrario, es porque tomo de entrada la cosa como 
ahí que sé que voy a ser capaz de continuar la experiencia de una manera 
concordante. Este suelo originario al que pertenece toda cosa y que le da 
esa trascendencia por la que escapa al conocimiento es lo que llamamos el 
mundo. Este no es la totalidad aditiva de las realidades, ni no sé qué gran 
objeto, sino a lo que toda cosa pertenece en tanto que es cosa, es decir, en 
tanto que está ahí. El mundo es lo que todas las cosas tienen en común y 
que, sin embargo, no es distinto de ellas: el elemento mismo de la trascen-
dencia o la trascendencia como elemento. Por lo tanto, decir de algo que es 
(cosa) o decir que es del mundo es decir lo mismo: el mundo no es más que 
esta presencia originaria que todas las percepciones descubren pero que 
ninguna alcanza, o incluso la presencia como tal. Por lo tanto, si es cierto 
que hacer aparecer una realidad significa tomarla como presente, como 
‘ahí’ y que el mundo es el otro nombre de este ‘ahí’, hay que concluir que el 
acceso al mundo como tal es la condición de posibilidad de todo aparecer, 
que captar una cosa como ahí es captarla como haciendo parte del mundo, 
en resumen, que cualquier aparición es co-aparición del mundo. Habremos 
entendido que este mundo no es un objeto, sino el trasfondo inagotable 
al que pertenecen todos los objetos, que por lo tanto no puede ser dado 
de ninguna manera en una intuición o conocimiento, que por el contrario 
siempre se nos escapa, constantemente se ausenta de los entes en los que se 
presenta. El mundo es como la profundidad, o más bien es la profundidad 
misma: en realidad nunca se da como tal, sino que más bien es en lo que se 
dan las cosas.

A la luz de esta caracterización resumida del aparecer como envol-
viendo necesariamente la aparición del mundo, entendemos mejor cómo 
el ser del sujeto sólo puede ser concebido dinámicamente. En efecto, 
excediendo cualquier presencia finita, la trascendencia del mundo sólo 
puede ser alcanzada por un sujeto que cumple o acompaña a este exceso: 
una realidad que trasciende al ente sólo es accesible a un sujeto que es su 



[18] Renaud Barbaras

propia trascendencia: uno no ve la profundidad, uno avanza en ella y esta 
es la única manera de experimentarla. Baste decir que, si la percepción 
en esencia envuelve una relación con el mundo, implica necesariamente 
un movimiento. Aquí tenemos la confirmación fenomenológica de lo 
que habíamos descubierto de una manera especulativa: el sujeto, como 
condición de un aparecer que implica la co-aparición del mundo, sólo 
puede existir en modo dinámico. Sin embargo, hay que subrayar que este 
movimiento en el corazón del sujeto es tan incompleto como el mundo 
es trascendente. Este movimiento es sin reposo porque en todo lo que el 
sujeto descubre el mundo siempre falta. Por lo tanto, es posible describir 
el modo de ser específico del sujeto como sujeto del aparecer. Por un lado, 
él sólo hace que una cosa aparezca viniendo hacia ella, su conciencia no 
es distinguible de un avance; por otro lado, este avance es infinito porque 
aquello a lo que apunta supera siempre lo que encuentra, ya que lo propio 
del mundo al cual se refiere es permanecer impresentable. Estos dos rasgos 
definen exactamente el deseo y, por lo tanto, es legítimo caracterizar el ser 
del sujeto como deseo. En efecto, lo propio del deseo es que descubre su 
objeto sólo llevándose hacia él, que no es conocimiento sino aspiración; 
por otra parte, que lo deseado lo exacerba en la misma medida en que lo 
satisface, lo socava al mismo tiempo que lo llena, es decir, que es inextin-
guible. Este mundo que está detrás de toda presencia y por lo tanto ordena 
el aparecer no es conocido sino deseado y el deseo nombra esta intencio-
nalidad muy singular que es más que mero desplazamiento, pero menos 
que intuición. Sólo el deseo está a la altura del mundo: sólo una existencia 
insatisfecha puede abrir a lo que siempre se evade de la presencia.

Estamos muy lejos de un sujeto sustancial que inmediatamente captaría 
en él ese contenido que son las vivencias. Por el contrario, el sujeto no 
contiene nada, sino que aspira a la exterioridad, no aferra nada, sino que 
es desposeído por el mundo. Obviamente, tal sujeto ya no tiene ninguna 
interioridad: por el contrario, se proyecta en el exterior y es sólo una cierta 
forma de acceder a este exterior, o la retirada o retroceso mínimo que 
permite que la profundidad se despliegue. Sin embargo, ¿es necesario decir 
que, carente de interioridad, este sujeto está privado de ipseidad? Sería ir 



[19]El problema del sentimiento

un poco rápido porque sería ignorar que, si el sujeto es realmente un movi-
miento, este movimiento sigue siendo el de un sujeto, y que está centrado y 
que tiene un origen. Como movimiento de un sujeto, debe reconocerse que 
no puede ser totalmente externo a sí mismo, ajeno a sí mismo; sigue siendo 
el movimiento de un sí mismo y tiene una ipseidad. La pregunta que surge 
entonces es la del estatuto de este sí mismo como sí mismo del deseo. En 
primer lugar, como hemos señalado, el sujeto no precede al movimiento, 
sino que se realiza en él, es indiferenciadamente la fuente y el término. Por 
lo tanto, el movimiento por el que se constituye el sujeto no es diferente 
del que constituye al mundo, lo que equivale a decir que sólo se enriquece 
descubriendo el mundo, alimentándose del mundo, que la llamada inte-
rioridad no tiene otro contenido que la exterioridad misma. En verdad, 
como dice Patočka, en el yo no hay nada que ver, cuando uno entra en él 
se encuentra proyectado en el mundo: lo que me es más propio me es al 
mismo tiempo profundamente externo, no indiferente sino inscrito en la 
exterioridad.

Sin embargo, incluso si el sujeto es deseo y por lo tanto se llena al 
descubrir el mundo, hay que admitir que su ipseidad de alguna manera 
precede a esta entrada en el mundo y que, correlativamente, el mundo 
mismo está abierto antes de cualquier fenomenalización. En otras palabras, 
el movimiento fenomenalizante del deseo se desarrolla dentro de una trama 
que es tendida por el sujeto y que lo une al mundo: es porque el sujeto ya 
está iniciado en el mundo que puede avanzar en él. Es cierto que es el deseo 
el que fenomenaliza al mundo y que, por lo tanto, este sólo es alcanzado 
como lo que falta en toda presencia: el mundo aparece sólo como el exceso 
mismo de lo deseado en lo encontrado. Sin embargo, ocurre con el deseo lo 
mismo que con el conocimiento en Platón: incluso si el deseado se descubre 
sólo en el deseo, lo que le satisface es sólo presentido en la insatisfacción, no 
obstante, el deseo no podría ni siquiera avanzar si no poseyera de alguna 
manera ya eso que le falta y que descubrirá, si no supiera ya lo que está 
buscando. Es en este conocimiento original que obviamente es cualquier 
cosa menos conocimiento, es en esta primera iniciación al mundo antes de 
cualquier avance en que consiste la dimensión más profunda del sujeto y, 



[20] Renaud Barbaras

por así decirlo, su propio ser. Como vemos, esta dimensión está en contra-
dicción con la interioridad, al menos entendida en el sentido psicológico, 
ya que se refiere a lo que, en el sujeto, lo conecta con el mundo mismo, o 
más bien el estar consigo del sujeto en tanto que gobernado por un estar 
junto al mundo. En otras palabras, el sí mismo del sujeto es el sí mismo 
del deseo y el sí mismo del deseo sólo puede ser esta apertura originaria 
del mundo que le da la orientación de su avance. La subjetividad del sujeto 
está condicionada por el gran afuera del mundo, su profundidad se basa 
en el alcance de su apertura. Entonces, ¿cómo podemos caracterizar esta 
subjetividad originaria que está en el corazón del deseo? ¿O cómo podemos 
describir su primera relación con el mundo, ya que no es conocimiento 
ni avance? ¿Cómo se da originalmente el mundo como tal a un sujeto, 
que se da a sí mismo en esta dación? La respuesta está en lo que yo llamo 
sentimiento. Este concepto obviamente no es ajeno a lo que comúnmente 
queremos decir con este término. En efecto, en los sentimientos —cuyo 
modo de ser es el sentimiento— estamos tratando con nosotros mismos, 
estamos lo más cerca posible de nosotros mismos; en este sentido, todo 
sentimiento es sentimiento de sí, o, en cualquier caso, me trae de vuelta 
a mí —aunque sea un sentimiento de una situación, por ejemplo—. Pero, 
por otro lado, esta singular experiencia afectiva que él es, entabla siempre 
una cierta relación con la exterioridad, que no es de conocimiento, o 
incluso de percepción, que es mucho más indeterminada y «atmosférica». 
El sentimiento es, por tanto, una experiencia singular de exterioridad, o 
más bien la prueba de una exterioridad singular, que no puede ser obje-
tivada, explicitada, etc., en definitiva, tiene una dimensión de opacidad y 
de indeterminación irreductible. En este sentido, el sentimiento no es un 
conocimiento o percepción singular, sino la única manera de acceder a lo 
que claramente excede el conocimiento y la percepción. Es por eso que 
a menudo envuelve la experiencia de una riqueza, de una inagotabilidad: 
siempre es un sentimiento de profundidad y, por lo tanto, se apodera de su 
«objeto» como algo que queda por ser explorado, por ser apropiado.

Ahora bien, los rasgos que acabo de recordar parecen valer por exce-
lencia para lo que comúnmente se llama sentimiento estético, hasta el punto 



[21]El problema del sentimiento

de que es en él que se podría recoger la modalidad más radical de senti-
miento, si no su esencia. En cualquier caso, esto es lo que Mikel Dufrenne 
hace en una teoría original del sentimiento, que tomo prestada para darle un 
significado ontológico. Este concepto está elaborado en su Phénoménologie 
de l’expérience esthétique y así resume su contenido: Traté de mostrar —en 
este libro—

que la percepción estética culminó en el sentimiento, en este modo de inten-
cionalidad donde la conciencia se reúne de cierta manera y se profundiza para 
ser totalmente acogedora de lo sensible, y para experimentar en lo percibido la 
plenitud y profundidad de un mundo2.

Lo importante aquí es que el estar junto a sí mismo y la apertura al 
mundo no son mutuamente excluyentes ya que, en el sentimiento estético, 
es al recogerse y, en cierto modo, al cavar en sí mismo que el sujeto alcanza 
la plenitud de lo percibido, trasciende el rostro de lo sensible hacia la 
profundidad de un mundo. Por eso es necesario distinguir entre el senti-
miento y la emoción, lo que le dará un lugar muy singular dentro de los 
afectos ya que, en cierto sentido, en el sentimiento no se experimenta 
realmente nada. De hecho, Dufrenne señala que «el sentimiento tiene una 
función noética: revela un mundo, mientras que la emoción comenta un 
mundo ya dado»3. Por lo tanto, debemos distinguir entre el miedo que 
es la respuesta a lo horrible, del sentimiento de lo horrible que lo revela, 
lo da a conocer; la alegría, la reacción a lo cómico, del sentimiento de lo 
cómico, que abre el mundo de lo cómico. El sentimiento, en su uso estético, 
como lo tematiza Dufrenne, abre un mundo; a diferencia de las emociones 
que siempre son reacciones a un mundo ya dado y, por lo tanto, nombraré 
sentimiento a lo que nos inicia en el mundo mismo. Al hacerlo, estoy exten-
diendo la estética hacia la ontología, pero esta extensión se justifica por 
el hecho de que, como sería fácil de mostrar, los mundos a los que abre 
el sentimiento estético ya son modos de acceso al mundo mismo, que la 
estética ya tiene un significado ontológico. Así, todo sucede como si en 

2	 Dufrenne, Mikel. Le poétique. París, P.U.F., 1963, p. 83.
3	 Dufrenne, Mikel. Phénoménologie de l’expérience esthétique. París, P.U.F., Epimetheus, 1953, p. 472.



[22] Renaud Barbaras

estos lugares privilegiados, el mundo se replegara en un punto de sí mismo 
y nuestra relación con el mundo se figurara como tal al interior mismo de 
nuestra relación con un ente del mundo.

Por lo tanto, si el sentimiento tiene una función noética, esta tiene poco 
que ver con el conocimiento. Se refiere a una apertura ajena al conoci-
miento y que, en verdad, va más allá o más profundo que ella: mientras 
que la percepción se refiere a los entes en tanto que desprendidos del 
mundo por el deseo del sujeto, el sentimiento inicia en el mundo del que 
se desprenden. El deseo sólo puede hacer que los entes finitos aparezcan 
porque los trasciende hacia el mundo, pero puede trascenderlos hacia el 
mundo sólo porque está vinculado originariamente con él en el senti-
miento. Así, el sentimiento es lo que abre al mundo por debajo de todo 
conocimiento, lo acoge en su dimensión más originaria, que excede 
cualquier manifestación finita. Sin embargo, esta singular noesis no 
solamente no es exclusiva de la afectividad, sino que sólo tiene realidad 
como afectividad. Esta apertura, en su alcance máximo, sólo es posible 
a través de una pasividad más radical que la del sentir, ya sea sensación 
o emoción. Esto simplemente significa que, en el sentimiento, ninguna 
cualidad o incluso ninguna tonalidad se interpone entre el sujeto y lo que 
él acoge, lo que significa que sólo puede alcanzar al mundo como tal a 
condición de no sentir nada. La paradoja es, por tanto, que el sentimiento 
no siente nada estrictamente hablando, no tiene contenido, y en esto es lo 
contrario de la sensación: su pasividad sólo es radical y, por lo tanto, de 
alguna manera a la altura —o más bien a la profundidad— del mundo a 
condición de estar situado por debajo de toda sensibilidad; para recibir el 
mundo, nada debe llegar a interponerse en él mismo. Es precisamente esta 
pasividad la que garantiza la función noética, es decir, permite la apertura 
a la trascendencia: es porque recibe por debajo de cualquier contenido 
que conoce más allá de todo lo conocido. Por lo tanto, la pasividad y la 
actividad ya no hacen una alternativa: la archi-pasividad de la experiencia 
sentimental es la condición de una apertura que trasciende cualquier acto 
subjetivo y, en verdad, el acto del sujeto mismo, su acto fenomenalizante 
que llamamos deseo.



[23]El problema del sentimiento

Esto no significa que esta pura acogida del mundo sea fusión o diso-
lución en el mundo. Como acogida, necesariamente difiere del mundo, lo 
que equivale a decir que el sentimiento es el de un sí mismo, que el senti-
miento es sentimiento de sí y es precisamente a este sí mismo a quien se 
refiere la intimidad trascendental. Por lo tanto, la cuestión de la intimidad 
conduce al sentido que debe darse al sentimiento de sí, a la relación 
consigo mismo que lo caracteriza. Sin embargo, el error sería pensar que 
este sentimiento de sí mismo implica la presencia de contenidos subjetivos, 
sensaciones, emociones, vivencias de conciencia, o, como algunos autores 
han creído, una cierta realidad que se denomina yo. Por el contrario, hablar 
de sentimiento de sí no es decir que en el sentimiento se conoce el yo o algo 
íntimo, sino, por el contrario, que es en el sentimiento, como revelación 
del mundo, que el sí mismo se forma, que el ser consigo mismo sólo puede 
advenir a partir del mundo. Por lo tanto, en el sentimiento, nada positivo 
se experimenta o se da, nada más que el mundo mismo y es por eso que es 
más bien la experiencia de un vacío subjetivo. Pero, es precisamente en y a 
través de este vacío que se alcanza a sí mismo; todo sucede como si la tras-
cendencia del mundo, abriendo el sujeto, estuviera cavando en él un vacío 
donde pudiera recogerse a sí mismo. Es en la medida en que, en el senti-
miento, el sujeto está desprovisto de cualquier contenido subjetivo, ya que 
es casi arrebatado de sí mismo por el mundo, que puede estar lo más cerca 
posible de sí mismo, alcanzarse inmediatamente a él mismo, en resumen, 
existir como sujeto. En esta plena apertura, el sujeto alcanza la desnudez 
de su pura experiencia: el verdadero sí mismo está vacío de sí porque está 
lleno de mundo. Y, de hecho, esta experiencia que el sentimiento nombra es 
la de un despojo radical, de una desaparición de las vivencias, emocionales 
o sensibles, que se interponían entre el mundo y el yo. Por lo tanto, es una 
forma de desafección porque se hunde más profundo que cualquier efecto, 
pero es una desafección vivida, o más bien desafección como esencia o raíz 
de las vivencias.

Por lo tanto, me refiero al sentimiento como a una dimensión más 
profunda que la división entre el conocimiento y el afecto, una dimensión 
que es, si se quiere, archi-afectiva pero que, en y por su pasividad, abre, más 



[24] Renaud Barbaras

allá del conocimiento, al mundo como tal. Esa apertura es indispensable 
para el despliegue del deseo, es decir, para la existencia fenomenalizante 
del sujeto. Por otro lado, lo hemos visto, es en este sentimiento que se 
encuentra el verdadero sentido de la subjetividad: nombra la ipseidad de un 
sujeto que es movimiento de un extremo al otro. El sujeto sólo se alcanza a 
sí mismo dejándose desposeer por el mundo: es sólo conduciéndose hacia 
el mundo más allá de todo ente que se alcanza a sí mismo por debajo de 
toda vivencia. Para acoger la plenitud del mundo, el sentimiento se vacía 
de todo contenido, pero este vacío es al mismo tiempo su plenitud como 
sentimiento. Contrariamente a lo que la tradición considera evidente, es 
hundiéndose en sí mismo que el sujeto alcanza lo más externo, es a través 
de lo que tiene de más propio que se comunica con lo más trascendente. 
La subjetividad como se atestigua en el sentimiento no es la interioridad 
de lo que no tiene puertas o ventanas, sino la apertura misma al mundo, 
una ventana al mundo y si el sujeto no puede salir al mundo es porque ya 
está afuera. Esta subjetividad no remite a la proximidad de una conciencia 
a sí misma, sino a la profundidad de un sentimiento, profundidad que 
no debe entenderse como refiriendo a una capa enterrada que habría que 
alcanzar, sino a un vacío sin fondo en el que el mundo puede engullirse. Es 
aquí donde la profundidad afectiva del sujeto coincide con la profundidad 
ontológica del mundo. Es lo mismo que decir que la subjetividad es, en su 
fondo, disponibilidad. En ella, acojo lo que es muy diferente de mí e incluso 
de los entes del mundo, pero, curiosamente, en este despojo, estoy mucho 
más cerca de mí mismo que en cualquier otra vivencia, como si la apertura 
que el sujeto dispone lo empujara a sí mismo, como si el vacío que consigue 
lo proyectara hacia su existencia desnuda.

Al final de este recorrido podemos preguntarnos si y en qué medida 
hemos satisfecho las condiciones del problema. Nuestra pregunta inicial, 
que se refería al sentido de ser del sujeto, era cómo puede en el mismo 
sentido pertenecer al mundo y distinguirse de él en tanto que lo hace 
aparecer. Pensándolo bien, esta pregunta no es más que una forma renovada 
de la unión del alma y del cuerpo, si es cierto que nuestro cuerpo designa 
aquello por lo que pertenecemos al mundo y el alma lo que nos distingue de 



[25]El problema del sentimiento

él y nos permite relacionarnos con él. Sin embargo, tal como fue formulada, 
la pregunta pedía que se superara el problema de la unión superando la 
dualidad misma de los términos. Preguntar cómo el sujeto puede bajo la 
misma relación pertenecer al mundo y hacer que aparezca es invocar una 
forma de ser más profunda que la dualidad de la conciencia y el cuerpo, una 
unidad que precede a la dualidad. Pero la pregunta es si hemos tenido éxito. 
El primer nivel de respuesta a esta pregunta fue el deseo, un movimiento 
singular que tiene lugar en el suelo del mundo y que, sin embargo, permite 
conducirlo al sentido. Sólo que nos hemos visto obligados a reconocer en 
el corazón del deseo una especie de primera iniciación a lo que lo gobierna, 
una apertura originaria al mundo que es al mismo tiempo el corazón de 
la ipseidad, una inmanencia que descansa en una desposesión radical. 
En otras palabras, es posible distinguir al interior del deseo dos dimen-
siones distintas: la del avance como tal y la del sentimiento que establece el 
rumbo del avance, la de la moción y la de la e-moción entendiendo que se 
gobiernan mutuamente.

¿No reconduce esta distinción, aunque en una forma desplazada y, por 
así decirlo, más secreta, a la distinción de la conciencia y el cuerpo? Por 
supuesto, queríamos demostrar que es sólo bajo el modo del movimiento 
que el sujeto al mismo tiempo se inscribe en el mundo y hace que aparezca, 
pero todo sucede como si hubiéramos reconducido la dualidad al plano del 
movimiento mismo, en donde se la disolviera entre una dimensión verda-
deramente subjetiva y una dimensión ajena a la subjetividad, que no es otra 
que la del avance dentro del mundo. Dado que el recurso al movimiento 
que he llamado deseo hace resurgir una forma de dualidad en su interior, 
la pregunta es, en última instancia, si este concepto es adecuado, si puede 
ser la respuesta a la pregunta planteada. Esto no significa que debamos 
renunciar a una determinación dinámica del sujeto, pero se trata de saber si 
nuestra caracterización de la dinámica subjetiva como deseo es suficiente o 
si este movimiento no remitiría a un sentido más profundo de movimiento, 
en el que esta dualidad se resolviera. De hecho, todo sucede como si, al 
enfatizar la dinámica del deseo, hubiéramos proyectado el sujeto dentro 
del mundo de tal manera que se volviera necesario añadirle una dimensión 



[26] Renaud Barbaras

subjetiva, la del sentimiento, para explicar su orientación. Todo sucede 
como si hubiéramos conferido a este avance que es el deseo una dimensión 
casi objetiva, la del desplazamiento, exigiendo ser compensada por la intro-
ducción de una dimensión esta vez propiamente inmanente. La cuestión 
aquí, que ha sido nuestra desde el principio, pero que sigue claramente 
pendiente, es, por tanto, la cuestión de saber en qué sentido el sujeto puede 
caracterizarse como movimiento, de modo que este movimiento sea intrín-
secamente y de punta a punta fenomenalizante, es decir, de tal manera que 
la distinción de la conciencia y el cuerpo bajo la nueva cara de la diferencia 
entre el movimiento y el sentimiento no perdure. En resumen, era porque 
comprendíamos implícitamente el movimiento del deseo en términos de 
desplazamiento que nos vimos obligados a añadirle la luz del sentimiento 
para iluminar su camino.

Por supuesto, hay que añadir inmediatamente que, en el contexto de 
nuestra fenomenología del deseo, la distinción que hemos establecido entre 
el avance del deseo y el sentimiento que está en su corazón es ahora una 
distinción abstracta, cada uno sólo puede existir a partir del otro. El senti-
miento es sólo lo que entrega el verdadero objeto del deseo y éste sólo avanza 
porque está habitado por el sentimiento. Esta es la razón por la que esta 
distinción, por problemática que sea, no puede identificarse sin ninguna 
otra forma de proceso a la del cuerpo y la conciencia, la exterioridad y la 
inmanencia. En efecto, este avance que llamamos deseo es fenomenalizante 
de un extremo al otro, y el sentimiento, por su parte, no tiene más contenido 
que la plena exterioridad del mundo y, en este sentido, no dibuja una esfera 
de inmanencia. En este punto, los papeles parecen incluso invertirse, ya 
que el sentimiento inicia en la plenitud del mundo —en lo que es lo más 
poco subjetivo posible—, mientras que el deseo, en tanto tiende hacia algo, 
sería puesto en la cuenta de la subjetividad. Sin embargo, todavía es posible 
hacer la diferencia y, guste o no, el deseo se refiere a un avance efectivo, 
mientras que el sentimiento es acogido. Por lo tanto, estamos expuestos 
al reproche de volver a inscribir subrepticiamente en el deseo la dualidad 
entre la dimensión de la corporeidad, bajo el nombre del movimiento, y 
la de la conciencia, bajo el nombre del sentimiento. Pero, pensándolo 



[27]El problema del sentimiento

bien, si esta solución no resulta plenamente satisfactoria, ¿no es porque, 
como siempre, el problema estaba mal planteado? Preguntamos cómo el 
sujeto podría pertenecer al mundo y diferir en tanto que lo hace aparecer, 
lo que condujo a invocar una unidad originaria de lo trascendental y de 
lo empírico. Pero al hacerlo, comenzamos con el sujeto e, invocando la 
pertenencia como primera dimensión de este sujeto, a saber, su dimensión 
corporal, abrimos el camino a una determinación de la diferencia en los 
términos de una no-pertenencia, de una exterioridad con respecto al 
mundo que el concepto de sentimiento cualificaría. En otras palabras, el 
paso por la pertenencia comprometía en la dirección de una corporalidad 
que no agotaba el sentido de ser del sujeto. Al pensar en la pertenencia 
como no siendo nada más que una dimensión o modalidad del sujeto, se 
repite necesariamente la dualidad de lo empírico y de lo trascendental que 
se quiere superar y todo lo que se puede hacer es determinarlos de modo 
tal que la articulación sea pensable: es lo que hemos intentado al anudar 
sentimiento y movimiento en el deseo.

Así que nuestro punto de partida debe ser diferente. Debemos renunciar 
a comenzar por el sujeto y destacar la sola pertenencia al mundo: no es 
la pertenencia quien es una dimensión del sujeto, sino el sujeto quien es 
una dimensión o aspecto de la pertenencia. En otras palabras, se trata de 
devolver el sujeto a su cuerpo y el cuerpo a la pertenencia. De hecho, si nos 
apegamos a la dimensión de la encarnación, se importa en el concepto del 
propio cuerpo una inscripción en la exterioridad extensa (Körperlichkeit) 
que debe ser compensada una vez más por la adición de una dimensión 
subjetiva, y el hecho de que este cuerpo sea pensado dinámicamente no 
cambia allí gran cosa, como acabamos de ver. Por lo tanto, el paso decisivo 
es comprender que el cuerpo no es un problema, sino una solución, una 
solución errónea o, en cualquier caso, parcial, a un problema más profundo 
que no es otro que el de la pertenencia. No es porque tengo un cuerpo que 
pertenezco al mundo sino, por el contrario, es en tanto que pertenezco al 
mundo que tengo un cuerpo y es en tanto que tengo un cuerpo que soy 
un sujeto. Por lo tanto, debemos revertir los términos del problema y, en 
lugar de pensar la pertenencia como consecuencia de la corporalidad, 



[28] Renaud Barbaras

que a su vez sería una dimensión del sujeto, debemos, por el contrario, 
pensar en la subjetividad como una dimensión de corporalidad, esta misma 
comprendida a partir de la pertenencia. De modo que la cuestión del sujeto 
remite desde ahora exclusivamente a la de la pertenencia: responder a esta 
pregunta es describir cómo pertenezco al mundo, cómo soy un cuerpo, o 
más bien descubrir a qué modo de pertenencia remite lo que llamamos 
subjetividad. Sin embargo, en el contexto de una ontología cosmológica en 
la que el mundo lo contiene todo, de modo que el ser y el mundo se corres-
ponden, la distinción entre los entes remitirá exclusivamente a la distinción 
entre modos de pertenencia y el sujeto se inscribirá entonces en una gama 
de posibles formas de pertenencia. Ya no es el ser sino la pertenencia la 
que se dice en muchos sentidos y la distinción misma entre el sujeto y el 
objeto se referirá a una distinción, dentro del mundo mismo, entre dos 
pertenencias irreductibles entre sí. Por último, si es cierto que pertenecer 
al mundo es pertenecer al mundo como tal y que, por lo tanto, esta última 
pertenencia no puede tener otro significado que el de la participación en 
su obra mundificante, es decir, en el advenimiento de esta totalidad abierta 
que es el mundo, hay que concluir que los entes tendrán que ser distin-
guidos de acuerdo con su modo de participación en la obra del mundo 
y, para decirlo rápidamente, de acuerdo con su poder de unificación o 
reunión. Este poder cosmofánico, que ya no es la prerrogativa del sujeto, 
sino que en realidad le conviene a todos los entes en diferentes grados, es 
el que probablemente constituye el sentido más originario del movimiento 
que estábamos buscando. Sólo en él, el eco de las dualidades metafísicas, 
incluyendo el sentimiento y el avance, ya no se escucharía.

Bibliografía

Dufrenne, Mikel. le poétique. París, P.U.F., 1963.

Dufrenne, Mikel. Phénoménologie de l’expérience esthétique. París, P.U.F., Epi-
metheus, 1953.



[29]

La explosión de lo sensible1

Renaud Barbaras

Uno de los aportes decisivos de la fenomenología husserliana consistió en 
resaltar y fundamentar la especificidad de la percepción, que, hasta ahora, 
estuvo siempre replegada sobre la sensación o sobre un acto de intelección. 
En la tipología husserliana de los actos, la percepción juega, en efecto, 
un papel decisivo, ya que es el acto intuitivo el que presenta al objeto en 
persona, en carne y hueso —lo que, además, permite una extensión de la 
percepción más allá de la mera presencia sensible—. Es en este contexto 
determinado donde tiene lugar la reflexión sobre lo sensible, lo que 
garantiza, entre los actos intuitivos, el coeficiente de presencia y permite 
distinguir, por lo tanto, entre una mera y una verdadera representación. 
Como se sabe, a fin de hacer evidente una distinción radical entre el ser 
como conciencia y el ser como realidad, Husserl procede a una eidética de 
la percepción, que retoma como una donación por esbozos. La novedad y 
la radicalidad de la perspectiva hussserliana se apoya evidentemente sobre 
el concepto de esbozo, en el cual se concentra en adelante la cuestión del 
sensible, hasta el punto de que puede afirmarse, sin correr muchos riesgos, 
que el enfoque de Merleau-Ponty, por ejemplo, ha consistido, de principio a 
fin, en dar sentido y fundamento a este concepto de esbozo. En una especie 
de inversión, que Husserl no llevará a su fin, lejos de que los esbozos se 
refieran a lo sensible, es este, al contrario, el que se aborda desde el concepto 
de esbozo y el que llevará afirmar a Merleau-Ponty que la sensación es 
solo la más simple de las percepciones. En definitiva, en el momento en 
que lo sensible es abordado en el contexto de una fenomenología de la 
percepción, la cuestión de su estatuto exacto remite en adelante a la del 
ser del esbozo. Recuérdese, el enfoque de Husserl consiste en introducir 
una distinción en el seno de lo que se dona en una sola pieza, por ejemplo, 
la percepción de esta mesa: aunque «tengo continuamente la conciencia 
de la existencia en persona de esta una y misma mesa, y en verdad de la 
misma, que permanece en sí completamente inalterada», «la percepción 

1	 NdT. Traducimos este texto, inédito en lengua francesa, con el consentimiento del autor, a quien 
expreso un agradecimiento especial.



[30] Renaud Barbaras

de la mesa es una percepción que se altera constantemente, es una conti-
nuidad de percepciones cambiantes»23. Husserl corta, por decirlo así, el 
corazón de la percepción, que se vive naturalmente como acogida pura del 
objeto, al poner en escena el contraste entre la identidad y la permanencia 
de lo percibido, por un lado, y la diferencia y la fluencia de las percepciones, 
por el otro. Hay que distinguir, por lo tanto, el plano de las percepciones 
del objeto percibido, mientras se toma nota del hecho de que la percepción 
es ostensión de lo percibido; hay que reconciliar su innegable diferencia 
con su indiscernibilidad, ya que una percepción que tenga alguna consis-
tencia propia separada de lo percibido no podría rebasarse en su beneficio, 
garantizar su función ostensiva.

Esta situación es la que el concepto de esbozo recoge, en lo que 
de entrada aparece mucho más como el nombre de un problema que 
como una solución. Husserl traduce la situación de esta manera: «Con 
necesidad esencial, a una consciencia de experiencia ‘omnilateral’ de la 
misma cosa, que se confirma en sí misma uniforme y continuamente, le 
pertenece un variado sistema de continuas multiplicidades de apariciones 
y matizaciones en las cuales se matizan en continuidades determinadas 
todos los momentos objetivos que caen en la percepción con el carácter 
de la dación en propia persona»4. Hablar de esbozo, es afirmar a la 
vez que la cosa se presenta en persona y que, presentándose en una 
percepción determinada y, por lo tanto, parcial, se ausenta igualmente 
de aquello que la presenta, retrocede atrás del aspecto en el cual se da, 
donde el esbozo es siempre al mismo tiempo esquivo. El esbozo designa 
así una ostensión que, en razón de su propia consistencia de ostensión, 
oculta eso mismo que muestra, retrasa lo que figura: el esbozo nombra 

2	 Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro 
primero. Introducción general a la fenomenología pura. México, UNAM-Instituto de Investigaciones 
Filosóficas, FCE, 2013, p. 165.

3	 NdT. Todas las entradas y referencias a los textos husserlianos se hacen según las versiones 
castellanas ya publicadas. Citamos específicamente, en el caso de Ideas I, no pudiendo ser de otro 
modo, la versión de Antonio Zirión Quijano, en corchetes. Cf. Husserl, Edmund. Ideas relativas 
a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro primero. Introducción general a la 
fenomenología pura. Mexico, Instituto de Investigaciones Filosóficas UNAM/FCE, 2013. 

4	 Ibid., p. 166.



[31]La explosión del sensible

la identidad inmediata de una transparencia y una opacidad. En otras 
palabras, hay que distinguir entre donación en carne y hueso (Leibhaft) 
y donación adecuada: decir de una cosa que está presente en persona, 
no solo implica, sino que excluye, que puede darse exhaustivamente tal 
y como ella es en sí misma; lo propio de la presencia perceptiva es que la 
cosa no se presenta como tal en lo que la presenta. En realidad, se trata 
solo de respetar la diferencia eidética entre conciencia y realidad y, por 
tanto, de comprender que, si lo propio de la cosa es ser trascendente, esta 
trascendencia solo puede perdurar en el seno mismo de sus apariciones 
y, por lo tanto, no puede convertirse en la inmanencia de una consciencia 
adecuada. Por otro lado, esto es exactamente lo que marca la diferencia 
entre un esbozo y un signo o un retrato: mientras que éstos pueden ser 
abandonados en beneficio del original, por cuanto son apariencias, el 
esbozo no puede ser descuidado en beneficio de lo que esboza, ya que es 
por principio la ostensión, presentación de la cosa misma, cosa que no 
se puede lograr de otro modo, incluso si su ser de cosa llama a un curso 
infinito de esbozos. El esbozo es su propio rebasamiento en beneficio de 
una cosa que continúa retirándose delante de este avance. Es esta retirada 
de la cosa percibida en su presencia misma, la que tiene por condición 
una percepción existente en el modo del auto-rebasamiento, que Husserl 
explícita al afirmar que hay una imperfección y una contingencia cons-
titutivas de la percepción que se pone en escena al afirmar que incluso 
Dios percibiría por esbozos.

Como se observa, en la perspectiva fenomenológica, la cuestión 
del sensible reconduce a la del esbozo y toda la dificultad, en la cual se 
concentra en adelante el problema del sensible, es la de comprender bajo 
qué condiciones es pensable lo que Husserl llama esbozo. O, debe reco-
nocerse que, tan pronto como se hace explícito este concepto, Husserl 
demuestra estar muy por debajo de su descubrimiento: lejos de que el 
sensible sea entendido a partir del esbozo, este es contrariamente recon-
ducido al concepto empirista de contenido sensible. La composición real de 
la percepción, en los términos de Husserl, es, de hecho, la siguiente:



[32] Renaud Barbaras

Estas [fases de la percepción, matizaciones de color, matizaciones de figura] 
cuentan entre los ‘datos de sensación’ […] están en la unidad concreta de la 
percepción animados por ‘aprehensiones’ (Auffassungen), y así animados 
ejercen la ‘función de exhibición’ (darstellende), o a una con ella conforman lo 
que llamamos el ‘aparecer de’ color, de figura, etc5. 

Asistimos aquí a una descomposición de la dinámica ostensiva del 
esbozo de acuerdo a lo que será la triplicidad hylè, nóesis, nóema. Descom-
posición que vuelve a repercutir en el seno del esbozo la ruptura entre el ser 
inmanente y el ser trascendente, a escindir el esbozo según el intercambio 
del contenido real y el objeto intencional. En efecto, de esta descomposición 
se debe concluir que, aunque lleve el mismo nombre —por ejemplo, rojo— 

no es, por principio, del mismo género que lo matizado. La matización es 
vivencia. Pero una vivencia sólo es posible como vivencia y no como algo 
espacial. Lo matizado, empero, sólo es posible, por principio, como espacial 
[…] pero no posible como vivencia6. 

Así, será necesario distinguir un rojo hylético, vivido y no percibido, 
rojo que es sentido pero que no aparece, del rojo noemático, a saber, del 
rojo como aspecto del objeto espacial. Se debe reconocer que tropezamos 
aquí con una imposibilidad: ¿cómo pueden ser de géneros diferentes el 
esbozo y lo esbozado, cuando toda la realidad del esbozo consiste en hacer 
lugar a lo esbozado? Las distinciones introducidas por Husserl, en nombre 
de lo que finalmente aparecerá como un presupuesto metafísico relativo 
a la conciencia, comprometen radicalmente la singularidad de este hecho 
que él llama esbozo. Por lo tanto, pensar a la medida de esta nueva deter-
minación del sensible implica cuestionar estas presuposiciones a la luz del 
descubrimiento de la esencia de la percepción, en otras palabras, de la natu-
raleza indeleble del esbozo.

Patočka ha demostrado mejor que nadie la inconsecuencia que hay 
en el corazón de la versión husserliana de la epojé, en la medida en que 
ella conduce a la reducción, es decir, a una reconducción a la región de 

5	 Ibid., p. 167.
6	 Ibid., p. 167.



[33]La explosión del sensible

la conciencia. La epojé permite el remontar del mundo, reapropiado por 
la actitud natural como existente, apoyado en sí mismo, en el fenómeno 
de mundo, en otras palabras, en el mundo en su aparecer. Esto significa 
que no hay nada más en el mundo que su aparecer —en que la tesis de la 
existencia resulta no ser nada para el mundo, nada más que el correlato del 
ocultamiento de la fenomenalidad propia del mundo— que el ser-mundo 
del mundo se apoya en y sobre este aparecer. Pero, todavía, no debemos 
potenciar este aparecer en relación al mundo del cual es aparecer; este 
aparecer es aparecer del mundo, por principio, ostensión del mundo, o, 
como dice Patočka, auto-supresión en beneficio del ente, de modo que este 
aparecer no tiene otra consistencia que la del mundo que se ofrece en él. 
Si, por un lado, la epojé permite el remontar del mundo a su fenómeno, 
por el otro, este fenómeno, en tanto que ostensión del mundo, permanece 
en principio trascendente, tan trascendente como este mundo del que es 
figuración, y por lo tanto no puede, sin contradicción, relacionarse a una 
esfera de inmanencia. 

Sin embargo, esto es lo que hace Husserl, incapaz de respetar lo que 
Patočka llama la autonomía del campo fenomenal para significar aquello 
que no se refiere a nada más que a sí mismo. Como lo señala,

la subjetividad, a cuya inmanencia recurrimos en última instancia, es posible 
solo por la escisión de la esfera fenomenal como tal, escisión que se produce 
porque no vemos la manera de pensar la esfera fenomenal como algo autónomo, 
porque nos sentimos obligados a respaldarla con algo que pertenece al dominio 
de lo real (las ‘aprehensiones’, etc.). Esta realidad, inicialmente modesta, hace 
luego una carrera prodigiosa, pasando del ente en el mundo que fue en primer 
lugar, a la sustancia de la constitución misma del mundo7.

Hay, en consecuencia, un desplazamiento del sentido de lo subjetivo: 
mientras que lo subjetivo sea sinónimo de lo fenomenal, es decir, de lo tras-
cendente en tanto que refleja mi perspectiva, se confundirá con la vivencia 
y distinguirá entonces de lo fenomenal que aparece en la vivencia, que es 
constituida en él. Como se ve, lejos de ser el elemento de la fenomenalidad, 
la conciencia procede de una escisión, en el seno de la fenomenalidad, entre 
7	 Patočka, Jan. Qu’est-ce que la phénoménologie? Grenoble, Jérôme Millon, 1988, p. 209.



[34] Renaud Barbaras

el fenómeno y lo que se fenomenaliza y, por lo tanto, de una ruptura en su 
función ostensiva. Lejos de que el ser del esbozo, es decir, del sensible, se 
apoye en la conciencia, éste procede de una fractura del esbozo, es decir, 
de un olvido de la especificidad del ser sensible. Hay una incompati-
bilidad fundamental entre la esfera de la inmanencia, tal y como Husserl 
la tematiza, y la ostensión sensible, tal y como la describe, de modo que la 
cuestión del sensible conducirá a la del modo de ser del sujeto sintiente, en 
tanto que no puede ser de ninguna forma una conciencia.

Evidentemente, este apeo del campo fenomenal sobre el ente singular 
conduce a la ruptura de la función ostensiva y, por lo tanto, a la distinción 
incomprensible entre el dato hylético y el momento noemático correspon-
diente. Como lo escribe de manera más clara Patočka, 

¿hay que analizar realmente este color en dos rojos diferentes, distinguir la 
impresión de rojo, por un lado, y su apercepción objetiva como coloración del 
contenido, por el otro? ¿O es el rojo del contenido a veces un mediador objetivo 
que se retira como tal en segundo plano, un objeto que a veces se adelanta en 
tanto que autónomo? ¿Dónde vemos algo que se asemeje a la animación de una 
estructura de daciones?8. 

En otros términos, hay un solo rojo, que no es en modo alguno 
inmanente sino objetivo en el sentido de que es trascendente, es decir, ya 
siempre rojo de un contenido y es precisamente este contenido el que le 
confiere su trascendencia. Pero, esto no significa que debamos renunciar 
a la función ostensiva y, por lo tanto, a la distinción entre la aparición y el 
apareciente. Simplemente, esta distinción no se refiere a la diferencia entre 
inmanencia y trascendencia, vivencia y objeto, sino a una diferencia en el 
seno mismo del objeto entre su aspecto que, como tal, es correlativo de mis 
coordenadas existenciales actuales —en el sentido de que la cualidad de 
este rojo puede variar en función de la iluminación, la distancia, etc.— y, 
por otro lado, el objeto determinado y estable que se perfila o se esboza a 
partir del rojo. De hecho, solo hay un rojo, ya siempre ostensivo del objeto, 
ya siempre esbozante y prendido, por decirlo así, en la trascendencia del 

8	 Ibid., p. 204.



[35]La explosión del sensible

objeto esbozado. La única diferencia pasa pues, entre el aspecto sensible 
y el objeto, entre el trascendente subjetivo y el trascendente objetivo, y no 
tanto entre el aspecto como vivencia y el aspecto percibido. Ciertamente es 
posible transformar al mediador mismo en objeto, es decir, situarlo en un 
primer plano preguntándome, por ejemplo, por lo que veo exactamente: 
es de esta modificación que surge el concepto de cualidad sensible, pero, 
en cualquier caso, ello no comporta ninguna dimensión de inmanencia, 
no es más que un momento del objeto aislado por sí mismo. Agreguemos, 
finalmente, que una vez que este retorno a la esfera de la inmanencia 
tiene lugar, es imposible salir de ella, de tal suerte que la subjetivación del 
sentir bajo la forma de la materia sensible compromete radicalmente la 
percepción misma. De hecho, no vemos en absoluto cómo un acto noético, 
necesariamente homogéneo al dato que lo anima, podría abrir una exte-
rioridad distinta a la de lo simplemente pensable: «¿cómo la vivencia, 
originariamente dada a sí misma en la reflexión, hace aparecer una trascen-
dencia en el lado objetivo? Es incomprensible»9. Basta con decir que jamás 
el sujeto podrá lograr la exterioridad percibida si este movimiento no es 
llevado a cabo por el sensible mismo, lo que significa que el sensible jamás 
puede ser un simple contenido y que la aprehensión como tal es ineficiente 
—si lo sensible es inmanente— o inútil —si lo sensible es ostensivo—.

Nos es permitido, al final de esta primera fase crítica, precisar qué es 
eso del sensible, en cuanto sea abordado en el contexto de una fenome-
nología de la percepción. El ser del sensible consiste en esa auto-supresión 
en beneficio de lo trascendente, auto-supresión que, como tal, está nece-
sariamente del lado de lo trascendente. Lejos, pues, de tener la positividad 
de un contenido, lo sensible es por principio dinámica de ostensión: la 
expresión ‘contenido sensible’ es un oxímoron. Toda la dificultad consiste 
en retomar lo más de cerca posible esta dinámica. Ciertamente, como 
auto-supresión, eclipse en beneficio de lo trascendente, el modo de ser de lo 
sensible es el de una cierta negatividad. Pero esto no significa que sea pura 
nada, porque si se limitara solo con hacer lugar a lo trascendente, no habría 
más fenómeno y, por lo tanto, no habría tampoco trascendente —tal es, sin 
9	 Ibid., p. 208.



[36] Renaud Barbaras

duda, el peligro que acecha la dialéctica sartreana—. En efecto, lo propio de 
lo trascendente es ser impresentable, de modo que la auto-supresión que es 
el sensible no puede suprimirse a sí mismo en favor de lo trascendente: al 
contrario, permanece retenido en sí mismo, siempre inacabado. En cuanto 
auto-supresión, el sensible no es nada positivo, pero en la medida en que 
esta auto-supresión es en beneficio de la trascendencia, no puede dejarse 
llevar definitivamente a sí mismo y comportar, por lo tanto, una consis-
tencia propia y, por decirlo así, una positividad singular que no es sino el 
envés de la profundidad de lo trascendente. Si el sensible es auto-negación, 
no es nada puesto que no se puede convertir en una mera posición del 
ente. En otras palabras, en la medida en que es presentación, el sensible 
se suprime para coincidir con lo que presenta, pero en la medida en que 
es presentación de un impresentable, que retrocede ante la mirada, el 
sensible difiere necesariamente de aquello con lo que coincide y es por lo 
que Merleau-Ponty definirá la trascendencia como «identidad en la dife-
rencia»10. Tal es el modo de ser singular de lo que se ha llamado esbozo: 
una transparencia borrosa por la profundidad de lo que deja ver, un movi-
miento de ostensión retenido en sí mismo, una auto-supresión inacabada.

En realidad, este inacabamiento es constitutivo de la auto-supresión, en 
la medida en que lo suprimido es requerido y puesto como por su propia 
supresión, lo suprimido remite entonces al elemento específico del sensible, 
al sentir como tal. Pero hay siempre algo qué suprimir, porque lo tras-
cendente está siempre más allá del punto en que creemos encontrarlo; el 
sensible es depositado, por decirlo así, por la ostensión como aquello que 
queda por rebasar, es como la estela de este avance que no puede llegar a 
buen término. La positividad propia del sensible no es, por lo tanto, la de un 
contenido sino la de aquello que resiste a su propia negación, a la negación 
de lo que es: el sensible es como un movimiento que produce su propia 
resistencia, la inercia de un movimiento de ostensión. En pocas palabras, no 
es más que el elemento específico en el cual la trascendencia puede aparecer 
como tal, es decir, desaparecer: es la presencia propia de esta ausencia, la 
huella de la desaparición. Sin embargo, rebasándose como contenido, el 
10	 Merleau-Ponty, Maurice. Le visible et l’invisible. Paris, Gallimard, 1964, p. 279.



[37]La explosión del sensible

sensible también es rebasado como existencia puntual o atómica: decir que 
siempre está más allá de sí mismo, o más bien que existe como este ser 
más allá, es decir asimismo que resplandece más allá del punto en el que se 
sitúa y que se articula consecuentemente con otros sensibles. Su auto-su-
presión en beneficio de lo trascendente es ipso facto rebasamiento en favor 
de otros aspectos, no solo de la cosa de la que es ostensión, sino del mundo 
mismo. Así, el sensible irradia más allá de sí mismo, es, por así decirlo, 
más vasto que él mismo: su facticidad es la dimensionalidad. Esto es lo 
que Merleau-Ponty resalta cuando usa el ejemplo del color amarillo que 
se suprime como color determinado para convertirse en color de ilumi-
nación, color dominante del campo: 

en un solo movimiento se impone como particular y deja de ser visible como 
particular. [.] No obstante, esta particularidad del color, del amarillo y esta 
universalidad no son contradicciones, son simultáneamente la sensorialidad 
misma: es en virtud de la misma que el color, el amarillo, se da a la vez como un 
cierto ser y una dimensión, la expresión de todo ser posible11.

Este auto-rebasamiento que es el sensible se cumple indistintamente 
como apertura a lo trascendente y apertura a los otros sensibles convir-
tiéndose en dimensión o norma: no tanto lo que es sentido sino aquello 
según lo cual el mundo se dona y lo percibido es percibido. Pero debido 
a que el auto-rebasamiento es inacabado, el sensible no se abre al mundo 
mismo: la dimensión que despliega, o más bien de la cual no es más que 
el despliegue, sigue siendo distinta del mundo que hace aparecer, atestada 
de este inacabamiento en el seno mismo de la apertura: más abajo que la 
puntualidad del contenido, el sensible permanece más alto que la univer-
salidad del mundo.

Dado que, como hemos mostrado, el hecho de adosar el sensible a una 
conciencia compromete definitivamente la posibilidad, la cuestión es, por 
consiguiente, la de saber sobre qué se apoya esta auto supresión inacabada, 
esta dinámica ostensiva, en últimas, cuál es el modo de ser del sintiente. Solo 
hay una respuesta posible: solo un sujeto que es por principio movimiento 

11	 Ibid., p. 271.



[38] Renaud Barbaras

puede efectuar esta autonegación. Así como lo sentido no es más que el 
rastro inercial de la ostensión, el sintiente como tal es lo que la dinámica 
ostensiva, es decir, el sentir, deja en su estela. La autonegación en la que 
consiste el sensible no puede apoyarse sino sobre un sujeto que avanza 
hacia el mundo. Aun así, hay que estar de acuerdo respecto a la naturaleza 
de este movimiento, que no se puede reducir a un simple desplazamiento: 
en realidad, más bien son los desplazamientos las modalidades singulares y, 
por decirlo así, límite de este movimiento originario. Patočka escribe: 

Quizá el movimiento originario no sea el cambio de lugar de las cosas, sino, 
más bien, ese impulso dinámico que lleva la existencia fuera de sí misma, que 
la hace estar ya siempre fuera de sí, que sea excedida en dirección de las cosas, 
que sea convertida en una fuerza vidente12. 

Dejando de lado el alcance cosmológico de esta afirmación para tomar 
solamente el hecho de que nuestro movimiento, que ahora aparece como 
una manifestación privilegiada de la esencia del movimiento, no es un 
simple desplazamiento, sino precisamente un movimiento fenomena-
lizante, un hacer que es un hacer aparecer, una ‘fuerza vidente’. Alcanzamos 
aquí un plano más profundo que la división entre experiencia y desplaza-
miento, plano que es el modo de ser sub-yacente al sensible. De hecho, la 
fuerza vidente no es una fuerza a la que se anexaría un ver sino la fuerza 
misma de ver, es decir, el ver como fuerza. El movimiento como pasaje, es 
decir, desplazamiento de toda posición finita, auto-negación concreta, no 
puede, en efecto, sino apoyarse sobre una fuerza, fuerza que le proyecta 
de antemano, por decirlo así, más allá de sí misma; y es en esta fuerza que 
reside el ver como tal, y de manera más general, el sentir. El sentir es, pues, 
en el corazón del movimiento, el exceso de la fuerza sobre cada una de sus 
efectuaciones finitas: sentir es estar ya siempre más allá del punto en el que 
estamos y esto porque el cuerpo es capaz de tal exceso, o más bien porque 
es este exceso mismo, que es sintiente. La cuestión, en adelante, es la de 
saber qué es lo que comanda este exceso, sobre qué se apoya la fuerza, es 
decir, finalmente, cuál es la razón del movimiento.

12	 Patočka, Jan. Papiers phénoménologiques. Grenoble, Jérôme Millon, 1995, p. 70.



[39]La explosión del sensible

Para hacer esto, hay que regresar a la esencia de la fenomenalidad y a 
las críticas que Patočka dirige a Husserl. De hecho, como hemos visto, el 
error de Husserl es apoyar la fenomenalidad sobre la esfera subjetiva como 
una esfera de vivencias dadas a sí mismas en la inmanencia, permanecer 
prisionero de la actitud natural en un sentido muy profundo pues ello 
equivale a hacer descansar, de manera circular, el aparecer sobre un apare-
ciente —y que sea de esencia subjetiva no cambia nada—. La única manera 
de superar esta ingenuidad es integrar al ego mismo en el paréntesis de la 
epojé, para sacar a la luz el a priori de todo aparecer, incluido el del ego 
mismo. Pero tal a priori solo puede ser el mundo mismo: toda dación de algo 
se efectúa sobre el fondo del mundo siempre que este algo sea un momento 
del mundo y, por lo tanto, se apoye necesariamente sobre una co-donación 
del mundo. Es por esto que, escribe Patočka, «consideramos como perte-
necientes a la estructura del aparecer como tal esta totalidad universal del 
apareciente, el gran Todo, así como aquello en lo que el apareciente aparece, 
la subjetividad (teniendo una estructura pronominal vacía)»13. Dicho de 
manera más simple, «la forma mundo de la experiencia es a la vez lo que 
hace posible una experiencia de mundo»14. Como vemos, la condición de 
toda experiencia es la donación del mundo como totalidad abierta de la 
experiencia, lo que equivale a decir que la forma universal es el contenido 
último, que la condición de la donación coincide con la totalidad de lo dado, 
lo trascendental con lo ontológico. Es en este punto que la determinación 
del sujeto como movimiento se hace realmente ineluctable. De hecho, si 
el mundo es el a priori de toda experiencia, el fenómeno originario que 
comanda toda fenomenalidad, y si lo propio del mundo como totalidad 
universal o inmensidad inaparente es no poder ser presentado —su origi-
nariedad como mundo, carne de la Leibhaftigkeit, excluye toda forma de 
intuitividad— no puede sino darse como tal en un movimiento que avanza 
hacia él, movimiento que es tan inacabable como este mundo impre-
sentable. La movilidad constitutiva del sujeto del aparecer es absolutamente 
correlativa del mundo como a priori último del aparecer. Si el sujeto es 

13	 Ibid., p. 177.
14	 Ibid., p. 214.



[40] Renaud Barbaras

fuerza, es decir, va siempre más allá del punto en el que se sitúa, lo es en 
la medida en que se dirige al mundo mismo, en que todo movimiento en 
el mundo no es posible sino como momento o etapa de un movimiento 
que va hacia el mundo mismo. Así, es porque el movimiento en el fondo 
es movimiento hacia el mundo, tensión hacia una totalidad que, como tal, 
escapa a su avance, que toma la forma de movimientos intramundanos. 
Pero, desde luego, esta distinción es aún abstracta, la intramundaneidad es 
solo una dimensión interna de una movilidad fenomenalizante, de un «ser 
para el mundo» que siempre le excede. 

Este análisis arroja luz sobre la esencia del sentir. Decir que el mundo 
es el a priori mismo del aparecer, es afirmar que el sujeto tiende hacia 
una presentación del mundo mismo, que es esta tendencia misma, por 
principio, avance hacia el mundo. La esencia del sentir, en la medida en 
que hasta la menor aparición supone la co-aparición del mundo, consiste, 
por lo tanto, en un mover-se. Sin embargo, debido a su profundidad cons-
titutiva, el mundo permanece impresentable, escapa a la presentación en 
su presencia misma. El sensible no es más que la manera propia en la que 
se figura la impresentabilidad del mundo, la forma sobre la cual se oculta 
su profundidad. De ahí que, en la medida exacta en que la fuerza no puede 
liberarse plenamente, so pena de alcanzar el mundo mismo, donde, en 
consecuencia, solo se efectúa bajo la forma del desplazamiento finito, que 
es propiamente vidente. El ver de la fuerza nace precisamente de la retirada 
de su obra sobre su potencia: ella presenta al mundo en el ver, en la medida 
exacta en que no le puede alcanzar. Así, al igual que el movimiento es un 
déficit de la fuerza que lo pone en marcha, el sensible es un déficit del 
mundo: a falta de cumplir lo que promete su fuerza, a saber, la presencia 
del mundo, los movimientos finitos desembocan sobre lo sensible. Hay que 
reversar el orden habitual y, en lugar de componer el mundo a partir de 
contenidos sensibles que serían únicamente positivos, contrariamente, hay 
que comprender el sensible como un déficit del mundo, no tanto como 
una presencia sino como el rastro de una ausencia: el modo en que se da 
el mundo a un sujeto que tiende hacia él sin poder-lo alcanzar. La figura 
del sensible es la del fracaso de la presentación del mundo, o lo que deja 



[41]La explosión del sensible

en su estela un movimiento que va hacia el mundo. Como escribe Patočka: 
«El sentir como fundamento del percibir es incomprensible como ‘datum 
puro y simple’, proviene de la conexión del ser-al-mundo, en él se anuncia 
el mundo en el llamado que nos dirige»15.

Así, la dinámica fenomenalizante responde a un llamado del mundo, 
en que ella se puede definir como deseo: en el fondo, el sentir es deseo. 
Entendido en el sentido más estricto: lo propio del deseo es, de hecho, que 
lo deseado le exacerba en la medida en que lo satisface, lo que significa que 
lo deseado se sitúa siempre más allá del punto en que se cree encontrarlo, 
que toda satisfacción es al mismo tiempo insatisfacción porque diseña en 
vacío un más allá de sí misma, de aquello que llenaría el deseo y que se 
escapa del instante en el que se cree poseerlo. Tal es exactamente la relación 
del sujeto al mundo y, por lo tanto, el corazón de la fenomenalidad: una 
aspiración que se cumple en una dinámica que es re-impulsada por lo que 
alcanza. Esta es igualmente la verdadera razón por la que Husserl la ha 
llamado donación por esbozos: un avanzar hacia una plenitud imposible. 
Pero lejos de que el objeto sea compuesto o diseñado en y por sus esbozos, 
hay que decir que estos son la forma bajo la cual se da el déficit del objeto, o 
más bien el déficit del mundo en el objeto. El sensible es, pues, exactamente 
el envés del deseo: el rostro propio de la insatisfacción, de la frustración 
constitutiva de un deseo que es deseo del mundo. El sentir es a lo sentido lo 
que el deseo a sus conquistas finitas. Sin embargo, no se puede concluir que 
el sensible retrocedería hacía un simple contenido clausurado en el que se 
perdería el mundo. Al contrario, esta perspectiva solo permite dar cuenta 
del sensible en la plenitud de su sentido. Decir que el sensible es atravesado 
por un deseo del mundo, del que solo es la efectuación finita, es reconocer 
que su prueba es la de una insatisfacción, que atiza la búsqueda en lugar de 
detenerla y, por lo tanto, diseña incesantemente un más allá de sí mismo. 
En tanto que el sentir es atravesado por el deseo se excede él mismo ince-
santemente hacia el mundo y es así como puede ser en la aparición: la 
ostensión como tal está sub-tendida por el deseo, es la tensión del sujeto 
hacia un mundo más allá de cada una de sus figuras finitas. La ostensión, 
15	 Ibid., p. 100.



[42] Renaud Barbaras

en su inacabamiento, no es más que la promesa del mundo llevada en la 
menor cualidad para un sujeto que es en el deseo. 

Pero hay que dar un último paso enfatizando que el deseo en el fondo 
siempre tiene una significación ontológica, que el déficit que lo dinamiza 
es un déficit de ser, en definitiva, que todo deseo es deseo de sí. En otras 
palabras, si el sujeto tiende hacia el mundo, es porque hay y va del mundo 
en su ser: ir hacia el mundo significa para él ir hacia sí mismo, de modo 
que, como Patočka lo mostró, es en la medida en que el sujeto explora el 
horizonte del mundo, que se cumple como sujeto. Dicho de otro modo, si 
el deseo es una búsqueda de lo deseado, tal búsqueda no sería pensable si 
el sujeto no ha sido iniciado de alguna forma en esto hacia lo que tiende. 
Es deseo pero también conocimiento, como en Platón: el sujeto ni siquiera 
podría avanzar hacia lo deseado si antes no lo poseyera de alguna manera, 
de modo que puede ir hacia él solo porque ya está ahí. En otras palabras, 
cuando el sujeto fenomenalizante se sitúa necesariamente en ambos lados 
a la vez, del lado del mundo mismo, en su profundidad y ante él, es decir, 
situado en su seno, no hay movimiento pensable sin una doble pertenencia 
del sujeto: una ontológica, que lo proyecta del lado del mundo mismo, 
y la otra, topológica, que lo sitúa en el seno del mundo. Por lo tanto, es 
porque el sujeto es ya siempre del mundo, de alguna manera del lado de 
su cara nocturna, que, situado asimismo en él, puede avanzar hacia él y 
así hacerlo aparecer. Así pues, el movimiento procede de la tensión, de la 
que resulta la tentativa de resolución, entre estas dos pertenencias, tensión 
que es el desajuste del sujeto consigo mismo, entre su propio suelo onto-
lógico y su situación topológica. En este sentido, el movimiento reduce el 
desajuste entre dos inmovilidades: la una, ontológica, que es radical; la otra, 
topológica, que es provisoria. Entonces, yendo hacia el mundo, el sujeto se 
dirige hacia sí mismo, su deseo de mundo es deseo de sí, la presentación 
del mundo es la realización del sujeto. En consecuencia, el sensible, que se 
despliega por el movimiento, es el rostro de este desajuste. Es una prueba 
del sujeto, no en el sentido de la auto-donación de una vivencia inmanente, 
sino como la forma propia sobre la cual un sujeto finito trata de lograr 
su suelo ontológico, la figura concreta de una reconciliación dinámica. El 



[43]La explosión del sensible

sensible es la forma en la que el sujeto trata de hacerse uno consigo mismo, 
más allá del desajuste entre su pertenencia ontológica y su pertenencia 
topológica: por esto, decir que es déficit del mundo, es decir igualmente 
que es déficit del sujeto, o el sujeto mismo como su propio déficit. Por lo 
tanto, el sensible no es lo que viene a llenar al sujeto sino lo que le falta, 
o más bien la forma en la que se da a él su propia falta. Tal vez en este 
sentido se deba entender la enigmática fórmula de Merleau-Ponty, según 
la cual hay «inserción del mundo entre los dos estratos de mi cuerpo»16. Se 
trata, evidentemente, del mundo fenomenal, que viene a inscribirse entre 
el suelo ontológico, que Merleau-Ponty llama carne, y el sitio topológico 
que diseña el cuerpo; más exactamente, el mundo fenomenal procede de 
la dinámica de reducción del desajuste entre estas dos vertientes del sujeto, 
desajuste evidentemente irreductible porque el suelo ontológico no puede 
ser logrado. 

Evidentemente, queda por entender lo que estas dos pertenencias o 
estas dos inmovilidades pueden significar, puesto que es sobre la iniciación 
originaria del sujeto en esto que, sin embargo, le falta, iniciación que es la 
condición del deseo, que se apoya la dinámica de la fenomenalización. Un 
modo de entenderlo, en el marco fenomenológico, es enfatizando que, si 
el mundo es el horizonte de todos los horizontes, él llama a una coorigi-
nariedad y una coextensividad con lo que designamos sujeto. De hecho, 
lo propio del horizonte es jamás desplegarse del todo, permanecer, por así 
decirlo, en reserva, o más bien ser su propia reserva: el horizonte es, pues, 
horizonte solo a condición de nunca pasar del lado del objeto y esto no 
por defecto sino por exceso, porque es la totalidad abierta de los objetos. 
En otras palabras, la sobreobjetividad del horizonte, por la cual escapa a 
la objetividad, se preserva solo por su subjetividad: esta sobreobjetividad, 
como la que debe ser recorrida, tiene sentido solo como obra subjetiva. En 
realidad, aquí nos quedamos sin qué decir porque es claro que el horizonte 
está por debajo de esta división entre sujeto y objeto, de cualquier modo 
en un punto de no distinción: no es mas allá de cualquier objeto, o el más 
allá de cualquier objeto sino permaneciendo sin desplegarse, en conse-
16	 Merleau-Ponty, Maurice. Le visible et l’invisible. Paris. Gallimard, 1964, p. 317.



[44] Renaud Barbaras

cuencia, del lado del sujeto, como una tarea y por lo tanto una fuerza. Es 
en este sentido que hay una cooriginaridad del sujeto y del mundo, que el 
sujeto está ya del otro lado del mundo en el seno del cual, sin embargo, se 
sitúa. Decir que tiene un horizonte es ciertamente decir que está situado 
—no tiene horizonte sin perspectiva— pero también es afirmar que ya ha 
ingresado en él, que le posee siempre, de modo que es él, más bien, quien 
lo tiene. La movilidad del sujeto no es otra que la trama tendida entre estas 
dos dimensiones del sujeto: entre el horizonte que él es y aquel que lo tiene. 
Por lo tanto, podemos afirmar que la fenomenalidad sensible es el modo 
como el sujeto tiende hacia este horizonte que es él mismo, tratando de 
desplegarlo, es decir, de llenarlo, pero a condición de añadir que, con todo 
rigor, estas dos dimensiones existen únicamente en y por su misma tensión. 
Como lo señala Patočka, 

al decir que el yo nombra un horizonte, y no una representación particular, 
de una ‘pureza abstracta’, de ninguna manera negamos la unidad del yo, ni 
tampoco negamos la unidad del mundo o de la cosa calificándolos a ambos de 
horizontes. Simplemente queremos decir que estos términos se refieren a una 
tarea sin fin —la experiencia de algo que está ahí sin ser, en toda su extensión, 
dado en original—17.

Este análisis, sin embargo, permanece aún abstracto y está destinado 
a ser rebasado desde el instante en que tomamos en consideración la 
movilidad del sujeto. De hecho, si puede iniciar tal o cual movimiento, 
él no es la fuente de su movilidad: el movimiento está en un orden onto-
lógico autónomo al que en adelante debe pertenecer si está en capacidad 
de moverse. En otras palabras, el sujeto puede moverse solo porque se 
inserta en una movilidad originaria de la que no es la fuente, en la que 
persigue un movimiento que no es el suyo: jamás iniciamos el movimiento, 
iniciamos en el movimiento. En otras palabras, la fuerza vidente jamás es 
la del sujeto, sino que viene de mucho más lejos que él, y ésta no es más 
que la puesta en marcha; si hay una pertenencia constitutiva del sujeto, 
su modo de ser funciona como testigo ontológico del mundo en el cual se 

17	 Patočka, Jan. Papiers phénoménologiques, p. 65.



[45]La explosión del sensible

inscribe. Por lo tanto, si el sujeto se caracteriza por la movilidad, lo es en 
la medida en que se inscribe en un mundo que es de naturaleza procesual: 
la fuerza vidente muestra la inscripción del sujeto en una physis. Como 
Patočka lo dice al menos una vez: «a medida que nos movemos, a medida 
que actuamos y en este ‘hacer’ nos comprendemos a nosotros mismos, así 
como a las cosas, hacemos parte de la physis, del mundo omni-abarcante, 
de la naturaleza»18. En otras palabras, el movimiento centrípeto en y por 
el cual el sujeto avanza hacia el mundo para hacerle aparecer es el envés 
de un movimiento centrífugo por el cual el mundo mismo aparece. En 
adelante, la fenomenalidad del mundo debe entenderse en los dos sentidos 
del genitivo: es aparición del mundo al sujeto solo porque es el proceso 
por el cual el mundo aparece, se hace fenómeno. En este punto, pasamos 
de una aproximación fenomenológica a una perspectiva cosmológica: esta 
auto-supresión inacabada por la cual definimos el sensible se refiere en 
adelante al proceso en y por el cual el mundo se fenomenaliza, y la cuestión 
es, entonces, la de entender este proceso. 

Lo difícil aquí es reconciliar el hecho de que el mundo no existe por 
fuera de sus propios fenómenos, que no tiene otra positividad que la de sus 
apariciones, con la necesaria diferencia entre el mundo y sus fenómenos, 
diferencia sin la cual no se fenomenalizaría, sin la cual la fenomenali-
zación sería impensable. Decir que el mundo se fenomenaliza, es decir al 
mismo tiempo que es el sujeto de esta fenomenalización y que se distingue 
por ello, y que, sin embargo, no la precede ya que su ser consiste en feno-
menalizarse y coincidir, por lo tanto, con los fenómenos. De este modo, 
el mundo es en sí mismo y se mantiene como tal únicamente haciéndose 
otro, pasando por sus propios fenómenos. Por un lado, no hay, pues, 
ninguna precesión o prefiguración en la medida en que el mundo no tiene 
otra determinación que aquella a la que da lugar: como el Uno de Plotino, 
este origen que es el mundo dona lo que no posee. Pero, por otro lado, no 
podría reducirse a su fenomenalidad: él se distingue necesariamente de 
sus fenómenos porque es su fuente, porque estos no proceden de una pura 

18	 Patočka, Jan. Le monde naturel et le mouvement de l’existence humanine. Dordrecht, Kluwer Aca-
demic Publishers, 1988, p. 107.



[46] Renaud Barbaras

nada. Entonces, ¿cómo comprender el ser del mundo en la medida en que 
da lugar a los fenómenos sin tener ninguna otra consistencia que la de los 
fenómenos mismos, sino como el acto mismo de producir? El mundo no 
es aquello que produce sino el producir como ser: no es el suelo o el origen 
de una profusión, sino su propio acontecimiento. No está antes para feno-
menalizarse después: es su propia fenomenalización, el incesante pasaje a 
su otro que, por eso mismo, también es él mismo. El ser del mundo es el de 
una fuente que se renueva incesantemente y cuya estabilidad es la de este 
mismo surgimiento.

Sin embargo, en la medida en que esta fuente produce la multiplicidad 
infinita de los fenómenos, donde ella es un haz antes que un flujo, hablamos 
de una explosión originaria. La esencia del mundo es rigurosamente la de 
una deflagración eterna, de un incesante producir fenómenos, producir en y 
por el cual éste se constituye como mundo: el nacimiento de los fenómenos 
es el del mundo que los nutre, el acontecimiento de la deflagración nombra 
el nacimiento conjunto y, finalmente, la cooriginaridad de los fenómenos y 
del mundo. Si el mundo es lo que permanece por sí mismo al pasar a su otro, 
hay del mundo solo como una deflagración eterna: el mundo es su propia 
dehiscencia, su ser es una ruptura de sí en sí. Aquí podemos comprender 
algunas fórmulas de Merleau-Ponty, tan sugestivas como enigmáticas. 
Después de evocar, en El ojo y el espíritu, una «deflagración del ser», vuelve 
sobre ella en estas dos notas de Le visible et l’invisible: «para mí no existe 
más cuestión de los orígenes, ni de los límites, ni de las series de aconteci-
mientos que se dirigen a una causa primera, sino un solo estallido de ser 
que es para siempre»19 y es a la luz de este estallido que aborda en adelante 
lo sensible, diseñando así los lineamientos de lo que él llama cosmología de 
lo visible: «el absoluto del ‘sensible’, es esta explosión estabilizada, es decir, 
que comporta retorno»20. Merleau-Ponty insiste aquí en que no hay otra 
forma de pensar la relación de los fenómenos en el mundo, mejor dicho, 
el sensible mismo como presentación de un mundo impresentable, que en 
el contexto de una cosmología fenomenológica destaca una deflagración 

19	 Merleau-Ponty, Maurice. Le visible et l’invisible. Paris: Gallimard, 1964, p. 313.
20	 Ibid., p. 317.



[47]La explosión del sensible

eterna. Cómo entender, de hecho, que el sensible logre presentar lo que 
está incesantemente ausente, más bien, que sea la ostensión misma de lo 
impresentable si no está siendo retomado como el efecto de una explosión 
estabilizada, y, por lo tanto, comprendiendo el mundo como aquello que 
consiste solo en su propia dehiscencia, que permanece como tal desbor-
dándose incesantemente de sí. La esencia de la fenomenalización consiste 
en esta deflagración: el movimiento ostensivo por el cual el sensible se 
sobrepasa hacia el mundo, es el envés de un movimiento expansivo por 
el cual el mundo, como deflagración, pasa en sus propios destellos. La 
figuración sensible que descubre la fenomenología tiene por verdad una 
explosividad del mundo que solo la cosmología saca a la luz.

Ahora, hablar de explosión estabilizada, es afirmar que los destellos son 
retenidos en la deflagración, que no caen jamás fuera de ella y, por lo mismo, 
la retienen en ellos, es decir, conservando algo de su primera prepotencia. 
Tal es exactamente la razón por la cual los sujetos se mueven: su movilidad 
es el signo de su pertenencia al origen y la huella en ellos de la potencia 
de este origen. Sin embargo, por otro lado, mientras sean retenidos en la 
deflagración, el movimiento de los sujetos solo puede tornarse hacia ella: 
retenidos en el origen, su movimiento es necesariamente movimiento hacia 
el origen. En otras palabras, la eternidad de la deflagración, que implica 
que la potencia que procede de ella permanece retenida en sus destellos, 
significa una especie de involución por la cual su salida de sí, la salida de 
sí que ella es, está idénticamente retornando a sí. Decir que lo originario 
es explosión es afirmar que lo envuelve una reconciliación; afirmar que la 
dehiscencia es eterna es reconocer que todos los destellos tienden hacia su 
fuente, deseando su origen. Tal es el fondo cosmológico de este avanzar 
fenomenalizante que primero retomamos en el plano fenomenológico. 
El sensible no es más que la identidad de la expansión y del retorno, la 
salida de sí de una deflagración que, como tal, es igualmente retorno a sí. 
Ahora vemos de manera más clara en qué el sensible es movimiento antes 
que contenido: como ostensión solo es comprensible desde la archi-mo-
vilidad de una deflagración originaria, exactamente su envés. Finalmente, 
el sensible no es tanto lo que se siente sino lo que siente, es decir, lo que 



[48] Renaud Barbaras

se rebasa incesantemente para hacer lugar al mundo, entendiéndose en 
adelante que este rebasamiento inacabado en beneficio del mundo no es 
más que el envés de esta eterna salida de sí que es el mundo.

¿En qué consiste, pues, el ser sensible del sensible, su sensibilidad propia? 
En realidad, la pregunta «¿qué es el sensible?» reemplaza en adelante la 
pregunta «¿Qué hace el sensible?». O, decir que el mundo es deflagración 
es decir que la fuente es indivisible o infinitamente comprimida: como 
diría un plotiniano, lo que explota no puede comportar la más mínima 
determinación. La explosión como tal es, en efecto, advenimiento de 
la determinación como nacimiento de lo múltiple: el acontecimiento 
originario es multiplicación. En consecuencia, el avance de los destellos 
hacia el origen consiste en una tendencia a la unidad, lo que procede de 
lo indivisible no puede volver a él, en su diferencia propia, más que en 
producción de la unidad. La obra de lo sensible solo puede ser la de una 
síntesis, que es la huella o el sedimento de un origen indiviso en el seno de 
lo múltiple, el residuo de la potencia explosiva en sus destellos, la manera 
singular en que estos se remontan a su fuente. Si la explosión es expansión, 
el retorno es recolección. Simplemente esta síntesis es inacabada y lo es 
en proporción a la distancia desde el origen. En esto consiste, en última 
instancia, la esencia del sensible: una síntesis inacabada y, por supuesto, a 
favor del inacabamiento de la síntesis, consecuencia de la imposibilidad del 
retorno al origen, que se preserva la profundidad o impresentabilidad del 
mundo. Ahora, si finalmente concordamos en la posibilidad de entender, 
en últimas, el ser del sentido como el de una síntesis, debemos concluir que 
el sensible no es más que el déficit del sentido, más exactamente, el envés 
del sentido dado que, como síntesis, permanece por esencia inacabada. 
El sensible le da sentido al mundo porque su dinámica es retenida en el 
acontecimiento originario, pero este sentido permanece opaco e inacabado 
porque tal acontecimiento es el de una deflagración.

Desearía concluir con una enigmática fórmula de Patočka, cuya 
completa exposición se la puede comprender como una tentativa de 
explicación: «Hay y debe haber algo así como un movimiento por el cual 
el corazón del mundo constituye su contenido contingente y cuyo espa-



[49]La explosión del sensible

cio-tiempo-cualidad en totalidad es un sedimento»21. Este movimiento no 
es otro que aquel que hemos llamado deflagración, movimiento explosivo 
de auto-constitución del mundo en y por lo múltiple: es el mundo mismo el 
que constituye su contenido contingente, es decir, es la fuente de su propio 
aparecer, o incluso se fenomenaliza. Por lo tanto, el espacio-tiempo, como 
forma del sensible, no es más que el modo como la indivisibilidad del origen 
se sedimenta en lo múltiple, la totalidad, la manera en la que el corazón del 
mundo perdura en sus efectos. En cuanto a la cualidad, es decir, el sensible, 
es solo una forma degradada o debilitada de esta unidad original, una 
huella antes que un sedimento. El sensible es esta síntesis que es deshecha 
por el múltiple en proporción de su distancia respecto del origen, un modo 
de unidad ciertamente y, por lo tanto, ya un sentido, pero incoativo y opaco 
porque el eco de la deflagración apenas si se hace escuchar en él.

Traductor
Jeison Andrés Suárez-Astaiza

UFC/PUJ, Cali

Bibliografía

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica. Libro primero. Introducción general a la fenomenología pura. Mé-
xico, UNAM-Instituto de Investigaciones Filosóficas, FCE, 2013.

Merleau-ponty, Maurice. Le visible et l’invisible. Paris, Gallimard, 1964.

Patočka, Jan. Qu’est-ce que la phénoménologie? Grenoble, Jérôme Millon, 1988.

Patočka, Jan. Papiers phénoménologiques. Grenoble, Jérôme Millon, 1995.

Patočka, Jan. Le monde naturel et le mouvement de l’existence humanine. Dor-
drecht, Kluwer Academic Publishers, 1988.

21	 Patočka, Jan. Papiers phénoménologiques. Grenoble, Jérôme Millon, 1995, p.157.





[51]

Del cuerpo a la pertenencia1

Renaud Barbaras

No se corre mucho riesgo afirmando que el cartesianismo ha instituido 
el problema del cuerpo estableciendo a la vez la necesidad de pensarlo y 
la imposibilidad de hacerlo. En efecto, tanto es indiscutible «que no sólo 
estoy alojado en mi cuerpo, al igual que un piloto en su nave, sino que 
también estoy tan estrechamente compenetrado y a tal punto confundido 
y mezclado, que compongo como un todo con él»2, como que el enten-
dimiento fracasa frente a esta experiencia ya que pensar significa para 
Descartes distinguir, hacer explotar la unión según la repartición de lo 
pensado y lo extenso. Es evidentemente lo que justifica describir esta expe-
riencia como experiencia de una unión y sólo mencionar la unidad a título 
metafórico. Se deduce que «es usando solamente la vida y las conversa-
ciones ordinarias, y absteniéndose de meditar y de estudiar las cosas que se 
ejercitan la imaginación, que se aprende a concebir la unión del alma y el 
cuerpo»3. De esta manera, la metafísica cartesiana comporta su propia limi-
tación ya que reconoce un campo de experiencia afirmando la imposibilidad 
de apropiárselo. Según los términos mismos de Descartes, este campo de 
experiencia no es otro que el de la vida, que es necesario entender indistin-
tamente como experiencia vivida y como ser en vida. Esta vida que somos 
escapa por tanto a las categorías inherentes al ejercicio del pensamiento, no 
tiene ningún estatus ontológico, por lo que el dualismo cartesiano es una 
forma consumada de lo que Hans Jonas ha llamado ontología de la muerte. 
En efecto, la extensión a la que se reduce la materia define el sentido de ser 
de lo que es, a excepción de aquel que es capaz de pensarlo. La vida misma, 
tal como la experimentamos en nuestro cuerpo, es malograda por tanto en 
la afirmación de una extensión desprovista de virtualidad y por exceso en 
un pensamiento que consiste en la actualidad de su propia donación. Es 
esta ontología que, desarrollada hasta el final, conduce en línea directa a 
las tentativas contemporáneas de reducir la vida a lo viviente y lo viviente a 

1	 Barbaras, Renaud. Du corps à l’appartenance. Conferencia pronunciada el 1 de Noviembre de 
2019 en la Universidad Tecnológica de Pereira. Traducción de Juan Manuel Cuartas Restrepo.

2	 Descartes, René. Méditations métaphysiques. VI. Paris, Presses Universitaires de France 2012.
3	 Descartes, René. Lettre à Elisabeth. 28 jun 1643.



[52] Renaud Barbaras

sus propiedades físico-químicas, pero también reducir el pensamiento y la 
actividad psíquica en general a la actividad cerebral. La dificultad mayor es 
que la condición de esta ontología y de la ciencia que precede de ella consiste 
en excluir de la pizarra aquello sin lo cual nada de todo esto sería posible, 
a saber, el sujeto encarnado que somos y que no solamente experimenta el 
dolor como un piloto constata, una avería en su navío. Se replicará que es 
una ilusión estar abocado a declararse reducido al conocimiento científico 
pero lo que no puede ser reducido es su prioridad heurística, el hecho de 
que sólo un sujeto viviente pueda decretar el carácter ilusorio de la expe-
riencia que hace de sí mismo.

Es sin embargo difícil, de cara a lo que constituye el núcleo de la 
experiencia, atenerse a la modestia cartesiana y limitar la extensión del 
pensamiento, tanto si se pretende situar en una perspectiva fenomeno-
lógica que, según las palabras de Husserl, apunta a conducir la experiencia 
muda a la expresión de su propio sentido. Es necesario por tanto retener al 
menos del racionalismo la pretensión de una coincidencia entre el Ser y lo 
pensable y afirmar, a la manera de Merleau-Ponty: «somos la mezcla de un 
alma y un cuerpo: es necesario por tanto que haya un pensamiento»4. Pero se 
supone, en vista a la singularidad de esta experiencia, que pensarla significa 
necesariamente pensar según ella, es decir reformar nuestras categorías de 
pensamiento por su contacto —lo que es sin duda el sentido verdadero del 
pensamiento—. Esta cuestión, que fue primero la de la unión, se resume 
en la que se ha llamado cuerpo propio, cuerpo vivido, cuerpo fenomenal o 
incluso carne. Ahora bien, fuerza constatar que, comprendido en el campo 
fenomenológico, ha constituido siempre una zona de resistencia, al punto 
que Heidegger ha renunciado a confrontarse después de haber reconocido 
que era la cuestión más difícil. La dificultad, ya subrayada por Descartes, 
concierne a la situación inestable de nuestro cuerpo, que se demuestra 
claramente a través de la posibilidad de decir indiferentemente que nosotros 
lo tenemos y que nosotros lo somos. Somos ese objeto que, no obstante que 
es un objeto, no podemos ser. El cuerpo remite por tanto a la experiencia 
de un paso a la exterioridad, de una desposesión primera que Alphonse de 
4	 Merleau-ponty, Maurice. L’Œil et l’esprit. Paris, Gallimard, 1964, p. 58.



[53]Del cuerpo a la pertenencia

Waehlens recoge en lo que aparece como una notable definición: «el cuerpo 
es lo que nos hace ser como estando fuera de nosotros mismos». Tener 
un cuerpo es por tanto ser en el modo de ser fuera de sí, ser sí-mismo al 
exterior de sí-mismo. Pero, se ve, por profunda que sea, esta definición no 
escapa a las categorías de las que la experiencia del cuerpo es la respuesta: 
remite a negar las categorías del dualismo metafísico y por tanto a afirmarlo 
por él mismo, como si solo pudiera haber definición negativa de cuerpo. 
Se mostraría sin pena que todas las tentativas de dar razón del cuerpo en 
el seno del campo fenomenológico caen bajo el golpe del mismo reproche, 
el de sacrificar su unidad constitutiva, la indivisibilidad de la experiencia 
que él es a unas dualidades, que trate de lo trascendental y de lo empírico 
o de lo existencial y de lo categorial. Todo esto sucede en efecto como si, 
en los fundadores de la fenomenología, las divisiones ontológicas funda-
mentales hubieran sido hechas en el olvido del cuerpo, que viene por tanto 
a enturbiar con posterioridad las fronteras ya establecidas. Es una cosa del 
mundo en la cual un pensamiento se ejerce, una realidad empírica en el 
seno de la cual se hace clara una vida trascendental, una existencia que se 
sitúa del lado de la Vorhandenheit, de la presencia subsistente.

Sólo Merleau-Ponty parece haber escapado a la dificultad, ya que su 
proyecto ha sido desde el comienzo hacer valer ese modo de existencia 
singular, en tanto que condición de esta inmanencia del sentido en lo 
sensible que caracteriza el ser percibido. Se demostraría sin embargo que, 
pese a su propósito de situarlo del lado de la exterioridad para retomar 
después esta exterioridad misma, Merleau-Ponty termina siempre recon-
duciendo su singularidad a la presencia en él de una conciencia o de un 
sentir, de suerte que la encarnación de la conciencia tiene como precio una 
desencarnación del cuerpo. Es evidentemente en Le Visible et l’invisible, 
donde lleva más lejos la tentativa de pensar el cuerpo poniéndolo bajo la 
cuenta de una exterioridad que contiene la posibilidad, lo que significa 
recurrir al concepto de Carne, en su neutralidad reivindicada con respecto 
al reparto entre mi carne y la textura propia de este mundo. Y, se podría 
decir en efecto que la única manera de pensar el cuerpo es partir de la exte-
rioridad para sacar allí a la luz la experiencia que ella hace de ella misma, sin 



[54] Renaud Barbaras

salir de esta exterioridad. Pero, esto no es lo que hace Merleau-Ponty, que 
continúa subordinando la univocidad reivindicada de la carne a la dualidad 
entre mi carne, que es «sentirse», y la carne del mundo. Aún aquí, las cate-
gorías surgidas del cartesianismo vienen a contaminar la descripción de 
la experiencia al punto de hacerla imposible. Sin embargo, a través de este 
concepto de carne, la tentativa merleau-pontiana ofrece las coordenadas 
exactas del problema. Hablar de carne del mundo es, en efecto, afirmar 
que la exterioridad es de una naturaleza tal que contiene la posibilidad de 
su propia fenomenalización, el cuerpo propiamente dicho no es, por tanto, 
más que el punto exacto en el que esta exterioridad se involucra, se aparta 
de ella misma para aparecerse, el punto de paso del mundo hacia su propio 
fenómeno. Pensar el cuerpo es por tanto situarse a igual distancia de un 
idealismo, que hace de receptáculo incomprensible de una conciencia que 
no le debe nada y de un materialismo naturalista, que pretende dar cuenta 
del aparecer del mundo a partir de las leyes de este mundo.

Es necesario retomar la pregunta desde el comienzo, intentando 
primero identificar la dificultad. En verdad, todo viene del hecho de que 
cuando se caracteriza este problema como problema del cuerpo se ha dicho 
ya demasiado, implícitamente se ha estatuido ya sobre su sentido de ser, 
es decir, se ha anticipado ampliamente la respuesta incluso antes de haber 
formulado la pregunta. Dicho de otra manera, el concepto de cuerpo, aquel 
al que se aplica el término propio, es en verdad una respuesta, respuesta a 
una pregunta que no es planteada nunca y que no es otra que la de la perte-
nencia. Es prioritario, por tanto, efectuar una èpochè fenomenológica del 
cuerpo con el propósito de sacar a la luz su sentido de ser verdadero, que 
no es otro que esta pertenencia: procediendo así, no se pasa de un ser a otro 
sino de un ente a su modo de ser constitutivo. De esta manera, no es porque 
tenemos un cuerpo que pertenecemos al mundo; es, al contrario, en tanto 
que pertenecemos al mundo es que tenemos un cuerpo, este no designa 
nada diferente a la modalidad de pertenencia que caracteriza los entes que 
somos. Se ve así que hacer del cuerpo un problema y, en consecuencia, un 
punto de partida es haber decidido por anticipado acerca de su modo de 
pertenencia en lugar de interrogarlo por él mismo. En efecto, es suponer que 



[55]Del cuerpo a la pertenencia

la pertenencia significa una inclusión objetiva (el cuerpo está en el mundo 
como el vestido en el armario), remitiendo necesariamente a un mundo 
que es pura extensión y a un cuerpo que no puede ser otra cosa que un 
fragmento de materia. En verdad, estos presupuestos teóricos objetivistas 
son inherentes al uso mismo del término cuerpo que, quiéralo uno o no, 
al igual que si se agrega «propio» o «vivido», remite a una Körperlichkeit y, 
por tanto, a una continuidad ontológica con los entes materiales en el seno 
de la pura extensión. Nuestro enfoque consiste, por tanto, en neutralizar 
esta decisión para retornar a un sentido del ser que no nos proyecte del 
lado de la simple exterioridad extensiva, sin llevarnos en consecuencia a 
una esfera de pura conciencia: decir que tenemos un cuerpo, es decir que 
pertenecemos, ni más ni menos, y es en la riqueza de esta caracterización, 
aparentemente mínima, en la que reposa la posibilidad de hacer una feno-
menología del cuerpo.

Es necesario notar de ahora en adelante que esta perspectiva tiene un 
alcance considerable concerniente a la cuestión del sujeto. Cuando decimos 
en efecto que tener un cuerpo es pertenecer al mundo, evidentemente no 
queremos significar que el cuerpo es eso que ingresa en el mundo, proyecta 
en la exterioridad una conciencia que no le debía nada. Tal es precisamente 
la perspectiva que sustenta la determinación del cuerpo como fragmento 
de materia: se parte de un sujeto fuera-del-mundo y se antiborra de una 
dimensión homogénea al mundo, precisamente la Körperlichkeit, a fin de 
insertarlo en él. Caracterizando el cuerpo por la pertenencia, significamos 
por el contrario que el sujeto cuyo cuerpo es ese cuerpo, el sujeto de perte-
nencia hace radicalmente parte del mundo, está originariamente inscrito 
en él y, que el cuerpo sólo es la manera como le pertenece, como se inserta 
en él. Dicho de otra manera, la aproximación al cuerpo a partir de la perte-
nencia sólo es pertinente sí se comienza por objetar la posibilidad de una 
exterioridad al mundo, claramente bajo la forma de un corte entre sujeto 
trascendental y sujeto empírico, donde, en consecuencia, se pone el mundo 
como un omni-englobante en el seno del cual se encuentra necesariamente 
todo lo que puede ser y que es, a este título, sinónimo del Ser. A partir de 
ese momento, en tanto que todos los entes son del mundo, solo pueden 



[56] Renaud Barbaras

distinguirse los unos de los otros por la manera como están allí, por su 
modo de pertenencia. No es el Ser que se dice de múltiples maneras, sino 
la pertenencia misma. En este sentido, lo que llamamos cuerpo designa en 
adelante la manera propia como el ente que somos pertenece al mundo, lo 
que equivale a decir simplemente que la cuestión del sujeto no se distingue 
más de la de su cuerpo: ser un sujeto, es pertenecer de cierta manera, y en 
la medida en que esta pertenencia esboza un cuerpo, deviene legítimo decir 
que el cuerpo solo es el sujeto mismo retomado desde el punto de vista de 
su pertenencia. A partir de aquí, no hay ninguna diferencia entre el sujeto 
y su cuerpo, o aún el alma y el cuerpo: lo que se ha llamado cuerpo es el 
sujeto mismo comprendido como pertenencia, es decir conforme a su ser 
verdadero. Lo ve, gracias a una suerte de rotación fundamental, la dualidad 
masiva entre conciencia y mundo, o incluso fuera-de-mundo y mundo, se 
ve reemplazada por una pluralidad de entes distinguiéndose de un único 
mundo por modos de pertenencia que esbozan igual número de cuerpos. 
Las dualidades surgidas del cartesianismo se encuentran definitivamente 
superadas en beneficio de un modo de ser fundamentalmente unívoco —la 
pertenencia, reverso de la omni-presencia del mundo— que comporta la 
posibilidad de una pluralidad infinita en su seno. Por tanto, toda reposa en 
la posibilidad de pluralizar la pertenencia, de sacar a la luz varias maneras 
de ser del mundo, de las cuales se verá que corresponden a los grados de 
inscripción en él.

Sin embargo, si es verdad que el ente que somos se singulariza, al menos 
en primera instancia, por su aptitud para hacer aparecer el mundo, para 
fenomenalizarlo —razón en nombre de la cual la filosofía trascendental lo 
sustraía del mundo— caracterizarlo como una modalidad de pertenencia 
es afirmar que la inscripción en el mundo no compromete, sino que al 
contrario funda su fenomenalización. Para la fenomenología clásica, la 
condición por la cual el sujeto hacía aparecer el mundo era de no perte-
necerle, o no pertenecerle más que estando arrojado en él: la dualidad 
que atraviesa la correlación no podía remitir más que a la diferencia entre 
la mundanidad y la extramundanidad. Nuestra perspectiva se sitúa en 
las antípodas: nos proponemos, en efecto, mostrar que no solamente la 



[57]Del cuerpo a la pertenencia

pertenencia no compromete la posibilidad de hacerlo aparecer, sino que 
la potencia fenomenalizante de los entes es proporcional a la profundidad 
de su pertenencia. Es por tanto porque pertenecemos al mundo más 
profundamente que los otros entes que somos capaces de hacerlo aparecer 
mejor que todos los otros entes, dicho de otra manera, de pensarlo. En 
otros términos, la relación de conocimiento es siempre correlativa de una 
relación de ser, el modo y el grado de posesión del mundo tributarios de 
un grado de desposesión. Es a condición de mostrar que esta distancia con 
el mundo que se llama sujeto es el reverso de una proximidad radical que 
podrá superar definitivamente las dualidades heredadas de la tradición. 
Toda la cuestión es, por tanto, comprender de qué modo la potencia feno-
menalizante remite a la profundidad de un enraizamiento del mundo y de 
qué modo hacer aparecer solo constituye una alternativa. De aquí se sigue 
finalmente que los modos de pertenencia a partir de los cuales se distin-
guirán todos los entes serán ipso facto grados de fenomenalización. Dicho 
de otra manera, si nuestra existencia testimonia una equivalencia o una 
coincidencia entre la pertenencia y la fenomenalización —o, si se quiere, 
en el vocabulario clásico, una identidad entre la conciencia y su cuerpo—, 
es necesario igualmente concluir que, en razón de su continuidad funda-
mental, todos los entes, en tanto que pertenecen al mundo, lo hacen aparecer 
de alguna manera. Si toda relación de conocimiento supone una relación de 
ser, de manera inversa, toda relación de ser tendrá por reverso una relación 
de conocimientos —lo que equivale a reconocer que todo ente, cualquiera 
sea la manera en que esté inscrito en el mundo, tendrá una relación con ese 
mundo y que, por eso mismo, la intencionalidad deberá ser atribuida a todo 
ente—. En la perspectiva fenomenológica clásica, la diferencia con respecto 
al mundo, que era constitutiva del sujeto, desembocaba en un primado de 
la temporalidad. En efecto la espacialidad propia del mundo significaba 
una exterioridad fundamental, que era ella misma la consecuencia de la 
identidad del ente consigo mismo, en la cual consistía en el fondo su mate-
rialidad. A partir de ese momento, para ese ente que es el sujeto, diferir de 
los entes mundanos idénticos a ellos mismos significaba necesariamente 
diferir de sí mismo, dicho de otra manera, temporalizarse. En efecto, que sea 



[58] Renaud Barbaras

en Husserl o en Heidegger, la temporalidad cualifica finalmente el sentido 
de ser del ente que somos, al punto que Heidegger intentará reconducir de 
aquí la espacialidad misma. Pero, es necesario subrayar que esta manera 
de no ser lo que se es, o de ser lo que se es en el modo de la negación, que 
es la temporalidad, reside en la imposibilidad de conferir a los entes intra-
mundanos la capacidad de excederse ellos mismos, de ser por así decir más 
vastos que ellos mismos, en pocas palabras de comprender su existencia 
de una manera diferente a como simple identidad. La fenomenología de la 
pertenencia nos compromete en una dirección opuesta. En efecto, afirmar 
que la pertenencia caracteriza el sentido de ser de todo ente, es inscribir 
la espacialidad en el centro del ente haciendo de ello la primera determi-
nación del ser y confiriéndole así una dimensión ontológica. Abordar el ente 
a partir de la pertenencia es significar que ser significa siempre ser allí, que, 
lejos de ser extrínseco, el lugar es constitutivo del ente que se encuentra allí 
y, con todo rigor, que el ente no se distingue de la manera como ocupa el 
lugar o como se espacializa. La pertenencia no podrá, por tanto, significar 
más que una modalidad de ocupación del lugar, que es al mismo tiempo una 
modalidad de constitución. Es lo que el geógrafo Augustin Berque, descubre 
con mucha clarividencia: «Decir que la cuestión del ser es filosófica, en 
tanto que dé lugar, sería geográfica, es zanjar la realidad con un abismo que 
prohíbe por siempre tomarla»5. En verdad, el descubrimiento de un esto es 
siempre descubrimiento de un aquí, lo mismo que el descubrimiento de un 
lugar es al mismo tiempo el de un ente. Es, por tanto, totalmente legítimo 
afirmar, como lo hace Augustin Berque al comienzo de su obra: «Le falta a la 
ontología una geografía y a la geografía una ontología»6. En este sentido, la 
ontología de la pertenencia es una ontología geográfica.

Se ve, sin embargo, que esta afirmación sólo es sostenible a condición 
de transformar y pluralizar nuestra concepción del lugar. En este sentido, si 
el lugar es efectivamente constitutivo del ente, no obstante, es la diversidad 
de los entes la que nos va a enseñar la de los lugares. Sea como sea, se 
sigue de ahora en adelante que el lugar deberá ser distinguido del simple 

5	 Berque, Augustin. Ecoumène. Introduction à l’étude des milieux humains. Paris, Belin, 1987, p. 12.
6	 Ibid., p. 10.



[59]Del cuerpo a la pertenencia

emplazamiento. En efecto, en la medida en que, como lo hemos sugerido, la 
pertenencia del ente tiene como reverso una fenomenalización, es necesario 
reconocer que esta no puede agotarse en la coincidencia con un emplaza-
miento, sino que implica, por el contrario, algo como un exceso sobre sí, un 
desbordamiento o una dilatación por los cuales el ente trasciende el punto 
donde está situado, es de algún modo más amplio que él mismo. La no 
coincidencia con la que la fenomenología clásica caracterizaba la tempo-
ralidad del sujeto, demostró ser una propiedad del espacio y, en verdad, 
la definición misma de la espacialización. La intencionalidad deberá ser 
comprendida como siendo originariamente de naturaleza espacial más que 
temporal, como desbordamiento o exceso sobre sí más que como negación 
de sí, profusión más que desaparición, y por tanto, la temporalidad como 
una dimensión del espacio mismo. Es esto lo que Bergson presiente cuando 
afirma, en Les deuxsources de la morale et de la religion, que «si nuestro 
cuerpo es la materia a la cual la conciencia se aplica, es coextensivo a nuestra 
conciencia, comprende todo lo que percibimos, va hasta las estrellas»7. 
Bergson significa con esto que la proximidad perceptiva de las estrellas, el 
hecho de que las veamos efectivamente reside en una proximidad y, más 
precisamente, en una continuidad espacial; esta proximidad es la obra 
de un cuerpo que excede de lejos ese cuerpo en el que nos movemos y 
que Bergson llama cuerpo mínimo. Dicho de otra manera, sólo podemos 
divisar las estrellas porque pertenecemos al mundo en un grado tal que 
nuestro cuerpo se excede hasta ellas: la intencionalidad es espacial antes de 
ser representativa y a fin de serlo.

Se comprende que es en el concepto de pertenencia en el que reposa toda 
la carga de la demostración y, que la dificultad reside en no comprenderla 
como una relación entre un continente y un contenido, lo que remitiría 
inmediatamente a las categorías ontológicas que deseamos sobrepasar. 
La pertenencia es un modo de ser originario, que implica una forma de 
primado de la relación sobre los términos que, en todo caso, significa la 
imposibilidad de pensar los términos independientemente de la relación. 

7	 Bergson, Henri. Les deux sources de la morale et de la religión. Paris, Presses Universitaires de 
France, 1992, p. 274.



[60] Renaud Barbaras

Ahora bien, si se pone de lado el sentido estrictamente lógico o clasificatorio 
del término, la pertenencia —a un movimiento o a una escuela— significa 
que aquello a lo cual lo pertenecido pertenece es tributario de esa perte-
nencia misma. Pertenecer a una corriente política, es inscribirse en alguna 
cosa que depende de esta inscripción misma y que debe, por tanto, todo a 
aquellos que la componen. Vale tanto como decir que, según una inversión 
constitutiva, el suelo de pertenencia debe a lo pertenecido la consis-
tencia que éste parece, sin embargo, extraer de ese suelo. Bien pensado, 
esta inversión o, ante todo esta doble dependencia, sólo es pensable en 
términos procesuales: es a condición de comprender aquello a lo cual lo 
pertenecido pertenece en un modo dinámico, que lo pertenecido puede a 
la vez insertarse en él y nutrirlo, restituyéndole así aquello que toma de él. 
En este sentido, la pertenencia debe ser caracterizada como participación. 
Podemos referirnos aquí a la definición que Louis Lavelle da: 

La participación no hace de nosotros, como se podría creer, una simple parte 
del Todo. No es una participación en un ser ya realizado que nos permitiría por 
así decir apropiarnos de una parte. No se participa de una cosa. Sólo se parti-
cipa de un acto que está próximo a cumplirse, pero que se completa también 
en nosotros y por nosotros gracias a una operación original que nos obliga, 
asumiendo nuestra propia existencia, a asumir también la existencia del Todo8.

 La pregunta que se plantea a continuación es saber cuál es ese proceso 
en el que los entes participan y del que ellos toman primero su realidad, 
pero también qué es lo que produce esta participación, qué es lo que aporta 
al proceso. Estas preguntas nos comprometen en la vía de una cosmología, 
marco en el cual la pertenencia podrá ser pensada radicalmente. Pero, de 
otra parte, la connotación neo-platónica del término no carece de impor-
tancia: al igual que la inteligencia produce los inteligibles volviéndose 
hacia lo Uno del cual procede; los entes fenomenalizan la physis de la cual 
proceden en proporción al grado de inscripción en su potencia.

Se requiere primero distinguir varias dimensiones constitutivas de la 
pertenencia con el fin de recuperar la verdadera unidad. Como en Bergson, 

8	 Lavelle, Louis. De l’acte. Paris, Aubier, 1937, p. 175.



[61]Del cuerpo a la pertenencia

se trata de descomponer la pertenencia a fin de recomponerla de manera 
adecuada. El español nos permite distinguir en conjunto tres sentidos de 
la pertenencia, correspondiendo a las expresiones: ser en el mundo, ser 
del mundo y ser para el mundo. El primer sentido parece remitir a lo que 
entendemos de entrada por pertenencia, a saber, la ocupación de un empla-
zamiento. Pero, se trata en verdad de la situación misma del ente en tanto 
que ente, es decir en tanto que singular de aquello que podemos llamar 
un sitio: no se trata, por tanto, de su ser como tal sino de su posición en 
el Ser, del aquí inherente al hecho que él es. Este sitio es topológico, pero 
todavía no espacial, razón por la cual no puede ser identificado con un 
emplazamiento. Esta primera acepción de la pertenencia designa una 
pluralidad pura, una desigualdad, o más bien aquello que, en el mundo, 
corresponde a esta pluralidad. Pero, la pertenencia posee igualmente una 
significación ontológica: ser del mundo para el ente, es estar hecho de su 
textura ontológica, extraer de ella su ser. Así, todos los entes en tanto que 
son pertenecen al mundo, dado que este es el otro nombre del Ser. Llamo 
suelo al correlato de esta pertenencia ontológica. Se entiende que todos 
han surgido del mismo suelo, que no es por él que los entes son suscep-
tibles de distinguirse. Es importante aquí librarse de metáforas demasiado 
espacializantes que llevarían a hacer del suelo un continente extensivo. El 
suelo al cual todo ente pertenece no es todavía: engloba el ente en sentido 
estricto, de estar enteramente en él. Con ese suelo, alcanzamos realmente el 
concepto fenomenológico de mundo. En efecto, en tanto que elemento de 
todo ente o totalidad abierta, el mundo no puede ser puesto a parte de los 
entes como un «gran» ente. Sólo se distingue de todos los entes a condición 
de no ser otro diferente de ellos, lo que significa que se encuentra en el 
corazón de todo ente como su elemento ontológico mismo. Dicho de otra 
manera, ese ser juntos o esa conjunción de todos los entes que es el mundo 
sólo son pensables como su disyunción misma; el mundo sólo articula 
verdaderamente todos los entes refluyendo en cada uno de ellos, sólo está 
más allá de todos estando en el corazón de cada uno. De aquí se sigue que 
la pertenencia al suelo no significa de ninguna manera la ocupación de una 
parte de ese suelo sino, todo lo contrario, la absoluta coextensividad a éste. 



[62] Renaud Barbaras

Decir del ente que es del mundo, es reconocer que posee el mundo como 
la condición interna de su entidad: por tanto, el ente difiere por su sitio de 
aquello de lo cual no está de ninguna manera separado ontológicamente.

Pero, pertenecer al mundo puede significar igualmente y en conclusión 
ser para el mundo, fórmula que concentra muchas dificultades, pero con 
la que se entiende al menos el sentido dinámico de un avanzar hacia el 
mundo. Decir del sujeto que es para el mundo es afirmar que no cesa de 
aproximarse a él, de tender hacia él, lo que significa a la vez que ya está ahí, 
sin que pueda moverse de ahí, y que por tanto permanece en su umbral, 
como si este mundo del cual él es se le escapara al mismo tiempo siempre 
en alguna medida, retrocediera a medida que avanza hacia él. En efecto, 
¿cómo dar cuenta de la diferencia del sujeto en el marco de la pertenencia? 
¿cómo pensar una alteridad que no implique ninguna exterioridad, si no 
es bajo la forma de la movilidad? No hay en efecto movilidad sin suelo 
en el cual ésta se despliegue, de tal suerte que la diferencia en acto que 
ella es no solamente no excluye, sino que exige la intramundanidad. Así, 
pertenecer al mundo no puede significar más que moverse en él, habitarlo 
o recorrerlo. Evidentemente, conforme a lo que se indica con la expresión, 
ese movimiento no es un simple desplazamiento sino un movimiento 
viviente, un mover-se, que aclara su camino a medida que se desenvuelve 
en él, hace aparecer su término aproximándolo: la identidad de un avance 
y de un desvelamiento. Esto es lo que Patočka llama «fuerza vidente», para 
significar, no un ver añadiéndose a una fuerza que lo condicionaría, sino la 
fuerza misma de ver, el ver como fuerza. No se trata de nada distinto a la 
intencionalidad misma retomada en el marco de la pertenencia. Afirmar en 
efecto que el movimiento es intencional es subrayar primero que todo que 
la intencionalidad es intrínsecamente movimiento y no puede, por tanto, 
tener otra realidad que espacial. Todo hacer parecer es en el fondo una 
habitación o una ocupación, es decir, precisamente la constitución de un 
lugar. Es así justamente como designaré el tercer sentido, dinámico, de la 
pertenencia. Es a este nivel solamente que surge el espacio propiamente 
dicho, como espacio espacializado por el movimiento del ente. Este espacio 
es un modo originario de fenomenalización: hacer aparecer el mundo 



[63]Del cuerpo a la pertenencia

significa primero habitarlo abriendo allí un lugar. Nos encontramos aquí 
en alguna medida en otra vertiente de la pertenencia: no aquella, pasiva, 
de la inserción, sino esta, activa, de la participación. Pertenecer al mundo 
es, por tanto, investirlo activamente desplegando allí un lugar propio, 
hacer aparecer el suelo espacializándolo, es decir habitándolo. Una vez 
más no se debe olvidar la continuidad fundamental de las pertenencias 
haciendo un emplazamiento a parte a algunos vivientes con el propósito de 
que se muevan. Con todo rigor, la planta se mueve igualmente lanzando 
sus ramificaciones hacia el cielo: abre el espacio cubriéndolo y como lo 
ha mostrado Jean-Christophe Bailly, la piedra misma se despliega en el 
sentido de una compacidad, de una instalación en sí misma que le permite 
circunscribirse a un lugar a fin de ocupar duraderamente el tiempo. Por 
supuesto, al otro extremo de la cadena de los seres, el lugar del animal es 
el medio y nuestro lugar el mundo como tal. Pero lo importante aquí es 
subrayar que la fenomenalización es en el fondo constitución de un lugar, 
topophania y que, como tal, todos los entes participan. Con esto, el lugar 
está realmente allí donde el mundo tiene lugar, donde algo aparece, de 
suerte que es en este acontecimiento topofánico que consiste el sentido 
más profundo del movimiento y que se funda por eso mismo la conti-
nuidad dinámica de todos los entes.

En este punto, se hace posible pensar la unidad de lo primero que ha 
sido distinguido, alcanzar la pertenencia misma más allá de la triplicidad 
del sitio, el suelo y el lugar. Para hacer esto, es necesario volver a partir de la 
tercera acepción de la pertenencia para preguntarse cuál es la razón de ese 
movimiento fenomenalogizante por el cual el suelo mundano comparece 
haciéndose lugar. Retomado desde el punto de vista del ente que es allí el 
sujeto, el movimiento no puede remitir más que a una laguna o a una falta 
del ser: el sujeto se mueve para hacerse ser de conformidad con aquello que 
es, para devenir el sujeto que es, en otras palabras, para llenar esta laguna. 
El movimiento sólo tiene significación ontológica, va del sujeto hacia él 
mismo, del sujeto privado de su ser al sujeto convertido en lo que es, resu-
miendo, es cumplimiento o realización. Ahora bien, ¿a qué puede remitir 
realmente esta laguna ontológica, sino a la falla o a la distancia del suelo 



[64] Renaud Barbaras

implicados por el sitio? En efecto, en tanto que hay un sitio, es decir en tanto 
que ente, este se encuentra separado de su suelo en el interior de ese suelo, 
lo que significa que su coextensividad al suelo no va hasta la coincidencia 
a pesar de que reposa necesariamente en un punto de vista singular. Cada 
ente no posee el mundo más que como aquello de lo cual difiere por su 
entidad. Hay por tanto como una tensión, una distancia en la proximidad, 
una diferencia en la pertenencia que es constitutiva de la relación del sitio 
con el suelo. Es precisamente esta tensión la que comanda el movimiento. 
Este se despliega a lo largo del hilo tendido entre el sitio y el suelo, enten-
diendo que ese hilo implica una rasgadura irreductible y es en realidad su 
propia desgarradura. Dicho de otra manera, el ente puede moverse porque 
pertenece a un suelo y está allí siempre, pero el ente debe moverse, por un 
movimiento que es sin fin, en la medida en que está separado del suelo por 
el sitio. El movimiento es, por tanto, la tentativa necesaria de realizar la 
imposible identidad entre el sitio y el suelo, de hacer coincidir lo topológico 
y lo ontológico. El lugar es la huella de esta tentativa y, más precisamente, de 
su fracaso. Si la homogeneidad del lugar manifiesta la pertenencia del sitio 
al suelo, su limitación propia, su carácter finito manifiestan su distancia: 
el lugar es por tanto la forma bajo la cual el suelo ontológico se presenta 
ausentándose. En otros términos, es la distancia entre la pertenencia óntica 
—ser en el mundo— y la pertenencia ontológica —ser del mundo— la 
que funda la dimensión dinámica y fenomenalizante de esta pertenencia. 
Todo ente va hacia su propio suelo ontológico, está como atravesado por un 
deseo que procede de la separación, y es por lo que todo ente hace aparecer 
el mundo de alguna manera. Es por tanto la tensión originaria entre el sitio 
y el suelo la que permite articular los tres momentos de la pertenencia y 
retomar así su unidad.

Esto no es, sin embargo. suficiente. En efecto, esta unidad dinámica 
de la pertenencia está comandada por una tensión y en consecuencia por 
una diferencia originaria, aquella que sucede entre el ente y su suelo, de 
tal suerte que, si queremos verdaderamente pensar la unidad de la perte-
nencia, es necesario que demos cuenta de esta dualidad, hacer su génesis y 
sobrepasarla como simple dualidad. Se requiere por tanto superar las repre-



[65]Del cuerpo a la pertenencia

sentaciones todavía espacializantes y estáticas que enturbian el concepto 
de suelo a favor de lo que constituye su sentido verdadero, que es el de la 
proveniencia, de la fuente: el suelo sólo es aquello a lo que pertenecemos 
en la medida en que procedemos de él. La textura ontológica del ente es 
siempre testimonio de una génesis. Ahora bien, esa anterioridad ontológica 
de la fuente implica una dimensión energética: si es aquella de la que todos 
los entes no cesan de provenir, el suelo no es otro que la potencia de produ-
cirlos, la potencia en la cual reposan todos y que es por tanto en verdad 
prepotencia. Así, si lo omni-englobante del suelo supone una plenitud, su 
anterioridad ontológica significa una superabundancia: el suelo sólo es 
aquello a lo que los entes pertenecen en la medida en que posee la potencia 
de producirlos sin cesar, para así nutrirlos. Ese suelo es, por tanto, en su 
sentido más profundo, naturaleza, término que remite a la vez a la pura 
exterioridad de lo que no ha sido aún fenomenalizado, y a la potencia de 
producirlos, en la cual es physis.

Se puede justificar de otra manera. Lo hemos mostrado, el movi-
miento manifiesta la distancia en relación con el suelo que implica nuestro 
sitio; en este sentido, su impulsión no proviene del suelo sino de nuestra 
distancia de él. Sin embargo, es necesario subrayar que nuestro sitio no 
es exterior al suelo, que, como sinónimo del Ser, contiene todo: se dife-
rencia solamente del suelo como tal porque sólo ocupa allí un punto; es 
por tanto distancia en relación con el suelo en el corazón mismo del suelo. 
Ahora bien, decir que el suelo contiene todo, es decir también que todo 
proviene de él, que produce todo, comprendidos aquí los movimientos 
que apuntan a alcanzarlo y que, en esta medida, debe ser pensado como 
potencia más que como base. En otros términos, nuestro modo de ser, a 
saber, el movimiento, funciona como testigo ontológico de la naturaleza de 
su propio suelo. Si el movimiento reduce efectivamente la distancia entre 
dos inmovilidades y remite, por tanto, a la singularidad de nuestro sitio, 
no obstante, ningún ente está en el origen de su propio movimiento. No 
puede moverse más que en la medida en que se inserta en una movilidad 
fundamental que retoma y prolonga a su manera: no se comienza el movi-
miento, se comienza en el movimiento. Esta movilidad fundamental no 



[66] Renaud Barbaras

puede ser más que la del suelo y encuentra en todo caso su condición en 
él. A partir de aquí, incluso si va hacia el suelo, el movimiento fenomena-
lizante extrae su movilidad de la potencia de ese suelo y, por ello mismo, 
proviene también de él —de tal suerte que todo sucede como si fuera ese 
mundo originario mismo el que estuviera separado de él mismo y fuera 
hacia él mismo—.

Hemos dado un gran paso hacia la unidad de la pertenencia. En efecto, 
a partir del momento en que el suelo es comprendido como prepotencia 
productora, la diferencia del sitio, es decir del ente, remite a la unidad de 
una génesis. El sitio pertenece al suelo como aquello de lo cual procede 
sin cesar, su diferencia está en lo sucesivo subordinada a la unidad de la 
potencia productora, de suerte que el avance fenomenalizante aparecerá 
en lo sucesivo como el reverso de esta procedencia, la dinámica consti-
tutiva del lugar como involución de una dinámica productora originaria. 
Todo sucede, en efecto, como si todo ente extrajera de la pre-potencia del 
suelo para retornar hacia su origen. ¿Cómo comprender, por tanto, esta 
sobreabundancia dinámica del suelo que es en lo sucesivo la fuente? Sería 
evidentemente desorientador conferirle la mínima positividad, puesto que 
este suelo sólo es aquello de donde los entes proceden, de donde proviene 
la multiplicidad sin la cual no podrían tener mundo: su potencia infinita 
es potencia de lo múltiple. Negarle toda positividad, es rehusar toda forma 
de prefiguración, ya se trate de lo posible, de la potencia aristotélica o 
de lo virtual. La realidad de la fuente no se distingue por tanto de lo que 
adviene en y por ella, de suerte que es necesario decir de ella lo que Plotino 
afirmaba del Uno, a saber, que da lo que no posee. Pero, decir que da lo 
que no posee, es reconocer que, dando lugar a lo múltiple, no comporta 
en ella ninguna multiplicidad: es absolutamente indivisible o infinitamente 
comprimida. Sin embargo, incluso si ella no es cualquier cosa, esta fuente 
no es nada desde el momento en que tratamos con una creación ex-nihilo 
y que hay en este sentido una forma de pre-cesión metafísica. Por tanto, 
¿cómo llamar aquello que da lugar a todo sin ser nada positivo, aquello 
que produce todo sin poseerlo, sino el acontecimiento mismo de producir 
o el advenir como acontecimiento? Pero, a partir del momento en que este 



[67]Del cuerpo a la pertenencia

advenir no es abolido en lo advenido —sin el cual estaríamos tratando con 
una simple creación y es por esto por lo que hay realmente una forma de 
pre-cesión que autoriza a hablar del suelo— debe ser comprendido como 
siempre ya estabilizado o incluso eterno: no es producción de ser sino el ser 
como profusión. El acontecimiento originario, o sobre todo lo originario 
como acontecimiento del que se trata aquí es el de una explosión o una 
deflagración, términos que tomo prestados de Merleau-Ponty, a saber, una 
prepotencia que se realiza bajo la forma de su propia explosión, de una 
salida de sí que es tal que ese sí-mismo no se distingue de su propia salida, 
consiste en ella. Esta deflagración se anula en sus estallidos, perdura como 
explosión y tiene lugar de una vez por todas. Me parece que tal es el sentido 
que se puede conferir a esta enigmática «cosmología de lo visible» que 
aflora en las últimas notas de trabajo de LeVisible et l’invisible: «No hay 
para mí pregunta por los orígenes, ni límites, ni series de acontecimientos 
yendo hacia la causa primera, sino una única explosión de ser que es para 
siempre9», estallido que Merleau-Ponty especifica un poco más adelante de 
la siguiente manera: «el absoluto de lo ‘sensible’, es esta explosión estabi-
lizada, i. e, comportando retorno»10.

Una explosión estabilizada o un estallido de ser eterno, es una defla-
gración tal que los estallidos están todavía agarrados a ella y en consecuencia 
llevan en ellos la potencia de la carga que los ha producido; a partir del 
momento en que la explosión es estabilizada, no caen fuera de la defla-
gración, permanecen retenidos en la potencia y retienen por ello mismo la 
potencia en ellos. Pero esta deflagración implica en realidad una doble dife-
rencia; no solamente la diferencia puramente numérica, que es lo múltiple, 
sino también la diferencia óntica, constitutiva de la deflagración, como dife-
rencia de distancia y, por tanto, de potencia en el interior de esta. Definir 
en efecto el acontecimiento originario como deflagración, es reconocer no 
solamente que el origen difiere de ella misma, sino que ella difiere diferen-
temente de ella misma. Dicho de otra manera, la diferencia entre los entes 

9	 Merleau-Ponty, Maurice. Le Visible et l’Invisible, suivi de notes de travail. Texte établi par Claude 
Lefort accompagné d’in avertissement et d’une postface. Paris, Gallimard, 1964, pp. 318-321.

10	 Ibid., pp. 318-321.



[68] Renaud Barbaras

no remite a nada diferente a su grado de proximidad al origen y, por ello 
mismo, al grado de potencia que conservan, entendiéndose que todos están 
aún retenidos en la deflagración, nunca «enfriados» y que, sin embargo, 
ninguno coincide con ella ya que ella es precisamente su propia apertura. 
Pero, de otra parte, decir que los entes retienen en ellos alguna cosa de la 
pre-potencia originaria, es reconocer no solamente que son susceptibles de 
movilidad sino también que esta movilidad sólo puede ser orientada hacia 
su propio origen. Si la explosión es estabilizada, la salida de sí en la que ella 
consiste es idénticamente retorno a sí: la fuente de los movimientos ónticos 
es al mismo tiempo necesariamente la dirección. Hay por tanto una suerte 
de involución de la prepotencia por la cual, no recayendo nunca fuera de 
ella, esta no se separa más que para reunirse, permanece ella misma en su 
misma apertura. 

Se habrá comprendido que esta involución o este retorno, al cual 
Merleau-Ponty hacía tal vez alusión cuando escribía «comportando 
retorno», remite a ese movimiento de avanzada hacia el suelo del cual 
procede el lugar, brevemente, a la intencionalidad, que aparece por tanto 
como el reverso exacto de la explosión originaria, como si ésta volviera 
sobre sus huellas. En este y sólo en este punto, accedemos a la unidad de 
la pertenencia, en tanto que no se trata de dos movimientos distintos sino 
realmente del mismo proceso: el avance hacia el suelo no es más que un 
momento de la explosión, al igual que, estabilizándose, es retenida en ella 
misma; la salida de sí del origen es al mismo tiempo entrada en sí. Es por 
esto que la intencionalidad no es distinta de este ex-tasis originario: es la 
misma potencia que, no volviendo a caer fuera de ella misma, vuelve nece-
sariamente hacia ella misma, es el mismo movimiento que se efectúa por 
así decirlo en dos direcciones opuestas. Más allá de la separación entre el 
sitio y el suelo, se haya la apertura fundamental y por tanto la unidad del 
origen, y es en razón de esta unidad originaria que el avance hacia el suelo 
es posible. A partir del momento en que la diferencia óntica remite a un 
éxtasis del origen, la fenomenalización que intenta llenar esta diferencia 
aparece como la obra misma del origen, el lugar como una posibilidad del 
suelo. En este sentido, los mundos, son por tanto maneras, para un origen 



[69]Del cuerpo a la pertenencia

abierto, de reunirse ellas mismas a través de sus estallidos, de permanecer 
la misma en su diferencia misma.

Estamos finalmente en posibilidad de justificar plenamente la afir-
mación de la que hemos partido, según la cual la potencia de hacer aparecer 
el mundo, lejos de implicar una distancia de él, remite por el contrario a 
nuestro enraizamiento en él —en lo que el carácter de mío o la subjetividad 
del cuerpo coinciden con la corporeidad y son finalmente su reverso—. En 
efecto, como no podemos mostrarlo aquí por falta de espacio, la fenome-
nalidad del mundo, que hemos definido como lugar, reside por completo 
en su unidad, unidad que es desplegada o constituida por el movimiento 
de avanzada. Ahora bien, esta potencia unificadora no es otra que la forma 
bajo la cual perdura y se acredita la indivisibilidad de la potencia originaria 
en sus propios efectos; es la manera propia como el ente recupera su origen 
y se relaciona así con lo múltiple de lo cual hace parte. Hacer (un) mundo 
es reactualizar a distancia la indivisión del origen produciendo la unidad en 
el seno de lo múltiple; esta unidad es exactamente la huella de la indivisi-
bilidad de la fuente originaria en el interior de lo que procede de ella. Pero 
se sigue de ahí que esta potencia de unificación, para la cual un mundo más 
o menos amplio se despliega, es exactamente proporcionada a la distancia 
en relación con el origen. La conclusión se impone: si el ente que somos es 
capaz de hacer aparecer los entes como momentos de un único mundo, en 
otras palabras, de instituir un campo fenomenal, esto no es en virtud de 
una diferencia radical con su suelo, diferencia que recibiría el término de 
conciencia, sino por el contrario, en razón de una pertenencia radical a ese 
suelo. Es entonces la profundidad de nuestro enraizamiento en el mundo la 
que nos hace capaces de hacerlo aparecer; es en la medida en que estamos lo 
más cerca posible de él que somos capaces de desprendernos como sujetos. 
En resumen, la propiedad o el carácter de mío del cuerpo es proporcionada 
a su corporeidad: lejos de oponerse, el ser consciente y el ser encarnado 
varían juntos. El sujeto que somos sólo puede volver hacia sí y ser uno 
consigo mismo mejor que los otros entes —lo que es la consecuencia de 
su potencia fenomenalizante— porque es capaz de salir de sí más profun-
damente que los otros entes. A diferencia de la piedra que hace apenas 



[70] Renaud Barbaras

aparecer un mundo porque ella permanece en su superficie, nosotros lo 
percibimos en relación con nosotros en la medida exacta en que estamos 
inscritos en su profundidad. De ahí que, contrario a lo que Merleau-Ponty 
sostenía, mi carne no es la alternativa de la carne del mundo: es al contrario 
porque ella es de punta a punta del mundo, profundamente enraizada 
en ese suelo, que es verdaderamente mía. La carne sólo puede volver a sí 
porque ella sale radicalmente de sí y sólo puede finalmente tematizar su 
propio origen que porque está inscrita en ella.

Bibliografía

Bergson, Henri. Les deux sources de la morale et de la religión. Paris, Presses Uni-
versitaires de France, 1992.

Berque, Augustin. Ecoumène. Introduction à l’étude des milieux humains. Paris, 
Belin, 1987.

Descartes, René. Lettre à Elisabeth. 28 jun 1643.

Descartes, René. Méditations métaphysiques. Paris, Presses Universitaires de 
France, 2012.

Lavelle, Louis. De l’acte. Paris, Aubier, 1937.

Merleau-ponty. L. Maurice’Œil et l’esprit. Paris, Gallimard, 1964.

Merleau-ponty, Maurice. Le Visible et l’Invisible, suivi de notes de travail. Texte 
établi par Claude Lefort accompagné d’in avertissement et d’une postface. 
Paris, Gallimard, 1964.



[71]

El deseo entre la filosofía y el 
psicoanálisis1. Coloquio en la Nueva Escuela 

Lacaniana-Sede Medellín

Presentación

La pregunta por el deseo atraviesa todas las culturas, todas las épocas y todos 
los sujetos. No puede sorprender entonces que haya estado en el corazón 
del pensamiento filosófico desde sus inicios y de múltiples maneras, como 
lo ha estado en los mitos primordiales, en legislaciones de todo orden, en las 
representaciones que las culturas han producido, en los síntomas y forma-
ciones del inconsciente y en muchas otras producciones de la humanidad. 
Ello justifica que propongamos un diálogo sobre el problema, en este caso 
contando con la presencia en Medellín de Renaud Barbaras. 

Renaud Barbaras es una de las figuras más destacadas del pensamiento 
filosófico contemporáneo. Su trabajo parte de la fenomenología husserliana 
y Merleau-pontiana, en las cuales imprime una torsión que renueva radi-
calmente sus planteamientos, mediante la incorporación de ideas procedentes 
de su lectura del filósofo checo Jan Patočka, así como de la estética contem-
poránea y del psicoanálisis. Es así como Barbaras propone una redefinición 
del marco clásico de la relación sujeto-mundo, mediante el despliegue de una 
reflexión en torno a la existencia encarnada, a su corporalidad inherente, y a 
una determinación tanto empírica como trascendental del deseo.

El modo como Barbaras reescribe la cuestión del deseo, su lugar y su 
función en una subjetividad vinculada de múltiples modos con el mundo, 
con el otro, con el lenguaje y con la obra de arte, constituye una reflexión 
inédita que se despliega en un campo interdisciplinario en el que el psicoa-
nálisis, la lingüística y la estética se dan cita.

Así pues, el coloquio «El deseo entre filosofía y psicoanálisis» quiere 
proponer una conversación con el profesor Barbaras en la cual se reflexione 
acerca de las nuevas configuraciones de la correlación sujeto-mundo a 
la luz de esa movilidad o dinámica inherente de la existencia que deno-
minamos deseo.

1	 Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana de Medellín. Lunes 28 de octubre del 2019, 6:30 p.m.



[72] Renaud Barbaras - Germán Vélez - Juan Fernando Pérez

Coloquio

Germán Vélez (GV): La cuestión del deseo está presente en su filosofía desde 
muy temprano, y podríamos considerarla como una cuestión transversal, 
como un hilo conductor, o como el leitmotiv de su filosofía. Quiero decir 
con esto que está presente desde una de sus primeras obras Vie et intention-
nalité, pero adquiere una dimensión verdaderamente central quizás a partir 
de Introduction à une phénoménologie de la vie, para no menguar, a partir de 
allí, pero también, podría decirse, para sufrir una serie de variaciones que 
tendrán que ver con el contexto de su aparición, con su «funcionamiento», 
sea que se lo considere desde la perspectiva de la fenomenología o desde la 
metafísica. Mi pregunta, quizás muy genérica, tiene que ver justamente con 
la aparición del deseo en su filosofía: ¿de qué modo es suscitada la cuestión 
del deseo en su filosofía? También podría preguntarlo de este modo: ¿a qué 
problema filosófico responde el deseo y cómo lo hace? 

Renaud Barbaras (RB: Todos mis trabajos siguen la estela de mis dos 
primeros libros, especialmente de mi tesis, que se referían al trabajo de 
Merleau-Ponty. Ahora bien, la cuestión de la percepción está obviamente 
en el centro de este trabajo y fue con el fin de abordar esta pregunta que 
comencé a trabajar sobre Merleau-Ponty. El problema filosófico al que 
responde la cuestión del deseo es, por lo tanto, el de la percepción. Muy 
tempranamente me pareció que la teoría de la percepción husserliana cons-
tituía un avance considerable, uno de los más importantes dentro de la obra 
de Husserl, y que el recorrido propio de Merleau-Ponty consistió en darse 
cuenta de la importancia de esta teoría husserliana preguntándose en qué 
condiciones realmente podría ser pensada. En Husserl, la percepción es uno 
de los actos que plenifican el sentido (remplissent le sens) —en contraste con 
los actos dadores de sentido, los actos significativos que mientan la cosa en 
el vacío (actessignitifs, qui visent la chose à vide)—, que delimitan el campo 
de la intuición. Ahora, mientras que la imaginación representa el objeto, 
la percepción lo presenta él mismo: es una donación en persona(leibhaft) 
«en carne y hueso». Esto ya es decisivo en la medida en que equivale a 
separar la percepción de la sensación, que es la presuposición fundamental 



[73]El deseo entre la filosofía y el psicoanálisis. Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana...

del empirismo, pero también del intelectualismo, que parte de este último 
para oponerle la necesidad de un acto intelectual que aprehendería la cosa 
como tal. Para Husserl hay percepción cada vez que una cosa es dada ella 
misma, en persona, ya sea una experiencia, un recuerdo, una categoría o 
una idealidad. Sin embargo, la percepción sensible tiene un estatuto funda-
cional para las intuiciones categoriales o eidéticas. La pregunta es entonces 
saber qué significa donación en persona para una realidad del mundo, 
es decir, una realidad trascendente a la conciencia. Ahora bien, pensada 
rigurosamente, la donación en persona de algo trascendente implica la 
preservación de su trascendencia, en otras palabras, una dimensión de 
exceso, de escape, que excluye una donación exhaustiva o adecuada. Decir 
de una cosa del mundo que está allí, en carne y hueso, es en primer lugar 
decir que me excede, de modo que la donación en carne y hueso no solo 
no implica, sino que excluye la adecuación. Esto es aceptar la diferencia 
irreducible entre lo percibido y lo conocido: lo percibido no es cognoscible, 
no solo de hecho sino también por derecho. Es exactamente este avance el 
que expresa la tesis de la donación por escorzos (esquisses). Según Husserl, 
la cosa se da a través de aspectos sensibles —datos hyléticos— que son solo 
escorzos en el sentido de que, aunque está presente en este aspecto, la cosa 
no está presente totalmente allí sino que, por el contrario, lo supera, es 
decir, indica otros aspectos y, finalmente, un horizonte abierto de determi-
naciones. En este sentido, la cosa no es más que sus aspectos, nada positivo 
más allá de ellos, ya que se entrega por completo en ellos: difiere de ellos 
solo en la medida en que difiere del conjunto de aspectos potenciales el 
aspecto actual, o como lo infinito difiere de lo finito. Por lo tanto, el escorzo 
nombra un doble movimiento de ostensión y velo, y en eso es igualmente 
evasivo. En el escorzo la cosa se presenta como excediendo aquello en lo 
que ella se presenta y, por lo tanto, ausente de lo que la presenta. El escorzo 
es, por lo tanto, la identidad de una apertura y una ocultación: abre a la cosa 
como a lo que está situado más allá de su apertura. Tengamos en cuenta que 
Husserl hace justicia así a la percepción en su irreductibilidad a la sensación 
y a la intelección: descansando en un aspecto sensible, la percepción no 
puede confundirse con él. Precisemos que, por supuesto, este exceso de lo 



[74] Renaud Barbaras - Germán Vélez - Juan Fernando Pérez

percibido, su irreductibilidad al conocimiento no remite a nuestra finitud, 
como si se tratara de un conocimiento confuso. Se trata de una determi-
nación eidética, de modo que Dios mismo percibiría mediante escorzos.

Tal es la situación fundamental que hay que pensar y que no puede no 
tener repercusiones sobre el estatuto del percipiente. Pero es necesario 
reconocer que Husserl no va hasta el final de su intuición. Él termina, 
en efecto, por plantear una equivalencia entre tesis racional y ser, lo que 
equivale a decir que todo percibido es por derecho cognoscible adecua-
damente, afirmación que contradice la determinación eidética de la 
percepción. Husserl lo sabe, pero la solución que propone, consistiendo 
en situar la donación adecuada del lado de la idea en sentido kantiano, no 
es para nada satisfactoria. Es con esta concepción todavía racionalista que 
Merleau-Ponty busca romper. Podría mostrarse sin dificultad que toda su 
obra consiste en destacar la importancia de esta determinación eidética de la 
percepción y en repensar especialmente el sentido de ser del sujeto a partir 
de ella. Así, el retorno al cuerpo propio es invocado por un pensamiento 
de la percepción para el cual el sentido no solamente no se desprende de 
lo sensible, sino que no se distingue de éste, de modo que ese sentido sólo 
puede ser dado a una consciencia que está ella misma inmersa en el mundo 
a través de su cuerpo. Así mismo, es claro que las categorías que están en 
el corazón de la obra póstuma de Merleau-Ponty responden a la misma 
necesidad. Hablar de invisible en el corazón de lo visible, de un invisible 
que no es lo otro de lo visible sino la condición de posibilidad de la visi-
bilidad es llevar hasta sus últimas consecuencias la lección de los escorzos. 
Si el escorzo refiere a aquello que muestra, lo vela en el momento en que lo 
muestra, es necesario concluir, en efecto, que la visibilidad de la cual es un 
vector envuelve realmente una invisibilidad. Finalmente, con todo rigor, 
esta inmanencia radical de lo percibido en lo sensible conduce a sobrepasar 
la referencia al objeto, que únicamente reposaba en la sumisión del análisis 
de la percepción al horizonte del conocimiento. Dicho de otro modo, no es 
seguro que nuestra relación originaria con el mundo sea una relación con 
las cosas. Como lo muestra Merleau-Ponty, cada sensible es cristalización 
y manifestación del mundo mismo, en su profundidad o invisibilidad. Nos 



[75]El deseo entre la filosofía y el psicoanálisis. Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana...

las vemos originariamente con rayos del mundo, dimensiones sobre las 
cuales nos deslizamos hacia el mundo y que son, por decirlo así, aperturas 
encarnadas, vías hacia ese mundo.

Sin embargo, si este análisis de lo percibido es incontrovertible, no es 
seguro que no sea todavía tributario de una concepción de sujeto que está 
en retirada con respecto a ella y prohíbe alcanzar el rostro verdadero de 
lo percibido. En otros términos, ¿es suficiente con volver al cuerpo para 
dar cuenta de manera auténtica de la percepción? O más bien, —y tal es 
la crítica que le dirigimos a Merleau-Ponty— el cuerpo no es tanto una 
solución cuanto un problema; no se trata solo de afirmar que el cuerpo 
es el verdadero sujeto de la percepción sino más bien de comprender cuál 
es el sentido de ser de ese cuerpo, qué significa tener un cuerpo o existir 
como cuerpo. Pero Merleau-Ponty no accede a tal pregunta. Él se da el 
cuerpo fenomenal como sede de la sensación y, entonces, no sale comple-
tamente de la perspectiva intuicionista que sin embargo él critica, en la 
medida en que hace reposar la percepción en una donación sensible, recon-
duciendo así al primado de la presencia al tiempo que hace aparecer en el 
corazón del mundo una no-presencia constitutiva. Yo fui conducido, por 
mi parte, a interrogar el sentido de ser del cuerpo a la luz de la percepción 
y a destacar la motricidad como su determinación más fundamental. Así, 
no basta con decir que la percepción está articulada al movimiento, por 
decirlo así, orientada por él, sino que ella es movimiento. Si es cierto que 
la cosa percibida debe ser caracterizada como una «trascendencia pura sin 
máscara óntica», es decir, sin trascendente —lo que significa que ella es su 
propio desbordamiento, apertura a una profundidad sin fondo— ella no 
puede darse más en una percepción, incluso sensible: la profundidad sólo 
se descubre a aquel que penetra en ella, sólo aparece en y por un avance. En 
otros términos, si el mundo es aquello que excede a todo ente, sólo puede 
darse a aquello que sólo existe como su propio exceso, a saber, la movilidad. 
Solamente un sujeto que está siempre más allá de él mismo puede alcanzar 
aquello que no cesa de desbordar los entes. Así, es necesario sacar a la luz 
en el corazón de la percepción una movilidad fundamental que entrega 
el sentido de ser verdadero del cuerpo. Esta aproximación a la luz de la 



[76] Renaud Barbaras - Germán Vélez - Juan Fernando Pérez

percepción se encuentra reforzada por la crítica patočkiana de Heidegger, 
que desemboca en la investigación de una determinación existencial del 
cuerpo. ¿Qué puede realmente significar el cuerpo como momento cons-
titutivo central del poder-ser, si no es una capacidad de moverse? ¿A qué 
puede realmente remitir un ser-en-el-mundo encarnado si no es a la 
capacidad de avanzar hacia el mundo, de penetrar en él?

Todavía hace falta ponerse de acuerdo sobre este movimiento, que no 
podría confundirse con un desplazamiento, sin tener, tampoco, solamente 
el sentido metafórico de la mención (la visée). Este movimiento está situado 
más arriba que el desplazamiento, pero más abajo que la representación y, 
en verdad, es más profundo que esta distinción. Es un movimiento que 
aclara su camino, un avance fenomenalizante, un hacer que es una hacer 
aparecer o incluso una fuerza vidente como lo dice Patočka. Pero ¿cómo 
pensar semejante movimiento, que hace ser su término conduciéndose 
hacia él? Es aquí donde invoco el concepto de deseo, en la medida en que 
corresponde precisamente a esta situación. Lo propio del deseo es, en 
efecto, descubrir su objeto proyectándose hacia él, hacer la experiencia de 
lo deseado bajo la forma de la tendencia a aproximarse a ello. Dicho en 
otros términos, el deseo no se representa su objeto antes de tender hacia él y 
para tender hacia él, por lo que no remite a un acto objetivante: lo descubre 
en y por esta tendencia, que es también una tensión. El deseo nombra 
esta identidad del movimiento y de la fenomenalización que está en la 
fuente de la percepción. Hay que ponerse de acuerdo acerca del estatuto 
de este concepto: no invocamos una experiencia psíquica singular para 
describir, por así decirlo metafóricamente, el movimiento constitutivo de 
la percepción. Por el contrario, sacamos a la luz, bajo el nombre de deseo, 
a falta de algo mejor, una dinámica fundamental, una relación original y 
originaria con el mundo, de la que el deseo empírico, el deseo amoroso es 
una modalidad sino privilegiada, en todo caso reveladora de su esencia. 
Pero hay otra determinación del deseo, que lo distingue definitivamente de 
todas las otras formas de inclinación o de tendencia, comenzando por la 
necesidad: es intrínsecamente inextinguible. Esto no significa que no pueda 
ser en absoluto satisfecho, todo deseo envuelve por el contrario siempre 



[77]El deseo entre la filosofía y el psicoanálisis. Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana...

un horizonte de satisfacción, pero este lo exacerba al mismo tiempo que lo 
apacigua, lo relanza en el momento en que lo detiene: lo deseado lo socaba 
tanto como lo llena. Todo ocurre entonces como si cada objeto de satis-
facción desvelara, por su insuficiencia misma, un más allá de él mismo que 
sería el verdadero objeto del deseo, lo que equivale a decir que ese verdadero 
objeto, aquel que lo satisfaría, se encuentra siempre más allá del punto en 
el que se cree encontrarlo. Así, el deseo es caracterizado por el hecho de 
que su término es el punto de partida de un avance, que su complemento 
es siempre un suplemento, que el objeto finito se da como negación de 
un infinito que se desvela en y por esta negación. Ahora bien, se lo habrá 
comprendido, si es cierto que el mundo es lo que excede irreductiblemente 
a todo ente, en un exceso no-positivo ya que es abierto o efectuado por el 
ente mismo, es forzoso concluir que el mundo como tal sólo puede darse 
en el deseo, alcanzado en y por su movimiento singular. Si el mundo no es 
nada distinto que aquello de lo que todo ente es la negación, sólo puede 
desvelarse a un modo de existir para el cual toda satisfacción es al mismo 
tiempo frustración. En lo que el deseo tal como lo entendemos es siempre 
y por esencia deseo del mundo.

Juan Fernando Pérez (JFP): Usted ha realizado un gran trabajo filo-
sófico en relación con el deseo y, si he entendido correctamente, después 
de haber trabajado de cerca las ideas psicoanalíticas sobre este tema, se 
distancia de la concepción freudiana y también de la lacaniana del deseo, 
en tanto ellos circunscriben el deseo a la historia singular del sujeto. Por 
el contrario, usted reconoce la existencia del deseo en el animal, tesis que 
el psicoanálisis no aceptaría. Ciertamente, esta problemática, que podría 
llamarse «biológica» o incluso «real», desempeñó un papel en Lacan en 
la construcción de un nuevo concepto, desprendido del deseo, es decir, el 
concepto de goce, que en la teoría de Lacan amplía el reconocimiento de la 
satisfacción pulsional más allá del campo humano. ¿Habría un lugar en su 
pensamiento para el concepto lacaniano de goce y, en este caso, aproximar 
su pensamiento al psicoanálisis?

RB: En verdad, incluso si siempre he frecuentado las obras de Freud 
y Lacan, mi propia perspectiva sobre el deseo no nació de una toma de 



[78] Renaud Barbaras - Germán Vélez - Juan Fernando Pérez

distancia con el psicoanálisis sino, como acabo de recordarlo, de una 
reflexión sobre el sujeto de la percepción. Además, no tengo realmente 
el sentimiento de haber tomado distancia frente al psicoanálisis sino más 
bien de haber intentado integrarlo en una ontología fenomenológica, pues 
me parece muy evidente que el alcance del psicoanálisis no es solamente 
psicoanalítico o psicológico. Sin embargo, como usted lo subraya, es cierto 
que esta referencia a la historia singular de un sujeto, que mantiene al 
psicoanálisis del lado de lo empírico y de lo psicológico, es realmente lo 
que bloquea su alcance ontológico. Por otra parte, en la medida en que el 
deseo está, en mi opinión, en el corazón de la fenomenalidad y, para decirlo 
rápido, de la intencionalidad, hay para mi deseo en todas partes donde hay 
un mundo, tan simple como sea éste. Dado que es el caso del animal, en 
tanto todo animal tiene un mundo, me veo conducido a afirmar la exis-
tencia de un deseo animal, en lo que concuerdo, a partir de otras bases, con 
un pensador como Hans Jonas, para quien hay que hablar de subjetividad a 
propósito del animal, incluso del más grosero. Pero es en este punto que se 
anuda mi desacuerdo fundamental con Lacan. Si este rechaza en efecto el 
deseo en el caso del animal, es porque el deseo procede del significante, es 
siempre deseo de un ser hablante, de un parlêtre. Es pues la palabra quien 
instaura la separación sin la cual no hay deseo; dicho de otra manera, la 
castración es originariamente simbólica. Sin embargo, en mi opinión, es 
por el contrario el lenguaje quien reposa en la separación, en una sepa-
ración originaria que es el hecho de todo viviente que, como tal, es decir, 
como individuado, está ya a distancia de lo que yo denomino la archi-vida. 
Dicho de otro modo, la figura primera de la negatividad es biológica y, en 
verdad, cosmológica —procedemos de una especie de autoexpulsión del 
mundo— más que lingüística. Para hablar es necesario estar ya separado, 
hacer la experiencia de la ausencia, de la que el significante es la represen-
tación específica. Es por esto que pienso que Maldiney se equivoca cuando 
afirma siguiendo a Heidegger que «la nada no hace parte del texto de la 
vida». En realidad, no hay vida sin esa nada que separa al viviente de su 
fondo de physis, y el dinamismo que caracteriza al viviente procede de la 
tensión abierta por esa nada, tensión entre el viviente exiliado y su suelo 



[79]El deseo entre la filosofía y el psicoanálisis. Coloquio en la Nueva Escuela Lacaniana...

originario, su proveniencia. Se ve aquí de paso cómo Lacan se inscribe en 
la línea de Heidegger.

Sus anotaciones sobre el goce son muy sugestivas. El goce se distingue 
en efecto del placer en la medida en que corresponde a una satisfacción 
que sería buscada del lado de lo real, es decir, de lo imposible. Por lo que 
el goce sería mortificante o incluso mortal. Corresponde a una tentativa 
imposible de coincidir con lo que Lacan denomina la cosa, a diferencia 
del objeto. En el fondo, el goce corresponde a un rechazo de la separación 
instituida por el significante. Pero, en la medida en que yo pienso la vida 
del viviente como una tentativa imposible de superar la heteronomía onto-
lógica, es decir, de alcanzar el fondo cósmico del que proviene el viviente, 
el goce correspondería para mí a lo que imanta el deseo como su imposible 
cumplimiento, ya que la coincidencia con el suelo originario significa la 
disolución del individuo. Si el resorte de la vida es la tentativa de coin-
cidencia con la proveniencia cósmica, entonces la pulsión de vida no se 
distingue de la pulsión de muerte. Tal sería el lugar del goce en mi pers-
pectiva: una reconciliación imposible con el mundo.

JFP: El concepto de deseo está presente, de una forma u otra, en casi 
toda la ética que ha sido concebida por la humanidad. ¿Cuál es el impacto 
específico de su trabajo filosófico en relación con el deseo, en la formu-
lación de una ética para nuestro tiempo?

RB: Esta pregunta es para mí muy difícil en la media en que nunca 
me pregunté realmente acerca del eventual alcance ético de mis trabajos. 
He sido guiado más bien, desde el comienzo, por la convicción de que la 
fenomenología como tal no tiene necesariamente consecuencias éticas o 
políticas y, en todo caso, no tiene que explicarse sobre este punto, como 
si una filosofía digna de este nombre sólo lo fuera con esta condición. Sin 
embargo, si el deseo es lo que está en el corazón de nuestra existencia, lo 
que gobierna por decirlo así su dinamismo, entonces es necesario concluir 
que ningún deseo es insignificante, despreciable o infortunado, que todo 
deseo descubre y entrega por el contrario algo, es decir, tiene siempre un 
sentido y un alcance, al mismo tiempo con respecto al mundo y para mí. 
Habría que concluir entonces acerca de la necesidad de tomar el deseo e 



[80] Renaud Barbaras - Germán Vélez - Juan Fernando Pérez

incluso los otros deseos en serio y, en todo caso, no ceder sobre su deseo. 
Si la ética está del lado de la vida, del lado de lo que dinamiza o aumenta 
la vida, debe también estar del lado del deseo. Coincido, por esta vía, con 
perspectivas ya conocidas, que nos invitan a ser verdaderamente vivientes, 
e incluso grandes vivientes.

Renaud Barbaras (RB)

	 Filósofo francés, graduado de la Escuela Normal Superior de Saint-
Cloud, profesor titular de la cátedra de filosofía contemporánea de la 
Universidad de París 1, Panthéon – Sorbonne. 

Germán Vélez (GV)

	 Filósofo de la UPB, magister en Psicoanálisis, Cultura y Vínculo Social 
de la Universidad de Antioquia y doctor en filosofía contemporánea de 
la Universidad Paris 1, Panthéon – Sorbonne. Profesor de EAFIT en la 
Escuela de Humanidades. 

Juan Fernando Pérez (JFP)

	 Psicoanalista, Miembro de la AMP y de la NEL



[81]

Pasividad y Fenomenología de la Vida*

Passivity and Phenomenology of Life

Germán Vargas Guillén** 
Universidad Pedagógica Nacional

Resumen: Si se toma en consideración 
la pasividad como estrato protofundan-
te, antes de la posibilidad explícita del yo, 
entonces queda la ‘vida’. Ésta comporta el 
modo de intencionalidad protoimpulsiva o 
intencionalidad salvaje. Pero ¿es posible te-
ner predicados en y sobre ella, toda vez que 
éstos son, por definición, propios de la ex-
periencia y de la síntesis activa, del  yo? Es 
cierto, la expresión ‘mundo de la vida’ deja 
en vilo el alcance de la expresión ‘vida’, pero 
¿es posible acceder a ella y dejar de tomar-
la en consideración como un supuesto, que 
no se ha esclarecido plenamente? El artículo 
se orienta a examinar la posibilidad del ‘re-
greso a la vida’ que exige R. Barbaras, a la 
luz de la doctrina de la pasividad tal y como 

la expone E. Husserl (Hua XI). En síntesis, 
Barbaras logra mostrar una ‘superficie’ que 
tiene que ser explorada, pero ¿es justamente 
la que se enuncia como ‘pasividad’, ‘doxa pa-
siva’, ‘síntesis pasiva’ la que abre la extensión 
y la profundidad de la experiencia más allá 
o más acá del ego? Y, ¿por qué aquí hay una 
complejidad que remite a la temporalidad 
de la experiencia (corporal-cogitativa) y a la 
atemporalidad del referente de la experien-
cia (cogito)? En todo caso ¿es inherente a la 
vida, a la fenomenología de la vida, la muer-
te? Y si lo es, ¿en qué sentidos cabe hablar de 
la eternidad del yo?

Palabras clave: mundo de la vida, muerte, 
ego, yo, cogito, intersubjetividad.

v v v

Abstract: If passivity is considered as an 
underlying layer, before the explicit possibility 
of self, then ‘life’ remains. It involves the 
mode of protoimpulsive intentionality or 
wild intentionality. But, is it possible to have 
predicates in and about it, all the times that 
are determined, by definition, typical of 
experience and active synthesis, of the self? 
True, the expression ‘world of life’ leaves the 
scope of the expression ‘life’ in vain, but is it 
possible to access it and stop taking it into 
consideration as an assumption that has not 
been clarified? The article aims to examine 
the possibility of the ‘return to life’ demanded 
by R. Barbaras, in the light of the doctrine 
of passivity such as the exponent E. Husserl 

(Hua XI). In short, Barbaras manages to 
show a ‘surface’ that has to be explored, but is 
it precisely the one that is stated as ‘passivity’, 
‘passive doxa’, ‘passive synthesis’ that opens the 
extension and depth of the experience beyond 
or nearer of the ego? And, why is there herea 
complexity that refers to the temporality of 
the experience (corporal-cogitative) and the 
timelessness of the referent of the experience 
(cogito)? In any case, is inherent to life, to the 
phenomenology of life, death? And if it is, in 
what ways can we talk about the eternity of 
the I?
 
Keywords: world of life, death, ego, I, cogito, 
intersubjectivity.

*	 Este artículo fue recibido el 21 de agosto y aceptado el 12 de noviembre de 2019.
**	 Correo electrónico del autor: gevargas@pedagogica.edu.co



[82] Germán Vargas Guillén

Nota previa: Este estudio es una reacción al libro de R. Barbaras Intro-
ducción a la fenomenología de la vida. Desde luego, se pudo plagar 
de citas; pero la elaboración llevada a cabo perdería su catadura. En 
consecuencia, se renunció a hacer una versión escolástica o, por lo 
menos, escolar; la intención del libro de Barbaras: no se merece tal 
escolasticismo. Se conserva el ‘aire’ que logró, justamente porque 
Barbaras propone que su fenomenología de la vida esté orientada a 
las «cosas mismas», más que a la exhibición de la erudición.

En el estudio se pudo subtitular cada una de las partes en que se compone, 
pero la secuencia expositiva es suficientemente encadenada como para que 
el lector ‘no se pierda’. La obra de Barbaras, tomada como referencia, es 
amable en todos los tópicos que desarrolla. El título de este estudio puede 
ser leído como la respuesta a una de las invitaciones que hace Barbaras; 
pero también como si se quisiera dar a entender que la pasividad quedó 
sólo oteada por el autor en su investigación. Se deja esa insinuación, como 
intento recíproco a la cortesía que exhibe el autor.

Se trata, pues, de una lectura de la obra de Barbaras a la luz de la Hua. 
XI, al trasluz de las implicaciones de la pasividad en el orden de la ética; en 
fin, como si se tratara de llevar a algunas de sus consecuencias las indica-
ciones del autor —desde luego, bajo el entendido de que la ‘reacción’ que se 
ofrece en este estudio: ni reseña, ni reemplaza el análisis atento de la obra, 
en consideración—.Tras finalizar el estudio se propone una indicación de 
la bibliografía considerada —aunque no necesariamente citada— para la 
elaboración del estudio.

I

La obra de Renaud Barbaras tiene la potencia de una relectura de la feno-
menología. En especial, su tesis se orienta a establecer cómo es imperativo 
el esclarecimiento del título ‘vida’ en la expresión, ciertamente central en 
la teoría y la doctrina, ‘mundo de la vida’. Entre sus investigaciones, la 



[83]Pasividad y fenomenología de la vida

obra titulada Introducción a una fenomenología de la vida lleva a cabo este 
propósito.

Para Barbaras es claro que esta orientación tiene antecedentes en la 
propia fenomenología. Entre éstos se pueden señalar las indicaciones de 
M. Heidegger, M. Merleau-Ponty, J. Patočka y M. Henry, sólo por señalar 
algunos de los más directos y explícitos en esta dirección.

Ahora bien, ¿qué entender bajo el índice ‘vida’ en el contexto de la 
fenomenología? No cabe duda, se puede aludir a lo que se entiende bajo 
la indicación de las ciencias biológicas, lo que se estudia en ellas. Pero, 
también la vida indica lo que tiene algún nivel de ‘ánima’, de ‘animación’: 
una suerte de hálito, de poder ser alentado por una potencia que lo dife-
rencia de lo inerte. Pero, sin duda, también para ‘lo vivo’ hay un soporte en 
‘lo inerte’: la tierra, el agua, el aire, el fuego —¿inerte, animado?, al menos 
deja la duda Heráclito—. Más aún, lo que da en llamarse ‘mundo de la vida’ 
sí incluye ‘lo vivo’ y ‘lo animado’, pero por igual incluye ‘lo inerte’ sobre lo 
cual se posa, en particular, la vida de quien experimenta el sentido, a saber, 
del sujeto —en el haz de relaciones que siempre soportan su experiencia, 
con los otros, en intersubjetividad—.

Entonces, no es posible, de una vez por todas, determinar qué es la vida. 
Es un hecho, la vida puede ser, sin más, fáctica; pero con esa indicación nos 
aproximamos al dato según el cual hay un proceso triple de dación de ella:

1.	 El soporte hylético sobre el cual opera tanto ‘lo vivo’ como ‘lo animado’; 
pero, 

2.	 La vida no es tan sólo lo animado, a menos que se extienda el concepto 
hasta la expresión aristotélica ‘alma vegetativa’, pues, ¿quién puede ne-
garlo?, está viva el alga como también lo está la ameba; el árbol, la selva, 
el bosque1.

3.	 La vida incluye el haz de las interacciones tanto de ‘lo vivo’ como de ‘lo 
animado’. Que unos entes sólo comporten ‘vida’ —repitámoslo: ‘alma 

1	 En la serie mencionada, es evidente, cada uno de los miembros de estos conjuntos es un ser vivo. 
Ahora bien, ¿hay una vida de este colectivo como tal? O, ¿se puede hablar de un alma «colectiva» 
para estos conjuntos? Al menos, parece haber evidencia que permite hablar de aprendizajes e in-
cluso de comunidad en estos conjuntos.



[84] Germán Vargas Guillén

vegetativa’—, pero no ‘ánima’ —sea sólo irracional, la de los brutos, 
como los llamaba Leibniz; o racional, humana— no impide que se pue-
da hablar, por igual, de ‘vida fáctica’. Ahora bien, 

4.	 Desde la conspicua tradición heraclítea sabemos que, en muchos casos, 
como humanos, vivimos despiertos como si estuviéramos dormidos. En 
la vida fáctica los humanos también experimentamos el hecho, bien preci-
sado por Husserl, de ser objetos y sujetos en el mundo. Podemos, sin más, 
vivir e incluso dar sentido, como irrecusablemente tenemos que hacerlo 
en cuanto interpretantes que somos, como existenciarios. Y, no obstante, 
no tenemos plena evidencia de la experiencia de ser sujetos del mundo.

Si nos atenemos a este último ámbito —a saber, a la paradoja de ser 
a la par sujetos del mundo y objetos en el mundo— todavía es necesario 
explicitar el sentido de la vida. Ahora se tiene que hacer referencia al 
cuerpo. ¿Cómo ponerlo en duda? El sujeto, en cuanto, cuerpo es:

5.	 Una vida que experimenta el mundo. Sí, el cuerpo humano a la par es: 

6.	 Körper, cosa entre las cosas, con sus funciones físicas y biológicas, fun-
ciones que transcurren, sean o no explícitamente conscientes; pero tam-
bién es Leib, cuerpo animado que experimenta el sentido, con sentido, 
que opera como punto cero de la percepción, que, al mismo tiempo, 
simultáneamente:

	 a.	 Espacializa —tiene las cosas: arriba, abajo; detrás, delante; encima, 
debajo; a izquierda, o derecha; en frente, detrás; etc.— y que 

	 b.	 Temporaliza —ahora, antes, después—.

Es relevante poner de manifiesto que ser cuerpo (Leib) en ningún caso 
es tener cuerpo. Ahora no se puede decidir si el cuerpo es, o no, Dasein. 
Sí, puede haber una equivalencia: es un existenciario, y, por la irrecusable 
operación de dar sentido —aquí y allá, en todo momento— se puede, 
también, calificar como un interpretante. Por estas dos notas es, o puede 
ser, equivalente ‘cuerpo vivo’ (Leib) con Dasein. Pero las diferencias se 
hacen notar: el cuerpo no es el que se angustia. En la ‘vida fáctica’: ¿quién, 



[85]Pasividad y fenomenología de la vida

y por qué, se angustia cuando se angustia? El ‘cuerpo vivo’, humano por 
definición, puede tener vivencias que se expresan como sensaciones o 
incluso como comportamientos: una suerte de vacío a la altura del plexo 
solar, cierta sudoración en las manos, un cambio de ritmo en las palpita-
ciones, un cambio —de mayor o menor intensidad— de la respiración. Sí, 
puede ser que todo eso converja con algo que algunas veces se puede llamar 
‘angustia’; pero también estas sensaciones o comportamientos pueden estar 
asociados a otros estados de ánimo: el miedo, la expectativa, la alegría, etc., 
u otras emociones.

En la ‘vida fáctica’ se puede tener la experiencia qua Dasein sí y sólo 
sí: hay una vivencia de caída. Como tal y en cuanto tal: el existenciario en 
cuanto interpretante cae en la tonalidad según la cual, y por la cual aparece 
un desestimiento, una caducidad o una bancarrota o una devaluación del 
sentido. Ahora todo lo que parecía encauzado en una dirección horizóntica, 
teleológica: deja de serlo, se transmuta en ‘nada’; y esto, sin más, acontece 
‘por nada’. Sí, se puede decir que todo esto acontece en y por el cuerpo. Pero 
¿hay equivalencia entre Dasein y cuerpo?

Por esto es posible que sobrevenga un título que muestra con mayor 
contundencia la ‘vida’: 

7.	 La ‘carne’. Sí, ésta no sólo indica la experiencia del ‘cuerpo vivo’. Va más 
allá, mucho más allá. Indica que un ‘cuerpo vivo’ se hace a un horizonte 
y a un télos. Sentidos, costumbres, valores, metas, en fin, cultura, mundo 
social, historia, política, etc., que están ahí: en la familia, en la escuela, 
en el barrio, en la iglesia, en la ciudad, en la nación, en el Estado, en la 
comunidad de naciones: se hacen ‘carne de mi carne’ y puede ser que esto 
que ‘encarno’ también lo viva y lo ‘encarne’ otro, lo ‘encarnen’ otros. O, 
también, puede ser que el otro, o los otros, ‘encarnen’ sentidos —valores, 
etc.— que no puedo compartir: nuestros acuerdos y nuestros desacuer-
dos se viven en la ‘carne’.

No se puede, pues, decir de una sola vez a qué se alude con el título vida. 
Y todo se hace más complejo si se toma en consideración que el mundo de 
la vida es mundo, una suerte de ‘orden’ que ha sido ejecutado por opera-



[86] Germán Vargas Guillén

ciones dadoras de sentido por diversos sujetos y que estos sentidos se 
han sedimentado hasta llegar a convertirse en suelo para las operaciones 
cotidianas de sujetos y comunidades en diversas tradiciones, momentos y 
procesos históricos.

Entonces, la ‘vida’ es:

8.	 La expresión de variedad de sentidos que han configurado «los largos 
años de la vigilia humana» —como dice J. L. Borges en su poema: La 
luna—. Sólo que estos sentidos viven en la experiencia de cada uno que 
los denota y los connota. Se trata, por tanto, de una vida que es histórica; 
una vida que es al mismo tiempo personal y colectiva.

Así, puede que siga siendo cuerpo (‘cuerpo vivo’, Leib), o un existen-
ciario interpretante (Dasein), una pura y mera facticidad, pero es y opera 
como sentido temporalizado en la historicidad de la experiencia. Y puede 
ser que el sentido se objetive como ‘artefacto’, como ‘dispositivo’, como 
‘instrumento’. Éstos cobran vida y se vivifican cada vez que operan en su 
‘uso’, cada vez que se retrotrae al ámbito de la experiencia, de la existencia. 
Este ‘uso’ puede ser auténtico o inauténtico, puede conllevar al olvido del 
ser o a su exposición.

Pero ¿qué pasa si descentramos la ‘vida’ en el título ‘mundo de la vida’ del 
sujeto que la experimenta, en intersubjetividad, y se retrotrae a la operación 
en la naturaleza? Más aún, ¿qué pasa si el ‘mundo de la vida’ ante todo 
indica naturaleza, medioambiente, sistemas ecológicos? En fin, ¿qué pasa si 
pensamos la ‘vida’ sin los humanos, sin sentidos y valoraciones humanas? 
E, incluso, ¿cómo deviene una posibilidad de la ética, de la política, de la 
ciencia y de la tecnología, en un sentido posthumano?

Si se toma esa vía, entonces, la ‘vida’ es:

9.	 Un sistema autónomo de interacciones —natura naturans, natura natu-
rata—; si se quiere: una única sustancia que adquiere múltiples modos. 
De ella se puede ser vigilante e intérprete, pero no dueño, ni dominador; 
sí su siervo, pero no necesariamente su esclavo. Y el hombre, con todo y 
sus potencias anímicas, su razón y su razonabilidad: no es más que otro 
ser natural, otro modo de esa sustancia.



[87]Pasividad y fenomenología de la vida

No es que en la enumeración precedente se tenga una jerarquía. Sin 
embargo, sí se puede ver que la vida es como un ciclo: se posa, asienta o 
basa en ‘lo no-vivo’, en ‘lo físico’; pero con todas las operaciones que se 
desplieguen ya sea biológica o psíquicamente, se exige volver a reconocerla 
como punto de llegada de toda operación, de toda acción, de todo compor-
tamiento —sea individual, sea colectivo—.

Ahora podemos verlo más amplia y directamente, la ‘vida’ es:

10.	Un proceso de individuación que cursa en todos y cada uno de los entes, 
es una estructura invariante del ser. Volvamos a los entes: se puede ver 
la piedra —como en el verso de Rubén Darío: «Dichoso el árbol que es 
apenas sensitivo, / y más la piedra dura, porque ésa ya no siente, / pues 
no hay dolor más grande que el dolor de ser vivo, / ni mayor pesadum-
bre que la vida consciente» (Lo fatal). Sí, la piedra no es «sensitiva», pero 
está en movimiento; cambia. Es materia de la ‘individuación física’. Más 
vértigo se puede ver en el cambio de ‘lo vivo’: de la ameba, del alga, del 
árbol, etc.; y todavía más velocidad en ‘lo animado’: es la llamada ‘in-
dividuación biológica’. ¿Cuánto más se puede ver la mutación, la trans-
formación, el devenir en los seres pensantes, en los que pueden ponerse 
problemas a sí mismos? Esta es la llamada ‘individuación psíquica’. Así, 
si en el devenir se realizan potenciales, haz de potenciales, que siempre 
pueden desplegarse en múltiples direcciones, todo proceso de indivi-
duación parte y llega a un ‘estado de preindividuación’. ¿No se puede 
llamar a este ciclo, in infinitum, la ‘vida’?

Es cierto, todo lo que se individúa lo hace con respecto a un entorno y, 
necesariamente, se reinserta en un entorno —sea uno nuevo; sea de aquel 
del cual parte—. A este proceso de partir de y tornar a un entorno: no 
se puede sustraer ningún ente; entonces, de la estructura de ser —o de la 
estructura del ser—, como ingrediente de la vida es:

11.	La transindividuación. Si ésta se mira en la onticidad —aunque sea 
pleonástico decirlo:— de los entes, entonces se halla una interacción que 
por igual se puede llamar tanto ‘campo de remisión’ (o ‘campo de remi-
siones’, à la Heidegger), o, ‘respectividad’ (à la Zubiri). Si se mira desde 



[88] Germán Vargas Guillén

el ‘mundo de la vida’ como ‘mundo habitado —o significado— humana-
mente’, entonces se puede dar con la ‘intersubjetividad’ como condición 
de posibilidad, categoría y estructura de la experiencia subjetiva.

Como quedó dicho, el título ‘vida’ en la expresión ‘mundo de la vida’ 
es un título amplio. De ahí que se pueda —e, incluso, se deba— llevar a 
cabo una fenomenología de la vida, que nos debamos introducir en ella. 
Barbaras, como se ha visto, nos pone ante los antecedentes, ante las 
categorías fundantes, ante algunos de los autores más relevantes en esa 
configuración de la que, programáticamente, puede ser una renovación 
de la disciplina, de sus sentidos y sus alcances. De ahí que nos lleve por 
un recorrido que implica volver la atención a Heidegger, a Merleau-Ponty, 
a Patočka, a Henry, a Simondon2 (hago el listado siguiendo la exposición 
hecha aquí, sin atender el orden estricto que ofrece Barbaras).

II

Ahora bien, ¿cómo accedemos a la ‘vida’ en la experiencia subjetiva-inter-
subjetiva en el ‘mundo de la vida’? La pregunta nos lleva a una serie de 
paradojas: resulta que para preguntar por la vida se exige estar en el orden 
de la experiencia, viva o vital, en la cual podemos preguntar. Esto significa 
que el preguntar sobre la ‘vida’ en el ‘mundo de la vida’ esté articulado en 
y por el lenguaje, que el mismo ‘mundo de la vida’ se nos dé o se nos haya 
dado lingüísticamente sedimentado. En cierto modo, el preguntar por la 
vida en el ‘mundo de la vida’ implica la ‘vida del lenguaje’. Y, en conse-
cuencia, queda la cuestión: ¿está sobre determinada la pregunta por la 
‘vida’, en el ‘mundo de la vida’, por la ‘vida del lenguaje’ como si llamáramos 
‘vida’ a lo que puede ser significado como tal por el lenguaje?

2	 Barbaras fue editor de una antología de estudios sobre G. Simondon. En La introducción a una 
fenomenología de la vida no alude a Simondon. He querido, sin embargo, hacer esa alusión a las 
categorías ‘individuación’ y ‘transindividuación’ como parte de esa posibilidad de una ‘fenomeno-
logía de la vida’.



[89]Pasividad y fenomenología de la vida

En fin, lo primero que se puede resaltar es el hecho de que las investiga-
ciones que se han aludido (Heidegger, Merleau-Ponty, etc.) siempre rozan 
o tocan con la hermenéutica; en todas ellas el lenguaje es cosa misma. De 
hecho, en esa tradición, textos de Husserl como el Origen de la geometría 
son parte de las fuentes. En ese manuscrito, anexo de la Krisis, tiene un papel 
destacado la expresión: Sprachleib. Esta voz contiene variedad de matices, 
por un lado, puede hablar del ‘cuerpo vivo’ como lenguaje; pero, a su vez, 
del lenguaje como ‘cuerpo vivo’. Aún en las palabras —por ejemplo, y aún 
más: en la palabra como metáfora muerta (sean casos: ‘disfrutar’, ‘derrotero’, 
‘espejar’)— vive el sentido y puede ser, o no, reencarnado, revivificado. Si 
no lo es, entonces es un ‘mero decir’, deviene en ‘uso fático’.

Si se puede situar un lugar donde, a una, viven la actividad y la pasividad 
es en el lenguaje, en su carácter de Sprachleib. Si se toma en consideración 
la relación de los niños con las palabras ‘nuevas’, nuevas para ellos: pueden 
dejar que cursen, incluso las pueden incorporar a su acervo lexical; pero 
también se pueden detener en ellas, pedir la explicitación de su sentido, 
exigir algo así como una ‘traducción’ o, en otros casos, una ‘definición’; 
algunas veces pueden ir más allá: exigir o poner ejemplos, buscar nuevos 
contextos de juego o de aplicación. En el primer caso: prima la pasividad; 
en el segundo, la actividad.

Pasividad y actividad se diferencian, y también se relacionan, en un 
punto específico y preciso: la presencia del ego. Yo, algún yo: no sólo 
‘percibe’, sino que también ‘apercibe’; esto es, yo, algún yo, no sólo se da 
cuenta, sino que también se da cuenta de que se da cuenta. Si se quiere decir 
de la manera más restringida: la síntesis pasiva tiene como efecto un saber 
del cual no tenemos noticia expresa que lo tenemos; la síntesis activa es la 
explicitación, si se quiere expresamente cognitiva, de que tenemos un saber, 
así éste sea un interrogante, una duda, una afirmación, una negación, etc.

La pasividad no sólo es —aunque también lo es— receptividad. En la 
percepción no está presente operativamente el yo, aunque se puede remitir 
a él lo que se está percibiendo. Sí, percibo el lado o la cara de un objeto; lo 
tengo actualmente presente. Ahora me puedo desplazar y ver otro lado. El 
anterior queda retenido mientras observo el nuevo lado. En cada actualidad, 



[90] Germán Vargas Guillén

presente viviente, del darse perceptual: anticipo o protiendo algo que 
percibiré; retengo lo que se me ha dado. Lo retenido deja de ser correlativo: 
no tiendo a ello, ya no forma parte de mi expectativa. Si me volviera a la cara 
que antes estaba en retención: recupero su darse intencional, tiendo a ella; 
entonces ha dejado de ser retenida y empieza, de nuevo, a ser protendida. 
Y, sin embargo, la estructura de la percepción es, en todo caso, intencional: 
tiene como polo recíproco algo que se me da, algo que se dará —al rodear 
el objeto, al volver la mirada, al girar la cabeza, etc.—.

Lo propio de la pasividad —que bien se puede homogenizar o hacer 
equivalente a la percepción— es que se puede identificar con la experiencia 
corporal. Todo el transcurrir de la percepción es, digámoslo así, ‘anónimo’: 
no nombra nada, es prepredicativo. Siempre puedo transponer ese ámbito. 
Puedo, pero no me exijo ni se exige, que todo lo percibido sea transpuesto 
en predicados. Y, sin embargo, también en pasividad tengo u opero una 
‘doxa’: si estoy sentado frente a una mesa, dígamelo o no a mí mismo, 
asiento perceptualmente la tesis: si intento levantarme, sin esquivar la 
mesa, chocaré con ella. La pasividad no asienta la tesis general del mundo, 
a saber: hay mundo, el mundo existe, el mundo es (mi) terreno universal 
de creencia; y, sin embargo, la mera percepción es el asentamiento, sí 
provisional, pero firme de una tesis parcial de mundo, de ente(s) de o en el 
mundo: silla, ‘cuerpo propio’, mesa, distancia, choque, elusión de choque, 
etc. Desde luego, toda afirmación de ‘esto es’ (tóde ti) en el orden de la 
percepción se puede modalizar: ahora y todavía sin predicados dudo que, 
en efecto, sea lo que ‘creo’ o, más exactamente, ‘lo que veo’; puedo, todavía 
sin predicados: negar, interrogar, validar, invalidar, esperar, etc.

Sí, en algún momento puedo dar el paso: introducir la referencia al ego. 
Soy yo quien veo, quien afirma, quien duda, quien cree, quien niega, quien, 
valida, quien invalida, etc. La introducción de la referencia al yo —una 
mera función referencial: aquel a quien alude o quien es aludido en tal o 
cual percepción; en general, en tal o cual vivencia— implica un ‘giro de la 
mirada’. Este giro es el que se opera como el tránsito de la percepción a la 
apercepción. Me he dado cuenta, me doy cuenta, de infinidad de datos, los 
percibo; pero hay un momento en que percibo que percibo, me doy cuenta 



[91]Pasividad y fenomenología de la vida

de que me doy cuenta. Soy yo quien tiene la vivencia. De este modo, el ego 
se constituye en el anclaje de todas las percepciones, e, igualmente, de la 
estructura intencional de la experiencia.

Aquí es cuando tiene lugar, de nuevo, la pregunta: ¿cómo puedo 
dar cuenta de la pasividad si no es por el lenguaje? Y, ¿no es, de suyo, el 
lenguaje, expresión de la experiencia activa del yo? Sí, quien habla es un 
yo; y, por contera, a quien se habla es a un yo, a una comunidad de yoes 
—o comunidad intermonádica—. En resultas, parece que sólo se puede dar 
cuenta de la pasividad, en rigor, desde la actividad; sólo se puede hablar de 
la experiencia anónima, corporal, desde el punto de vista de la actividad 
egológica, desde su predicar. Y, sin embargo, el ego mismo, mera función, 
actúa en o mediante los predicados, pero él mismo no se mueve, no cambia.

Se llega a la siguiente situación, que puede ser considerada, también, 
como una paradoja: la fluencia o motilidad es lo que opera y la manera como 
funcionan tanto el cuerpo como el cogito; pero el ego, no obstante ser agente 
y paciente de los predicados, es la función referencial a la que alude toda 
experiencia corporal, todo pensamiento o actividad cogitativa. En sí, pues, 
lo exige la descripción fenomenológica, el ego es eterno, inmóvil, impere-
cedero3; entre tanto, el cuerpo y el cogito, como funciones, son temporales, 
móviles, perecederas. Y, pese a ello, nada impide decir que en cada uno hay 
un ‘nacimiento trascendental’, esto es, un ‘nacimiento’ qua ego. Es posible, 
por tanto, dar con una fenomenología genética de nacimiento, de emer-
gencia, del ego dado que en cada quien se lleva a cabo una experiencia de 
reconocimiento de sí mismo como polo subjetivo del mundo.

Y, sin embargo, como en el poema de Amado Nervo (Lugar común), ego, 
yo, yo mismo, el que soy: es cualquiera, son todos los que usan la cláusula; 
y lo dicen, como propietarios de la expresión, como el primero que hubo 
de usar por vez primera la expresión (ego, yo, yo mismo, etc.). Así se 
comprende la paradoja de la subjetividad: ser sujeto del mundo y ser objeto 

3	 Aquí hay una densa fenomenología relativa a la generatividad. No cabe duda, el ego y su ser tras-
cendental, es atemporal y su actividad, por contraste, es temporal: no se mueve, en un sentido; se 
mueve, en otro sentido. Ahora, ego —yo, cualquier yo— en su eternidad: es el que han dicho sin 
cesar las generaciones humanas; lo han llenado de significado sus sucesivas experiencias; nada lo 
destruirá, en su sentido, aunque desaparezcan la especie humana, el planeta, el universo.



[92] Germán Vargas Guillén

en el mundo. Ahora bien, lo más activo en el mundo de la experiencia, 
a saber, el yo, es adquirido o constituido en pasividad: llego a decir ‘yo’ 
sin jamás tener plena experiencia del alcance del título ‘yo’. Es tan pasivo 
hacerse al yo, poderme nombrar como yo, como saber que tengo coronilla: 
nunca me la he visto como me veo, por ejemplo, mi mano izquierda, cuando 
digito esta página; es tan pasivo hacerme a mi idea del yo, como el yo que 
soy, como llegar a los universales —los nombres, las nociones, las clases, 
las categorías, los conceptos, las ideas—: jamás experimento más que indi-
viduos, singulares; y, sin embargo, llego a entenderlos por su pertenencia a 
una clase, a una categoría, etc.

La experiencia activa, la síntesis activa, recurre y recae sobre el singular. 
Por contraste, la experiencia pasiva, la síntesis pasiva, ofrece el universal, 
lo abstracto, lo eidético. Pensar en que se puede tener una experiencia o 
una síntesis sin referencia a la otra es, por lo pronto, absurda. Así, pues, 
todo predicado remite a algún ámbito de percepción y, por su parte, toda 
percepción puede llegar a ser predicada. Se puede vivir de la ilusión de que 
el ser humano es un animal racional, un ego, con funciones activas de pensa-
miento o trascendentales; no obstante, lo es sólo en algunos momentos, bajo 
circunstancias delimitadas. Incluso, para hacerlo más visible: el conjunto de 
lo pasivo, de lo constituido y de lo dado en síntesis pasiva es más amplio 
o vasto que el de la síntesis activa. Pero ¿cómo desligar, en la constitución, 
un conjunto de otro? Sólo considerado sumariamente, lo que queda como 
trasfondo, en pasividad, ha sido constituido, alguna vez, activamente en la 
experiencia, con la remisión al polo o función yo; que esta remisión haya 
sido más o menos explícita es asunto que, si es necesario, puede explicitar 
activamente, en una operación reflexiva, el ego.

Si la pasividad da cuenta de una suerte de ‘preconsciente’ o de ‘incons-
ciente’ fenomenológico, entonces ¿cómo y por qué ha de hacerse cargo, en 
términos de responsabilidad, el ego en todas y cada una de las dimensiones 
de la experiencia? ¿Es posible, pues, exigir —o exonerar— al ego de algún 
nivel de responsabilidad, de la intencionalidad como responsabilidad? Si 
la fenomenología acepta la pasividad como un trasfondo es, precisamente, 
porque la tarea de la autoaclaración es una exigencia ética y, justamente, lo 



[93]Pasividad y fenomenología de la vida

que se aclara en las exploraciones activas o reflexivas del ego en y sobre las 
diversas capas constitutivas o constitucionales de pasividad es la esfera de 
lo ‘preconsciente’ o de lo ‘inconsciente’. Es cierto que Husserl indicó —Ideen 
I— que el fenomenólogo es como un arqueólogo que explora una capa 
y descubierta ésta se halla ante capas, una y otra vez, más profundas que 
tienen que seguir siendo exploradas. La investigación fenomenológica se 
hace cargo de lo constituido en síntesis pasiva como el lugar donde se funda 
la ética, no sólo las concepciones, sino, y en especial, la actuación ética. Es 
en pasividad en y como hemos llegado a ser como somos —con nuestras 
actitudes, nuestros valores, nuestras metas, nuestras tomas de posición 
política o ideológica— y si en algo, o en todo, se tiene que operar la decons-
trucción o la destrucción es porque se ausculta su constitución y, con ello, 
se abre la posibilidad de su remoción. La pasividad es el suelo natal de la 
actitud natural, del dogmatismo. Cierto, por crítica que sea la reflexión, sus 
resultados llegan a ser parte de un acervo pasivo que tiende, una y otra vez, 
a naturalizarse. Más aún, sin la naturalización de las adquisiciones activas, 
en la forma de estructuras pasivas, se carecería de habitualidades y sería 
imposible atenerse al mundo como ‘terreno universal de creencia’, con la 
serie de automatismos que nos permiten operar y desempeñarnos en él.

Ahora podemos volver, de nuevo, sobre la ‘vida’; sobre el título ‘vida’ en la 
expresión ‘mundo de la vida’. ¿Se nos da en y como efecto de la constitución 
pasiva en la experiencia subjetiva-intersubjetiva? Procurar clarificaciones 
sobre este asunto es inherente a una fenomenología de la vida. Ahora nos 
ocuparemos, entonces, del entrelazamiento indicado: ‘vida’, ‘pasividad’, 
‘constitución’, ‘sentido’, ‘mundo de la vida’.

III

‘Vivir’ es lo propio de los ‘seres vivos’; al ‘vivir’ deviene o se realiza ‘lo 
vivo’. Husserl hizo referencia a una imposibilidad propia de la reducción: 
cuando algo es reconducido (redûcere), fenomenológicamente, a la esfera 
de propiedad, siempre queda un ‘residuo irreductible’. Éste es el que fuerza 
a fenomenologizar, de nuevo, una y otra vez. Ahora se tiene que examinar 



[94] Germán Vargas Guillén

si la vida es ese tal ‘residuo irreductible’. Si la vida es, en algunos sentidos, 
explicitada —como ya se ha dicho, como ya se ha visto— lo es porque 
ella misma se halla como un haz de potenciales; de ella puede devenir lo 
esperado y lo inesperado, lo previsible y lo imprevisible; lo determinado 
y lo motivado. Más allá de cualquier consideración: la vida es un haz de 
potenciales que funge como esfera de la motivación pura, absoluta.

Si de la vida se predica algo, en todo caso queda mucho más por decir. 
Incluso, se puede asentar, lo dicho clausura o cierra otras posibilidades de 
decir. La vida es lo que es como potencial de ser, en sentidos expresos o 
editados que se abren a lo inédito, a lo todavía-no. Entonces lo dicho sobre 
la vida se ofrece como algo que hay que desdecir, deconstruir y destruir en 
algunos casos, si se quiere volver a hallar un sentido más radical de ser, de 
hacer. Sí, la Urerfahrung abre o despliega la Urform; pero aquélla es más 
amplia que ésta; ésta puede volver a ser dicha y ser dicha de muchas otras 
maneras, en diferentes direcciones, incluso en direcciones opuestas a las que 
se conocen, a las que se han afirmado. Entonces si por algo se caracteriza la 
fenomenología de la vida es porque no puede deshacerse del lenguaje —de 
las palabras, del apalabrar—; y, sin embargo, tiene que fugarse de lo dicho, 
paradójicamente, mediante otras formas de decir.

¿Dónde y cómo hallar un ‘punto de fuga’ del lenguaje, en el lenguaje? 
Sí, se puede volver al Sprachleib, en las varias acepciones en que se puede 
ver el entramado: ‘lenguaje vivo’, ‘vida del lenguaje’, ‘cuerpo vivo del habla’, 
‘cuerpo vivo que habla’, ‘habla que vivifica’, etc.; pero, en todo caso, de lo que 
se trata es de hallarse ante la evidencia de la ‘revitalización del lenguaje’ o 
de la ‘revivificación del habla’ como absoluto campo de remisión: la ‘vida’, 
las ‘formas de vida’, las ‘experiencias de vida’ que figuran y reconfiguran el 
‘mundo de la vida’.

Los lugares en los que vive el lenguaje son múltiples y variables: sí, en 
la vida cotidiana, en el hacer y tramitar intercambios de sentido de los 
unos con los otros; pero, igualmente, el lenguaje vive en el arte, en la obra 
de arte, en las sedimentaciones culturales que reconocemos como arte; 
y, cómo negarlo, el lenguaje vive en las ciencias, sean del tipo o carácter 
que sean, se expresan formal o estructuralmente, etc.; el lenguaje se hace 



[95]Pasividad y fenomenología de la vida

técnica, tecnología: dispositivos con los que vivimos y, si lo aceptamos, 
objetos técnicos que tienen su modo de existencia —según lo enseñó G. 
Simondon— entonces también ellos tienen ‘vida’: pasan de niveles genéricos 
de abstracción a estructuras cada vez más concretas, que motu proprio se 
individúan y transindividúan al desplegar una ‘cultura técnica’, al generar 
diversas formas de ‘asociación’.

Entonces, lo peculiar de la vida es que se nos muestra o se nos ofrece 
como una intencionalidad salvaje: cuando se quiere domeñar —nombrar, 
poseer, dominar, orientar, determinar— entonces ella misma se fuga. La 
vida es la intencionalidad salvaje de la fuga, que se fuga; es lo inédito de 
lo todavía-no. Podemos preguntar: ¿tiene sentido una fenomenología de la 
vida, que, por definición, una vez obtiene un logro se le extravía en un 
horizonte de indeterminación? ¿Cuál es alcance de los logros de una feno-
menología de la vida, que siempre se fuga y se resignifica en dirección de lo 
inesperado, de lo invisto, de lo inédito?

Una cosa se puede ver ahora: una fenomenología de la vida tiene —como 
cualquier fenomenología— polos correlativos; en este caso los polos son ‘la 
vida’, uno; y, otro ‘lo viviente’, y, más específicamente, ‘el viviente’. Este es el 
yo, ego, cada uno en primera persona. Sí, hay un hiato entre ‘lo vivo’ y ‘el 
viviente’. En los dos polos, y en el segundo: en su desagregación, la vida es 
intencionalidad salvaje, una suerte de élan vital, un conatus, un impulso (die 
Triebe).

Si esta fenomenología detiene la atención en el polo ‘vida’ entonces todo 
lo abarca y le pertenece, «todo ocurre según necesidad» —como lo indicara 
B. Spinoza—. No queda otra alternativa: servirla, preservarla, prohijarla. 
Pero ella es salvaje, por igual trae consigo las contradicciones, las luchas de 
las especies, los conflictos internos y externos de las poblaciones, etc. Al ser 
salvaje nos enseña a vivir en medio del acontecer que no permite determi-
naciones, que se torna en motivación para todo, para todos.

Por contraste, si el polo correlativo es ‘lo viviente’, entonces todos los espe-
címenes en su singularidad, en el devenir de su individuación, tienen que 
mantenerse en el doble movimiento (de individuación) que conlleva la tran-
sindividuación. ¿Qué estudia, pues, la fenomenología de la vida en relación 



[96] Germán Vargas Guillén

con el polo de ‘lo viviente’? Sintéticamente, y por brevedad, la resonancia: la 
manera como en cada espécimen se contiene el universo de la especie, que 
se singulariza, como un eco de ‘lo siempre mismo’ —el pájaro que canta hoy 
en este árbol nos enseña T.S. Eliot, es el mismo que cantó hace un siglo, un 
milenio— y es, a la par, ‘siempre diferente’. Y el sistema o haz de remisiones 
lo requiere, ahí, en ese árbol, frente a esa ventana o frente a ese río, hoy como 
antaño. Si no lo entendemos en su pulsar, como vida, en su lógos, estamos 
ante la inminencia de la catástrofe, del abismo, de la debacle ecológica, de la 
destrucción de la posibilidad de todas las posibilidades: la vida.

Sigamos esa línea tendencial, entonces, ¿qué estudia, ahora, la fenome-
nología de la vida en relación con el polo de ‘el viviente’? Cierto, ahora sé que 
soy —ego, ego cogito, yo mismo—: quien da sentido al mundo. Y lo puedo 
dar ora así, ora de otra manera. Soy, es así, polo del sentido, su fuente. Pero 
no puedo hacerlo merced a mis caprichos. Antes bien, con todo y la voluntad 
que esto implica: puedo dar sentido desde las posibilidades que se abren 
o se ofrecen a partir de las cosas mismas. Lo contrario es una vía para su 
destrucción. Este que soy, ‘el viviente’ —un caso, uno más, como estructura 
subjetiva de ser-en-el-mundo, en el ‘mundo de la vida’—: da sentido, vivifica 
el sentido (como polo noético); así sea la destrucción del sentido, de la 
fuente de sentido (polo hylético, noemático). Ahora se comprende: también 
yo, en mi ser, como ‘el viviente’, porto y comporto en todas y cada una de 
mis acciones: la intencionalidad salvaje; ésta es, para decirlo à la Levinas, 
la pasividad más pasiva, la pasividad radical4. Y sólo tengo una posibilidad: 
hacerme cargo —en mí y por mí mismo, como ‘el viviente’— de toda la vida: 
de la de los ‘otros vivientes’, de la de las selvas, de la de los bosques, de la 
de los ríos, de la de los seres que están ahí, al alcance de la mano, de la de 
los seres que desconozco o que no están en el ámbito de mi experiencia 
inmediata.

La vida, intencionalidad salvaje, es la pasividad pura de la que urge 
hacernos cargo si es que, en verdad, asumimos la responsabilidad de y 
como ‘el viviente’. Si antes cada ser humano se podía reconocer como la 

4	 Benda, Hofmeyr (Ed.). Radical Passivity. Rethinking Ethical Agency in Levinas. Netherlands, Sprin-
ger – Library of Ethics and Applied Philosophy, 2009.



[97]Pasividad y fenomenología de la vida

creatura, hecha a imagen y semejanza, aquella que debía habitar y someter 
la tierra, ahora ese dictum no es más que añoranza antropocéntrica. La 
fenomenología es un reclamo en y por la responsabilidad que le compete al 
ser que, en su ser, al vivir, toma conciencia de ser, de la vida, del despliegue 
de los potenciales de ser como vida —protointencional, como intencio-
nalidad salvaje— que pulsa por ser.

La reconciliación —o identificación— de una fenomenología de la vida 
con una fenomenología de la pasividad es, en resumen, lo que queda como 
resultado. Ahora podemos hacerlo explícito: la vida, en su darse pasivo, 
es la condición de posibilidad de la ética, de la experiencia y de las teorías 
éticas. Auscultar las estructuras de la pasividad es condición de posibilidad 
de la ética como cuidado de la vida, de ‘lo vivo’, de ‘lo viviente’.

IV

En su darse, la vida es un haz de potenciales, intencionalidad salvaje. Pero 
¿cómo llega a cobrar sentido(s)? No cabe duda, los potenciales pueden 
tomar distintos sentidos o valores en su despliegue. Esto implica que se 
pongan en juego, que tengan que ser actuados. Aquí es donde aparece una 
relación entre potenciales (Vermögens) y actuación (performance, perfor-
matividad). A esto va el análisis sobre la relación entre fenomenología de 
la vida y síntesis pasiva. Su campo específico de interacción —digamos, 
la ‘y’ o el enlace— es la performance, la performatividad: los potenciales 
tienen que ser y son puestos en juego, una y otra vez. Sólo que cada vez 
que ocurre tal puesta en juego, o en escena, se realiza únicamente una de 
las múltiples direcciones en que puede llegar a término su efectuación. De 
eso se trata en la vida o con la vida, al vivir, de que los potenciales abran 
y cierren mundo; y abren, toda vez que se traza una trayectoria y ésta es 
más o menos llevada a su plenitud; y cierran, puesto que al encaminarse en 
una dirección quedan fuera de juego —en cierto modo: vacías de sentido 
o con un sentido del cual se desiste— otras posibilidades, caminos que no 
llegaron a ser transitados.



[98] Germán Vargas Guillén

En la estructura de la vida, en su esencia, está dado que su despliegue 
es tanto apertura como cierre de mundo. ¿Puede lo no-efectuado volver a 
ser horizonte y despliegue de ser? A veces sí, a veces no. La vida misma, en 
su fenomenidad o su ser salvaje, puede derivar en su propia aniquilación. 
Ahí es cuando y donde se puede evidenciar la relevancia del recurso a ‘el 
viviente’. Es sólo éste quien se hace cargo, pero él no es transparente para sí 
mismo; tampoco es transparente a ‘el viviente’ la validez de los sentidos del 
despliegue de la vida. También la vida tiene como ingrediente inherente: su 
pulsión de muerte, su estructura tanatológica. Así, la vida —que parece ser 
y es: todo— también es el principio de su autodestrucción.

¿Qué puede ‘el viviente’ ante la muerte? Desde luego, no se trata tan sólo de 
una posibilidad. La muerte es la posibilidad última de la vida, de su sentido. 
Cuando se cursa en el despliegue de la vida hay, por igual, muerte —una, 
muchas: es un quantum; poco importa su índice o su frecuencia—. Pero si 
es la posibilidad última lo es porque también ella es, o puede ser, fuente de 
sentido. Si la puesta en juego —o performatividad actual y actuante— de 
la vida y la muerte es la posibilidad última, entonces el sentido es lo que 
da una dirección y un valor a la muerte; si ella es significada y asumida 
en la radicalidad de su sentido, entonces deviene —como cualquiera otro 
acontecimiento—. La muerte es la posibilidad última en la cual se vivifica el 
sentido como télos inmanente de la vida, como aproximación y realización 
última de todos los potenciales.

Si se mira en relación con cada uno de los polos —‘la vida’, uno; y, otro: ‘lo 
viviente’, y, más específicamente, ‘el viviente’— se puede desagregar la triple 
relación pasividad-y-fenomenología de la vida en una serie de gradientes: 
la vida y la muerte anónimas; el anonimato de lo que se individúa, con o 
sin conciencia de la muerte, o, por su lado, la muerte de la cual se toma 
conciencia como aquello irrecusable y a lo cual, en todos los casos, se tiende, 
esto es, lo que nos hace captar la finitud, la fragilidad y la temporalidad de 
la experiencia.

No se trata de una muerte que amenaza o invade o cohíbe. Antes bien, 
es lo que pone en libertad al ente. Una vez éste toma en sí y por sí la muerte 
como posibilidad última —o radical—: deviene el sentido proyectivo de la 



[99]Pasividad y fenomenología de la vida

experiencia, esto es, el tener que intentar —o bregar por— la realización de 
lo esperado antes de que sobrevenga la experiencia de la muerte. Entonces 
el sentido se convierte en tarea que escamotea la muerte hasta que halla en 
ella la plenitud de su realización.

Si la muerte se ha visto y se ha culturalizado como una carga o una 
pena es, justamente, porque se olvida su inherencia a la vida, su función 
estructural y estructurante en ella. En pasividad se puede asumir, y se 
asume, la muerte como una desgracia; también en el orden de la pasividad, 
performativamente, se puede ver como gracia o don. La muerte es el don 
de la finitud, en medio de la cual se trazan o se pueden trazar proyectos que 
permiten experimentar la infinitud: el amor, el arte, la esperanza.

La muerte se ha explorado, en cuanto superficie, desde la existencia. 
La muerte misma es la condición de la cura del existenciario, en su ser 
interpretante, como posibilidad o de ser-para-la-muerte. Ahora bien, 
¿qué se puede decir en y desde el ego, en su función de ego-cogito, sobre la 
muerte? Si las diversas doctrinas religiosas pueden postular la sentencia: 
«no morirás para siempre» es, precisamente, porque el ego ha vivido, vive, 
revive con cada uno que vuelve y lo encarna. Más todavía, si el ego es un 
viso de la eternidad lo es porque él resume y contiene tanto el goce como el 
padecimiento de los cuerpos; es porque él produce y reproduce las múltiples 
experiencias cogitativas que constituyen la historicidad de ‘el viviente’.

Si el ego parece adormecido por la muerte de ‘este’ o ‘aquel viviente’: su 
estructura trascendental evidencia que despierta cada vez que, otra vez o 
una vez más, ‘este’ o ‘aquel ego’ vuelve a ser polo de las experiencias, de las 
vivencias humanas: amar, odiar; esperar, olvidar; sonreír, llorar; alegrarse, 
entristecerse; etc. Como queda visto, esta eternidad del ego no es asunto de 
las religiones —aunque ellas puedan recurrir a estas fuentes para mostrar 
la validez racional de sus postulados—. La eternidad del ego es la evidencia 
de que hay un registro o una huella o un rastro de la experiencia humana 
de mundo. Sólo hay un título válido para ésta, a saber: ‘vida’ vivida en el 
‘mundo de la vida’. Esta vida puede transcurrir y transducir en la radicalidad 
absoluta de la pasividad; o, puede, más o menos, con mayor o menor grado 
de logro, hacerse explícita.



[100] Germán Vargas Guillén

En su estructura, la vida como performance es el campo heteróclito de 
posibilidades en medio de los cuales se van poniendo en juego los potenciales. 
Si algunas veces se llega a pensar en que la vida es un valor absoluto, que se 
tiene que hacer imperar por encima de todo, cueste lo que cueste, entonces 
se ha abandonado la estructura fundante de ella —como ya se ha dicho—: 
la inherencia de la muerte. Mantenerse en el vórtice de la performance es 
la condición de posibilidad de la exploración de los estratos radicales de la 
pasividad, en fin, es hallarse ante lo salvaje de la intencionalidad.

Bibliografía

Fuente principal

Barbaras, Renaud. Introducción a una fenomenología de la vida. Intencionalidad 
y deseo. Trad. Jesús María Ayuso Díez. Madrid, Ediciones Encuentro – Col. 
Filosofía, 2013.

Fuentes secundarias

Barbaras, Renaud; Mauro Carbone, Helen Fielding y Leonard Lawlor (eds.). 
Vie et individuation. Avec des inédits de Merleau-Ponty et Simondon. Milano, 
Mimesis Edizioni – Chiasmi Internacional, 7, 2005.

Borges, Jorge Luis. Obras completas. Edición crítica. Comentado por Rolando 
Costa Picazo. Vol. II, Argentina, Emecé Editores, 2010.

Heidegger, Martin. Sein und Zeit. En: Gesamtausgabe de Heidegger, volumen 
2, ed. F.-W. von Herrmann, 1977, XIV, 586p, 1977.

Heidegger, Martin. El ser y el tiempo. Trad. José Gaos. México, Fondo de Cultura 
Económica, 1951.

Heidegger, Martin. Ser y Tiempo. Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 1997; 
Madrid, Editorial Trotta, 2009; trad. por Jorge Eduardo Rivera, 1997.

Heidegger, Martin. Sein und Zeit. Tübingen, Niemeyer, 2006.

Henry, Michel. Encarnación. Una filosofía de la carne. trads. Javier Teira, Gorka 
Fernández y Roberto Ranz. Salamanca, Sígueme, 2001.

Heráclito. «Fragmentos». En: Los filósofos presocráticos. Trad. Conrado Eggers 
Lan y Victoria E. Julia. Madrid, Gredos–B.C.G., 1981.



[101]Pasividad y fenomenología de la vida

Hofmeyr, Benda (Ed.). (2009). Radical Passivity. Rethinking Ethical Agency in 
Levinas. Netherlands, Springer – Library of Ethics and Applied Philosophy, 
1966.

Husserl, E. IdeenzueinerreinenPhänomenologie und phänomenologischen Philos-
ophie I: Allgemeine Einführung in die reinePhänomenologie. 2nd edn. Den 
Haag, Nijhoff; Hrsg. von Karl Schuhmann, 1976.

Husserl, E. Die Krisis der EuropäischenWissenschaften und die tranzendenta-
lePhänomenologie. Ergänzungsband: TexteausdemNachlass 1934-1937, Dor-
drecht, Kluwer; Hrsg. von Reinhold Smid, 1993.

Husserl, Edmund. Analysenzurpassiven Synthesis. AusVorlesungs-und Forschungs-
manuskripten (1918-1926). Hrsg. von Margot Fleischer. Den Haag, Nijhoff, 
xxiv + 532 páginas.

Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Trad. Jem Cabanes. 
Barcelona, Península, 1993

Nervo, Amado. Lírica. México, Aguilar – Col. Crisol Literario, 1976.

Osswald, Miguel Andrés. La fundamentación pasiva de la experiencia. Un estudio 
sobre la fenomenología de Edmund Husserl. Madrid, Plaza y Valdés, 2016.

Patočka, Jan. El movimiento de la existencia humana. Trads. Teresa Padilla, Jesús 
María Ayuso y Agustín Serrano de Haro. Madrid, Ediciones Encuentro, 2004.

Patočka, Jan. Introducción a la fenomenología. Trad. Juan A. Sánchez. Barcelona, 
Herder, 2005.

Patočka, Jan.  Libertad y sacrificio. Trad. Iván Ortega Rodríguez. Barcelona, 
Sígueme, 2007.

Richir, Marc. «Naturaleza, cuerpo y espacio en fenomenología». En: Eikasia. Re-
vista de filosofía. Trad. Roberto Obarri, No. 47, 2013, pp. 767-776.

Rubén Darío. Azul y otros poemas. México, Aguilar – Col. Crisol Literario, 1976.

Simondon, Gilbert. L’individuation à la lumière des notions de forme et d’informa-
tion. París, puf, 2005.

Simondon, Gilbert. Laindividuación a la luz de las nociones de forma y de informa-
ción. Trad. Pablo Ires. Buenos Aires, Cactus, 2009.

Simondon, Gilbert. Elmodo de existencia de los objetos técnicos. Trad. P. Rodríguez. 
Buenos Aires, Prometeo, 2013.



[102] Germán Vargas Guillén

Simondon, Gilbert. Sobre la técnica. Trads. Margarita Martínez y Pablo Esteban 
Rodríguez. Buenos Aires, Cactus; , 2013a.

Simondon, Gilbert. Sur la psychologie. Paris, Presses Universitaires de France, 
2015.

Simondon, Gilbert. Sobre la filosofía. Trads. Pablo Ires y Nicolas Lema. Buenos 
Aires, Cactus, 2018.

Simondon, Gilbert. Sobre la psicología. Trad. Lina Marcela Gil Congote. Bogotá, 
Cactus – Aula de Humanidades, 2019.

Walton, Roberto. Intencionalidad e intencionalidad. Bogotá, Aula de Humani-
dades – Col. Fenomenología y Hermenéutica, 2015.

Walton, Roberto. Intencionalidad e historicidad. Bogotá, Aula de Humanidades – 
Col. Fenomenología y Hermenéutica, 2011



[103]

«Porque está ahí»: digresión sobre 
subjetividad y conflicto, con breves 

alusiones a La vie lacunaire, de
Renaud Barbaras*

«Because It’s There»: a Digression on Subjectivity and 
Conflict, with Brief Allusions to Renaud Barbaras’

La Vie Lacunaire

Juan Manuel Cuartas Restrepo**

Resumen: Se plantea aquí cómo la experien-
cia del reconocimiento no se decide en los 
términos de la acción-intervención de un 
sujeto sobre aquello que entra en su campo 
de percepción (o en su dominio), sino en la 
valoración y preservación de la pasividad de 
aquello que se percibe. En La vie lacunaire 
(2011) Renaud Barbarás nombra esta situa-
ción como: «la vida de la manifestación». En 

otras palabras, el conflicto entre subjetividad 
y pasividad (entre la condición pre-dada de 
algo y la intencionalidad transformadora) se 
reformula tomando en consideración la ma-
nifestación pasiva de aquello que «está ahí».

Palabras claves: subjetividad, conflicto, 
percepción, Renaud Barbaras, Emmanuel 
Levinas.

v v v

Abstract: The Experience of recognition 
is not decided through the terms of an ac-
tion-intervention by a subject upon that 
which enters his field of perception (or the 
subject’s domain), but on the valorization 
and preservation of the passivity of that 
which is perceived. In the 2011 book:  La 
Vie Lacunarie,  Renaud Barbaras calls this 
situation as: «the life-span of the manifesta-
tion». In other words, the conflict between 

subjectivity and passivity (between a pre-es-
tablished condition and the transformative 
intentionality) is here reformulated, taking 
in consideration the passive manifestation 
of that which «is there». 

Key Words: Subjectivity – Conflict – per-
ception – Renaud Barbaras – Emmanuel 
Levinas 

«Porque está ahí». Difícilmente se conseguiría hacer de este enunciado una 
expresión original, no por la declaración obvia y verificada acerca de la 
situación (del estar-ahí de algo), sino porque se conjuga en él la advertencia 
sobre la presencia en condición paciente de algo enfrentado a la subje-

*	 Artículo resultado de la investigación, proyecto: «Del canon a las márgenes» (cod. 828 – 000139) - 
Universidad EAFIT. Recibido el 29 de agosto y aceptado el 15 de noviembre de 2019.

**	 Profesor investigador de la Universidad EAFIT, Doctor en Filosofía. Correo electrónico: jcuartar@
eafit.edu.co



[104] Juan Manuel Cuartas Restrepo

tividad de quien hace la declaración. El enunciado «porque está ahí» puede 
decirse que fue patentado por el escalador inglés Georg Leigh Mallory en 
1922 cuando, después de dos intentos de ascender hasta la cima del monte 
Everest, le preguntaron: «why did you want to climb Mount Everest?», y 
Mallory respondió: «because it’s there». Citando estas palabras, cuatro 
décadas después, el presidente de los Estados Unidos, John F. Kennedy, 
refrendó su propósito de coronar la carrera espacial con la llegada del 
hombre a la luna, simple y llanamente «because it’s there». No resulta 
claro el modo como puede aplicarse el carácter de pasivo a aquello que se 
considera como meros objetos; si bien una concepción clásica de la natu-
raleza que recurría a la forma potencia-acto, consigue ilustrar que versiones 
como la luna o el monte Everest conservan su potencia o su posibilidad 
de ser, o lo que sería lo mismo, se presentan bajo un registro de pasividad 
que refrenda o da sentido a la subjetividad que se dirige hacia ellos. Al 
margen de las gestas en las que se funda una intencionalidad, un desafío 
y una acción, por el hecho declarado de que algo «está ahí», lo relevante 
es ahora identificar en la condición de mera presencia, una reorientación 
de la subjetividad a la que podemos dar el nombre de «post-conflicto». Se 
advertirá de tal modo que lo obvio del enunciado «porque está ahí» colma la 
subjetividad (o intencionalidad) frente al reto de fundar en ello una acción 
transformadora sin considerar antes la posibilidad de establecer un estatuto 
de co-presencia (de no-conflicto) entre la subjetividad y lo que permanece 
ahí. Así planteado, la experiencia del reconocimiento no se decide en los 
términos de la acción-intervención de un sujeto sobre aquello que entra 
en su campo de percepción (o de dominio), sino en la valoración y preser-
vación del estar ahí de aquello que se percibe. En La vie lacunaire, Renaud 
Barbarás nombra esta situación como: «la vie de la manifestation»1 («la 
vída de la manifestación»). Para Barbaras, el conflicto entre subjetividad y 
pasividad —entre la condición pre-dada de algo y la intencionalidad trans-
formadora— se reformula tomando en consideración la manifestación de 
aquello que «está ahí» como la expresión de su vida misma. La filosofía ha 
sorteado esta disquisición en diferentes momentos:
1	 Cf. Barbaras, Renaud. La vie lacunaire. Paris, Librairie Philosophique J. Vrin., 2011. 



[105]“Porque está ahí”: digresión sobre subjetividad y conflicto, con breves...

a)	 Para Emmanuel Levinas, la noción de «pasividad» entra en juego a par-
tir del momento en que se establece la relación con el otro. Dicha rela-
ción reclama ser pensada desde una perspectiva diferente, que no res-
ponda a la supremacía del saber y el conocimiento de un sujeto, ajena al 
peso de su identidad y a la dominación del otro, de quien se desconoce 
su pasividad y su verdad. Levinas invoca una región de reconocimiento 
a la que da el nombre de: «ser-juntos»; región en la que no se reduce el 
vínculo a la divergencia de identidades: 

b)	 En la exposición a las heridas y a los ultrajes, en el sentir de la respon-
sabilidad, el sí mismo es provocado como irremplazable, como pre-
destinado, sin renuncia posible de los otros, y así encarnado es para el 
‘ofrecerse’ —para el sufrir y para el donar— y, así, uno y único irrumpe 
como pasividad, sin disponer de nada que le permita no ceder a la pro-
vocación2. De otro lado, cuando se toma como asunto de reflexión la 
percepción, se llega a la conclusión de que no se conoce el objeto por 
las potencialidades de las que se dispone al momento de tomarlo en 
consideración, es decir, por la magnífica constitución del ser humano 
como ser perceptivo. A cambio, como lo advirtió con claridad Maurice 
Merleau-Ponty: 

Decir que tengo un campo visual, es decir que por posición tengo acceso y 
apertura a un sistema de seres, los seres visibles, que ellos están a disposición 
de mi mirada en virtud de una suerte de contrato primordial y por un don de la 
naturaleza, sin ningún esfuerzo de mi parte; es decir por tanto que la visión es 
prepersonal; —y es decir al mismo tiempo que está siempre limitada, que hay 
siempre en torno a mi visión actual un horizonte de cosas no vistas o incluso 
no visibles3.

Sin la manifestación del objeto que está ahí, la riqueza de mi percepción 
se torna inútil, pero al «estar ahí», se define con claridad el proceso de 
percepción que antes que desplegar de modo conflictivo una intencio-
nalidad interventora, puede redefinir la percepción como el reconocimiento 
de aquello que «está ahí».

2	 Cf. Levinas, Emmanuel. Autrement qu’être au au-delà de l’essence. La Haye: Martinus Nijhoff, 1974. 
3	 Merleau-Ponty, Maurice. Phénoménologie de la Perception. Paris: Éditions Gallimard, 1945, p. 268.



[106] Juan Manuel Cuartas Restrepo

Sin el «paso a la ontología» —o lo que en otros registros se nombra 
como «realidad»—, no hay percepción; sin la aparición del mundo que 
precede la actividad de un sujeto, no tiene lugar la subjetivación. Todo 
esto suena obvio y baladí, pero cuando se considera en detalle, se advierte 
que se esconde aquí una problemática que guarda relación con la actitud 
generalizada de dar todo el crédito a la ante-predicación que distingue 
la condición del sujeto, sus dotes perceptivas, su talento y experticia, sin 
pararse a considerar que su supremacía está precedida por el aparecer de 
las cosas en el mundo. Cuando se desconoce este estado de cosas se tiene 
como resultado no llegar a saber efectivamente qué es aquello que, sin 
embargo, está ahí, ya que la subjetivación obnubila y le resta importancia a 
la objetividad misma de las cosas. Mientras se pierde de vista que algo está 
ahí para ser conocido, se abunda en la idea de que la condición subjetiva 
de un individuo desborda todo lo que pudiera ser aprehendido de aquel 
objeto, que si en los casos nombrados se llama «luna» o «monte Everest», 
en otros menudos casos de la vida cotidiana se llama «las cosas mismas». La 
situación así identificada anunciaría que no hace falta que algo esté ahí para 
conocerlo, porque se cuenta con tal gama de seguridades subjetivas que 
«garantizan» su conocimiento sin cumplir antes la tarea de considerarlo. 

Barbaras establece:

El asombro que guía este interrogante tiene él mismo como presupuesto cierta 
idea del aparecer, tan apremiante como discutible, y que es precisamente lo que 
nos esforzamos en resolver. Responder que este proceso revela el aparecer, sería 
suponer que no hay más aparecer que el que reside en la actividad de un sujeto, 
que no hay aparición más que como subjetivación. Pero el paso a la ontología, 
hecho posible por el análisis del deseo, nos conduce por el contrario a mostrar 
que el aparecer subjetivo no es pensable más que en tanto que está precedido 
por un aparecer del mundo4.

Lo anterior plantea dos problemáticas:
De un lado, sin importar si está o no ahí, nada dejaría de ser tenido como 

advertido/percibido/conocido/reconocido, debido a que la subjetividad 
da crédito a los presupuestos y presume conocerlo todo plenamente. 

4	 Barbaras, Renaud. La vie lacunaire, p. 153.



[107]“Porque está ahí”: digresión sobre subjetividad y conflicto, con breves...

A esta situación se la puede llamar: «suspensión de la pre-dación de la 
realidad». 

De otro lado, se advierte aquí una problemática paralela a otra harto 
conocida y discutida, propuesta por Marshall McLuhan como: the medium 
is the message5 («el medio es el mensaje»). Pese a la contrariedad que pone 
en evidencia, en la teoría de la comunicación esta afirmación ha hecho 
carrera, al punto de que basta privilegiar el medio (o canal) para dar cuenta 
del mensaje (o sentido), sin siquiera llegar a pensar que el reclamo de obje-
tividad de la información resulta de esta manera desatendido debido a que, 
dotados de sofisticados instrumentos, nada queda por fuera en el espectro 
de la comunicación.

En ambos casos se pierde, definitiva y drásticamente, la versión del estar 
ahí (o del mensaje) de las cosas y los hechos, por lo que cabe preguntar: 
¿qué son las cosas entonces? Según lo visto, no son aquello que está ahí, 
sino lo que queremos que sean o lo que los instrumentos, medios, canales 
nos enseñan de ellas; en otras palabras: lo que se capta de ellas en el espejo 
retrovisor de la subjetividad humana. En el caso de Mallory, su ascenso 
al Monte Everest sólo es posible a partir del momento en que realiza una 
objetivación de algo cuyo horizonte de representación termina simpli-
ficado como: «aquello que está ahí». Es evidente que esta objetivación no 
corresponde de modo cabal con el ser ahí del Monte Everest. De la misma 
manera, ninguna virtualización, por más hiperrealista que se presente, 
conseguiría cambiar la firme presencia de algo por su ausencia radical. Los 
planos de incidencia de este error son:

•	 Disponiendo la co-presencia con el otro en un plano ético, Levinas in-
daga la pasividad como constitutiva del sujeto. Es un error, por tanto, 
restarle importancia a la pasividad para dar prioridad a la acción, sin 
entender hasta qué punto en el proyecto ético de un sujeto, tanto decide 
la una como la otra.

•	 Objetivar es un acto transitivo-acusativo fundado en la intencionalidad 
de quien observa y simplifica, nombra y etiqueta, clasifica y encasilla. 

5	 Cf. Mcluhan, M. Understanding Media: The Extensions of Man. New York, Mentor, 1964.



[108] Juan Manuel Cuartas Restrepo

•	 Las corrientes de objetivación realizan reducciones de las cosas, de su 
manifestación, su historia y sus valores bajo propósitos dictados por la 
subjetividad humana. 

Resumiendo, la situación es la siguiente: por más distante que esté algo, 
como lo está efectivamente la luna, al enfocarla en el radar de la percepción, 
se opera un acto de objetivación / apropiación —y así la luna pasa a ser: «la 
luna de la infancia» – «la luna de los románticos» – «la luna de los llanos 
orientales», etc.—. Sin embargo, siempre que la luna «esté ahí», es decir, 
siempre que su consistencia y su presencia refrenden la identidad de ser lo 
que es, seguirá siendo la luna y no más que la luna. Pasando a otro ejemplo, 
en el caso de las estrellas que continúan figurando en el firmamento, pero 
hace millones de años que no están ahí, lo que se conserva de su estar ahí es 
la radiación que transita por el universo y que podemos ver. Decir que «es 
una estrella» no equivale a restituirle su masa estelar, aunque no se tenga 
de ella más que una aparición que la hace inteligible. Desde el momento 
mismo en que se da un nombre a algo, a su vez se le objetiva, es decir, queda 
atrapado en una red nominal que le tiende quien lo nombra. Por esta razón, 
siempre será posible realizar una crítica radical al lenguaje; una crítica que 
permita advertir hasta qué punto la fusión (con-fusión) entre el nombre y 
la cosa afecta el correcto conocimiento de esta. Pero cuando todo esto va de 
suyo, no ocurre nada diferente a ignorar aquello que «está ahí», o lo que es lo 
mismo: a fundar la subjetividad en el evento mismo de nombrar y objetivar. 
Volviendo al ejemplo, si no basta poner en cuestión el nombre «estrella», ¿de 
dónde se tiene que la forma de una estrella responde a estas características?: 

¿o a estas?:

¿o a estas otras?: 



[109]“Porque está ahí”: digresión sobre subjetividad y conflicto, con breves...

La pregunta es, por tanto: ¿qué es lo que efectivamente «está ahí»? Sin la 
realidad a la que remiten las apariciones de las cosas, no habría percepción, 
tanto menos valoración y reconocimiento. Como se ha anunciado, todo 
esto suena obvio y baladí, pero lo cierto es que no basta asumir que la orien-
tación de un sujeto que calcula y traza una estrategia de aproximación en 
relación con algo que «está ahí», no deja de generar grandes controversias 
sobre la diferencia profunda que existe entre las apariciones de algo y el 
aparecer mismo fundado en su manifestación.

Antes que dar a entender que el propósito de esta intervención es 
reducir la orientación fenomenológica de la conciencia conforme se da 
la percepción del aparecer de las cosas, orientación embadurnada de 
prejuicios y modos de nombrar, es importante tomar en consideración un 
contraejemplo que dé cuenta de que la subjetividad puede actuar de otra 
manera, sin simplificar el conocimiento de algo en su mera percepción; en 
otras palabras, también es dado a la conciencia de un sujeto inquirir por la 
constitución de algo, o por su potencia o posibilidad de ser algo más de lo 
que parece ser. El contraejemplo sirve como experimento mental en relación 
con lo que se dice a sí misma la conciencia, antes de proyectar la intencio-
nalidad hacia lo que percibe. El caso se da cuando se señala que algo no es 
solamente lo que «está ahí», sino algo insospechado que se presume que 
se encuentra allí contenido. Este contraejemplo tiene un efecto disuasivo 
que pone en modo de reserva el apremio por objetivar, ya que se debe 
considerar con mayor atención aquello que «está ahí». Brevemente, ello 
remitiría a afirmaciones como: «en esa cueva hay algo…», «en esa caja hay 
algo…», «esa persona tiene algo…», etc. La especulación hace explícitos, 
en casos como estos, que la subjetividad halla sus límites. Pero como se 
sabe, la especulación no soluciona absolutamente nada. La situación es 
la siguiente: Se entiende que lo que está ahí no debe ser alterado hasta no 
cobrar un conocimiento más pleno, es decir: abstenerse de resolverlo todo 
por anticipado, como se hace siempre. La exigencia es ahora: aparecer de 
las cosas / apercepción de las mismas / re-conocimiento. En vista de esto, 
el «estar ahí» de algo no da de momento suficiente crédito para alcanzar 
un conocimiento claro y distinto.



[110] Juan Manuel Cuartas Restrepo

Para no perder el rumbo de la exposición de Barbaras en La vie 
Lacunaire, viene bien recapitular con sus propias palabras lo que se ha 
venido exponiendo:

Es necesario señalar primero que, en la conciencia perceptiva, a diferencia del 
signo o de la imagen-retrato, la cosa se da en persona, en carne y toda la dificul-
tad reside en el fondo en pensar la disyunción entre esta presencia en persona y 
la parcialidad de la donación: presente en sí misma (más que en imagen) la cosa 
no está por tanto nunca presente en tanto que ella misma (no está presente más 
que como y bajo uno de sus aspectos)6.

Barbaras hace énfasis en la incapacidad de abandonar el esquema por 
el que cobra presencia una cosa, de modo que al percibir dicho esquema 
se opera un ejercicio de síntesis que se considera suficiente y seguro, al 
punto que puede prescindirse de la monumentalidad de la presencia de la 
cosa. Al margen de las disputas sobre las limitaciones o engaños a los que 
nos someten los sentidos, esta «extraña unidad» que consigue transmitir 
el esquema cuenta a su favor con el discernimiento que se puede hacer 
de las cosas sustentado en su percepción; o como lo señala Barbaras: en 
«el tránsito de su opacidad a su transparencia». Así descrito, el esquema 
puede entenderse, de un lado, como una puesta a prueba de la relevancia 
de la percepción para el conocimiento de una cosa, mientras que de otro 
lado manifiesta una tensión entre la presencia-ausencia de la cosa, toda vez 
que ésta se haya en el esquema sin estar en él presente. Ante esta situación 
puede decirse que, mientras la percepción sigue su camino fundada en 
las apariciones de las cosas, la presencia-ausencia de la cosa trasciende 
dichas apariciones. Barbaras considera que la «tensión» que genera tener el 
esquema como resultado de la percepción, puede entenderse a su vez como 
una «aspiración» que guía la subjetividad para que entre en franca confron-
tación con la ofrenda de negatividad que se recibe del esquema y avance 
en el conocimiento concerniente a las cosas mismas. Es de esperarse que 
dicha «tensión-aspiración» no halle un resultado diferente a la percepción 
dirigiendo sus destellos a la conciencia, sedimentando en la subjetividad 
como reflejo de la realidad. 
6	 Barbaras, Renaud. La vie lacunaire, p. 77.



[111]“Porque está ahí”: digresión sobre subjetividad y conflicto, con breves...

En su célebre ensayo L’Œil et l’Esprit, Meleau-Ponty denuncia las conse-
cuencias de esta situación: «La ciencia —afirma— manipula las cosas y se 
niega a habitarlas»7. Efectivamente, también la ciencia se funda en esquemas 
—o modelos— que refieren la negatividad de la presencia monumental de 
las cosas; su llegada a éstas se da en la forma de una aproximación, nunca de 
una encarnación. Al igual que la percepción, la ciencia se comporta como 
una «tensión-aspiración» que, si bien podría decirse que busca conocer 
el estar ahí de las cosas, paradójicamente delibera con los esquemas que 
brotan de su percepción en un sentido amplio, multimodal: percepción 
visual–auditiva–sensorial, etc. Así visto, este estado de cosas revela lo que 
Edmund Husserl denomina: un «horizonte de indeterminación susceptible 
de ser determinado»8. Barbaras es más enfático cuando afirma que: 

La esencia de la percepción nos conduce hacia una negatividad que no es la 
otra cara de una posición, una ausencia que no es la contraparte de una presen-
cia, una aspiración sin complemento (o plenitud) posible, una progresión que 
no es nunca un progreso9. 

Lo acuciante aquí es que ese «horizonte de indeterminación» que se 
anuncia desde la percepción traza una ruta de aproximación que puede 
identificarse con el método fenomenológico, y con el avance que significa 
interrogar por la vida de la manifestación de las cosas, sin pararse a 
considerar que su estar ahí continúa siendo una incógnita, un desafío. 

En la novela El médico de Pérgamo, de Orlando Mejía Rivera, se alude 
al método conocido popularmente como «ojo clínico», que refiere una 
modalidad de percepción que no se limita a las apariciones y esquemas, sino 
que consigue llegar al estado de afectación de los pacientes10. Sin embargo, 
7	 Merleau-Ponty, M. L’Œil et l’Esprit. Paris, Folio, 2008, p. 9.
8	 Husserl, Edmund. Ideen zu einer Phaenomenologie und phaenomenologischen Philosophie I. Trad. 

Fr.P. Ricœur. Paris, Editorial Gallimard, 1950, p.142.
9	 Barbaras, Renaud. La vie lacunaire, pp. 78-79.
10	 Este es el pasaje de la novela de Mejía Rivera: El ojo clínico se perfecciona en la identificación de los 

detalles, en la mirada sutil que capta lo que otros ven, pero no observan. Todos los seres humanos 
ven, pero sólo unos pocos aprenden a observar. La clínica sólo se conquista observando enfermos 
y aprendiendo de cada uno de ellos, porque cada paciente es diferente a otro, incluso teniendo la 
misma patología. Mejía, O. El médico de Pérgamo. Manizales, Editorial Universidad de Caldas, 
2019, p. 62.



[112] Juan Manuel Cuartas Restrepo

no deja de ser altamente significativo lo que el semiólogo Charles Sanders 
Pierce apunta sobre las deficiencias que revela el ejercicio de la inducción 
medicinal: «Es particularmente difícil recoger hechos en medicina. La 
experiencia de un solo hombre puede rara vez ser decisiva, y en medicina 
nadie puede juzgar materias más allá de su conocimiento personal, debe 
confiar en los juicios de otros»11. Asuntos como este nos llevan a indagar 
por otros tantos episodios de percepción y precisión que reclaman una 
toma de conciencia sobre la necesidad de aguzar la observación hasta 
conseguir identificar el estado de viva manifestación de las cosas. De este 
acontecimiento en particular, Levinas reclama una identificación diame-
tralmente cierta, que no dé lugar a confusión, que renuncie a disfrazarse 
con anatemas, juicios y precomprensiones, porque es allí donde reside la 
responsabilidad para con el otro, algo que no toma comienzo en un tipo de 
compromiso o de decisión, sino en la manifestación viva de una presencia. 
Estas son sus palabras: 

No es necesario tomar al pie de la letra la metáfora de la interpelación del sujeto 
por el ser que se manifiesta. La manifestación del ser —el aparecer— es, cierta-
mente, un primer acontecimiento, pues la primacía misma de lo primero está en 
la presencia de lo presente12.

 Pero ¿cómo reducir la tensión en la que nos instala la percepción, si 
se entiende que ésta no llega a ser completa ni suficiente? Tres respuestas 
saltan a la vista:

a)	 Según la primera, se intentaría sentar como precedente lo que corres-
ponde a la formación del sujeto; que realice un auto-reconocimiento 
de sus competencias como observador para que, según se dé la oca-
sión, identifique sus límites e incentive para sí las rutas que le permitan 
sedimentar un conocimiento cabal de las cosas; en otras palabras: sin 
formación no se alcanza el estatus de observador clínico. 

11	 Peirce, Charles. «Collected papers», Citado en: Sebeok, Thomas y Umiker-Sebeok, Jean. «Sher-
lock Holmes y Charles Peirce/El método de la investigación». Valparaíso, Edición electrónica de 
www.philosophia.cl / Universidad de Arte y Ciencias sociales, 1979, p. 33.

12	 Levinas, Emmanuel. Autrement qu’être au au-delà de l’essence. La Haye, Martinus Nijhoff, 1974, 
p. 31.



[113]“Porque está ahí”: digresión sobre subjetividad y conflicto, con breves...

b)	 La segunda respuesta vendría de la mano de la sofisticación tecnológica 
de los instrumentos de observación y valoración, de modo que la con-
fiabilidad sea cada vez mayor y lo que se observe alcance tal precisión 
que valga como una verdad rotunda, susceptible de optimizarse y de 
alcanzar mayor nitidez sólo en la medida en que los instrumentos de 
observación se perfeccionen. 

c)	 Finalmente, la respuesta que transformaría el estado de tensión en otro 
de adecuación viene dictada por la fenomenología, porque la condición 
inicial del vínculo entre la conciencia y el mundo continuará siendo la 
misma: un sujeto que percibe y dirige su intencionalidad hacia las co-
sas del mundo. Pero si esa conciencia que percibe instala la pregunta 
por el estar ahí de las cosas, su subjetivación-objetivación se atenuará 
y conseguirá ver más de lo que usualmente ve; conseguirá relacionarse 
con las cosas y apreciar aquello que son y cómo son, es decir, desplazará 
el comando que se suele presentar como prioritario: percepción-inten-
ción-dominio-apropiación-destitución, reemplazándolo por: percep-
ción-observación-acercamiento-relación. 

Está por descontado que poco se gana si se trivializa lo dicho, consi-
derando que la «reducción de la tensión» se logra con el mero gesto del 
acercamiento, porque no se cambia por arte de magia la posición del 
sujeto que objetiva. Debe mediar una pregunta sobre la pasividad de lo 
percibido, pregunta dictada por una nueva percepción que no se reduce a 
los esquemas y apariciones, sino que mueve la «actitud de acercamiento» 
del sujeto que percibe a la cosa percibida. Habría millones de ejemplos que 
mostrarían que acercarse demasiado a algo redunda en un peligro mortal; 
ejemplos como: acercarse a un tigre o a las llamas de una caldera. Luego, 
¿en qué consiste propiamente la «reducción de la tensión»? Estos supuestos 
contraargumentos pierden su fuerza disuasiva si se tiene en cuenta que 
en ningún momento se renuncia al estado primario de la percepción, sin 
el cual no habría fenomenología posible, ni se iría tampoco a las cosas 
mismas. Si lo anterior nos invita a identificar un tipo de dialéctica en la 
que los opuestos precisan conciliar para avanzar en la racionalización y 



[114] Juan Manuel Cuartas Restrepo

conocimiento de la realidad, hay que asumirlo en estos términos, ya que la 
percepción no conseguirá nunca llegar al centro mismo que define el «estar 
ahí» de las cosas. En otras palabras, la fenomenología llama a una consi-
deración positiva del estado de donación de las cosas que desemboca en 
una posibilidad de percepción que se juzga adecuada y circunspecta. De tal 
manera, el estar ahí de las cosas continúa gritando para que sean advertidas 
en virtud de su presencia; en otras palabras, su grado de donación ilustra 
mucho más de lo que se lee de ellas. 

Una vez se llega a este punto de deliberación, cobra relevancia un 
concepto que, pese a haber sido anunciado, no se le ha prestado suficiente 
atención; se trata del «conflicto». A esta idea le subyace un tipo de afec-
tación en el que alguien cumple el papel de oficiante (o agresor), mientras 
que otro alguien recibe la ofensa. Expuesto de esta manera, es claro que el 
«conflicto» resulta como consecuencia del gesto de objetivación e impo-
sición que manda la conciencia de quienes ejercen formas de poder sobre 
aquello o aquellos que simplemente «están ahí», recibiendo descarga tras 
descarga. Sin embargo, no puede ser este el final de la descripción, porque 
la mera idea de «conflicto» revela una situación compleja que desconfigura 
la relación con algo y su claro conocimiento. Estos límites prescriben, de un 
lado, un horizonte de donación que es ignorado o avasallado, y de otro lado, 
la expresión de determinación de la subjetividad que, tan pronto objetiva 
algo, consecuentemente incoa un conflicto. Leído de otro modo, en el acto 
mismo de la percepción, tal como se da de manera corriente, hay conflicto. 
Barbaras lo plante en los siguientes términos: 

En efecto, destacar el hecho de que tenemos un asunto con el ente y que es en 
razón de su ser que podemos tomarlo como ente, es reconocer que la presencia 
del ente presupone una ausencia fundamental e irreductible, ausencia que no 
es incluso una ausencia ya que no alterna con la presencia del ente, sino que es 
por el contrario la condición originaria13.

Estamos llamados a reconocer que esto se da efectivamente así, y 
sin restarle importancia, identificar una suerte de conflicto cada que 

13	 Barbaras, Renaud. La vie lacunaire, p. 80.



[115]“Porque está ahí”: digresión sobre subjetividad y conflicto, con breves...

se manipula algo, considerando como presencia lo que en su más justa 
proporción está radicalmente ausente. La situación no es lejana a aquellas 
formas de fetichismo que tramitan intenciones y deseos con representa-
ciones (o ausencias) del objeto erótico o sagrado, de modo que lo que se 
tiene como resultado no es algo diferente a una objetivación que alberga un 
tipo de conflicto, porque la experiencia se desenvuelve como adoración de 
imágenes, tanto en el sentido espiritual como en el erótico-sexual. En estos 
casos se alega que el objeto escapa a cualquier posibilidad de apropiación 
y que sólo es posible hacerlo presente en versiones de su ausencia. Como 
refrenda Barbaras, no hay aquí algo que se pueda calificar como «defecto 
en la donación» de lo que permanece ausente, porque aún en la ausencia 
conserva la plenitud de su donación, al punto que puede ser completamente 
ignorante de la manipulación que se hace de su representación en la cultura 
mediática, o en otras palabras, dicha manipulación y objetivación, al estar 
dirigida a su manifestación ausente, no afecta en nada su pura presencia. 
El «conflicto» identifica, por tanto, principalmente, al sujeto que objetiva. 

Para dar trámite al conflicto, para al menos vislumbrarlo cada que se 
registra una suerte de reducción de lo que es percibido como resultado del 
despliegue intencional de la subjetividad, se requiere un fondo de apertura 
que desestime el habius, la fijeza de percibir siempre de la misma manera, 
y proponga una valoración distinta. Dicha apertura podría residir en 
la comprensión de la tesis de Jan Patočka que se enuncia como: «la exis-
tencia es movimiento». Movimiento en un sentido amplio —habría que 
precisar—, es decir, no sólo movimiento sensitivo, como el que se advierte 
en los seres vivos, o mecánico, tanto menos metafórico, sino fundamen-
talmente, «movimiento comprensivo». Si se piensa por un momento cuál 
habría sido el designio de la especie humana si no se hubieran dado movi-
mientos comprensivos sobre la presencia y la existencia del otro, nunca se 
habrían emprendido acciones con miras al reconocimiento de derechos, ni 
se estaría discutiendo algo que se considera hoy de suma importancia, como 
el derecho a la vida, o el derecho ambiental. El «movimiento comprensivo» 
requiere, en el mejor sentido nietzscheano, «rumiar» hasta digerir el asunto 
y entonces pasar de una realidad a otra. Esta es la máxima expresión de que 



[116] Juan Manuel Cuartas Restrepo

la existencia es movimiento: cuando se realizan actos de reconocimiento, y 
se ve con nuevos ojos, sucede que se pasa de un estado de conflicto a otro 
de post-conflicto. Barbaras precisa: «Todo el esfuerzo de Patočka consiste 
en intentar caracterizar esta dimensión dinámica de la existencia, que cons-
tituye el modo de ser propio y condiciona al mismo tiempo la posibilidad 
de relación consigo mismo que abarca necesariamente»14. 

Pasar de lo descreído a lo creído es afianzar en la existencia el movi-
miento fundamental que permite ver en lo que está ahí algo más que lo que 
se quiere ver; en otras palabras, el «movimiento comprensivo» consigue 
penetrar las estructuras rígidas que sustentan la subjetividad como una 
atalaya desde donde se enfrenta la realidad. De este modo, el estado de 
conflicto, que es recurrente y generalizado en la toma de posición subjetiva, 
se transmuta en un estado de post-conflicto del que se recogen grandes 
aprendizajes que responden a lo que Patočka llama: «la posibilidad de 
relación consigo mismo» y que comienza reconsiderando la pregunta: ¿qué 
es lo que efectivamente está ahí?

Bibliografía

Barbaras, R. La vie lacunaire. Paris, Librairie Philosophique J. Vrin., 2011. 

Husserl, E. Ideen zu einer Phaenomenologie und phaenomenologischen Philosophie 
I. Trad. Fr. P. Ricœur. Paris, Èditions Gallimard, 1950.

Levinas, E. Autrement qu’être au au-delà de l’essence. La Haye, Martinus Nijhoff, 
1974.

Mcluhan, M. Understanding Media: The Extensions of Man. New York, Mentor, 
1964.

Mejía rivera, O. El médico de Pérgamo. Manizales, Editorial Universidad de Cal-
das, 2019.

Merleau-ponty, M. Phénoménologie de la Perception. Paris, Éditions Gallimard, 
1945.

14	 Ibid., p. 54.



[117]“Porque está ahí”: digresión sobre subjetividad y conflicto, con breves...

Merleau-ponty, M. L’Œil et l’Esprit. Paris, Folio, 2008. 

Peirce, Ch. S. Collected papers. Cambridge, Harvard University Press, 1958.

Sebeok, Th. A. & Umiker-sebeok, J. «Sherlock Holmes y Charles Peirce / El método 
de la investigación». Valparaíso, Edición electrónica de www.philosophia.cl / 
Universidad de Arte y Ciencias sociales, 1979.





[119]

La nostalgia del filósofo*

The philosopher's nostalgia

Germán Darío Vélez López** 

Resumen: En el seminario de otoño-in-
vierno de 1929-1930 titulado Conceptos 
fundamentales de la metafísica. Mundo, fi-
nitud, soledad, el filósofo alemán Martin 
Heidegger comenta la frase de Novalis: «la 
filosofía es en realidad una nostalgia, un 
impulso a estar en casa en todas partes». 
La metafísica de Platón, y la fenomenolo-
gía hermenéutica de Heidegger son dos 
filosofías de esta nostalgia, la primera, la 
resuelve en una aspiración a otro mundo 
mientras que la segunda agudiza la angustia 
y el aburrimiento, para experimentar des-
de allí el carácter temporal de la existencia 
que la vincula esencialmente al mundo. El 
filósofo francés Renaud Barbaras propone 
una salida diferente al problema de la nos-
talgia. Mientras que la nostalgia se agudiza, 

se profundiza, se radicaliza como aburri-
miento profundo en Heidegger, en cierto 
modo sale a la superficie del mundo, no se 
densifica, más bien se rarifica y expande en 
la metafísica de Barbaras. Siguiendo sus 
planteamientos propondremos que el de-
seo es la otra cara de la nostalgia, pero no 
simplemente su reverso, sino su trámite, 
su línea de fuga, su superación. Lo cual no 
quiere decir que quede abolido el sentimien-
to, sino que funciona de otro modo y define 
una economía existencial diferente a la del 
ser-para-la-muerte heideggeriano, y que 
puede caracterizarse con Pierre Hadot como 
memento vivere, acuérdate de vivir.

Palabras clave: nostalgia, deseo, metafísica, 
fenomenología, Heidegger, Barbaras, vida.

v v v

Abstract: In the fall-winter seminar of 
1929-1930 entitled Fundamental concepts 
of metaphysics. World, finitude, solitude, 
the German philosopher Martin Heidegger 
comments on Novalis's phrase: «philoso-
phy is really a nostalgia, an impulse to be at 
home everywhere». Plato's metaphysics, and 
Heidegger's hermeneutical phenomenol-
ogy are two philosophies of this nostalgia, 
the first solves it in an aspiration to another 
world while the second sharpens the anguish 
and boredom to experience from there the 
temporal nature of existence that essentially 
links it to the world. The French philoso-
pher Renaud Barbaras proposes a different 
solution to the problem of nostalgia. While 
nostalgia is sharpened, deepened, radical-

ized as deep boredom in Heidegger, in some 
ways it comes to the surface of the world, 
it does not densify, rather it becomes rarer 
and expands in the metaphysics of Barbaras. 
Following his approaches, we will propose 
that desire is the other side of nostalgia, but 
not simply its reverse, but its procedure, its 
line of escape, its overcoming. Which does 
not mean that the feeling is abolished, but 
that it works in another way and defines an 
existential economy different from that of 
the Heideggerian being-for-death, and that 
it can be characterized with Pierre Hadot as 
a memento vivere, remember to live.

Keywords: nostalgia, desire, metaphysics, 
phenomenology, Heidegger, Barbaras, life.

*	 Este artículo es resultado de investigación del proyecto «Tiempo, ser y movimiento. El otro co-
mienzo del pensar en Heidegger», financiado por la Universidad EAFIT. Código: 828-000072. Este 
artículo fue recibido el 20 de agosto y aceptado el 12 de noviembre de 2019.

**	 Correo electrónico: gdvelez@eafit.edu.co	



[120] Germán Darío Vélez López

Introducción: el sabio y el mundo

En una breve reflexión titulada El sabio y el mundo el filósofo e historiador 
francés Pierre Hadot propone una idea de la cual quisiera partir. Esta idea 
puede expresarse del siguiente modo: el sabio antiguo experimentaba 
una peculiar cercanía con el mundo, cercanía de la que darían amplio 
testimonio filósofos de las escuelas helenísticas como Epicuro, Lucrecio, 
Marco Aurelio. Pero esta cercanía no se habría mantenido a lo largo de 
la historia. El advenimiento de la ciencia moderna y de un nuevo tipo de 
hombre habría reconfigurado radicalmente la relación del hombre con el 
mundo, produciendo una especie de desgarramiento del tejido que sostenía 
ese vínculo. Hadot lo expresa del siguiente modo: «El universo cuantitativo 
de la ciencia moderna resulta por completo irrepresentable, sintiéndose por 
esa causa el individuo un ente aislado, extraviado»1. Pese a esta situación, 
Hadot no es pesimista y concibe una forma de reconciliación del hombre 
con el mundo en la época contemporánea: 

Por mi parte, creo en la posibilidad de que el hombre contemporáneo viva, no 
quizá en la sabiduría (ya la mayoría de los antiguos la consideraban un ideal 
inaccesible que guía la acción, y no como un estado alcanzable), pero sí en la 
práctica, precaria y sin cesar renovada, de la sabiduría. Y me parece que tal 
práctica de la sabiduría puede y debe plantearse como objetivo conseguir una 
reintegración del yo en el mundo y en lo universal2.

Para Hadot, esta práctica precaria puede ser descubierta en la filosofía 
y en el arte. Tanto el filósofo como el artista convierten la percepción 
cotidiana, ingenua y utilitarista del mundo, en una percepción del mundo 
mismo, del mundo como mundo y no del mundo con arreglo a deter-
minados fines o usos. Un cierto desapego haría parte de la actitud del artista 
con respecto a las cosas del mundo, más no con respecto al mundo. Para-
dójicamente, entonces, esa captación del todo mundano, del mundo como 
una totalidad en la que el propio individuo estaría inmerso, esa superación 
de la separación con respecto al mundo implicaría una cierta conversión 

1	 Hadot, Pierre. Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Madrid, Siruela, 2006, p. 285.
2	 Ibid., p. 285.



[121]La nostalgia del filósofo

de la mirada, un desapego o, incluso, como diría Husserl, una epojé, una 
suspensión o neutralización de nuestro compromiso directo, espontáneo e 
irreflexivo con el mundo.

Quisiera proseguir con esta reflexión por otras dos vías que me parece 
que se prestan mutuo apoyo, aunque casi un siglo las separa. Me refiero a 
los caminos emparentados, aunque divergentes de Martin Heidegger y de 
Renaud Barbaras. Llamaré al primero la vía de la angustia y al segundo 
la vía del deseo e intentaré mostrar de qué modo podemos pensar la vía 
del deseo como un cierto relevo, superación o solución del problema de la 
angustia existencial en Heidegger. Al hacerlo, propondré como punto de 
articulación de la reflexión aquel temple anímico mencionado al inicio en 
el título de mi exposición: la nostalgia del filósofo.

Heidegger con Novalis

Al inicio de las lecciones de 1930 tituladas Conceptos fundamentales de la 
metafísica. Mundo, finitud, soledad cita Heidegger un fragmento de Novalis 
que dice «La filosofía es en realidad nostalgia, un impulso de estar en todas 
partes en casa»3. 

El impulso, la pulsión que caracterizaría a la filosofía es, pues, según 
Novalis, estar en casa en todas partes. Si esto es así, comenta Heidegger, 
es porque los filósofos «no estamos en todas partes en casa». El impulso a 
retornar a la tierra natal no es, para el filósofo, el anhelo de retornar a una 
patria particular, sino a aquella tierra que está en todas partes. Pero la tierra 
que está en todas partes es el mundo. La filosofía como nostalgia se enca-
minaría al mundo mismo como totalidad, mundo del que el filósofo está 
separado, al mismo tiempo que gobernado por el temple anímico peculiar 
que le hace sentir su estancia en el mundo como un no-en-casa, como un 
exilio. Pero estar en el mundo y estar al mismo tiempo separado del mundo 
parece ser a todas luces una contradicción.

3	 Heidegger, Martin. Los conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, finitud, soledad. Madrid, 
Alianza editorial, 2007, p. 28.



[122] Germán Darío Vélez López

Platón propuso tempranamente una solución a esta especie de 
perplejidad, declarando que el mundo al que aspira el filósofo dentro del 
mundo es el mundo suprasensible, una especie de otro mundo, o como 
diría Nietzsche, de trasmundo. Platón es, por esto tal vez, el primer gran 
nostálgico, y toda su filosofía, gobernada por una erótica, constituye 
una tentativa de remontar y superar la separación inaugural del filósofo 
con respecto a su país natal. De este país dibuja Platón poéticamente su 
paisaje en Fedro: es la llanura de las esencias, y el filósofo es empujado 
hacia esa llanura como auriga, que conduce a veces con pericia, a veces con 
torpeza, los caballos que en ella pastan, se sacian y le permiten a él, a su vez, 
contemplar la verdad y saciar con ella su ansia metafísica.

Eros preside esa tensión del filósofo hacia el mundo de las ideas. El 
filósofo tiene que ejercitarse en la tierra, por medio de la dialéctica, en 
el movimiento de ascenso a lo suprasensible. El movimiento dialéctico 
implica en Platón, como se sabe, que el filósofo pueda superar su carácter 
encarnado y sensible, y que aprenda a ver con los ojos del alma, liberándose 
progresivamente del cuerpo: pasar de la contemplación de un cuerpo bello 
a una bella acción, de allí a una bella virtud, y proseguir el camino que de 
negación en negación pueda conducirlo hasta la idea misma de lo bello.

Aunque no es declarado explícitamente por Heidegger, podemos decir 
que el pasaje siguiente de su curso de 1930, es una lectura que somete a una 
fuerte formalización la captación poética de Platón de la pulsión filosófica, 
de su empuje al mundo mismo:

Hacia allí, hacia el ser en su conjunto somos movidos en nuestra nostalgia. 
Nuestro ser es este ser movidos. Siempre hemos progresado ya de algún modo 
hacia este conjunto, o mejor, estamos de camino hacia él. Pero somos empu-
jados, es decir, al mismo tiempo nos vemos como arrastrados hacia atrás, re-
posando en una gravedad que contrarresta. Estamos de camino hacia este «en 
conjunto». Nosotros mismos somos este «de camino», esta transición, este «ni 
lo uno ni lo otro». ¿Qué es este oscilar de un lado a otro entre el «ni lo uno ni lo 
otro»? Ni lo uno ni tampoco lo otro, este «pese a todo sí, y pese a todo no, y pese 
a todo sí». ¿Qué es esta inquietud del no? La llamamos la finitud4. 

4	 Ibid., p. 28.



[123]La nostalgia del filósofo

«La inquietud del no» es un título llamativo y una provocación. La 
dialéctica platónica es la versión antigua de la inquietud del no. Inquietud 
que definió y marcó desde los inicios de la metafísica, un camino a la pulsión 
filosófica, camino de la progresiva sublimación del deseo y de la progresiva 
intelectualización de la nostalgia del filósofo. Heidegger abre otra vía en 
el fragmento que acabamos de citar. No se trata del no que constituye los 
peldaños de una escalera ascendente, por la que asciende el filósofo dejando 
atrás el mundo sensible para acceder al mundo de las esencias. Heidegger 
nos habla de un no que caracteriza a un movimiento existencial: somos 
movidos, estamos de camino, somos empujados, nos vemos arrastrados 
hacia atrás, reposamos en una gravedad que contrarresta… Heidegger 
denomina finitud a este carácter esencialmente inquieto del no que opera 
en la nostalgia. Un no más concreto, podríamos decir, que el no de la 
dialéctica platónica, un no existencial, y no un no lógico, si se quiere. El no 
existencial es la finitud.

Un impulso hacia el mundo en su conjunto caracterizaría a la filosofía 
y al filósofo. Pero ese impulso no se traduce en un avanzar unívoco y 
sostenido, no es un penetrar sin impedimento o resistencia en el mundo, 
sino, al mismo tiempo, un ser repelido. El mundo se retira continuamente. 
Retrocede a cada paso. El movimiento es un movimiento finito o, si se 
quiere, un movimiento impotente en relación con la prepotencia del mundo. 
También podríamos decir que no es un movimiento puramente intelectual. 
La captación del mundo no se da en una intuición intelectual o divina. La 
intuición humana es sensible, y en tanto sensible, dependiente del cuerpo. 
La finitud del movimiento de la existencia está determinada en cierto modo 
por su carácter corporal, por el hecho de ser una existencia encarnada. De 
aquí que la primera versión de la nostalgia, la versión platónica, se ofrezca 
como una tentativa de superación de la finitud, mediante una sublimación 
del movimiento, mediante su conversión en movimiento puramente 
dialéctico, movimiento del alma, que, liberada del cuerpo, tiende hacia la 
captación del ser en la idea.

Heidegger, por su parte, en la medida en que hace de la disposición 
afectiva la responsable de nuestra apertura originaria al mundo, renuncia 



[124] Germán Darío Vélez López

a la vía de la sublimación del movimiento e introduce una dimensión de 
afectividad, de pasividad, y de corporalidad mínima, de la cual su filosofía, 
en la época de Ser y tiempo, ofrece una versión muy conocida: la angustia. 
Digo que es una versión de corporalidad mínima, pues la descripción 
fenomenológica de la angustia en Ser y tiempo es sumamente formal. 
En el fondo se reduce a lo siguiente: el temple anímico de la angustia a 
diferencia del miedo nos aísla. El ente en su totalidad sucumbe. Nada en 
concreto nos atemoriza, pero todo en general pierde sentido. El hombre 
no encuentra apoyo ni resistencia en el mundo, y por ello mismo el mundo 
en su totalidad, y el estar en el mundo mismo, se vuelven patentes para el 
hombre. Referido a sí mismo, sin apoyo en el otro, en el nosotros en el que 
cotidianamente el hombre se refugia, desprovisto de la articulación signi-
ficante del mundo esbozada por ese nosotros que nos aligera la vida y nos 
permite entregarnos a las tareas cotidianas, la angustia se constituye en el 
poderoso afecto en el que se resuelve la nostalgia. Así, podríamos decir, 
que la filosofía es para Heidegger un pasar de la nostalgia a la angustia. No 
suena muy alentador. Casi teme uno, con este tipo de reflexiones, disuadir 
a la gente de interesarse por la filosofía.

Volviendo a las palabras del poeta Novalis, podemos decir que Heidegger 
determina nuestro ser como movimiento, como ser movidos. Dentro de 
ese movimiento están el encaminarse, el ser empujados, arrastrados y 
también contrarrestados. Con todo, no es una vía que Heidegger explore 
realmente. O mejor, lo hace de un modo, nuevamente, muy formal. El 
movimiento es referido, desde Ser y tiempo, al poder-ser del hombre, pero 
como señala Patočka, Heidegger nunca se ocupa de mostrar de qué modo 
la posibilitación de ese poder-ser tiene que ser la de un ser corpóreo. En 
su lugar, todo «actuar» y «maniobrar», nos dice Heidegger en las lecciones 
del 30, están referidos en el hombre al tiempo. La nostalgia, mientras 
tanto, se ha convertido para Heidegger en aburrimiento, langeweile, y en 
el langeweile, es decir, en el hacérsele a uno largo el tiempo, éste mismo 
es experimentado como base o fundamento ontológico del existir, y, por 
tanto, si seguimos nuestro hilo argumentativo, para el ser movidos. Así 
pues, el tiempo o mejor, la temporeidad, sería la condición ontológica de 



[125]La nostalgia del filósofo

posibilidad del ser movidos. Pero, ¿qué pasa con el cuerpo? ¿Habrá que 
remitirlo, en este esquema clásico, a ser condición óntica de posibilidad? 
Sea como fuere, no encontraremos en Heidegger una reflexión sostenida 
sobre el cuerpo. Heidegger no dispone de una exploración existencial del 
cuerpo encarnado, quedando por ello el movimiento reducido a una pura 
forma posible de realización del poder-ser, o como dice en Ser y tiempo, a 
un enigma (Rätsel)5.

Fenomenología y metafísica en Renaud Barbaras

Aunque la fenomenología de Renaud Barbaras no puede identificarse con 
una tentativa de solución de este problema, no resulta inapropiado intro-
ducirla por esta vía y proponer que una de sus preocupaciones centrales 
consiste en situar el cuerpo en el corazón del pensamiento filosófico, esta-
bleciendo para ello un fructífero diálogo con la filosofía de Husserl y de 
Heidegger a través de uno de sus discípulos, el filósofo checo Jan Patočka.

El estudio y la crítica de los planteamientos de Patočka, dará lugar a 
dos obras importantes de Barbaras sobre este filósofo: Le mouvement de 
l’existence. Études sur la phénoménologie de Jan Patočka6 y L’ouverture du 
monde. Lecture de Jan Patočka7. Estas dos obras contienen lo esencial de la 
asimilación y crítica de Patočka y constituyen, a su vez, el punto de partida 
para un despliegue original y autónomo de la fenomenología, en relación 
con la metafísica y la estética. Este despliegue cristaliza en diversas obras 
publicadas durante la última década, siendo Dynamique de la manifes-
tation8 y Métaphysique du sentiment9 las más representativas.

5	 Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Santiago de Chile, Editorial universitaria, 1998, p. 407.
6	 Barbaras, Renaud. Le mouvement de l’existence. Études sur la phénoménologie de Jan Patočka. Pa-

ris, Éditions de la transparence, 2007.
7	 Barbaras, Renaud. L’ouverture du monde. Lecture de Jan Patočka. Paris, Éditions de la transpa-

rence, 2011.
8	 Barbaras, Renaud. Dynamique de la manifestation. Paris, Vrin, 2013.
9	 Barbaras, Renaud. Métaphysique du sentiment. Paris, Les éditions du cerf, 2016.



[126] Germán Darío Vélez López

En ellas las pregunta por el cuerpo y por el movimiento característico 
de la existencia humana aparecen subordinadas a una cuestión central de 
la fenomenología de Husserl, a saber, la cuestión del a priori universal de 
correlación entre el ente y sus modos de darse al sujeto. Buscaremos en 
la última parte mostrar tanto la caracterización de este problema en la 
primera obra mencionada, como el modo de solución o tratamiento dado 
al mismo en la segunda, de modo que podamos apreciar cómo la nostalgia 
y la búsqueda de la tierra natal pueden ser comprendidas de un modo más 
propio y, digámoslo así, más natural en el marco de la correlación.

Fenomenología y a priori universal de correlación

En una nota de la Krisis, Husserl afirma que el trabajo de toda su vida ha estado 
dominado por la tarea de la elaboración del a priori universal de correlación del 
objeto de experiencia y de sus modos de donación. […] Se podrá denominar 
fenomenológico un recorrido que se sitúe en el marco exacto del a priori de la 
correlación, que no lo transgreda ni sobre la vertiente del apareciente, bajo la 
forma del realismo, ni del lado del aparecer, bajo la forma de un idealismo, y 
que proponga de éste de alguna manera una versión o un modo de elaboración. 
Preguntarse por el sentido y la posibilidad de la fenomenología equivale pues a 
interrogar el sentido y la posibilidad de este a priori, sacar a la luz, por decirlo 
así, el a priori de este a priori10. 

Extraemos de este planteamiento, con el cual inicia Dynamique de la 
manifestation, tres indicaciones básicas:

1.	 El a priori universal de correlación: postula que hay una relación esen-
cial, intrínseca entre el objeto de experiencia y sus modos de darse a un 
sujeto. Hay una solidaridad de principio entre sujeto y objeto.

2.	 Realismo e idealismo: la idea de una cosa en sí, independiente de su apa-
recer a un sujeto, que podemos denominar como realismo dogmático, 
tanto como la idea de un sujeto encerrado en sí mismo, subsistente con 
independencia de su relación con el mundo, que podemos denominar 

10	 Barbaras, Renaud. Dynamique de la manifestation. Paris, Vrin, 201, p. 7.



[127]La nostalgia del filósofo

idealismo dogmático, transgreden el a priori universal de correlación y 
son insostenibles.

3.	 La cuestión medular de la fenomenología es la pregunta por el sentido y 
la posibilidad del a priori, la cuestión del a priori de este a priori.

Estas tres indicaciones básicas tienen consecuencias importantes para 
nuestro planteamiento. La primera de ellas, quizás la más radical, es la de 
una cierta disolución del problema mismo. Estaríamos ya siempre en el 
mundo en todas partes, pues una existencia separada del mundo, aislada o 
encerrada en su interioridad es una fantasmagoría. Fenomenológicamente 
esto se dice así: la conciencia es siempre conciencia de algo, está dirigida 
al mundo, es intencional, tiende hacia algo distinto de sí misma, y en este 
medida esta ya siempre en el mundo.

Con todo, se recuerda con frecuencia una de las más famosas sentencias 
de Husserl, en la obra inaugural de la fenomenología, las Investigaciones 
lógicas, en donde afirma: «Los significados inspirados por remotas, confusas 
e inauténticas intuiciones no son suficientes, tenemos que retornar a las 
“cosas mismas”»11. A su manera, diríamos entonces que la fenomenología 
es también una filosofía del retorno a la tierra natal, una filosofía de la 
nostalgia, que estaría guiada por un impulso a volver a un cierto suelo del 
cual experimenta una separación. ¿Cómo acompasar el postulado del a 
priori universal de correlación, que de cierta manera nos dice que estamos 
ya en relación con las cosas mismas, y la sentencia de las Investigaciones 
lógicas, que exige que volvamos a ellas?

En primer término, hay que entender en qué sentido estamos separados 
de las cosas mismas. La idea central a este respecto es que el realismo 
dogmático constituye una teoría esencialmente separante, alienante. La idea 
corriente, y que por ello Husserl caracteriza como actitud ingenua o natural, 
según la cual el mundo existe en sí, independientemente de nosotros, y que, 
por tanto, lo que sea en sí mismo será para siempre un enigma, es una idea 
no sólo ingenua, sino al mismo tiempo la más corriente. Caracteriza lo que 

11	 Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas I. Madrid, Alianza editorial, 2006, p. 218.



[128] Germán Darío Vélez López

Husserl denominó «actitud natural». El retorno a las cosas mismas es por 
esta razón una superación de la actitud natural. A partir de su segunda 
gran obra filosófica titulada Ideas directrices para una fenomenología tras-
cendental, Husserl esbozará un método orientado a la superación de esa 
actitud natural, ingenua y dogmática, al que denominará con un término 
griego tomado de los escépticos: epojé, suspensión del juicio, neutrali-
zación. El acceso a las cosas mismas estará dado por una auténtica puesta 
entre paréntesis de la tesis dogmática de la existencia en sí de las cosas, y, 
por tanto, en su reconducción al marco de la correlación. La epojé es la 
puerta de entrada al a priori de la correlación.

Ahora bien, dentro del marco estricto de esta correlación, y más allá de 
la tesis dogmática de un mundo en sí, independiente de nosotros, todavía es 
posible reconocer el modo bajo el cual las palabras de Novalis mantienen, 
en un determinado sentido, su vigencia. La cuestión que debemos plan-
tearnos ahora es: ¿qué significa concretamente volver a las cosas mismas?

Renaud Barbaras describe el proceso del modo siguiente, el cual es ente-
ramente congruente con los planteamientos inaugurales de Husserl:

Tal es entonces la situación inédita a la cual nos conduce el a priori de la 
correlación y que la fenomenología se da como tarea meditar: el ente aparece 
–es en esto mismo que consiste su entidad– pero, por esta razón misma, no 
aparece todo entero en sus apariciones, no pasa en su aparecer, sino que por el 
contrario permanece oculto o reservado en él, justamente con el fin de aparecer. 
Aquí, el ascenso hacia el aparecer y el retroceso más acá de sus apariciones, 
el pasaje en el aparecer y el retiro en su interior no son la alternativa el uno 
del otro: el ente debe siempre exceder el aparecer, es decir, sus apariciones, 
cualesquiera que sean y cualquiera que sea la riqueza y la amplitud, justamente 
con el fin de aparecer12. 

Vemos así de qué modo la no separación no implica, sin embargo, 
identidad, de modo que el ente que aparece no se confunde con sus 
apariciones. El ente sólo es en tanto aparece, pero si fuese plenamente su 
aparición, el polo objetivo, por decirlo así, sucumbiría al subjetivo, y queda-

12	 Barbaras, Renaud. Dynamique de la manifestation. Paris, Vrin, 2013p. 9.



[129]La nostalgia del filósofo

ríamos remitidos al más puro idealismo, puesto que en definitiva, no habría 
manera de referir la consciencia a nada propiamente trascendente a ella.

Esta excedencia del ente en su aparecer mismo, el hecho de que no se de 
completamente nunca, constituye el punto de apoyo de la nostalgia espe-
cíficamente fenomenológica y lleva por título «el mundo como horizonte 
de toda donación». Precisemos un poco más esta idea de mundo como 
horizonte remitiéndonos a la explicación que propone Barbaras en diversas 
partes de su obra. En Introduction à une phénoménologie de la vie, lo define 
del modo siguiente apoyándose en Patocka:

El horizonte es la forma en la que se da la pertenencia de la aparición a la to-
talidad abarcadora, la inscripción de la aparición en un fondo que condiciona 
su aparecer, pero él mismo no puede aparecer. Patočka ofrece de él una defini-
ción extremadamente rigurosa: es «un saber previo atemático, acerca del Uno 
abarcador, que está presente en todo saber singular en forma de proyecto bajo 
el modo del olvido, y que, cuando es mentado, transmuta en primer lugar en 
continuación de la experiencia singular»13. 

Siguiendo esta explicación de la estructura de presencia-ausencia carac-
terística del aparecer, ponemos en el foco de nuestra reflexión aquello 
que excede la manifestación del ente, el exceso de ente, que es al mismo 
tiempo algo no ente, nada de ente, que, como telón de fondo, horizonte 
o mundo, se da necesariamente en toda aparición, aunque estrictamente 
hablando, no sea percibido. Esa nada de ente, ese telón de fondo, que 
es en última instancia el mundo, dice Patočka se da en un saber previo 
atemático, en forma de proyecto, como olvido. Manera curiosa de darse 
la del mundo. El mundo se da en el olvido. La lógica de esta posesión la 
exploraron San Agustín y Jorge Luis Borges. Olvidado y con todo, ahí, 
sabido en cierto modo. Hay un tener el mundo, un tenerlo como olvidado, 
un tener atemático, sin el cual no habría experiencia posible. A partir de 
aquí podemos reconocer que dos destinos acompañan al mundo: el olvido 
puede radicalizarse siguiendo una tendencia que le es propia a ocultarse, 
hasta el punto de que él mismo sucumba en el olvido. El olvido del olvido, 

13	 Barbaras, Renaud. Introducción a una fenomenología de la vida: Intencionalidad y deseo. Madrid, 
Ediciones Encuentro-Edición para Kindle, 2013, p. 142.



[130] Germán Darío Vélez López

es la radical negación de lo olvidado, la abolición de toda posibilidad de 
acceso a ello. Ese olvido del olvido es cumplido en parte por la ciencia. 
Si el olvido es el saber atemático del mundo, necesario para toda cons-
titución temática, entonces, todo proyecto de conocimiento del ente, en 
tanto cada vez más pertinazmente, solícita y resueltamente se entregue el 
conocimiento del ente, tanto más desatenderá la nada de ente que es el 
mundo, y por ello, tanto más se hundirá el horizonte mismo en su propio 
auto-olvido. Si como afirma Heidegger en la conferencia de 1930 ¿Qué es 
metafísica? la ciencia quiere saber del ente y de nada más, podemos esperar 
de la ciencia y de la radicalización de su proyecto descubridor del ente, un 
correlativo y progresivo encubrimiento y olvido de lo que no es ente, esto 
es, del mundo mismo. El primer destino del mundo es pues, de esta manera, 
la radicalización de su olvido, a tal punto que se bloquee el acceso mismo 
a lo olvidado, y que, bloqueado el acceso, forcluido, como diría el psicoa-
nálisis, quede excluido de todo proyecto histórico del hombre. Pero hay 
otro destino, otro camino para el mundo, y es, justamente, el camino al cual 
el poeta nos invita. Es el camino de la nostalgia, es decir, el camino de un 
recuerdo que todavía es posible, de un retorno rememorante al mundo. Si 
las palabras de Novalis tienen algo que decirle al fenomenólogo me parece 
que es esto. Ellas mantienen un vínculo, bajo la forma del sentimiento, con 
el horizonte que de suyo se olvida, pero cuyo acceso no está bloqueado. Un 
mundo, que al no estar radicalmente excluido de la experiencia humana, 
es susceptible de rememoración, si bien no tanto como un acto voluntario 
del hombre, que como un retorno de lo reprimido en todo trato con el ente, 
retorno que, volviendo al psicoanálisis, determina la historia, no digamos 
del sujeto en relación con lo inconsciente, sino, si puede decirse así extra-
polando esta idea de Lacan, del hombre con el ser.

El modo actual de ese retorno tiene en la filosofía de Barbaras un 
espacio de historización propio, pues el mundo como horizonte retorna 
como physis, es decir, es retorno de la physis, término con el cual se sabe que 
los griegos de la antigüedad nombraron al mundo como totalidad omni-
abarcante, dinámica y prepotente.



[131]La nostalgia del filósofo

Metafísica y sentimiento

En la nostalgia la physis retorna para el filósofo como suelo originario o 
suelo arcaico de la correlación. Pero si la physis es ese suelo, tiene que poder, 
en alguna medida, dar lugar al sujeto y no sólo al mundo para que pueda 
ser el verdadero a priori del a priori. El tratamiento del mundo como physis 
en el sentido insinuado, sentido que tendrá que ser precisado mucho mejor, 
conduce a la fenomenología, como cabría esperar, más allá de sí misma, 
a un territorio que en cierto modo la precede, pero que no puede serle 
tampoco radicalmente ajeno, pues siendo el territorio del a priori del a 
priori, debe ser en cierto modo pre-fenomenológico. Este territorio es el de 
la metafísica, entendida como cosmología.

Evidentemente el paso de la fenomenología a la metafísica constituye un 
desafío mayor, por lo menos por dos razones. La primera de ella consiste 
en el peligro de restituir por la vía de la metafísica la posición del realismo 
dogmático, postulando la existencia de una cosa en sí, un mundo en sí, 
independiente de un sujeto. La segunda, es que nos resulta muy proble-
mático dilucidar el modo de acceso a ese mundo originario, a esa tierra 
natal. Barbaras resolverá la primera dificultad mostrando que al mundo 
originario corresponde una fenomenalización igualmente originaria, sin 
sujeto, o por lo menos sin sujeto humano, lo cual lo llevará a identificar al 
propio mundo como el sujeto de su propio aparecer, y a asignarle entonces 
el carácter de una prepotencia, en tanto se manifiesta desde sí mismo ante 
sí mismo. La segunda dificultad, será abordada por Barbaras mostrando de 
qué manera lo que él denominará a partir de Merleau-Ponty, Michel Henri, 
y Henry Maldiney como sentimiento (sentiment) es aquel testimonio que 
nos vincula a la tierra natal de la cual hemos sido separados, y que el deseo 
es la forma del movimiento de añoranza que nos conduce incesantemente 
a ella. Aunque no es posible en el marco de esta exposición presentar deta-
lladamente estos dos aspectos de la metafísica de Barbaras, ofreceré por lo 
menos un esbozo de sus líneas generales que nos permita vislumbrar su 
alcance y situar en su centro la función de la nostalgia.



[132] Germán Darío Vélez López

¿En qué consiste esta physis, este mundo, esta tierra natal de todo 
fenómeno, tierra ella misma presentida, añorada en la nostalgia, indis-
ponible en el trato con el ente, necesariamente co-presente y ausente en 
su manifestación? Esa tierra natal o ese mundo es esencialmente proceso, 
movimiento originario, archi-movimiento de producción incesante y de no 
menos permanente destrucción del ente. Producción por individuación, 
separación y diferenciación del fondo, y también retorno continuo a él. Esto 
exige que pensemos en una fenomenalización primaria asubjetiva, una feno-
menalización que es aparecer del mundo ante sí mismo, siendo el mundo, 
por decirlo así, el operador subjetivo de sí mismo, de su propia manifes-
tación primera. Esta manifestación es la pura ostensión del mundo, privada 
de sentido. En esta proto-correlación no hay sujeto humano propiamente 
dicho, por lo cual, uno de los mayores desafíos de la metafísica será explicar 
el surgimiento del sujeto, pues nada parece anunciarlo en el mundo, que se 
fenomenaliza de modo originario, apareciendo ante sí mismo.

Este devenir mundo del mundo, este proceso de mundificación es un 
devenir por el cual la physis misma se hace aparecer ante sí misma. Se hace 
ser en lo múltiple diferenciado, aunque no radicalmente separado del fondo, 
por el proceso mismo de la naturaleza. En esta media el mundo es a la vez 
polo objetivo y subjetivo de su aparecer, y por ello lo denominará «prepo-
tencia» (surpuissance). La prepotencia de la naturaleza o del mundo significa 
su hacerse ser desde sí misma, su emerger en lo múltiple. Pero esto múltiple 
mantiene, por decirlo, así, un fuerte nexo con el fondo del cual emerge, los 
entes no están separados en tanto que entes, sino apenas individuados, como 
multiplicidad pura y ostensión o mostración pura. Barbaras lo expresa del 
siguiente modo en la introducción a la Métaphysique du sentiment:

El movimiento del mundo es un movimiento en el que el mundo es en cierto 
modo el sujeto. Por otra parte, sin embargo, se trata de un movimiento, y en 
consecuencia en él y por él algo adviene, que es precisamente el mundo. En 
esto, aunque no sea una creación pura y simple, en virtud de la cual el mundo 
surgiría de la nada, hay que reconocer que este movimiento va de algo que no 
es todavía el mundo, de un no-mundo hacia el mundo. Es por lo cual se trata 
realmente de un proceso de mundificación14. 

14	 Barbaras, Renaud. Metafísica del sentimiento. Bogotá, Aula de humanidades, 2019, p. 23.



[133]La nostalgia del filósofo

De este modo, es presentada en líneas muy generales la idea de la feno-
menalización primaria u originaria, como mundificación o aparición del 
mundo. Pero como propone Barbaras, no se trata de una plena indivi-
duación. El ente no ha sido conducido a su plena mostración. Una reserva 
de ser, por decirlo así, está a recaudo en el ente, y una fenomenalización 
secundaria puede advenir. La fenomenalización secundaria es la aparición 
del ente como tal ante el sujeto viviente y con ello su determinación, deli-
mitación, y subsecuente individuación. Es el poder demiúrgico de la 
fenomenalización secundaria en toda actividad descubridora del hombre 
—arte, ciencia, técnica, filosofía, política…—.

Pero, como lo habíamos anticipado, la cuestión es cómo dar cuenta del 
surgimiento del viviente y específicamente del hombre a partir de la natu-
raleza así concebida. Toda forma de devenir de la naturaleza, en la que ella 
tienda a producir al sujeto humano como fin de su dinamismo disuelve la 
correlación en la medida en que postula el primado de uno de sus polos, el 
subjetivo, bajo la forma de una teleología de la manifestación. Según esta 
idea la physis tendría que producir al hombre para que completara la tarea 
inconclusa, la obra negra de la mundificación y terminara de individualizar 
a los entes asignándoles un sentido estable, y en el caso extremo, objetivo. 
Pero si queremos mantener la correlación, si estamos verdaderamente 
preguntando por el a priori del a priori, sin disolver la correlación en uno 
de sus polos será necesario encontrar otro origen para el sujeto humano. La 
única manera de explicar la génesis del sujeto, sin subordinar la naturaleza 
a su producción, y, por tanto, sin constituir una forma de teleología en la 
cual sucumbiría la trascendencia misma del mundo, consiste en postular 
una especie de acontecimiento originario de separación, por el cual una 
parte quedaría excluida del todo-naturaleza, parte con respecto a la cual el 
todo se polarizaría como naturaleza trascendente, cuyo polo subjetivo no 
sería propiamente su producto, sino una alteración acontecimental de su 
ser. Barbaras denominará archi-acontecimiento a esta separación de la cual 
surge el viviente. El hombre no es, desde este punto de vista, la cima de la 
creación, sino más bien un acontecimiento que sobreviene en el seno del 
archi-movimiento del mundo. Se trata del acontecimiento de la separación, 



[134] Germán Darío Vélez López

por la cual se constituyen entes que, como el mundo del que proceden, son 
necesariamente auto-motores, se mueven y el movimiento determina su 
ser, pero a diferencia del mundo del que están separados, su movimiento es 
finito en potencia y está condenado a cesar y ser reabsorbido por el movi-
miento del mundo.

¿Qué caracteriza a este movimiento viviente? Que tiende incesantemente 
hacia el mundo dentro del mundo, y que en ese constante tender hacia…, 
el mundo siempre lo decepciona y escapa. Al aproximarse a él renueva el 
gesto que lo separa de él, quedando el mundo siempre, por decirlo así, un 
paso más allá. ¿Qué tipo de dinamismo es este por el cual un ente tiende 
hacia otro que, sin embargo, cada vez, a cada paso lo decepciona y lo 
empuja a una nueva tentativa de captura? El deseo. Dentro de este plantea-
miento metafísico denomina Barbaras deseo a la dinámica característica 
del viviente humano que busca superar la separación o el exilio que lo 
mantiene a distancia del mundo. Podemos imaginar múltiples movimientos 
deseantes de este orden, desde movimientos corrientes en el sentido de la 
traslación, del cambio de lugar, y podemos pensar en el viajero como un 
hombre movido por el deseo del mundo, por una nostalgia de mundo en 
este sentido. Pero hay también, propone Barbaras, un movimiento in situ, el 
movimiento del aparato fonador en la garganta del hombre, y hay con ello 
el lenguaje y el signo como formas de realización del deseo. Las múltiples 
experiencias del lenguaje remiten metafísicamente a este movimiento de 
tensión, tendencia, añoranza y nostalgia por un mundo del cual estamos 
irremediablemente separados. El sentimiento, y en particular el senti-
miento de nostalgia sería la marca de nuestra finitud dinámica y deseante. 
Por esta razón, cuando hablamos de nostalgia no hablamos de un senti-
miento cualquiera, o de una incómoda sensación que habría que suprimir. 
Sintonizados, templados por el sentimiento de la nostalgia, tendemos de 
manera deseante al mundo, somos impelidos a mover los músculos de la 
garganta o de la mano con el fin de articular o escribir pacientemente las 
palabras. Los oficios pacientes de la palabra, en el sentido de los oficios 
que se dan en el tiempo, que lo alargan hasta el aburrimiento incluso, son 
los oficios del deseo y del amor al mundo, son los oficios de los cuales 



[135]La nostalgia del filósofo

desesperó Fausto y que lo obligaron a trocar la filosofía por magia y técnica. 
Pero Goethe también nos entrega una imagen opuesta a la de Fausto, como 
propone Pierre Hadot: se trata de Wilhelm Meister quien, en los Años de 
aprendizaje, al visitar la «Sala del pasado» lee el lema «Gedenkezuleben», 
traducción del latin memento vivere, que Hadot vierte como «no te olvides 
de vivir», y que literalmente dice «acuérdate de vivir»15. La nostalgia del 
mundo es una invitación al recuerdo, y puesto que mundo y vida están en 
estrecha correlación, el deseo que se orienta hacia el mundo en el oficio 
paciente del lenguaje nos acuerda de vivir.

Bibliografía

Barbaras, Renaud. Le mouvement de l’existence. Études sur la phénoménologie de 
Jan Patočka. Paris, Éditions de la transparence, 2007.

Barbaras, Renaud. L’ouverture du monde. Lecture de Jan Patočka. Paris, Éditions 
de la transparence, 2011.

Barbaras, Renaud. Dynamique de la manifestation. Paris, Vrin, 2013.

Barbaras, Renaud. Introducción a una fenomenología de la vida. Ediciones En-
cuentro. Edición de Kindle, 2014.

Barbaras, Renaud. Métaphysique du sentiment. Paris, Les éditions du cerf, 2016.

Barbaras, Renaud. Metafísica del sentimiento. Bogotá, Aula de Humanidades, 
2019.

Goethe, J. W. Fausto. Madrid, Abada editores, 2010.

Hadot, Pierre. Ejercicios espirituales y filosofía antigua. Madrid, Siruela, 2006.

Hadot, Pierre. No te olvides de vivir. Goethe y la tradición de los ejercicios espiritua-
les. Madrid, Siruela, 2010.

Heidegger, Martin. Ser y tiempo. Santiago de Chile, Editorial universitaria, 1998.

Heidegger, Martin. Hitos. Madrid, Alianza, 2001.

15	 Hadot, Pierre. No te olvides de vivir. Goethe y la tradición de los ejercicios espirituales. Madrid, 
Siruela, 2010, p, 10.



Heidegger, Martin. Conceptos fundamentales de la metafísica. Mundo, finitud, so-
ledad. Madrid, Alianza, 2007.

Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas. Madrid, Alianza Editorial, 2001.



[137]

Algunas notas sobre la crítica de Barbaras 
al «subjetivismo» heideggeriano*

Some notes on Barbaras’ critique of Heideggerian 
«subjectivism»

Wilmar A. Martínez Márquez**

Resumen: El artículo expone las críticas 
que hace Barbaras al subjetivismo cartesia-
no que se mantiene incluso en Husserl. Así 
mismo, el texto postula una alternativa a 
este subjetivismo, denominada por Barba-
ras y Patočka una fenomenología asubjetiva. 
Para el autor francés, Heidegger no alcanza 
esta fenomenología pues él sigue preso en 
el subjetivismo que quiere rechazar, porque 
somete las cosas vivientes al Dasein. Final-
mente, el artículo resalta la relevancia del 
«subjetivismo» heideggeriano como posibi-

lidad para pensar una ética originaria y una 
política existencial como recursos para ha-
cer frente a un tipo de sociedad regida por la 
impropiedad e indiferencia a que condujo el 
subjetivismo cartesiano. Con ello, el «subje-
tivismo» de Heidegger se muestra como una 
alternativa a aquél.

Palabras Clave: Fenomenología, subjetivis-
mo, humanismo, Dasein, ética originaria, 
política existencial, valores.

v v v

Abstract: This article exposes Barbaras’s 
criticisms of Cartesian subjectivism that 
even Husserl acknowledges. Likewise, the 
text postulates an alternative to this sub-
jectivism, which Barbaras and Patočka 
denominate asubjective phenomenology. 
However, for the French author, Heidegger 
does not reach the same phenomenology 
because he remains imprisoned in the very 
subjectivism that he wants to reject by sub-
mitting living things to Dasein. Finally, the 
article highlights the relevance of Heidegge-

rian subjectivism as a possibility to think of 
an original ethic and political existentialism 
as resources to deal with a type of society 
governed by the impropriety and indiffer-
ence to which Cartesian subjectivism led. 
With this, Heidegger’s subjectivism is shown 
as an alternative to that.

Keywords: Phenomenology, subjectivism, 
humanism, Dasein, original ethics, political 
existentialism, values.

El problema del subjetivismo

El proyecto fenomenológico de Barbaras parte de las críticas que Patočka 
realiza al subjetivismo cartesiano que ha impedido una comprensión del 

*	 Éste artículo fue recibido el 21 de agosto y aceptado el 28 de noviembre de 2019.
**	 Profesor Instituto de Estudios Políticos Universidad de Antioquia. Candidato a Doctor en Huma-

nidades Universidad Eafit. 



[138] Wilmar A. Martínez Márquez

ego por fuera de una perspectiva sustancialista1. Para el filósofo checo, 
desde Descartes, el mundo se comprende como constituido por el ego, el 
cual se toma como punto indubitable en la búsqueda de la verdad que se 
entiende como certeza. Desde el autor del Discurso del método, la verdad se 
mantiene vinculada a la fórmula adaequatiorei et intellectus, esto es, verdad 
de la representación. Así, el ego aparece como «el subjectum», como lo que 
subyace al mundo, su fundamento. Con ello, Descartes pierde el gran logro 
de su filosofía: la posibilidad de pensar el ser del ego y así, el ser. En efecto, 
cuando Descartes se refiere al ego como subjectum, principio, lo inscribe en 
la lógica cósica propia de la filosofía griega. Esto es, lo hace una cosa más 
como las otras, con esencia. La definición del ego como res no da lugar a 
dudas. Descartes nivela nuevamente el mundo, con lo que su filosofía queda 
vinculada a la metafísica tradicional: lo ente y no el ser es su horizonte. Así, 
lo que aparece se da a modo de objeto —objectum— a un ego —subjetcum— 
que lo constituye. 

Para Barbaras, la manera de superar este límite a la fenomenología 
consiste en lo que Patočka denomina realizar una epojé radical que ponga 
el ego entre paréntesis; es decir, no darlo como constituyente del aparecer. 
Este hecho conlleva a lo que el checo denomina un aparecer del mundo. 
Descentrar la preocupación fenomenológica de lo egológico o naturalmente 
objetivo lleva, según Patočka, a situarnos en el gran todo, el mundo como 
totalidad universal que se mueve detrás de o en los aparecientes; mundo 
que no es un ente sino exceso sobre los entes; mundo que, aclara Barbarás, 
no se refiere entonces a una totalidad aditiva de entes sino a aquello que 
excede lo cósico y que dirige su aparición. Así queda superado el intento 
de Husserl que, en su búsqueda por volver a las cosas mismas para ir más 
allá de Descartes, termina reafirmando la subjetividad, dando como lo 
característico del ser del ego, las vivencias, las cuales aparecen como datos 
inmanentes o intuitivos posibles de conocer. Este carácter de la vivencia 
como lo dado inmediatamente, «sin distancia ni resto», hace de ellas 
aquello que es «verdaderamente» o que constituye la subjetividad2. Así, para 

1	 Barbaras, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer».
2	 Husserl, Edmund. Ideas. México, F.C.E., 1962.



[139]Algunas notas sobre la crítica de Barbaras al “subjetivismo” heideggeriano

Barbaras, Husserl se mueve en el marco de la adecuación en tanto que son 
las vivencias, formas de lo apareciente, lo que corresponde el —objeto— al 
modo de ser del ego. Por esta vía, Husserl cae en la cosificación del ego que 
ya había denunciado en Descartes3. 

Tanto para Barabaras4 como para Patočka5 la epojé radical conlleva a 
una fenomenología asubjetiva en el sentido no de que prescinda del ego, 
sino del hecho de que deja de pensar a éste como esencia o constituyente 
del mundo: como algo externo que lo crea. Al contrario, y siguiendo a 
Heidegger, el ego se va a pensar desde su existencia, su ser en el mundo. 
Esto es, se va partir no de qué es —su definición— sino de que es —su 
existencia—. El supuesto de ello es que el ego no existe a la manera de los 
otros entes del mundo, sino como Dasein. Como escribe Patočka sobre 
Heidegger, lo específico de la vida humana, lo que la hace humana va ser 
centro de su reflexión6. 

I. Heidegger y el humanismo

En su Carta sobre el humanismo, Heidegger procura responder por el 
sentido que pueda tener el humanismo, como aquello que se pregunta por 
lo humano del hombre. Para el autor alemán, la forma en que esto se ha 
hecho y las respuestas que se han dado son desafortunadas, pues siguen 
presas de una visión metafísica posible de rastrear en lógica cartesiana y 
la filosofía antigua. Los distintos ismos que aparecen como respuesta han 
puesto al hombre contra un mojón esencialista y egolátrico: la razón, la 
naturaleza, el trabajo, aparecen como su determinante y motivo de dife-
renciación o superioridad. Así, Heidegger se pone en contra de lo que 
denomina humanismo metafísico: metafísico, pues no se pregunta por el 
ser, sino sólo por el ente, la esencia; además porque oculta el problema del 
ser y cómo participa en él lo humano. Así, por ejemplo, afirma Heidegger, 

3	 Barbaras, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer». 
4	 Ibid.
5	 Patočka, Jan. Liberté et sacrifice. Grenoble, Millon, 1990.
6	 Ibid. 



[140] Wilmar A. Martínez Márquez

la idea de hombre como animal racional termina llevando al hombre al 
plano de la animalitas, a la cual se le adhiere una diferencia específica. Con 
ello, la dignidad humana queda comprometida: la nivelación metafísica 
la pone entre paréntesis. La paradoja de ello es que al querer hacer de lo 
humano algo superior, se termina llevándolo a lo cósico.

Para Heidegger, por lo contrario, lo propio de lo humano es su exsis-
tencia, estar afuera, en la apertura o claro del ser para pensarlo, acogerlo7. 
La disposición anímica marcada por la conciencia de la finitud permite al 
hombre la aperturidad, el encontrarse en ese «lugar» despoblado para el 
recibo del ser. El ser aparece como el elemento del pensar8 y la esencia de lo 
humano consiste en ser su «pastor». Por ello, para Heidegger, el cuidado, la 
custodia, es característico del hombre. Entre éste y el ser se da una relación 
que debe estar marcada, no por el dominio del hombre, sino por un éthos 
de la humildad ante el ser que se le ofrenda, ante su inmensidad que aparece 
como fondo sobre el que se dan los demás entes. El ser se da al hombre, por 
ello, una vida auténtica que reside en saber estar a la altura de esta donación 
histórica. El hombre en cuanto ex-sistente está implicado, según Heidegger, 
en el desarrollo de su ex – sistencia: es responsable. De ahí que, o bien puede 
aceptar esta responsabilidad, o terminar en la caída: el olvido del ser a que 
ha conducido la metafísica moderna que, según Patočka, ha producido que 
nuestro pensamiento y nuestra posición en el mundo sean las de señores9. 
Lo que ha conllevado a un desenlace funesto, de la mano de la técnica, que 
aparece realmente como lo que alcanza todo, se adueña de todo y todo lo 
remueve10 y gobierna, realmente. Heidegger es consciente de esto, por lo 
que denuncia los humanismos y la metafísica que los sostiene: el hombre 
más que morar cerca del ser, custodiarlo y estar en él mismo como ante lo 
próximo, lo familiar, lo que se respeta11, ha sido desterrado a lo ente y a su 
lógica del valor y del intercambio material.
7	 Heidegger, Martín. Carta sobre el humanismo. Madrid, Alianza, 2010.
8	 Cataldo, Gustavo. «Hermenéutica y tropología en Carta sobre el humanismo de Martin Heideg-

ger». En: Revista de Filosofía, 62, 2006.
9	 Patočka, Jan. Liberté et sacrifice. Grenoble,  Millon, 1990.
10	 Ibid.
11	 Santiesteban, Luis. «La ética del ‘otro comienzo’ de Martin Heidegger». En: Dianoia, No. 53, 

2004.



[141]Algunas notas sobre la crítica de Barbaras al “subjetivismo” heideggeriano

II. Barbaras y la crítica a Heidegger

Para Barbaras, la filosofía de Heidegger parte de una diferencia básica entre 
el sentido de ser del Dasein —la existencia— y el de los demás entes —la 
subsistencia—. Sobre esta diferencia se erige el a priori de correlación: a los 
entes que son lo que son hay que oponerles el ente que es su posibilidad12, 
su propio cumplimiento. Para Barbaras, el Dasein tiene la forma activa 
en la correlación. Aunque el Dasein no está por fuera del mundo, es en el 
mundo, parece tener una condición de privilegio. En efecto, la intramun-
daneidad del Dasein da cuenta, según el autor francés, de una comunidad 
ontológica con los demás entes. Dicha comunidad se da, por lo menos con 
los animales, en la vida: en ella se articulan subsistencia y existencia. Ahora, 
como para Heidegger, según Barbaras, la existencia hay que definirla como 
estar fuera de en la verdad, el Dasein aparece como la más cumplida de 
las posibilidades de vida. El hecho de que Heidegger caracterice al animal 
como pobre de mundo, mientras al hombre como lo abierto al mismo da 
cuenta de que existe en Heidegger una apuesta por el subjetivismo. Aquí 
puede mostrarse: 

Heidegger, por lo que a él respecta, denuncia la tesis del animal racional por-
que ello equivale a pensar al hombre orientado hacia su animalidad, y propone 
darle la vuelta pensando al hombre orientado hacia su humanidad y, en con-
secuencia, pensar la animalidad a partir del hombre. Pero, tan pronto como 
especifica este acercamiento en términos privativos, acaba repitiendo el gesto 
profundo del humanismo clásico: puesto que el hombre no puede ser un ani-
mal más otra cosa, es preciso concluir que el animal es un no humano, es decir, 
un ente que como única medida cuenta con el hombre13. 

Con ello, Heidegger subordina lo viviente al Dasein por lo que termina 
preso del antropocentrismo:

la interpretación privativa de la vida no significa tanto reconocer su modo de 
ser propio, en lo que tiene de enigmático, cuanto subordinarlo, de manera je-
rárquica o teleológica, al modo de ser del Dasein. El antropocentrismo (habría 

12	 Barbaras, Renaud. Introduction á une phénoménologie de la vie. Paris, J. Vrin, 2008.
13	 Barbaras, Renaud. Introducción a una fenomenología de la vida. Madrid, Encuentro, 2013, p. 104



[142] Wilmar A. Martínez Márquez

que decir el «existencialcentrismo») metodológico encubre una forma de an-
tropocentrismo metafísico, cuya patente expresión es la división del ente. Hay 
dos modos de ser y sólo dos: el del Dasein, es decir, el del hombre, al fin y al 
cabo, y el de los demás entes14.

Con ello, para Barbaras, Heidegger no supera a Husserl, sino que lleva 
a la escisión entre conciencia trascendental y mundo al plano de la intra-
mundaneidad bajo las formas de existencia y susbsistencia. Para salir de 
este humanismo es necesario, según el francés, dar un giro a la inversión de 
Heidegger y preguntarse por la univocidad que existe entre el Dasein y los 
demás entes: qué debe ser la vida para producir algo como el Dasein. Así, se 
supera el error de los humanismos, en este caso el del alemán: no reconoce 
lo que tiene de enigmático la existencia o la vida; la da por sentada, haciendo 
del Dasein su telos15. Dar cuenta del sujeto supone para Barbaras explicar lo 
que le permite el comercio con los demás entes: el cuerpo. La encarnación, 
como modo de existir que piensa, no se tiene en cuenta por Heidegger. El 
sum parece seguir siendo el interrogante por responder. 

III. Del subjetivismo cartesiano al heideggeriano: una 
respuesta a Barbaras: 

Patočka en su libro Libertad y Sacrificio escribe que Heidegger termina 
siendo más subjetivista que el propio Hussserl16. En ello no hay una crítica. 
Antes bien, busca destacar la idea de lo subjetivo que subyace en el Dasein: 
ser consciente de la finitud, no esquivarla, es lo que funda la conciencia 
moral y con ella la responsabilidad. Lo propio del hombre moderno es 
sustraerse de esta responsabilidad, bajo el dictado de lo público, la masa o 
el se impersonal. Esta impropiedad, producto de una metafísica que llevó 
al hombre a dejar de pensarse —bajo el supuesto indiscutido de ser res 
cogitans que se dirige a los entes para ser su señor—, condujo a que las 

14	 Ibid., p. 108.
15	 Barbaras, Renaud. Introduction á une phénoménologie de la vie. Paris, J. Vrin, 2008.
16	 Patočka, Jan. Liberté et sacrifice.



[143]Algunas notas sobre la crítica de Barbaras al “subjetivismo” heideggeriano

relaciones humanas fueran dominadas por la lógica material o económica: 
cósica, al fin de cuentas. El hecho de que la titanomaquia del siglo XX se 
desarrollara entre dos proyectos eminentemente económicos —liberalismo 
y comunismo— lo atestigua. Así, como también la filosofía de los valores 
que irrumpió con furor a inicios de este siglo: como muestra Carl Schmitt, 
siguiendo a Heidegger, en su Dictadura de los valores, estos no son sino 
herencia de la razón económica para lo cual algo vale o no tiene valor: «‘la 
puesta en valor’ hace conmensurable lo inconmensurable. Bienes, metas, 
ideales (…) se vuelven comparables y materia de negociación»17. Así, el 
correlato de una vida impropia es una sociedad de individuos movidos 
por el cálculo utilitarista que transmuta la virtud en valor, haciéndola algo 
relativo, no que existe, sino que vale en tanto vale para alguien: el todo vale, 
el relativismo absoluto se abre camino. Esta sociedad, que toma cuerpo en 
la democracia liberal aleja al hombre del sentido de la comunidad, de la idea 
de responsabilidad con el otro y contrario a lo que pueda pensarse, más que 
orientarse al aseguramiento de la paz, abre la puerta a terribles violencias: 
todo valor, en cuanto relativo, vale porque logra imponerse, si no, no tiene 
existencia. Así, la lógica del valor llevada a la vida humana implica que unas 
de estas valen y otras no. Son antivalores. Su consecuencia es bestial: la 
existencia humana sometida a la lógica de lo intercambiable o descartable. 
Por ello, hablar de la dignidad o la paz como valor no significa un progreso 
en absoluto. Más bien, se convierte en un expediente perfecto para justificar 
violencias contra lo que sea catalogado como no valor o como atentado a lo 
que vale: en nombre de la libertad, la democracia o la paz como valores se 
justifican las peores atrocidades. Y como es inmoral dudar de los valores, 
su lógica se impone, arrastra a los hombres. Su dictado como conciencia 
pública es avasallante. El se irreflexivo, contrario a la vida impropia, aparece 
como el sustrato «espiritual» de esta movilización aniquiladora.

Heidegger procura hacer frente con su «humanismo» o «subjetivismo» 
a esta lógica producida por la metafísica moderna. De ahí que establezca 
como lo propio del Dasein la ex-sistencia y con ella, la responsabilidad de 
la decisión como consecuencia de su tener que existir. Dejar de pensar el 
17	 Schmitt, Carl. La tiranía de los valores. Buenos Aires, Hydra, 2010, p. 96.



[144] Wilmar A. Martínez Márquez

hombre como centro del mundo y su correlato, la perespectiva cósica, para 
pensarlo en un rol más humilde, como pastor del ser, permite la constitución 
de un modo de relacionamiento distinto entre ambos y entre los hombres: 
un a priori de correlación distinto y una ética distinta, originaria, la llama 
Heidegger18. Esta ética se basa en las implicaciones de considerarse siendo 
uno con otro, lo cual conduce a que surja la figura de comunidad. Como 
escribe Rossi, cuando el Dasein inicia la recuperación de sí, convoca a otros 
para que lo hagan, con lo cual aparece el pueblo que supera la impropiedad 
de la masa: pueblo como lo que sabe entregarse a la defensa de una causa 
común y, no es como la sociedad un mero agrupamiento mecánico de 
desconfianza, intereses particulares y reservas19. En estas condiciones, el a 
priori de correlación está marcado por un pathos de seriedad y la ética por 
una virtud patriótica. Serán estos los elementos que desde Schmitt dotan de 
sentido a lo político: este es el asunto más serio de las cosas humanas porque 
se basa en la vida y la muerte de las personas. Lo político no está basado en 
ningún valor, sino en lo fáctico: la existencia de una comunidad implica la 
existencia de otras que se ven como sus amenazas. Con ello, la protección 
de los miembros de la comunidad política aparece como la razón de ser 
de la misma política. La responsabilidad por la vida de los otros y la del 
pueblo es impostergable e indelegable. La comunidad de amigos, la patria, 
y no el solipsismo, se da como destino de la ex-sistencia heideggeriana. La 
conciencia de la finitud deviene en el dato de lo político en Schmitt, así como 
en el elemento que permite trascender la vida impropia en Heidegger20. 

Por ello, la ética heiedeggerina deviene en una política que tiene que 
ver en lo fundamental con la vida y la muerte, esto es, con la protección de 
los otros y no con la persecución de ideas abstractas o como recurso en la 
búsqueda de intereses económicos. Niega la dictadura de los valores. Así, 
la postura de Heidegger más que una forma encubierta de la metafísica 
y la subjetividad modernas, como subraya Barbaras, aparece como un 

18	 Ibid.
19	 Rossi, Alejandro. «El existencialismo político en Martín Heidegger y Carl Schmitt». En: Revista 

Aurora, 29 (47), 2017.
20	 Ibid. 



[145]Algunas notas sobre la crítica de Barbaras al “subjetivismo” heideggeriano

esfuerzo por limitar las consecuencias nefastas de ambas. Esfuerzo que 
tiene que acudir lógicamente a un ego y a un tipo de correlación, pero cuyas 
características se mueven en forma antagónica en relación con aquéllas. 
Así, como afirma Patočka, si para Heidegger la piedad del pensamiento 
consiste en el preguntar, en el problematizar lo que resulta evidente y 
aceptado21, es justo por ello que termina por sacudir las lógicas propias del 
hombre moderno y señalar la vuelta al ser como forma de dar respuesta a 
los desastrosos escenarios que producen. Dicha vuelta puede traducirse en 
una ética originaria, que se anude con una política existencial. 

Bibliografía

Barbaras, Renaud. Introduction á une phénoménologie de la vie. Paris, J. Vrin, 
2008.

Barbaras, Renaud. Introducción a una fenomenología de la vida. Madrid, En-
cuentro, 2013.

Barbaras, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer». En: 
Investigaciones fenomenológicas, (13), 2016.

Cataldo sanguinetti, Gustavo. «Hermenéutica y tropología en Carta sobre el 
humanismo de Martin Heidegger». En: Revista de Filosofía, 62, 2006.

Heidegger, Martin. Carta sobre el humanismo. Madrid, Alianza, 2010

Husserl, Edmund. Ideas. México, F.C.E., 1962

Patočka, Jan. Liberté et sacrifice. Grenoble, Millon, 1990.

Rossi, Alejandro. «El existencialismo político en Martín Heidegger y Carl Schmitt». 
En. Revista Aurora, 29, (47), 2017.

Santiesteban, Luis César. «La ética del “otro comienzo” de Martin Heidegger». 
En: Dianoia, (53), 2004. 

Schmitt, Carl. La tiranía de los valores. Buenos aires, Hydra, 2010. 

21	 Patočka, Jan. Liberté et sacrifice. Grenoble: Millon, 1990.





[147]

Crónica a dos voces de una enfermedad 
singular*

Two-Voice Chronicle of a Unique Disease

Daniel Castro Cano**

Resumen: Ensayo en el que se propone 
una lectura comparativa, y ciertamente ar-
bitraria, de algunos capítulos de la obra 
Metafísica del sentimiento (2019), del filóso-
fo francés Renaud Barbaras, en relación con 
el cuento «Cáncer» (1967), del colombiano 
René Rebetez. Se busca resaltar aquí la inter-
locución posible entre el discurso filosófico 
y el ficcional. Interlocución, en este caso, 
alrededor de temas como la consciencia, el 
propósito de la vida humana, la esencia del 
deseo, y las relaciones entre finitud e infini-
tud; y vida y muerte. Este texto nace, o es 

intuido, desde el uso que Barbaras hace del 
traumatismo como analogía del proceso de 
aparición del sujeto finito en el seno de un 
mundo en infinito movimiento. Se propo-
ne, al final, una tensión no resuelta y tal vez 
imposible de resolver, entre la naturaleza del 
hombre, caracterizada por la búsqueda de 
sentido, y la sed de infinito que parece ago-
biarlo desde siempre.
Palabras clave: Renaud Barbaras, René Re-
betez, fenomenología, cuento colombiano, 
filosofía, fenomenología, relación sujeto/
mundo.

v v v

Abstract: This essay propounds a compar-
ative and arbitrary reading between some 
chapters of Metafísica del sentimiento (2019), 
by french philosopher Renaud Barbaras, 
and the tale called «Cáncer» (1967), by co-
lombian writer René Rebetez. The objective 
is to emphasize a possible dialogue between 
philosophical speech and fictional speech. 
In this case, the dialogue is about topics like 
consciousness, human life’s purpose, desire, 
and the relation between finiteness and in-
finiteness; and life and death. This text is 

based on the metaphorical use that Barbaras 
makes of the term «traumatismo», which he 
considers as a description of the finite sub-
ject’s birth on the core of the world’s infinite 
movement. The final paragraphs suggest a 
non-resolved tension between human na-
ture and human thirst for infinite. 

Keywords: Renaud Barbaras, René Rebetez, 
colombian narrative, philosophy, phenome-
nology, colombian narrative, subject/world 
relationship.

*	 Ensayo elaborado en el marco del Seminario temático de línea del Doctorado en Humanidades de 
la Universidad EAFIT, en su versión del primer semestre de 2019. Seminario titulado Metafísica del 
sentimiento y dictado por el profesor Germán Darío Vélez López. Arículo recibido el 26 de agosto 
y aceptado el 20 de noviembre de 2019.

**	 Estudiante del Doctorado en Humanidades de la Universidad EAFIT. Correo electrónico: daniel-
castrocano@gmail.com



[148] Daniel Castro Cano

El cuerpo del mundo

No podemos, sino referirnos al mundo a través de la analogía. Al dotarlo de 
corporeidad, se transforma ante nuestro ojo psíquico en el animal eterno 
de Platón1, en la Pachamama andina, en esa Gaia que James Lovelock 
convirtió en hipótesis científica2. De otra manera, su existencia se nos hace 
puro fragmento, imposible de asir, abrumadora yuxtaposición de datos que 
amenaza con extenderse indefinidamente. Ante este panorama aparece la 
esperanza, tan propia del hombre, de que el todo sea algo más que la suma 
de sus partes. Sin esta confianza en la trascendencia, el sentido, fuego único 
de la vida humanamente vivida, carecería de núcleo.

 La ciencia, el arte y la filosofía parecen ser los escenarios privilegiados 
sobre los que se vive con mayor intensidad tal condición de lo humano. 
Porque la vocación de quienes allí actúan los lleva, en últimas, a vérselas 
con la piel, y con los músculos y los huesos y los nervios, de ese ser aparen-
temente infinito que, además de mundo, puede llamarse también realidad. 
Cada quien trata con ella según sus maneras. Los hombres y las mujeres de 
ciencia no se comprometen con una respuesta a la pregunta por el origen, y 
aunque a veces se empeñan en negarlo, confían en que existe un sentido. O 
no un sentido, categoría demasiado humana para la aséptica indagación por 
la naturaleza, más bien confían en una simetría; en aquel gasto energético 
encaminado a contrarrestar los efectos de la entropía y capaz de producir la 
estabilidad de lo existente. El artista, por su parte, vive para el sentido. Con 
este, como si de una materia prima se tratara, crea un traje para recubrir 
el cuerpo del mundo, lo real en su totalidad. Lo suyo son las culturas, tan 
diversas como diversos son los trajes que puede vestir un hombre. En ellas 
se entretejen numerosos hilos; fibras de lo humano, de lo histórico, y fibras 
de lo natural, las allí presentes, las geográficas. Al encuentro llega finalmente 
el filósofo para ponerlo todo en cuestión; al hombre y a sus pretensiones, 
al universo, a la realidad misma, y, por supuesto, al sentido. El filósofo, 

1	 Ver Platón. Timeo. Madrid, Medina y Navarro, 1872.
2	 Ver Lovelock James. GAIA.Una nueva visión de la vida sobre la tierra. Barcelona, Ediciones Orbis 

S.A., 1985.



[149]Crónica a dos voces de una enfermedad singular

embriagado o iluminado por la duda, observa los afanes de los hombres, 
observa las revoluciones del mundo, se mira a sí mismo y cuestiona los 
propios alcances de su reflexión.

 René Descartes, conspicuo representante de aquel gremio de ebrios, 
o sobrios, por efecto de la duda, estableció, como punto de partida de su 
reflexión, la negación del estatuto de realidad del universo entero. Afirmó:

Supondré, pues, que no un Dios óptimo, fuente de la verdad, sino algún genio 
maligno de extremado poder e inteligencia pone todos sus empeños en hacer-
me errar; creeré que el cielo, el aire, la tierra, los colores, las figuras, los sonidos 
y todo lo externo no son más que engaños de sueños con los que ha puesto una 
celada a mi credulidad3.

No nos legó ninguna otra opción legítima para apuntalar la reflexión 
sobre lo real, diferente de la incontestable evidencia del pensamiento. 

El testigo de tal negación del cuerpo del mundo, de tal subjetivismo, lo 
retomó, cuando el siglo xx apenas daba sus primerísimos pasos, la feno-
menología. La epojé, ese gesto que, precisamente, Edmund Husserl heredó 
de Descartes, puede considerarse como una suspensión de la ontología del 
mundo, del ser, encaminada a iluminar las condiciones de su aparecer a ojos 
del sujeto —fenomenología—. Este nuevo fantasma recorrió Europa durante 
buena parte del 1900 y desde sus mismas entrañas resultó un singular esfuerzo 
por enmendar, para el mundo y para el sujeto, aquel olvido del cuerpo, de 
lo que es y se mueve, en favor del pensar, lo que aparece. Según lo recuerda 
Renaud Barbaras, en su artículo «El movimiento del mundo y el problema del 
aparecer»4, sería en voz del filósofo checo Jean Patočka, fenomenólogo, que 
el cuerpo fue recuperado como inscripción primera del sujeto en el mundo. 
También en voz suya el mundo, como physis, como devenir, recobró su pree-
minencia, se hizo escenario de todo, origen de todo. Esta fenomenología de 
Patočka, transmutada en cosmología, describe el cuerpo del mundo como 
realizado por todas las cosas que este, en su poder infinitamente creador, 
hace aparecer como emanaciones de sí mismo. Así pues, el aparecer de lo 

3	 Descartes, René. Meditaciones metafísicas. Quito, Libresa, 1995, p. 75.
4	 Barbaras, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer». En: Investigaciones 

fenomenológicas, (16), 2016.



[150] Daniel Castro Cano

sensible no sería el resultado de la capacidad sintiente del sujeto (—fenome-
nología husserliana—), sino el de una cualidad intrínseca del mundo, la de 
hacerse sensible en su ser procesual. Cuerpo infinito, entonces, el mundano 
y por lo tanto perfecto, capaz de generarse a sí mismo constantemente y 
de hacerse a sí mismo profusión de lo sensible. En últimas, súper-potente, 
ajeno a la muerte.

 Ubicado en el dominio de esta cosmología de Patočka, el francés 
Renaud Barbaras, en su obra Metafísica del sentimiento5o corrobora la pree-
minencia del mundo. Sobre la súper-potencia de este dice: «la esencia de la 
potencia es ser todo lo que puede ser o más bien hacer todo lo que puede 
hacer»6 Retornando al ámbito de la analogía, diríamos que estamos ante 
un mundo que es bestia creadora de sí, solo existente por y desde su acto 
de crear aspectos de sí mismo diferenciados; sus sistemas, sus órganos. A 
este movimiento de diferenciación, Barbaras lo llama archi-movimiento7 o 
mundificación8. Tal mundificación hace aparecer, ante los ojos del sujeto, 
al mundo mismo como conjunto de fenómenos. Al respecto Barbaras 
dice: «Tal es la singularidad de este proceso de mundificación que estamos 
tratando de sacar a la luz: su movimiento de producción es un movimiento 
de aparición, haciéndose ser él se hace aparecer»9. 

 Años antes de que el filósofo francés retomara, en la ya mentada 
Metafísica del sentimiento, la crítica de Patočka al núcleo subjetivista de la 
fenomenología, y de que desarrollara su propia reflexión sobre la restitución 
del movimiento creador del mundo y sobre la relación de este archi-movi-
miento con el sujeto; en 1967 un colombiano, René Rebetez, radicado en 
México, publicó un relato cuya trama se desarrolla en un cuerpo. Más no 
es en el cuerpo del mundo donde se desarrolla dicha trama, sino en un 
cuerpo particular, en un cuerpo humano cualquiera, en el cuerpo de un 
hombre llamado Néstor. La mera corporeidad de Néstor adquiere rele-
vancia, en esta fábula del colombiano llamada «Cáncer», como escenario de 
5	 Barbaras, Renaud. Metafísica del sentimiento. Bogotá, Aula de Humanidades, 2019.
6	 Ibid., p. 61.
7	 Ibid., p. 53.
8	 Ibid., pp. 23-24.
9	 Ibid., p. 30.



[151]Crónica a dos voces de una enfermedad singular

una tragedia, como espacio donde se consuma la distorsión de un objeto, el 
cuerpo del hombre, constituido desde el orden de la simetría. La de Rebetez 
es, entonces, la crónica de un severo y fatal debilitamiento, de un cáncer; 
de una traición a la simetría, a la cadencia perfecta de las condiciones que 
permiten la vida.

 La reflexión de Barbaras , particularmente la consignada en la primera 
parte de su libro, llamada «La separación»10, es también, en una lectura 
arbitraria, la crónica de una enfermedad, de una suerte de cáncer en el seno 
de la potencia creadora del mundo. Cáncer que Barbaras llama archi-acon-
tecimiento11 y que remite a la aparición del sujeto, a la emergencia de aquel 
ser incapaz de vivir por fuera del sentido que describíamos más arriba. Así 
pues, salvadas las enormes distancias, podríamos construir a dos voces, 
la de Renaud Barbaras, filósofo francés y la de René Rebetez, narrador 
colombiano, la crónica de una particular enfermedad; la enfermedad de la 
consciencia. En un sentido, la consciencia del sujeto, su capacidad de feno-
menalización, que asoma como baldón sobre la epidermis de un mundo 
súper-potente e infinito; en otro, la consciencia de una célula que delibe-
radamente toma el control de sí misma, de los procesos que configuran 
su existencia, y siembra el caos en las entrañas del cuerpo humano que la 
contiene. 

El traumatismo del mundo

Evidentemente, es el cuerpo espacio privilegiado para la manifestación 
de la enfermedad. Es así en tanto que su funcionamiento requiere de un 
complejo ritmo, del movimiento sincronizado de decenas de sistemas 
complejos y de millones de células que logran crear un orden. Como 
cualquier ritmo, el del cuerpo acoge en sí la posibilidad de la arritmia, del 
sobresalto. Entre más intrincada la danza de los sistemas que producen y 
mantienen la euritmia corporal, más grande es la brecha por la que pueden 

10	 Ibid., pp. 35-128.
11	 Ibid., p. 62.



[152] Daniel Castro Cano

resonar la calamidad, el accidente y el trauma. El cáncer es la expresión 
última, la más temida, de tal asimetría, de tal distorsión potencialmente 
letal. Es el traumatismo máximo en tanto no proviene del exterior, y son 
arduas las formas de mitigar el daño que produce porque lo suyo es el 
ataque a traición, el sabotaje. Se puede describir como la acción nociva de 
un cuerpo contra sí mismo, cuando utiliza maliciosamente, como si de la 
mejor dinamita se tratara, uno de los mecanismos básicos de manutención 
de la vida; la regeneración celular.

Toda la vida está pues del lado de la prepotencia, pero se trata de una vida que 
no es la vida de nadie, de una vida anónima, que solo se realiza bajo la forma 
de entes inertes, esto es, sólo produce entes diferentes de ella, o más bien, sólo 
se produce al producir entes diferentes de ella —lo cual es coherente puesto 
que ella es plenitud de vida, toda vida posible y no podría pues aceptar en su 
interior otra vida distinta de la suya—12.

Estas palabras, que Barbaras utiliza para describir el proceso que llama 
de mundificación o archi-movimiento, servirían, sin forzar demasiado 
la imaginación, como una descripción sumaria de aquel proceso de 
reproducción celular, la mitosis, a través del cual la célula fabrica, incan-
sablemente, copias exactas, y siempre anónimas, de sí misma. La aparición 
de células nuevas que copian exactamente la naturaleza y las funciones de 
sus progenitoras les permite a los diversos sistemas del cuerpo humano 
renovarse y, aun así, mantener la simetría inicial. Este reemplazo de células, 
este recambio que suple necesariamente el desgaste y la desaparición de las 
células progenitoras, se constituye en una suerte de cambio que produce lo 
mismo una y otra vez. 

 Este mismo ritmo anónimo es el del mundo, el cual solo adquiere su 
forma, el cual solamente es y se sostiene en el proceso de crear entes. A 
esta creación, Barbaras la llama finitización, y sobre ella apunta que «es 
constitutiva del mundo mismo: ella se confunde con un proceso de diferen-
ciación y, entonces, delimitación, proceso del cual surgen los entes finitos 
no vivientes»13. Aquí la finitud es emergencia de la forma sobre el fondo, 
12	 Ibid., pp. 97-98.
13	 Ibid., p. 78.



[153]Crónica a dos voces de una enfermedad singular

pura potencia constituyente o fundante que no remite a lo que muere sino 
a lo que, sin llegar a convertirse en una individualidad, adquiere un límite. 
Es en el seno de este eterno archi-movimiento donde ocurre lo que Barbaras 
llama un archi-acontecimiento. También lo llama «traumatismo»14, y en las 
primeras líneas del capítulo titulado «El archi-acontecimiento» de su Meta-
física del sentimiento dice sobre él: «Todas las consideraciones convergen 
hacia esta división dentro del archi-movimiento del mundo, que procede 
ella misma de una insuficiencia o una limitación de su prepotencia»15. 
Poniéndonos narrativos, diríamos que nuevamente vibran en el aire los 
gritos de «¡traición!», «¡sabotaje!».

El doctor Gotliebb, uno de los personajes de la fábula de Rebetez, comenta 
lo siguiente: «El cáncer, siempre lo he dicho, es el súbito enloquecer de una 
célula»16. Enloquecer es un verbo muy elocuente en este caso, que remite a 
otros como romper —la psique—, distorsionar —la realidad— o debilitar 
—la razón—. Una célula, o más bien la Célula protagonista del relato, dice 
de sus compañeras enloquecidas, de aquellas cancerosas que no alcanzan, 
como ella, la consciencia de sí: «las llamo ninfomaniacas irresponsables: se 
aman a sí mismas loca, desesperadamente, procreando a diestro y siniestro 
sin plan preconcebido. Si destruyen el organismo, se destruyen a sí mismas; 
son su propia perdición»17. Cabe señalar que antes de ser testigos de este 
aserto, los lectores efectivamente asistimos al mentado proceso de toma 
de consciencia de aquella célula. Inicialmente, parece querer «enloquecer» 
como sus compañeras, sin embargo, en arduos procesos de recuperación de 
la memoria, de reconocimiento de una identidad estable en el tiempo lejos 
de la creación anónima de copias de sí misma, comienza a percatarse de su 
participación en un proceso que no alcanza a comprender; la manutención 
de la vida de un cuerpo que no es el suyo propio. Lo que comienza como un 
esfuerzo por preservar la memoria de sí, prosigue con la decisión de tomar 
el control del proceso de reproducción celular para encaminarlo, no a la 

14	 Ibid., p. 67.
15	 Ibid., p. 61.
16	 Rebetez, René. La nueva prehistoria y otros cuentos. México D.F., Diana Editorial, 1967, p. 93.
17	 Ibid., p. 91.



[154] Daniel Castro Cano

destrucción del cuerpo, el cáncer como tal, sino hacia la dominación. La 
crónica de este desbalance finaliza con una célula que se declara a sí misma 
como un paso adelante en la evolución, y que se demuestra capaz de tomar 
el control tanto del cuerpo de Néstor, su huésped, como de otros cuerpos y, 
con el paso del tiempo, del mismísimo cuerpo del mundo. 	

 En el fondo de todo este movimiento de subjetivación narrado por 
Rebetez se halla la pregunta por el propósito. La Célula cancerígena 
comienza la narración de su proceso de emancipación declarando que 
la clave de su transformación está en darse a sí misma uno. «Me niego a 
continuar ese absurdo trabajo al que hemos estado esclavizadas. Insisto, 
una acción, para cumplirse, requiere una finalidad. No conozco esta 
última, luego, paralizo la acción»18, dice, y más adelante retoma: «Lo he 
dicho repetidas veces: una acción, para cumplirse, requiere una finalidad, 
y ahora la tengo: quiero apoderarme del organismo, no matarlo, dejar de 
ser su esclava y ser su dueña»19. Tenemos pues a una célula que plantea, 
enarbolando las banderas de una revolución radical, que una existencia sin 
propósito es inaceptable, que no puede conducir a acción alguna. Presiente 
que detrás de su existencia, de sus acciones primitivas de reproducción, 
fosforilación y oxidación, etc., existe un propósito, pero dicho propósito le 
es ajeno. En últimas, su rebelión no es contra el cuerpo mismo, sino contra 
la oscuridad que rodea su frenética acción de regeneración.

 A cierto nivel, también en la cuestión del propósito parece jugarse la 
diferencia entre el pensamiento de Patočka y Renaud Barbaras. El primero 
propone una cosmogonía en la que el sujeto, aquel único ente que puede 
preguntarse por su propósito, el Dasein heideggeriano que reflexiona sobre 
el ser, se erige como telos del proceso de mundificación. El segundo niega 
esta posibilidad. Sustrae al mundo de la necesidad de un propósito al cons-
tituirlo en una pre-potencia creadora satisfecha en su ser mundificante, y 
convierte al sujeto en contingencia20. El mundo, para Barbaras, no puede 
producir algo diferente de sí, por lo tanto, el sujeto finito es un traumatismo 

18	 Ibid., p. 90.
19	 Ibid., p. 91.
20	 Barbaras, Renaud. Metafísica del sentimiento.



[155]Crónica a dos voces de una enfermedad singular

en la piel del mundo, es residuo, surge de una debilidad. El archi-aconteci-
miento como enfermarda del mundo: cáncer.

 Aquello que resulta de la contingencia, del accidente, carece de propósito, 
en tanto que detrás del propósito está la necesidad y lo contingente es lo 
innecesario, lo que puede o no cumplirse. El hombre no soporta la contin-
gencia. Ella es el reino impenetrable de la casualidad; el reino al que el 
sujeto humano, el animal simbólico, se niega tantas veces a ingresar. Y si es 
el animal del sentido, es a su vez el animal del propósito, o por lo menos el 
único animal que parece cargar sobre sus hombros la preocupación por el 
propósito de su estancia en la Tierra. 

La Célula del cuento de Rebetez, en el momento en el que se torna 
sujeto, no parece estar completamente segura de dejar atrás su condición de 
contingente. No puede asegurar cosa alguna sobre el origen primero de su 
tomar consciencia de sí: «No sé si lo debo a mí misma o si me encuentro en 
medio de una corriente evolutiva diferente a la de los otros miembros de mi 
especie»21. Tras el archi-acontecimiento de Barbaras, por otro lado, no hay 
nada. Como él mismo lo dice: «el archi-acontecimiento, como conmoción 
del mundo mismo, sólo puede ser sin causa»22. Así como las del cáncer 
están codificadas en el cuerpo mismo del hombre, las causas del archi-acon-
tecimiento permanecen silenciadas en las entrañas del mundo. Tal parece 
ser el sino del hombre, un no saber.

 Sin propósito alguno, como es el caso del sujeto surgido de las entrañas 
del movimiento mundificante del mundo, o sin poder reconocer algún 
propósito en la existencia consciente, como es el caso de la Célula del 
cuento de Rebetez, nos encontramos en una especie de punto cero del 
movimiento, suspendidos en la quietud absoluta. En realidad, tal punto 
cero sería impensable en un mundo, en una realidad que ostenta un carácter 
procesual. Dicho carácter, al que ya llamábamos physis, es propio de un 
cuerpo embarcado en un movimiento cuyo propósito es la constitución 
misma del cuerpo. El proceso mundificante, o archi-movimiento, es pues, 
simultáneamente, camino y morada del mundo. 

21	 Rebetez, René. La nueva prehistoria y otros cuentos, 1967, p. 89.
22	 Barbaras, Renaud. Metafísica del sentimiento, p. 64.



[156] Daniel Castro Cano

 Ahora bien, el sujeto, anomalía en la piel del mundo, no deja de ser, en 
todo caso, emanación del propio mundo. Por lo tanto, heredaría de este, 
necesariamente, el carácter procesual. Una tendencia al movimiento que, 
a nivel del sujeto, adquiere una configuración cercana a la del propósito. 
De alguna manera, el sujeto parece haber sido lanzado, que no puesto. 
Lanzado en tanto sobre él ya se ha aplicado previamente un movimiento, 
en tanto aparece en escena con un cierto impulso. Tal sería la causa de la 
necesidad que lo urge de completar la aparente trayectoria con respecto a la 
cual se siente, sin saber hasta qué punto, comprometido. A dicha necesidad, 
que se concreta en la aparición de un propósito, Barbaras la llama deseo. 
Mientras que lo que diferencia a la Célula de la fábula de sus compañeras es 
la pregunta por el propósito, lo que aleja al sujeto de los demás entes es el 
deseo. Y como núcleo de este último, el propósito que se vislumbra es el de 
la reconciliación. En palabras de Barbaras:

El deseo posee en el fondo una significación ontológica. Siempre es deseo de 
sí mismo, es decir, búsqueda de sí en el otro […] Tal es la primera dimensión 
constitutiva del deseo: la de la comunidad o similitud ontológica entre el ser del 
deseante y aquel del deseado, y esa es la razón por la que todo deseo es en su 
base deseo de reconciliación23.

El sujeto se sabe diferente en cuanto es consciente de su deseo de recon-
ciliación con el mundo. El deseo potencia su movimiento y altera sus 
contornos para darle identidad.

 Como prolongaciones de cierto movimiento, aparecen entonces el 
deseo y el propósito. Permiten al sujeto desplegar su acción en otras coor-
denadas diferentes a las de la necesidad. En este sentido, por ejemplo, el 
accionar de la Célula del cuento de René Rebetez, que se circunscribe 
inicialmente a los límites de lo necesario como activación interminable 
de procesos redundantes, solamente se transforma, se moviliza en un 
sentido trascendente, con el planteamiento de un propósito. Este impulso 
novedoso que ahora motiva las acciones de la Célula se podría definir como 
una sed por el infinito y, por lo tanto, como una sed insaciable. El deseo del 

23	 Ibid., p. 59. 



[157]Crónica a dos voces de una enfermedad singular

sujeto en Barbaras, a su vez, es el de una reconciliación o encuentro con 
el mundo, y se constituye también en una sed imposible de satisfacer. Así 
lo señala Barbaras en la «Introducción» de su Metafísica del sentimiento: 
«Pero hay otro rasgo del deseo, que lo distingue esta vez de la tendencia o 
de la necesidad: es que la obtención de su objeto no lo calma, sino que lo 
relanza»24. El filósofo francés insiste en el asunto con otras palabras, a saber: 

El deseo no es carencia, falta de algo determinado que sería susceptible de apa-
ciguarlo; el deseo no carece de nada, no porque no le falte nada, sino porque lo 
que le falta es el orden de la nada, no es nada entitativo25.

Dado todo lo anterior, podríamos afirmar que nuestros personajes, el 
sujeto y la Célula cancerígena, se nos presentan como embarcados en una 
carrera por alcanzar el infinito. Mientras la completan, no obstante, su 
condición de traumatismo permanece. El cáncer que afecta a Néstor, quien 
lo describe como un dolor vivo, termina por tomar todo su cuerpo hasta 
desfigurarlo por completo. Los efectos del archi-acontecimiento, según 
Barbaras, afectan, de una vez y para siempre, la totalidad del mundo: «la 
transformación que adviene por el acontecimiento tiene de propio […] que 
afecta a la totalidad de la realidad»26. No hay liberación posible sino con la 
muerte. 

La inmortalidad del mundo

El signo distintivo del sujeto es la finitud. Tal finitud se manifiesta, concre-
tamente, en la mortalidad. Para el sujeto que describe Barbaras no existe 
final distinto a la muerte, y esto porque en el origen de su existencia misma 
está la finitud como distorsión en el archi-movimiento infinito del mundo. 
Dice el francés: 

morimos porque somos mortales, pero somos mortales en la medida exacta 

24	 Ibid., p. 19.
25	 Ibid., p. 19.
26	 Ibid., p. 68.



[158] Daniel Castro Cano

en que somos vivientes. La mortalidad no es un accidente, una determinación 
extrínseca con respecto al viviente sino el sentido mismo de su existencia en la 
medida en que esta es sinónimo de separación, separación frente a una poten-
cia que está destinada a retomar sus derechos27. 

El mundo no transige ante la debilidad manifestada en su propia entraña 
y, necesariamente, reclama una reparación, una restitución de su súper-po-
tencia. La afrenta del sujeto será siempre reparada, en tanto este volverá, 
una vez muera, al seno del proceso mundificante. Así que, en últimas, a 
pesar de que la muerte del sujeto es absolutamente definitiva y constitutiva, 
su restitución ocurre en un retorno a la inmortalidad, una inmortalidad sin 
consciencia. En la muerte entonces se consuma el deseo de reconciliación 
que se impone como propósito máximo del sujeto.

 La Célula, por su parte, se sabe en esencia inmortal, producto del 
proceso continuo de reproducción de sí misma. Adquiere tal consciencia 
cuando recupera la memoria de sí, desde la cual es capaz de definir un 
propósito absolutamente propio. Es la semilla de un mundo consciente, de 
la paradójica condición de un universo humano o de un humano universal. 
La semilla de un dios. Aun así, de lo que se trata su odisea es de obtener la 
infinitud. La Célula, por lo menos durante su primera etapa como insigni-
ficante fragmento del cuerpo del hombre, es finita. Su existencia está ligada 
a la mortalidad del sujeto. Con todo, se sabe capaz de abarcar, aupada en 
su recién adquirida consciencia, todo el universo. Se hace inmortal, no por 
morir y reintegrarse al proceso regenerador de los tejidos del cuerpo, sino 
por crecer hasta abarcar con su consciencia el cuerpo del mundo. Grita, 
embriagada de poder: 

No podré detenerme, el hombre es sólo un paso. Afuera hay células muy 
grandes que ellos denominan galaxias. Creceré hasta el infinito. Me poseo 
por enésima vez, me reproduzco en el hipotálamo. No hay nada que pueda 
oponerse a mi poder, soy el Yin y el Yan, los principios femenino y masculino, 
la tesis y la antítesis, la dialéctica misma, vital e irreversible. Me poseo a mí 
misma, no dependo de mecanismo exteriores. Lo único que no puedo hacer 
es detenerme28.

27	 Ibid., p. 78.
28	 Rebetez, René. La nueva prehistoria y otros cuentos, p. 92.



[159]Crónica a dos voces de una enfermedad singular

 Para cada uno de los casos, para el del cuerpo del mundo y para el 
del cuerpo del hombre, el proceso es diferente, aun cuando la infinitud del 
mundo se mantiene inalterada. En el primer caso, la infinitud permanece 
como prerrogativa del mundo y al final este la reivindica, volviendo a 
integrar en su seno al sujeto emancipado o caído en desgracia. En el 
segundo, la inmortalidad no es la del cuerpo del hombre, que termina por 
desaparecer; la inmortalidad y la infinitud pertenecen a un nuevo sujeto, 
también emancipado, que progresivamente se irá convirtiendo él mismo 
en el mundo.

A modo de conclusión

Entre ambos textos se establece entonces un juego de espejos, aun cuando 
uno de los dos, el de la fábula, es un espejo mágico con el poder de deformar 
lo que en él se refleja. De los dos podemos decir, hecha la salvedad, que 
reconstruyen el mismo movimiento, pero necesariamente de manera 
especular; en uno se invierten los sentidos del otro. Como cualquier juego, 
el propuesto es evidentemente arbitrario. La exclusividad de los ámbitos a 
los que cada uno de los textos remite no se puede soslayar. 

Aun así, no dejaremos pues de proponer una síntesis igual de lúdica que 
el resto del ejercicio. A saber: el texto de Barbaras describe un traumatismo. 
Ha sido leído hasta aquí como la crónica de un cáncer subjetivizante en 
la epidermis del cuerpo del mundo. Tal es la gran metáfora con la que se 
puede reconfigurar la relación entre sujeto y objeto, hombre y mundo, 
descrita por Renaud Barbaras. El texto de Rebetez, por su parte, narra la 
fábula de un cáncer mundificante en el seno del cuerpo del hombre. 

 Proyectan ambos textos, a su manera, un juego entre la forma y el fondo. 
Se revela en ellos la forma como condición ineludible para la aparición 
del sujeto; forma cuyo destino es, en todo caso, romperse para restituir la 
plenitud del fondo, la plenitud del mundo. En otras palabras, los límites 
del sujeto, dentro de los cuales se desarrolla su subjetividad sintiente, están 
destinados a la abrupta aniquilación en que se constituye la muerte. En 



[160] Daniel Castro Cano

el cuento del colombiano se evidencia cómo, sin los límites formales del 
cuerpo humano, el cáncer protagonista estaría condenado a una profusión 
vertiginosa e infinita de células, solamente amenazada por una futura 
carencia de fuentes de energía. De esta manera, termina por diluirse en un 
fondo sin identidad y arruina el único ambiente propicio para el desarrollo 
de la consciencia de sí sobre la que reposa su poder y desde la cual puede 
columbrar un propósito propio. Por su parte, en el tratado de Barbaras 
se afirma que la muerte es, inevitablemente, el destino del sujeto, y que, 
sin embargo, es también el único procedimiento posible para restituir la 
identidad de este con la infinitud del mundo. A tal infinitud es a la que 
aspira la Célula de Rebetez. No obstante, su propósito no es difuminarse 
en un fondo sin límites, sino superponer sobre este su propia forma. A 
diferencia de los del sujeto, los contornos de la Célula no se rompen. Más 
bien se expanden con una violencia que solo parece posible en el entorno 
fantástico de la fábula. Un Big Bang consciente o, abusando de la termi-
nología de Barbaras, un archi-movimiento muy a propósito.

 Lejos de la fábula, en los predios de aquella realidad cuyos límites 
Barbaras y otros tantos filósofos tratan de reconocer, el fondo del mundo 
permanece oculto, y asegura su condición desde su intrínseca naturaleza 
procesual, desde una mundificación que conserva la invisibilidad de su ser. 
De esta manera, el sujeto se ve arrojado a un movimiento incesante, sin 
un fin diferente que el de su propia desaparición. El suyo es un trayecto 
sinuoso hacia la negación de sí, hacia el infinito. Su trauma, reverso del 
trauma del mundo, es su deseo, nunca satisfecho, de infinitud. Es esto lo 
que lo hiere y lo que lo desfigura ante los ojos de los demás entes. Pero es a 
la vez aquello que lo dota de potencial trascendencia. 

 Sobre el trastorno que aqueja al hombre no solamente podríamos afirmar 
que abre una brecha entre este y los otros entes, también parece evidente 
que no afecta a la totalidad de la especie, sino a unos cuantos desgraciados. 
Esto es así en cuanto el ser del mundo, o por lo menos algún destello de su 
siempre lejano brillo, no se le da al hombre de manera automática. Oculto 
tras los fenómenos, aquel nos expulsa, a la mayoría, hacia una existencia 
sellada por la necesidad y ajena al deseo. Dicho de otro modo, no todos los 



[161]Crónica a dos voces de una enfermedad singular

hombres aparecen aquejados por la misma sed, no en todos se enciende el 
fuego imperecedero del deseo. Barbaras, en la «Introducción» a Metafísica 
del sentimiento, sentencia el asunto con las siguientes palabras: «No hay 
mundo sino para aquel que se encamina a él, sólo hay profundidad para 
quien penetra en él»29.

Muy al principio de este texto afirmábamos que el núcleo de una vida 
humanamente vivida reposa en el sentido, y que el mundo, para el hombre, 
no puede manifestarse simplemente como una sumatoria de partes. Cabría 
preguntarnos entonces ¿Son compatibles la búsqueda de sentido y la sed 
de infinito? Tal vez ingresamos, con este paso, a las umbrías veredas que 
recorren otro tipo de buscadores diferentes a los científicos, los artistas y 
los filósofos. Nos referimos a aquellos que ambicionan la experiencia del 
infinito, la también llamada experiencia mística o de la unidad. 

 Bien mirado, parece existir una cierta distancia entre las categorías de 
sentido y experiencia. Más arriba, cuando señalábamos que no podemos 
referirnos al mundo sino desde la analogía, nos desplazábamos, ciertamente, 
en el campo del lenguaje. Sentido y lenguaje son nociones imbricadas, y 
si, tal como lo señala Barbaras, el lenguaje es la primera manifestación, el 
venero, de la separación entre el sujeto y el mundo, el sentido sería entonces 
ese amplio río de aguas turbulentas en cuyas orillas opuestas habitan ambos, 
sin posibilidades evidentes de comunicación. La experiencia, por su parte, 
parece anteceder al sentido. Define el efecto de lo sensible en el sujeto. 
Volveríamos pues al ámbito de la forma y el fondo; la experiencia se cons-
tituiría en el eco del fondo de lo puramente sensible, eco que resuena en la 
caja de resonancia que es el hombre. Mientras que el sentido, por su parte, 
sería una delimitación, el efecto de satisfacer la necesidad tan humana de 
reconocer la forma diferenciada de lo que aparece como mera experiencia. 

 Ahora bien, si es cierto que la búsqueda o creación de sentido es 
connatural al espíritu humano, y si es cierto también que el sujeto no es más 
que una perturbación en el seno del archi-movimiento del mundo; buscar el 
infinito, desear la experiencia de reconciliación con él, sería una suerte de 
deseo de anulación de lo humano y, por lo tanto, de anulación del sentido. 
29	 Barbaras, Renaud. Metafísica del sentimiento, p. 15.



[162] Daniel Castro Cano

Sería un apostarlo todo, incluso la propia identidad, a favor del fondo y en 
contra de la forma. 

 Trágico destino pues el del hombre, cómico o patético según algunos; 
ostentar como objeto de su deseo un cuerpo que no es el suyo… o que lo 
fue, pero del que aparece hoy como expulsado. Como si suya fuera la forma 
de un cáncer apenas conjurado. Su vida, en fin, crónica de una enfermedad 
singular.

Bibliografía

Barbaras, Renaud. «El movimiento del mundo y el problema del aparecer». Inves-
tigaciones fenomenológicas, (16), 2016, pp. 13-30.

Barbaras, Renaud. Metafísica del sentimiento. Traductor Vélez López, G. Bogotá, 
Aula de Humanidades, 2016.

Descartes, René. Meditaciones metafísicas. Quito, Libresa, 1995.

Rebetez, René. «Cáncer». En: R. Rebetez, La nueva prehistoria y otros cuentos. 
México D.F., Editorial Diana, 1967, pp. 85-94.



VARIA





[165]

El puesto de las síntesis pasivas en la lógica 
trascendental husserliana*

The place of passive synthesis in Husserlian 
transcendental logic

Emiliano Roberto Sesarego Acosta**

*	 Este estudio fue presentado en el Seminario Internacional sobre Síntesis Pasiva (Universidad Pe-
dagógica Nacional – Bogotá, Universidad Nacional de Córdoba – Argentina, Universidad Tecno-
lógica de Pereira, Universidad EAFIT – Medellín, Universidad del Cauca – Popayán, Universidad 
de Buenos Aires – Argentina), el 27 de septiembre de 2019. Artículo recibido el 30 de septiembre y 
aceptado el 25 de noviembre de 2019.

**	 Correo electrónico: sesarego@gmail.com.
1	 En adelante cito «I LU, II LU, III LU, IV LU, V; LU, VI LU» para referirme a Ia 1.a, 2.a, 3.a, 4.a, 5.a, y 

6.a Investigación lógica, respectivamente).
2	 LU, Intro. § 1, p. 41; Hua XVIII, p. 5. La sigla «Hua» corresponde, con indicación de tomo y página 

o parágrafo, a Edmund Husserl, Gesammelte Werke, Husserliana.

Resumen: En este trabajo se intenta ofrecer 
una breve introducción a la comprensión 
husserliana de la lógica formal y su relación 
con la lógica trascendental. La reconstruc-
ción de esta temática se centrará en las 
nociones de mathesisuniversalis y de concep-
to-operación los cuales, a partir de la etapa 

genética de la fenomenología, intentan ras-
trearse hasta las operaciones más básicas de 
la subjetividad, esto es, las síntesis pasivas.

Palabras claves: Husserl, lógica formal, sín-
tesis pasivas, lógica transcendental.

v v v

Abstract: In this work we try to offer a brief 
introduction to Husserlian understanding of 
formal logic and its relationship with tran-
scendental logic. The reconstruction of this 
subject will be centered in the notions of 
mathesisuniversalis and concept-operation 
which, from the genetic stage of phenom-

enology, try to be traced to the most basic 
operations of subjectivity, that is, the passive 
syntheses.

Keywords: Husserl, formal logic, passive 
synthesis, transcendental logic.

Contexto Histórico del Problema

En el Prólogo a las Investigaciones Lógicas1 [LU], Husserl afirma que su libro 
es el resultado de reflexiones críticas acerca de la matemática y la lógica2. Allí 
narra que alrededor del comienzo de la década de 1890, había llegado a la 
conclusión de que la lógica de su tiempo, debido a la vaguedad y confusión 



[166] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

de los conceptos que utilizaba, no era adecuada para proveer una clarifi-
cación de las nociones básicas de la aritmética. Además, la falta de claridad 
de los conceptos lógicos, no sólo ponían en riesgo tanto a la propia lógica 
como a las matemáticas, sino también a todas las ciencias que descansan 
en sistemas formales deductivos, todos los cuales necesitan el mismo tipo 
de clarificación filosófica, puesto que todos emplean los mismos tipos de 
operaciones y se fundan en los mismos conceptos. De allí que en las LU 
encontremos clarificaciones de los conceptos empleados en todo tipo de 
ciencia que emplee el método deductivo, tales como contenido, sentido y 
verdad, entre muchos otros. Más en particular, este texto ofrece una serie de 
clarificaciones sobre lo que sería el objeto propio de la lógica: las relaciones 
necesarias entre los contenidos ideales —ideal Inhalt— de las expresiones o 
lo que es expresado, i.e., sentidos o contenido proposicional.

El trasfondo del trabajo filosófico de Husserl se encuentra en su 
formación matemática a fines del siglo XIX, y en los descubrimientos 
revolucionarios que surgen en la geometría, el análisis y el álgebra desde 
mediados del mismo siglo. Entre ellos —y por su relación con los problemas 
filosóficos usuales de la filosofía moderna— destaca la independencia que 
adquiere la ciencia geometría respecto de la intuición del espacio, luego 
de haber estado atada a los presupuestos metodológicos y metafísicos de 
los Elementos de Euclides durante más de dos mil años. No sólo surgen 
las así llamadas «geometrías no-euclídeas», que se ocupan de su tema sin 
ningún tipo de referencia a la percepción del espacio físico; sino también el 
cálculo diferencial e integral, que, habiendo aparecido en el siglo XVII con 
Leibniz y Newton, logra aplicarse con total corrección a estos nuevos tipos 
de espacios no-intuibles.

Tal independencia respecto de cualquier tipo de hecho fáctico es lo que 
caracteriza a la geometría como una ciencia eidética. Dichas ciencias poseen 
una metodología y unas formas de evidencia rotundamente diferentes 
de las ciencias de hechos. Como afirma Gurwitsch, las ciencias eidéticas 
versan sobre posibilidades, no sobre actualidades. En efecto, las caracte-
rísticas propias del espacio-real o del espacio-físico, son incapaces tanto de 
confirmar como de invalidar los resultados de la geometría euclidiana, la 



[167]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

hiperbólica o la elíptica o, en otras palabras, que la descripción adecuada 
del espacio-físico este dada por una geometría no-euclidiana no invalida a 
la geometría euclídea como ciencia eidética. Así pues, las ciencias eidéticas 
tienen la particularidad de ser completamente independientes de cuestiones 
de hecho —factual matters—3.

La geometría alcanza así dos logros fundamentales: a) su transformación 
en una ciencia eidética que insiste en llevar a cabo sus investigaciones sin 
referencia a la intuición (empírica) y b) la posibilidad de investigar su 
objeto con las nuevas herramientas matemáticas del cálculo diferencial 
e integral. Husserl asocia la separación de la geometría de la intuición 
espacial con la obra de Riemann, y los avances del cálculo con los trabajos 
sobre aritmetización del análisis de Dedekind, Heine, Kronecker, Cantor 
y particularmente de Weierstrass, cuyas lecturas Husserl presenció entre 
1878 y 1881; y cuyo tema era clarificar la obscuridad concerniente a los 
conceptos de cantidad «infinitamente pequeña» e «infinitamente grande»4.

Si bien un estudio de las diferencias entre los métodos intuitivo y 
eidético aplicados a la geometría nos llevaría demasiado lejos del problema 
de este escrito, el lector puede intentar apresarla mentando la diferencia 
entre medir un ángulo de un triángulo mediante un compás o un trans-
portador —geometría material y método empírico-intuitivo—, y calcular 
la medida de un ángulo en una geometría hiperbólica mediante procedi-
mientos enteramente simbólicos y formales —geometría formal y método 
simbólico-abstracto—. Un tema tal puede parecer ajeno al objeto de la 
fenomenología, pero no olvidemos que Husserl refiere constantemente a 
los problemas concernientes a la matemática formal y material, como por 
ejemplo en §72 de Ideen I: Ciencias concretas, abstractas, «matemáticas» 
de esencias. Por «matemática material» Husserl entiende el abordaje de 
los problemas o temas matemáticos bajo un método todavía atado a la 

3	 Cf. CW III, Cap VII, §1. La sigla «CW» corresponde, con indicación de tomo y página o parágrafo, 
a Aron Gurwitsch, Collected Works.

4	 Para una exposición pormenorizada de los problemas filosóficos relativos a la aritmetización del 
análisis ver: cf. Bell, John. «Continuity and Infinitesimals», The Stanford Encyclopedia of Philo-
sophy (Summer 2017 Edition), Edward N. Zalta (ed.), URL = https://plato.stanford.edu/archives/
sum2017/entries/continuity/



[168] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

intuición, mientras que por «matemática formal» entiende el nuevo método 
formal, eidético o «aritmético» de análisis.

Ahora bien, la posibilidad de la aritmetización del análisis, para los mate-
máticos de esta época, dependía de la clarificación previa de un problema 
filosófico: la naturaleza de los números irracionales5. En su Filosofía de 
la Aritmética Husserl se enfrenta a ellos bajo el título de «números imagi-
narios» y pretende derivarlos de los números cardinales (Anzahlen). Para 
ello, primero tiene que clarificar la naturaleza de los números cardinales 
—lo que hace mediante los conceptos de unidad, combinación colectiva, 
pluralidad y contar— y luego «derivar» los irracionales de ellos. En el 
transcurso de su investigación, sin embargo, llega a reconocer que este 
proyecto es imposible —i.e, llega a la creencia de que no hay manera de 
derivar los números imaginarios de los números cardinales— y pasa a 
considerar que el problema de la aritmetización del análisis tiene como 
condición no un análisis material de la naturaleza de los números «imagi-
narios», sino una aclaración del cálculo como mathesisuniversalis, en 
estrecha relación con la lógica.

Así, si bien Husserl abandona su proyecto de resolver el problema 
filosófico de los números imaginarios, los resultados a los que llega en el 
contexto de esta investigación —como el tratamiento filosófico de la indi-
vidualidad objetiva a partir de la clarificación de conceptos como unidad, 
combinación colectiva, pluralidad etc.— permearán en adelante todas sus 
investigaciones, y en particular, su comprensión de los aspectos formales de 
la filosofía, que son, de hecho, uno de los temas principales de sus escritos 
sobre lógica, ya sea sobre lógica formal o sobre lógica trascendental.

El trabajo se divide en dos partes. En la primera se estudian algunas 
temáticas de la lógica formal y trascendental husserliana. En la segunda, se 
intentan ampliar tales estudios, poniéndolos en un contexto más general.

5	 Es decir, aquellos números, como π, que no son el resultado de una división entre números enteros.



[169]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

PARTE 1: Lógica Formal y Trascendental

En 1906, Husserl escribe en su diario:

Mencionaré en primer lugar la tarea general que tengo que resolver para mí 
mismo, si pretendo llamarme filósofo. Me refiero a una crítica de la razón. Una 
crítica de la razón lógica, y de la razón práctica, y de la razón estimativa. Sin 
dilucidar, en rasgos generales, el sentido, la esencia, los métodos, los puntos 
de vista capitales de una crítica de la razón; sin haber pensado, esbozado, 
averiguado y demostrado un bosquejo general de ella, yo en verdad no puedo 
vivir sinceramente6.

Entre otras cosas, esta cita es interesante porque Lógica Formal y 
Trascendental7 [FTL] lleva por subtítulo Ensayo de una crítica de la razón 
lógica. Así, 23 años después de esta reflexión, Husserl publica finalmente 
la que sería la parte más fundamental de su crítica de la razón: la crítica 
de la razón lógica. Pero ¿en qué consiste? ¿Y por qué tendría un lugar tan 
destacado al interior del proyecto husserliano?

En FTL, Husserl pretenderá elucidar de forma definitiva dos conceptos 
centrales para su proyecto, a saber: experiencia categorial y juicio. Su 
centralidad está dada por el hecho de que la ciencia —el conocimiento 
científico— refiere a los mismos o, en otras palabras, de que no es posible 
una genuina comprensión de la empresa científica y sus resultados —las 
teorías científicas— sin una referencia a la idea de razón lógica. Así pues, la 
elucidación o clarificación de la idea de razón lógica y de los conceptos de 
experiencia categorial y de juicio implicará ahondar en las estructuras y las 
evidencias de la lógica formal objetiva. La meta de Husserl no es, sin embargo, 
simplemente presentar los conceptos de la lógica formal, como podemos 
encontrarlos en cualquier manual, sino intentar alcanzar las evidencias que 
sostienen o fundamentan a la lógica, ya no tan sólo como disciplina práctica 
y normativa (Kunstlehre), sino sobre todo como disciplina teorética8.

6	 Citado por Biemel, W., en su Introducción a Idee der Phänomenologie, VII-VIII (trad., p. 14).
7	 Hua XVII. Lógica formal y trascendental. Trad. de L. Villoro. México, UNAM, 1962.
8	 Cf. Hua XVIII, §1-3.



[170] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Es decir, para Husserl ya no bastará con explicitar las reglas de 
manipulación entre símbolos, propias de una concepción de la lógica 
como disciplina práctico-normativa; sino que hará falta estudiar a fondo 
los problemas relativos a los universales, las categorías, los significados, las 
multiplicidades, los todos y las partes, los números, etc., bajo una doble 
perspectiva —tanto subjetiva como objetiva—; esto es, teniendo en cuenta 
tanto los actos mediante los cuales alcanzamos conocimiento de estas 
objetividades, como las características o propiedades ontológicas de las 
mismos. O, en otras palabras, solo mediante una clarificación teorética de 
los conceptos involucrados en las ciencias formales, se podrá avanzar hacia 
la comprensión filosófica de toda ciencia y del conocimiento como tal. 
Este énfasis en la prioridad de las ciencias formales, vis-a-vis las ciencias 
materiales o positivas, depende de la concepción husserliana según la 
cual toda ciencia material está fundada en las ciencias formales9. Pero no 
solo eso, sino que la propia fenomenología y su método de descripciones 
fenomenológicas harán asiduo uso de la lógica y la ontología formal. Dado 
el objetivo de la fenomenología de ser un comienzo radical, fundado de 
manera absoluta, los problemas filosóficos de la teoría formal son, sin 
lugar a dudas, una de las problemáticas centrales de la nueva disciplina 
fenomenológica.

Se tratará, así, de intentar superar la «ingenuidad de nivel superior»10 
de la cual la lógica aún no ha logrado desprenderse, y que pone en crisis su 
pretensión de transformarse en la ciencia de las ciencias (Wissenschaftslehre), 
en la norma para todo saber.

El método para superar dicha ingenuidad no será, aquí, —y como estamos 
acostumbrados en fenomenología— la mera descripción (Beschreibung, 
Deskription) de estructuras objetivas o subjetivas, sino una reflexión radical 
(radikale Besinnung) que implicará tanto una «explicitación original del 
sentido (Sinn)» como una «nueva configuración del sentido (Sinn)»11.

9	 Cf. Hua III, §72.
10	 Hua XVII, p. 6.
11	 Nótese la interrelación entre Be-sinn-ung y Sinn.



[171]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

En diversas partes de su obra Husserl cita el cierre de Logik de Lotze: «no 
solamente calcular el curso del mundo, sino comprenderlo»12. De allí que 
no podamos conformarnos con una comprensión de la Lógica como mera 
técnica de cálculo —como ars combinatoria en su acepción leibniziana— sino 
que debemos clarificar sus relaciones con el todo de la epistemología o de 
la teoría del conocimiento. En definitiva, el problema que ve Husserl es que, 
si la lógica se pretende como el locus máximo o el mismísimo paradigma 
de nuestra racionalidad, todo el proyecto de Occidente —la filosofía y la 
ciencia— se vendría abajo si en ella restan o están implícitos prejuicios o 
ingenuidades no clarificadas. La necesidad de aclarar los fundamentos de 
la lógica formal es, por lo tanto, una tarea ineludible para la fenomenología. 
Más en particular, Husserl cree que, si la crítica de la razón lógica logra su 
cometido, la propia posibilidad del conocimiento y de la razón quedarían 
resguardadas.

Por lógica trascendental debemos comprender, por tanto: la crítica 
fenomenológica de la razón lógica o, en otros términos, el intento de aclarar 
los fundamentos de sentido de la lógica formal como parte de la teoría del 
conocimiento, y no sólo como mera técnica de cálculo. La lógica es, así, una 
ciencia; pero una ciencia radicalmente diferente de las ciencias positivas o, 
mejor, de toda ciencia particular. Es, de hecho, la ciencia de todas las ciencias 
y, como tal, el fundamento de toda (otra) ciencia. El así llamado «proyecto 
fundacional» de la fenomenología, la idea de que todas las ciencias han 
de ser «fundamentadas» por la fenomenología ha de entenderse, en este 
contexto, precisamente como el intento de clarificar fenomenológicamente 
la lógica como ciencia de todas las ciencias. A este proyecto, Husserl lo 
denomina lógica trascendental. Así, como ciencia de todas las ciencias, la 
lógica se ocupa de las leyes universales relativas a la verdad, la deducción, 
la verificación y la falsación y, en definitiva, de las leyes pertinentes a toda 
teoría y a la teorización como tales. Además, se ocupará específicamente 
de la unidad teorética, tanto relativamente al dominio o región del que se 
ocupe una ciencia específica, como las proposiciones que refieren a este. La 

12	 Lotze. Logik. Erstes Buch: Vom Denken. Hamburg, Meiner, 1874/1989, p. 608.



[172] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

radicalidad de la lógica trascendental implica una presentación sistemática 
de todos estos aspectos que harán, así, a la teoría de la razón fenomenológica.

Como dirá luego Merleau-Ponty:

[…] una filosofía se vuelve trascendental, esto es, radical, no instalándose en 
la conciencia absoluta sin mencionar los procedimientos que conducen a la 
misma, sino considerándose a sí misma como problema; no postulando la 
explicitación universal del saber, sino reconociendo como problema filosófico 
fundamental esa presunción de la razón.13

O en palabras de Husserl:

Muy tarde llegué a reconocer que toda crítica de las evidencias, particularmente 
de las evidencias judicativas (con mayor precisión: las de la actividad categorial) 
no sólo tiene que efectuarse en el marco de la fenomenología, […] sino que 
toda ella remite a una crítica última en forma de una crítica de las evidencias 
que efectúa directamente la fenomenología en su primer nivel, aún ingenuo. Esto 
quiere decir: la crítica del conocimiento primera en sí, en la que arraigan todas 
las demás, es la auto-crítica del conocimiento fenomenológico mismo14.

Así pues, esta crítica de la razón lógica o lógica trascendental se va a 
desarrollar en tres niveles:
1.	 Lógica apofántica.
2.	 Lógica de la consecuencia.
3.	 Lógica de la verdad.

A su vez, estos tres niveles se enlazan entre sí para formar la disciplina 
Lógica no como lógica formal, sino como teoría de las ciencias.

Lógica como teoría de las ciencias

En su curso de 1906-1907 sobre teoría del conocimiento Husserl afirma 
que mientras que la psicología, entendida cognitivamente, se preocupa por 
todas las formas del pensamiento, incluyendo las incorrectas, las «formas 

13	 Merleau-Ponty, Maurice. Fenomenología de la percepción. Barcelona, Editorial Altaya, 1999, 
p. 84.

14	 Hua XVII, p. 298



[173]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

del pensar» cómo fenómenos empírico-naturales o empírico-mentales 
—incluyendo aquellas propias de los animales y de las personas en 
su vida cotidiana—, la lógica se ocupa de las formas de razonamiento 
correctas. Esta idea de corrección, que para Husserl equivale a la idea 
de racionalidad, es lo que introduce el carácter normativo de la lógica, 
normatividad justificada por el hecho de que la Lógica apunta como meta 
a la Verdad, mientras que este no es el caso del «pensamiento en general», 
o de la «esfera intelectiva» en la generalidad de los actos mentales15.

Además, para Husserl la lógica como Kunstlehre o disciplina práctica, 
presupone la lógica como ciencia teorética, dado que todas las ciencias 
prácticas presuponen una o más ciencias teoréticas. Dice Husserl: «la 
lógica se vuelve normativa, se vuelve práctica, […] pero en sí misma no 
es disciplina normativa, sino precisamente ciencia en sentido fuerte, en el 
sentido de manifestación de la razón puramente teorética»16. 

Aun así, las verdades de la lógica pueden usarse como principios 
normativo-prácticos, como reglas para las inferencias o las formas de 
razonamiento. Es así que hay una relación evidente entre ciencia y lógica. 
Todas las ciencias tienen como meta la verdad objetiva y una conexión 
coherente y fundada entre sus proposiciones verdaderas. Nótese que estamos 
tematizando a la ciencia, en este punto, no cómo un «método formal de 
descubrimiento», ni siquiera como un «método formal de corroboración», 
sino como el «conjunto de sus resultados objetivos». Esos resultados son, 
para Husserl, proposiciones y, aún más, proposiciones verdaderas. Pero no 
se trata de una mera suma arbitraria de proposiciones, sino de un todo 
coherente de proposiciones verdaderas fundadas unas en otras. Es preci-
samente tal conexión entre proposiciones verdaderas lo que la lógica como 
ciencia de todas las ciencias viene a garantizar, y de allí que la lógica exprese 
y fije las condiciones formales de todo saber científico.

Toda ciencia es, pues, un conjunto de proposiciones o juicios y, como 
también podemos decir, un conjunto de significaciones y de combinaciones 

15	 Cf. Hua 24, §1, pp. 1-4. La sigla «Hua» corresponde, con indicación de tomo y página o parágrafo, 
a Edmund Husserl, Gesammelte Werke, Husserliana.

16	 Hua XVII, p. 34.



[174] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

entre significaciones. Tales proposiciones no pueden ser contradictorias 
entre sí, no podemos tener «a y no-a» como proposiciones verdaderas de 
nuestra ciencia17.

Es en este rol que Husserl pretende una clarificación de la lógica y, para 
lograrlo, va a presentar una estratificación de ella en niveles. En FTL §23 se 
afirma que habría dos tradiciones principales en lógica:

4.	 Aristóteles: Lógica como Apofántica.

5.	 Leibniz: Lógica como parte de la mathesisuniversalis.

Ambas tradiciones se unifican, para Husserl, bajo la consideración de 
la Lógica Trascendental, siendo así que cada nivel demanda aclaraciones 
o clarificaciones fundadas en una reflexión radical (radikaleBesinnung) de 
sus presupuestos y sus evidencias. En ocasiones, Husserl llama a estos dos 
niveles analítica pura. El término analítica significa, en este contexto, que 
se deja de lado todo contenido concreto o material de conocimiento18, y se 
ocupa de los juicios en formalidad pura. Además, habremos de considerar 
un tercer nivel: el nivel de la lógica como verdad.

6.	 Analítica Pura = analítica apofántica + lógica de la no contradicción.

O, en otras palabras: necesitamos un primer nivel —lógica apofántica— 
que clasifique los juicios exclusivamente bajo el punto de vista de la forma, 
en abstracción de las cuestiones concernientes tanto a la no-contradicción 
como a la verdad de las proposiciones. Este nivel es equivalente al estudio 
contemporáneo de las fórmulas bien formadas. Un segundo nivel —lógica 
de la consecuencia— considera la no-contradicción entre los juicios o, en 
otras palabras, la compatibilidad, las formas de fundamentación o las cone-
xiones analíticas de los juicios entre sí, sin estudiar, todavía, la verdad o 
falsedad de las proposiciones. En términos contemporáneos estaríamos 
estudiando el cálculo lógico o la teoría de la demostración. Es decir, un nivel 
que se ocupa de la consistencia, inconsistencia o validez de las conexiones 
entre proposiciones o juicios. Por último, tendremos un tercer nivel —lógica 
17	 Hilbert es recordado por haber dicho que si p y no-p son ambas verdaderas, entonces p no existe.
18	 Tengamos en cuenta que bajo esta perspectiva, la ontología formal también será analítica.



[175]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

de la verdad— que estudia las relaciones entre los juicios y los estados de 
cosas mentados o referidos por estos juicios. Se trata, acá, de tematizar los 
fundamentos teoréticos relativos a la verdad de los juicios o proposiciones. 
En términos más actuales, diríamos que este es el nivel que corresponde a 
la perspectiva interpretada de las proposiciones formales, o a la teoría de 
modelos en sentido matemático.

Lógica Apofántica o Morfología Pura de los Juicios

Husserl comienza su proyecto de una reflexión radical de la lógica, o lógica 
trascendental, con una crítica de la lógica tradicional, de la lógica dominada 
por dos conceptos básicos: forma y juicio. Estos son, de hecho, los conceptos 
que dominan y limitan la lógica aristotélica. La lógica será analítica en tanto 
y en cuanto deja de lado todo contenido material, para atenerse exclusi-
vamente a la forma de los juicios. Por otro lado, será apofántica en tanto y en 
cuanto su noción de juicio se funda en la suposición de que la apóphansis 
en el sentido aristotélico, en la proposición declarativa, sería la forma más 
fundamental del juicio.

Así, si bien la lógica como apofántica no es más que una de las orien-
taciones posibles de la lógica formal será, para Husserl, su sentido más 
fundamental. La ingenuidad que tenemos que despejar en este nivel es 
aquella según la cual habría una supuesta independencia de las sintaxis 
predicativas respecto de toda consideración ontológico-cognoscitiva. De 
allí la necesidad de la ontología formal como momento de la consideración 
general de la lógica apofántica o apofántica formal. O, en otras palabras: 
la apofántica formal se dedicaría al estudio de la forma de los juicios. 
Recordemos que, en Kant, por ejemplo, los juicios —según la relación— 
pueden ser:

7.	 ‘si A entonces B’: juicio hipotético.

8.	 ‘A es B’: juicio categorial.

9.	 ‘o A o B’: juicio disyuntivo.



[176] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Hoy en día sabemos que basta con un par de conectivas lógicas para 
tener un sistema completo de lógica proposicional. Dado que, por ejemplo, 
‘A o B’ tiene exactamente la misma tabla de verdad que ‘si no-A entonces B’, 
etc. Esto es útil porque permite un sistema completo de demostración lógica 
como la deducción natural sólo con el modus ponens como eliminación del 
condicional material. Pero Husserl no se va a ocupar tanto de las formas 
posibles de los juicios o proposiciones, como de exponer la imbricación 
entre las formas de los juicios y las formas de los objetos, dado que, y como 
ya mencioné, lo que quiere hacer es superar la ingenuidad de creer que las 
formas de los juicios pueden postularse de manera completamente indepen-
diente a las formas de los objetos.

Antes de esta «corrección husserliana» a la idea misma de la indepen-
dencia de la lógica apofántica, sin embargo, tenemos que considerar el 
concepto de forma. Este es el tema de la morfología pura de los juicios, que 
acá se presenta como una suerte de versión corregida y ampliada de los 
contenidos de la IV LU. Ampliada o expandida en tanto que las investiga-
ciones sobre las formaciones sintácticas o categoriales no solo se ocupan 
de los enunciados teoréticos, sino que alcanzan, también, las formaciones 
sintácticas de la esfera axiológica y práctica19.

Aquí es pertinente aclarar que, de forma paradigmática, las formas de 
los objetos remiten especialmente a las formas categoriales de los estados 
de cosas. Así, mientras que los objetos sensibles o perceptivos son dados 
inmediatamente20 a la percepción, los objetos categoriales son el resultado 
de un proceso que involucra diversos actos de diferentes niveles. En la VI 
LU Husserl afirma que «Un agregado, e.g, es dado, y solo puede ser dado, 
en un acto de combinación colectiva (kollektiveVerbindung), un acto que 

19	 Esta es una temática que ya Pfänder había abordado, con su intento de estudiar fenomenológica-
mente la ‘lógica deóntica’ en el contexto de su Imperativenlehre.

20	 Al menos esta es la postura que Husserl sostiene en 1900, cuando publica sus LU. En la primera edi-
ción de las LU Husserl afirma que los objetos sensibles «no son constituidos en actos relacionales 
o conectivos, o de cualquier otro tipo; no son actos fundados en otros actos. Los objetos sensibles 
están presentes en la percepción en un mismo nivel de actos», Hua XVII, p. 618. Esta postura, por 
supuesto, va a transformarse para la década de 1920, cuando Husserl comience sus estudios sobre 
la fenomenología genética y, particularmente, sobre las síntesis pasivas.



[177]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

se expresa en la forma de una conexión conjuntiva A y B y C y…»21. El acto 
categorial es un acto fundado, en el sentido de que depende ontológicamente 
de otros actos y sus correlatos para poder realizarse. O, en otras palabras, 
sin la captación perceptiva de A, B y C no seríamos capaces de formar el 
agregado «A y B y C». Pongamos un ejemplo concreto: supongamos que 
yo quisiera saber de cuantas palabras consta un manuscrito de veinticinco 
páginas. Dada la imposibilidad, en este caso, de utilizar la útil función contar 
palabras de un procesador de textos, voy a tener que ir contando, a medida 
que las percibo individualmente, cada una de las palabras manuscritas que 
forman ese texto. El resultado final será algo así como: «Este manuscrito 
tiene 4200 palabras» acto categorial y fundado, entre otros, en cada uno de 
los actos perceptivos dirigidos a cada una de las palabras manuscritas.

En el terreno de la morfología analítica distinguiremos, en primer 
lugar, las formas fundamentales (Grundformen) de juicios, a las que están 
subordinadas otras formas derivadas. La más fundamental de las formas 
fundamentales es el juicio predicativo, o sea, el juicio o la formación cate-
gorial de la forma «S es p» o «P(s)». Esta forma da lugar luego a la forma 
‘Sp es r’, etc. Se puede considerar, entonces, la generalidad de la subordi-
nación, en estrecha conexión con la posibilidad de reiterar las operaciones 
que nos permiten llegar a enunciados cada vez más subordinados. Como 
puede verse, la morfología analítica y la teoría de las fórmulas bien formadas 
son muy similares. Según la última, la reiteración de las operaciones de 
formación nos permite tener fórmulas cada vez más complejas: «s o p», 
«(s o p) o q», «((s o p) o q) o r», etc.; reiterando iterativamente la misma 
operación de formación. Dice Husserl:

Bajo la guía de reiteraciones gramaticales puras de la configuración de formas, 
la analítica pura tiene que explorar las posibilidades de la configuración de for-
mas de juicios «propiamente dichos» —posibilidades que se ofrecen en dife-
rentes niveles— y así, tiene que dominar mediante leyes el sistema total de la 
posibilidad de los juicios de la esfera de la distinción (desde un punto de vista 
ideal: por medio de la construcción sistemática de formas existentes)22.

21	 Cf. Hua XVII, p. 613ss.
22	 Existente [existent] quiere decir propiamente efectuable en este contexto. Hua XVII, p. 345.



[178] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Husserl menciona una segunda generalidad además de la generalidad de 
subordinación, que es la generalidad de modificación. Así, a toda forma de 
juicio le corresponden otras formas posibles a modo de modificaciones. Por 
ejemplo, «S es p» encierra las posibles modificaciones «si S es p entonces S 
es p». De este modo, un juicio categórico puede transformarse en un juicio 
hipotético.

Además, también hay fórmulas que no son fórmulas bien formadas, 
como «S, p, es». Husserl nos recuerda que el lenguaje permite formaciones 
sin sentido, como «redondo Thom gato es», lo que en las Investigaciones 
Lógicas (LU) se denomina las palabras ensartadas (zusammengeordne-
tenWorte). Recordemos el ejemplo de las LU del cuadrado redondo o la 
expresión todos los A son B, entre los cuales algunos no son B de FTL23. 
Es preciso distinguir así entre el sin-sentido (sinnloss) y el contra-sentido 
(widersinn), temas del último parágrafo de la IV LU (§14): Las leyes del 
vitando sinsentido y las leyes del vitando contrasentido. La idea de gramática 
lógica-pura. Para establecer esta diferencia se distingue entre la incom-
patibilidad que se produce entre sincategoremas, de la que tiene lugar en 
expresiones del tipo «un cuadrado redondo». No se puede identificar lo que 
carece de sentido, el sin-sentido; con lo que es absurdo, es decir el contra-
sentido. El contrasentido es un dominio parcial del sentido. O sea:

10.	CONTRA-SENTIDO = ABSURDO =ej «cuadrado redondo».

11.	SIN-SENTIDO = CARECE DE SENTIDO =ej «gato Thom es y sábado».

Según Husserl, «El enlace ‘cuadrado redondo’ ofrece verdaderamente 
un significado unitario que tiene su modo de ‘existencia’, de ser en el 
‘mundo’ de los significados ideales»24 pero es evidente que a este significado 
no puede corresponderle ningún objeto realmente existente, i.e., ninguna 
cosa física o espacio-temporal. A diferencia del contra-sentido o absurdo, 
series de palabras como, por ejemplo, «un redondo o», «un hombre y es», 
no poseen significado alguno que pueda corresponderles como su sentido. 

23	 Hua XVII, .p.72.
24	 Hua XVIII, p. 326.



[179]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

El análisis de este tipo de ejemplos conduce a la conclusión de que no hay 
ningún tipo de objeto representando en tales enlaces y de que «tales partes 
de significado, así enlazadas, son incompatibles en un significado unitario» 
Se trata, pues, de dos incompatibilidades claramente distintas. En el caso 
del contra-sentido existe el sentido, aun cuando el «objeto» que debería 
corresponderle ni existe, ni podría existir. Nombres como «hierro de 
madera» y «cuadrado redondo» son nombres como cualquier otro y propo-
siciones como «todos los cuadrados tienen cinco lados» son proposiciones 
como cualquier otra. Es decir, si las formalizaramos obtendremos fórmulas 
bien formadas. Pero en el caso del sin-sentido los significados parciales son 
incompatibles de forma tal que, lo que queda anulado y no existe como 
tal es la posibilidad misma del significado unitario. Es decir, en el caso del 
sin-sentido los enunciados no se pueden formalizar como fórmulas bien 
formadas.

Como se ve, la teoría lógica de Husserl supone una orientación objetiva 
en la teoría de los juicios, dado que las operaciones lógicas o categoriales no 
pueden pensarse con independencia de los correlatos objetivos mentados 
en tales juicios. Sin embargo, la lógica como mera apofántica formal, 
como morfología pura de los juicios no puede tematizar el punto de vista 
de la forma de los objetos. ¿Qué disciplina formal puede hacer esto? La 
ontología formal. Con más generalidad: las matemáticas, pero devuelta, no 
la matemática como teoría del cálculo, sino las matemáticas entendidas 
como teoría de los conjuntos, de las combinaciones y las permutaciones, 
de los números ordinales, de los números cardinales de diferentes niveles y 
sobre todo de las multiplicidades. Esta disciplina no tiene como conceptos 
temáticos fundamentales a las proposiciones o los juicios, sino a conceptos 
como ‘agregado’, ‘unidad’ y ‘número’. Dice Husserl:

reconoceremos, así, que la teoría de los conjuntos y la teoría de los números 
cardinales se refieren al universo vacío: objeto en general o algo en general, 
con una generalidad formal que deja fuera de consideración, de una manera 
principal, toda determinación material (sachliche) de objetos25.

25	 Hua XVII, p. 80.



[180] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Es a partir de este análisis que Husserl va a llegar a la Región Universal 
Formal del objeto en general, a distinguirse de las Regiones Materiales 
consideradas, por ejemplo, en la primera parte de Ideen I.

Lógica de la No-Contradicción

En esta esfera vamos a ocuparnos de las distintas formas de implicación o 
Schlussformen, unas correctas y otras incorrectas o, diríamos contempo-
ráneamente, unas válidas y otras inválidas. Consideraremos así las leyes 
de implicación analítica —por ejemplo, las tautologías—, o lo que Husserl 
llama las leyes de exclusión (Ausschluss), i.e, las falacias. Lo mismo con 
respecto a otros tipos de conexiones judicativas: disyuntivas, conjuntivas, 
bicondicionales, etcétera. En todas estas conexiones se pueden encontrar 
formas típicas y leyes esenciales que las regulen desde el punto de vista de 
la no-contradicción. Esto es válido tanto para las ‘conexiones entre propo-
siciones’, como para las ‘apófansis simples’ o proposiciones atómicas, que, al 
ser una unidad judicativa compuesta de miembros, también son alcanzadas 
por las formas posibles de unidad no contradictoria. La deducción natural 
como forma de cálculo lógico que se estudia en cualquier curso introductorio 
de lógica se incluiría, entonces, en la esfera de la lógica de la no-contra-
dicción. También, por supuesto, otros tipos de cálculo lógico diferentes.

En la IV LU Husserl ya había mostrado que —a partir de la distinción 
entre las nociones de sin-sentido (sinnloss) y contra-sentido (widersinn)— 
la necesidad de separar entre:

4.	 El estudio de las formas fundamentales de los juicios.

5.	 El estudio de las formas posibles de los juicios verdaderos.

Pero en las LU no se plantea la necesidad de una disciplina lógica 
particular que se ocupe exclusivamente de la no-contradicción sin ocuparse 
de la verdad o falsedad de los juicios —en sentido material o, diríamos hoy, 
interpretado—. Además, los ejemplos de contra-sentido de la IV LU son 
ejemplos de contra-sentido material —como «cuadrado redondo»— y no 



[181]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

sirven para dar cuenta del carácter estrictamente formal de los conceptos 
de contra-sentido y consecuencia-lógica, que son los temas de los que se va 
a ocupar Husserl al referirse a la lógica de la no contradicción, i.e., aquella 
lógica que excluye los contra-sentidos de la esfera de las teorías formales.

Recordemos que, a pesar de la separación entre los dos primeros niveles 
de la lógica, Husserl afirma que ambos pueden considerarse como dos 
momentos inter-dependientes, esto es: como analítica pura. La analítica 
atiende justamente a las relaciones fundadas a priori en la esfera de los juicios. 
Más allá de eso, tenemos básicamente tres relaciones posibles entre juicios:

6.	 La consecuencia (Konsequenz), es decir la implicación.

7.	 La inconsecuencia, es decir, la contradicción analítica o exclusión.

8.	 La no-contradicción vacía, que ocurre entre dos juicios que no se con-
tradicen, pero no tienen nada que ver entre sí.

Así, y a modo de ejemplo, entre «a y b» y «b» la relación es de impli-
cación; entre «a y b» y «no-a» la relación es de contradicción analítica, y 
entre «a y b» y «z y x» la relación es de no-contradicción.

Precisamente porque estamos considerando, en el nivel de la lógica de la 
no contradicción tanto la forma de los juicios como las formas de relaciones 
entre los juicios; es que este nivel es equivalente a la silogística de Aris-
tóteles, o a la mathesisuniversalis de Leibniz cuando se la considera como 
calculo racionador.

Lógica de la Verdad

Tomemos un juicio como «Emiliano es el fenomenólogo más guapo». 
La consideración apofántica de este juicio implicaría decir que no es un 
sin-sentido, que de hecho es un juicio asertórico, etc. Bajo la perspectiva 
de la lógica de la no contradicción se podría considerar la compatibilidad 
con otros juicios, como por ejemplo «Gurwitsch es el fenomenólogo más 
guapo». Diríamos entonces que uno no se sigue del otro, que de hecho 
son incompatibles o contradictorios entre sí, etc. Por último, bajo la pers-



[182] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

pectiva de la lógica de la verdad diríamos no solo que uno u otro juicio 
es verdadero o falso; sino que nos preocuparíamos por averiguar cuál es 
el tipo de evidencia (Evidenz) con que se me da ese juicio, cuáles son las 
consideraciones para su cumplimiento, etc.

Husserl distingue tres modos en que puede darse un juicio26:

9.	 La confusión (Verworrenheit).

10.	La distinción (Deutlichkeit).

11.	La claridad (Klarheit).

Todo juicio es dóxico según Husserl, es decir que se da con algún tipo de 
creencia. En el caso de la confusión el juicio es tal (confuso) porque se da con 
una creencia no explícita. Esto no significa que el juicio se de originalmente 
como confuso, sino que de hecho puede haber devenido confuso a partir 
de un juicio distinto o claro que, retenido, va perdiendo la fuerza dóxica, 
por así decirlo, hasta llegar al límite de la «sedimentación en el trasfondo 
de lo no destacado» (Sedimentierungim Untergrundder Unabgehobenheit)27. 
Digamos, por ejemplo, que en algún momento el juicio «El proletariado 
es la clase universal» se me dio con claridad —como verdadero—, pero 
pasado el tiempo simplemente sigo repitiendo este enunciado que, en rigor, 
ahora se me da como confuso —ya no sabría decir a qué estado-de-cosas 
refiere este juicio—. Sin embargo, dice Husserl, siempre cabe la posibilidad 
de que un juicio confuso vuelva a alcanzar la misma nitidez que solía tener. 
Para ello sería necesario tanto: a) que el juicio se entregue a sí mismo, esto 
es, que se dé con distinción; como que b) el estado-de-cosas referido por el 
juicio también se dé, esto es, que el juicio se entregue con claridad. O más 
explícitamente, la distinción señala la posesión explícita de la mención del 
juicio, mientras que la claridad señala la posesión intuitiva de lo referido 
por el juicio. Si comprendo el estado-de-cosas mentado (gemeint) o referido 
en el juicio, pero tal estado-de-cosas no se entrega, el juicio posee distinción, 
pero no claridad. Además, solo en el último caso, es decir, en la plenitud de 

26	 Este análisis se despliega temáticamente en FTL §§12-22.
27	 Hua XVII, p. 329.



[183]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

la claridad, hablamos de conocimiento. Por otro lado, de la misma manera 
que un juicio confuso puede devenir distinto y/o claro, un juicio que 
actualmente se da con claridad, puede devenir confuso.

12.	 CONFUSIÓN = no sé cuál es el estado-de-cosas referido por el juicio.

13.	 DISTINCIÓN = comprendo a qué estado-de-cosas refiere el juicio.

14.	 CLARIDAD = el estado-de-cosas referido por el juicio se entrega intui-
tivamente.

Estos temas nos conducen, entonces, a la evidencia (Evidenz) de los 
juicios, problemática que ya había sido tratada en la VI LU:

Hablamos de evidencia (Evidenz) en un sentido laxo siempre que una inten-
ción ponente (principalmente una aserción) encuentra su confirmación por 
medio de una percepción correspondiente y plenamente adecuada, aunque esta 
sea una síntesis adecuada de percepciones particulares conectadas. En este caso 
puede hablarse con buen sentido de «grados y niveles de la evidencia» […]. 
Pero el «sentido pregnante» de evidencia, en la «crítica del conocimiento», se 
refiere exclusivamente a este último término (Ziel) infranqueable, al «acto de 
esta síntesis de cumplimiento más perfecta», que da a la intención —por ejem-
plo, a la intención judicativa— la absoluta plenitud de contenido, la del objeto 
mismo. El objeto no es meramente mentado (gemeint), sino «dado» —en el 
sentido más riguroso— tal como es mentado e identificado con la mención. 
Por lo demás, es indiferente que se trate de un objeto individual o universal, de 
un objeto en sentido estrecho o de una situación objetiva (el correlato de una 
síntesis identificadora o distintiva)28. 

La evidencia en su sentido más propio es, por lo tanto, la operación 
intencional mediante la cual algo se da en sí mismo29. Lo importante es 
que la creencia —el concepto creencia— no tiene ninguna relación con 
el estar convencidos; sino que remite a un tipo específico de resultado 
intencional. A su vez, la creencia, como doxa, es pasible de una serie de 
modificaciones que van desde la creencia evidente, pasando por la efectiva, 
la probable y la presunta hasta llegar a la nulidad y/o la contradicción. 
De hecho, si el carácter de creencia del juicio se revela, en el proceso de 

28	 Cf. Hua XX (VI LU), §38.
29	 Cf. Hua XVII, p.166.



[184] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

explicitación —o sea, en el proceso de intentar llevar un juicio distinto a la 
claridad—, incompatible o contradictorio con una creencia actual válida, el 
proceso mismo de explicitación sufrirá una tachadura (Durchstreichung) o 
supresión (Aufhebung) y, consecuentemente, el juicio adquirirá el carácter 
de nulidad (Nichtigkeitscharakter). Con todo, esto no modifica el carácter 
dóxico que el juicio mantuvo en otro momento:

La tachadura no cambia nada en el juicio presentificado (vergegenwärtigten) 
de manera retencional o en cuanto recuerdo o en el modo de la intrafección; 
y si yo explícito en qué consiste, entonces coincide lo presentificado de esa 
manera con lo explicitado, aunque yo, al explicitar, efectúe mi tachadura 
(Durchstreichung)30.

Si volvemos ahora a los tres niveles de la lógica, para Husserl la analítica 
pura en sentido restringido —es decir, como analítica apofántica— tiene 
como tema únicamente el juicio distinto (deutlich). Así, la analítica pura en 
sentido amplio —es decir, como la combinación de analítica aporfántica y 
lógica de la no contradicción— se pregunta cómo es posible formular dife-
rentes juicios en la unidad de otro juicio formulable con distinción, esto 
es, sintácticamente o según su mera forma31. O, en otras palabras, dado 
un juicio «A es p o r» o una serie de juicios «A es p o r» y «A no es p», la 
pregunta es qué otros juicios se siguen o siguen de este o estos (por ejemplo, 
«A es r»). De esta consideración surgirán tanto las relaciones analíticas 
posibles —consecuencia, inconsecuencia, no-contradicción vacía—, como 
las leyes analítico-formales —modus ponens, modus tollens, etc.— y, en fin, 
todas las formas de complejos —‘múltiplicidades’— de juicios propiamente 
formulables. Por último, así como en la analítica pura el tema son los juicios 
distintos, con su mención explicitada; en la la lógica como lógica de la 
verdad el tema son los juicios claros, esto es, cuya mención ha sido llevada a 
la intuición. Pasamos así de la «evidencia de la distinción» a la «evidencia de 
la claridad». En efecto, la lógica de la verdad se pregunta más precisamente 
por el tipo de evidencia que le corresponde a un juicio claro, acerca de 

30	 Hua XVII, p. 61.
31	 Cf. Hua XVII, p. 69



[185]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

las condiciones para que se de como juicio claro, acerca de las variaciones 
posibles de los juicios claros, etc.

Ontología Formal

El tercer nivel de la lógica, la lógica de la verdad, designa un cambio de 
actitud, en cuanto que pasa a estar dirigido a las objetividades (Gegeständli-
hkeiten) capaces de otorgarle cumplimiento objetivo a las menciones vacías 
de los juicios distintos o, mejor incluso, tematiza precisamente la relación 
mención vacía-objetividad. Para poder investigar, entonces, la manera en 
que un juicio con una forma específica gana evidencia, será necesario 
considerar la forma misma de los objetos o las objetividades mentadas. Y 
la preocupación por la forma de las objetividades es, precisamente, la preo-
cupación central de la ontología formal. Con respecto a la propia expresión 
«ontología formal» recordemos que, según Husserl:

el término ontología, chocante por razones históricas, no me atreví a emplearlo 
entonces todavía [en las LU], por lo que califiqué esta investigación de frag-
mento de una ‘teoría a priori de los objetos en cuanto tales’, que es lo que A. 
Meinong contrajo en la expresión teoría del objeto. Por el contrario, hoy, res-
pondiendo al cambio de los tiempos, tengo por más exacto volver a poner en 
vigor el viejo término ontología32.

El ‘no atrevimiento’ surge de los ecos metafísicos de la noción de 
ontología, vís-a-vís la ‘pureza metafísica’ de la ontología formal —esto es, 
‘su estar libre de’ o ‘ser independiente de’ todo compromiso metafísico—. 
Si bien, Husserl sí utiliza, en las LU la expresión ontológico-formal para 
referirse a los conceptos y las leyes de la teoría a priori de los objetos, cier-
tamente nunca utiliza la expresión ontología-formal.

En FTL, la relación entre lógica formal y ontología formal intenta tema-
tizarse y explicitarse y, de hecho, una de las tareas de la lógica trascendental 
como reflexión radical sobre la lógica, implica elucidar en qué sentido la 

32	 Hua III, § 10, p. 35 (en nota). 



[186] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

lógica no es independiente —no puede ser independiente— de la ontología 
formal.

De hecho, esta idea —al menos al entender de Husserl— siempre fue 
parte de la fenomenología. En su «Esbozo de un prefacio a las Investigaciones 
lógicas» de 1913, editado por Fink, afirma que aplicado a investigaciones 
analíticas, aritméticas y lógicas, y en «una actitud estrictamente descriptiva, 
sin ceder a ningún prejuicio histórico»33 fue desarrollando, paralelamente a 
la crítica del psicologismo, la idea de una ciencia a priori de los objetos en 
general, correlativa a la ciencia de las significaciones —la morfología pura 
de los juicios—.

PARTE 2: Percepción y Lógica

En la V LU Husserl menciona que presentación es el nombre para el género 
unitario que incluye tanto los actos nominales —percepciones— como los 
actos proposicionales —juicios—. La relación entre ambas, que se estudia acá, 
se continua en ASPA —Análisis sobre Síntesis Pasivas y Activas, parcialmente 
Hua. XI— como la investigación acerca de las síntesis pasivas —que son 
un momento de los actos nominales— y las síntesis activas —que son un 
momento de los actos proposicionales—.

A partir de la década del 20, la fenomenología husserliana aborda este 
problema a partir del análisis genético, sin perder nunca la orientación o 
actitud —Einstellung— teorético-científica a la hora de tematizar estos 
problemas. De ese modo, de lo que se tratara para Husserl es de reflexionar 
acerca de cómo conceptos matemáticos y lógico-formales como algebrai-
zación, formalización, prueba, verdad, etc., se originan en la percepción34. 
Así, para el Husserl maduro la fuente de la evidencia matemática —y de la 
certeza matemática— es en última instancia la certeza de la percepción —que 
deviene del carácter de ser (CharakterderGegebenheit) de la percepción como 

33	 Husserl, Edmund. «Entwurf einer ‘Vorrede’ zu den ‘Logischen Untersuchungen’ (1913)». En 
‘Tijdschrift voor Philosophie’, I, 1939, p. 106-133., p. 125.

34	 Cf. CW II, pp. 371-402.



[187]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

auto-dación (Selbstgegebenheit)—, a partir de la cual la abstracción forma-
lizante y otros procesos de idealización encuentran y vuelven disponibles la 
evidencia matemática.

Teoría de las Multiplicidades y Lógica Formal

La comprensión husserliana de la lógica formal atraviesa por varias etapas. 
En sus primeros trabajos, y siguiendo a Weierstrass y Brentano, entiende 
a la lógica formal como una ‘mera’ mathesisuniversalis, como una ‘mera’ 
técnica de cálculo formal cuyo rasgo característico es el concepto de 
algoritmo. Brentano había presentado, en sus lecturas, la lógica como el 
«arte del juzgar correcto». Consecuentemente, al comienzo de su carrera 
Husserl postula una lógica general, ocupada de los razonamientos en su 
sentido más amplio; y una subdisciplina de la lógica general, la lógica 
formal, cuyo tema serían las técnicas algorítmicas utilizadas en la correcta 
manipulación de símbolos.

Así, mientras que la lógica general se ocupa de las leyes generales de 
la deducción o inferencia, i.e., del estudio en general de los algoritmos; 
la lógica formal se serviría de métodos simbólicos y estudia las reglas de 
manipulación de símbolos, reglas que también deberemos considerar algo-
ritmos. Bajo esta perspectiva la lógica no es una ciencia teorética, sino una 
técnica teorética (Kunstlehre). Siguiendo esta línea de razonamiento, la 
comprensión de Husserl del análisis matemático (como «arithmeticauni-
versalis») es que no se trata de una ciencia teorética, sino más bien de una 
técnica pura —‘formal’—.

15. MathesisUniversalis (sentido primitivo): ‘mera’ técnica de cálculo 
[Kuntslehre], estudio de los algoritmos que permiten la manipulación 
de símbolos.

Esta opinión o postura cambia rotundamente para la época de los 
Prolegómenos y la afirmación de la lógica pura como una ciencia teorética 
que, en cuanto tal, fundamenta a la lógica como mathesisuniversalis o como 



[188] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Kunsthlere, i.e., como técnica calculatoria, técnica de manipulación de 
símbolos o técnica algorítmica. Más precisamente todavía, Husserl clarifica 
el sentido de la lógica como lógica formal afirmando que su meta es la 
formación de una teoría de las multiplicidades.

Tenemos así, dos sentidos muy diferentes para la misma expresión. 
En su primera acepción, la mathesisuniversalis es la ciencia que se ocupa 
la comprensión de los algoritmos involucrados en la manipulación de 
símbolos. En su nueva acepción, mathesisuniversalis es una ciencia que 
coincide con la teoría de las multiplicidades y más precisamente, con la 
ontología formal. Esta nueva acepción de la «mathesisuniversalis» surge 
como resultado de las transformaciones fundamentales de la matemática 
del siglo XIX, que en FTL describe como «la irrupción del álgebra» 
(derDurchbruchder Algebra)35, e implica la transformación de la lógica y la 
matemática en ciencias puras o abstractas.

Así, en el contexto de su Filosofía de la Aritmética, Husserl entiende a la 
lógica formal como una serie de técnicas algorítmicas implicadas en todas las 
ciencias, o al menos en todas las ciencias deductivas. Estas técnicas tendrían 
el propósito de permitirnos realizar afirmaciones-verdaderas acerca de 
una determinada esfera de objetos concretos —particularmente, acerca 
de los objetos matemáticos— a partir de un conjunto de axiomas también 
verdaderos. Sin embargo, la irrupción del álgebra hace que el sentido de 
la lógica formal cambie rotundamente, dando origen a la idea de la lógica 
formal como mathesisuniversalis en el nuevo sentido, i.e., como ontología 
formal. Así, más que de axiomas, ahora se parte de «formas axiomáticas» 
que se usan «para definir formas-de-multiplicidades» «para definir esta o 
aquella forma de tal o cual multiplicidad bajo las formas de los axiomas»36, 
i.e., para establecer que tomamos por un grupo, un campo, o una multi-
plicidad ordenada. En efecto, una fórmula como «a⊕b = b⊕a» junto con 
los axiomas de grupo definirán un grupo conmutativo. Esto es: las esferas de 
objetos que se conforman con las variables a, b, … (etc) más la operación 
⊕, y que pueden concretizarse o singularizarse de diversas maneras. Los 

35	 Hua XVII, p. 54.
36	 Hua XVII, p. 100.



[189]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

objetos considerados pueden ser por ejemplo rotaciones —operaciones en 
el campo de la geometría—, permutaciones —operaciones en el campo de la 
combinatoria—, o incluso clases de resto —objetos en el campo de la teoría 
de números—.

16.	MathesisUniversalis (nuevo sentido) = teoría de las (formas de) las mul-
tiplicidades37.

El rasgo característico de la nueva comprensión de la mathesisu-
niversalis es que ya no remite a tal o cual modelo, esto es, a un modelo 
determinado o pretendido de antemano. O en otras palabras, mientras que 
previamente la región a la que se le aplican tales o cuales técnicas de cálculo 
debía estar dada previamente para que los matemáticos pudieran describir 
las técnicas de cálculo adecuadas para ella —por ej: geometría euclidiana, 
no-euclidiana, campos de probabilidad, ecuaciones diferenciales de grado 
1, 2, etc.—, la nueva comprensión de la mathesisuniversalis es que esta 
puede y debe desarrollarse en independencia de cualquier región espe-
cífica, dada precisamente la independencia de la mathesisuniversalis de 
cualquier región material. En este contexto, por lo tanto, la mathesisuni-
versalis se ocupa de estudiar los diferentes tipos posibles de multiplicidad 
de forma pura, esto es, despreocupándose de las regiones del mundo 
que puedan llegar a responder a sus principios. Así, la idea es que todo 
«modelo» o «región» involucrará algún tipo de forma de multiplicidad. O, 
en otras palabras: «definir esta o aquella forma de las multiplicidades bajo 
las formas de sus axiomas» es precisamente la idea de que la forma del 
todo, modelo, región o multiplicidad de que se trate, es definible por un 
sub-conjunto de los axiomas de la teoría general de las multiplicidades, i.e, 
de toda multiplicidad posible a priori, i.e., la mathesis universal o —bajo 
esta caracterización— la ontología formal.

Para lo  que nos compete, es importante entender que la  athesisuniversalis, 
en su suprema universalidad, no sólo es clave para entender la geometría 
y el análisis moderno, sino para cualquier región y correspondientemente, 
para cualquier disciplina que verse sobre cualquier región. Es decir, la lógica 
37	 Cf. Hua XVIII, §§69-70.



[190] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

como teoría de la razón funda teoréticamente la mathesisuniversalis, la cual 
funda a su vez cualquier región, al explicitar su forma —y la forma de sus 
sub-regiones, incluyendo, al final, la forma de los individuos que hagan a 
estas regiones—. Estas regiones pueden ser tanto abstractas —geometría, 
teoría de conjuntos, etc.— como concretas —lenguajes naturales, campo/s 
perceptivo/s, naturaleza, historia, juicios/proposiciones, objetos de uso, 
arte, etc.—.

Se puede notar qué lejos está esta nueva comprensión del sentido de la 
lógica formal como mathesisuniversalis en el sentido de teoría de las múlti-
plicidades, del concepto de la «matemática» como ciencia del número, que 
fue, al comienzo de su carrera a fines del siglo XIX, la proto-fundación de 
la teoría de la razón husserliana. También, qué lejos que queda está nueva 
comprensión de la «matemática», la «lógica» o la mathesisuniversalis de la 
comprensión de la misma como una técnica para la manipulación de series 
vacías de símbolos. Bajo esta nueva visión de la mathesisuniversalis como 
teoría de las múltiplicidades los teoremas del análisis son verdades —juicios/
proposiciones— que refieren a una esfera de objetos particular, o a una región 
particular de objetos. Así, por ejemplo, los números reales y sus inter-rela-
ciones presentan la forma de una multiplicidad determinada a través de los 
axiomas que definen un campo ordenado38. En resumen, entonces:

17.	La lógica y la matemática se fusionan en una disciplina nueva, la ma-
thesisuniversalis que tiene como meta propia ser una teoría de las mul-
tiplicidades, i.e., de las formas posibles de toda región o modelo o mul-
tiplicidad.

Si recordamos ahora lo que estudiamos previamente como el primer 
nivel de la lógica, esto es, la lógica como apofántica formal o como 
morfología analítica, i.e., el nivel de la lógica que estudia las formas posibles 
de los juicios, queda claro que la apofántica formal no es más que la especi-
ficación de la teoría de las multiplicidades cuando su esfera objetiva son los 
juicios —proposiciones—.

38	 Hua XVIII §70.



[191]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

Sin embargo, y como ya mencioné, juicio remite tanto al acto de juzgar 
como al correlato objetivo de este acto. Y lo mismo podemos estudiar 
tanto el acto ‘juicio’ —temátizandolo mediante un acto reflexivo— como 
el correlato de este acto —el juicio o la proposición—. Esto nos tentaría a 
distinguir, entonces, entre el tema de la lógica formal —con sus tres niveles— 
como el estudio de las proposiciones —ya sea de sus formas (apofántica), 
de sus interrelaciones (lógica consecuencia) o de su evidencia (lógica de la 
verdad)—; y el tema de la lógica trascendental, como el estudio de los actos 
judicativos —ya sea de la forma de tales actos, de sus interrelaciones o de su 
función evidenciadora—.

La última tentación del fenomenólogo

Dado el a priori de la correlación, la típica tentación del fenomenólogo 
consistiría, entonces, en distinguir entre los aspectos subjetivos y objetivos 
de la lógica, y afirmar que los aspectos subjetivos son estudiados por la 
lógica trascendental, mientras que los aspectos objetivos son estudiados 
por la lógica formal. La lógica formal coincidiría, entonces, con la mathe-
sisuniversalis como ciencia —tanto teorética como práctica— y la lógica 
trascendental estudiaría las operaciones cognitivas involucradas en la lógica 
formal, ya sea que dichas operaciones sean una prueba en deducción natural 
—operación práctica— o una fundamentación teorética de la noción de 
prueba-formal —operación teorética—.

El fenomenólogo particularmente interesado en los problemas de la 
lógica formal y trascendental debería, sin embargo, resistir tal tentación, 
dado que los análisis de Husserl sobre la relación entre ambas «lógicas» son 
más complejos y sutiles de lo que «la última tentación del fenomenólogo» da a 
entender. Por empezar, la lógica trascendental abarca muchas más temáticas 
—i.e, es mucho más amplia— que la lógica formal, e incluye teorizaciones 
sobre, por ejemplo, la evidencia (Evidenz) que exceden por mucho lo que la 
lógica formal —al menos en su usual sentido contemporáneo, lo que Husserl 
denomina «lógica tradicional»— tiene para decir sobre ella. Sin ir más lejos, 



[192] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

remitimos al lector a las distinciones entre «confusión, distinción y claridad» 
estudiadas más arriba. Pero en un sentido más técnico, Husserl utiliza la 
diferencia entre los aspectos subjetivos y objetivos para señalar la diferencia 
entre las actitudes del lógico y del matemático; y reserva la expresión lógica 
trascendental para remitir a los problemas más fundamentales que estarían 
implicados tanto en la lógica como la ontología. En lo que sigue intentaré 
dar visión panorámica o a vuelo de pájaro sobre esta diferencia.

La actitud (Einstellung) del lógico y del matemático y la 
distinción entre Lógica Formal y Lógica Trascendental

Habiendo clarificado el sentido de la lógica formal como mathesisuniversalis, 
debemos ahora introducir una diferencia entre la actitud del ‘matemático’, 
esto es, aquel que se dedica a la ontología formal; y la actitud del ‘lógico’, esto 
es, aquel que se ocupa de la lógica formal. Bajo esta nueva perspectiva, el 
profesional que se dedica a investigar los problemas de la mathesisuniversalis 
es, para Husserl, el matemático; dado cierta coincidencia que habría, para 
este autor, entre los temas de la mathesisuniversalis como ontología formal 
y la matemática en sus sentidos más abstractos y teoréticos. En efecto, el 
intento de distinguir entre la lógica formal y la matemática formal lleva a 
Husserl a desarrollar el concepto de «actitud (Einstellung) crítica»39.

La Einstellung crítica del lógico tiene por condición actos de reflexión, 
que son necesarios para encontrar al acto judicativo como tal, esto es, como 
acto. Recordemos que para Husserl nunca encontramos los actos direc-
tamente en la experiencia temática. Si realizamos el juicio —acto— «La 
manzana es roja», aquello con lo que nos enfrentamos es el resultado o rendi-
miento (Leistung) de la operación categorial o del acto judicativo, esto es, 
con el juicio-objeto —el estado-de-cosas— La manzana es roja; pero no con 
el acto-juicio individual que nos llevó a ese Leistung o juicio-proposición.

Este problema metodológico permea todo el ámbito de la fenome-
nología, es decir, estamos ante el mismo fenómeno sin importar qué tipo 

39	 Cf. Hua XVII, §§45, 46.



[193]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

de acto ni qué tipo de correlato estemos tematizando en cada caso. Si 
nuestro objeto de descripción fenomenológica es una manzana roja —la 
manzana roja experimentada, esto es, la manzana-roja qua noema—, el 
acto perceptivo que la entrega no es per se directamente tematizado. Solo 
podemos tematizar los actos a través de un acto de reflexión que objetive y 
vuelva temático un acto determinado.

18.	Reflexión como Acto Objetivante: transforma en objeto un acto previa-
mente realizado y lo vuelve temático.

Podemos agregar que el acto tematizado, ahora objeto, pierde en el 
proceso ciertas determinaciones, como por ejemplo la espontaneidad. Un 
estudio sistemático de los actos reflexivos queda por fuera de las posibi-
lidades de este escrito, pero téngase en cuenta que los actos reflexivos son, 
para Husserl, la condición de posibilidad para la descripción del lado noético 
de toda vivencia intencional. Esto no implica, sin embargo, que únicamente 
tengamos experiencia de los actos cuando los tematizamos a través de un 
acto reflexivo. Los actos pueden experimentarse per se sin necesidad de que 
sean temáticos. Es decir: podemos experimentar el flujo de la conciencia 
como un flujo de actos de manera puramente marginal u horizóntica. Para 
Gurwitsch de hecho la ‘conciencia no-temática’ (awareness) que acompaña 
a todo acto40 es condición de posibilidad para los actos reflexivos.

Tenemos, por tanto, dos Einstellungen (actitudes): la actitud del lógico, 
que es una actitud reflexiva; y la actitud del matemático, que es una actitud 
directamente objetiva. Tengamos en cuenta que, como siempre, el uso 
técnico de los términos que hace Husserl es bastante idiosincrático, y que 
la Einstellung matemática no tiene por qué estar directamente relacionada 
con la mathesisuniversalis, que fue nuestro tema previo. La Einstellung mate-
mática es la actitud del matemático profesional, que no necesariamente tiene 
como su tema (explícitamente) la teoría de las multiplicidades o mathesisu-
niversalis, sino su especificación en tal o cual región concreta, como pueden 
serlo funciones, geometría proyectiva o riemanniana, métodos de cálculo 
de variaciones, etc. En cambio, la Einstellung del lógico, característicamente 
40	 CW III, p. 451.



[194] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

reflexiva, lo lleva a tematizar el hablar sobre objetos (abstractos), y vuelve 
posible, entonces, el aislar las estructuras de tales discursos. Es así que lo 
lógico —o lógica trascendental—, en forma análoga a la ontología formal, 
tiene como tema una esfera objetiva, refiere a objetos y sus relaciones, pero 
con la particularidad que la lógica así entendida —como lógica trascen-
dental— refiere a esta esfera a través de los actos-juicios41.

O, en otras palabras: la mathesisuniversalis puede entenderse como una 
disciplina concreta, como una ciencia objetivamente existente. Husserl la 
caracteriza así bajo la rubrica de lógica objetiva y, como toda ciencia —en 
este caso, como ciencia formal, forma-madre de todas las ciencias formales, 
incluidas cualquier rama de las matemáticas a las que se dedique el mate-
mático profesional— demanda ser descriptiva-fenomenológicamente 
analizada. Tal descripción incluirá un momento subjetivo, esto es, un 
estudio descriptivo de las formas o estructuras cognitivas del pensar o el 
conocer lógico-matemático; descripción que sólo podrá realizarse en la 
actitud reflexiva del lógico. Dos temas son particularmente importantes:

12.	La relación entre la lógica formal y las matemáticas (su co-extensión y 
su distinguibilidad).

13.	La estructura interna de la mathesisuniversalis.

Sobre el primer tema, Husserl afirma que tradicionalmente la lógica y 
las matemáticas poseen orientaciones temáticas claras, sobre la base de las 
cuales eran «indudablemente ciencias separadas»42, sin embargo, desde la 
«irrupción del álgebra», las matemáticas abstractas ya no se dedicarán al 
número y la cantidad, y la lógica abstracta ya no estará orientada hacia la 
«gramática pura» ni será la ciencia de las estructuras de los razonamientos 
correctos, o la teoría de los razonamientos —expresados en lenguajes 
naturales o simbólicos— correctos. Como ya vimos, ambas teorías quedan 
unificadas bajo la concepción práctico-teorética de la mathesisuniversalis. 
La pregunta es, entonces, cómo y cuándo se distinguen entre sí la lógica 
formal y las matemáticas, matemáticas a las cuales Husserl se refiere como 

41	 Hua XVII, §54.
42	 Hua XVII, p. 80.



[195]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

«ontología formal», i.e., como la ciencia «de las formas categoriales posibles 
en las cuales los substratos objetivos pueden existir verdaderamente»43.

La respuesta es que tal diferenciación entre lógica formal y matemática 
u ontología formal está dada por la actitud con la que el científico se acerca 
a su tema de estudio. La orientación subjetiva caracteriza, así, a la actitud 
lógico-formal, y la orientación objetiva a la actitud matemática u actitud 
ontológico-formal.

La unificación entre los aspectos subjetivos y objetivos de la lógica la 
debemos buscar precisamente en los estudios que Husserl desarrolla 
en Análisis sobre síntesis pasivas y activas, dado que las propias síntesis 
pasivas contienen el proto-fundamento de las síntesis activas involucradas 
en el desarrollo de la teoría de las multiplicidades como disciplina científi-
co-formal. Es este tipo de consideraciones, entonces, el que permite unificar 
los aspectos subjetivo y objetivo de la lógica, en la lógica trascendental.

Bajo esta perspectiva, la refutación del psicologismo que Husserl lleva a 
cabo en las LU es un tema de Lógica Trascendental, porque estudia preci-
samente el tipo de acceso cognitivo que tenemos a las verdades de la lógica. 
Dice Husserl:

La mera posibilidad de repetir el mismo significado en diferentes actos nu-
méricamente diferentes es por sí solo un argumento suficiente para refutar el 
psicologismo como una confusión entre idealidad y realidad. Si lo ideal fuera 
realmente reducible a o susceptible a la influencia de la naturaleza temporal, 
real y subjetiva de un acto psicológico, sería imposible repetir o compartir un 
significado, tal y como es imposible repetir un acto psíquico concreto en el mo-
mento en que ocurre, por no hablar de compartirlo con otros44.

Muy brevemente, la refutación del psicologismo de los Prolegómenos 
consiste en mostrar que:

14.	La psicología es una ciencia empírica, por lo que sus leyes no pueden ser 
exactas, no pueden evitar estar saturadas de vaguedad. Las leyes lógicas, 
por su parte, son exactas.

43	 Hua XVII, p. 145.
44	 Hua XIX, p. 194; énfasis propio.



[196] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

19.	LEYES PSICOLÓGICAS: vagas, inexactas.

20.	LEYES LÓGICAS: precisas, exactas.

2.	 Las leyes naturales (entre ellas las leyes psicológicas) no pueden cono-
cerse a priori, las leyes lógicas sí.

3.	 Las leyes lógicas no presuponen la existencia de personas con experien-
cias mentales como juicios. Son leyes acerca de las verdades, y las verda-
des no son hechos [Tatbestände].

Así, la mathesisuniversalis tiene dos orientaciones: una subjetiva, 
del lógico; y una objetiva, la del matemático. Ninguna de ellas basta, sin 
embargo, para fundar plenamente tal disciplina. La lógica, incluso en su 
sentido amplio como mathesisuniversalis, es una ciencia dogmática. Como 
tal, requiere de una teoría crítica capaz de fundar sus resultados45. Tal 
teoría crítica es, para Husserl, la fenomenología y, más precisamente, la 
fenomenología como lógica trascendental.

Intuición de Esencias y Platonismo

Debemos que tener en cuenta el carácter constructivo de la fenomenología 
husserliana. La mathesisuniversalis es una ciencia, aun cuando sea la ciencia 
de todas las ciencias; y como tal responde al hecho de ser un logro cognitivo 
y/o un rendimiento [Leistung] constitutivo. Husserl expresa esto ya en los 
Prolegómena cuando afirma que «Las ciencias son creaciones espirituales» 
(Wissenschaftensind Geistesschöpfungen)46. Para Husserl, las estructuras 
de la actividad subjetiva implicadas en el pensamiento lógico y matemático 
derivan de las estructuras de la percepción, y es precisamente por esto que, 
en ASPA intenta trazar la génesis de las operaciones lógicas en las síntesis 
pasivas involucradas en los actos perceptivos. No sólo eso, sino que los 
propios Leistungen de los actos perceptivos, esto es, los objetos perceptivos 

45	 Cf. Hua III, §62.
46	 Hua XVIII, p. 40.



[197]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

se ponen como supuestos en la teoría madura de Husserl sobre los eidos 
u objetividades abstractas del tipo que sean. El (¿pretendido?) platonismo 
ingenuo de las LU no es, en absoluto, la posición de Husserl en sus obras 
de madurez. De allí que sea difícil entender por qué se lo ha acusado de 
platonista tan a menudo, como cuando Van Fraassen opina que: 

Si bien solo el platónico más extremo apelaría a (la) Wesenschau, debe admitir-
se que Husserl identificó correctamente una tarea que los realistas matemáticos 
han dejado lamentablemente incompleta: describir cómo estas entidades no 
concretas entran en nuestra experiencia47.

Sin pretensiones de elaborar más sobre está temática, es menester 
señalar que Van Frassen no distingue —e incluso confunde— la Wesenchau 
[intuición de esencias] y la Wesenfassung [captación de esencias]48. En 
ninguno de los dos casos Husserl supone una suerte de comercio íntimo 
y directo con las esencias. La Wesenchau es la captación perceptiva de que 
una botella es, de hecho, una botella. La Wesenfassung es la captación del 
invariante ‘botella’, que se obtiene por medio de un proceso de variación 
eidética. Esta terminología no asume la existencia de eidos de forma inde-
pendiente al sujeto cognoscente. En efecto, el Husserl maduro no es un 
realista platónico. Si el Husserl de las LU lo es o no, es un problema que 
excede los límites de este trabajo49. Sea como sea, Van Frassen sí está en 
lo correcto al señalar que pocos autores se han ocupado como Husserl de 
describir cómo los eidos —sean lo que sean, i.e, tengan el tipo de existencia 
o de modo-de-ser que tengan— ‘entran’ en nuestra experiencia.

En estrecha relación con nuestro tema, es importante aclarar que la 
mathesisuniversalis también está implicada en la teoría de las esencias 

47	 While only the most extreme Platonist would appeal to Wesenschau, it must be admitted that Hus-
serl correctly identifIed a task which the mathematical realists have left woefully incomplete: to 
describe how these non concrete entities enter our experience. Van Fraassen, Bas «Platonism’s 
Pyrrhic Victory». En A. R. Anderson, R. Barcan Marcus and R. M. Martin (eds.). The Logical En-
terprise. London/New Haven, Yale UP, 1975, p. 45

48	 Schutz usa expresiones a mí entender mucho más felices: se refiere a la Wesenshau como tipificación 
y a la Wesenfassung como conceptualización. Cf. A. Schutz. «“Type and Eidos in Husserl’s Late 
Philosophy”, Collected Papers III: Studies in Phenomenological Philosophy». The Hague, Martinus 
Nijhoff, 1970. pp. 92-115.

49	 Si bien está es la posición más típica entre los intérpretes.



[198] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

de Husserl. Un punto central de la misma es la diferencia entre genera-
lización y especificación. Dadas dos esencias x e y, digamos, color y rojo, 
x (color) es una generalización de y (rojo) de la misma manera en que y 
(rojo) es una especificación de x (color). De este modo, generalización 
y especificación son relaciones tanto contrarias como complementarias. 
Sin embargo, el género esencia no es una generalización de la esencia 
rojo o la esencia humana. Tanto color como humano como cualquier otra 
esencia, son instancias del género esencia. La distinción puede entenderse 
en términos de una caracterización parte-todo, como la desarrollada por 
Husserl en su III LU, que, como no podía ser de otra manera, implica un 
uso muy idiosincrático de la expresión «ser-parte-de-». Si x (color) es una 
generalización de y (rojo), entonces x (rojo) es parte de y (color). Pero si y 
es parte de x, entonces y no es una formalización de x. En efecto, mientras 
que color es una generalización de rojo —color es el todo del cual rojo 
es parte—, y rojo es una especificación de color —rojo es parte del todo 
color—; color no es parte de ‘esencia’ o, mejor, del género esencia. En 
términos de Ideen I, mientras que la esencia roja está contenida (Enthal-
tensein) en la esencia color, el género esencia no está contenido en la 
esencia rojo ni en la esencia color.

Esto es así porque para alcanzar el género esencia la operación no 
adecuada no es de generalización, sino de formalización. Una formali-
zación implica abstraer todo contenido material del individuo a partir del 
cual se realiza la formalización. Se trata de una suerte de «vaciamiento» 
[Entfüllung] de lo que es experiencialmente dado. En efecto, la operación 
de generalización nos permite descubrir relaciones de contención (Enthal-
tensein) entre esencias, mientras que la operación de formalización nos 
permite obtener esencias o substratos completamente vacíos, con caracte-
rísticas puramente formales.

Traigo a colación este breve estudio sobre la distinción entre genera-
lización y especificación para mostrar que en el caso de la fenomenología 
husserliana, la preocupación central no consiste en ocuparse del problema 
de la existencia, inexistencia o modo de ser de los eide, esencias, especies o 
universales; sino más bien en llevar a cabo minuciosas descripciones acerca 



[199]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

de los diferentes tipos de relaciones en que se encuentran tanto entre los 
eide entre sí, como los eide con los individuos de los que los predicamos. 
Preocupación que es tanto ontológica (en el sentido de Husserl) como 
cognoscitiva, y cuyo estudio depende de una cuidadosa elaboración de estos 
dos polos: los actos y sus correlatos.

Niveles de la Lógica (ampliación)

Mencioné antes dos temas:1. La relación entre la lógica formal y las mate-
máticas —su co-extensión y su distinguibilidad—.

2. La estructura interna de la mathesisuniversalis.
Habiendo estudiado 1., nos queda por tratar 2. La estructura interna 

de la mathesisuniversalis no es otra cosa que los tres niveles de la lógica 
estudiados varias páginas más arriba. La mathesisuniversalis tiene como su 
meta ser una teoría de las multiplicidades, y ya vimos en qué sentido la 
apofántica formal es una especificación de la mathesisuniversalis. Así, este 
primer nivel, también llamado por Husserl el nivel de la gramática lógica 
pura50 funda un segundo nivel: el nivel de la lógica de la consecuencia o 
lógica de la no-contradicción, que a su vez funda el tercer nivel: la lógica de 
la verdad.

La apofántica formal está caracterizada por el ‘concepto-operación’ dice 
Husserl. Si bien previamente comparamos este nivel con la comprensión 
de Aristóteles de la lógica como apofántica, tengamos en cuenta que acá 
estamos ante una apofántica FORMAL. Esto señala en opinión de Husserl un 
logro fundamental de la lógica, que es su independización de los lenguajes 
naturales y las gramáticas de los lenguajes naturales —lo que acuerda 
gratamente con la idea de que este (y cada) nivel es una especificación de 
la idea de mathesisuniversalis—. Es solo gracias a esta independización 
que la apofántica formal puede cumplir su vocación meta-matemática, 
esto es, explicar/describir tanto el lenguaje matemático como las pruebas 
y el razonamiento matemático. Lo importante entonces es destacar la 

50	 Cf. Hua XVII, §12 y ss.



[200] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

fundamentalidad del concepto-operación, esto es, de las operaciones que 
nos permiten construir y/o constituir fórmulas bien formadas, sea en el 
lenguaje que sea —tanto natural como formal—. La apofántica formal 
permite comprender en este primer nivel como llegamos a multiplicidades 
sintácticas a través de operaciones de formación aplicadas a símbolos.

Sobre dicho nivel se funda la lógica de la consecuencia51 que especifica 
aún más el concepto-operación ahora como operaciones de transformación, 
i.e., como lo que normalmente entendemos como la derivación de ciertas 
fórmulas lógicas de otras fórmulas lógicas. Por supuesto, una forma lógica 
en este sentido puede estar expresada tanto en un lenguaje formal, como en 
un lenguaje natural.

Al fin, el último nivel en esta estructura jerárquica de la mathesisuni-
versalis es el nivel de la lógica de la verdad, que especifica el concepto-operación 
como entailment o «consecuencia lógica», como lo que a veces se denomina 
«implicación en sentido fuerte» —consecuencia lógica-verdadera—. Se 
trata, aquí, de diferenciar entre «verdad» y «validez» o, como dice Husserl, 
de «investigar las leyes formales de las verdades posibles y sus modali-
dades»52. Pero precisamente porque en este nivel alcanzamos el concepto 
de verdad, Husserl se ocupará aquí de las diferentes formas de la evidencia 
[Evidenz] que remiten, como supuesto de la verdad, al carácter de dación 
de toda objetividad. Como dice Husserl: «claramente “evidencia” no es otra 
cosa que un nombre para el carácter de la dación»53. 

Cabe aclarar que aun cuando el nivel de la mathesisuniversalis como 
lógica de la verdad corresponde a la perspectiva interpretada de las propo-
siciones formales, o a la teoría de modelos en el sentido matemático 
contemporáneo, la noción de Evidenz es independiente de esta temática. 
Véase el apartado «Lógica de la Verdad» arriba para esto.

Por supuesto, las operaciones mencionadas en el apartado anterior: gene-
ralización y especificación; y formalización e individuación, son también 

51	 Husserl la llama la «matemática de los matemáticos», Hua XVII, p. 139.
52	 Hua XVII, p. 55.
53	 Offenbar ist Evidenz nichts anderes als ein Name für den Charakter der Gegebenheit. Hua XVII, 

p. 155.



[201]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

operaciones que, como tales, la lógica trascendental ha de aclarar en su 
intento de clarificar los fundamentos más básicos de la lógica formal.

Fenomenología de la Percepción y Síntesis Asociativas

Finalmente estamos en condiciones de introducir el gran tema del que se 
va a ocupar ASPA, esto es: el sentido preciso en que la actividad perceptiva 
funda y/o es el origen de las operaciones que caracterizaran a la razón 
lógica y, consecuentemente, tanto a la actividad categorial como a la lógica 
formal. Según Husserl, el análisis fenomenológico revela que el origen de las 
formas lógicas se encuentra en un nivel mucho más elemental que el nivel 
del lenguaje natural, y que es, incluso, previo a toda forma de percepción 
atenta. En este contexto, voy a definir ‘cogito’ como el correlato noético del 
concepto noemático ‘tema’.

21.	Cogito (lado noético)-Tema (lado noemático).

Además, a todo momento tenemos tanto una experiencia temática 
como una experiencia horizóntica. La estructura ego-cogito-cogitatum es 
válida sólo para el tema, dado que, según Husserl, el horizonte como campo 
de temas potenciales no es incumbencia del ego. Dado que Husserl liga la 
experiencia temática con la experiencia atenta, cuando afirmamos que el 
origen de las formas lógicas es previo a la experiencia perceptiva atenta, 
estamos afirmando, consecuentemente, que el origen de las formas lógicas 
es previo a cualquier actividad egóica.

Las estructuras materiales de los campos sensibles dados en este 
nivel pre-atentivo o pre-egoíco (Ur-Ichliche) son el resultado de síntesis 
asociativas que serán, además, síntesis pasivas. Se trata de emparejamientos 
o parificaciones (Paarungen) entre datos sensibles o material hylético que 
se presentan o como a) contrastes o como b) fusiones o mezclas (Verschmel-
zungen, Gemische). En el campo óptico o visual, por ejemplo, una mancha 
roja aparece en contraste con un fondo negro. A su vez, varias manchas 
rojas se fusionan entre sí y, precisamente, en contraste con el fondo 



[202] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

negro. Debe notarse que en ASPA Husserl se acerca más que nunca a la 
comprensión gurwitscheana de la fenomenología, dado que estos dos tipos 
de síntesis pasivas están curiosamente cercanos a ser una explicitación feno-
menológica de las dos clases básicas de leyes gestálticas, esto es, a) leyes de 
figura-fondo, b) leyes de organización (de Gestalten).

Es de fundamental importancia comprender que lo que destaca, en el 
nivel de las síntesis asociativas no son «individuos» o «configuraciones» en 
el sentido en que sí aparecerán en los niveles más altos —y menos origi-
narios—. Las síntesis asociativas ofrecen solo Ur-x, a saber: proto-estructuras 
como proto-individuos, proto-configuraciones, proto-formas-lógicas, etc, que 
sólo son objetivadas —técnicamente hablando— en niveles superiores de la 
conciencia. Husserl considera que es posible aislar fenomenológicamente el 
estrato de las síntesis pasivas y caracterizarlo a través de las estructurales lega-
liformes de las síntesis asociativas también llamadas (mejor) proto-síntesis o 
síntesis-originarias. Como en este nivel no hay tema propiamente hablando, 
no hay atención, y no hay actividad egóica. Así pues, el ‘sujeto’ de las síntesis 
pasivas, el que las lleva a cabo es un proto-ego o proto-yo distinguible del ego 
o yo-trascendental que aparece sólo cuando entra en juego la atención como 
«volverse-hacia» (Zuwendung), nivel donde el sujeto ‘mira’ entre las afec-
ciones —ahora discernibles— en el nivel de la constitución pasiva.

El punto central es que podemos considerar a las síntesis pasivas o 
proto-síntesis como una proto-lógica que fundamentan a las síntesis activas 
(categoriales) de la lógica. Mejor todavía, el origen de todas las operaciones 
lógicas se encuentra, para Husserl, en las síntesis pasivas. Así, y por ejemplo, 
la operación de «poner-juntos» que es un tipo básico de síntesis pasiva es 
una proto-operación del proto-yo que le permitirá, al yo, la ejecución de la 
operación sintático-categorial conjunción.

Metodológicamente hablando, este proto-nivel de la percepción sólo se 
alcanza abstrayendo toda performance o logro (Leistung) objetivante. En 
efecto, el nivel de las síntesis pasivas debe definirse como pre-objetivante 
o proto-objetivante y en el mismo aún no hay, técnicamente hablando, 
individuos, sino proto-objetos que son proto-individuos. A partir de estas 
proto-objetividades resultado de las síntesis pasivas de los datos sensibles o 



[203]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

el material hylético inmanente; el yo, al volverse-hacia (Zuwendung) tales 
proto-objetividades, constituye la objetividad propiamente dicha.

La abstracción es para Husserl uno de los métodos fundamentales no 
sólo de la fenomenología, sino de cualquier ciencia. En fenomenología, 
abstracción puede entenderse de dos maneras:

15.	Como una operación o acto.

16.	Como una Einstellung o Actitud.

En relación a lo que vimos más arriba, como acto u operación, podemos 
distinguir entre dos tipos de abstracción:

17.	Abstracción generalizante, que entrega eidos materiales (silla, rojo, hu-
mano, etc.).

18.	Abstracción formalizante, que entrega eidos formales (si, no, entonces, 
propiedad, género esencia, etc.).

Como Actitud (Einstellung) la abstracción se entiende como reducción. 
Por ejemplo, la reducción típica de las ciencias positivas, que abstraen todos 
los predicados objetivos de los objetos con los que nos enfrentamos en el 
Lebenswelt para reducirlos a meros objetos de la naturaleza. Como dice 
Husserl:

En la vida ordinaria [imgewöhnlichenLeben] no tenemos nada que ver con los 
objetos naturales [Naturobjekten]. Lo que tomamos por objetos son fotografías, 
estatuas, jardines, casas, mesas, ropas, herramientas, etc. Estos son objetos de 
valor [Wertobjekte] de varios tipos, objetos de uso [Gebrauchsobjekte], objetos 
prácticos. No son objetos que puedan encontrarse en la ciencia natural. [Es 
sindkeinnaturwissenschaftlichenObjekte]54. 

La Actitud (Einstellung) de las ciencias positivas implica abstraer una 
serie de rendimientos objetivantes, a saber: todos los que tienen que ver con 
el valor (Wert), el uso (Gebrauch), la dimensión pragmática, ética, estética, 
política, etc. Husserl cree que es posible no sólo abstraer tales o cuales 
rendimientos objetivantes, sino que es posible abstraerlos todos, es decir, 

54	 Hua IV, §11, p. 27.



[204] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

abstraer la esfera completa de la objetividad. Y así, de la misma manera en 
que en las ciencias positivas lo que queda como resto es la esfera o región 
natural —los objetos naturales—; en la abstracción ‘total’ lo que queda como 
resto es un el proto-ser, o la dimensión o región (de los proto-objetos) de las 
síntesis pasivas.

Esta «abstracción total» es, entonces, la ‘condición de posibilidad’ (meto-
dológica) para el estudio de las síntesis pasivas. O, en otras palabras: el nivel 
más elemental de la percepción se alcanza mediante la abstracción de todo 
rendimiento objetivante, y se presenta como la condición de posibilidad 
para los mismos. Así, Husserl afirma55 que todo lo que destaca posee una 
tendencia afectiva hacia el ego, y de la misma manera, el ego posee una 
tendencia (instintiva) hacia todo lo que destaca, y que puede presentarse 
como un impulso, una idea que surge repentinamente del trasfondo y 
‘distrae’ a la conciencia de su tema o proceso temático, etc. Solo para ejem-
plificar: imaginemos que, mientras estudiamos concienzudamente el tomo 
32 de Hua. aparece en el medio-ambiente [Umwelt] un delicioso olor a 
chocolate... Para Husserl, ese aroma vuelve inmediatamente temático el 
chocolate —por la tendencia del ego de volverse-hacia [Zuwendung] lo 
agradable—, perdiéndose, consecuentemente, Hua 32. y sus contenidos 
ideales como tema.

En el nivel de las síntesis pasivas y sus proto-objetos, tales proto-objetos no 
están tipificados, i.e, no hay una Wesenshau como momento constitutivo y 
rendimiento de una transferencia aperceptiva de sentidos. La tipicidad de la 
percepción solo aparece en el nivel propiamente objetivante, donde aparece 
la ‘marca’ tanto de la propia biografía del sujeto como de la historia cultural 
de su/s comunidad/es, que influencia y determina involuntariamente la 
percepción del sujeto en la actitud directa, no-reflexiva.

Una consecuencia inmediata de estos análisis es que lo que destaca lo 
hace a partir de un trasfondo u horizonte externo. De ese modo, lo que 
destaca no es un dato individual o una multiplicidad de datos-sensibles, sino 
más bien contrastes56.

55	 Cf. Hua XI, §32 y ss.
56	 Cf. Hua XI, §29.



[205]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

Una fenomenología completa del nivel de la constitución pasiva también 
tiene que tomar en consideración las estructuras formales que pertenecen a 
la totalidad de los campos sensibles. En efecto, debe incluir investigaciones 
concernientes a la naturaleza temporal y espacial de tales estructuras. Estos 
diversos análisis se unifican en la teoría de las kinestecias (Cf. EuU, §19, y 
Hua XI, suplemento XXV). Aquí se considera que movimientos corporales 
acompañan todo curso perceptivo, ya sea a través del movimiento del cuerpo 
como un todo, o de algunas de sus partes, digamos, movimientos de los ojos, 
las manos, la nariz, etc. Es en este sentido preciso que todo nivel superior de 
performance (Leistung) intencional está fundado en las kinestecias.

Uno de los resultados más importante de la fenomenología consiste 
en el descubrimiento de la contextualidad de todo acto. En relación a la 
percepción, el principio de contextualidad tiene al menos dos dimensiones:

19.	Como una relación-forma múltiple entre el objeto perceptivo temático y 
otros objetos dados junto con el objeto-perceptivo-tema en los campos 
sensibles.

20.	Como una relación entre la aparición perspectivista del objeto y el curso 
completo de la percepción, curso que es el contexto en el cual toda apa-
rición unilateral encuentra su sentido.

Se trata de la relación: 1. del tema con su horizonte externo y 2. del 
tema con su horizonte interno [Cf. EuU, §8]. Para 2., Gurwitsch acuño la 
expresión «sense-conformity» [conformidad-de-sentido] como término 
que expresa la relación entre la aparición unilateral actual y el resto de 
las apariciones unilaterales posibles y/o pasadas, siendo el principio de la 
buena continuidad de Wertheimer un caso especial de la sense-conformity 
[Cf. GW, II, p. 436].

La contextualidad también se presenta como las determinaciones 
esenciales de la percepción actual por la retensión —recuerdo pre-explícito— 
y la protensión —expectativa pre-explícita—57. En otras palabras, la 
percepción del objeto en el campo visual desde una perspectiva determinada 

57	 Cf. Hua XI, §§36-41 y Hua X passim.



[206] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

está determinada por lo visto inmediatamente antes y lo que se ‘espera’ 
que siga inmediatamente en el curso perceptivo. Así pues, toda vivencia 
perceptiva contiene más de lo que la actualidad hylética permite per se, 
dado que estas referencias —al pasado y futuro vivientes— co-determinan 
el significado del momento actual del curso perceptivo.

Expresado noéticamente, la percepción es una mezcla [Gemisch] de 
presentaciones reales, las cuales hacen a lo presentado intuible en el modo 
de una presentación original, e indicaciones vacías que refieren a nuevas 
percepciones posibles58.

Un ejemplo concreto: la certeza de la pre-expectativa 
[Vorerwartungsgewißheit].

Un tema interesante que Husserl toca en Hua XI es la así denominada 
Vorerwartungsgewißheit59, o «certeza de la pre-expectativa»60, que es un caso 
interesante para finalizar este escrito, dado que, con el mismo, espero que 
aparezca con mayor claridad intuitiva en qué sentidos precisos se desarrollan 
los análisis tendientes a mostrar que la lógica se fundamenta en la percepción 
y, aún más en particular, en los niveles más elementales de la misma.

El tema acá es la conexión estructural de la percepción ‘momentánea’ 
—su momento intuitivamente presente— con la continuación esperada del 
curso de la percepción y la plenificación (Erfüllung) de la pre-expectativa 
(protensional), como estructura del proto-condicional. La continuidad inte-
rrumpida de la percepción, en el sentido de una plenificación continua 
de la certeza de la pre-expectativa se da, de hecho, en pocas ocasiones. 
La modalización debe entenderse como la inhibición de la continuidad de 
un proceso perceptivo temático. Se interrumpe el curso de la percepción 
desarrollándose en la certeza [Gewißheit] retrotrayéndose al continuo-re-
tensional61. Aquí vemos que:
58	 Cf. Hua. XI, pag. 5.
59	 Cf. Hua XI, 30.
60	 Cf. el apartado «Lógica de la Verdad» donde nos referimos a la claridad de la anticipación.
61	 Cf. Hua XI, §7.



[207]El puesto de las síntesis pasivas en la lógica trascendental husserliana

[…] la más simple de las certezas es la creencia en su forma original y que 
todos los otros fenómenos, como la negación, la conciencia de la posibilidad, la 
restauración de la certeza por una afirmación o una negación, resultan solo de 
la modalización de esta forma primaria y no se yuxtaponen, dado que no están 
en el mismo nivel62.

En efecto, las tres formas posibles de dación o Evidenz de los juicios que 
estudiamos previamente [FTL §§12-22], esto es:

21.	La confusión [Verworrenheit].

22.	La distinción [Deutlichkeit].

23.	La claridad [Klarheit].

Son formas o modos de dación que tienen su condición en la certeza 
de la expectativa primaria o de la Vorerwartungsgewißheit, al ser modali-
zaciones de ella. En el caso de la decepción —la experiencia vivida de una 
ruptura limpia en el curso de la percepción— nos encontramos con la 
proto-negación; que será el fundamento perceptivo de la negación lógica. 
El ejemplo que Husserl da para esto es el de una expectativa en el nivel 
de las síntesis pasivas de una esfera que aparece inicialmente como roja y 
uniforme pero que prueba ser, del otro lado, verde y aboyada.

Estudiamos, así, la emergencia en las síntesis pasivas —como el nivel 
más elemental de la percepción— de proto-formas-lógicas que se corres-
ponden, luego, tanto con conectivas típicas de la lógica proposicional como 
de operadores típicos de la lógica modal.

Bibliografía

Gurwitsch, Aron. The Collected Works of Aron Gurwitsch, ed. R. M. Zaner, vol. 3. 
CW III, Berlin, Springer, 2010. 

Husserl, Edmund. «Entwurfeiner ‘Vorrede’ zu den LogischenUntersuchungen». 
En: Tijdschriftvoor Philosophie, I, 1939.

62	 Husserl, Edmund. Erfahrung und Urteil. Hamburg, Felix Meiner, 1985, p. 100-101. 



[208] Emiliano Roberto Sesarego Acosta

Husserl, Edmund. IdeenzueinerreinenPhänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. Zweites Buch. Hua IV. MartinusNijhoff, Den Haag 1952 (Ide-
as relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. FCE, 
México, 2005).

Husserl, Edmund. ZurPhänomenologie des innerenZeitbewusstseins (1893-1917). 
Hua X, ed. Rudolf Boehm. The Hague, MartinusNijhoff, 1969.

Husserl, Edmund. Formale und transzendentaleLogik. VersucheinerKritik der 
logischen Vernunft. Hua XVII. Hrsg. von P. Janssen. Den Haag, Nijhoff, 1974. 
(Lógica formal y trascendental. Trad. de L. Villoro. México, UNAM, 1962.)

Husserl, Edmund. IdeenzueinerreinenPhänomenologie und phänomenologischen 
Philosophie. Hua III, ed. Karl Schuhmann. The Hague, MartinusNijhoff, 
1977. (Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenoló-
gica. FCE, Madrid, 1985)

Husserl, Edmund. Analysenzurpassiven Synthesis. AusVorlesungs- und Fors-
chungsmanuskripten 1918-1926. MartinusNijhoff, Den Haag, 1966.

Husserl, Edmund. ErfahrungundUrteil. FelixMeiner, Hamburg, 1985. (Experien-
cia y juicio. México, UNAM, 1980). 

Lotze, R.H. Logik. Erstes Buch: VomDenken. Hamburg, Meiner, 1874/1989.

Schutz, A. «Type and Eidos in Husserl’s Late Philosophy». Collected Papers III: 
Studies in Phenomenological Philosophy. The Hague, MartinusNijhoff, 1970.



[209]

Fenomenología y ética ambiental*

Phenomenology And Environmental Ethics

Jaime Villanueva Barreto**

Resumen: Este artículo pretende examinar 
la posibilidad de un abordaje fenomenoló-
gico del problema más urgente que afronta 
la humanidad: la conservación del medio 
ambiente y su subsistencia como especie. O, 
más precisamente dicho, entre ésta y una éti-
ca ambiental que nos permita re-introducir 
el tema de la relación naturaleza y cultura, 
esta vez como el cuidado de la una respec-
to de la otra, como campo de la reflexión 
fenomenológica. Nuestra intención será 
la de mostrar las posibilidades que tiene la 
fenomenología como campo preparatorio 
para una ética ambiental, es decir, de una 
filosofía que también se hace cargo de esa 
imprescindible dimensión de la vida huma-
na. Incluso, podríamos decir, que el cuidado 
medioambiental es la condición de posibi-
lidad de la vida humana sobre la tierra, y es 
precisamente, lo que se ve amenazado hoy 
en día, producto de nuestra propia acción. 
Siguiendo a Husserl, no queremos realizar 
una crítica nihilista del mundo moderno y 
sus resultados para nosotros, sino recuperar 
los valores que lo sostienen, a saber, libertad 

y razón —irrenunciables ambos— para, a 
partir de estos mismos llevar adelante una 
crítica, que hoy se manifiesta en la forma 
de una filosofía ambiental, como modo de 
conservación, preservación y cuidado de 
la naturaleza. Para mostrar esto procede-
remos también en tres tiempos: primero 
—siguiendo nuevamente las indicaciones 
de Husserl— daremos una rápida mirada a 
la relación entre ética, política y medio am-
biente; en segundo lugar, exploraremos la 
integración de naturaleza y espíritu a partir 
del mundo de la vida como centro de cui-
dado por la vida para replantear la relación 
del hombre con la naturaleza; y finalmente, 
desde la crítica fenomenológica a la cons-
titución de la civilización tecno-científica 
propondremos una aproximación a la ética 
ambiental desde la responsabilidad que los 
humanos tenemos frente al destino de la 
naturaleza.

Palabras Clave: Fenomenología, ecología, 
Edmund Husserl, responsabilidad, mundo 
de la vida.

v v v

Abstract: This article aims to examine the 
possibility of a phenomenological approach 
to the most urgent problem facing humanity: 
the conservation of the environment and its 
subsistence as a species. Or, more precisely 
said, between it and an environmental ethic 
that allows us to re-introduce the theme of 
the relationship between nature and culture, 
this time as the care for one with respect to 
the other, as a field of phenomenological re-
flection. Our intention will be to show the 

possibilities that phenomenology has as a 
preparatory field for an environmental ethic, 
that is, of a philosophy that also takes care of 
that essential dimension of human life. We 
could even say that environmental care is 
the condition of the possibility of human life 
on earth, and it is precisely what is threat-
ened today bythe product of our own action. 
Following Husserl, we do not want to make 
a nihilistic critique of the modern world and 
its results for us, but to recover the values 

*	 Este artículo fue recibido el 10 de septiembre y aceptado el 4 de diciembre de 2019.
**	 Universidad Mayor de San Marcos, Lima.



[210] Jaime Villanueva Barreto

that sustain it, namely freedom and reason 
(both inalienable) , from these same carry 
out a criticism, that today it manifests itself 
in the form of an environmental philosophy, 
as a way of conservation, preservation and 
care for nature. To show this we will also 
proceed in three stages: first —following 
Husserl’s instructions again— we will take a 
quick look at the relationship between eth-
ics, politics and the environment; secondly, 
we will explore the integration of nature 

and spirit from the life world as a center of 
care for life to rethink the relationship of 
man with nature; and finally, from the phe-
nomenological critique to the constitution 
of the techno-scientific civilization, we will 
propose an approximation to environmental 
ethics from the responsibility that humans 
have towards the destiny of nature.

Keywords: Phenomenology, ecology, Ed-
mund Husserl, responsibility, life world

§1. Medio Ambiente, Ética y Política, una relación 
necesaria

En este trabajo no se quiere abordar los pormenores de una ética ambiental, 
antes bien, el objetivo central es brindar las herramientas conceptuales y 
metodológicas que la fenomenología proporciona para poder emprender 
una crítica a la civilización tecnocientífica y emprender así la construcción 
de una ética ambiental que incluya también este enfoque. Desde esta 
perspectiva queremos abordar la relación entre fenomenología y medio 
ambiente de un modo descriptivo, sacando provecho de los conceptos, 
críticas y planteamientos proporcionados por Edmund Husserl. Esto 
derivará en el planteamiento de la necesidad de sentar las bases de un 
nuevo humanismo que permita replantear nuestra relación con el mundo 
circundante y nuestra propia supervivencia como especie.

Uno de los temas fundamentales que nos sale al frente cuando nos 
pensamos como humanidad, es el de la alternativa entre expansión 
económica y protección del medio ambiente. En muchas sociedades del 
mundo, en diversos contextos culturales —y con independencia de su grado 
de riqueza, de su estructura social o de su orientación política—, la idea 
de que la protección del medio ambiente debe primar sobre la expansión 
económica goza de un amplio respaldo. La protección del medio ambiente 
se ha convertido en un valor, de una referencia positiva que es objeto de un 
amplio consenso. En cambio, el crecimiento económico, en la medida en 



[211]Fenomenología y ética ambiental

que es también objeto de consenso, lo es sólo como una referencia instru-
mental, como un medio que únicamente se justifica si sirve para realizar 
otros valores —el bienestar, la reducción de la pobreza, etc.—. Por tanto, 
cuando se trata de opiniones, de formular preferencias en abstracto, la 
prioridad otorgada al medioambiente es justamente lo que cabría esperar. El 
comportamiento, en cambio, tanto individual como colectivo, no depende 
sólo de los valores de referencia, sino también de intereses y deseos, de 
comportamientos con otros intereses en conflicto, de contextos institu-
cionales y de relaciones de poder más o menos favorables1.

Se ha tratado de satisfacer ambas demandas introduciendo la idea 
del «desarrollo sostenible» que no es sino un eufemismo para decir que 
seguimos explotando la naturaleza, pero de una manera más lenta, que 
prolongue su agonía. Esto no puede tener sentido si no va acompañado de 
un cambio en el modelo industrial burgués que lo sustenta. Lo que debería 
estar en cuestión es precisamente la idea de desarrollo, que, sin embargo, se 
mantiene como pilar de la visión social dominante.

Algunas lúcidas voces2 vienen manteniendo, desde finales de los años 
setenta, que la visión del mundo característica de la era industrial, basada 
en la creencia de la excepcionalidad humana, en la capacidad humana 
para separarse de la naturaleza y dominarla, está siendo sustituida por una 
nueva visión fundamental o paradigma, el «nuevo paradigma ecológico».

Según otro punto de vista, también bastante difundido, la preocupación 
por el medioambiente es una parte del interés por una mejor calidad de 
vida. Con un bienestar material consolidado y percibido como seguro, la 
gente comenzaría a interesarse por la conservación de su entorno. Según 
esta tesis, habría que esperar a tener un alto grado de desarrollo, como el 
que han alcanzado los países altamente industrializados para poder recién 
preocuparnos del medioambiente. Esto, sin embargo, resulta absurdo, pues, 
alcanzar tal grado de desarrollo siguiendo el mismo modelo industrial o 

1	 García, Ernest. Medio ambiente y sociedad. La civilización industrial y los límites del planeta. Ma-
drid, Alianza Editorial, 2005, p. 295.

2	 Véase, por ejemplo, Dulanp, Riley y Van Liere K. D., «The “new enviromental paradigm”: A Pro-
posed measuring instrument and preliminary results». En: The journal of enviromental education, 
9, pp. 10-19.



[212] Jaime Villanueva Barreto

post industrial capitalista, sería imposible para todos los pueblos de la 
tierra. El sistema se mantiene —todos lo sabemos— a razón de la exclusión 
de más de dos tercios de la humanidad. Pero, además, está el otro problema 
urgente: no es posible que todos los países de la tierra puedan alcanzar 
grados de desarrollo como el de los países industrializados, pues eso 
significaría la total destrucción de la naturaleza, a menos que se puedan 
desarrollar las tecnologías suficientes para hacerlo sin contaminación, lo 
cual, por razones mercantiles, resulta muy poco probable.

Veamos que la principal repercusión del llamado proceso de «globali-
zación» ha sido la universalización de las expectativas, la uniformización 
de los deseos y los anhelos. Pero, esa globalización no ha corrido pareja con 
la distribución equitativa de los bienes. Todos aspiran, entonces, a ascender 
al paraíso, pero son muy pocos y cada vez proporcionalmente menos los 
que realmente pueden entrar en él. La más importante de las revelaciones 
que ha traído consigo el siglo pasado, ha sido, que la industrialización tal 
como la conocemos hasta el momento no puede crear ese tan ansiado 
paraíso universal. El bienestar material de los privilegiados hoy no puede 
ser extendido a la totalidad de los seres humanos.

Ha sido sintomático, cómo la expresión respecto a este descubrimiento, 
haya sido la renuncia a toda utopía, promovida principalmente por el discurso 
neoliberal de finales del siglo pasado, en la expresión de la consabida idea 
del final de la historia. La historia ha terminado, sentencian los ideólogos 
neoliberales, no porque se haya vuelto al paraíso, sino justamente porque se 
piensa que no se puede tener acceso colectivo a él, lo que resta solamente es 
que cada individuo busque, como mejor le parezca, llegar a él. 

Siguiendo al filósofo peruano Juan Abugattás, podríamos decir que: 

 la alternativa consistiría en no renunciar al anhelo de una vida materialmente 
cómoda, pero sí a las formas de industrialización, esto es, de tecnología ahora 
vigentes. La alternativa debería pasar entonces por una suerte de revolución 
tecnológica, que no puede ser entendida simplemente como reforma de los 
métodos empresariales, o como desarrollo de las técnicas comunicativas y de 
almacenamiento de datos. Una verdadera revolución tecnológica no consiste 
primariamente en el rediseño de aparatos, sino en un rediseño del proyecto 
de vida colectivo que se plantee realizar la humanidad o un sector de ella. Una 



[213]Fenomenología y ética ambiental

revolución tecnológica debe expresarse, por ende, en un proyecto de nueva ci-
vilización industrial3. 

Esto implica persistir en lo sustantivo del sueño moderno, pero 
desplazado de su centro de operaciones tradicional, pues correspondería 
más a los condenados de la tierra que a los privilegiados tratar de realizar 
ese sueño.

Por eso, resulta perentoria una reflexión que logre articular medioam-
biente, ética y política, en una única dimensión que es la necesidad del 
cuidado de lo humano en la humanidad. Pues todo este esfuerzo exige que 
se revisen las ideas de hombre, de sociedad y de ciencia desarrolladas por 
la modernidad; pero requiere también que se postule una nueva tabla de 
valores. Desde esta perspectiva, como sostiene Luis Warat, 

la ecología política quedaría caracterizada como el lugar de interpretación e 
interrogación del modo por el cual la sociedad se instituye. La ecología polí-
tica aparece, así, relacionada con los modos por los cuales históricamente una 
sociedad se interroga sobre sus formas particulares de discriminación de lo 
verdadero y lo falso, de lo normal y lo patológico, de lo justo e injusto, de lo que 
para ella será lícito o prohibido. En otras palabras, hablar de ecología política, 
en este contexto, implica situarnos interrogativamente en un territorio que nos 
permita pensar los modos en que en una sociedad se articularán significativa-
mente el poder, el saber y la personalidad4.

Cuando irrumpen lo problemas ecológicos hacia la década de los 
sesenta o setenta del siglo pasado, empezamos a preguntarnos: ¿Cómo nos 
hemos relacionado con la naturaleza? Pregunta que directamente nos lleva 
a estas otras: ¿Cómo hemos construido nuestra civilización?, ¿Cuál ha sido 
nuestra forma de morar? Estas preguntas han hecho que quienes tienen que 
ver directamente con la naturaleza hayan hecho una revisión de sus cons-
trucciones tecnocientíficas. Sin embargo, estas preguntas no han tenido 
la fuerza que han debido tener ni en la política ni en la economía inter-
nacional. La relación entre la sociedad y el medio ambiente es, sin duda, 
3	 Abugattás, Juan. La búsqueda de una alternativa civilizatoria. Lima, Ministerio de Educación, 

2005, p. 30.
4	 Warat, Luis Alberto. «Malestares ecológicos y ecología política». En: Estudios filosóficos, Vol. 

XLVII, Instituto Superior de Filosofía, Valladolid, 1998, p. 87.



[214] Jaime Villanueva Barreto

uno de los campos esenciales del dilema fáustico de la ciencia. Bateson lo 
explicó del siguiente modo: 

una civilización que cree que la naturaleza le pertenece para dominarla y que 
posee además de una tecnología poderosa tiene la misma probabilidad de so-
brevivir que una bola de nieve en mitad del infierno5. 

La visión predominante de una sociedad industrializada, capitalista y 
depredadora del ecosistema, basada en la idea de progreso, ha sido mucho 
más fuerte hasta ahora. El mundo de la vida científico y tecnológico, 
extasiado consigo mismo, no se ha abierto aún a un nuevo éthos, a una 
nueva forma de morar.

Si bien, este modelo civilizatorio se va constituyendo desde la 
modernidad, es en el siglo XIX que se levantan las más serias críticas a ella, 
especialmente, dos pensamientos paradigmáticos y críticos del fisicalismo 
científico: el ecológico y el antropológico. Surgidos en el contexto de una 
Europa escindida, donde el desarrollo de la ciencia y la tecnología se había 
puesto al servicio el desarrollo industrial, concebido como el paradigma 
del progreso de las naciones, fundan la ecología y la antropología como las 
primeras ciencias, una «natural» y otra «social», que iniciarán el camino de 
regreso a casa, es decir, el camino de integrar «naturaleza» y «cultura». 

Los ecólogos fueron los primeros estudiosos de las ciencias «naturales» 
que percibieron que no era posible seguir estudiando la naturaleza sin 
incluir a la especie humana, así fuera solamente para que ella se cuestionara 
sobre el alto precio que la naturaleza estaba pagando por el desarrollo de 
la ciencia y de la tecnología en lo referente a la producción. Además, los 
ecólogos fueron los primeros en mostrar la necesidad de poner «límites» 
desde la perspectiva ética, no solo de unos límites puestos por el ser 
humano mismo, sino de unos límites puestos por los ecosistemas y las 
tramas profundas de la vida, que en la postmodernidad se han llamado 
alteridades ecológicas6.
5	 Bateson, G. . Steps to an Ecology of Mind. London, Jason Aroston, 1987, p. 468.
6	 Cf. Wood, David. «What is Eco-Phenomenology?». En: Brown Charles y Toadvine Ted (editors), 

Eco-Phenomenology. New York, Back to the Earth Itself, State University of New York Press, 2003, 
pp. 211-235.



[215]Fenomenología y ética ambiental

Lo que se encuentra a la base de todo este problema, como sostiene Ana 
Patricia Noguera es,

la aparición de la cultura occidental ocurre cuando la especie humana da el 
paso de un ethos del habitar respetuoso a un ethos del habitar bajo relaciones de 
dominio. Occidente no aparece antes ni después de ese paso, sino que ese paso 
es el paso de una especie que habita la tierra a una especie que domina la tierra. 
Por esta razón, en occidente la cultura se opone a la naturaleza, constituyén-
dose en la forma como la especie humana transforma, reconstruye y recrea la 
naturaleza ecosistémica. La cultura se aleja cada vez más de la naturaleza –lugar 
de donde surgió– convirtiéndose en una creación metafísica, mientras que la 
naturaleza es mirada desde la cultura como algo inferior y exterior a la especie 
humana7.

La fenomenología, propone una disolución progresiva de todo tipo de 
polaridades, para pasar a mirar el mundo como horizonte, en grados, como 
experiencia de la conciencia que es conciencia de algo. Naturaleza y espíritu 
van a ser temáticas abordadas por el mismo Husserl, con la finalidad de 
hallar estos vasos comunicantes entre mundo y vida que caracteriza al 
pensamiento fenomenológico. 

La problemática relación entre naturaleza y espíritu recibe un 
interesante tratamiento desde la fenomenología. No se trata de un antro-
pologismo más, sino de la necesidad de establecer la correlación entre 
estas dos caras de la humanidad con la finalidad de reconciliarlas y recon-
ducirlas al mundo de la vida. Con este propósito, Husserl quiere explicar 
cómo la constitución de sentido de lo que podemos llamar naturaleza es 
también histórica y contextual. Es decir, que la naturaleza entendida en 
su expresión puramente extensional y matemática obedece a un proyecto 
objetivista y fisicalista como el moderno. Pero, desde este abordaje se deja 
abierta también la posibilidad no sólo de una crítica inmanente al mundo 
moderno, sino también, a nuevas configuraciones de lo que podemos cons-
tituir como nuevos sentidos de lo que pueda ser la naturaleza.

7	 Noguera, Ana Patricia. El reencantamiento del mundo. Bogotá, Universidad Nacional de Colom-
bia, 2004, p. 31.



[216] Jaime Villanueva Barreto

§2. Mundo de la Vida, Naturaleza y Espíritu

El abordaje fenomenológico que mejor podría servir para brindar nuevas 
perspectivas de pensamiento a la ética ambiental, sin duda, lo constituye el 
entrelazamiento entre Naturaleza y Espíritu que se ve de una manera nítida 
en el famoso excurso que Husserl escribe sobre NaturundGeist8 en el que 
trata de explicitar el ámbito de lo humano espiritual, concibiendo para ello, 
lo que bien podría ser una invitación contemporánea a repensar y replan-
tearnos nuestra relación con la naturaleza. 

Lo que empieza haciendo Husserl es buscar una imagen del hombre 
total, es decir, de un ser humano que no se encuentre restringido a su 
realidad factual. Lo primero que tiene que hacer es desligar esta visión de la 
antropología, entendida como antropología biológica y abogar, más bien, 
por una suerte de antropología filosófica que se haga cargo de la totalidad 
de la experiencia humana. 

La vida del hombre no puede dividirse, sino para fines analíticos, pues 
es integral, la experiencia humana es una sola en toda su corriente de 
vivencias. Lo que nos muestra Husserl, en este texto, es la doble dimensión 
de lo humano: la de la esfera primera sin yo, el de la esfera afectiva o pasiva, 
en la que los objetos están afectivamente dados; y aquella de la capa yoíca, en 
la que el yo de actos toma decisiones de un modo activo, pero en relación a 
ese trasfondo en el que siempre vive ese yo. Apreciamos entonces la unidad 
de la vida pese a las diferentes esferas en las que ésta se desenvuelve. Siempre 
se entrecruzan constituyendo una única realidad9. La bifurcación de los 
caminos de naturaleza y espíritu trazada por la modernidad es lo que busca 
aclarar Husserl y es lo que nos permitirá también dar el paso necesario para 
una filosofía integradora que dé cuenta total de la experiencia responsable.

En este sentido, la naturaleza, la entiende Husserl, como una estructura 
dentro del mundo completo e integral de la experiencia. Es decir, la 

8	 Debemos mencionar que Husserl sienta las bases de este problema desde las Ideas II —cuando 
trata la diferencia entre actitud naturalista y personalista en el capítulo II—. Las referencias a este 
texto las haremos siguiendo el interesante estudio que al respecto realiza San Martín, Javier. La 
fenomenología como teoría de una racionalidad fuerte. Madrid, UNED, 1994, pp. 308-324.

9	 Cf. San Martín, Javier. La fenomenología como teoría de una racionalidad fuerte, p. 315.



[217]Fenomenología y ética ambiental

naturaleza con el sentido que guarda para nosotros es parte de nuestra expe-
riencia constituyente, en la que la naturaleza científica es sólo la estructura 
inferior, respecto de la anterior, que se realiza mediante la separación de las 
efectuaciones de la valoración y la voluntad. Para salir al paso de la crítica 
de subjetivismo idealista, Husserl, sostendrá que a los objetos —entre 
los que se encuentra la naturaleza y la naturaleza científica— pertenecen 
sentidos que los determinan, pero en lo más bajo llegamos a objetos que 
ya no son sentidos, sino que son el contenido material o realidad10. Hay 
entonces un punto desde el cual comenzamos la constitución y es el de la 
relación entre yo y naturaleza, pero que, en términos generales, nunca son 
separables, pues lo que puedo saber respecto de la naturaleza lo sé en tanto 
sedimentación de sentido.

El problema se plantea entonces en la relación de los conceptos de cosas 
y conceptos de razón. Donde el propio Husserl, reconoce que incluso la 
ciencia de hechos que se refiere a la experiencia sólo para lograr resultados 
funcionales es resultado de una actitud crítica, por lo que está conformada 
de auténticos actos de razón. Lo que sustenta dicha separación no son los 
actos humanos de constitución sino la actividad teórica misma que inicia 
separaciones producto del influjo del dualismo moderno.

Debemos pasar a la subjetividad viviente y su estructura más profunda, 
que se inicia con la esfera pasiva, conformada básicamente por la afectividad, 
porque antes de toda determinación ya tiene un contenido cognitivo y 
afectivo. Luego, sobre esa capa actúa la determinación predicativa y valorativa, 
que se constituye en habitualidad y de ahí en tradición. Con esto, tenemos ya 
algunos de los rasgos fundamentales del mundo concreto en que vivimos, en 
el que se constituyen los objetos culturales, como la ciencia misma, por las 
donaciones de sentido que se realizan desde las funciones de la voluntad, es 
decir, desde el funcionamiento que la cultura asigna a esos objetos11.

El mundo concreto, tiene entones, una multitud de significados 
culturales y espirituales entre los que encontramos a las ciencias de la 
naturaleza que se ocupan de la animalidad del hombre y las leyes psico-

10	 Ibid., p. 318.
11	 Ibid., p. 321.



[218] Jaime Villanueva Barreto

físicas que lo gobiernan, y el de las ciencias del espíritu, para las que todo 
predicado cultural remite a un acto del espíritu, a actos cognoscitivos, valo-
rativos o prácticos. La idea de Husserl es que las ciencias de la naturaleza, 
al ser un producto de la cultura, son también una efectuación espiritual, 
son parte del espíritu y las culturas humanas, aunque con una metodología 
especial que trata de objetos y cosas, lo que no puede ser extrapolado al 
ámbito humano.

De ahí que estudiar el mundo concreto es estudiarlo como mundo de 
una humanidad personal, viendo cómo actúan los hombres en él y cómo 
le otorgan significado, pues todo su sentido sólo existe como resultado de 
los actos personales de los sujetos. Los objetos del mundo nada son sin la 
subjetividad que los produjo. Hay una relación inextricable entre los sujetos 
humanos y sus producciones objetuales que son las que finalmente pueblan 
su mundo. Pero, estos objetos culturales se remiten bien a un sujeto indi-
vidual o a un sujeto social, por los cuales las personas se ponen en relación 
unas con otras, motivándose mediante unos actos, surgiendo intereses 
mutuos, etc. 

Precisamente una característica de estos productos —la ciencia entre 
ellos— es la tradición, lo que significa la posibilidad de siempre poder ser 
reproducidos por otros seres humanos posteriores, aunque en esa repro-
ducción siempre se produce un ligero cambio, pudiendo inclusive producir 
una modificación global. Lo cierto, según Husserl, es que estos objetos se 
suelen convertir por la tradición en contexto ya establecido, determinando 
un estilo fijo de vida. Esto ayuda a comprender no sólo la sedimentación 
paulatina de la cultura, y la ciencia como uno de sus productos más 
acabados, sino también su historicidad, que no es otra que la vieja historia 
del espíritu humano.

Este mundo circundante mío puede no gustarme, y en la medida en que 
somos sujetos libres, puedo intentar cambiarlo, modificarlo, mejorarlo; pues 
sabemos que ese mundo no es por naturaleza, sino que como dice Husserl, 
es «mundo espiritual». Como tal es «creado» por la humanidad12, por eso 

12	 Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental. Barcelona, 
Crítica, 1991, p. 228.



[219]Fenomenología y ética ambiental

también puede cambiarlo. Así surge un ideal práctico, que ha de estar 
sometido a la idea de verdad y autenticidad. Se trata, por tanto, de crear un 
mundo nuevo y una humanidad nueva también, una humanidad auténtica 
y desde una perspectiva axiológica un mundo cada vez más auténtico y 
valioso y una verdadera humanidad. Con esto nos abre Husserl la puerta 
no sólo de la vinculación entre naturaleza y espíritu, sino que también 
nos muestra cómo esta vinculación sirve para proponerse ideales éticos 
importantes como el de la posibilidad —y en nuestro caso necesidad— de 
cambiar el mundo y la humanidad que habita en él13. 

La fenomenología, sin renunciar a los altos ideales de la modernidad, a 
saber, razón y libertad, apuesta por el hombre y una vida auténticamente 
humana como alternativa de la crisis que nos aqueja. Si esto que Husserl 
lo pensó en otras circunstancias y con otros objetivos, lo trasladamos al 
ámbito medioambiental, que aquí nos interesa, entonces podemos ver 
cómo la filosofía confía una vez más en las potencialidades y capacidades de 
la razón humana para imaginar otro mundo posible. Un mundo en el que 
no tengamos la espada de Damocles amenazándonos con una catástrofe 
ecológica.

De ahí que la solución al embrollo en el que nos hemos metido y hoy 
amenaza nuestras vidas, en primer lugar, sea producto de nuestra exclusiva 
responsabilidad, o más claramente, de quienes detentan el poder de las deci-
siones. Y, en segundo lugar, dicha solución pasa, una vez más, no sólo por 
nuestra fuerza imaginativa, sino por la afirmación de una nueva humanidad 
que pueda afrontar también nuevos e insospechados problemas.

Esto supone que una nueva humanidad auténtica sería una humanidad 
ética y el mundo verdadero sería un mundo ético, para lo que tiene que ser 
también verdadero mundo en una perspectiva lógica y estética. Esta idea 
husserliana de una humanidad auténtica y un mundo auténtico, formadas 
en el mundo práctico concreto, es una idea en las que se juntan las tareas 
científicas de la humanidad, que debe procurar dar a esta idea un contenido 
científico que sirva para la dirección práctica de toda la vida y de las aspira-
ciones de la humanidad y en ella de cada uno de los individuos.
13	 Cf. San Martín, Javier. La fenomenología como teoría de una racionalidad fuerte, p. 324.



[220] Jaime Villanueva Barreto

Esta renovación ética de la humanidad, del mundo y de las ciencias que 
la sustentan, exige que todas las ciencias deban dotarse de esta intención 
ética, de modo que gracias a la reformulación a la que deben someterse 
colaboren «en la construcción sistemática de la mencionada idea del 
mundo mejor posible y de una humanidad la mejor posible»14. Idea que 
primero hay que diseñar en una generalidad formal, para luego descender 
a la materialidad concreta.

Este nuevo humanismo tiene que partir de la premisa que la especie 
humana como tal tiene una capacidad portadora de sentido particular y que 
su desaparición significaría una pérdida considerable para el universo. Esto 
demanda un cambio no sólo en el orden social, sino un cambio completo 
de nuestra perspectiva civilizatoria.

Desde esta postura, el único orden social posible es aquel que en 
principio pueda acoger a todos los seres humanos sin excepción y que 
vea en cada uno de ellos un portador de sentido. Esto es así, porque lo 
esencial de nuestra situación, es decir, la proximidad a la muerte colectiva 
es un hecho compartido por todos. Ante un destino común, la respuesta 
no puede ser sino un hogar común. Por primera vez en nuestra historia 
como humanidad estamos ante un objetivo común a todos —seamos o no 
responsables de lo sucedido—: la preservación de nuestras propias vidas y 
la de las generaciones futuras.

§3. Fenomenología y Humanismo como alternativa a la 
crisis ambiental

Una alternativa plausible a esta crisis ante la que nos ha colocado la civi-
lización tecnocientífica es, nuevamente, el humanismo. La necesidad de 
preservar lo humano y la vida humana nos conduce nuevamente a apostar 
por nosotros mismos como agentes del cambio en nuestro propio beneficio. 
Queda pues en pie un reto magnifico para la filosofía de este tiempo, un 

14	 Husserl, Edmund. Natur und Geist. Citado por San Martín, Javier. La fenomenología como teoría 
de una racionalidad fuerte, p. 323.



[221]Fenomenología y ética ambiental

reto impuesto por las circunstancias, pero que demanda un vuelo teórico 
comparable al que dio inicio a la modernidad: hay que imaginar, sin caer en 
nostalgias, alternativas civilizatorias. Y hay que hacerlo no sólo porque el 
hombre no pueda seguir viviendo como hasta ahora, sino porque se intuye 
que hay alternativas mejores.

Como hemos visto hasta ahora, la filosofía que mejor preparada se 
encuentra para afrontar esta urgencia de la vida y el pensamiento es la feno-
menología. No aquella exactamente como la pensará Husserl, ese genial 
filósofo empecinado en conservar lo mejor de la modernidad, sino aquella que 
pueda seguir el espíritu de radical responsabilidad asignado por él. Husserl le 
asigna al filósofo nada menos que el papel de funcionario de la humanidad, 
es decir, un servidor encargado de atravesar con la razón las sedimentaciones 
de sentido que nuestra civilización nos provee. Pero, el filósofo también es un 
arconte de la razón, es decir, el llamado no sólo a preservar la razón sino a 
defenderla. Por eso, toda crítica a la modernidad o cambio civilizatorio que se 
requiera no puede hacerse si renunciamos a ella. Hay dos valores modernos 
que son irrenunciables: la razón y la libertad; y es sobre ellos que tenemos que 
construir este nuevo humanismo que nos exige la fenomenología.

La humanidad debemos entenderla como el ámbito en donde el juicio de 
razón práctica tiene cabida. Supone un cierto nivel de integridad tanto fisio-
lógica como psicológica y política. Recordemos que ya el viejo Aristóteles 
señalaba que ni entre los dioses, ni entre los monstruos semidivinos, ni entre 
las bestias, cabe hablar de virtud ni de vicio. La propia humanidad es ya 
una posición, es to mesón, en el medio, equidistante de fieras y divinidades, 
así como vigilada por la misma equidistancia política de sus miembros 
(isonomía)15. El ámbito de la humanidad es entonces el propiamente 
político y su límite es la frontera misma de lo que podemos inteligentemente 
encomiar o rechazar: transgredir esa inteligencia es caer en el frenesí de lo 
sagrado o en la torpeza animal, en cualquier caso, en lo inestimable.

La humanidad no sólo es la condición más íntegra de los hombres, sino 
que también necesita del marco humano para conseguir manifestarse: los 
hombres se hacen humanos unos a otros y nadie puede darse la humanidad 
15	 Cf. Aristóteles. Política. Madrid, Alianza Editorial, 1997, 1253a. 



[222] Jaime Villanueva Barreto

a sí mismo en la soledad, o, mejor, en el aislamiento. De ahí que el estado 
pre-político, que imaginaron los modernos, sea un estado también 
pre-humano. Se trata del don político por excelencia pues exige la existencia 
de un espacio público y a la vez revierte sobre él posibilitándolo. Desde la 
tradición fenomenológica es Hannah Arendt quien más ha insistido sobre 
este aspecto de la cuestión: 

Este espacio es espiritual; en él aparece lo que los romanos llamaban la huma-
nitas, comprendiendo con este término algo de supremamente humano en el 
sentido de que se impone sin ser objetivo. Se trata de lo mismo que Kant y en su 
traza Jaspers entienden por humanidad: ese elemento personal que se impone y 
que ya no abandona al hombre. La humanidad nunca se adquiere en la soledad; 
jamás resulta tampoco de una obra entregada al público. Sólo puede alcanzarla 
quien expone su vida y su persona a los riesgos de la vida pública. De este modo 
los riesgos de la vida pública, en los que la humanitas es adquirida, se convier-
ten en un don a la humanidad16. 

Hay una circularidad que anuda a la humanidad sobre sí misma, porque 
en cierto modo la convierte en exigencia previa de lo que nace a partir de 
ella, a saber, el lenguaje con toda su enorme gama de posibilidades. 

La palabra por sí misma no humaniza, lo que humaniza, es la palabra 
dicha, intercambiada, aceptada. De aquí depende también la esencial dife-
rencia entre ser hombre y tener humanidad. Lo primero es una categoría 
que proviene de la especie biológica y de una noción funcionalista de 
cultura naturalizada hasta el punto de no presentarse más que como 
nicho ecológico, por complejo que sea, de la especie; lo segundo implica 
la asunción de un valor comunicacional centrado no en un hecho sino en 
una vocación. Y, como toda vocación, es una llamada, una disposición a 
entender y un propósito de hacerse entender. Lo humanamente importante 
del hombre no es que entiende (y por tanto utiliza y domina) el mundo, 
sino que se entiende con los demás hombres (y, por tanto, en cierta medida 
renuncia a dominarlos y utilizarlos). 

 Se distingue una filosofía de la humanidad de una filosofía del hombre en que 
aquella insiste en el hecho de que no es el hombre hablándose a sí mismo en un 

16	 Arendt, Hannah. Vies Politiques. Paris, Gallimard, 1974, p. 189.



[223]Fenomenología y ética ambiental

diálogo solitario sino los hombres hablando y comunicándose unos con otros 
quien habita la tierra17.

Queda establecida la vinculación esencial entre ese espacio público 
—substrato de toda política— en donde el hombre se expone ante los 
otros con el sentido más fuerte de lo que llamamos humanidad. También 
queda establecida la ligadura entre la humanidad y la vocación dialogante 
soportada por el lenguaje, como institución básica de la objetividad 
subjetiva. El núcleo de todo ello es: a diferencia de la condición divina o la 
brutalidad animalesca, que son formas de aislamiento por excepcionalidad, 
la humanidad en tanto condición íntegra del hombre reúne todo lo que de 
significativo nos llega por la compañía de los demás y por ningún otro modo. 
Esto significa que el rasgo más característico con el que se identifica el 
rasgo normativo de la voz humanidad sea su identificación con la actitud 
compasiva, de tal modo que el término se convierte en sinónimo de piedad 
ante el sufrimiento humano18. Muestra humanidad quien comprende al 
doliente, quien se apiada ante el sufrimiento o esfuerzo ajenos, procurando 
remediarlos o al menos no agravarlos. La humanidad es así la disposición 
a comprender el dolor, de darle toda su importancia en el contexto vital, 
de identificarse con el dolor ajeno por rememoración del propio. La refe-
rencia principal es el dolor humano, pero podría extenderse al de todos 
los seres vivos.

La humanidad significa entonces no sólo compadecerse con el otro sino 
hacerse cargo de su sufrimiento, pues se trata de un mundo compartido. 
La amenaza ecológica de la situación actual nos debe hacer pensar en un 
proyecto común de humanidad que tenga por fin último al otro. Para esto 
se requiere además de un universalismo que sobrepase la buena voluntad 
universal, pide instituciones universales, es decir, la institucionalización 
efectiva en lo jurídico y en lo político de la humanidad como valor.

La humanidad se instituye en el mundo institucionalmente compartido. 
Este proyecto no sólo ha de tropezar con dificultades emanadas de las 
17	 Ibid., p. 202.
18	 Cf. Blackham, H. J. «Humanism: The Subject of the Objections». En: Blackham, H. J. (Ed.) 

Objections to humanism. London: Penguin Books, 1965.



[224] Jaime Villanueva Barreto

estructuras estatistas, nacidas para el antagonismo, sino también de la 
propia constitución moral y psíquica de los individuos, cuyas compla-
cencias holísticas no hallen quizá satisfacción inmediata en este aumento 
de escala. De ahí la pertinencia de la prevención adelantada por Hannah 
Arendt: 

La solidaridad de la humanidad puede muy bien revelarse una carga insoporta-
ble y no es sorprendente que las reacciones comunes frente a ella sean la apatía 
política, el nacionalismo aislacionista o la rebelión ciega contra todo poder en 
lugar del entusiasmo o del deseo del renacimiento del humanismo19.

Urge pues pensar y quizá reeducar al individuo, polo imprescindible de 
la vocación universalista, de acuerdo con la potenciación de su capacidad 
de participación frente a su necesidad de pertinencia. En este sentido, 
el problema que plantea el otro, el extranjero, es el tema básico de toda 
reflexión ética que se proponga como objetivo el cuidado de lo humano y 
su preservación como especie. La vía correcta de afrontar el problema del 
otro no es partir de comprender la peculiaridad particular o incluso étnica 
de éste, sino de la extrañeza que cada cual siente respecto a sus propias 
referencias de todo tipo, incluso respecto a sí mismo en cuanto entidad 
sólo parcialmente consciente. El otro debe ser comprendido siendo quien 
es, no porque yo también soy quien soy, sino porque debe ser tan extraño a 
lo que es como yo mismo resulto a lo que soy. Para entender al extranjero 
lo justo no es decirme que yo también soy extranjero para él, sino que yo 
soy extranjero incluso para mí, como él ha de serlo para sí mismo. En tal 
descentramiento respecto a la propia identidad se reconcilian y se hacen 
compatibles, incluso dentro del mayor conflicto, las identidades.

No repetiremos todas las enseñanzas que la fenomenología —que para esto 
se nos presenta como una auténtica maestra— nos brinda sobre el problema 
del otro. Pero, siguiendo las tesis de Karl Schuhmann20, sí apuntaremos 
algunas ideas interesantes, y acaso imprescindibles, para la reformulación 
del humanismo como alternativa a la eminente catástrofe ecológica.

19	 Arendt, Hannah. Vies Politiques, p. 147.
20	 Schuhmann, Karl. Husserl y lo político. Buenos Aires, Prometeo Libros, 2009. 



[225]Fenomenología y ética ambiental

La teleología de la intersubjetividad remite precisamente a esa misma 
intersubjetividad. Es el proceso de la progresión, cada vez mayor, de la 
totalidad múltiple a la unidad de su mismidad. El movimiento teleológico 
apunta a un conocerse recíproco (conciencia) y quererse (unidad). Por 
ello la forma de vida más elevada, según Husserl es el «amor espiritual y 
la comunidad del amor»21. Hay que aclarar aquí que, para Husserl, el amor 
no es el sentimiento íntimo y personal por el otro sino la real y efectiva 
comunidad de los amantes, por lo que constituye un problema universal. 
Implica un recíproco ser completamente acogido el uno en el otro, significa 
«perderse en el otro, vivir en el otro, ponerse de acuerdo en el otro»22. La 
aceptación del otro es una de las formas más elevadas y persistentes de darse 
a él, es el amor como unidad dialéctica de sí mismo con el otro. Husserl, lo 
califica también como «coincidencia», es decir, fusión de las personas, de 
las cuales, sin embargo, cada una mantiene su propia identidad a partir de 
su lugar, lo que es y la constituye como sujeto individual. El amor implica 
entonces la resolución del viejo problema de la unidad en la multiplicidad, 
esta vez llevado al campo de lo humano.

En este sentido, la comunidad del amor de las que nos habla Husserl es 
la del uno en el otro. Los amantes no viven el uno junto al otro, ni el uno 
con el otro, sino en el otro23. Ahora bien, una de las características más 
importantes del amor es la libertad. En el amor, los amantes libremente 
se vinculan los unos con los otros ingresando también libremente en una 
comunidad del amor. Pero esta libertad, implica también el dirigirse del 
uno hacia el otro, como un auténtico otro. En el instinto amoroso ya es 
tema el Otro como él mismo, uno no se ama a sí mismo en el otro, sino 
que se complementa en aquel Otro que es individual, irremplazable y 
peculiar. Esto es lo que justamente permite la socialización con los iguales. 
La comunidad de amor pone a cada miembro en pie de igualdad, en 
este sentido, constituye el punto final teleológico en el que las relaciones 
sociales de coordinación y subordinación, en última instancia, coinciden, 

21	 Ibid., p. 73.
22	 Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental. Ibid., p. 14.
23	 Ibid.



[226] Jaime Villanueva Barreto

es decir, ambas son exaltadas. La comunidad del amor apunta entonces al 
«verdadero sí mismo» y al «verdadero ser del Otro».

Esta aspiración del verdadero sí mismo presupone el conocimiento de 
su verdad, es decir, el conocimiento de su modo, de su estructura, etc. Este 
conocimiento se logra sólo mediante la autorreflexión de la subjetividad 
trascendental dirigida a la verdad última, que no es otra cosa a ojos de 
Husserl, que la fenomenología trascendental. Ella es, según su perspectiva, 
la única filosofía capaz de seguir el llamado del oráculo délfico al cono-
cimiento de sí mismo en toda su amplitud. Esta cultura del sí mismo 
implica el esfuerzo consciente hacia la autenticidad y autonomía; como 
sostiene el mismo Husserl, «responsabilidad por sí mismo es para los seres 
humanos, el ser humano es en el ser comunitario y en la vida comunitaria, 
de acuerdo con la responsabilidad por Otros y con el hacerse responsable 
de los Otros»24. A esta vida comunitaria de sujetos responsables unos con 
otros y unos de otros, es a lo que Husserl también llama, una vida en la 
forma auténtica de la humanidad. «Pues qué otra cosa quiere decir sino una 
humanidad verdaderamente adulta (…) que en todo tiempo está dispuesta 
a seguir la razón, y a regirse a sí misma, sólo según normas pensadas y 
comprendidas por ella misma»25.

El nuevo humanismo debe surgir entonces de la autenticidad, autonomía, 
racionalidad y responsabilidad de los hombres, no sólo por ellos mismos, 
sino de la humanidad en su conjunto. Es necesario, no sólo preservar la 
continuidad de los hombres en la tierra, sino, además, continuar promo-
viendo la pluralidad cultural que nos ha caracterizado como especie. Nos 
colocamos ante un nuevo reto: conservar la humanidad como totalidad y 
a la vez respetar la pluralidad de lo humano. Este problema es importante, 
pues es innegable que la situación calamitosa en la que ahora nos hallamos, 
es el resultado de un modo de vida específico, el de la sociedad industrial y 
su correlato en la sociedad tecno-científica, que se universalizó ya sea por 
la imposición y el dominio sobre los demás, es decir, por formas no muy 
racionales de convencimiento. Sin embargo, también es cierto que, ante un 

24	 Husserl, Edmund. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental, p. 114.
25	 Ibid.



[227]Fenomenología y ética ambiental

mismo problema, seamos o no responsables de ello, sólo nos queda una 
respuesta racional que debe ser producto de un acuerdo intersubjetivo de la 
humanidad o, mejor dicho, de las humanidades en su conjunto.

De ahí nuestras referencias a la Comunidad del Amor propuestas por 
Husserl. Pues ésta supone, no sólo la diferencia de cada individuo, sino 
que tampoco anula la posibilidad de conflicto intrínseca al ser humano. 
Pero mantiene intacta la confianza en la razón del hombre como lo más 
característico de su humanidad. Lo cierto es que si queremos mantener la 
existencia de nuestra especie en el planeta debemos actuar racionalmente. 
Con una razón que no sea, por supuesto, la instrumental típica de nuestros 
tiempos, sino una más abarcadora que involucre también los diferentes 
ámbitos de la vida como el valorativo y práctico.

Lo que hemos intentado mostrar hasta ahora, a partir de las múltiples 
referencias que la tradición fenomenológica y especialmente Husserl realiza, 
es la de esta humanidad en la que él está pensando y que pasa también por 
replantear nuestra situación ante la naturaleza y ante los demás. Esta explo-
ración sólo puede ser cabalmente abarcada si volvemos la mirada al mundo 
concreto de la vida de todas las configuraciones posibles de la humanidad 
y las reconocemos como portadoras de una racionalidad que no sólo nos 
lleve a un posible diálogo entre iguales pero diferentes, sino sobre todo a 
buscar en esos modos diferentes al tecnocientífico de existencia, algunos 
modelos alternativos de sociedad, que también implicaría nuevos modelos 
de humanidad.

Bibliografía 

Abugattás, Juan. La búsqueda de una alternativa civilizatoria. Lima: Ministerio 
de Educación, 2005.

Arendt, Hannah. Vies politiques. Paris, Gallimard, 1974.

Aristoteles. Política. Traducción de Carlos García Gual. Madrid, Alianza Edito-
rial, 1997.

Bateson, G. Steps to an Ecology of Mind. London, Jason Aroston, 1987.



[228] Jaime Villanueva Barreto

Cruz, Manuel. «Cuando son muchas las voces». En: Isegoría, Revista de Filosofía 
Moral y Política, (29), Madrid, diciembre de 2003.	

Dodd, James. Crisis and Reflection. An Essay on Husserl’s Crisis of the European 
Sciences. Netherlands: Kluwer Academic Publishers, 2004. 

Dulanp, Riley. «The ‘new enviromental paradigm’: A 	Proposed measuring in-
strument and preliminary results». En: The Journal of Enviromental Educa-
tion, 9.

Faes, Hubert. «Ecología y sentido de la creación». En: Logos, (74), 1997.

García, Ernest. Medio ambiente y sociedad. La civilización industrial y los límites 
del planeta. Madrid, Alianza Editorial, 2005.

Grosby, Alfred. La medida de la realidad. Barcelona, Crítica, 1998.

Husserl, Edmund. «Phenomenology and Anthropology». En: Mc Cormick, Peter 
and Elliston, Frederick (Eds.), Husserl Shorter Works. Indiana, University of 
Notre Dame Press, 1981.

Husserl, Edmund. «Universal Teleology». En: Mc Cormick, Peter and Elliston, 
Frederick (Eds.), Husserl Shorter Works. Indiana: University of Notre Dame 
Press, 1981. 

Husserl, Edmund.Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. 
Traducción de Salvador Mass y Jacobo Muñoz. Barcelona, Crítica, 1991.

Husserl, Edmund. «El origen de la geometría». En: Estudios de filosofía, Lima, 
PUCP-IRA, (4), 2000.

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenome-
nológica. Libro Segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución.
Traducción de Antonio Zirión Quijano. México DF, UNAM, 1997.

Husserl, Edmund. Renovación del hombre y de la cultura. Traducción de Agustín 
Serrano de Haro. Barcelona, Anthropos, 2002.

Noguera, Ana Patricia. El reencantamiento del mundo. Bogotá, Universidad Na-
cional de Colombia, 2004.

Reichman, José. «Ética y Ecología». En: Volumen colectivo Propuestas desde la 
Izquierda, Fundación de Investigaciones Marxistas, 1999.

San martín, Javier. La fenomenología como teoría de una racionalidad fuerte. Ma-
drid, UNED, 1994.

Schuhmann, Karl. Husserl y lo político. Traducción de Julia Iribarne. Buenos 
Aires, Prometeo Libros, 2009. 



[229]Fenomenología y ética ambiental

Warat, Luis Alberto. «Malestares ecológicos y ecología política». En: Estudios fi-
losóficos, Vol. XLVII. Instituto Superior de Filosofía, Valladolid, 1998.

Wood, David. «What is Eco-Phenomenology?». En: Brown Charles y Toadvine 
Ted (Eds.): Eco-Phenomenology. New York, Back to the Earth Itself, State 
University of New York Press, 2003.





[231]

La receptividad fenomenológica, actos 
fundantes y actos fundados: diálogo entre 

Husserl y Kant*

Phenomenological Receptivity, Founding Acts and Founded 
Acts: Dialogue Between Husserl And Kant.

Oscar Eduardo Ocampo Ortiz*

Resumen: En este artículo se presen-
ta la receptividad fenomenológica y la 
relación íntima entre actos fundantes y ac-
tos fundados. Se parte del postulado que la 
receptividad y pasividad fenomenológica no 
se oponen a la actividad yoica, por el con-
trario, hay una correlación de estratos de 
experiencia y significación entre ellos. De 
esta manera, se observa, cómo para Husserl, 
la actividad reflexiva propia del yo tiene su 
elemento más originario en la intuición da-
dora de objetos y la misma receptividad, sin 
que dicha actividad yoica se agote en ésta. 
Dicho tratamiento es similar al de Kant 
cuando nos habla de la pasividad —sensibi-
lidad— y actividad —entendimiento—, más 
allá que aquí la experiencia está limitada al 
conocimiento científico. En Husserl se pue-

de ver un sistema de encadenamientos de 
actos que permiten ir accediendo a la viven-
cia de la experiencia fenomenología desde 
la intuición dadora o también a partir de la 
receptividad fenomenológica. Es así como 
Experiencia y Juicio cumple y complemen-
ta los objetivos de la fenomenología que se 
empiezan a vislumbrar en las Investigaciones 
Lógicas, especialmente en la Sexta Investiga-
ción, por el hecho que muestra ya las fuentes 
de las cuales emergen los fundamentos de 
las proposiciones lógico-categoriales a partir 
de experiencias perceptivas anti-predicati-
vas y pasivas. 

Palabras Clave: receptividad fenomenoló-
gica, actividad yoica, actos fundantes, actos 
fundados, Husserl, Kant. 

v v v

Abstract: This paper presents the phenom-
enological receptivity and the intimate 
relationship between founding acts and acts 
founded. It claims that the postulate of phe-
nomenological receptivity and passivity is 
not opposed to yoic activity, instead, there 
is a correlation between strata of experi-
ence and meaning. In this way, this paper 
observes, how for Husserl, the reflective ac-
tivity of the self has its most original element 
in the object-giving intuition and the same 
receptivity, without saying that activity of 
the self is depleted in it. This treatment is like 

Kant’s when he talks about passivity —sensi-
tivity— and activity —understanding—, but 
in Kant, the experience is limited to scientific 
knowledge. In Husserl, you can see a system 
of linkages of acts that allow access from 
empirical experience to the phenomenology 
experience from the giver intuition or also 
from the phenomenological receptivity. It is 
how  Experience and Judgment  satisfies and 
complements the objectives of the phenom-
enology that begins to glimpse in the Logical 
Investigations, especially in the  Sixth inves-
tigation, by the fact that shows already the 

*	 Este artículo fue recibido el 28 de agosto y aceptado el 27 de noviembre de 2019.
*	 Universidad Tecnológica de Pereira



[232] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

sources of which emerges the fundamental 
of those logical-categorical propositions 
from ante-predicative and passive perceptu-
al experiences.

1	 Husserl Edmund. Experiencia y Juicio. Investigaciones acerca de la genealogía de lógica. Redacción 
y edición de Ludwing Langrebe y traducción de Jas Reute. México, Universidad Nacional Autóno-
ma de México, 1980, p. 86.

2	 «Sí llamamos sensibilidad a la receptividad que nuestra mente posee, siempre que sea afectada de 

Key words: phenomenological receptivity, 
yoic activity, founding acts, founded acts, 
Husserl, Kant. 

1. Receptividad fenomenológica y actividad judicativa 

En Experiencia y Juicio § 17, el concepto de la receptividad no es opuesto 
a la actividad yoica: «[…] la receptividad se debe ver como el nivel más 
bajo de la actividad. El yo admite lo que se le acerca y lo acoge»1. Dentro 
del análisis genético se puede entender el nivel más bajo no como inferior, 
sino como el primer nivel que fundamenta a los demás niveles, entre los 
que se puede mencionar la actividad yoica. Entender la receptividad como 
acto fundante y la actividad del yo, esencialmente la actividad judicativa, 
como acto fundado, resaltando la afección como tendencia del yo hacia el 
objeto intencional, se presenta como objetivo en dicho trabajo. La relación 
de encadenamiento entre dos niveles: la receptividad sensible, constituida 
fundamentalmente por la experiencia inmediata ante-predicativa de los 
objetos en sus diversos modos de donación, por un lado, mientras por el 
otro, la espontaneidad intelectiva, propia del yo se exhibe como cuestión 
fundamental. 

En Investigaciones Lógicas hay un análogo de dicha problemática, espe-
cialmente, en la Sexta Investigación, Sección Segunda, llamada sensibilidad 
[Sinnlichkeit] y entendimiento [Verstand], que tiene como objeto la eluci-
dación del conocimiento [Erkenntnis] de objetos materiales-espaciales. Hay 
entonces una interesante familiaridad con Experiencia y Juicio. Lo anterior, 
presenta su punto de inicio en Kant quien caracteriza la sensibilidad como 
receptividad y el entendimiento como espontaneidad, según se expresa en 
La doctrina trascendental de los elementos, segunda parte, Lógica trascen-
dental2. Husserl sigue la misma línea de Kant para quien el conocimiento 



[233]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

presenta una correlación entre estos dos elementos a partir de un juzgar 
predicativo unido a formas intuitivas-receptivas. En la investigación antes 
mencionada, Husserl haciendo un análisis de dicha problemática encuentra 
la intuición categorial [kategorialeAnschauung]3 que le permite rebosar el 
tratamiento kantiano.

Husserl modela, en las Investigaciones, la relación entre el pensamiento 
y su objeto sobre la base entre la percepción y su adecuado cumplimiento 
judicativo. En el § 40 de la Sexta investigación muestra que la percepción 
simple hace aparecer el objeto que mienta la intención significativa. Desde 
este punto de vista, hay en la expresión significativa un mentar perfec-
tamente adecuado. Husserl lo referencia de la siguiente manera: «La 
intención significativa encuentra, por tanto, en la mera percepción el acto 
en que se cumple de un modo perfectamente adecuado»4. 

Lo anterior, claramente está relacionado con la intuición dadora, 
principio de todos los principios, expresada en Ideas I, § 24. Este darse es un 
punto de partida seguro para toda reflexión, autorreflexión, como análisis 
de la conciencia a partir del cual se abre su proyecto de horizontes. Por ello 
dirá Husserl, a renglón seguido, que no hay que dejarse llevar por dicha 
evidencia y obviedad, en el sentido «[…] que el INVESTIGADOR DE LA 
NATURALEZA para seguir el “principio” que dice que hay que preguntarle 
a toda aserción referente al hecho de la naturaleza por los hechos que la 

alguna manera, en orden, a recibir representaciones, llamaremos entendimiento a la capacidad de 
producir por sí mismo, es decir, a la espontaneidad del conocimiento» (B75/A51), p. 92-93. Kant, 
Immanuel. Crítica de la razón pura. Madrid, Taurus. 

3	 No podemos olvidar la importancia de la intuición categorial para el pensamiento de Heidegger. 
Husserl con la intuición categorial ha liberado al ser de lo que se presenta, del carácter lógico que 
lo determina en cuanto mera representación. Esto es lo que Heidegger encontró de definitivo en las 
Investigaciones Lógicas que lo motivó para sus investigaciones sobre el problema del ser de los entes. 
Pero aún su influencia va más allá: «La sexta investigación y la visión de Husserl de la intuición ca-
tegorial desempeñó subsiguientemente un rol importante en la filosofía de la lógica de Kurt Gödel. 
Pero en general, ha sido eclipsada por la interpretación de la verdad realizada por Heidegger en 
Ser y Tiempo». Moran, Dermot. Introducción a la fenomenología. Introducción de Gustavo Leyva 
y traducción de Francisco Castro Merrifield y Pablo Lazo Briones. Barcelona, Editorial Anthropos, 
2011, p. 117 

4	 Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas II. Versión de Manuel G. Morente y José Gaos. Madrid, 
Alianza Editorial, 1999, p. 326.



[234] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

fundamentan»5. No significa esto que la percepción dadora, sea errónea, 
y nos lleve al equivoco, sino que simplemente no hay exactitud total en 
su presentación del objeto. Entre la expresión-significativa y el objeto 
material expresado, hay un excedente. Si la imagen mental de la percepción 
es adecuada y la puede expresar, hay algo que queda en el vacío en dicho 
proceso cognoscitivo. Husserl, a partir de lo anterior, está en condiciones de 
realizar un análisis crítico sobre la verdad por adecuación que viene desde 
Aristóteles. Hay, si se quiere, entonces, una coincidencia parcial entre la 
significación con el mentar que se hace del objeto dado a la percepción en el 
marco de la dilucidación del conocimiento. Esta no coincidencia total entre 
lo dado y lo que pensamos y sentimos nos obliga a mencionar parcialmente 
la idea de verdad por adecuación. 

La verdad por correspondencia que viene desde los pensadores antiguos 
como Platón y Aristóteles ha sido cuestionada en el siglo XX. Dicho plan-
teamiento consiste en una armonía entre pensamiento y objeto, idea que 
ha marcado de manera relevante la historia del mundo occidental. Platón, 
por ejemplo, nos da una definición en el Crátilo. En una discusión con 
Hermógenes, Sócrates pregunta qué es hablar con verdad o con falsedad. 
Lo que se marca en dicha discusión es que hay discursos verdaderos y 
falsos sobre las cosas, idea frente a la que los dos interlocutores asienten. 
Frente a dicha investigación dialógica Sócrates dice: «¿Acaso, pues, será 
verdadero el que designa a los seres como son, falso el que los designa 
como no son?»6. A lo que Hermógenes contesta de manera afirmativa. Esta 
idea de verdad por correspondencia es la más difundida en la antigüedad, 

5	 Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una fenomenología fenomenológica. 
Libro primero, introducción general a la fenomenología pura, nueva edición y refundición integral 
de la traducción de José Gaos por Antonio Zirión Quijano. México, Fondo de cultura económica, 
2013, p. 130. De ahora en adelante, Ideas I. La pregunta por los hechos que lo fundamentan se re-
fiere precisamente a lo dado en el sentido que toda actividad del entendimiento o intelectiva debe 
remitirse a un fundamento más originario y no a ella misma. Por ello dice Husserl: «Vemos con 
intelección, en efecto, que ninguna teoría podría a su vez sacar de ella misma su propia verdad sino 
de las daciones originarias» (Ibid.).

6	 Platón. Diálogos II. Gorgias, Menéxeno, Eutidemo, Menón y Crátilo. Traducción, introducción y 
notas por J. Calonge Ruiz, E. Acosta Méndez, F. J. Olivieri, J. L. Calvo. Madrid, Editorial Gredos, 
385b. Afirmaciones relacionadas con la verdad por correspondencia se encuentran en otros diálo-
gos, Cf. Sof 262e, Fil. 37c. 



[235]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

y tiene en Aristóteles uno de sus representantes más elocuentes, según se 
expresa en la Metafísica: «Y esto es evidente, en primer lugar, para quienes 
han definido qué lo verdadero y lo falso. Decir, en efecto, que el Ente no es 
o que el No-ente es, es falso, y decir, que el Ente es y que el No-ente no es, es 
verdadero […]»7. Dicho postulado que muestra la verdad como una conso-
nancia entre el pensamiento y la cosa o ser, siguió siendo aceptada hasta 
mediados y finales del siglo XX, e incluso hoy se debate, aunque no con 
tanto ahínco. Todavía Kant presenta un postulado sobre dicho concepto al 
postular el problema de la verdad: «Si la verdad consiste en la conformidad 
de un conocimiento con su objeto, éste tiene que ser distinguido de otros 
en virtud de tal conformidad»8. La verdad por adecuación guarda en Kant 
todavía cierto prestigio; si bien su concepción se diferencia de la de Aris-
tóteles en el hecho que las categorías que están en el entendimiento son 
parte esencial de la construcción de la adecuación con el mundo pasivo de 
la sensibilidad. Lo cierto, es que, el cuestionamiento fuerte de este criterio 
de verdad solo se da a partir de Hegel. 

La pregunta que surge es ¿por qué para los antiguos dicho postulado 
presenta una confianza incontrovertible? El problema de la verdad en este 
tipo de teorías corresponde a la dificultad de ejemplarizar la relación de los 
términos de correspondencia, según lo plantea Dallas Willard. Lo que aquí 
se plantea es la relación sobre la naturaleza de la conciencia y la realidad 
objetiva. Muchas veces lo que queremos o pensamos no concuerda con la 
cosa o realidad que percibimos, no por ello el pensamiento queda inva-
lidado. Si, por ejemplo, alguien me dice que tiene un objeto muy valioso en 
su casa, yo podría constatar su afirmación o negarla según sea el caso. Si las 
palabras del que expreso tal afirmación no concuerdan con la realidad dada 
7	 Aristóteles. Metafísica. Edición trilingüe por Valentín García Yebra. Madrid, Editorial Gredos, 

1990, IV, 7, 1011 b ss. De Igual manera, Aristóteles se pronuncia con teoremas fundamentales 
sobre este concepto. El primero, consiste en el hecho que la verdad está en el pensamiento o en el 
lenguaje, no es el ser o la cosa. Cf. Met., IV, 4, 1027 b 25. El segundo postulado es el inverso del 
anterior, consiste básicamente en que el criterio de la verdad se encuentra en el ser o la cosa, no en 
el pensamiento y la verdad.

8	 Kant. Crítica de la razón pura, B 83. Para ver un análisis extenso de la verdad por correspondencia 
y su relación con la fenomenología ver el trabajo de Dallas, Willard: «Toward a Phenomenolo-
gy for the Correspondence Theory of Truth». http://www.dwillard.org/articles/individual/towar-
da-phenomenology-for-the-correspondence-theory-of-truth (Bolonia I, 1991, 125-147).



[236] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

en la percepción no implica que el pensamiento sea invalido, más bien es 
una prueba que la persona se ha equivocado, pero solo soy consciente de 
ello en la percepción y comparación con el objeto mencionado. Cualquiera 
puede reconocer que una afirmación de un objeto coincide con el objeto si 
se me da a la percepción, es una cuestión de sentido común y posiblemente 
sea esta la razón de la aceptación por los antiguos pensadores. 

Se ve, entonces, que el pensamiento es un punto de arranque en el 
proceso continuo de la verificación, aquí lo percibido debe gobernar el 
proceso cognoscitivo e incluso marca la posibilidad de vislumbrar grados 
de conocimiento y reflexividad. Esto se puede ver cuando Husserl nos 
dice en la Sexta investigación, Sección primera, capitulo 5, § 37 «Los actos 
significativos forman el grado inferior; carecen de toda plenitud. Los 
actos intuitivos tienen plenitud, pero con diferencias graduales de más y 
de menos dentro de la esfera de la imaginación»9. La conciencia parece 
estar organizada gradualmente en diferentes actos10 y no se confunden 
unos con otros, por el contrario, abren las posibilidades de interpretación 
y vivencias. Husserl ve la unión experiencial relacionada con la adecuación 
entre pensamiento y objeto. La adaequatiorei et intellectus, está vinculado 
íntimamente con lo dado y la intuición. «Y la adaequatio está realizada 
cuando la objetividad significada es dada en la intuición en sentido estricto 
y dada exactamente tal como es pensada y nombrada»11.

Ahora bien, lo anterior no debe llevarnos a confundir la perfección de la 
adecuación y la intuición, ya que para Husserl la intuición es la perfección 
de la primera presentación, en cuanto es vivido. A partir de esto se empieza 
a concatenar diversos actos. No se está diciendo con esto que Husserl hable 
de un cumplimiento perfecto uno a uno de los elementos del pensamiento 
con lo dado en la intuición, en la «plenitud del objeto mismo», ya que este 
es dado y mentado. «Pues observamos que la evidencia de un juicio (juicio 
= enunciado predicativo) el ser en el sentido de la verdad del juicio es vivido, 

9	 Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas II. Versión de Manuel G. Morente y José Gaos. Madrid, 
Alianza, 2006, p. 682.

10	 Dallas, Willard. «Toward a Phenomenology for the Correspondence Theory of Truth», pp. 125-147. 
11	 Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas II, p. 683.



[237]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

pero no expresado, o sea, no coincide nunca con el ser vivido y mentado en 
el es del enunciado»12. Lo que interesa aquí no es desarrollar a plenitud el 
problema de la verdad por adecuación que viene de Aristóteles, sino más 
marcar la importancia de la presentación del ser de lo dado como elemento 
sobre el que se levanta no solo la verdad cognoscitiva, sino también vivida. 
La conciencia progresiva de la identidad de lo percibido con lo concebido es 
un proceso en el que se dan para Husserl varias concordancias sintéticas13. 

Todo lo anterior, se puede sintetizar en la relación entre la intención 
significativa expresiva y la intuición sensible expresada. El ejemplo de Husserl 
es el siguiente: yo veo que este papel es blanco, esto puede ser expresado 
con el juicio este papel es blanco. Pero hay algo que no se puede observar 
en la percepción, términos de enlace como: el, uno, unos, alguno, algunos, 
muchos, pocos, es, que, y, o, son necesarios para la construcción del juicio. 
Si nos limitamos a la mera representación adecuada, ¿dónde quedan estas 
palabras relacionantes que, desde luego, no son dadas en la percepción? 
Esta es la razón, por la cual, Husserl afirma: «La intención de la palabra 
blanco, sólo parcialmente coincide con el momento de color del objeto 
aparente; queda un resto en la significación, una forma que no encuentra 
en el fenómeno mismo nada en que confirmarse»14.

De ser de esta manera, la expresión significativa sería una mera 
imagen mental de la percepción. La presentación de todos los elementos 
a la percepción —si se diera— se reducirían a una réplica o represen-
tación pictórica. Esto se presenta como inviable, en el sencillo análisis del 
enunciado que expresa un juicio perceptivo, pues se puede notar que no hay 
una coincidencia uno a uno entre los elementos judicativos y el contenido 
dado en la percepción15. De lo contrario, es decir, de existir dicha coinci-

12	 Ibid., p. 687. 
13	 Husserl muestra varias síntesis de coincidencia. La una parcial, predicativa que tiene que ver con las 

objetivaciones categoriales de asertórico. La segunda tiene que ver con el acto de la evidencia, que 
no es otra cosa que la coincidencia total entre la intención significativa del enunciado y la situación 
objetiva de la percepción. Pero dicha esta coincidencia solo es posible dice Husserl de modo paula-
tino. Cf § 39 de la sexta investigación, pp. 686-687.

14	 Ibid., p. 695.
15	 Ver, Vigo, Alejandro. Juicio, Experiencia Verdad de la Lógica de la Validez a la Fenomenología. 

España, Ediciones universidad de Navarra, 2013, p. 151. 



[238] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

dencia, los juicios se reducirían a la expresión S-P, donde dicho juicio sólo 
muestra una relación sustantivo-predicado. La cópula que Husserl presenta 
como esencial en los juicios copulativos en los § 3 y 4 de Experiencia y 
Juicio, pero también presentada en la Sexta Investigación es esencial para 
los juicios predicativos, categoriales de la forma S es P. Esta es la razón, por 
la cual, la cópula no se da a la percepción sensible, se presenta un excedente 
[Überschuβ] en la intención significativa correspondiente a la intuición 
categorial que no se adecua de ninguna manera a la presentación sensible 
de objetos. En ultimas, la cópula y demás términos de relación dentro de un 
predicado lógico corresponden a lo que pone el intelecto. 

Se pone en evidencia, el hecho que, para el cumplimiento de inten-
ciones dirigidas hacia estados de cosas, la sensibilidad es insuficiente. Se 
puede percibir el color o el tamaño de un objeto dado, pero no la esencia 
del color o del tamaño. El ser predicativo, —representado en este caso por 
la partícula es— no es algo perceptivo. Hay una falta de cumplimiento en 
la sensibilidad; esto obliga a preguntar por el ser predicativo y por las dife-
rentes formas categoriales, es decir, formas que dan consistencia lógica 
a un enunciado o juicio como: uno, del y todos, si, entonces, o, ninguno, 
no. Las intenciones que se cumplen en la percepción sensible obedecen 
sólo a objetos reales, no a sus formas de enlace. Surge así la necesidad de 
aquellos objetos ideales que cumplen la función relacional. Según Dieter 
Lohmar, siguiendo a Husserl dice: «[..] un objeto de simple percepción se 
aprende directamente, es dado de modo inmediato y es intuible de un solo 
golpe»16. En pocas palabras, los objetos sensibles ya «[…] están allí para 
nosotros en un solo nivel de acto, es decir, son intencionados y dados al 
mismo tiempo»17. No sucede así con la intuición categorial, esta exige una 
16	 Lohmar, Dieter. El concepto de la intuición categorial en Husserl. Traducción española: Prof. Kurt 

Späng. Anuario Filosófico, XXXVII/1, 2004, p. 34. En el § 47 de la VI Investigación, se puede ver 
cómo Husserl distingue dos tipos distintos de identificación frente a lo dado. Uno simple de ca-
rácter a-temático, y algo que le sigue a este de carácter temático categorial. Frente a la percepción 
sensible es aprendida inmediatamente, está presente in persona. Es el «objeto que se cumple de 
modo simple en el acto de percepción. Con esto queremos decir, que el objeto es un objeto dado 
inmediatamente» (IL VI, 46 p. 705). Este modo de darse no necesita funciones relacionantes, uni-
ficantes, pese a ello, objetividades dadas con relación con los juicios tienen en dicha percepción su 
fundamento. 

17	 Ibid. 



[239]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

secuencia de actos, que parten de actos articulados y fundantes para luego 
ser unificados y buscar objetividad a través de un acto abarcante. 

De esta manera, los objetos trascendentales, la construcción de sentido 
y la espiritualización de objetos, como objetos culturalizados y signifi-
cativos para las culturas, quedan por fuera de la mera intuición dadora 
de objetos. ¿Cuál es la razón de ello? Es claro que en los objetos trascen-
dentales y espirituales hay una actividad creadora propia de la actividad 
subjetiva y constituyente. Esto se puede ver de manera clara cuando Dieter 
Lohmar nos habla de la intuición de esencia. Si bien es cierto, que partimos 
de una intuición dadora, este no significa que todo se presente en ese darse 
inmediato. Hay que realizar un proceso ideatorio para llegar a lo que Husserl 
llama la esencia de los fenómenos. La esencia es, según Dieter Lohmar, 
aquello que hay de común a la percepción inmediata, y lo denomina como 
un permanecer idéntico en los distintos y diversos casos singulares con 
relación al objeto que se quiere describir18. Lo importante, en esto proceso 
es que sobre la intención dadora se construyen otros niveles de descripción 
de los fenómenos que no se reduce a lo dado, pero que tiene en él, su punto 
de inicio. Sobre lo perceptivo-descriptivo se entabla una actividad subjetiva 
de reflexión y actividad reflexiva y constituyente importante, que va más 
allá del conocimiento reflejo o verdad por adecuación, lo cual se puede 
percibir claramente, en los juicios de la lógica apofántica.

 Siguiendo, con el análisis lógico antes mencionado, se puede decir: lo 
único que podría adecuarse uno a uno entre el contenido perceptivo y la 
intención significativa-judicativa, serían expresiones como «carro-rojo», 
«papel-blanco», «lápiz-madera» correspondiente a la estructura S-P. Por el 
contrario, la estructura S es P, es un juicio copulativo mucho más coherente 
y significativo, pues expresa enunciados del tipo: «el carro es rojo», «este 
papel es blanco», etc., que no se limitan a ser una mera representación. Esto 
por el hecho que la cópula y otros términos similares, obedecen a objetos 

18	 El método fenomenológico de la intuición de esencias y su concreción como variación eidética, es una 
traducción de Francisco Conde Soto, Universidad de Barcelona. Dicho texto fue traducido de los 
archivos Husserl, en la universidad de Colonia, «Die phänomenologische Methodeder Wesenss-
chauundihre Präzisierungalseidetische Variation». En Phänomenologische Forschungen, 2005, S. 
65-91.



[240] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

ideales referidos a los caracteres subjetivos de intelectualidad [Einsich-
tingkeit], frente a los cuales se puede ir más allá de la mera representación 
o verdad cognoscitiva válida solo formalmente por adecuación. Resulta así 
necesario, según Husserl:

[…] una crítica de los juicios para probar su verdad, a la lógica se le señala de 
antemano una bilateralidad de su problemática, que ciertamente la tradición 
nunca llegó captar en su sentido más profundo: de un lado, la pregunta, por 
la creación de las formas y sus leyes; el otro, la pregunta por las condiciones 
subjetivas para alcanzar la evidencia19. 

Lo que Husserl muestra es la importancia del juzgar como actividad 
subjetiva, lo que abre la posibilidad más amplia de percibir al centrar la 
atención en el acto de juzgar como operación de la conciencia en la cual 
surgen diversas estructuras de vivencias. A partir de aquí se hace activa la 
subjetividad propiamente. Ya en el acto de juzgar hay, para Husserl, una 
actividad de la subjetividad humana, propia y reflexiva, una actividad espi-
ritualizada que parte de una pasividad meramente dadora de objetos. Para 
ver el origen y problemática de manera más clara es importante entender la 
relación entre sensibilidad y entendimiento. 

2. Receptividad sensible y espontaneidad intelectiva 

Tanto Kant como Husserl comprenden a su manera la relación esencial 
entre sensibilidad y entendimiento en el proceso de unión sintética 
del conocimiento. Pero en la relación entre los actos fundantes y actos 
fundados se encuentran unos niveles de profundidad que Kant no pudo 
lograr. Husserl logra un nivel de profundidad mayor que Kant, si bien los 
dos asientan sus análisis sobre el mismo terreno. Según Kant, la experiencia 
está conformada por dos elementos: uno receptivo correspondiente a la 
intuición sensible, y un elemento activo que implica una conceptualidad de 
esa receptividad, denominada por Kant, espontaneidad. La intuición al ser 
meramente receptiva no tiene cómo dar cuenta de objetos ideales, y esto 

19	 Husserl, Edmund. Experiencia y Juicio, p. 17. 



[241]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

marca un límite del tratamiento del conocimiento en Kant: los límites de la 
sensibilidad y el entendimiento. 

En Husserl se presenta un análogo sobre la idea de conocimiento 
por cumplimiento, es decir, con referencia a la percepción sensible y el 
mero pensar, como una intención significativa no ligada a un referente 
intuitivo-perceptivo. No obstante, Husserl a partir del acto intencional 
empieza a desbordar estos análisis20. Husserl, sin duda, explota la función 
categorial desprendida de toda referencia a la experiencia a partir del 
concepto de actos, extendiendo así el ámbito u horizonte de reflexiones 
en diferentes ámbitos. Hay, entonces, sentido y significación mucho más 
allá de la referencia sensible dadora de objetos, pero partiendo de ésta, no 
negando la referencia inmediata a la receptividad sensible originaria. Esto 
se ve enriquecido por Husserl en Experiencia y Juicio cuando muestra que 
toda actividad lógico-predicativa, discursiva se asienta sobre estructuras 
receptivas anteriores a dichos juicios. Husserl rompe con la idea de la 
intuición como elemento meramente sensible, mostrando que hay posi-
bilidad de una intuición intelectual21 que puede ir más allá de la percepción, 
pues no nos muestra sólo objetos individuales aislados, sino estructuras, 
plexos de relaciones. 

Kant marca de entrada la idea que la experiencia humana está dada por 
elementos receptivos de la intuición sensible y elementos conceptuales que 
denomina espontáneos. En Kant, la intuición es meramente receptiva y 
no intelectual y la denomina sensibilidad. La sensibilidad es la capacidad 
humana de ser afectado por un objeto dado. En la parte primera de la 
Estética Trascendental § 1 lo resume así: «Los objetos nos vienen, pues, dados 
mediante la sensibilidad y ella es la única que nos suministra intuiciones. 
Por medio del entendimiento, los objetos son, en cambio, pensados y de él 

20	 Cf. Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas II, VI, § 8.
21	 Kant a diferencia de Husserl, no admite que el ser humano posea intuición intelectual, esto está 

marcado por el afán de desligarse de la metafísica tradicional. Para Kant esto es un atributo esen-
cialmente divino, pues sólo Dios puede percibir las cosas y la realidad en su totalidad de una sola 
mirada. Hay entonces un intelecto archetypi, por cuyo poder se crean las cosas, y un intelecto ectypi 
que se limita a tomar las cosas para conocerlas mediante funciones lógicas a partir de la intuición 
sensible dadora de los mismos objetos. Es si se quiere, un cambio, del modelo teocéntrico del co-
nocimiento al modelo antropocéntrico del mismo. 



[242] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

proceden los conceptos»22. Pero, en definitiva, nada puede hacer el enten-
dimiento si los objetos no nos son dados por la sensibilidad, única forma 
de percibir objetos inmediata o mediatamente. La forma de relacionar de 
manera mediata las cosas dadas en la intuición con el entendimiento es 
por medio del juicio «[…] El juicio es, pues, el conocimiento mediato de 
un objeto y, consiguientemente, representación de una representación del 
objeto»23. De esta manera, lo único que puede hacer el entendimiento con 
los conceptos puros del entendimiento es juzgar con ellos sobre objetos; 
no es un uso intuitivo, sino discursivo del entendimiento y del propio 
lenguaje. No obstante, la espontaneidad del entendimiento es el principio 
configurador de la materia recibida a partir de la sensibilidad. El conoci-
miento científico queda entonces reducido a un conocimiento discursivo de 
objetos, es decir, hay una relación entre objetos dados y representación de 
estos por medio de conceptos lógicos. Conceptos que, si no están referidos 
a objetos dados, son vacíos y con ellos no se puede hacer más que juego de 
representaciones24 sin ninguna validez científica.

 Husserl, a diferencia de Kant, le da un mayor valor a la memoria y 
a la imaginación para acceder a la unidad de los objetos y esto está rela-
cionado con el acto de dársenos un objeto, con la constatación perceptiva 
del mismo. Esta es, sin duda, la razón por la cual Husserl reconoce en la 
imaginación trascendental de Kant, específicamente en la diferenciación 
entre imaginación productiva y reproductiva que aparece en la primera 
Deducción Trascendental, que en ella se marca lo que es la constitución 
pasiva más allá que Kant no pueda reconocer, la esencia intencional de 
la producción pasiva25. La importancia de este concepto en Kant es que 
la imaginación reproductiva está sometida a leyes empíricas, la imagi-

22	 Ibid. A19/B3, p. 65.
23	 Ibid. A 68/ B 93, p. 105.
24	 «Si un conocimiento ha de poseer realidad objetiva, es decir, referirse a un objeto y recibir de él 

significación (Bedeutung) y sentido (Sinn), tiene que ser posible que se dé el objeto de alguna 
forma. De lo contrario, los conceptos son vacíos y, aunque hayamos pensado por medio de ellos, 
nada hemos conocido a través de tal pensamiento: no hemos hecho, en realidad, más que jugar con 
representaciones» (B 194/ A 155) p. 195

25	 Cf., Husserl, Edmund. AnalysenZur Passiven Synthesis. Husserliana XI. Den Haag, Martinus Ni-
jhoff, 1965, pp. 275-276. 



[243]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

nación productiva, por el contrario, se caracteriza por su espontaneidad 
y libertad frente a éstas. Dicha espontaneidad le sirve como facultad 
mediadora entre la sensibilidad y el entendimiento para realizar síntesis 
que den acceso al conocimiento, pero también permite idear, crear, recrear, 
recordar, completar imágenes., etc. Esta es la razón por la cual, Husserl 
considera la importancia del concepto de imaginación trascendental para 
su idea de síntesis pasiva, más allá de que el propio Kant no reconociera esta 
producción pasiva, posiblemente por el temor de darle al cuerpo alguna 
participación en la elaboración del conocimiento, ello, porque, sin duda, 
vivimos la pasividad corporalmente.

 No obstante, lo que muestra la relación entre los dos autores es que 
el concepto fuerte de conocimiento está marcado en la relación recíproca 
entre la síntesis de elementos sensibles y dadores de objetos, y lo discursivo 
conceptual. Debe de haber un momento de reconocimiento en la identifi-
cación del objeto dado por medio de una intuición sensible con el elemento 
mediado por conceptos. «En un sentido fuerte del término, la sensación 
[Empfindung] o incluso la percepción [Wahrnehmung], en la medida que 
no involucra tal tipo de mediación conceptual, no constituye genuino cono-
cimiento»26; pero dicha, posición por parte de Husserl debe ser reducida al 
conocimiento en sentido fuerte del término, no la experiencia en general, 
la cual posee una extensión más amplia. Pues esta presenta un sentido más 
extenso y está íntimamente relacionada con la bidimensionalidad de la 
intencionalidad y su correlación y constitución.

Si la intencionalidad se comprende y analiza solamente como el hecho 
que la conciencia siempre es conciencia de, no se llega a mucho. Lo más 
interesante del tratamiento de Husserl es el hecho que partiendo de la 
intencionalidad como conciencia de, realiza una minuciosa descripción de 
los procesos de la conciencia, sin quedarse únicamente en la mera relación 
de la percepción dadora y la actividad discursiva-intelectiva del sujeto, sino 
que observa las relaciones entre éstos de manera íntima y profunda a partir 
del concepto acto intencional27.

26	 Vigo, Alejandro. Juicio, Experiencia Verdad de la Lógica de la Validez a la Fenomenología, p. 139. 
27	 El concepto de acto juega un importante papel en la fenomenología de Husserl. El acto no debe en-



[244] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

Las primeras formas de aprehensión cognoscitiva de fenómenos, aquí 
se pueden ver como acciones subjetivas de conocimiento llamadas actos, 
cogito; pero también la fenomenología en su forma descriptiva debe 
abordar el fenómeno aprendido, lo que muestra, el objeto cogitatum. De esta 
manera, «En tanto fenómenos, vivencias, los actos y sus objetos intencional 
reciben, en Husserl, los nombres de nóesis y noema. Al objeto de los actos, 
al cogitatum —o al conjunto de los objetos correlatos de los actos— se le 
llama noema […]»28. La fenomenología de Husserl permite, entonces, abrir 
un campo de experiencia y sustratos de experiencia mucho más amplio y 
detallado que el propio Kant. La constitución marca una relación profunda 
entre estos dos elementos, lo real y lo ideal entran en el juego de la cons-
trucción de sentido y significación de las vivencias. En Experiencia y Juicio 
se tiene la tesis básica de lo que «Husserl había sostenido en Investigaciones 
Lógicas: el juzgar, el pensar sobre los objetos dados en la experiencia, no es 
un “mero pensar”, sino un constituir nuevos objetos que no pueden iden-
tificarse con aquellos objetos de experiencia»29. Lo anterior muestra que el 
pensar se da sobre algo dado con anterioridad, donde la percepción es un 
momento definitivo y fundante del pensar y el juzgar. Pero la percepción no 
es simple, sino que también maneja niveles de complejidad. 

En este orden de ideas, la percepción presenta dos acepciones, según 
el § 46 de la Sexta Investigación: lo sensible cuando se refiere a un objeto 

tenderse sólo como una actividad, es la relación intencional misma. La intencionalidad que va más 
allá de la relación interior-exterior, idealismo-realismo, se articula más bien a la totalidad de los 
procesos de la conciencia.Para Wilhem Szilasi, la intencionalidad hay que verla incluso de manera 
más profunda que la relación y objeto percepción del objeto. En la experiencia fenomenológica no 
percibimos y describimos sólo objetos reales, sino también el sentido que de este vivimos y experi-
mentamos, es decir, la construcción de sentido. «Por tanto percibimos: 1) objetos (Objekte) reales, 
en la plenitud con la que ellos desempeñan un papel en la realización en mi vivir; aquí coincide lo 
objetual (Gegentändliches) y lo objetivo (Objektives); 2) lo objetual que no es objeto (Objekt), como, 
por ejemplo, la compresión de ustedes. 3) Objetos que ni siquiera existen, y 4) los objetos (Objekte) 
que en su objetualidad me confunden, me engañan» Szilasi, Wilhem. Introducción a la fenomeno-
logía de Husserl. Buenos Aires-Madrid, Amorrortu Editores: 2003. p. 33-34. Estas relaciones están 
vinculadas por maneras de comportamiento, de vivir y no solo por relaciones o plexos entre obje-
tos. Acto es, entonces, la misma relación intencional, son acontecimientos que vive la conciencia de 
la persona de carne y hueso, y que no los vive de manera accidental, sino intencional. Ver, Ibid., p. 3.

28	 Christoff, Daniel. Husserl o retorno a las cosas. Madrid, Edaf Ediciones, 1979, p. 68. 
29	 Zirión, Antonio. Reseñas Bibliográficas. En: Diánoia 30, Departamento editorial del I.I.F Universi-

dad Nacional autónoma de México, 1984, p. 303. 



[245]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

real-espacial, y categorial cuando nos referimos a un objeto ideal. En el 
caso de que el objeto sea dado inmediatamente, presenta la cosa de golpe 
[in einemSchlage] a la percepción sensible, y por ello, se afirma que el 
objeto está en persona [in persona]. Éste se constituye de modo simple en 
la percepción. Este no se constituye por actos relacionantes, ni unificantes, 
ni articulados, son percibidos en un solo grado de actos y no necesitan 
actos de grado superior para constituirse. Dicho acto de percepción puede 
funcionar por sí solo o con otros actos como la base para nuevos actos que 
constituyan nuevas objetividades referidas a la más primigenia. Expresa 
Husserl que los actos de conjunción, disyunción, aprehensión individual, 
enlace, propias de la intuición categorial, no surgen vivencias cualesquiera, 
ni actos enlazados con los primitivos, sino fundamentalmente nuevas 
formas de objetividades, dadas ellas en sí mismas como reales y no dadas 
solo en los actos fundamentantes. Pese a ello, dice Husserl: 

Mas por otra parte la nueva objetividad se funda en la antigua; tiene referencia 
objetiva a la que aparece en los actos findamentantes. Su modo de aparecer está 
determinado esencialmente por esta referencia. Trátese aquí de una esfera de 
objetividades que solo pueden aparecer «ellas mismas» en actos de tal suerte 
fundados30. 

La importancia de la percepción sensible es la donación que es por 
esencia una donación efectiva y afectiva en el mundo de la vida como suelo 
universal. 

En este sentido, la intuición donadora, en el último periodo de la fenomeno-
logía de Husserl es completada con las investigaciones que lleva Husserl sobre 
la génesis pasiva. En este paso de una fenomenología estática de las signifi-
caciones en Investigaciones Lógicas, a una fenomenología de la génesis de las 
significaciones lógicas (por ejemplo, en ErfahrungundUrteil), pasivas que surge 
el tema del mundo de la vida o Lebenswelt31.

Ahora bien, se puede entender cómo hacer juicios partiendo de actos 
fundantes y primigenios y elevándonos por ellos a niveles cada vez mayores 

30	 Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas II, p. 705. 
31	 Mena, Patricio. «El mundo de la vida y lo cotidiano». Actual Marx/Intervenciones 8, 2016. 



[246] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

de abstracción. El percibir fenomenológico no es un percibir aislado de los 
seres humanos, no se perciben únicamente cosas solo para estudiarlas y 
conocerlas, sino para dirigirse hacia ellas, encontrar su lugar en la propia 
existencia en síntesis de relaciones. Es una forma de abrirse hacia las cosas, 
un dirigirse hacia…, que tiene una forma primigenia de afectarnos de 
llamar la atención del yo y construir sentido a partir de lo dado. 

3. Actos fundantes y actos fundados. 

La relación y paralelismo que se expresa entre las intenciones significativas 
de la expresión y las percepciones correspondientes a ellas, pueden alcanzar 
mejor tratamiento, (o similar tratamiento) a partir de actos fundantes 
[fundierendeAkte] y actos fundados [fundierteAkte].Dichos actos no son 
únicamente diversos, sino que también son niveles diferentes dentro 
de la estructura de la intencionalidad, que se presentan en una relación 
vinculante entre la «receptividad sensible» y la «espontaneidad intelectiva», 
o expresado de forma más sencilla: sensibilidad y entendimiento, como se 
dijo antes. Esta perspectiva relacional entre actos fundantes y actos fundados 
es más amplia que el simple mentar representativo de percepciones, pues 
muestra no solo un mentar representativo, sino esencialmente un plexo de 
relaciones estructurales más allá de la simple presentación individual de 
objetos dados. 

Los actos fundantes son más básicos y frente a ellos se nos presentan 
no solo objetos individuales y particulares, sino también las diferentes 
formas de éste darse, ideales y estructurales, imaginativos, ideativos. Toda 
percepción, en cuanto percepción de algo, no se refiere a cosas [Ding] 
que vemos, sino y de manera esencial a estado de cosas [Sachverhalte]32, 
estados de cosas relacionadas en ciertas estructuras de unidad. Se muestra 
entonces que, la percepción sensible es sobre la que se «fundan» diferentes 
juicios, que se van concatenado en relación con ella, es una relación de 

32	 Ver Szilasi, Wilhen. Introducción a la fenomenología de Husserl. Madrid/Buenos Aires, Amorrortu 
Editores, 2003, p. 27.



[247]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

dependencia y estratificación que son esenciales para la intencionalidad y 
la correlación. La experiencia fenomenológica no se reduce solo a la expe-
riencia científica, ni a la experiencia externa del mundo de objetos reales 
(espacio-temporales), sino que anterior a ella hay un presentar estruc-
turado de las cosas, del mundo que se nos da y nos afecta en sus diferentes 
formas de presentación, que afectan al yo y lo dirigen a objetos para realizar 
una experiencia de ellos. 

En Experiencia y juicio se puede ver cómo los juicios predicativos y 
su estructura, tienen una realidad originaria y fundante anterior. En el 
intento de reconstruir las formas lógico-categoriales a partir de referencias 
anti-predicativas que obedecen a niveles más bajos como la afección, se 
permite una orientación y atención como tendencia del yo. Es a partir de 
dicha orientación y atención, que se puede ver cómo se concatenen juicios 
y estructuras más amplias de significación que la mera representación por 
adecuación. Se observa de esta manera, una correspondiente relación entre 
el nivel de actos intencionales correspondientes a la receptividad sensible 
y la adecuada actividad intelectiva. En el capítulo I, § 15 de Experiencia y 
Juicio dice Husserl: 

A partir de los actos de la percepción externa en cuanto conciencia de la pre-
sencia corpórea de objetos físico-espaciales individuales estudiaremos a conti-
nuación ejemplarmente en qué consiste la conciencia de la operación cognosci-
tiva pre-predicativa y cómo se construyen sobre ellas las síntesis predicativas33. 

Se enriquece y amplía, entonces, la forma de concebir la adecuación 
cognoscitiva expresada en Investigaciones Lógicas e ideas I, —espe-
cialmente lo que se refiere a la intuición dadora—, invirtiendo el enfoque y 
dirigiéndose a estructuras más originarias y anteriores a los juicios predi-
cativos. Se puede afirmar que Experiencia y Juicio cumple con los objetivos 
de la fenomenología que se empiezan a vislumbrar en las Investigaciones 
Lógicas, especialmente en la Sexta Investigación, por el hecho que muestra 
ya las fuentes de las cuales emergen los fundamentos de las proposiciones 
lógico-categoriales a partir de experiencias perceptivas.

33	 Husserl, Edmund. Experiencia y Juicio, p. 76-77.



[248] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

En Experiencia Juicio, Husserl basa su tratamiento a través de tres 
actos de estratificación. De esta manera, en el primer nivel, es el que les 
da fundamento a los otros dos, corresponde a los actos correspondientes a 
la síntesis pasiva de la receptividad sensible. Estos actos correspondientes 
a la síntesis pasiva se refieren a aquello auténticamente originario, pre-re-
flexivo, en los cuales valoramos formas de actuar en el mundo, gestos, 
sonidos que vienen a nosotros. Lo más importante es que los vivimos de 
manera encarnada, que nos ubican en una praxis propia del habitus. Es así 
que se puede decir, que la pasividad apunta a aquellas operaciones donde 
el yo no está atento, pero son fundantes en la forma del vivir humano. Por 
ejemplo, al subir a un bus, saludar, abrir la puerta de la casa, en estos casos 
se actúa en el presente viviente, incluyendo nuestros instintos más básicos 
y actividades más cotidianas, esos actos los vivimos pasivamente. 

En el segundo nivel se puede encontrar la síntesis activa o actividad 
del yo, es decir, la espontaneidad intelectiva. Esta, sin duda, actúa sobre 
la base de los contenidos de la receptividad, como la afección, el estímulo, 
atención como aquello frente a lo que se despierta y se dirige el yo. Por 
último, se tiene el tercer nivel que presenta una relación entre los dos ante-
riores niveles a partir de la reflexión y que constituye en el proceso donde

[…] la espontaneidad intelectiva vuelve sobre sobre sí misma y sobre-deter-
mina sus propios contenidos, tal como estos aparecen constituidos en el nivel 
precedente de síntesis activa prestándoles así una nueva forma de objetividad 
situada, por decir así, en el nivel superior del anterior34. 

De esta manera, es importante ver la percepción no únicamente de 
manera estática, sino también de manera dinámica y fluyente. Sólo así se 
puede concebir la unidad de dicha percepción, por un lado, y una síntesis 
de coincidencia, por otro. Si hay un «acto simple» y «otro categorial», que se 
pueda tratar de manera mucho más rica en Experiencia y Juicio, es porque 
ya en la VI Investigación Lógica, capítulo 6, Husserl había mencionado la 
diferencia entre un acto simple y uno categorial. La intuición simple, es 
decir, la percepción sensible, tan importante en Ideas I, dona los objetos de 

34	 Vigo, Alejandro. Op. cit., p. 108 y p. 109. 



[249]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

manera inmediata y su tematización continua, temporal, es comprendida 
en referencia a dicha intuición simple. Esta es la razón por la cual, hay una 
complexión de actos dirigidos al mismo objeto y no a objetos diferentes. La 
intuición categorial está en relación con esta intuición simple, está fundada 
unilateralmente en actos que la preceden y están funcionados con ella. Así 
lo expresa Dieter Lohmar, cuando habla de la intuición categorial:

La intuición categorial no se refiere a su objeto de un modo monovectorial 
simple, sino de un modo articulado y fundado. En los actos fundantes se in-
tencionan los objetos que luego quedan relacionados en el acto categorial, por 
ejemplo, en una predicación. En el acto categorial se intenciona nuevas objeti-
vidades, de índole categorial, que solo pueden ser en tales actos fundados. Su 
función de cumplimiento sólo puede ser llevada a cabo en una complexión de 
varios actos superpuestos, de diferentes niveles35.

Se observa, entonces, cómo los actos categoriales están fundados sobre 
actos más simples que lo preceden. Su cumplimiento, por así decirlo, está 
vinculado con la intuición sensible. Las experiencias que tiene un sujeto de 
un mismo objeto es una unidad, por más que tematice los perfiles de este 
mismo objeto, es decir, sus formas de darse. No por ello, la intuición cate-
gorial se agota en el acto fundante, por más que parta y necesite de ésta, de 
manera indubitable incluso en los casos más simples de percepción. «Pero 
la intuición categorial no se agota en la suma de las percepciones fundantes. 
Se dirige sintéticamente, en un único acto abarcante, a los objetos mentados 
en las percepciones y afirma una conexión»36. 

4. Afección y orientación del yo: descripción 
fenomenológica

La intencionalidad como intentio, como un «dirigirse a» cosas afuera de la 
misma conciencia, permite no sólo reconocer un mundo afuera dado en el 
espacio y el tiempo, sino también indagar, cómo se nos aparece ese exterior, 

35	 Lohmar, Dieter. El concepto de la intuición categorial en Husserl, p. 39.
36	 Ibid., p. 40.



[250] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

qué matices presenta cuando se nos pone ante nuestra mirada37. De esta 
manera, nos abrimos a las cosas para verlas y describirlas, la característica 
de la descripción es el fenómeno de la indicación [Anzeige], que Husserl 
muestra en Investigaciones Lógicas. Pero para abrirnos a las cosas, se debe 
considerar, en primera instancia, un poder más originario a la visión del 
objeto percibido, un poder que se puede decir radica en la conciencia y su 
propio fluir. Si en el análisis intencional estático intentamos dar cuenta de 
una objetividad desde un campo que corresponde a actos concretos, por 
decirlo así, objetos materiales-espaciales del mundo, dichos objetos, no se 
nos presentan de forma aislada. A esta primera manera de constitución 
«[…] debe considerarse ya ello mismo como un producto de una u otra 
especie de síntesis de coincidencia, de una síntesis que designamos con la 
expresión tradicional de asociación»38. De esta manera, la conciencia no 
sólo percibe objetos, sino que realiza un proceso de asociación, un nexo 
puramente inmanente, una cosa señala a otra, afirma Husserl39, mostrando 
un campo más originario, pero presentando una totalidad unitaria de 
significaciones y sentido construidos sobre la pasividad y la afección.

De esta forma, el origen de la asociación tiene una fuente en el principio 
todos los principios, en el sentido: 

[…] que toda intuición originariamente dadora es una fuente legítima de cono-
cimiento; que todo lo que se nos ofrece en la «intuición» originariamente (por 
decirlo así, en su realidad en persona) hay que aceptarlo simplemente como lo 
que se da, pero también sólo en los límites en que en ella se da40.

Si este punto de partida es fundamental para Husserl no implica ello, 
que lo de todo en su presentación, en su dación. Lo determinante aquí seria 
la idea de pensar que todo acto de conciencia inicia con una dación, con 
un acto fundante que se nos presenta para que nuestro yo, nuestro pensa-

37	 Isaza, Edwin. «Intencionalidad e imaginación. El problema de la referencia a las cosas». En: La re-
gión de lo espiritual en el centenario de la publicación de Ideas I de Husserl. Universidad Pedagógica 
Nacional, Bogotá, Colombia 2003, p. 217. 

38	 Husserl, Edmund. Experiencia y Juicio, p. 81. 
39	 Ibid.
40	 Husserl, Edmund. Ideas I, p. 130.



[251]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

miento y nuestra propia conciencia experimente el mundo y las cosas que 
en él se dan. Aquí es donde adquiera importancia el esfuerzo de pensar la 
relación entre actos fundantes y actos fundados, pasividad y actividad, que 
intenta mostrar de manera tenue dicho trabajo. El destacarse de un objeto 
que viene ahora a nuestra conciencia desde un fondo pasivo, y que nosotros 
receptivamente estamos en la capacidad de ser afectados y tematizar, es un 
proceso complementario entre pasividad previa y actividad yoica posterior.

El destacarse algo desde un campo a partir de la homogeneidad y hete-
rogeneidad, es producto de una asociación que contrasta percepciones. Lo 
diferente y diverso se destacan desde el fondo de aquello que se nos da 
como común, con mayor o menos intensidad desde la esfera de lo sensible. 
Irrumpen así no solo procesos pasivos, sino también una fuerza afectiva 
que llama la atención, y desarrolla como —dice Husserl—, una tendencia 
afectiva hacia el yo. Dicha tendencia se impone al yo, lo obliga a dirigir 
la mirada, encontrando matices, gradaciones. Cuando el yo responde a 
estos estímulos, la orientación es un proceso intermedio que relaciona, une 
el yo con el objeto por contacto. De esta manera se afirma: «El estímulo 
del objeto intencional en su tendencia hacia el yo atrae a éste con mayor 
o menos fuerza y el yo cede»41. La atracción, la tendencia a la entrega, al 
sometimiento como vivencia mueven al yo hacia el objeto intencional. 
Dicha orientación lo convierte en un yo actual, un yo que por medio 
de sus actos está en plena vigilia. Por lo anterior dirá Husserl: «El estar 
despierto significa dirigir a algo la mirada. ser despertado significa sufrir 
una afección eficaz; un trasfondo adquiere “vida”, objetos intencionales se 
le acercan desde allí más o menos al yo […]»42. Dicha orientación del yo le 
permite captar lo pre-dado a partir de estímulos que se imponen con más 
o menos intensidad y por ello se denomina receptividad del yo. Frente a la 
cual, hay que considerarla según lo expresa Husserl § 17 no como opuesta a 
la actividad yoica, sino como el nivel más bajo de dicha actividad según se 
mostró al inicio de la investigación. 

41	 Ibid., p. 84. 
42	 Ibid., p. 85. 



[252] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

De esta manera, aquí no se trata de dar cuenta de una objetividad donde 
los conceptos del entendimiento son referidos a una mera sensibilidad 
pasiva dadora de objetos como en Kant, a partir de la cual la experiencia 
queda reducida a los juicios científicos, sino de un campo de percepción 
más amplia que permite que el yo se dirija a objetos en plena actitud 
vivencial, constituyendo una experiencia más amplia: científica, cotidiana, 
etc. Esto no solo es válido para el darse de objetos materiales-espaciales, 
sino también ideales, recuerdos, imaginaciones, alucinaciones, en cuanto 
son vivencias de conciencia válidas a todos y para todos desde diferencias 
contextuales de vivencias concretas. En otras palabras, de lo que se trata es 
de la vivencia de nuestra propia vida, y todo lo que ella implica. 

En este orden, por ejemplo, desde el campo de habitualidades se me 
destaca un libro. El libro no se me presenta como un objeto aislado, se 
destaca desde el fondo de un plexo de estructuración y relaciones. Hay más 
libros, pero por una u otra razón, se me destaca ese libro frente a otros: 
sus colores resaltan, su forma y textura se me destaca y me afecta como 
atrayéndome hacia él desde la sola presentación y la mirada y sensaciones 
cenestésicas que mueven a percibirlo por mi cuerpo animado. El libro aquí 
es un objeto dado a la sensibilidad, pero a la vez, es más que eso, ya que a 
partir de él se destacan otros sentidos más allá de su mera objetualidad. 

El libro se presenta desde mi escritorio, por medio de contrastes entre 
homogeneidad y heterogeneidad, sobresale como diferente desde un fondo 
común y circundante desconocido para mí, se da en primera instancia 
como algo pre-dado; mi cuarto de estudio, mi casa, mi barrio, etc. Pero 
este libro que ahora ha afectado a mi yo y lo ha obligado a dirigir la mirada 
como tendencia, lo puedo vivenciar como un libro fáctico, con color de 
carátula, un olor que me recuerda su antigüedad, un número de hojas; 
puedo incluso reconocer su olor, disfrutar de él; sentirme atraído por él y 
recordarlo, imaginarlo cuando no está presente. Lo recreo sin que él esté 
presente y enlazo en él, recuerdos, memorias de situaciones, vivencias, 
olores, toda mi actividad corporal se relaciona con él, dicha experiencia la 
vivo de manera encarnada. Dicha experiencia me conecta con el tiempo, 
pues partiendo de él me dirijo a otro, el pasado. Puedo preguntar e indagar 



[253]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

sobre su dureza, textura, sobre el color y la esencia de ese mismo color, de 
su olor, etc. En otras palabras, al experimentarlo de diversos modos, viven-
ciarlo también se me da a la tematización como un acto de conocimiento.

Por ciertas asociaciones surgen ciertas imágenes que recuerdo, imagino 
y enlazo con el libro. Recuerdo cuando mi abuelo me lo obsequió, recuerdo 
incluso las palabras de sabiduría práctica y vivencial que me dijo cuándo 
me lo donó como un dar-se gratuito, imagino incluso su mirada de cariño 
hacia mí, sus manos arrugadas, frágiles y dóciles que ahora vienen a mi 
recuerdo, in presente. El libro, además, corresponde a la primera relación 
con uno de mis pensadores favoritos, con el cual tuve mi primer vínculo 
a partir de esta dádiva, y que incluso hay un continúo en contacto con su 
lectura a partir de ese contacto originario. El libro me enlaza con el amor de 
mi abuelo hacia mí y mi retribución hacia él; pero también me recuerdan 
mi filiación al saber, al autor del libro, al filósofo y su pensamiento. Pero 
este doble recuerdo, no es algo muerto, sino que es un recuerdo vivo, 
incluso experimento de forma directa, afectiva y actual; traigo al presente 
viviente la relación con la persona que me lo obsequió, mi abuelo, y todas 
las sensaciones que ahora tengo al leerlo. Esto se da por medio de un plexo 
de sensaciones que se asocian unas a otras de manera particular, moviendo 
mi recuerdo, emociones, sensaciones, imaginaciones, ideales a partir de 
una actualidad presente y viviente. En otras palabras, se ve como a partir 
de la presentación de un libro, de su intuición dadora, desde su destacarse 
desde un fondo de percepción, se empieza emerger y a concatenarse otros 
actos, otros sentidos que enlazan experiencias y vivencias.

5. Conclusiones 

En este texto nos propusimos mostrar que la receptividad fenomenológica 
no es opuesta a la actividad del yo, más bien se pueden considerar como 
complementarias en el sentido que la primera se da como un acto fundante 
y la segunda es un acto fundado43. Así visto, la actividad o vigilia del yo 

43	 Ibid., p. 86.



[254] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

según Husserl, se abre frente a la receptividad: la reflexión, la construcción 
de sentido parte precisamente de un darse algo, de una tendencia afectiva 
que se le impone, y frente a la cual el yo cede. Dichos actos no son sólo 
diferentes, sino que también son niveles diferentes dentro de la estructura 
de la intencionalidad, que se presentan en una relación vinculante entre la 
receptividad sensible y la espontaneidad intelectiva, o expresado de forma 
más sencilla: sensibilidad y entendimiento.

También encontramos una relación familiar e importante entre el trata-
miento dado en Experiencia y juicio frente a la receptividad fenomenológica 
y su relación con la actividad posterior del yo en Investigaciones lógicas, 
sexta investigación donde la intención significativa expresiva tiene su 
fundamento en la presentación previa de un objeto dado en la percepción, 
pero no se agota ahí por más que sirva como fundamento originario. Así, 
los actos fundantes son más básicos y frente a ellos se nos presentan no 
sólo objetos individuales y particulares, sino también las diferentes formas 
de éste darse, ideales, afectivos y sobre las que el yo viene a actividad y 
constituye sentido. En otras palabras, dicha descripción no se reduce a 
un constatar meramente descriptivo y pictórico. Esta relación entre actos 
fundantes y actos fundados no se limita a una mera experiencia de orden 
científico como en Kant, sino que, por el contrario, desbordan a éste y se 
ubican en una experiencia, tendencias y afecciones dóxicas más primor-
diales.

Por ello, en definitiva, aquí no se me ha presentado sólo el objeto 
particular, libro aislado y material, —objeto tomado como ejemplo de 
descripción—, sino un plexo estructurado de relaciones de vivencias, de 
imágenes y recuerdos que ahora desde el pasado han vuelto al presente por 
cierto vínculo de asociaciones. Estas cosas parecen ser las que han hecho 
que dicho objeto se destaque de un fondo homogéneo y llamen la atención 
de mi yo. Igualmente, el yo puede ser embargado por la pesadez si este se me 
pierde, si no lo encuentro donde lo dejó, y si pienso que debería estar allí, y 
no lo encuentro, entro en crisis. Experimento un choque, una angustia, una 
ruptura con el objeto de familiaridad y los recuerdos en imágenes que éste 
me trae y se me impone, y por ello, me embargan, la nostalgia y la tristeza. 



[255]La receptividad fenomenológica, actos fundantes y actos fundados

Se puede decir, finalmente, que, aquí no solo hay un proceso psicológico, 
además me remonto imaginativa y efectivamente más allá de la forma de 
la imagen mental del objeto, vuelvo a reflexionar en la forma en que éste 
llegó a mismas manos y lo que él implica como experiencia vivida y sentida 
para mí. Un análisis como este no se puede reducir a la simple constatación 
del objeto en cuanto percibido fácticamente y frente al que tengo que dar 
cuenta como simple objeto adecuado en la reciprocidad de sensibilidad y 
entendimiento limitado solo al conocimiento científico sin más.

Bibliografía

Aristóteles. Metafísica. Edición trilingüe por Valentín García Yebra. Madrid, 
Editorial Gredos, 1990.

Christoff, Daniel. Husserl o retorno a las cosas. Madrid, Edaf, ediciones, 1979.

Husserl, Edmund. AnalysenZurPassiven Synthesis. Husserliana XI. Den Haag, 
Martinus Nijhoff, 1965.

Husserl, Edmund. Experiencia y Juicio. Investigaciones acerca de la genealogía de 
lógica. Redacción y edición de Ludwing Langrebe y traducción de Jas Reute. 
México, Universidad Nacional Autónoma de México, 1980.

Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas II. Versión de Manuel G. Morente y José 
Gaos. Madrid, Alianza Editorial, 1999. 

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenom-
enológica. Trad, A.Zirión. México, FCE, 2013. 

Isaza, Edwin. «Intencionalidad e imaginación. El problema de la referencia a las 
cosas». En: La región de lo espiritual en el centenario de la publicación de Ideas 
I de Husserl. Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional, 2003.

Kant, Immanuel. Crítica de la razón pura. Nueva edición revisada por Pedro Ri-
vas. Madrid, Taurus, 2005.

Lohmar, Dieter. El concepto de la intuición categorial en Husserl. Traducción es-
pañola: Prof. Kurt Späng; revisión técnica: Alejandro G Vigo. Anuario Fi-
losófico, XXXVII/1, 2004.



[256] Oscar Eduardo Ocampo Ortiz

Lohmar, Dieter. El método fenomenológico de la intuición de esencias y su concre-
ción como variación eidética. Trad., de Francisco Conde Soto, Universidad de 
Barcelona, trad., de la versión alemana en: «Die phänomenologischeMethod-
ederWesensschauundihrePräzisierungalseidetischeVariation.», en Phänome-
nologischeForschungen, S. 65-91, 2005, pp. 9-47.

Mena, Patricio. «El mundo de la vida y lo cotidiano». Actual Marx/Intervenciones 
8, 2009.

Morán, Dermot. Introducción a la fenomenología. Introducción de Gustavo Leyva 
y traducción de francisco Castro Merrifield y Pablo Lazo Briones. Barcelona, 
Editorial Anthropos, 2011. 

Platón. Diálogos, Tomo II, Gorgias, Menéxeno, Eutidemo, Menón y Crátilo. Tra-
ducción, introducción y notas por J. Calonge Ruiz, E. Acosta Méndez, F. J. 
Olivieri, J. L. Calvo. Madrid, Editorial Gredos,1992.

Platón. Tomo V, Parménides, Teeteto, Sofista, Político. Traducción, introducción y 
notas por M. Isabel Santa cruz, Álvaro Vallejo Campos, Néstor Luis Cordero. 
Madrid, Editorial Gredos, 1992. 

Platón. Tomo VI, Filebo, Timeo, Critias. Traducción, introducción y notas por M. 
Ángeles Duran y Francisco Lisi. Madrid, Editorial Gredos, 1992.

Vigo g, Alejandro. Juicio, Experiencia Verdad de la Lógica de la Validez a la Feno-
menología. España, Ediciones universidad de Navarra, 2013.

Szilasi, Wilhen. Introducción a la fenomenología de Husserl. Buenos Aires, Ma-
drid, Amorrortu, 2003.

Zirión, Antonio. «Reseñas Bibliográficas». En: Diánoia 30 (30), Mexico, Departa-
mento editorial del I.I.F Universidad Nacional autónoma de México, 1984.



[257]

Afectividad y educación: un enfoque 
fenomenológico*

Affectivity and Education: a Phenomenological 
Approach

Rubén Sánchez Muñoz**

Resumen: En este trabajo se realiza un 
estudio sobre la afectividad desde una pers-
pectiva fenomenológica con el objetivo de 
responder la pregunta: ¿es posible educar a 
las personas en el ámbito de la afectividad? 
Para ello, se realiza una reconstrucción del 
concepto de afectividad con el fin de des-
cubrir la dimensión afectiva que constituye 

nuestro mundo de vida circundante. Así, se 
llega a la conclusión que sí es posible educar 
desde la afectividad, entendiendo ésta como 
las relaciones, vínculos que tiene el sujeto 
con su mundo de vida.

Palabras claves: Afectividad, educación, 
mundo de vida, subjetividad.

v v v

Abstract: In this work a study on affectivi-
ty is carried out from a phenomenological 
perspective with the aim of answering the 
question: is it possible to educate people in 
the field of affectivity? For this purpose, a re-
construction of the concept of affectivity is 
carried out in order to discover the affective 
dimension that constitutes our surrounding

world of life. Thus, one arrives at the con-
clusion that it is possible to educate from 
the affectivity, understanding as this the 
relations, links that the subject has with his 
world of life.

Keywords: Affectivity, education, world of 
life, subjectivity

Introducción

Los problemas relacionados con la afectividad, sentimientos y emociones 
ocupan un lugar especial dentro de la fenomenología. Desde hace varias 
décadas, los fenomenólogos se han dedicado a explorar y describir la afec-

*	 Artículo recibido el 18 de septiembre y aceptado el 5 de diciembre de 2019.
**	 Profesor Investigador de la Facultad de Filosofía de la Universidad Popular Autónoma del Estado 

de Puebla (UPAEP), México, y miembro del Sistema Nacional de Investigadores del CONACYT, 
del Círculo Latinoamericano de Fenomenología y The International Association for the Study of 
the Philosophy of Edith Stein. Autor de la Introducción al personalismo de Edith Stein (Universi-
dad Pontificia de México, 2016), coordinador de Meditaciones sobre la filosofía de Ortega (Torres 
Asociados-Universidad Veracruzana, 2016) Pensar la fenomenología desde dentro. Ensayos críti-
cos (Universidad Veracruzana, 2017), Perspectivas fenomenológicas sobre la cultura (Ediciones del 
Lirio-UPAEP, 2018) y Perspectivas éticas (Tirant Lo Blanch-UV, 2018). Correo electrónico: ruben.
sanchez.munoz@upaep.mx.



[258] Rubén Sánchez Muñoz

tividad, por distintas razones resaltando diversos escorzos. En este trabajo 
vamos a centrarnos en primer lugar en describir la relevancia que el tema tiene 
para la fenomenología; en un segundo momento hablaremos de la impor-
tancia de la esfera afectiva para una comprensión de la persona y nuestras 
bases o presupuestos para ello son antropológicos. Después realizaremos 
una breve descripción de las experiencias afectivas desde la perspectiva de 
la fenomenología trascendental. Finalmente, vamos a abordar la siguiente 
pregunta: ¿es posible educar a las personas en el ámbito de la afectividad? 
Con esta pregunta pretendemos abrir o más bien continuar con esta línea de 
investigación acerca de las relaciones entre educación y afectividad desde un 
enfoque fenomenológico. La tesis a favor o en contra las vamos a valorar en 
este trabajo de aproximación. El enfoque de nuestra descripción la haremos 
siguiendo las indicaciones de Husserl, pero ampliando las ideas desde la 
propuesta educativa de Edith Stein cuando sea preciso hacerlo. 

I. La afectividad desde un enfoque fenomenológico

El tema de la afectividad ocupa un lugar importante dentro de la tradición 
fenomenológica. En Ser y tiempo, Heidegger dedica análisis importantes al 
tema de los temples de ánimo, en especial en los parágrafos 29, 30 y 40, y a 
partir de allí describe las relaciones que mantiene el Dasein con el mundo, 
la cual es una relación afectiva. En esta obra el filósofo de la Selva Negra 
reconoce que es «un mérito de la escuela fenomenológica haber fijado de 
nuevo unos ojos limpios en estos fenómenos»1. Husserl había explorado 
temas parecidos en el segundo tomo de Ideas, pero no se supo de ello hasta 
1952 cuando se publicó el tomo IV de Husserliana. Sin embargo, Edith 
Stein primero y Merleau-Ponty después, conocieron el manuscrito e incor-
poraron parte de los resultados a sus propias investigaciones. En efecto, en 
Zum Problemder Einfühlung que fue publicada en 1917 como libro, Stein 
ya hace referencia a Ideas II —sobre el cual estaba trabajando por encargo 
de Husserl—; Merleau-Ponty refiere a la misma obra en su Phenomenologie 

1	 Heidegger, Martin. Ser y tiempo. México, FCE, 1971, p. 156.



[259]Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico

de la perception en 1945. ¿Tuvo acceso Heidegger a Ideas II también y ello 
influyó en los análisis de Seinund Zeit de 1927? Eso no lo sabemos, pero lo 
que podemos ver es un profundo interés por parte de los fenomenólogos 
por estos temas.

En efecto, en las Investigaciones lógicas en el §15 de la quinta investi-
gación, esto es entre 1900 y 1901, Husserl se dedica a explorar el tema de 
los sentimientos, como veremos más adelante con detenimiento. Moritz 
Geiger, por su parte, se había dedicado mucho antes, al estudio de la expe-
riencia estética, en particular al goce estético. En 1911 Geiger publicó su 
ensayo sobre «La conciencia de los sentimientos» y Alexander Pfänder, a 
través de sus análisis sobre la voluntad, había accedido al estudio de las 
experiencias emotivas y sus conexiones con las valoraciones. En esta línea, 
el propio Max Scheler abonó de manera sustancial al tema de la afectividad 
en relación con la persona, los sentimientos y, en particular, el mundo de 
los valores y Dietrich von Hildebrand habría explorado estos tópicos al 
relacionarlo directamente con el tema del corazón y al describir las interco-
nexiones entre la vida moral y los valores. 

Así pues, en una etapa que puede ser considerada temprana dentro del 
movimiento fenomenológico, los problemas de la afectividad ya ocupaban 
un lugar importante y ese lugar se ha incrementado en las últimas décadas. 
La razón de ello se debe, en gran parte, a la publicación de los tomos de 
Husserliana donde el filósofo moravo dedica importantes análisis sobre el 
tema y, derivado de ello, los autores que han sido influenciados por estas 
obras y que se han dedicado a expandir sus investigaciones hacia otros 
derroteros. Un lugar especial, entre este grupo, lo ocupa Michel Henry. 
Ortega y Gasset desarrolla temas relacionados con la afectividad a la altura 
de 1916 y 1923 y en los últimos años el tema llamó la atención de Marc 
Richir; recientemente A. J. Steinbock ha desarrollado profundas reflexiones 
sobre el asunto. No sería posible, en este texto, ahondar en el tema, solo 
mostrar algunas líneas directrices.

La tarea de la fenomenología consiste en describir los fenómenos. A 
diferencia de lo que Platón entendida por φαινόμενον, esto es «apariencia», 
la fenomenología comprende el fenómeno como aparecer (Erscheinung). 



[260] Rubén Sánchez Muñoz

Entre apariencia y aparecer hay un abismo de sentido, de diferencias, 
presupuestos, etc. La nota más importante es quizás que el φαινόμενον 
supone que aquello que se presenta oculta algo que no se presenta y que, 
incluso es incognoscible, ya que no se da de ningún modo —el ejemplo 
aquí sería Kant—. El Erscheinung de la fenomenología no supone esto, sino 
que, partiendo de lo que se da y dentro de los límites en que se da —lo 
que constituye el principio de todos los principios—, se impone la tarea 
de describirlo. La epojé fenomenológica es este recurso que nos invita a 
suspender la validez de los juicios previos y las teorías desde las cuales parte 
nuestra comprensión del mundo, de la ciencia, el arte, la cultura, en fin, de 
cualquier cosa que pueda ser dada de un modo u otro. La fenomenología 
no intenta explicar sino comprender, y lo intenta a través de la explicitación 
del sentido de lo que se da. En este proceso intervienen tres elementos 
importantes: 1. Lo que se da. 2. El sujeto o conciencia en el que se da. Y 3. El 
modo en que se da, es decir, el tipo de acto o vivencia. Los análisis fenome-
nológicos de las vivencias muestran que, para cada objeto, se presentan de 
manera correlativa los actos de conciencia en los cuales se dona su sentido. 
En función de ello, puede hablarse de una tipología de objetos, regiones de 
objetos y actos de conciencia y las descripciones pueden estar orientadas 
hacia uno de los dos polos de la conciencia: o bien hacia el polo objetivo o 
noemático, o bien hacia el polo subjetivo o noético. Las descripciones, por 
tanto, pueden ser dobles y son, correlativamente, complementarias.

II. Persona y afectividad

Una declaración que es muy relevante dentro de la fenomenología 
husserliana es aquella en la cual Husserl mismo dice que el yo puro del que 
toma su punto de partida la reducción fenomenológica es una abstracción 
y que, en este sentido, sería la persona humana quien vendría a ocupar 
el lugar central. Edith Stein había apuntado que el yo puro de la feno-
menología no tiene una profundidad, profundidad desde la cual brotan 
los sentimientos y en general la vida afectiva y que, cuando se rastrea el 
origen o el fundamento de ellos, nos encontramos con una esfera distinta 



[261]Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico

de la de la conciencia. Ella le llamó, con el paso de los años, mundo 
interior. Ortega, para dinamitar el carácter reflexivo de la fenomenología 
y el carácter reflexivo de la conciencia, se refirió al yo ejecutivo que es 
el yo vivo, presente y actual que es a quien le ocurren las cosas y quien 
tiene y vive las vivencias. En ambos casos, el yo puro no posee este interior 
o interioridad, pero la persona sí. En Ideas II, a diferencia de Ideas I, 
Husserl recurre al concepto de persona para explicitar esta «interioridad» 
o intimidad que sale a relucir cuando describimos la constitución de la 
persona humana. La filosofía para Husserl, al igual que para Ortega, no 
forma parte de nuestro modo natural (personal) de vivir la vida cotidiana, 
sino que se trata de una actitud fingida o sobrepuesta, como lo es inclusive 
la actitud científica y muchas otras actitudes que asumimos en el mundo. 
Así, la fenomenología genética que va a desarrollar Husserl a partir de 
1917,2 pone especial atención en el modo natural de vivir de las personas 
para describir cómo se dan los lazos afectivos, las valoraciones y la génesis 
del sentido en un momento determinado de la vida e, inclusive, cómo esta 
experiencia originaria se sedimenta y se prolonga con el paso del tiempo 
de generación en generación. Esto es, trata de esclarecer las sedimenta-
ciones de sentido que se despliegan en un horizonte temporal e histórico. 
Esto vale para los objetos culturales, pero: ¿es válido también para nuestras 
relaciones afectivas?

Que el yo puro es una abstracción tiene el sentido de que él mismo no se 
puede considerar una persona; es más bien un recurso metodológico o una 
invención que nos permitiría acceder a las distintas regiones del ser para 
desentrañar su sentido. No es una persona, porque es un yo sin cualidades; 
la persona, por el contrario, tiene o posee cualidades, que son las cualidades 
personales: rasgos de carácter, instintos, deseos, impulsos, sentimientos 
y modos de relacionarse con su entorno, habitualidades y una historia 
sedimentada, etc. Entre ellas se encuentra la afectividad, la esfera de los 
sentimientos, las emociones y, concomitantemente, el mundo de valores 
con el que se relaciona con su mundo familiar. Las diferencias entre el yo 

2	 Véase Walton, Roberto. Intencionalidad y horizonticidad. Bogotá, Aula de Humanidades/Univer-
sidad San Buenaventura Cali, 2015, p. 45 y ss.



[262] Rubén Sánchez Muñoz

puro y la persona no son solo cualitativas, sino que ello depende también 
de la diferenciación entre dos dimensiones de análisis fenomenológico, uno 
estático y otro genético.

Lo que resulta relevante para nuestro trabajo y es lo que nos interesa 
subrayar, es la dimensión afectiva a partir de la cual la persona constituye 
su mundo circundante. Estas descripciones se encuentran en el horizonte 
de una fenomenología genética, la cual «se ocupa de las remisiones que 
corresponden a la situación temporal en que se encuentra el sujeto»3. Si 
la fenomenología estática se encarga del análisis de la vida trascendental 
«como algo acabado», la fenomenología genética «añade el análisis de 
la autoconstitución o autodesarrollo de la vida trascendental», esto es, 
considera la génesis —temporal e histórica— de la constitución y muestra 
cómo en la conciencia se da la constitución de la conciencia misma a partir 
de «formaciones precedentes o formaciones subsiguientes en la vida de la 
conciencia»4. A partir de preguntas retrospectivas, vemos cómo los actos 
y sus objetos tiene una historia y, por ende, una dimensión temporal. Las 
operaciones de la conciencia se muestran constituidos por una historia 
sedimentada, además, el sujeto con el que nos encontramos es un sujeto 
de habitualidades y los objetos remiten a «un sistema de referencias» que 
muestra las relaciones que tiene «con el mundo circundante»5.

La vida humana efectiva, dice Husserl, es vida en la cultura. En esta, 
nos encontramos rodeados de objetos de distintos tipos que se constituyen 
como objetos de valor, además de otras personas, instituciones, cosas. Los 
lazos afectivos están vinculados a cualquier tipo de objetos, tanto mate-
riales como espirituales y a cada uno de ellos le asignamos o encontramos 
en ello algo valioso. Valoramos las instituciones, como el Estado, la Iglesia, 
la escuela; las ruinas arqueológicas que nos conectan con nuestro pasado 
y nos imponemos la tarea de resguardarlo y conservarlo; valoramos, más 
acá, el mundo en torno donde vivimos, donde hemos crecido y con el cual 
mantenemos un estrecho vínculo afectivo, al grado que, cuando estamos 

3	 Walton, Roberto. Horizonticidad e historicidad, p. 45.
4	 Ibid., p. 46.
5	 Ibid. 



[263]Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico

lejos, lo añoramos; vinculado a ello están las personas, sus costumbres, la 
comida, el clima mismo, en fin. No es exagerado decir que el mundo en 
torno es un mundo rodeado de cosas y personas que mantienen un vínculo 
afectivo con nosotros, o nosotros con ellas. Dentro de estos lazos afectivos, 
nos descubrimos en el mundo ocupados con las cosas. «Me ocupo de 
“cosas”… me ocupo de ellas en el agrado y el desagrado, entregado a ellas 
en el placer, rechazado en el desplacer… Me ocupo de los seres humanos… 
estoy ocupado con ellos sintiendo, gozando de su ser-así, en el placer y el 
desplacer»6.

En efecto, nuestra relación con el entorno cósico no es solo intersubjetivo 
sino, como decía Merleau-Ponty, intercorpóreo. Habitamos corporalmente 
el mundo y dentro de esta constitución del cuerpo se encuentran los senti-
mientos sensibles. El cuerpo propio es el campo de localización de ellos y 
estos actos afectivos implican, en efecto tomas de posición. «El sentimiento 
como conciencia valorativa intenciona efectivamente y constituye la obje-
tividad axiológica como algo agradable, útil, hermoso, etc., es decir, como 
algo nuevo frente al mundo de las meras cosas»7. Lo que aparece como 
meta en el sentimiento es la realización de algo valioso, de un valor. Este 
valor constituye el noema y el sentimiento como tal, la noesis. El noema 
conforma «el núcleo de sentido» de la experiencias afectivas. La posición 
de Husserl es que «no es posible aprehender cosas sin un entramado de 
cualidades dóxicas, axiológicas y volitivas»8. Así pues, para la persona, «No 
puede darse nada que no toca la afectividad»9. Esto es, este vínculo afectivo 
se da en las relaciones generales que mantenemos con el mundo que nos 
rodea, de familiaridad, seguridad y confianza posiblemente con el mundo 
más próximo y de desconfianza, inseguridad y extrañeza con los mundos 
más alejados, ajenos y extraños.

6	 Hua XV, 508. 
7	 Walton, Roberto. Horizonticidad e historicidad, p. 226.
8	 Ibid., p. 227.
9	 Ms A VI 26, 42a, 



[264] Rubén Sánchez Muñoz

III. Breve descripción de las experiencias afectivas

Los fenómenos que pertenecen a la vida afectiva —o a la conciencia afectiva— 
si poseen ellos mismos un carácter intencional, entonces encontramos en 
ellos dos elementos: el contenido noético, referente a los actos que inundan 
el flujo de conciencia y el contenido noemático, referente al sentido objetivo 
hacia el cual tienden y están dirigidos los actos. No nos vamos a detener en 
la historia de este problema, por ejemplo, en las discusiones entre Ehrenfels 
y Meinong10, más bien vamos a presentar la propuesta de Husserl.

Él considera que muchas vivencias que designamos con el nombre de 
sentimientos poseen una referencia intencional a un objeto. El placer es 
placer de algo, el desagrado es desagrado por algo, y así sucesivamente. La 
postura de Husserl es que «el agrado o desagrado se dirigen hacia el objeto 
representado»; que «un agrado sin algo agradable es inconcebible» y por 
ello: «la esencia específica del agrado exige la referencia a algo agradable»11. 
Así, todos los actos intencionales tienen como base ciertas representaciones. 
Pero estas representaciones, hay que enfatizar, no están necesariamente 
vinculadas a la existencia real —física, p.ej.— de las cosas que mientan. El 
objeto intencional «sólo entra en cuenta aquí como intencional, no como 
existiendo realmente fuera de mí y determinando real, psicofísicamente, mi 
vida psíquica»12. Yo puedo gozar, sentir placer, alegrarme o entristecerme, 
sin que sea necesario que el objeto intencional de mis actos de conciencia 
exista. Mi temor por los fantasmas sigue siendo temor, aunque en el mundo 
real no encuentre evidencia de la existencia real de ellos. Usando un 
ejemplo de Merleau-Ponty de la Fenomenología de la percepción: el miedo 
y la angustia que siente y experimenta quien alucina con arañas, no deja 
de ser un sentimiento, aunque de hecho esas arañas no existan. Su falta de 
existencia no suprime el sentir y las vivencias del sujeto; ello no anula los 
actos de la conciencia ni cancela el objeto intencional.

10	 Sobre este tema véase el análisis de Frondizi, R. ¿Qué son los valores?, cap. III. México, FCE, 1972.
11	 Husserl, Edmund. «Quinta Investigación». Investigaciones lógicas. vol. 2. Madrid, Alianza Edito-

rial, 2006. , §15, pp. 506 y ss. 
12	 Ibid., p. 507.



[265]Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico

Pues bien, los sentimientos y las emociones, en general las vivencias 
afectivas, pertenecen a lo que podemos llamar «conciencia afectiva» —en 
este sentido J. Xirau hablaba de una «conciencia amorosa» a la cual dedicó 
un interesante estudio—; pertenecen a «la conciencia actual… en cuanto 
aparece así o de este otro modo, eventualmente en cuanto es juzgado así 
o de otro modo, en cuanto recuerda esto o aquello, etc.; como tal “exige”, 
“despierta” semejantes sentimientos»13. Si esto es así, podemos encontrar 
como elemento fundamental de las experiencias afectivas su carácter 
temporal, pero de manera específica su actualidad o, podríamos decir 
también, su originariedad. En consecuencia, podemos afirmar que «el núcleo 
de nuestra relación afectiva con el mundo, los otros y nosotros mismos no es 
otro que el presente viviente»14.

Ahora bien, si es el presente viviente el que constituye el núcleo de 
nuestras relaciones afectivas, ¿qué podemos decir del pasado o del futuro? 
Es más: ¿cómo podemos hablar de unidad en un flujo temporal donde 
las experiencias afectivas aparecen y se desvanecen en el flujo mismo 
del tiempo? ¿Qué ocurre en este caso con la identidad de la persona, la 
identidad entendida como un todo? Veremos más tarde estas cuestiones. 
Husserl refiere a la «unidad del temple de ánimo» al decir que: «Todo el ir 
y venir de sentimientos se equilibra en la unidad del temple de ánimo»15. 
En este sentido puede pensarse en un temple que se extiende y se prolonga 
a lo largo de la vida. 

La unidad de un temple de ánimo de duradero contento, que copertenece a cada 
fase de esta vida […], y, aun cuando momento presente de la vida, tiene, sin 
embargo, una intencionalidad, inherente al sentimiento, de la segura esperanza 
que anticipa el futuro16.

No obstante, cualquier descripción que realizamos de las experiencias 
afectivas «carecen así de intencionalidad» y ello es así debido a que una 
de las notas esenciales de ellas es la actualidad, intensidad y viveza en la 

13	 Ibid., p. 508.
14	 Garbino, E. . «El fenómeno de la afectividad en Husserl». En: pinas de filosofía, 9, (11), p. 44.
15	 Hua XXXVII, 327.
16	 Hua XXXVII, 427.



[266] Rubén Sánchez Muñoz

que el yo se deja inundar e impregnar del sentimiento o la emoción. Aquí 
Husserl anota una característica esencial de la vida afectiva —que luego 
Antinio Zirión va a desarrollar—. Al hablar Husserl de la «alegría como un 
suceso feliz», del enlace que hay entre una representación y una sensación 
de placer «que es apercibida y localizada como excitación afectiva del sujeto 
psico-físico sensible y como propiedad objetiva» encuentra que «el suceso 
aparece como rodeado por un velo rosado»17. Allí mismo sostiene que «El 
suceso matizado de placer por este modo es como tal el fundamento de 
volverse alegremente hacia el objeto del agrado, complacerse o como quiera 
que se llame»18. Al contrario: «un suceso triste no es meramente repre-
sentado en su contenido y conexión objetivos, en lo que implica en sí y por 
sí como suceso, sino que aparece como revestido del color de la tristeza»19. 
Zirión se ha referido a ello como «El resplandor de la afectividad» y «el 
colorido de la vida»20.

Con ello nos damos cuenta que nuestra vida afectiva le imprime al 
mundo un colorido. El rosado para las vivencias afectivas de felicidad 
y el gris para los momentos tristes. De esto tenemos la experiencia en 
nosotros mismos; en efecto, el sentido del mundo y su percepción están 
mediados por los aspectos afectivos de nuestra subjetividad; el mundo 
no lo percibimos del mismo modo si estamos felices o tristes, inclusive 
si vivimos en una preocupación. Y es que el momento más importante 
de todo ello es que en nuestras experiencias afectivas nos sentimos 
a nosotros mismos. Yo me siento: triste, feliz, cansado, preocupado, 
aburrido, inquieto, estresado, etc. esto ya acontece en el nivel más básico 
de las ubiestesias, con nuestras sensaciones localizadas, pero la dife-
rencia con las cenestesias o experiencias afectivas es que ellas mismas 
nos invaden; en ellas nos dejamos vivir, nos sentimos a nosotros mismos 
desde dentro. En las experiencias afectivas estamos en contacto directo 

17	 Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas, vol. 2, p. 510.
18	 Ibid. 
19	 Ibid.
20	 Zirión A. «Resplandor de a afectividad». Acta fenomenológica latinoamericana. Volumen III, Cír-

culo Latinoamericano de Fenomenología Lima. Pontificia Universidad Católica del Perú, Morelia 
(México), Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 2009, pp. 139-153.



[267]Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico

con el interior de nuestra persona, nos sentimos a nosotros mismos, 
descubrimos nuestra intimidad.

A este respecto podemos recordar aquel pasaje del libro IV de las Confe-
siones de San Agustín donde describe su desesperación y su sentir tras la 
muerte de un amigo y dice: 

Con este dolor se cegó de tinieblas mi corazón y todo cuanto veía era muerte. 
Y mi ciudad natal me parecía un suplicio, y la casa paterna una extraña infeli-
cidad, y todo cuanto con él había compartido, sin él se había tornado una cruel 
tortura… Yo mismo me había convertido en un gran interrogatorio y pregun-
taba a mi alma por qué estaba triste y por qué se ensañaba tanto conmigo y no 
sabía responderme nada21. 

La tristeza e infelicidad de este pasaje nos muestra un corazón en 
tinieblas que, si leemos bien, hace que el mundo mismo esté en tinieblas. 
No es solo la tristeza interior sino el mundo general en torno, el mundo que 
se percibe desde la tristeza tiñe  el mundo de «el color de la tristeza» como 
diría Husserl. 

Husserl define la afectividad como el «Despertar como elevación de la 
vivacidad […] irradiando de un lugar»22 y habla del «rayo efectivo» que 
se da en un primer plano en el que alcanza al yo y lo excita, lo despierta 
llamándolo, pero, luego, éste tiene que responder con un sí23. La afección, 
en la que se funda la afectividad, es definida por Husserl como un «modus 
excitandi des Ich»24. La afección es, por tanto, «El modo en el que el yo 
es excitado»25. Aquello que excita al yo llama su atención, hace que el yo 
despierte y dirija hacia ello la mirada, ello lo atrae, y por ser así motiva sus 
acciones, entra en el campo de su interés. En efecto, la afección presenta al 
yo un objeto que lo excita, sobre el cual se inclina y al cual puede volver la 
mirada, y todo ello puede acontecer en un plano pre-reflexivo, de modo 
pasivo. El yo responde a los datos sensible que lo excitan, hay en ello una 

21	 San Agustín. Confesiones, Libro IV. Madrid, Gredos, 2010, p. 226 s.
22	 Hua XI, p. 413.
23	 Ibid., p. 411.
24	 Ibid., p. 416.
25	 Garbino, E. «El fenómeno de la afectividad en Husserl», p. 52.



[268] Rubén Sánchez Muñoz

tendencia y una atracción, aunque en sentido estricto el objeto hacia el cual 
tiende no esté explicitado. Todo dato sensible produce «rayos de fuerza 
afectiva hacia/sobre el polo yo».

III. ¿Es posible educar la afectividad de las personas?

El fenómeno de la educación ha estado presente a lo largo de la historia del 
pensamiento occidental. Y, aunque el tema nos rebasa en múltiples sentidos, 
no es exagerado decir que toda sociedad se ha preocupado a su modo de 
la educación, en un sentido muy amplio quizás, de los individuos que la 
constituyen. En el campo de la fenomenología el fenómeno de la educación 
está presente de una manera muy importante. Por ejemplo, en la obra de 
1984 Leiblichkeit und Socialität.Phänomenologische Beiträge einer päda-
gigischen Theorie der Inter-subjektivität, K. Mayer-Drawe se centra en el 
estudio de la vida social para articular a partir de allí una praxis pedagógica 
que se desenvuelve en el horizonte de la intersubjetividad26. Recientemente 
Vinzenso Costa publicó su obra Fenomenología de la educación y la 
formación, de la cual podemos resaltar el capítulo 5 donde aborda el tema 
de «Las emociones como condición del cuidado de sí y del aprendizaje». 
De acuerdo con el autor las atmósferas emotivas donde se desarrollan e 
interactúan las personas resultan fundamentales para el aprendizaje; a su 
juicio, la tonalidad emotiva contribuye en la formación de la existencia27. 
En otro momento discutiremos las tesis principales de Costa, por lo pronto 
es suficiente enfatizar lo importante de su obra para el tema que nos ocupa.

Así pues, no cabe duda de que la educación puede orientarse a partir 
de la afectividad. Y esto es así debido a que, como hemos visto, la persona 
mantiene lazos afectivos con el mundo en el que se desenvuelve. Y ese 
mundo, valga decirlo, es un mundo constituido intersubjetivamente. El 
mundo de la vida entendido como mundo de la cultura, por tanto, como 

26	 Véase Waldenfels B. De Husserl a Derrida. Introducción a la fenomenología. Barcelona, Paidós 
Studio, 1997, p. 116.

27	 Costa, V. Fenomenología de la educación y la formación. Salamanca: Sígueme, 2018, p. 152 y ss.



[269]Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico

horizonte de posibilidad del cultivo de la persona humana, es un mundo 
en el que, entre otras cosas, sobresalen los objetos valiosos y es un mundo 
teñido del color de la afectividad. En otras palabras, tenemos una relación 
afectiva con el mundo. Por ello podemos decir que la mirada de la persona 
hacia las cosas que lo rodean no es una mirada libre del gusto y prefe-
rencias, de lo que le causa agrado o desagrado, placer o dolor, como hemos 
visto antes. En consecuencia, el lazo afectivo de las personas que se cons-
tituye en las aulas está desde un primer momento vinculado al querer de 
quienes participan en la labor educativa, tanto de los profesores como de 
los estudiantes. Como señala Teresa Arbeláez en la base de la antropología 
pedagógica —de la que hablamos aquí centrándonos en la afectividad— 
está «el reconocimiento de cada quien como sujeto capaz» y, además, la 
idea de que formar ciudadanos en un sentido amplio es «formar para hacer 
valer los intereses y las motivaciones propias del mundo de la vida»28. La 
autora, partiendo del diálogo, resalta que «el yo se cultiva a sí mismo en la 
relación con los otros»29 y en este sentido no es difícil darse cuenta de que 
la educación es un acto social y, por ende, intersubjetivo.

En un mundo idealizado, el encuentro entre docentes y estudiantes en 
el espacio del aula debería mantenerse en el horizonte del interés común, 
la disposición de atender los diversos llamados de los actores y en el segui-
miento y acompañamiento de los procesos de enseñanza-aprendizaje. Pero 
cuando lo pensamos detenidamente, nos damos cuenta que existen diversas 
razones por las cuales esta finalidad no encuentra cumplimiento. Una de 
las razones, aunque no la única, tiene que ver con las formas en como 
valoramos nuestro entorno y a nosotros mismos y cómo a partir de allí 
actuamos en el mundo. Los lazos afectivos son importantes, porque son el 
vehículo a través del cual nos movemos a actuar, a hacer y a dejar de hacer. 
Si pensamos en la relación entre nuestro sentir, nuestro valorar y nuestro 
actuar, vemos cómo nuestro actuar está motivado por el afecto y, concomi-
tantemente, por el valor que encontramos en las cosas que hacemos y los 
fines que perseguimos. Todo ello se da de un modo pasivo, lo cual indica 

28	 Arbeláez T. El diálogo. Condición de formación. Bogotá, Aula de Humanidades, 2018, pp. 200 y 203.
29	 Ibid., p. 205.



[270] Rubén Sánchez Muñoz

que nuestra afectividad está operando en nuestra vida mucho antes de que 
caigamos en la cuenta de ello.

La motivación en las aulas va más allá de las clases dinámicas, de los 
juegos y del pasarla bien. Tiene que ver más con unas capas profundas de la 
subjetividad en las que el contenido de las materias toca directamente el ser 
de la persona que quiere aprender, que se está formando. Se trata más bien 
de un encuentro intersubjetivo que nos conecta, a su vez, con la cultura y 
que nos abre a un mundo de valores para el cual podríamos haber estado 
ciegos pero el cual, poco a poco, se vuelve próximo, se hace, por tanto, 
familiar. 

Nuestra relación con el entorno está mediada por el interés y este, a su 
vez, se conecta directamente con nuestra persona, con nuestras cualidades. 
Motivar a una persona es solo posible, desde este contexto, si la conocemos, 
si podemos entrar en su intimidad y descubrir esos rasgos del carácter que 
la definen y podemos identificar los modos, medios o herramientas que 
nos permitan impulsar el crecimiento de sí mismo. La educación perso-
nalista, desde esta perspectiva, es aquella que, apuesta por la formación de 
la persona, del impulso y desarrollo de sus cualidades personales en lugar 
de saberes enciclopédicos. La búsqueda de aprendizajes significativos 
es ella misma significativa cuando responde no a intereses económicos, 
políticos o técnicos, al currículo, sino cuando responde de manera integral 
a las necesidades de la persona individual sin desatender su entorno social. 
El reto de la educación personalista es no desatender que la persona es, 
por definición, un individuo y que, por serlo, posiblemente exija una 
serie de acciones o actividades diseñadas para él de manera exclusiva y, 
además, comprender que la profesión es una de las formas que tiene la 
persona de desarrollarse socialmente y contribuir e inclusive retribuir a 
la sociedad. Por ello es justo comprender que las mismas técnicas y estra-
tegias funcionarán para algunos individuos, pero no para todos; incluso 
para aquellos que funcionen no se obtendrán los mismos resultados en 
cada caso. 

Edith Stein dedicó varias conferencias al concepto de formación y 
enfatizó en que no hay formación que no sea en última instancia auto-



[271]Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico

formación30. El trabajo del maestro o docente estará realizado si logra 
despertar el interés del estudiante por un determinado mundo de valores 
que le es accesible a él, al alumno. De unos valores que se conectan de 
manera directa con su ser más íntimo y propio, y si a partir de ello el estu-
diante es capaz de autoformarse y autoeducarse, la labor docente habrá 
cumplido uno de sus objetivos primarios31. La filósofa de Breslaudice al 
final de su libro La estructura de la persona humana: «Educar quiere decir 
llevar a otras personas a que lleguen a ser lo que deben ser»32. Pero ¿qué 
implicaciones o supuestos antropológicos tiene esta definición? Pues que 
la persona posee un núcleo inmutable que se mantiene constante a través 
del tiempo, que en el núcleo están contenidas las cualidades personales y 
las potencias que la persona puede descubrir y desarrollar logrando con 
ello su propio crecimiento y la realización de sí mismo. Eventualmente 
también ocurre que la persona queda atrofiada ya sea por falta de fuerza 
o bien porque no se presenta la ocasión para descubrir sus cualidades y 
desplegarlas. Lo importante para el caso es que este núcleo más íntimo está 
fundado en el ánimo (Gemüt) a partir del cual la persona siente cómo está 
constituida afectivamente y las fuerzas de las cuales dispone para ponerse 
en marcha en determinadas acciones. Por esta razón Stein dijo que el núcleo 
de la persona, esto es el corazón, es la sede de la vida afectiva33.

El interés, en efecto, «despierta la atención y provoca el volverse (Zuwen-
dung)»34. No obstante, para que algo llame nuestra atención, es necesario 
que haya una cierta coincidencia: la coincidencia entre lo que entra o se 
destaca y lo que de alguna manera ya está contenido en la conciencia —lo 
cual puede ser a manera de recuerdo. Esta es la razón por la cual el yo se 
vuelve hacia ello. Se trata de la asociación, como una de las leyes de la vida 

30	 Stein, Edith. «Sobre el concepto de formación». Obras Completas IV. Escritos antropológicos y pe-
dagógicos. Burgos: Espiritualidad/Monte Carmelo/El Carmen, 2003, pp. 177-194.

31	 Sobre este tema véase Sánchez Rubén. «Persona y formación. El aporte antropológico de Edith Stein 
a la educación». En: Open Insight, 9, (17), 2018, pp. 25–48. http://openinsight.mx/index.php/open/
article/view/318/pdfSM.

32	 Stein, Edith. La estructura de la persona humana, Obras Completas IV. Escritos antropológicos y 
pedagógicos. Burgos, Espiritualidad/Monte Carmelo/El Carmen, 2003, p. 743. 

33	 Stein, Edith. Ser finito y ser eterno. México, FCE, 1994, p. 468.
34	 Garbino E. El fenómeno de la afectividad en Husserl, p. 46.



[272] Rubén Sánchez Muñoz

de conciencia, que se ejecuta desde la pasividad del sujeto. A partir de ella 
la conciencia mantiene la unidad que la constituye. El así llamado enfoque 
por competencias y la persecución de aprendizajes significativos es de un 
alto valor si ello no se supedita a ideologías económicas o políticas o de 
cualquier tipo y buscan no otra cosa más que el desarrollo de las cualidades 
de la persona y su crecimiento. La educación es importante en todos sus 
sentidos, y lo es porque la persona es dinámica, no estática sino genética, y 
en esta generatividad entra en contacto con la cultura y gana grados cada 
vez más altos. 

Pues bien, ¿cuál es el rol que juega la afectividad en la vida del sujeto? 
Según Husserl, «el rol de la afectividad en la asociación estaría ligado a la 
posibilidad del despertarse de una vivencia» y esto es así debido a que la 
asociación es una «forma de unidad de las relaciones de conciencia»35. La 
conciencia de la persona se comprende, ciertamente en el flujo temporal, 
pero ella mantiene la unidad que la distingue. «Nada puede acumularse en 
mi vida, nada puede pasar de largo, ocurrírseme, nada que no se resigne a 
la unidad de la relación»36. Si este es el fin que persigue la educación, puede 
tener bases sólidas, porque muestra que la persona asimila los contenidos 
y los convierte en aprendizajes significativos cuando le sirven para vivir 
y enfrentar los problemas que el entorno le exige y aunado a ello los 
contenidos se empalman y amoldan a lo que ella es como persona. Conocer, 
por tanto, es valioso porque sirve para vivir y para potencializar el ser de la 
persona. Pero si este servir se supedita al desarrollo tecnológico, científico, 
económico, ideológico y político y se olvida de la vida interior, de la indivi-
dualidad de las personas y las convierte en autómatas, en seres dependientes 
del entorno, sujetos olvidados de sus más profundas aspiraciones personales, 
alejados de su vocación y sus motivaciones, entonces se pierde el sentido de 
la educación, porque estarán confundiendo los medios con los fines.

En el caso de Edith Stein la formación, entendida como autoformación, 
vendría a mostrar que la afectividad de la persona juega un papel importante 
de cara a lo que ella misma es como ser individual. ¿Esto qué significa? 

35	 Ibid., p. 49.
36	 Hua XI, p. 408. 



[273]Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico

Que en el sentir se abre la persona a un mundo de valores que mueve su 
voluntad, que la ponen en acción. El descubrimiento de un determinado 
mundo de valores, y los sentimientos que le son correlativos, mostraría a la 
persona aquella sensibilidad y gozo para el que está de alguna manera habi-
litada desde el interior de su ser, desde su núcleo más personal. Claro está 
que la persona podría tener un acceso indirecto al mundo de los valores —y 
de los sentimientos— a través de las vivencias de los otros, por ejemplo, a 
través de la empatía. Pero la tesis de Stein es que estos valores tienen sentido 
pleno y auténtico sólo si la persona puede vivirlos desde sí misma. Los 
valores que descubro en otro, pero no en mí, me darían acceso a mundos 
axiológicos ajenos, que conozco a través de otros, y me mostraría a su vez 
que mi propio ser no está habilitado para acceder de manera originaria a 
esos mundos axiológicos. Por ello, si la persona no encuentra la ocasión 
de despertar estos sentimientos y descubrir los valores que le son acce-
sibles, esa sensibilidad puede quedar atrofiada. En un caso tendríamos una 
censura constitutiva de la persona: por ejemplo, me esfuerzo por mostrar 
un mundo de valores a una persona que no puede acceder a ellos desde sí 
porque le faltan los estratos personales para ello. En otro caso tendríamos 
a una persona que hubiese despertado la sensibilidad, por ejemplo, el gusto 
por la música y las matemáticas, si hubiese encontrado la ocasión, esto es, 
si las circunstancias le hubiesen favorecido. 

¿Se puede educar afectivamente a la persona? Nuestra propuesta es que 
sí, aunque hay que precisar algunas cosas esenciales, donde educar como 
formar, debe entenderse en el sentido de encauzar, poner en el camino. Este 
es el sentido originario de la voz educere. El docente o instructor es una 
guía, un compañero, esto es, alguien que camina junto a. Su tarea sería la 
de intermediario, ser el medio entre el estudiante y la cultura y despertar, 
a partir de este encuentro, las diversas emociones, sentimientos y afectos 
que están pasivamente o latentes en el estudiante. ¿Qué puede aprender 
la persona de la afectividad? No se puede aprender, evidentemente, a 
sentir, si por aprender aquí se entiende apropiarse de algo que es ajeno y 
extraño o algo que no se posee ya de alguna manera, porque este sentir 
y estos lazos afectivos y valorativos los tiene la persona de manera pasiva 



[274] Rubén Sánchez Muñoz

sea de ello consciente o no; se trata más bien de ayudarlo a descubrir esos 
rasgos de afectividad, sentimientos y emociones que le dan sentido a su 
mundo de valores para que los desarrolle y potencialice lo más posible. El 
trabajo es, entonces, conducir y acompañar al estudiante para que aprenda 
a conocerse y, en función de ello, a valorarse como persona. Esta es la meta 
más alta y, a nuestro juicio, también la más noble que se puede perseguir 
en la educación. Por eso Waldenfels, al hablar del sentido reflexivo de la 
educación en la obra de Horst Rumpf, dice que «la educación se desdobla 
reflexivamente en autoeducación»37.

A través de la empatía podemos intuir que el estudiante se desenvuelve 
en un horizonte donde las cosas le parecen unas más valiosas que otras y 
por esta razón quizás, pueda él mismo orientar su voluntad y atención hacia 
las cosas que él mismo juzga más provechosas o de más alto valor. Cuando 
así lo hace el estudiante: ¿con qué criterio podemos juzgar o tomar postura 
respecto de sus valoraciones?, ¿cómo decidir cuándo unas acciones son 
mejores que otras? Es verdad que podemos equivocarnos en nuestras valo-
raciones, y de hecho nos equivocamos. La fenomenología y algunos autores 
clásicos han hablado de la «ceguera del valor», aunque ciertamente este 
tema se nos escapa por ahora. Pero anunciemos solo un tema que rebasa y 
reta de un modo claro toda tarea educativa, aunque sea en sus inicios, y es 
lo que apuntaba el propio Horst Rumpf: el estatus de ser extraño del niño38 y 
de allí para adelante las distinciones sobre la normalidad y anormalidad de 
la vida del adulto y del niño y, en consecuencia, del docente y el estudiante, 
de pertenecer unos a una generación y otros a otra, son muy amplias.

Colofón

La persona está relacionada afectivamente con el mundo. Los diversos 
objetos, personas y escenarios que se le presentan fungen como estímulos 
o motivos para despertar en ella sentimientos de agrado y desagrado, gusto 

37	 B. Waldelfels. De Husserl a Derrida. p. 117.
38	 Ibid., p. 116.



[275]Afectividad y educación: un enfoque fenomenológico

o disgusto, comodidad o incomodidad y ello da pie a posibles valoraciones 
o juicios valorativos, tales como «x es mejor que y», «z no me gusta», «en 
x escenario me siento incómodo» o bien «la clase a es mejor que la clase 
w», etc. Si bien no se le puede enseñar a la persona cómo debe sentir y ello 
debido a que nadie puede ocupar su lugar y su sentir, en todo caso es algo 
que cada uno debe experimentar en su propia persona, sí se puede orientar 
y conducir a la persona a que ella misma se sienta sintiendo, que tenga la 
vivencia de sí mismo como sujeto en el que se despierta este mundo de 
sentimientos, emociones y afectos y pueda volver la mirada hacia el mundo 
de valores que se le abre en el sentir. 

Se puede orientar a la persona a que gane grados cada vez más altos 
y más profundo de su persona, lo que es lo mismo, que se autoconozca, 
se autovalore y, finalmente, se autoeduque, que sea capaz de orientarse a 
sí mismo. Esta persona puede luego contribuir a la generación o creación 
de nuevos objetos culturales, por supuesto. Si como dice Rousseau: «La 
educación no es más que un hábito»39, entonces el reto de los educadores es 
fomentar, cultivar y seleccionar estos hábitos con sumo cuidado.

Bibliografía

Arbeláez, T. El diálogo. Condición de formación. Bogotá, Aula de Humanidades, 
2018.

Costa, Vinzenso. Fenomenología de la educación y la formación. Salamanca, Sí-
gueme 2018.

Frondizi, Risieri. ¿Qué son los valores? México, FCE, 1972.
Heidegger, Martin. Ser y tiempo. México, FCE, 1971.
Husserl, Edmund. Zur Phänomenologie der Intersubjektivität. Texte aus dem Na-

chlass. Dritter Teil. 1929-35. Netherlands, The Hague, Martinus Nijhoff, 1973. 
Hua XV.

Husserl, Edmund. Analysen zur passiven Synthesis. Aus Vorlesung.- und 
Forschungsmanuskripten, 1918-1926. The Hague, Netherlands, Martinus Ni-
jhoff, 1966. Hua XI, 413.

39	 Rousseau, J. J. Emilio o de la educación. Madrid, Gredos, 2011, p. 11.



[276] Rubén Sánchez Muñoz

Husserl, Edmund. Einleitung in die Ethik. Vorlesungen Sommersemester 1920 
und 1924. Dordrecht, Netherlands, Kluwer Academic Publishers, 2004. Hua 
XXXVII

Husserl, Edmund. Investigaciones lógicas. Madrid, Alianza Editorial, 2006.

Garbino, Emilio. «El fenómeno de la afectividad en Husserl». En: Páginas de filo-
sofía 9 (11), p. 44.

San Agustín. Confesiones. Madrid, Gredos, 2010.

Stein, E. Ser finito y ser eterno. México, FCE, 1994, p. 468.

Stein, E. La estructura de la persona humana, Obras Completas IV. Escritos 
antropológicos y pedagógicos. Burgos, Espiritualidad/Monte Carmelo/El Car-
men, 2003, p. 743. 

Stein, E. «Sobre el concepto de formación». En: Obras Completas IV. Escritos 
antropológicos y pedagógicos. Burgos, Espiritualidad/Monte Carmelo/El Car-
men, 2003, pp. 177-194.

Rousseau, Jean Jacques. Emilio o de la educación. Madrid, Gredos, 2011.

Sánchez, Rubén. «Persona y formación. El aporte antropológico de Edith Stein a 
la educación». En: Open Insight 9, (17), 2018, pp. 25–48. http://openinsight.
mx/index.php/open/article/view/318/pdfSM

Waldenfels, Benhard.  De Husserl a Derrida. Introducción a la fenomenología. 
Barcelona, Paidos Studio, 1997.

Walton, Roberto. Intencionalidad y horizonticidad. Bogotá, Aula de Humani-
dades, 2015.

Zirión, Antonio. «El resplandor de a afectividad». En: Acta fenomenológica la-
tinoamericana. Volumen III, Círculo Latinoamericano de Fenomenología 
Lima, Pontificia Universidad Católica del Perú, Morelia (México), Universi-
dad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo, 2009, pp. 139-153.



RESEÑAS





[279]

Fenomenología y Performance
Germán Vargas Guillén

Editorial Aula de Humanidades, Bogotá, 2019.

En el libro Fenomenología y Performance el profesor Germán Vargas 
Guillén presenta ocho estudios en los cuales se va argumentando la 
tesis central, a saber, «la experiencia de o con la performance —en lo 

fundamental— remite a los estratos de la pasividad»1. De ahí que, por un 
lado, la performance sea entendida como el lugar natal del sentido que alude 
a lo todavía-no, que está en juego, pero no se sabe cómo se pone en juego. Y, 
por otro lado, la pasividad se comprenda como un saber que se tiene, pero 
no se es consciente que se tiene. El autor expresa que las relaciones que se 
pueden establecer entre estos dos términos se llevan a cabo por el anclaje 
que tienen estos con la estructura del tiempo. En el presente viviente se 
efectúa la performance, esta es actualidad; mientras que la pasividad «es la 
temporalidad absoluta que sólo se ofrece, prima facie, prerreflexivamente, 
como experiencia corporal»2.

Ahora ¿cuál es la contribución de este libro a las discusiones fenomeno-
lógicas? O mejor aún ¿qué se aporta a la fenomenología con el estudio de la 
performance? Según el autor, se gana la comprensión del concepto de nuli-
ficación. Y con ello se logra clarificar cómo es el paso de la percepción a la 
fantasía, o mejor aún del percepto al fantasma. Según lo anterior, los estudios 
que se presentan en este libro se orientan a la explicación de la nulificación 
«como proceso de saturación en orden a la experiencia intersubjetiva en el 
intricado haz de relaciones que ésta comporta con la pasividad y la perfor-
mance»3. Con claridad, el profesor Vargas logra explicar las enmarañadas 
conexiones entre los conceptos anteriormente expuestos, pero ya será el 
lector del libro quien juzgue la veracidad de tales afirmaciones. 

1	 Vargas Guillén, Germán. Fenomenología y performance. Bogotá, Editorial Aula de Humanida-
des. 2019, p. 9.

2	 Ibid., p.10.
3	 Ibid., p.13.



[280] Miguel Ángel Espitia Raba

Es importante resaltar que estos estudios no solo aportan al enten-
dimiento teórico del corpus de la fenomenología, sino que también 
contribuyen a la comprensión de las relaciones sociales y culturales de la 
sociedad colombiana. ¿Por qué? Pues bien, al tematizar la pasividad se 
pone en evidencia la constitución de los prejuicios (Vorurteil) o concep-
ciones ocultas (Misconceptions) que se tienen sobre la guerra. Y alcanzando 
lo anterior se abre un campo de acción en donde se atiende «a la trans-
formación que puede ser operada activamente sobre el ámbito que funda 
anónimamente la pasividad, en el campo de la actuación o acción 
(performance) ciudadana»4. 

En el Estudio I titulado «Pasividad: constitución e individuación» se 
expresa que «la pasividad es la esfera de la donación absoluta»5. Con ello, 
el autor quiere dar a entender que antes de reflexionar sobre el mundo, 
las vivencias o las experiencias hay algo que se dona o se da. Y una vez 
se lleva a cabo lo anterior se empiezan a desplegar las funciones transcen-
dentales del yo. Cuando se despliegan estas funciones se constituye el sujeto 
de la experiencia, entendido este como el «enlace de la materialidad del 
cuerpo —dado espacialmente— y de la espiritualidad —mera fluencia indi-
visible—». Aparece entonces la necesidad de aclarar las diferencias entre 
lo que se considera el yo empírico —formas primarias de reflexividad (la 
pasividad)— y el yo trascendental —funciones reflexivas (la actividad)—. 
Una vez el autor aclara conceptualmente lo anterior, propone que el sujeto 
es el anclaje que permite la interdependencia de la pasividad y la actividad. 
Sin embargo, en la esfera de la realidad, el sujeto se encuentra con otros 
sujetos, por tanto, ¿qué posibilita tal relación? Para el autor es la empatía. 
Esta debe ser entendida como una estructura intencional de la conciencia 
en donde capto al otro desde el propio yo, pero se comprende que es 
diferente, dado que se ejecuta tanto la individuación originaria como la 
individuación secundaria. 

El Estudio II «La radicalidad del lenguaje: pasividad y actividad» resalta 
la relación ontológica (vía la inmanencia) entre las filosofías de Witt-

4	 Ibid., p.17.
5	 Ibid., p.25.



[281]Fenomenología y Performance – Germán Vargas Guillén

genstein y Husserl a partir de lo expuesto en la VI Meditación cartesiana de 
Eugen Fink. Para ello, el autor habla de la existencia de un índice común 
en ambos autores, a saber, la descripción. Por un lado, Husserl describe la 
correlación intencional entre noema y noesis. Por otro lado, Wittgenstein 
describe juegos de lenguaje basándose en la gramática. El punto central 
de tal relación tiene dos niveles. El primer nivel es que en ambas descrip-
ciones «la inmanencia opera tanto en el lenguaje natural ([…] juegos del 
lenguaje) como en el lenguaje científico (en este caso el lenguaje trascen-
dental del pre-ser que intenta conquistar el espectador fenomenológico)»6. 
El segundo nivel está anclado a la propuesta de Fink, este propone que en 
ambos lenguajes —expuestos anteriormente— se enlazan por la acción 
analogizante que realiza un sujeto en el plano de la inmanencia. En la 
descripción que hace este autor sobre estos niveles se logra 1) explicar en 
qué radica la fenomenologización como predicación; 2) ver cómo lo anterior 
es el soporte para alcanzar la actividad de un yo fenomenologizante que 
constituye un lenguaje trascendental y un mundo7.

En el Estudio III intitulado «Los títulos cuerpo, yo, cogito. Una reflexión 
en torno a la empatía» el autor realiza una caracterización de diferentes 
niveles de esta última. Ahora, los términos mencionados en el título son 
entendidos como «funciones de la estructura del sujeto, de la experiencia 
subjetiva de mundo»8. Para llevar a cabo lo anterior, el profesor Vargas 
realiza lo siguiente: 1) sigue la exposición que presenta Husserl en la Hua. 
xiii para caracterizar los diferentes niveles de empatía. 2) Recurre a la 
tesis de Sherry Turkle con el objetivo de suscribir que solo mediante la 
conversación se logra poner en funcionamiento la empatía, para ello se 
trata de responder ¿es posible enseñar la empatía? 3) Define la empatía 
como un «contenedor, que, en síntesis, alberga formas: la simpatía, la 
apatía y la antipatía»9. Entonces la empatía «comporta gradientes según 
las funciones de la experiencia personal del mundo, en y como proceso(s) de 

6	 Ibid., p. 45.
7	 Ibid., pp. 45-46.
8	 Ibid., p. 67.
9	 Ibid., p.74.



[282] Miguel Ángel Espitia Raba

individuación»10. Por eso, 4) recurre, el autor, al trípode cuerpo-yo-cogito 
que son la base para que se efectué la individuación, según lo expresa 
Husserl en la Hua. xxxiii. Por último, 5) confronta las descripciones de 
este trípode con el orden la fantasía, teniendo presente el texto No. 18 de 
la Hua. xxiii.

El Estudio IV «Juego, constitución y pasividad: la generización» inicia 
con la presentación de una noticia publicada en el periódico El Espectador 
en la cual se señala que la violencia homofóbica y transfóbica es un modus 
operandi normalizado en Colombia. Según la noticia, el hecho de asesinar 
a alguien por lo que es va en aumento. Lo anterior para el autor es «la cosa 
misma de la metafísica detrascendentalizada»11. De manera que, se recurre 
a la fenomenología que describe el fenómeno tematizado. En este caso el 
autor investiga la generización como una constitución en la cual se opera 
tanto la síntesis activa como pasiva. Lo que se pretende defender es que al 
resguardar que el género y la «esencia» de lo humano son sustancias se cae 
en un dogmatismo que conlleva a abandonar las diferencias. Entonces ¿qué 
papel tiene la fenomenología? Según el autor en «la fenomenología se lleva 
[…] a cabo una renovación si se plantea como uno de sus horizontes tanto la 
pregunta por el género como por la teoría feminista»12. Por tanto, aceptando 
la tesis de Judith Butler el feminismo y la fenomenología «se entrelazan en 
el intento de «afianzar la teoría de la experiencia vivida […] para revelar 
la manera en que el mundo es producido por los actos constitutivos de la 
experiencia subjetiva»13. En estos intricados análisis recurre a autores como 
Maurice Merleau-Ponty para la descripción del cuerpo como punto cero 
de orientación, a Simone De Beauvoir para tematizar el cuerpo en su ser 
sexual y a Judith Butler con el objetivo de explicar cómo los procesos de 
constitución de la generización se encuentran en los actos performativos. 
Los análisis anteriores son complementados con la propuesta de Eugen 
Fink que propone el juego como un fenómeno existencial.

10	 Ibid., p. 77.
11	 Ibid., p. 85.
12	 Ibid., p. 90.
13	 Ibid., p .93.



[283]Fenomenología y Performance – Germán Vargas Guillén

El en Estudio V «La pasividad vista desde la performance: una feno-
menología de la inmanencia explicada a partir de tres experiencias 
performativas» el autor describe lo extraño, el extrañamiento; lo propio, la 
apropiación; lo arquetípico y la pasividad. En cada una de estas se descubre 
que la performance deviene fenomenología en tres momentos, a saber, 1) 
en la fenomenologización anticipante; 2) cuando el yo y el sujeto se funden 
en la acción; y 3) cuando se está en el surgimiento del sentido. Según el 
profesor Vargas, «es el fenomenologizar desde el cuerpo hasta la posibilidad 
de reflexión que reconstruye y deconstruye en su vuelta a la experiencia 
originaria»14. La performance tiene una dimensión ética y estética que se 
fundan en la pasividad entendida como el trasfondo que sostiene al sujeto, 
pero solo se puede poner en juego a condición de posibilidad del encuentro 
con los otros, es decir, en intersubjetividad.

El Estudio VI «Cuerpo, fenomenología y performance» continúa, 
según el autor, la investigación anterior. Aquí se tematizan los títulos «yo 
fenomenologizante, observador fenomenológico; fenomenología regresiva, 
fenomenología constructiva; yo trascendental, fenomenología trascen-
dental»15. Lo anterior es exhibido teniendo presente la VI Meditación 
cartesiana de EugenFink. Para el autor el yo personal es igual al mismo 
yo-hombre aquel que tiene un mundo de la vida en la cual se individua 
con y por los otros —transindividuación—, dado que se despliegan unos 
potenciales (Vermögens). Estos últimos se estudian con la pasividad, con 
el cuerpo, con la performance, con las funciones del yo y con el misterio. 
Los autores que el profesor pone en diálogo en este apartado son: Husserl, 
Merleau-Ponty y Simondon.

En el Estudio VII «Dación y saturación» el autor se pregunta ¿cómo 
avanzar en la investigación metafísica sin abandonar la fenomenología? 
Siguiendo a Husserl se expresa en esta investigación que en la metafísica 
hay un principio de excedencia propio de la investigación metafísica. Y, 
por el contrario, en la fenomenología se estudia lo dado, lo que aparece a la 
conciencia, es decir, el fenómeno. Lo anterior le permite al autor expresar 

14	 Ibid., p. 105.
15	 Ibid., p.119.



[284] Miguel Ángel Espitia Raba

la relación entre la excedencia y la saturación como dos operaciones que se 
complementan. «La primera ocurre en síntesis pasiva, la segunda es efecto 
de desplegar en síntesis activa la abstracción»16. El autor centra su atención 
en lo excedente y lo saturado entrelazando sus análisis con la distinción 
entre la filosofía primera y segunda. Logrando establecer a partir del texto 
Humanismo de otro hombre de Emmanuel Levinas que la ética es la filosofía 
primera. Así la «metafísica trae a la reflexión el resto, lo olvidado, lo último 
y el fundamento, esto es, la subjetividad, lo primero; se orientan a desplegar 
la visibilidad en y sobre lo que se ha invisibilizado»17. La metafísica para 
el autor —dentro del espectro de la fenomenología— tiene como objetivo 
extender la experiencia del mundo para poder acceder al Otro, a la alteridad 
sin una pretensión positivista. 

En el Estudio VIII «Fantasía y Saturación» el autor expresa que ambos 
términos mencionados en el título son «formas de experiencia humana 
que parten del factumy se encaminan al fictum»18. Para el profesor Vargas 
la experiencia inicia con lo dado que se configura tanto en síntesis pasiva 
como en activa, luego emerge una excedencia que permite establecer 
nuevos sentidos sin tener que volver a lo dado. La fantasía según el autor 
«es nulificación del dato»19 y a partir de lo anterior emergen los fenómenos 
saturados como la utopía, el arte, el amor y Dios. Este último se vuelve el 
centro de análisis del estudio y se explica como un fenómeno excedente y 
saturado de la fantasía. El autor tomando los análisis de Husserl en torno a 
la fundación de la fenomenología reconstruye las variaciones que ha tenido 
este tema. De ahí que se explique a Dios como un fantasma, lo que posi-
bilita entender que el polo correlativo de la experiencia más que dación es 
donación 20. 

En el anexo «Temporalidad y formación en Borges» el autor matiza 
varios temas entre ellos el saber, el poder, las capacidades (Vermögens), el 
juego, la temporalidad y la formación. En pocas palabras, esta investigación 
16	 Ibid., p. 143.
17	 Ibid., p. 152.
18	 Ibid., p. 160.
19	 Ibid., p.160.
20	 Ibid., p. 160.



[285]Fenomenología y Performance – Germán Vargas Guillén

contiene el entrelazamiento de los ocho estudios precedentes. Por tanto, 
el lector que se sumerja en este libro encontrará la panoplia conceptual 
fenomenológica sustentada desde los mismos textos de Husserl y a la vez la 
aplicación de estos términos en el mundo de la vida. 

Miguel Ángel Espitia Raba 
Universidad Pedagógica Nacional

lfl_maespitiar162@pedagogica.edu.co





[287]

Meditaciones Fenomenológicas y (Neo)
kantianas. Filosofía Trascendental, 

Cultura y Teoría de la ciencia
Sebastian Luft 

Editorial Aula de Humanidades, Bogotá, 2019

El libro del profesor Sebastian Luft inicia con una pregunta muy 
sugerente «¿Hay algo así como la idea de la filosofía, una cierta 
“Gestalt” un cierto punto de vista de la filosofía?»1. Para dar una 

respuesta, el autor utiliza la metáfora propuesta por Wittgenstein sobre 
los parecidos de familia. Expresa que las filosofías pueden no coincidir en 
postulados, argumentos, temas y conclusiones y, sin embargo, se podría 
evidenciar en ellas un parecido de familia. Ahora, la filosofía a lo largo del 
libro será entendida como un modo de vida. Esto último requiere asumir 
una posición y a la vez tener un punto de vista. Según el autor, el filósofo 
no es aquel que defiende su posición con uñas y dientes a pesar de haberse 
demostrado que este punto de vista es dogmático y religioso, sino aquel que 
«es capaz de cambiar un punto de vista, de desistir de él, de modificarlo o 
negarlo; entendiendo que dejar atrás un punto de vista es apenas alcanzar 
[…] un nuevo punto de vista» 2. Pero este último no implica que sea mejor 
al anterior, por el contrario, el profesor Luft rechaza una visión teleológica 
de los puntos de vista y propone un sentido pragmático. 

En este libro el autor se propone describir las condiciones de posibilidad 
de un punto de vista coherente de una filosofía, a saber, una filosofía tras-
cendental. Esta última «como cualquier otra verdadera filosofía, no es 
un credo […] sino, […] un punto de vista desde el cual ver el mundo, a 
nosotros mismos y a nuestra relación con aquél»3. Sus análisis parten de 
dos definiciones de filosofía trascendental que expone Kant en su libro 

1	 Luft, Sebastián. Meditaciones fenomenológicas y (neo) kantianas. Filosofía trascendental, cultura y 
teoría de la ciencia. Bogotá: Editorial Aula de Humanidades, 2019, p. 15.

2	 Ibid., p.15.
3	 Ibid., p.19.



[288] Miguel Ángel Espitia Raba

Crítica de la Razón pura. Aquí, según el profesor Luft, se muestra de forma 
experimental un punto de vista crítico cuyos resultados se pueden validar 
para juzgar su éxito o su fracaso. El autor realiza una reconstrucción de 
los postulados iniciales de la Analítica de Kant, a saber, de la Estética Tras-
cendental en donde se exhibe que nosotros tenemos acceso a las cosas en 
cuanto estén bajo las formas de la sensibilidad y no a las cosas en sí mismas. 
Lo anterior es un rechazo inmediato al realismo ingenuo que postulaba la 
existencia de un mundo independiente de la mente y del sujeto que conoce. 
Al mismo tiempo, el profesor Luft resalta el giro copernicano que conlleva 
al idealismo trascendental el cual estudia la «manera en que el mundo es 
dado al sujeto de experiencia; más precisamente en la forma en que es dado 
a los sentidos y en la cual es pensado por la mente»4. Sin embargo, no se debe 
entender que en este libro se hace una defensa del idealismo trascendental 
de Kant. Por el contrario, el autor toma distancia de esta interpretación y 
realiza unas críticas sobre la cognición, la ciencia, la experiencia, el análisis 
regresivo y reconstructivo. Ahora, la filosofía trascendental es «toda inves-
tigación que intenta arrojar luz acerca de las variadas relaciones entre la 
subjetividad/mente/conciencia y el mundo/mundo de la vida/cultura»5. 

La obra del profesor Luft se divide en dos partes y cada una de estas 
se compone de cinco capítulos. La primera parte se titula «Neokantismo 
y filosofía trascendental». Esta sección inicia con el capítulo «El problema 
del historicismo: La crítica de Dilthey a la teoría de la ciencia neokantiana 
y las consecuencias para su teoría de las ciencias del espíritu». El autor se 
propone, por un lado, ostentar la distinción propuesta por Windelband 
entre las ciencias ideológicas y nomotéticas junto a la refutación de Dilthey 
a esta distinción y la «determinación hermenéutica de la ciencia del espíritu 
como filosofía de la vida (Lebensphilosophie)»6. Por otro lado, presenta 
cómo el pensamiento de Dilthey aún es valioso para nuestro tiempo, dado 
que ayuda a elaborar una defensa contra el naturalismo. Según Luft, la 

4	 Ibid., pp. 26-27
5	 Ibid., p. 32.
6	 Ibid., p. 38. 



[289]Meditaciones Fenomenológicas y (Neo)kantianas – Sebastian Luft

teoría de la ciencia de Dilthey, aunque no se liberó de los problemas con el 
historicismo alcanza una consideración trascendental. 

En el capítulo dos «La filosofía de la Escuela de Marburgo: De la crítica 
del conocimiento a la filosofía de la cultura» tiene como meta el esbozo de 
una visión global de esta Escuela7. Este lugar fue liderado por filósofos 
como Hermann Cohen y Paul Natorp que tuvieron como discípulo a Ernst 
Cassirer. El autor discute en primera instancia «el contexto general de la 
pregunta de Kant acerca de las condiciones de posibilidad del conoci-
miento sintético a priori y como éste toma parte de la tarea concreta de 
un trabajo respecto del factum existente de las ciencias8». Consiguiendo 
con lo anterior, el mayor logro de los marburgueses es, a saber, expandir 
a una crítica de la cultura las propuestas de Kant. Esto último lo tematiza 
el profesor Luft con la exposición de algunos puntos clave de la filosofía 
de Cohen. Luego de lo anterior, presenta algunas consideraciones en la 
transformación del idealismo crítico de Cohen al idealismo simbólico de 
Cassirer que culmina con el desarrollo de la filosofía de la cultura. Este 
tiene como tarea la expresión de la lógica de lo simbólico. Por último, el 
autor expone la función emancipadora de la cultura como un legado de la 
Escuela de Marburgo. 

El capítulo tres «Historiografía filosófica en el neokantismo de Marburgo: 
El ejemplo del problema del conocimiento de Cassirer» está dedicado a 
presentar de forma sistemática el paradigma de Windelband en donde 
se presenta la historiografía filosofía como historia-problema. Según la 
interpretación que hace el profesor Luft la historia-problema se puede 
caracterizar «como un proceso en el cual ciertos problemas intemporales 
son revestidos con nuevos ropajes a lo largo del curso de la historia de la filo-
sofía»9. Luego de esta caracterización el autor toma la propuesta del a priori 
historizado correlacional de Cassirer, enmarcado en la historia-problema 
como una aplicación del método trascendental. 

7	 Ibid., p. 63
8	 Ibid., p. 70.
9	 Ibid., p. 72.



[290] Miguel Ángel Espitia Raba

En el capítulo cuatro «La idea de la filosofía de Cohen y la pregunta por 
el sujeto humano» el profesor Luft expresa que «Cohen lucho en contra de 
un individualismo irresponsable, tanto en términos morales como en una 
epistemología filosófica»10. Con ello logra realizar un análisis de las etapas 
del pensamiento de Cohen para rastrear cómo es compatible la realización 
de una filosofía de cultura de corte neokantiana y al mismo tiempo una 
filosofía del individuo. Luft logra ponen en evidencia al finalizar el capítulo 
que «La visión humanista de Cohen y ser humano en la cultura se garantiza 
en última instancia por medio de la reconciliación con el Otro absoluto, 
una figura del pensamiento que él ve prefigurada en el judaísmo». 

El capítulo quinto «La concepción de Windelband de la filosofía tras-
cendental y su relación con la filosofía de la cultura» el autor se propone en 
primer lugar, exponer el programa filosófico de este pensador diferenciarlo 
de la Escuela de Marburgo. En segundo lugar, a partir de algunas obras del 
autor estudiado se presenta la filosofía trascendental como una filosofía de 
la cultura. En tercer lugar, se exhibe la perspectiva del profesor Luft en torno 
al enlace de la filosofía de Windelband con la filosofía actual. Según el autor 
de la obra, las propuestas de Windelband en torno a la filosofía trascen-
dental son superiores a la filosofía que se ostenta por los «neo-hegelianos», 
por ejemplo, Brandom, dado que los análisis de este autor desembocan en 
un reduccionismo lingüístico. Mientras que con Windelband «El lenguaje 
como herramienta del filósofo es, naturalmente, apto, autorizado y necesario 
para entender este espacio y justificarlo en su totalidad, pero esto no debe 
suponer reducir la cultura al acto lingüístico11». De ahí, la frase con la cual 
se cierra el capítulo, a saber, «La razón en la cultura légenthaipollajós12» .

La segunda parte se titula «Fenomenología y filosofía de la cultura». 
Los análisis realizados por el autor inician en el capítulo sexto titulado «La 
crítica de Husserl a la teoría de la ciencia de los neokantianos de Baden y 
sus consecuencias para el programa de investigación fenomenológica». En 
este texto se muestra que «el programa de investigación fenomenológica 

10	 Ibid., p. 120.
11	 Ibid., p. 152.
12	 Ibid., p. 136.



[291]Meditaciones Fenomenológicas y (Neo)kantianas – Sebastian Luft

de Husserl fue desarrollado en confrontación con las teorías rivales de su 
tiempo13». Por eso, la necesidad del autor de preguntarse por su objetivo 
y su método. Esclarecer lo anterior le permite 1) demostrar las diferencias 
de la filosofía de Husserl con respeto a los neokantianos (suboccidentales). 
2) Argumentador a favor de que la fenomenología está en el territorio de lo 
trascendental. 3) Ostentar el carácter científico de la fenomenología. Así, 
termina diciendo el profesor Luft que «el ámbito de la filosofía trascen-
dental y sus posibilidades ha sido, con Husserl, nuevamente reabierto»14. 

El capítulo séptimo titulado «Fenomenología y filosofía de la cultura: 
Descripción y normatividad» el profesor Luft exhibe estos dos proyectos 
juntos dado que, por un lado, no considera que estos sean radicalmente 
diferentes y, por otro lado, son dos campos de investigación que le son 
muy estimados. El modus operandi de esta investigación es el siguiente. 
En primera instancia, exterioriza con brevedad los objetivos de cada uno 
de estos. En segunda instancia, ostenta que estos proyectos son incom-
pletos por sí mismos. Lo que le posibilita, en tercera instancia, presentar 
argumentos a favor de la necesidad de complementariedad entre estos 
dos proyectos filosóficos. En términos del autor «La fenomenología y la 
filosofía de la cultura, [son] (…) ejecutoras de la filosofía trascendental en 
el sentido kantiano modificado»15. Estas son «las encargadas de hacer real 
esta visión del mundo, como una infinita y por tanto inalcanzable tarea, 
pero con un objetivo constante que hemos de alcanzar, es decir, una idea en 
sentido kantiano»16.

En el capítulo octavo intitulado «El a priori de la cultura: La filosofía 
de la cultura entre racionalismo y relativismo. El ejemplo de antropolo-
gíaestructural de Lévi-Strauss» el autor hace una reconstrucción histórica 
y filosófica del proyecto de la filosofía de la cultura de Cassirer que pasa del 
idealismo trascendental a un idealismo simbólico. Para lograr lo anterior 
expone: 1) el problema general de una filosofía de la cultura; 2) la «inva-

13	 Ibid., p. 163.
14	 Ibid., p. 160.
15	 Ibid., p. 206.
16	 Ibid., p. 207.



[292] Miguel Ángel Espitia Raba

riancia en la antropología según Lévi-Strauss; y 3) el «universal lateral» de 
Merleau-Ponty. Lo anterior le permite establecer los lineamientos generales 
para el establecimiento del «espíritu del filosofar empírico o empirismo 
filosófico de Cassirer en la búsqueda de un a priori de la cultura» que no 
cae ni un racionalismo ni en un relativismo. 

El capítulo noveno «La dimensión trascendental de la filosofía de la 
cultura» tiene como objetivo argumentar que «la filosofía de la cultura 
solamente puede desempeñar su tarea propia y genuinamente filosófica si ella 
actúa como filosofía trascendental o suscribe esta pretensión (y, desde luego, 
aspira a cumplirla)». Para demostrar tal tesis hace lo siguiente: a) establece el 
paso de la crítica de la razón a la crítica de la cultura a partir de la diferencia 
entre naturaleza y cultura; b) exterioriza la cuestión del a priori con base 
a los factade la cultura y su filosofía; y culmina con la crítica de Rorty al 
progresismo cultural y la réplica filosófico-cultural. En este último punto 
dice el profesor Luft que «el pragmatismo supuestamente anti-trascen-
dental de Rorty tiene más cosas en común con una filosofía trascendental 
de la cultura que lo que él mismo habría querido admitir».

 El capítulo décimo «“Real-idealismo”: una respuesta husserliana hete-
rodoxa a la cuestión del idealismo trascendental» merece una atención 
especial, dado que realiza algo muy complejo de ejecutar, a saber, responde 
a varios autores que afirman que Husserl es idealista, realista o antirrealista. 
Esta respuesta la estructura del siguiente modo. Primero, presenta una 
contextualización de lo que comúnmente se conoce como «idealismo», aquí 
establece que hay varias maneras de entenderlo. Segundo, lo precedente le 
permite establecer una diferencia entre el idealismo débil y fuerte. Como 
paradigma de tal distinción presenta a Thomas Nagel como idealista débil, 
dado que para este autor Nagel «tiene mucho en común con Husserl; además 
sus herramientas conceptuales nos permitirán discernir un tipo similar 
de idealismo en Husserl». Tercero, este último le permite establecer que 
el idealismo trascendental de Husserl debe ser entendido como un «real-
idealismo» puesto que es una filosofía «que consigue conectar una doctrina 
filosófica aparentemente abstracta como el idealismo trascendental con el 
mundo de la vida».



[293]Meditaciones Fenomenológicas y (Neo)kantianas – Sebastian Luft

El libro cierra con un epílogo titulado «¿Por qué estudiar la historia de 
la filosofía después del fin de la filosofía?» El autor hace un diagnostico 
específicamente de tres autores que han argumentado el fin de la filosofía, 
a saber, Hegel, Heidegger y Rorty. Al mismo tiempo estudia los supuestos 
méritos intrínsecos que tienen aquellos filósofos que se dedican a estudiar 
la historia de la filosofía. Lo anterior le permite expresar cuál es, por un 
lado, el futuro de la filosofía y de aquellos que se han de llamar filósofos y, 
por otro lado, establecer a modo de consejo hacia dónde se dirige el estudio 
de la filosofía. El profesor Luft expresa: 

Esto [el estudio de la filosofía] tiene que ser renovado en cada generación. A 
pesar de su estatus especial, la filosofía como práctica es sólo un ejercicio comu-
nitario entre otros que constituyen la cultura. La filosofía y la cultura cambian, 
los humanos perduran. No permitan que sus maestros les dicten lo que debe 
ser importante para ustedes, permítanles guiarlos y ayudarlos. Pero tomen lo 
que es mejor e inventen algo propio con la confianza que se puede obtener del 
saber que están sobre hombros de gigantes. Al estar sobre sus hombros, pueden 
ver más allá hacia un futuro acerca del cual ellos sólo pudieron especular17. 

Para finalizar el lector encuentra en este libro erudición, creatividad 
y rigurosidad, no solo en la exposición de las ideas principales de las 
corrientes filosóficas que se ponen cita en este libro, sino también en su gran 
capacidad de establecer relaciones con la filosofía de nuestro tiempo. Por 
tanto, quien se acerque a este libro debe estar preparado para ser instruido 
en filosofía, antropología, sociología e historia. 

Miguel Ángel Espitia Raba 
Universidad Pedagógica Nacional

lfl_maespitiar162@pedagogica.edu.co

17	 Ibid., p. 248.





[295]

Edith Stein, filósofa del siglo xx para el 
siglo xxi, miradas latinoamericanas

Eduardo González Di Pierro
Editorial Biblos. Buenos Aires, 2019

Este libro, compuesto de diez contribuciones, tiene un doble mérito 
que ya viene anunciado en su mismo título. Por un lado, quiere 
reivindicar la figura de Edith Stein, no sólo como religiosa, santa o 

discípula de Husserl, sino que la intenta presentar cómo una filósofa cuyo 
pensar se encuentra vigente y en pleno debate con los problemas contempo-
ráneos. Por el otro, revela un enorme esfuerzo del coordinador de la edición 
por reunir las contribuciones de especialistas dedicados a los estudios stei-
nianos en Latinoamérica. Brindar una mirada latinoamericana de la filosofía 
de Stein tal vez sea el mérito mayor y el principal aporte de este libro.

El texto se divide claramente en dos aspectos distintos pero concurrentes. 
Un interés por los autores en presentar los temas y problemas propios de 
la exégesis de la filosofía de Stein, planteando lecturas muy interesantes al 
respecto; y el colocar a Edith Stein en diálogo y debate con problemas más 
contemporáneos y de urgente tratamiento como el de la educación, género 
y política. Mención aparte es la muy valiosa contribución del coordinador 
del libro, profesor Eduardo González Di Pierro acerca de la recepción de la 
filosofía de Edith Stein en México y Latinoamérica. Para una mejor presen-
tación del libro que comentamos dividiremos nuestra reseña siguiendo el 
orden temático propuesto líneas arriba, que no necesariamente es el que 
aparece formulado en el índice.

El primer tema más exegético, de aclaración y discusión de temas de la 
filosofía de Stein es también el más abordado en el libro. Seis de los diez 
textos que lo componen se ocupan de él, lo cual ya nos dice algo del sentido 
que están tomando los estudios de esta filósofa entre nosotros. 

El primero es el de Ruben Sánchez Muñoz (México) titulado «La imagen 
dinámica de la persona en Edith Stein», en el que aborda el muy discutido 
tema del dinamismo de la persona y la personalidad en la fenomenología 



[296] Jaime Villanueva Barreto

de Stein, el artículo, acertadamente, coloca el énfasis de su abordaje en una 
fenomenología genética sacando del marco meramente estático donde 
generalmente se ha querido enmarcar a la filósofa. Recordemos que, para 
toda la escuela de Gotinga, como es el caso de Max Scheler, por ejemplo, la 
persona deviene en sus actos y por tanto es sujeto de libertad. Stein, según 
Sánchez, tampoco se encuentra ajena a esto, por lo que «la persona posee 
una estructura autofinalista que se despliega, a través de la historia personal 
—de la biografía diría Ortega—, a través de los actos libres»1. En todo caso 
lo específico en el pensar de la filósofa sería el aspecto teleológico de su 
antropología, en tanto que, para ella, el ser humano tiene una estructura 
«autofinalista» que encuentra su realización a través de la libertad y de su 
relación con los otros.

La argentina María Laura Ballabeni nos entrega un trabajo titulado 
«Edith Stein: análisis de algunas concepciones del ser humano». En este 
trabajo, a diferencia del anterior, más bien, se nota la impronta de los análisis 
estáticos en los que la autora presenta la concepción antropológica de varios 
filósofos que ejercieron alguna influencia en Stein, como Edmund Husserl, 
Max Scheler y Martín Heidegger. El recorrido que se hace en este trabajo va 
desde la idea steiniana de un fundamento corporal u orgánico del hombre 
hasta su aspecto anímico y espiritual, por lo que cabría entender al hombre 
como una persona libre y espiritual con una vida intencional. Por lo que 
surgiría el problema de si el yo se encuentra fuera de la naturaleza corporal 
y anímica o se encuentra formando parte de ella. La respuesta de la fenome-
nóloga, según el texto, es que ambos conformarían una unidad real:

De tal modo se presenta la unión de cuerpo y alma que la filósofa llega a afirmar 
que el trato correcto que el ser humano tenga de su cuerpo con una buena 
alimentación, ejercicio, etc., repercutirá notablemente en el alma humana, 
llevando así al cuerpo a nivel de fundamento, expresión e instrumento del 
alma2. 

1	 González di Pierro, Eduardo. Edith Stein, filósofa del siglo xx para el siglo xxi, miradas latinoame-
ricanas. Buenos Aires, Editorial Biblos, 2019, p. 119.

2	 Ibid., p. 119.



[297]Edith Stein, filósofa del siglo xx para el siglo xxi, miradas latinoamericanas
Eduardo González Di Pierro

Si bien, el yo no ocupa un lugar físico determinado concreto, como 
una neurona, por ejemplo, tampoco es una mera alma sin cuerpo. El ser 
humano tiene cuerpo y alma. Esta conclusión, aunque acertada, deja echar 
de menos un mejor rastreo en los análisis propiamente fenomenológicos de 
corte trascendental que van más allá de una conexión real incluso a nivel 
del ser humano psicofísico. En todo caso, debemos señalar que el artículo 
hace bien en arribar a una conclusión que coloca la libertad del hombre 
como el centro de la antropología de Stein.

De otro lado, el mexicano Fernando González Vega, nos ofrece su 
escrito «Individuo Psicofísico: causalidad y empatía en Edmund Husserl 
y Edith Stein». Este sugerente texto nos muestra, con mucho detalle, el 
origen del problema planteado tanto en Husserl como en Stein, dejando 
claro que fue uno de los temas que más preocupó a la escuela fenome-
nológica de ese momento. Si bien el trabajo de González señala el modo 
como Husserl aborda la problemática, se demora mucho más en dar cuenta 
de los desarrollos steinianos detallando los puntos de encuentro y desen-
cuentro con su genial maestro, a la vez que señalar los originales aportes 
de la filósofa. De ahí que se señale claramente como es que Stein tiene un 
mayor interés por develar y descubrir la estructura de la persona humana, 
por lo que su indagación apunta más en el camino de la cooperación entre 
la causalidad y la motivación desde el análisis de la energía sensible y espi-
ritual, la voluntad y la empatía. Por eso, es que «la energía espiritual está 
directamente relacionada con la motivación y también con la empatía. Se 
requiere para ello un tipo de “receptividad” para poder ser afectado, tomar 
postura y un tipo de “actividad” para entregarse»3. Se trata entonces de una 
corriente vivencial también comunitaria que por su contenido configura 
una totalidad llena de sentido, cuyas vivencias se encuentran unidas por la 
motivación.

El artículo del peruano Carlos Viaña Rubio, «Edith Stein y el sentido de la 
philosophiaperennis», aborda dos frentes sumamente interesantes e impor-
tantes. Por un lado, rescata la posibilidad de concebir una filosofía cristiana 
como posibilidad de pensar los problemas filosóficos también a la luz de la fe 
3	 Ibid., p. 91.



[298] Jaime Villanueva Barreto

y la revelación. Por el otro, reconstruye el intento de síntesis emprendido por 
Edith Stein de amalgamar la escolástica con la fenomenología, dando por 
resultado una muy original perspectiva que desemboca en el proyecto, tan 
caro a la fenomenología, de edificar a la filosofía como una ciencia rigurosa. 
En otras palabras, el autor se esfuerza por compatibilizar las exigencias de la 
fe y la razón en una philosophiaperennis como una suerte de unidad orgánica 
entre la razón y la fe. Para Viaña, la filosofía de Edith Stein representa la posi-
bilidad de hallar esta philosophiaperennis, en la medida en que representa 
una sugerente síntesis entre la filosofía de Tomás de Aquino y la fenome-
nología de Edmund Husserl. Incluso llega a decir el autor que:

la solución al problema se encuentra en un diálogo compuesto por Stein en 
1928 en el que Husserl y Tomás de Aquino discuten el concepto de filosofía 
¿Qué es la filosofía? Es el primer intento de confrontación que Stein emprende 
entre sus dos maestros con la finalidad de lograr una síntesis que evolucione en 
la afirmación de la philosophiaperennis como la aceptación más propia de la 
filosofía como ciencia rigurosa4.

Este diálogo imaginario es continuado por Viaña cuando reconstruye 
el camino emprendido por la filósofa que media entre ambas posturas 
filosóficas hilvanando los puntos en común entre ambas hasta lograr una 
amalgama muy sólida en la que una no se puede comprender la una sin 
la otra.

La intuición de esencias como posibilidad gnoseológica para el cono-
cimiento de la persona como un todo de sentido de la mexicana Paulina 
Monjarraz, nos presenta la conjunción del tema esencial del problema de 
la persona con el núcleo metodológico de la fenomenología. Este punto 
de contacto, para la autora, no es otro que el de la intuición de esencias. 
Su estudio se centra especialmente en un detallado y claro análisis de la 
presentación que Husserl hace de su descubrimiento metodológico en Las 
Investigaciones Lógicas e interpreta de manera creativa la expresión del 
«conocimiento de esencias» para dejar despejado el camino que servirá a 
Stein como línea de continuidad para su propuesta antropológica. En otras 

4	 Ibid.



[299]Edith Stein, filósofa del siglo xx para el siglo xxi, miradas latinoamericanas
Eduardo González Di Pierro

palabras, el estudio de Monjarraz sirve para poder examinar con mayor 
detalle la fundamental importancia del plano gnoseológico-epistemológico 
en el aporte original de la antropología steiniana.

Carmen González, desde Argentina, nos entrega su contribución 
«Caminar hacia la verdad: la fenomenología de la conversión en Edith Stein». 
En este texto, la autora, enfrenta sin ambages el muy difundido prejuicio 
de que la filosofía si quiere ser tal debe antes de desprenderse de cualquier 
consideración del ámbito religioso. Siguiendo la misma problemática 
también planteada por Viaña, aunque sin diálogo con él, González logra dar 
cuenta de la importancia del método fenomenológico en la conversión de 
Edith Stein, «siendo fiel al método, parte de una experiencia, aún ajena, que 
empáticamente puede comprender; en esta Dios se manifiesta como una 
realidad que se da, pero no sólo a la conciencia humana»5. Para la autora 
entonces, la fenomenología juega un papel determinante en la conversión 
de Stein al catolicismo, pues ésta en tanto búsqueda de la verdad exenta de 
prejuicios, no puede estar en desacuerdo con la búsqueda de la verdad que 
propone el cristianismo. En términos de Stein, entonces, la búsqueda de la 
verdad se torna en una búsqueda de Dios, se sea consciente de ello o no.

Habíamos señalado líneas arriba que el otro gran ámbito de textos, 
que hace de este libro una selección muy inteligente y pertinente, está 
compuesto por una serie de artículos que colocan en diálogo a la filósofa 
estudiada con los problemas más urgentes y acuciantes que nos confrontan. 
A continuación, pasamos a reseñarlos. 

El primer texto de este tipo es el que presenta el profesor mexicano, 
también coordinador del volumen, Eduardo González Di Pierro, «La idea 
de Bildung como ética material en Edith Stein». Plenamente consciente, 
tal como lo reconoce, de que Stein, al igual que su maestro Husserl, nunca 
llegó a publicar un libro sistemático sobre ética, esto nunca fue óbice para 
que la temática no estuviera presente a lo largo de sus textos. Según el autor, 
esto es claro, especialmente a partir de su tesis doctoral sobre la empatía. 
Esto es ineludible por la impronta ética que es consustancial a la fenome-
nología. Tenemos entonces que en el caso específico de Stein esta ética se 
5	 Ibid.



[300] Jaime Villanueva Barreto

puede llegar a encarnar en su aplicación por medio de la pedagogía y que 
por tanto el concepto central en éstas es el de Bildung o formación. «Edith 
Stein (…) encuentra inmediatamente en la noción de Bildung la clave para 
esta tarea; en efecto, la Bildung se convierte en el fenómeno privilegiado de 
lo que en filosofía expresamos con el término griego ethos». Comprender 
estas palabras en toda su dimensión es importante porque, según González, 
desde la perspectiva de la filosofía de Stein se lleva a la Bildung más allá 
de la posesión de algo exterior, como la buena formación o educación y se 
la traslada, más bien, al ámbito de la libertad de acción del sujeto que está 
formado dándole a la educación una impronta ética que no debería eludir. 
Esto, desde luego, nos invita a pensar los procesos educativos y formativos 
desde una perspectiva diferente para lo cual la fenomenología, una vez 
más, se puede presentar como maestra.

Uno de los trabajos más interesantes y actuales es el de la mexicana 
Georgina Aimé Tapia González, «La filosofía femenina de Edith Stein». Es, 
sin duda, uno de los pocos trabajos en nuestra lengua que explora el tema 
sobre la concepción steiniana sobre lo femenino. Lo creativo de este texto es 
que no se limita únicamente a exponer la idea, características y atributos que 
Stein tuvo sobre la mujer, sino que avanza hacia una perspectiva diferente 
del feminismo, que no se detiene en elementos ideológicos ni religiosos, sino 
que encuentra una sólida base en la antropología fenomenológica de Edith 
Stein, en la que varones y mujeres tenemos peculiaridades y capacidades 
distintas, aunque una misma base tanto jurídica como ontológica. Para 

el feminismo de Stein (…) la realidad humana está compuesta por varones y 
mujeres, y que esto debe tenerse en cuenta al abordar cualquier ámbito de la 
cultura. Su propuesta rechaza las falsas generalizaciones que no contemplan a 
las mujeres como personas. Así como los feminismos que suprimen la diferen-
cia de los sexos. Ante estas dos tendencias, plantea un feminismo filosófico, in-
terdisciplinario, propositivo y abierto a nuevos problemas e interpretaciones6 .

Como toda buena fenomenología se mantiene abierta y atenta a lo que 
la experiencia nos pueda ofrecer. En este sentido, un feminismo filosófico o 

6	 Ibid.



[301]Edith Stein, filósofa del siglo xx para el siglo xxi, miradas latinoamericanas
Eduardo González Di Pierro

fenomenológico no sólo es posible desde esta perspectiva, sino que es una 
tarea pendiente por realizar desde nuestro entorno.

El argentino Francisco Bodean contribuye con un interesante artículo 
titulado «Comunidad, libertad y estado. El sentido del poder». En él aborda 
una temática que en los últimos años está siendo cada vez más trabajada 
en los estudios steinianos. También, partiendo de la antropología fenome-
nológica de Edith Stein, Bodean se ocupa de la constitución de las formas 
asociativas humanas vinculándolas también al ámbito educativo. De este 
modo, el Estado es una forma de la asociación humana como una perso-
nalidad de orden superior, para Stein, «los pueblos son personas». «Esto 
significa que la antropología fenomenológica de Stein se encuentra a la 
base de su comprensión de las formas de asociaciones humanas». Desde 
esta perspectiva se puede emprender una fenomenología del poder en cada 
ámbito específico, es decir, sería interesante, siguiendo los análisis stei-
nianos, poder desarrollar desde nuestra perspectiva contextual un abordaje 
fenomenológico del Estado, el poder y la comunidad.

Por último, mención aparte es el estudio de González Di Pierro acerca 
de la recepción de la fenomenología de Edith Stein en América Latina. 
Este texto, seguramente pionero en su objetivo, no sólo quiere dar cuenta 
del trabajo realizado por los filósofos de nuestro continente acerca de la 
filósofa en mención, sino que también constituye una suerte de balance 
que nos permite tener una mayor noticia de los avances y retrocesos que en 
estos estudios se vienen dando entre nosotros. Esta suerte de diagnóstico 
emprendido por González Di Pierro debe servirnos no sólo para crear 
una comunidad latinoamericana de estudios steinianos sino para hacer un 
balance de cómo se están conduciendo éstos y si están respondiendo a las 
necesidades propias de una fenomenología latinoamericana.

Jaime Villanueva Barreto
Universidad Nacional Mayor de San Marcos





[303]

The End of Phenomenology: Metaphysics 
and the New Realism

Tom Sparrow
Edinburgh University Press, Edinburgh, 2014

Tom Sparrow pretende en esta obra argumentar, por un lado, que 
«la fenomenología realmente comenzó y terminó con Husserl» y, 
por otro lado, que lo que se presencia en los seguidores de Husserl 

«es una especie de muerte viviente de la fenomenología: muchos fenome-
nólogos caminan por la tierra creyendo que son la encarnación viva del 
programa de su maestro, sin embargo, practican una filosofía que murió 
o nunca existió»1. Para ello se sustenta en los argumentos que presentan 
varios autores que se catalogan como «realistas especulativos». Tales argu-
mentos se desarrollan a partir de dos ideas —realmente supuestos— que 
son la base de todo el libro. La primera responde al hecho de que no existe 
una definición concreta de la «fenomenología» y, la segunda —como 
consecuencia de la anterior— tiene que ver con la dificultad para los feno-
menólogos en establecer el llamado «método fenomenológico». El autor 
para sustentar El fin de la fenomenología tiene presente estas dos ideas y las 
pone a girar en torno al problema del realismo y expresa que «es necesario 
cerrar la puerta a la fenomenología como un enfoque realista»2, dado que 
esta es un correlacionismo fuerte o idealismo.

La fenomenología para Sparrow pretendió desde su origen «volver a las 
cosas mismas», esto es, «volver a estar en contacto con el mundo de la expe-
riencia vivida tal como se vive»3. Pero, a los ojos de este autor esto nunca 
se logró, puesto que lo único que se consiguió fue una versión pobre del 
proyecto kantiano en donde el ser humano queda anclado al fenómeno, 
dejando por fuera el mundo de las cosas reales o materiales tal como son 

1	 Sparrow, Tom. The end of Phenomenology: Metaphysics and the New Realism. Edinburgh, Edin-
burgh University Press, 2014, pp. 11-12.

2	 Ibid., p. 11
3	 Ibid., p. 1.



[304] Miguel Ángel Espitia Raba

en sí mismas, es decir, se olvidó del noúmeno. Tal olvido se hace evidente 
porque la fenomenología «se compromete exclusivamente a investigar solo 
las dimensiones de la experiencia humana que toman forma dentro de la 
correlación entre el pensamiento y el ser»4. Lo que queda por fuera de tal 
correlación no es un problema para el fenomenólogo, por tanto, solo se 
puede describir lo que se da a la conciencia. Si se cumple estrictamente 
lo anterior la fenomenología debe ser «metafísicamente neutral en la exis-
tencia de las cosas del mundo». 

Pero ¿cómo llevar a cabo tal proyecto? Según Sparrow a través de lo que 
se llama el método fenomenológico. A pesar de ello, al tratar de hacer una 
caracterización positiva de tal método se pone en evidencia que en ningún 
momento de la extensa obra de Husserl es aclarado puntualmente. Esta 
incertidumbre en el método es lo que les permite a los seguidores del filósofo 
moravo llevar a cabo «investigaciones» que llaman fenomenológicas. 
No obstante, tales estudios están lejos de ser confiables y rigurosamente 
científicos porque no hay un método que los respalde. Incluso es tanta la 
ambigüedad —según este autor— que existen autores como Moran que 
redefinen la fenomenología y empiezan a catalogar a varios autores como 
fenomenólogos y ven allí el método fenomenológico, por ejemplo, Hannah 
Arendt es llamada fenomenóloga, Simondon y Foucault fenomenólogos, 
entre otros. Entonces «la fenomenología se ha vuelto tan difusa que su 
metodología ya no parece ser relevante para su práctica».

 En el capítulo uno titulado «El realismo en la fenomenología» este 
autor expresa que «para que la  fenomenología sea fenomenología, debe 
promulgar, como mínimo, una suspensión de la actitud natural y su meta-
física concomitante. Esta suspensión requiere que el fenomenólogo limite 
sus investigaciones a la correlación entre el sujeto y el objeto». Para 
Sparrow, este es el modo de proceder de la fenomenología, de ahí que los 
fenomenólogos crean que su filosofía es metafísicamente neutral, empero, 
este modo de proceder los alinea con el antirrealismo, dado que limitan 
lo real a la inmanencia de la conciencia. En palabras del autor, los estu-
diosos de la fenomenología algunas veces están «dispuestos a presentarse 
4	 Ibid., p. 2.



[305]The End of Phenomenology: Metaphysics and the New Realism – Tom Sparrow

como pensadores comprometidos con la realidad, si no con la materialidad 
(Henry), del mundo que describen» pero, estas afirmaciones sobre la 
realidad no son fenomenológicas, puesto que por su propia naturaleza la 
fenomenología no permite expresar lo real en sí mismo, sino siempre en 
correlación entre el noema y la noesis. 

Para sustentar esta postura examina la evolución del método fenomeno-
lógico en autores como Husserl, Heidegger y Merleau-Ponty. Del primero 
—sustentándose en Dan Zahavi— expresa que «el objeto propio del estudio 
fenomenológico es el “fenómeno puro”, aquello que no se toma como algo 
real, sino como algo que es inmanente a la conciencia»5. Según Sparrow, la 
afirmación anterior pone en evidencia la primacía de la conciencia que lleva 
a la fenomenología a un idealismo trascendental. La conciencia a través de 
la «abstracción eidética» extrae o intuye lo universal —la esencia— de los 
objetos particulares que experimenta. De ahí que, la investigación fenomeno-
lógica «trata solo con el significado de lo dado, […] como realmente existente 
o metafísicamente real»6. Para Husserl al llevarse a cabo la epojé la realidad 
no se ve afectada, esta sigue estando ahí solo que se le asigna el índice cero, 
dado que el fenomenólogo no puede hablar de ella porque está limitado por 
su propio método. Del segundo expone que la fenomenología no tiene un 
objeto de estudio definido, sino que esta se ocupa de preguntarse por el cómo 
el ser-ahí (Dasein) tiene acceso al objeto que pretende estudiar. En este caso 
«la fenomenología nunca es meramente una cuestión de descripción; siempre 
es un problema de interpretación, o hermenéutica»7. La ontología que se 
construye a partir de lo anterior, por más que se hable de una fenomenología 
existencial, siempre está mediada por la manera en la cual el fenómeno se 
manifiesta al fenomenólogo. Del último, es decir, de Merleau-Ponty dice que 
por más que se esfuerza por darle primacía al cuerpo y a la carne cae en un 
realismo tibio, dado que «se ve obligado a tranquilizar a sus lectores de que, 
a pesar de las apariencias, hay un mundo que existe más allá del mundo 

5	 Ibid. 
6	 Ibid. 
7	 Ibid. 



[306] Miguel Ángel Espitia Raba

de la percepción.  Este está ahí antes de cualquier análisis»8. No obstante, 
este mundo no puede ser descrito en términos fenomenológicos porque se 
escapa a la conciencia. En último término «ya sea que estemos hablando 
de Husserl, Heidegger o Merleau-Ponty, la fenomenología simplemente no 
puede llevarnos a lo real a menos que estemos dispuestos a conceder que lo 
real no es otra cosa que lo que parece ser real para la conciencia humana»9. 
Este capítulo finaliza con el análisis de las posturas de Dominique Janicaud y 
de Lee Braver sobre la relación entre fenomenología y realismo, la primera se 
denomina conservadora y la segunda transgresora. 

El segundo capítulo se titula «La retórica del realismo en la fenome-
nología». Este análisis parte del hecho de que varios autores «vieron el 
paralelismo entre fenomenología e idealismo y, en un intento por anti-
ciparse a la carga del idealismo, idearon estrategias para señalar claramente 
el realismo en la raíz de su práctica fenomenológica»10. Este afán por librarse 
del idealismo hizo que autores como Sartre, Marion y Levinas cayeran en lo 
que Sparrow denomina «la retórica de lo concreto». Para este autor:

la retórica de lo concreto trabaja para contrarrestar el antirrealismo que ator-
menta a los fenomenólogos de todas las bandas.  Es el antídoto a la fórmula 
correlacionista que estructura muchos de sus textos y los alinea con el kantismo 
o el hegelianismo11.

Un ejemplo de lo anterior está en el mismo Husserl, este 

se siente obligado a afirmar que «el mundo real sí  existe», aunque es rápido 
para agregar que su esencia «es relativa a la subjetividad trascendental» y puede 
tener su significado como realidad existente (seiende) solo como el significado 
intencional producto de la subjetividad trascendental12. 

Así, para Sparrow, Husserl tira la piedra y oculta la mano, ya que no 
tiene evidencia fenomenológica para demostrar que «el mundo real sí 

8	 Ibid. 
9	 Ibid. 
10	 Ibid.
11	 Ibid. 
12	 Ibid. 



[307]The End of Phenomenology: Metaphysics and the New Realism – Tom Sparrow

existe», entonces el «Lebenswelt,  lo pre-predicativo de  Husserl,  ocupa la 
misma  posición que el noúmeno en Kant».  Incluso, «la fenomenología 
invoca y evoca un campo intersubjetivo, un mundo no constituido por 
el pensamiento, una  naturaleza y un universo material que no puede 
reducirse a un ego cogito. Empero, no establece su existencia material»13, 
por el «miedo» de caer en un realismo ingenuo, pero de lo que no se dan 
cuenta es que se cae en un antirrealismo que conlleva a sacrificar su parte 
teológica, esto es, para la fenomenología es inviable el proyecto del giro 
teológico. ¡Adiós fenómeno saturado!

En el capítulo tercero: «la fenomenología como correlacionismo fuerte», 
Sparrow expresa —siguiendo a Meillassoux— que «el correlacionismo 
afirma que la subjetividad y la objetividad no pueden analizarse entre sí 
porque ambos términos siempre están ya integrados o relacionados inter-
namente». El correlacionismo se divide en «débil» y «fuerte». En el primero 
se afirma que «si bien el en sí mismo es incognoscible, sin embargo, es 
pensable». En el segundo «sostiene que no solo lo absoluto (en sí mismo) 
es incognoscible, sino que también es impensable». En este último grupo 
entra la fenomenología, porque está limitada «a lo que se da dentro de la 
correlación que incluye el principio de intencionalidad que une al sujeto y 
al objeto». Lo que está por fuera es impensable, de acá el postulado de que 
la fenomenología describe la facticidad y no la factualidad. La facticidad 
«es una forma negativa de conocimiento. Es un desconocimiento de por 
qué el mundo se da de tal o cual manera o con este o aquel conjunto de 
leyes fijas». Mientras que la factualidad es la afirmación de que «no hay 
razón para que nada sea o permanezca como es; todo debe, sin razón, ser 
capaz de ser y/o ser diferente de lo que es». Si se acepta esto último se abre 
la posibilidad de salir del círculo correlacionista y romper con la afirmación 
de que lo real esta limitado por la inmanencia de la conciencia. En este 
mismo capítulo se habla, por un lado, del desafío ancestral. Este «plantea la 
cuestión de cómo una correlación comprometida dará sentido a lo que dice 
la ciencia sobre el arche-fósil, ya que el primero no puede tomar el último 
literalmente». Entiéndase que arche-fósil refiere a una realidad que precede 
13	 Ibid. 



[308] Miguel Ángel Espitia Raba

a la conciencia humana y, por lo tanto, «a las condiciones de entrega esta-
blecidas por la filosofía crítica: el espacio, el tiempo, las categorías de la 
comprensión, etc.»14. En pocas palabras, ¿cómo describir fenomenológi-
camente lo que nunca se dio a la conciencia? 

El capítulo cuarto intitulado «Fenomenología: una filosofía de acceso», 
Sparrow empieza a desarrollar los planteamientos del realismo especu-
lativo, específicamente la filosofía orientada a los Objetos de Graham 
Harman. Este último expresa que la fenomenología es «metafísicamente 
limitada porque efectivamente sostiene que la totalidad de lo que existe es 
idéntico a la totalidad de lo que aparece a la conciencia humana. El realismo 
de la fenomenología solo puede ser un realismo tentativo del fenómeno». 
Pero, el autor expresa que se debe hacer una relectura de la fenomenología 
dado que allí se puede encontrar la vida oculta de los objetos, no obstante, 
la postura de Harman es especulativa «en la medida en que propone 
deducir las cualidades primarias de los objetos a partir de lo fenomenal». 
Este realista especulativo destaca: 1) el concepto de intencionalidad y 2) la 
descripción fenomenológica de Husserl sobre los «objetos intencionales». 
Para Sparrow lo que Harman nota es que la intencionalidad en sí misma 
puede convertirse en un objeto intencional. Con esta idea, intenta revivir 
la fenomenología expandiendo el concepto de intencionalidad hasta el 
punto en que cubra la totalidad de las cosas mismas, liberándonos así de la 
creciente obsolescencia de la filosofía de acceso.

De esta manera, la fenomenología debe tomar muy en serio el concepto 
de intencionalidad y no limitarlo al esquema sujeto-objeto, sino ampliarlo 
al esquema objeto-objeto. Si se llega a permitir lo anterior una lectura poco 
ortodoxa de Heidegger le permite a Harman establecer que «el punto crítico 
se encuentra en el momento en que Vorhandenheit pasa a Zuhandenheit y 
viceversa. Aquí es donde el objeto brilla y vela su realidad». Esta posible 
lectura se sostiene al afirmar que cada objeto tiene dos lados, pero solo 
experimentamos uno de ellos, el sensual. El otro debe ser deducido. Este 
último paso no lo hacen los fenomenólogos por temor a ser catalogados 
como metafísicos. En opinión de Harman: 
14	 Ibid., p. 103.



[309]The End of Phenomenology: Metaphysics and the New Realism – Tom Sparrow

[…] incluso los fenomenólogos carnales, que todavía creen que han sacado 
la fenomenología de la prisión del idealismo husserliano, solo nos llevan a la 
mitad del realismo y la filosofía orientada a objetos. Incluso Merlea-Ponty, 
considerado por muchos como el correctivo realista de Husserl, vacila entre 
el realismo y el idealismo antes de decidirse finalmente por una ontología re-
lacional cuyos objetos «reales» son, en su paradójica frase, «en sí mismos para 
nosotros»15.

En el capítulo quinto «Proliferar lo real» el autor expresa que, para el 
realismo especulativo, «lo real es, por así decirlo, dicho de muchas maneras». 
Su propósito es «dar al lector una idea de los diversos enfoques metodo-
lógicos  actualmente operativos en el realismo especulativo para que sus 
direcciones futuras sean evidentes» . Dentro de sus análisis se encuentran 
los realistas especulativos de la primera generación, a saber, Ian Hamilton 
Grant, Ray Brassier, Graham Harman y Quentin Meillassoux. Luego habla 
de la segunda generación, estos son Levi Bryant, Timothy Morton, Ian 
Bogost y Jane Bennett. Cada uno de estos autores tienen posturas dife-
rentes en torno al realismo especulativo, pero tienen en común el rechazo 
al correlacionismo y al antirrealismo. El libro culmina con la presentación 
de las seis tesis principales que se desarrollaron para argumentar el fin de la 
fenomenología: 1) la fenomenología nunca logró una formulación precisa, 
2) Husserl terminó aceptando que la fenomenología es un idealismo 
trascendental, 3) cada uno de los descendientes de Husserl realizó lo 
que consideraba era la fenomenología de ahí que «cualquiera podría 
convertirse fácilmente en un fenomenólogo, y que muchos modos de inves-
tigación podrían calificarse de fenomenológicos», 4) nunca se definió qué 
es o no fenomenológico, 5) «el problema con la fenomenología es que no 
tiene un principio claro o un conjunto de principios que lo animen» y 6) 
«la fenomenología siempre ha sido más fuerte cuando está encerrada en 
una relación dialéctica con el naturalismo científico, y es más convincente 
cuando recordamos que fue generada por Husserl en reacción a un reduc-
cionismo», a pesar de ello queda limitada ahí dejando por fuera el análisis 
de lo real. 

15	 Ibid. 



[310] Miguel Ángel Espitia Raba

Ahora bien, desde un punto de vista crítico este libro tal como lo dice 
el profesor Thomas Nenon «se limita a la descripción más que al análisis 
crítico, de modo que el libro proporciona al lector algunas instrucciones 
generales para seguir, pero no pretende ser un análisis filosófico en 
profundidad de las obras de estos filósofos»16. A pesar de lo anterior, opino 
que esta obra anima el debate contemporáneo de los retos que el Nuevo 
Realismo —otro nombre que se usa para hacer referencia al realismo espe-
culativo— le plantea a la fenomenología. Uno de estos retos es el problema 
del correlacionismo al cual un fenomenólogo trascendental como Thomas 
Nenon respondió para defender su fenomenología ortodoxa. Para Nenon 
decir que la fenomenología es correlacionista es una afirmación descon-
certante, personalmente opino lo contrario, el análisis que se presenta de 
Husserl, por ejemplo, es claro y la afirmación de que la fenomenología es 
un correlacionismo no tiene que ver con que Husserl solo asevere que los 
dos polos en la correlación sean reales —como afirma el profesor Nenon—, 
por el contrario, en el libro queda claro que Husserl no puede afirmar esto. 
El problema con el correlacionismo es que tales afirmaciones no se pueden 
realizar. Ser un filósofo correlacionista es hacer lo que describe el profesor 
Thomas Nenon en su reseña, a saber, «lo que Husserl y los fenomenólogos 
trascendentales [él se incluye] no pueden decir como filósofos es qué cosas 
individuales son reales […]». Para Sparrow lo anterior es caer en un anti-
rrealismo dado que los fenomenólogos trascendentales solo reflexionan 
sobre lo que se da a la inmanencia de la conciencia. Su «defensa» en primera 
medida no parece decir nada, dado que un proyecto de fondo que está en 
el libro reseñado es que para que la fenomenología no llegue a su fin tiene 
que llevarse a cabo la naturalización de esta, para algunos —o todos— los 
fenomenólogos trascendentales lo anterior es inconcebible. 

Miguel Ángel Espitia Raba
Universidad Pedagógica Nacional 

lfl_maespitiar162@pedagogica.edu.co

16	 Nenon, Thomas. «The End Phenomenology». En: Indo-Pacific Journal of Phenomenology, 17 (1), 
2017. 






