ANUARIO
COLOMBIANO
DE
FENOMENOLOGIA

VOLUMEN I

Universidad Tecnoldgica
de Pereira



© PEDRO JUAN ARISTIZABAL H.

Derechos Reservados
E-mail:juansipaso@utp.edu.co

Primera Edicién

© Anuario colombiano de fenomenologfa

ISBN: 978-958-8272-68-9

Diseflo y diagramacion

Centro de Recursos Informdticos y Educativos - CRIE
crie@utp.edu.co

Area Disefio

E-mail: diseno@utp.edu.co

Universidad Tecnoldgica de Pereira
A.A.097 La julita, Pereira, Risaralda

www.utp.edu.co

Impresion

Postergraph S.A.
Hecho en Colombia - 2007
Ninguna parte de esta publicacion puede usarse sin previa

autorizacion escrita del titular de los derechos.

Se prohibe reproducirlo, total o parcialmente, por cualquier medio.



Indice

PRESENTACION

“Fticamente habita el hombre”
JULIA VALENTINA IRIBARNE

Etica fenomenoldgica y sentimientos morales
GUILLERMO HOYOS VASQUEZ

La finitud del mundo.
Fenomenologia en transicion de Husserl a Heidegger
KLAUS HELD

Heidegger, ¢filésofo del misterio?
DANIEL HERRERA RESTREPO

El Sentido sin el lenguaje y la tarea de la fenomenologia
ANTONIO ZIRION QUIJANO

Reduccion eidética: aportes fenomenoldgicos para la investigacion social
ESTHER JULIANA VARGAS ARBELAEZ

Transparencia y misterio

Una aproximacion a la fenomenologia visionaria
en el surrealismo “A Pleno Sol” de René Magritte
CESAR MORENO MARQUEZ

Merleau-Ponty, ante todo la verdad (en pintura)
JUAN MANUEL CUARTAS R.

El Desafio de Levinas
MIGUEL GARCIA-BARO

Levinas, ¢lector de Husserl?
ROSEMARY RIZO-PATRON DE LERNER

19

27

39

53

63

75

97

107

121



Sobre el concepto del mundo en Levinas y su aporte a la
interpretacion arendtiana del mundo
JULIO CESAR VARGAS BEJARANO.

El poder de la historia sobre la conciencia
humana finita segiin Gadamer.
ROBERTO J. WALTON

Teoria de la lectura y de la escritura desde
una perspectiva hermenéutica
LUZ GLORIA CARDENAS MEJIA

Observando camiones:
El donde y el cudando de las apariciones visuales y auditivas
LESTER EMBREE

Respuesta a la epistola de un positivista a un fenomendlogo
GERMAN VARGAS GUILLEN

“Decision en el trapecio”

Analisis reflexivo
PEDRO JUAN ARISTIZABAL HOYOS

Colaboradores

131

143

161

171

179

195

203



PRESENTACION

PALABRA

Nos rodea la palabra

la oimos la tocamos

su aroma nos circunda
palabra que decimos

y modelamos con la mano
fina o tosca

Y que
forjamos

con el fuego de la sangre

y la suavidad de la piel de nuestras amadas
palabra omnipresente

con nosotros desde el alba

o aiin antes

en el agua oscura del suefio

()

AURELIO ARTURO

Con los versos de nuestro poeta del sur, Aurelio Arturo, con su palabra que
canta la palabra, vibrando con aquellos vientos, gue corrieron por los bellos paises
donde el verde es de todos los colores, por los vientos que cantaron por los paises
de Colombia, inauguramos con ella, con su palabra, el “Anuario Colombiano de
Fenomenologia”. Esta publicacion ha nacido como un proyecto conjunto de tres
universidades colombianas donde la fenomenologia se expande con la fuerza
suficiente para mantener viva la palabra, incontenible en su ser; contribuyendo de
este modo, con ahondar y consolidar el “existente crisol” de la reflexion filoséfica
en Colombia. Ha sido un proyecto iniciado en la Universidad Tecnoldgica de
Pereira que ve por fin la luz en compaiifa de connotados colaboradores del Circulo
Latinoamericano de Fenomenologia (CLAFEN).

En el inicio de esta presentacion quisiera agradecer el desprendimiento y la
generosidad de los colegas nacionales y extranjeros que entregaron sin miramiento
ninguno estos textos, inéditos en su mayoria, para la disposicién y el disfrute de
nuestros lectores.

La presencia de su palabra, que es voz consolidada en la actual reflexion
fenomenoldgica de América Latina, se expande y se renueva con, desde, y hacia
otras latitudes, consolidando de este modo el suefio y la tarea de su fundador Husserl,
de hacer parte de un mundo espiritual (o cultural), como una forma implicita de
fomentar desde lo especifico del mundo de la vida cultural que nos convoca, las
llamadas personalidades de orden superior, (familia, barrio, Estado, comunidades
nacionales, organizacion de naciones, entre otras) fundados en una voluntad en



comun, y que asumen libremente la responsabilidad por un mundo mds humano y
vivible. Es de destacar, como el pensar, cémo la responsabilidad con la historia y
con el tiempo, con la humanidad y con la vida son legados ha desarrollar que nos ha
dejado la fenomenologia desde su fundador. Entre nosotros, los trabajos desplegados
por Danilo Cruz, Daniel Herrera y Guillermo Hoyos, han hecho posible que exista
una infraestructura a partir de la cudl se intenta mantener hoy dia un lenguaje propio
en esta disciplina.

Para la seleccion del orden de los textos que aqui presentamos se han tenido
en cuenta, diversos problemas que convoca la fenomenologia. Veamos cuales son los
temas y las voces que encontrardn aqui nuestros lectores.

El campo de reflexiones es amplio, abarcando los &mbitos éticos, ontoldgico-
existenciales, descriptivos. socioldgicos, estéticos, intersubjetivos, hermenéuticos y
metodoldgicas, enmarcados claro estd, en la “ciencia” fenomenoldgica.

El texto pone ante los ojos, en primer lugar, a la perspectiva ética. Julia
Iribarne reflexiona sobre la responsabilidad ética frente a las formas del habitar
tal como la concibieron la analitica del Dasein de Heidegger y la antropologia
trascendental de Husserl, y Guillermo Hoyos reflexiona sobre la fenomenologia de
Husserl fundada en la psicologia, con la fenomenologia de los sentimientos morales
en la perspectiva de Habermas-Tugendhat, respectivamente como fundamento de la
responsabilidad individual y la fundacién de normas.

Klaus Held nos retrotrae al problema del mundo y su finitud, mostrandonos
la concepcion fenomenoldgica y sus modificaciones que va de Husserl a Heidegger,
y Daniel Herrera reflexiona sobre los temas del ser del lenguaje y de Dios, en la
filosoffa de Heidegger que nomina como el filosofo del misterio.

Antonio Zirién en abierta discusion con el “giro lingiifstico” muestra, en
perspectiva husserliana, que hay efectivamente sentido sin lenguaje, mostrdndonos,
de este modo, que el ambito de la experiencia abarca mucho mds que el de la expresion
lingtifstica. Esther Juliana Vargas nos abre a la sociologia fenomenoldgica de E.
Husserl y A. Schutz, dando en esta perspectiva, algunos aportes fenomenoldgicos
para la investigacion de los fendmenos sociales.

De otro lado, en el dmbito estético, César Moreno Marquez nos abre a una
interpretacion fenomenoldgica de la obra surrealista de René Magritte, con apoyo en
textos del mismo Magritte y doce cuadros del pintor que aparecen en esta publicacion.
Juan Manuel Cuartas nos presenta en la reflexion estética de Merleau-ponty el tema
de la bisqueda de la verdad en pintura, con el también apoyo pictdrico de Bacon.

Las reflexiones acerca de la obra de un pensador profundo como E. Levinas,
que se dio a la tarea de dar a conocer la fenomenologia en Francia, se hace sentir,
en esta publicacién, con la presentacion de tres textos. Miguel Garcia-Baré nos
muestra el desafio de Levinas al pensamiento occidental desde los griegos, sin
olvidar su tradicién judaica, y tematizando en perspectiva intersubjetiva, el sentido
de la proximidad del otro. Rosemary Rizo-Patrén nos muestra la “lectura” que
hace Levinas de la fenomenologia de Husserl y las coincidencias mds profundas
en los planteamientos de ambos filésofos. Julio Cesar Vargas reflexiona sobre la
concepcion del mundo en Levinas y H. Arendt, tematizdndolo en dmbitos; éticos,
intersubjetivos, sociales, de intimidad y de vida privada.

En el campo de la hermenéutica, Roberto Walton, trae especialmente algunos
andlisis de la segunda parte de Verdad y Método, con los cuales examina la confluencia



de problemas entre la fenomenologia y la hermenéutica desde la perspectiva de la
conciencia expuesta a la eficacia de la historia, y Luz Gloria Cédrdenas reflexiona
sobre la experiencia de la lectura y la escritura en la comprension del mundo desde
la perspectiva de P. Ricoeur.

El dltimo bloque de problemas que nos trae la publicacidn, resalta al método
fenomenoldgico en aspectos que apuntan a la observacion reflexiva, al debate con el
positivismo y al andlisis de lo narrativo. Lester Embree nos introduce en el “andlisis
reflexivo” a partir de la descripcidn cotidiana de observar un camién aproximarse
y alejarse para mostrar, entre otros aspectos, la independencia de las apariciones
sensibles que poseen un orden temporal propio, frente a la realidad espacio temporal
del mundo y la corriente intencional del observador. Por su parte Germdn Vargas,
apoyandose en el género epistolar establece un debate vivo de la fenomenologia
con el positivismo cientifico en el que pone con detallada referencia la metodologia
que utilizan ambas disciplinas cientificas; la descripcion de las variaciones ideativas
propuestas por Husserl frente a la argumentacion positivista. Y Pedro J. Aristizdbal
cierra este bloque con un andlisis reflexivo, de su corta narracion “decision en el
trapecio”, que indaga el solipsismo, basando dicho andlisis, en planteamientos de
Husserl y de Lester Embree.

Como podrdn observar lectores y colegas, son dieciséis articulos, ocho
extranjeros y ocho colombianos de los cuales catorce son inéditos y una traduccién
del aleman.

Agradezco al profesor de la Universidad de Caldas Hernando Hincapié
Herrera su contribucién a la traduccion del texto alemdn del profesor Held de la
Universidad de Wuppertal.

Agradezco especialmente a las directivas de la Universidad Tecnoldgica de
Pereira al Vicerrector Académico ingeniero Germdn Lopez Quintero, al director del
Centro de Investigaciones de nuestra universidad Samuel Ospina Marin y a Gustavo
Lopez sus gestiones, sin cuyos fondos no hubiera sido posible llevar a cabo la
presente publicacion.

Esta publicacion hard presencia en el “IV Coloquio Latinoamericano de
Fenomenologia”, Bogotd, 29 de agosto al 1° de septiembre del 2007, Universidad
Pedagogica Nacional; en el “I Encuentro de Fenomenologia y Hermenéutica del
Suroccidente colombiano”, Cali, 3 al 5 de septiembre de 2007, Universidad del Valle;
y en el encuentro “Fenomenologia Sociedad y Tecnologia” Universidad Tecnolégica
de Pereira, 5 y 6 de septiembre de 2007. Sus problemas esperan ser debatidos en
presencia de sus autores.

Damos de este modo la bienvenida al primer volumen del “Anuario
Colombiano de Fenomenologia” que emerge en la Universidad Tecnoldgica de
Pereira con Pedro J. Aristizdbal, en conjunto con los profesores Juan Manuel Cuartas
Restrepo de la Universidad del Valle, y Germdn Vargas Guillén de la Universidad
Pedagogica Nacional, los cuales serdn, respectivamente, los responsables de dos
nuimero siguientes de nuestro anuario.

Bienvenida sea la palabra con sus muiltiples voces.

Pedro Juan Aristizdbal Hoyos
Pereira, agosto de 2007






“Eticamente habita el hombre”
“Man inhabits ethically”

JULIA VALENTINA IRIBARNE

Academia Nacional de Ciencias de Bueno Aires,

Argentina
Resumen: Abstract:
Nos proponemos en esta ocasién On this occasion, we have the purpose

reflexionar acerca de la refluencia de
la relacién “sujeto y morada” sobre la
existencia humana. Como via de abordaje
escogemos, como uno de los caminos
posibles, apuntar a la responsabilidad
respectodelasformas supremas de habitar
tal como las concibieron Heidegger y
Husserl. Con esa intencién, en primer
lugar, tomamos en consideracion la
posicidn expresa de Heidegger respecto
del “habitar” - que es la denominacién
con que tratamos el tema de la morada
- precedida por una exposicion breve
de su analitica del Dasein. En segundo
lugar, exponemos las lineas principales
de la antropologia trascendental de
Husserl, como contexto de lo que puede
entenderse como su posicion respecto
al habitar. Para terminar, dirigimos la
mirada al mundo circundante, si no al
mundo. A partir de alli, reconsideramos
las posiciones de Heidegger y de Husserl
en relacion con nuestra responsabilidad
por el estado de cosas concreto.

Palabras claves: Etica, sujeto humano,
habitar, Dasein, cuerpo vivido, comunidad,
conciencia encarnada, antropologia, mundo

to reflect on the reflux of the relationship
between “subject and dwelling” of human
existence. As a starting point, we choose,
as one of the possible ways, to point at
responsibilities with respect to supreme
forms of dwelling as was conceived
by Heidegger and Husserl. With this
intention, we taka into consideration, in
the first place, the expressed position of
Heidegger with respect to “dwelling”,
which is the denomination we deal with
here. Preceded by a brief exposition of
his analysis of Dasein. In the second
place, we expose the main lines of
Husserl’s transcendental anthropology,
a contextual understanding of what
we may understand as his position on
dwelling. To finish, we take a look at
the surrounding world, if not at the
world. From that point, we reconsider
the position of Heidegger and Husserl
in relation with our responsibility for the
concrete state of beings.

Key words: ethics, human subject, dwell,
Dasein, living body, community, incarnated
conscience, anthropology, world.



10 - Julia Valentina Iribarne

El titulo de esta exposicion, “Eticamente habita el hombre” anticipa encierta
medida la conclusién. Sin embargo, no todo se hace explicito con esas palabras.
La pregunta que suscita y que intentamos responder, es si lo afirmado en el titulo
expresa una realidad, o si se trata de una mera expresion de deseos.

1. La analitica del Dasein

Antes de ocuparnos del tema del habitar y con intencion de proporcionar un
contexto al verso de Holderlin: “poéticamente habita el hombre”, recordemos las
grandes lineas de la descripcion heideggeriana' del Dasein o, como prefieren los
traductores al francés, el “ser el ahi del Ser”?, lo que es una propuesta interesante
porque en cinco palabras resume la intencidn total: para Heidegger, el existente
humano tiene una posicién privilegiada pues es €l quien pregunta por el Ser.

A este respecto dice del Dasein que “[...] es un ente dnticamente sefialado
porque en su ser le va su ser”, esto es, no tiene un ser dado de antemano sino que
solo preguntando por su ser puede alcanzar su ser auténtico. En Ser y Tiempo, la
comprension del sentido del Dasein es el primer paso hacia la comprension del
sentido del Ser. El ser del Dasein es un ser intencional y auto trascendente; lo
que denomina “ser-en-el-mundo” es un elemento estructural del Dasein. Desde el
punto de vista de nuestra aproximacién al tema del habitar, interesa tener presente
las caracteristicas que exhiben los existenciarios en relacion con la “caida” y de la
superacidon de la “caida”.

El andlisis del ser-en-el mundo nos dice que la preposiciéon “en” indica
familiaridad-con y ser-con. En este estar-referido-a el Dasein “cuida-de”, “cura-de”
y en su curarse-de cuida de los entes intramundanos: de los ttiles, pero también de
los Otros. Cuando se trata de los entes, el Dasein estd guiado por el ver-en-torno.

Los Otros estdn tan primordialmente presentes como los ttiles, la relacién con
ellos se da en el “procurar-por” y la “consideracién”, e incluye como modalidades
tanto el abandonar a alguien como el amarlo.

En el procurar-por cotidiano el Dasein acata la dictadura del “se”; se halla
privado del sentimiento personal de responsabilidad. Vive en la impropiedad o
inautenticidad.

Como auto-trascendente se caracteriza por su “estado de apertura” segutin
momentos constitutivos que configuran una unidad; ellos son: el “encontrarse”, el
“comprender” y el “logos”. El encontrarse ha de entenderse como un “entonamiento”,

1 M. Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1967.

2 A.Préau, J. Hervier y R. Munier, traductores al francés de Uber den Humanismus, Frankfurtt am Main, Klostermann Verlag,
1946; Lettre sur I’Humanisme, Paris, gallimard, 1966; p. 96.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 11

implica una disposicion segun la cual siempre parece estar iluminado de algin modo
respecto de su posicidn entre las cosas. En el encontrarse el Dasein es consciente de
su haber-sido-arrojado.

El siguiente existenciario es la comprension; alude a su ser-capaz-de-ser, a su
poder-ser, a que en cierta medida el propio ser y el mundo le son ya develados. “El
Dasein es lo que puede ser, sus posibilidades”. La comprension es un proyecto e
ilumina al Dasein respecto de su tltima posibilidad.

El tercer existenciario es el logos entendido como posibilidad fundamental de
poner en orden y clasificar, delimitar y estructurar; funda el lenguaje, que es logos
devenido concreto. Cuando se trata del hablar originario y concreto yo soy lo que
digo.

La referencia a la udltima posibilidad, la dnica posibilidad segura, concierne
a la muerte propia, asumida por el Dasein. La radical referencia y ocultamiento de
su permanente inminencia: el hecho de que “desde que nacemos ya estamos prontos
para morir”, angustia al existente humano y su estado-de-abierto asume la forma de
ser “caido” entre las cosas. El logos, por su parte, decae en charla, en habladuria,
sobreviene la curiosidad y el afdn de novedades. El Dasein se sumerge mds y mds en
un afdn de ambigiiedad y equivoco y llega un momento en que nadie sabe lo que de
hecho estd sucediendo.

El fenémeno de la angustia muestra al Dasein como ser-en-el-mundo
actualmente existente. Sus caracteristicas son la “existenciariedad”, la “facticidad”
y el “ser caido”. La facticidad alude al ser-arrojado; la existenciariedad concierne
al proyectarse el Dasein a si mismo que es al mismo tiempo descubrimiento del
ser. La angustia emergente de estos existenciarios hace desaparecer tanto los entes
intramundanos como vuelve irrelevantes a los Otros; priva al Dasein de la posibilidad
de comprenderse a si mismo en la medida de su caida entre los entes intramundanos
y en el modo del “se”. Pero la angustia también vuelve a arrojar al Dasein sobre lo
que teme, esto es, su auténtico poder ser. En la angustia experimenta la nulidad de
su propio ser, se da cuenta de cudnto cuesta existir al mismo tiempo que entiende lo
precario de la existencia.

El sentido de la cura se esclarece solo en la perspectiva de la propia muerte,
con eso el Dasein se vuelve transparente para si mismo. El dejarse venir a s{ mismo
es el fenémeno primordial del futuro. Estas modalidades de ser-en-el-mundo del
Dasein pueden verse como una primera formulacion heideggeriana del habitar y
exhibe el paso del habitar inauténtico al auténtico.

2. “Poc¢ticamente habita el hombre”

Es posible ahora, sobre el trasfondo de la analitica del Dasein, referirnos al
texto de Heidegger que lleva por titulo un verso de Holderlin: “...poéticamente
habita el hombre...”.

En ese texto, después de revisar las modalidades cotidianas del habitar,

las descarta para dar lugar al sentido que €l devela en ese término. Solo vamos a
referirnos a los lineamientos esenciales. Su posicién invierte la concepcidn de que el
habitar es posterior al construir, y la reemplaza por la precedencia del habitar.
Se formulan preguntas: ;Cémo debe el ser humano como tal habitar poéticamente?
(No es todo habitar incompatible con poetizar? Nuestro habitar estd asediado por
la necesidad de habitacion. Nuestro habitar estd acosado por el trabajo, agitado
por nuestra caza de ventajas y éxito, hechizado por el ejercicio de la diversion y la
recreacion.

3. M. Heidegger, “... dichterisch wohnet der Mensch ...” en Vortrdge und Aufsdtze, 1910-1976, G.A.,
Volumen 7, Frankfurt am Main, Klosterman, 2000; 189/208.



12 - Julia Valentina Iribarne

Cuando e/ poeta, Holderlin, habla del habitar de los hombres, no se refiere a
tener una vivienda, ni a que lo poético se agote en un juego ineficaz de la imaginacion
poética. Heidegger anticipa que es probable que habitar y poetizar sean compatibles,
que el habitar repose sobre el poetizar. Se trata, entonces, de pensar el poetizar a partir
de su esencia, y de pensar la existencia del ser humano a partir del habitar. Cuando
Holderlin habla de habitar, alude al rasgo fundamental del existente humano; ...
poéticamente habita el hombre” quiere decir: “el poetizar deja al habitar ser habitar.
Poetizar es el modo propio del dejar habitar’.

Sabemos acerca de la esencia del habitar y del poetizar de la fuente misma de
donde saca el ser humano la pretensién de alcanzar la esencia de una cosa, esto es, del
lenguaje. Pero el ser humano se comporta como si fuera él quien configura y domina
el lenguaje; sin embargo, es necesario invertir esa relacion. “Pues propiamente habla
el lenguaje. El ser humano habla recién y solo en la medida en que €l corresponde
al lenguaje”, en la medida en que se deja asistir por €l. “El corresponder, empero,
donde el ser humano propiamente oye el consejo del lenguaje, es aquel decir que
habla en el elemento del poetizar’. Todo poetizante es un poeta; cuanto mds libre,
vale decir, cuanto mds abierto y dispuesto para lo insospechado sea su decir, cuanto
mds puro deje lo que dice al buen criterio, al permanentemente esforzado oir, tanto
mds lejos estd lo que dice del mero expresar, que solo es tomado en cuenta respecto
de su correccidn o incorreccion”.

Heidegger avanza paso a paso en la consideracién de los versos de Holderlin;
de esa trayectoria solo sefialaremos algunos hitos.

En primer lugar, corrige la interpretacion restrictiva que podria darse al
leer.

“Pleno de méritos, aunque poéticamente, habita ...”

Al decir “aunque” no se trata de una limitacién al habitar pleno de méritos
por parte del poetizar; al contrario. El ser humano se beneficia en su cuidadoso
cultivar y construir, esos son sus méritos, pero eso no concierne a la esencia del
habitar, lo impide, “pues es simplemente buscado y adquirido por eso mismo que
emprenden”.

La poesia sigue diciendo: “sobre esta Tierra”; “esta” no es un agregado
superfluo. Al decir “esta” Tierra, Holderlin preserva lo poético. El poetizar no
sobrevuela ni supera la Tierra, para abandonarla y flotar por encima de ella. “Solo el
poetizar trae al ser humano sobre la Tierra, [lo trae] a ella, lo lleva as{ a habitar”¢

Luego avanza a la cuestion fundamental de la medida en que habita el ser
humano. Holderlin se pregunta: ;Hay una medida sobre la Tierra’? Y responde: No
hay ninguna.

En este punto el desarrollo alcanza tres temas esenciales que se entretejen
en la comprension del habitar. Ellos son: el tomar medidas, el Cielo y Dios. Nos
aproximamos asi un paso mds a la comprension del habitar.

“El mirar mide el Entre® el Cielo y la Tierra. Este Entre es el que corresponde
al habitar del ser humano”. Llama “dimension” a esta medida que corresponde al ser
humano, dimensidn que abre el Entre el Cielo y la Tierra. La esencia de la Dimensién
es la iluminada y medida medicion del Entre: del hacia arriba hacia el Cielo como
del hacia abajo hacia la Tierra. Segtin Holderlin el ser humano mide la Dimension

4 1bid, p. 193.
5 Tbid, p. 194.
6 Tbid, p.196.

7 1Ibid, p. 198. En esta linea, ademds, nota de M. Heidegger: q[ge‘pertenezca solo a la Tierra (enthorendes) . Estas notas citadas,

que comienzan con letra mintscula pertenecen al texto de M. Heidegger.

8 la inaccesibilidad-



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 13

en tanto él se mide con lo celestial, y recién es tal en ese medir. Por eso, “puede’
en verdad obstruir ese medir, acortarlo, desfigurarlo'®, pero no puede sustraerse a
él. El ser humano como ser humano siempre ya se ha medido en algo y con algo
celestial”!!. Por eso, en los siguientes versos dice: “El ser humano se mide...con la
Divinidad. Ella es “la medida” con la que el ser humano mide su habitar, la estadia
sobre la Tierra bajo el Cielo. Solo en la medida en que el hombre mide de ese modo
su habitar, logra su esencia conforme al ser'>. “El habitar del hombre reposa sobre
este medir la Dimensidn, que mira hacia lo alto, a la que tanto pertenece el Cielo
como la Tierra”".

Dice: “El ser humano ejerce su ser como mortal. Se llama asi porque puede
morir. Poder morir quiere decir: ser capaz de la muerte como muerte. Sélo el ser
humano muere — y en verdad continuamente, mientras habite sobre la Tierra, [...]
pero su habitar se basa en lo poético”'.

Resumiendo: Holderlin ve la esencia del “poetizar” en la toma-de-medida, y
por ese medio se realiza la medida de la esencia humana. La medida es la Divinidad"
con que el ser humano se mide. El Dios es desconocido y, no obstante es la medida.
Por eso el poeta se pregunta“; Es Dios manifiesto como el Cielo? y responde: “Mads
bien yo creo eso™'®.

El aparecer de Dios mediante el Cielo consiste en “un descubrir que aquello
deja ver lo que se oculta, [...] por medio de lo que lo oculto custodia en su ocultarse.
El dios desconocido aparece como el desconocido por medio de lo manifiesto del
Cielo.” Este aparecer es la medida con la que el ser humano se mide.

El andlisis sigue con otros pasos que profundizan la descripcion, pero para
nuestro propdsito basta con lo alcanzado hasta aqui.

3. La antropologia trascendental de E. Husserl

Intentamos aqui una sintesis apretada de lo que es el pensamiento antropolégico
trascendental de E. Husserl, con su advertencia al respecto: “La consideracion
antropoldgica del ser humano es una consideracion del ser humano como persona, que
estd en el mundo y que se “refiere” al mundo como sujeto de la intencionalidad, [...]
Sin duda, el ser humano siempre es mentado como sujeto de su cuerpo vivido, como
teniendo siempre un cuerpo vivido, como concorde con él, [...] el ser en el mundo es
mencionado exclusivamente de manera antropoldgica como referencia intencional
de los sujetos entre si y con el resto del mundo”"". El sujeto humano es, entonces,
una conciencia encarnada, esto es, habita un cuerpo vivido como su condicién de
posibilidad. No se trata solo de un cuerpo con determinadas caracteristicas, tales
como tener ciertos oérganos sensibles: ojos, orejas, manos, a través de los cuales
se relaciona con el mundo, sino que ese cuerpo es gobernado por una psiquis. Lo
concerniente al cuerpo vivido resulta ser condicidn trascendental de posibilidad del
desarrollo de lo que llega a ser la persona humana. Esto implica una nota esencial,

9 “el peligro” comparar arriba Técnica y La Técnica y la Kehre

10 in-poéticamente

11 Op. Cit, p.199.

12 es decir, usado y usanza

13 Op. Cit, p. 199.

14 TIbid, p. 200.

15 Encubierta mediante el Cielo abierto, ajena o extrafia

16 Op. Cit, p. 201; La misma linea incluye nota: las nubes del cielo

17 E. Husserl, Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt, editado por Iso Kern, Hua XV, La Haya, M. Nijhoff, 1973, p. 481s.



14 - Julia Valentina Iribarne

la temporalidad, que en el sujeto humano se manifiesta como conciencia humana
histdrica, producto de cierta génesis.

Por imperio del método fenomenolégico, que no hace sino adecuarse a
la notable capacidad humana de auto-reflexidn, la exposicion del sujeto humano
comienza por ser una egologia, pero se trata de una egologia, digamos asf, metddica,
pues tal como los andlisis husserlianos lo hacen manifiesto, el sujeto humano es
intersubjetivo.

Igualmente radical es su insercion en el mundo, el mundo vivido, que
experiencia ya desde el vientre materno.

La plena vida trascendental del ser humano es producto de una génesis. En el
punto de partida de su historia opera un intencionalidad instintiva, originariamente
no objetivante. En ella se inicia el camino hacia una racionalidad que no solo ha de
cumplir la funcién cognoscitiva sino la afectiva, esto es la estimativa, valorativa, y
la préctica, esto es, la volitiva.

Por tener cardcter temporal, el sujeto humano no solo sostiene su pasado
sino que se proyecta hacia el futuro; por ser radicalmente intersubjetivo, en estratos
superiores de constitucion se vincula a unidades, como dice Husserl “de muiltiples
cabezas”, esto es, participa en instituciones de diverso orden, desde la familia hasta
el Estado, se desarrolla en la comunidad.

La persona intenciona fines, intereses, es motivada, desde un trasfondo
dindmico de habitualidades, actitudes y tomas de posicidn.

En el ser humano la racionalidad es “una tendencia”, una capacidad
disposicional, una potencialidad que se desarrolla (o no) a lo largo de su existencia
temporal.

La denominacién “habitar” no es frecuente en la terminologia de Husserl,
lo que no quiere decir que su sentido no esté ampliamente desarrollado bajo otras
denominaciones. Habitar, en términos husserlianos, equivale a “estar en el horizonte
practico”'®, vale decir, vivir el mundo entorno, con las cosas y también con los Otros.
A continuacién examinamos las caracteristicas de ese estar humano en el mundo.

4. “Eticamente habita el hombre”

La estructura temporal permite a la persona su desarrollo como sujeto humano
maduro. Conviene, entonces, preguntar a qué llamamos maduro en este contexto.
(Se trata del mero crecer en edad, llegar a ser adulto? Ciertamente, tal despliegue
temporal no caracteriza a la persona. Husserl desvela el amor como modalidad
esencial de la interrelaciéon humana, lo estudia en sus diversos niveles y concluye
que todas las formas culminan en una forma superior, la del amor universal cuyo
modelo es el amor de Cristo. “Llevo a los Otros en mi”" afirma repetidamente
Husserl; no se trata de un mero “llevar”, soy responsable por el Otro tanto como
lo soy por mi mismo. Debo reconocer en el otro un alma germinal, de cuyo exitoso
proceso de desarrollo cada uno debe hacerse responsable. Afirmar esto es situarnos
ya en el plano ético que exige, no sélo actuar de modo que elijamos siempre lo mds
correcto y lo mds justo dentro de lo posible, sino ejercer el vinculo intersubjetivo en
disposicion de amor. EI amor superior prevalece sobre de las parcializaciones de los
intereses singulares.

Que la persona se inscriba e inscriba su accién en esta linea ascendente de
valoraciones, comportamientos y realizaciones, manifiesta su correspondencia a “la
forma de todas las formas”, vale decir, a la teleologia que Husserl desvela en el

18 E. Husserl, Ms. AV 22, p. 6 de la transcripcion.
19 E. Husserl, Hua XV, p. 587, entre otros lugares.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 15

desarrollo del ser humano y su mundo vivido. Hacia dénde conduce la teleologia
es un tema reiteradamente elaborado por Husserl. Elegimos para ilustrarlo un texto
de Crisis: “La ciencia universal apodicticamente fundada y fundante surge como la
necesariamente mds alta funcién de la humanidad, como dije, esto es, hacer posible
su desarrollo hacia una autonomia humana personal y omniabarcadora — produce la
idea, la de la fuerza impulsiva de la vida del grado de humanidad mds alto””.

La vida humana personal se desarrolla en grados de reflexién sobre si
misma y de responsabilidad por si misma, hasta la captacion consciente de la idea
de autonomia, de una vida personal que alcanza la responsabilidad por si mismo
universal; pero en este desarrollo hay “una inseparable correlacion de la persona
singular y lo comunitario, en virtud de su vinculo mediato e inmediato en todos
los intereses — unidos en concordancia y conflicto — y en la necesidad de dejar que
la razén personal singular solo como comunidad personal, y la inversa, siempre
lleguen a una realizacion mds perfecta™'.

Otro texto formulado como pregunta sefiala dos medios que promueven
o podrian promover el avance hacia la meta. Dice: “Ademds, ;qué forma posible
tiene la ampliacién de la tradicion de la autenticidad ya despierta en singular, en
las comunidades (“Iglesias”) como motivacidn a la imitacion, como Pedagogia y
politica “ética”?*? Dos caminos: pedagogia, politica ética.

Con esto hemos delineado, de manera, sin duda, sucinta, el proceso de
desarrollo de la responsabilidad humana hacia la racionalidad universal como un
ideal, como tal inalcanzable.

5. El habitar concreto

Si tomamos en consideracion la analitica husserliana de la marcha del ser
humano hacia la personalizacion, podemos identificar los diversos estadios sobre los
que ella se basa. En primer lugar, en una visién generativa, sabemos que la criatura
humana recién nacida necesita cuidados, ciertos alimentos, afecto para alcanzar las
condiciones de incorporacion exitosa de un haber de tradicion a través de la familia
y de educacion. Sobre esta base estard, de derecho, en condiciones de ejercer su
responsabilidad por su propio desarrollo y el de la comunidad hacia fines cada vez
mds altos. Son esas condiciones trascendentales de posibilidad para el despliegue
histérico de la conciencia encarnada. Una mirada dirigida a la situacién actual nos
informa que esas condiciones no tienen posibilidad de cumplirse.

No abundaré en temas que son por demds conocidos por todos ustedes.
Internet, por ejemplo, nos hace saber que:

América Latina tiene la mayor brecha social de todas las regiones del mundo.
En esta region, el 5% mads rico recibe el 25% del ingreso nacional, mientras que el
30% mas pobre recibe menos del 7,5%. El 10% mds rico de la poblacion de la region
tiene un ingreso que es 84 veces mayor que el del 10% mds pobre.

Ortro titulo dice: )
CRECIO LA INDIGENCIA EN VARIAS CIUDADES DE LA REGION NORESTE
DE LA ARGENTINA

- La region noreste (NEA), una de las mds ricas en recursos naturales, sigue siendo

20 E. Husserl, Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die Phdnomenologie traszendental, editado por Walter Biemel, Hua
VI, La Haya, M. Nijhoff, segunda edicién 1969; p. 273:

21 E. Husserl, Hua VI, p. 273.
22 E. Husserl, Hua XV, p. 380.



16 - Julia Valentina Iribarne

la mds pobre del pais con 54% de personas pobres y 22,7% de indigentes.

- Creci6 la indigencia en el Gran Santa Fe, en el Gran Parand y en Corrientes donde
ademds la pobreza trep6 al 56,1%.

- Los indices nacionales de pobreza e indigencia contindan muy elevados, segtin los
indices oficiales.

Siguen temas de los que se ocupan cotidianamente los diarios: los sin techo;
los refugiados; los retornados; los apdtridas; los inmigrantes, quienes por imperio
de la indigencia abandonan lo que fue su habitat y se hacinan en las ciudades; la
consecuente expansion de las villas miseria; la desnutricién en los bolsones de
pobreza, el alcoholismo, la droga y el abuso infantil son contexto normal en las
villas; La Cava, una de las que recibe mds asistencia social, sufre un promedio de
nueve delitos diarios; “los chicos de la calle”; el desempleo y la pobreza produjeron
unos 25.000 “cartoneros”’; cada vez son mds numerosos los menores que delinquen,
etc .

Manifiestamente en todos estos casos las condiciones para el habitar, que
podriamos llamar de “crecimiento en humanizacién”, no se cumplen.

Hemos tomado, en primer lugar, la pobreza como factor interviniente, la que,
sin duda, se inscribe con su prioritario signo negativo: en los casos de indigencia, por
ejemplo, no se mandan los chicos a la escuela sino a la calle. Sin embargo, si bien
la educacién debidamente asumida operaria positivamente, hay otros factores que
suprimen la posibilidad del habitar: se trata de los centros de poder y de decision, que
favorecen la continuidad de la indigencia porque ella se acompaiia de incapacidad
critica y dependencia.

En Los Hermanos Karamazov, Dostoievsky dice en varios lugares
“Todos somos responsables por fodos”; digo “todos” en bastardilla porque exige
una aclaracién: esos “todos” responsables es un “todos” restringido, somos
los que no tenemos hambre. La dimensién de esa responsabilidad se manifiesta
claramente cuando nos damos cuenta de que lo que sustraemos ineludiblemente a
los desfavorecidos de la Tierra es nada menos que lo que harfa posible su habitar.
En términos heideggerianos, no hay, en esos casos, una via practicable de la vida
inauténtica a la auténtica; del mismo modo, no puede “habitar poéticamente”, quien
no puede ni remotamente medirse con la divinidad.

En términos de Husserl, lo que hace imposible el “habitar éticamente”, es el
rechazo a asumir personal y comunitariamente la responsabilidad. De este modo
se inhibe la mds alta posibilidad para la que estd potencialmente dispuesto el ser
humano en su quiebra respecto de la naturaleza, a la que no le es dado suspender la
accion, reflexionar y decidirse por el bien, a la que no ha sido dada la potencialidad
de un avance teleolégico hacia la razén tripartita.

En cuanto a la dltima pregunta con que concluye mi propuesta, esto es, si
lo afirmado al decir “éticamente habita el hombre” expresa una realidad, o si es
una mera expresion de deseos, podemos responder ahora negativamente a las dos
alternativas. El “hombre” o sea, el ser humano aludido en esa frase, es el producto
ideal que debiéramos estar construyendo entre todos, creando las condiciones de
posibilidad de su emergencia. En términos heideggerianos, favoreciendo el paso
de la existencia inauténtica a la auténtica, la que permitiria al hombre medirse con
la Divinidad. En términos de Husserl, comprometlendose responsablemente por el
desarrollo del alma germinal del Otro y por la promocidn de las formas superiores
de comunidad. Sabemos que la empresa no es imposible: por momentos la historia lo
demuestra; estoy pensando en el caso particular de la Madre Teresa, o el abbé Pierre.
Aunque se trate de casos aislados, ellos bastan para excluir que sean imposibles. En
general, no somos todavia “el hombre”, somos un proyecto en desarrollo que ha sido



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -17

misteriosamente dotado de la capacidad disposicional, esto es latente, de devenir
persona moral.

Pedagogia y politica ética; tampoco ellas son imposibles, aunque la educacion
no sea el gran proyecto y la politica ética efectiva y eficaz apenas algo mds que
un suefio. En cualquier caso la responsabilidad es enorme. “Tomar el material y
ensuciarse las manos”, recomendaba Jean Guitton. ;Qué nos cabe a quienes andamos
en el oficio de pensar sino decir, escribir, acompafar a pensar? ;Con qué eficacia?
No tenemos respuesta.

Terminamos esta reflexion con una cita de Simone Weil, quien abre su texto
sobre “desarraigo” con las siguientes palabras: “Echar raices quizd sea la necesidad
mds importante e ignorada del alma humana. Es una de las mds dificiles de definir.
Un ser humano tiene una raiz en virtud de su participacion real, activa y natural en la
existencia de una colectividad que conserva vivos ciertos tesoros del pasado y ciertos
presentimientos del futuro. [...] El ser humano tiene necesidad de echar multiples
raices, de recibir la totalidad de su vida moral, intelectual y espiritual en los medios

de que forma parte naturalmente”?,

Bibliografia
Heidegger, Martin. Sein und Zeit, Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1967.

Heidegger, Martin. Uber den Humanismus, Frankfurtt am Main, Klostermann Verlag, 1946;
Lettre sur I’Humanisme, Paris, gallimard, 1966.

Heidegger, Martin. “... dichterisch wohnet der Mensch ...” en Vortrége und Aufsdtze, 1910-1976,
G.A., Volumen 7,Frankfurt am Main, Klosterman, 2000.

Husserl, Edmund. Zur Phdnomenologie der Intersubjektivitdt, editado por Iso Kern, Hua XV,
La Haya, M. Nijhoff, 1973.

Husserl, Edmund. Ms. AV 22, p. 6 de la transcripcién.

Husserl, Edmund. Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die Phdnomenologie
traszendental, editado por Walter Biemel, Hua VI, La Haya, M. Nijhoff, segunda edicién 1969.

Weil, Simona. Echar raices, Madrid, Trotta, 1996.

23 Simona Weil, Echar raices, Madrid, Editorial Trotta, 1996; p. 51.






Etica fenomenoldgica
y sentimientos morales’

Phenmenological ethics and moral sentiments

GUILLERMO HOYOS VASQUEZ
Departamento de Filosofia
Universidad Nacional de Colombia, Bogotd.
Colombia

Resumen:

Este trabajo analiza la discusion reciente
acerca de los sentimientos morales.
Basado en la obra de Strawson Freedom
and Resentment, el autor presenta,
por su lado, el enfoque de Habermas y
Tugendhat, quienes -aunque con ciertas
diferencias- asumen la fenomenologia de
los sentimientos morales como elemento
justificador de las normas éticas; y, por
otro lado, el de Husserl quien, para evitar
el peligro del relativismo moral y del
escepticismo ético, recupera la psicologia
como fundamento de una ética entendida
como responsabilidad histdrica y cultural
del individuo.

Abstract:

This paper analyzes the recent
discussion of moral sentiments, based
on Strawson’s book Freedom and
Resentment. The author presents on the
one hand Habermas’ and Tugendhat’s
focus, although with some differences,
which assumes that the phenomenology
of moral sentimients justifies ethical
norms; and on fue other hand, Husserl’s
approach, in which to avoid the danger of
moral relativismand ethical sceptecism,
considers psychology as the basis for
ethics understood as fue individual® s
historical and cultural responsability.

Palabras  clave:  Sentimiento  moral, Key words: Moral feeling, relativism,
relativismo,  escepticismo,  psicologia, scepticism. Psychology, phenomenology
fenomenologia.

1 Reproducimos con autorizacion del autor el presente ensayo publicado hace mds de una década en la revista de filosofia, nimero especial 11/111, Mara-

caibo, Venezuela, Universidad de Zulia, 1996 pp. 139-154



20 - Guillermo Hoyos

En la discusion contempordnea acerca del conocimiento de lo moral y de los
motivos para la accion juegan un papel cada vez mds importante los sentimientos
morales. La publicacién de las lecciones de Husserl sobre el tema muestra que para
la fenomenologia la moral es de sentimientos asi se exprese en juicios (cf. Hua.
XXVII, pp. 390-1). Aqui queremos analizar el sentido de la tematizacion de los
sentimientos morales tanto en la obra de Husserl como en el ya cldsico trabajo de P.
F. Strawson (1962) “Libertad y resentimiento”, retomado por J. Habermas y por E.
Tugendhat, para clarificar una pregunta que se conserva a lo largo de todo el desarrollo
de la ética husserliana: ;la tematizacion de los sentimientos no es hacerle el juego al
relativismo moral propio del escepticismo, al recaer en el psicologismo que se pretende
superar?

Husserl critica al escepticismo en moral (Hua XXVIII; Roth 1960; San Martin
1992) en estricta analogia con la refutacion del psicologismo en la l6gica. Establecer
este paralelismo no es meramente una estrategia argumentativa contra el escepticismo
en ambas disciplinas, sino ante todo la consecuencia del principio fundamental de la
fenomenologia: el volver a las cosas mismas s6lo es posible en ‘su darse’ intencional
en la vida de conciencia. Es por consiguiente a partir de este su darse los fenomenos,
como debe iniciarse la investigacion que nos conduzca a ‘la realidad’ que se constituye
tanto en los juicios de verdad como en los de valor. El campo de los fendmenos en
el que la skepsis podria consolidarse como antifilosoffa, posibilita a la filosofia el
andlisis de la génesis de formas y estructuras, que pueden ser intuidas categorialmente
o valorativamente.

Es claro que este punto de partida en relacion con la doxa, reconociendo su
verdad para poder superar de raiz todo escepticismo, puede significar permanecer en el
psicologismo. Esto explica la posicién que se toma frente a Kant (Hua XXVIII, 402-
418) y Hume (Huss XXVIII, 384-402), para aclarar como es posible una consideracion
de los sentimientos en el proceso de justificacién de la ética, sin que ello implique
caer en el relativismo. Precisamente Kant, para obviar todo empirismo, determina el
significado y validez de la moral en la formalidad de los principios, rechazando toda
participacion de la sensibilidad en el proceso de conocimiento y de motivacion de las
acciones morales. Aunque no debe olvidarse aquella especie de sensibilidad moral
sublimada que se expresa en “el respeto a la ley” y en el “interés puro”. En el otro
extremo, Hume reconoce toda la fuerza moral precisamente a los sentimientos; pero los
principios que de ellos pudieran concluirse no superan el nivel de generalidad y verdad
que pudieran dar la induccion o el habito.

Husserl argumenta tanto contra la moral de sentimientos (Gefiihlsmoral) como
contra la moral racionalista (Verstandesmoral), unilaterales cada una de ellas en su
extremo, enfatizando que el empirismo tiene razén en iniciar su andlisis por los senti-
mientos, es decir por las vivencias en las que se nos da el fenémeno moral, pero que es
necesario hacer un andlisis intencional de dichas vivencias para llegar a las intuiciones
valorativas y no malinterpretarlas como si se tratara de datos naturales de la experiencia
interna. Como para la légica (Huss XVII, § 100), también para la moral vale afirmar
que los empiristas descubrieron la intencionalidad en sus andlisis de la experiencia
interna, pero fueron ciegos para reconocer en ella el lugar de las formas y de la génesis
no naturalista, sino trascendental de los conceptos y juicios. En este sentido Kant si
interpreta bien el decir de los mismos empiristas, al caracterizar sus andlisis como una
especie de genealogia del entendimiento humano. Para Husserl ni Kant ni los empiris-



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 21

tas pueden desarrollar el descubrimiento de la intencionalidad de la conciencia, para
descubrir en su teleologia formas, sentidos y estructuras, por permanecer victimas del
prejuicio psicologista de ver en la experiencia interna sélo datos ‘naturales’. Por ello no
logran superar el escepticismo.

Al escepticismo hay que “acertarle, por asi decir, en el corazén” (Huss VII,
57), aclarando la verdad de la skepsis como critica radical a todo trascendentalismo que
la refute sin comprenderla y a todo naturalismo que ignore en su génesis la doctrina
del hombre como medida de todas las cosas. El reconocimiento del mundo de la vida
protege del objetivismo positivista a los andlisis fenomenolégicos. S6lo volviendo
a los origenes de la doxa en lo subjetivo-relativo-situativo y en los sentimientos, -y
éste es el sentido trascendental de la epoché fenomenoldgica-, se puede radicalizar
la responsabilidad del sujeto: “La ultima y superior responsabilidad surge en el
conocimiento que se obtiene en actitud trascendental referida a los dltimos aportes y
actos del sentimiento y de la voluntad en la constitucion” (Huss VIII, 25).

El andlisis intencional de las vivencias, en las que se nos dan en su originariedad
los fendmenos morales permite a Husserl distinguir, clasificar y sistematizar todos
aquellos actos que conformarfan una ‘fenomenologia de lo moral’. En este aspecto mds
analitico que trascendental Husserl es superado por Max Scheler (Gomd en: Camps
1989 111, 296-326; Maliandi en: Camps 1992, 73-103). Pero lo que nos interesa aqui es
la fundamentacion de la ética en la capacidad de responsabilidad del sujeto con respecto
al cambio y a la renovacién. Para ello hay que permanecer en la dimensién psicoldgica.
Para caracterizar al “hombre como ser personal y libre” parte Husserl en sus articulos
para The Kaizo de “la facultad propia de la esencia del hombre, la autoconciencia en el
sentido preciso de autoinspeccion personal (inspectio sui), y de la facultad, fundada en
la inspectio sui, de tomar posicidn reflexivamente acerca de si mismo y de su vida y de
actuar personalmente: autoconocimiento, autovaloracion y autodeterminacion practica
(autovolicion y autoconstitucion)” (Hua. XXVII, p. 23). Pero esta misma actitud de la
inspectio sui no se escapa del fantasma del solipsismo, como le critica Heidegger
a Husserl, en su examen del punto de partida de la fenomenologia: “La actitud y
experiencia personalista se caracteriza como inspectio sui, como introspeccion interna
de si mismo como del yo de la intencionalidad, del yo como sujeto de cogitationes.
Aqui ya la misma expresion sola recuerda claramente a Descartes” (Heidegger 1979,
p. 169). Surge pues de nuevo la sospecha de una tematizacion objetivante del sujeto
moral, que no logra desprenderse del psicologismo cartesiano.

(;Significa esto que tanto desde el punto de vista de los sentimientos morales,
como desde el del sujeto que se responsabiliza de ellos al justificarlos mediante
razones y motivos, no hay salida de la dimensién solipsista? ;No era la pretension
inicial de la fenomenologia superar desde un punto de vista trascendental dicho
reduccionismo de la autoconciencia? Veamos si el desarrollo dado por Strawson,
Habermas y Tugendhat a los sentimientos morales desde dimensiones no solipsistas en
intima relacion con la psicologia, el lenguaje y la sociologfa, ayuda para comprender
mejor, como lo pretende Husserl, la ética en medio del mundo de la vida.

Al asumir Habermas (1983, p. 55) los andlisis de los sentimientos morales
presentados por Strawson afirma que alli se trata de una “fenomenologia lingiiistica
de la conciencia ética”. Para Strawson (1974, p. 24) “es una ldstima que hablar de
sentimientos morales haya caido en desgracia”, sefiala que partir de ellos, asi parezca
que se trata de lugares comunes, tiene la ventaja “de mantener frente a nuestras
mentes algo que fdcilmente se olvida cuando estamos comprometidos en filosoffa,
especialmente en nuestro frio y contempordneo estilo, a saber, lo que significa estar
realmente envuelto en relaciones interpersonales ordinarias, ya sea desde las mads
intimas, hasta las mds casuales” (p. 6).



22 - Guillermo Hoyos

Volver a los sentimientos morales en el mundo de la vida permite a Strawson
zanjar la antinomia entre el pesimista que sélo cree que se puede hablar de libertad,
de imputabilidad y de moral, si la tesis del determinismo es falsa, y el optimista
que opina que si es posible este discurso asi dicha tesis fuera verdadera. Ante la
imposibilidad de resolver la cldsica antinomia kantiana entre determinismo y libertad,
se ubica Strawson en otro escenario donde se pueda seguir hablando con sentido de
libertad en situaciones concretas del mundo de la vida. No se pretende fundamentar
la moral en sentimientos, sino comprender, en clara actitud fenomenoldgica, en qué
tipo de experiencias se me da el fendmeno moral.

Como es bien sabido, Strawson elige tres sentimientos de especial
significacion con respecto alaconciencia moral: el “resentimiento”, la“indignacién”y
la “culpa”. Independientemente de todos los matices psicoldgicos, estos sentimientos
permiten distinguir dos tipos de actitud en las relaciones interpersonales: cuando
nos comportamos como participantes o cuando consideramos a los otros como
objetos, por ejemplo de politica social o de tratamiento. “Si su actitud hacia alguien
es completamente objetiva, entonces aunque usted pudiera pelear con él, usted no
podria regatear con €l, y aunque pudiera hablar con €l, inclusive negociar, usted no
podria razonar con él. Usted puede a lo sumo pretender que regatea o que razona con
él” (p. 9).

Al analizar estos sentimientos en actitud participativa, nos encontramos
con una especie de apriori de las relaciones humanas lesionado por ciertos
comportamientos dentro de un dmbito de reciprocidad y obligaciones. Podriamos
hablar aqui de una especie de “intuicion valorativa” de lo dado en las vivencias
intencionales que constituyen los sentimientos morales. Al razonar con otros desde
un punto de vista moral, tomando como base dicha valoracion, superamos todo
objetivismo psicoldgico.

Jiirgen Habermas (1983, 60) destaca la “vocacién” comunicativa de los
sentimientos morales, como punto de partida para la ética discursiva; sefiala ademads
que estos sentimientos a la vez que son personales, -vivencias intencionales, dirfa el
fenomendlogo-, son transpersonales, en el sentido de que pueden ser generalizables,
lo cual se logrard mediante la comunicacion. “Es claro que los sentimientos tienen
una significacién para la justificacion moral de formas de accidn, semejante a la
que tienen las percepciones para la explicacion tedrica de hechos” (Habermas
1983, 60). Los sentimientos morales son base psicoldgica para una especie de
proceso de ‘induccion’ en el que sea posible pasar de experiencias, en las que se
nos dan hechos morales, a leyes en las que podamos expresar principios de accion.
Habermas se acerca atrevidamente a Kant y descubre en el imperativo categdrico
una estructura semejante, un puente o transformador moral, en el cual se parte de
madximas subjetivas, para llegar gracias a la voluntad libre a leyes universales. La
reformulacién comunicativa del principio de universalizacion de la moral es bien
conocida: “En lugar de proponer a todos los demds una mdxima como vélida y que
quiero que sea ley general, tengo que presentarles a todos los demds mi mdxima con
el objeto de que comprueben discursivamente su pretension de universalidad. El
peso se traslada de aquello que cada uno puede querer sin contradiccién como ley
general, a lo que todos de comun acuerdo quieren reconocer como norma universal”
(McCarthy en Habermas 1983, p. 77).

No vamos a desarrollar la ética discursiva. S6lo se pretendia destacar como
el principio puente que Habermas instala es un reconocimiento de que sin base
en los sentimientos morales no es posible argumentar en moral. Aqui la herencia
fenomenoldgica de la teoria de la accién comunicativa, sus raices en el mundo de



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 23

la vida son novedosamente fecundas: el mundo objetivo es relativizado, gracias a
que en las experiencias morales se me da fenomenolégicamente un mundo social y
un mundo subjetivo. El principio puente, esa especie de juicio reflexionante que en
la fenomenologia se llama intuicién valorativa, gana su fuerza en la comunicacién
referida a los sentimiento morales.

Dentro de su concepto de filosoffa como el arte de clarificar conceptualmente
lo que se nos da en la experiencia cotidiana, también Ernesto Tugendhat afirma que
en los sentimientos morales, indignacidn, resentimiento y culpa, se constituye el
deber moral. Gracias a ellos soy consciente de exigencias mutuas en las que se basan
la reglas précticas, que pretendemos en comunidad poder justificar dando razones y
motivos acerca de lo que expresan dichos sentimientos morales. Por ello se puede
entender por moral la capacidad y disposicion de aclarar un rasgo central de la
conciencia humana en relacion con la manera como nos entendemos como personas,
y consecuentemente estamos dispuestos a formular juicios que implican aprobacion
o desaprobacion de ciertas acciones y actitudes con base en los sentimientos morales.
Para Tugendhat los sentimientos no son la materia de la moral, tampoco hay que
transformarlos en juicios, sino que son “alarmas” y ‘“sensores” que me exigen
justificar acciones asumidas voluntariamente en una comunidad.

En esta direccion, el mismo J. Rawls (1972, § 66) entiende como bueno en el
sentido moral, el modo de comportarse que preferimos valga entre los miembros de
una sociedad, sin tener en cuenta ninguna funcién especifica ni preferencia alguna.
Entonces los sentimientos morales serfan como un indicador de moralidad: “Puesto
que han sido elegidos los principios de justicia y asumimos su estricto cumplimiento,
cada uno sabe que en la sociedad va a querer que los otros tengan los sentimientos
morales que sustenten su adhesion a estos estandares” (p. 437).

Asi quedarfa claro el significado de los sentimientos morales para las dos
estrategias de argumentacion. Mientras para Habermas los sentimientos son punto
de partida para reconstruir normas generales con base en el posible consenso de los
participantes; Tugendhat no cree que sea posible ni necesario dicho sentido fuerte
de consenso, muy cercano a pretensiones de fundamentacion cuasitrascendentales;
piensa que los sentimientos morales me hacen consciente de que las normas violadas
tienen el sentido de normas porque son igualmente justificables para todos los
asociados.

Pero ;qué se entiende por justificable y con base en qué se justifica?
Tugendhat parece aceptar que lo tinico que se justifica son los intereses de cada quien
de convivir en determinada sociedad. Pienso que desde la interpretacion husserliana
de los sentimientos morales es posible profundizar mds en la problemadtica: si
los sentimientos nos hacen caer en cuenta de normas que deben ser igualmente
justificables para todos, y la indignacion, el resentimiento y la culpa son sancién
interna, esto nos devela cierta estructura normativa con respecto a formas de sociedad
mds humanas. La universalidad de los derechos humanos estarfa prefigurada en esta
pretension de lo igualmente justificable para todos.

De esta forma el tratamiento psicoldgico de los sentimientos morales en
Strawson, del cual parten desarrollos de argumentacion fundamentadora (Habermas)
y de justificacion (Tugendhat) de la moral, puede ser vinculado con el andlisis
fenomenoldgico de la conciencia moral, para liberar a ésta del solipsismo y dar
mayor concrecion al sentido de responsabilidad, con lo que a la vez se protegen
dichos desarrollos de la sospecha de ser meros andlisis empiricos desde las ciencias
sociales. Asf tanto Strawson como Habermas y Tugendhat estarfan articulando lo
que Husserl siempre quiso: un sentido y una validacién de los sentimientos morales
como actos de conciencia, no interpretados desde una psicologia objetivista, sino
desde una comprensidn prictica de intencionalidad. Esto exige repensar las relaciones



24 - Guillermo Hoyos

entre fenomenologia y psicologia.

En la Crisis Husserl busca solucionar el problema de la filosoffa moderna
que se ha movido entre el objetivismo de las ciencias positivas y el subjetivismo de
una filosofia trascendental que no ha podido resolver el enigma de la conciencia,
el de la psicologia, que se convierte ahora en “campo de las decisiones” (Feld der
Entscheidungen). Al asi llamado “camino de la psicologia” en la Crisis, corresponden
las Conferencias de Praga (noviembre de 1935), publicadas recientemente, sobre “La
psicologia en la crisis de la ciencia europea”.

Este texto ayuda a ver la solucién que ofrece Husserl al problema de la
psicologia desde un doble punto de vista en relacién con la moral: si es posible
una consideracion de los sentimientos morales que no trate al hombre como mero
objeto y si una vez libre del objetivismo el sujeto responsable también puede
liberarse del solipsismo. Esto significarfa que la psicologia es el principio puente
en la fenomenologia, al permitir generalizar el sentido de moral presente en los
sentimientos y comprender el principio de responsabilidad a partir de un sujeto
participante en el mundo de la vida.

Lo que Husserl busca en estas Conferencias es un acercamiento entre la
filosoffa y la psicologia que permita mostrar “cémo se implican mutuamente como
en un destino comtn el problema de una reforma radical de la psicologia y el de
una reforma radical de la filosofia trascendental” (Hua. XXIX, 109). El sentido de
dicha reforma se expresa al final en un pasaje, atribuido a una sugerencia de Fink:
si “la crisis de las ciencias tiene su fundamento en una crisis de la autocomprensiéon
del hombre” (p. 138), la solucién sélo serd posible si se asume el problema del
hombre desde un nivel de comprension mucho mds profundo. Para lograrlo hay
que superar un tipo de especulacién trascendental en torno a una profundidad de la
vida del sujeto que nunca puede ser puesta al descubierto en actitud objetiva; este
sentido de lo trascendental tenfa que fracasar por falta de un método descriptivo.
Por ello la nueva comprensiéon fenomenoldgica y genética de lo trascendental,
debe ser complementada por una psicologia que para dar cuenta de lo espiritual
propiamente dicho, renuncie a su fascinacion por la actitud objetivante y se libere
del cautiverio metddico del paradigma de la ciencia natural. El fracaso de la cldsica
filosoffa trascendental y de la psicologia cientifica en su empefio por comprender al
hombre, se debid precisamente “a que permanecieron separadas” (p. 138). Se busca
ahora una comprensién de la intencionalidad que aproveche todos los esfuerzos de
la psicologfa. Esto equivale a un reconocimiento radical de la doctrina de la skepsis
con respecto al hombre como medida de todas las cosas. Solo asi se da respuesta al
problema de lo trascendental planteado desde Hume: cémo se puede reconstruir a
partir de lo dado en la experiencia interna el sentido del mundo y de una practica en
él, de la cual podamos responsabilizarnos radicalmente.

En inconfundible cercania a la conclusién de la Critica de la razon prdctica
de Kant (“el cielo estrellado sobre mi y la ley moral dentro de mi”) concluyen
Husserl y Fink: “Del saber acerca de la doble comprension de la esencia del hombre
surge no s6lo una nueva autoconciencia renovada tedricamente, sino sobre todo un
nuevo sentimiento vital. El universo en la enormidad de la extension de su espacio
con millones de estrellas, entre las cuales persiste un ser diminuto insignificante;
este universo inmenso en cuya infinitud el hombre estd amenazado con desaparecer,
no es mds que una (Sinnesleistung) constitucion de sentido, una (Geltungsgebilde)
formacion validada en la vida del hombre, a saber en las profundidades de su vida
trascendental. Y asi puede ahora la fenomenologia pronunciar el nuevo saber, el
saber trascendental sobre el hombre con la antigua expresién orgullosa: anthropos
metron panton, el hombre es la medida de todas las cosas” (p. 139).



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -25

BIBLIOGRAFIA

Brentano, Franz (1952). Grundlegung und Aufbau der Ethik. Bern, Francke.

Camps, Victoria, Guariglia, Osvaldo y Salmerdn, Fernando (edit.) (1992). Concepciones de la ética
Enciclopedia Iberoamericana de Filosofia -EIAF-, Volumen 2. Madrid, Trotta.

Celis, Rapha€l (1994). “Prolégomenes a une phénoménologie de 1’ ethos naturel. Par dela le naturalisme”
en: Recherches Husserliennes, Vol. 1, pp. 15-32.

Diaz, Jorge Aurelio (1994). “El resentimiento como argumento moral” en: Ideas y Valores, No. 94,
Bogotd, Universidad Nacional de Colombia, abril, pp. 11-20.

Habermas, Jiirgen (1983). “Diskursethik - Notizen zu einem Begriindungsprogramm” y
“Moralbewufitsein und kommunikatives Handeln” en J. Habermas, Moralbewuftsein und
kommunikatives Handeln, Frankfurt a.M., Suhrkamp, pp. 53-125 y 127-206. (V. e.: Conciencia moral y
accion comunicativa. Barcelona, Peninsula, 1985).

Heidegger, Martin (1979). Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Gesamtausgabe, Bd. 20,
Frankfurt a.M., Vitorio Klostermann.

Held, Klaus (1993). “Intencionalidad y plenificacion” en: Rosemary R. P. de Lerner (de.), El pensamiento
de Husserl en la reflexion filosdfica contempordnea. Lima, Pontificia Universidad Catélica del Perd, pp.
181-200.

Hoyos Vdsquez, Guillermo (1975). Intentionalitdt als Verantwortung. Geschichtsteleologie und Teleologie
der Intentionalitdt bei Husserl. (Phinomenologica, 67). M. Nijhoff, Den Haag.

Hoyos Vdsquez, Guillermo (1986). Los intereses de la vida cotidiana y las ciencias. Universidad Nacional
de Colombia, Bogot4.

Hoyos Vasquez, Guillermo (1993). “El mundo como tema de la fenomenologia” en: Humanidades,
Revista de la Universidad Industrial de Santander -UIS-, vol. 22, n° 1, Bucaramanga, pp. 13-22.

Hoyos Vdsquez, Guillermo (1995). “La ética fenomenoldgica: una filosofia del presente” en: Carlos B.
Gutiérrez (de.), El trabajo filosdfico de hoy en el continente. Memorias del XII1I Congreso Interamericano
de Filosofia (4-9 julio de 1994). Bogota, Editorial ABC, pp. 783-796.



26 - Guillermo Hoyos

Husserl, Edmund (1950 ss.). Gesammelte Werke. Husserliana. Den Haag, Martinus Nijhoff (hoy: Dor-
drecht, Kluwer Academic Publishers).

Husserl, Edmund. (1981). ,,La filosoffa en la crisis de la humanidad europea“ en: E. Husserl. Filosofia
como ciencia estricta. Buenos Aires, Nova, p. 135 ss.

Husserl, Edmund. (1991). La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental. Barcelona,
Critica.

Kant, I. (1961). Critica de la razon prdctica. Buenos Aires, Losada.

Lohmar, Dieter (1993). “Zur Uberwindung des heimweltlichen Ethos” en: R.A. Mall / D. Lohmar,
Philosophische Grundlagen der Interkulturalitdt. Amsterdam, Editions Rodopi B.V., pp. 53-65.

Melle, Ulrich (1994). “La fenomenologfa de la voluntad de Husserl” en: Ideas y Valores, No. 95, Bogotd,
Universidad Nacional de Colombia, agosto, pp. 65-84.

Orth, Ernst Wolfgang (1993). “Ethos de la renovacion y de la interculturalidad como interintencionalidad.
El eurocentrismo de Husserl y sus articulos de la revista japonesa Kaizo” en: Rosemary R. P. de Lerner
(de.), El pensamiento de Husserl en la reflexion filosdfica contempordnea. Lima, Pontificia Universidad
Catdlica del Perd, pp. 29-49.

Rawls, John (1972). A Theory of Justice. Oxford, Clarendon Press.

Roth, Alois (1960). Edmund Husserls ethische Untersuchungen, dargestellt anhand seiner
Vorlesungsmanuskripte. (Phinomenologica, 7). M. Nijhoff, Den Haag.

San Martin, Javier (1992). ,,Etica, antropologia y filosoffa de la historia. Las Lecciones_de Husserl de
Introduccion a la ética del Semestre de Verano de 1920 en: Isegorfa, N° 5, Madrid, marzo, pp. 43-77.

Scheler, Max (1913/1916). Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. M. Niemeyer,
Halle.

Strawson, P. F. (1974). “Freedom and Resentment” en: P. F.Strawson, Freedom and Resentment and
other Essays, London, Methuen, pp. 1-25.

Tugendhat, Ernesto (1988). Problemas de ética. Barcelona, Critica.

Tugendhat, Ernesto (1990). “El papel de la identidad en la constitucién de la moralidad” en: Ideas y
Valores. No. 83-84. Bogotd, Universidad Nacional, Diciembre, pp. 3-14.

Tugendhat, Ernst (1993). Vorlesungen iiber Ethik. Frankfurt, a.M., Suhrkamp.
Waldenfels, Bernhard (1993). “Verschrinkung von Heimwelt und Fremdwelt” en: R.A. Mall / D.

Lohmar, Philosophische Grundlagen der Interkulturalitit. Amsterdam, Editions Rodopi B.V., pp. 53-
65.



La finitud del mundo.
Fenomenologia en transicion de Husserl a Heidegger!

The finitude of the world. Fenomenology in transition
from Husserl to Heidegger

KLAUS HELD
Bergische Universitit Wuppertal,
Alemania

Resumen:

En el presente trabajo el autor pone al
concepto de “mundo” y su finitud como
eje central que posibilita comprender,
desde su punto de vista, la transicién
existente de la filosofia de Husserl
a la Heidegger desde un enfoque
fenomenoldgico. El autor resalta la
originalidad y particularidad de cada una
delas filosofias en miltiples perspectivas,
para llegar a mostrar que el pensamiento
de Heidegger es una continuacion y
una radicalizacion del pensamiento de
Husserl. La radicalizacidn se muestra en
el develamiento del cardcter animico de
la actividad humana.

Palabras claves: Actitud natural,
fenomenologia, mundos especiales, mundo
uno, epojé, Dasein, curiosidad tedrica,
ocultamiento, estado de animo, infinitud.

Abstract:

In this paper the authors states the concept
of “world” and its finitude as a central
axle which enables us to understand,
from his point of view, the shift from
Husserl to Heidegger philosophy from
a phenomenological focus. The author
highlights the originality and particularity
of each of these philosophies from
multiple perspectives, to show that
Heidegger’s thought is a continuation and
radicalization of Husserl’s thought. The
radicalization is apparent in the disclosure
of the psychic (mood) character of the
human activity.

Key words: Natural actitude and
phenomenology, special worlds, one world,
epoché, Dasein, theoretical curiosity,
withdrawal, mood, infinitude.

1 Titulo original: Die Endlichkeit der Welt. Phinomenologie im Ubergang von Husserl zu Heidegger. Este escrito fue publicado en
alemdn por primera vez en: B. Niemeyer und B. Schiitze (Editores): Philosophie der Endlichkeit, Wiirzburg, 1992. Traduccién del
alemdn autorizada por el doctor Klaus Held: Hernando Hincapié Herrera Departamento de Filosoffa de la Universidad de Caldas y
Pedro J. Aristizdbal Hoyos Escuela de Filosofia de la Universidad Tecnoldgica de Pereira.



28 - Klaus Held

Con las siguientes consideraciones quisiera dar una respuesta a una pregunta:
Ha continuado desarrollando Heidegger en su pensar desde “ser y Tiempo™ el
comienzo de la fenomenologia fundamentada por Husserl? O se dieron en él motivos
extra-fenomenoldgicos para plantear una ruptura filosdfica entre €l y Husserl? Para
aclarar la relacion entre ambos pensadores se han planteado sus ideas hasta hoy
en tres dmbitos de problemas: 1. Evidencia y verdad como Alétheia, 2. Conciencia
intencional y Dasein, 3. Conciencia interna del tiempo y temporalidad extdtica.
Frente a lo anterior quisiera afirmar lo siguiente, el concepto fenomenoldgico de
mundo constituye el puente desde Husserl hacia Heidegger®".

Mi tesis de partida es: El mundo es asunto propio de la fenomenologia, por
eso debe considerarse que para un andlisis del mundo esta es la pregunta de entrada
que se debe responder. Llegaré al resultado que el andlisis del mundo de Heidegger
continda y radicaliza la fenomenologia de Husserl. Sin embargo, no debe borrarse la
frontera entre ambos pensadores, por el contrario, ella se muestra precisamente en
su entendimiento del mundo. La determinacién fundamental del mundo en Husserl
es su infinitud, para Heidegger, su finitud. Ambas determinaciones no se excluyen
mutuamente: El sentido de la finitud del mundo en Heidegger posibilita su infinitud
en el sentido de Husserl. Quisiera fundamentar esta tesis con algunas consideraciones
mias.

El trdnsito conforma el principio interno de la fenomenologia. Con dicho
transito la fenomenologia se presenta a si misma como una nueva posibilidad radical
del pensar. Algo asi como el pensar ya tiene lugar en la vida cotidiana antes de toda
filosoffa. Por medio de que se diferencia el pensar fenomenoldgico del pensar de la
vida prefilosofica? El pensar es una ejecucion espiritual la cual tiene como tema un
“asunto”. Cuando dos tipos de pensar se hacen diferenciar tienen que tener una tercera
comparacién (Tertium comparationis) en comun. Para esto hay dos posibilidades.
Ya sea que sea la misma forma de ejecucidn espiritual en el pensar prefiloséfico y
fenomenoldgico — el “Método” en el sentido mds alejado — y el tema diferente, o al
contrario. Si fuese el tema diferente, entonces permaneceria inexplicable el porque
el ser humano , el cual viene de la vida prefilosofica, se pueda siquiera interesar
por la filosofia o la fenomenologia. Entonces queda solo la posibilidad, que la
fenomenologia tiene en comun su “asunto” con la vida prefiloséfica, pero este asunto
lo analizo de una manera nueva y radical. En este sentido aparece la fenomenologia,
por lo pronto, como método, como Heidegger ha enfatizado con razén en “Ser y
Tiempo™™.

Lo nuevo al interior del pensamiento fenomenolégico consiste en un cambio
radical de actitud. Cada actitud es una actitud hacia algo: hay una correlacién. El
tertium comparationis entre la actitud pre-fenomenoldgica que Husserl caracteriza
como “‘actitud natural”, y la actitud fenomenoldgica, es su correlato comun. Este
correlatoes el mundo. Ladiferencia entre las dos actitudes estd en lamanera como estan
relacionadas con este correlato. Como una forma de pensamiento la fenomenologia

2 Esta fue realmente la idea original de Eugen Fink cuyos excelentes trabajos acerca de la tensién entre Husserl y Heidegger merecieron la mayor con-
sideracion. Ver sus disertaciones. En: Studien zur Phinomenologie (1930-1939), Den Haag 1966, und: Ndhe und Distanz. Phinomenologie Vortriige
und Aufsdtze, Freiburgo, Miinchen: 1976. El mundo como tema propio de la fenomenologfa forma también el tema de mi investigacién “Husserl neue
Einfiihrung in die Philosophie: der Begriff der Lebenswelt*, en: Lebenswelt y Wissenschaft, edit. por Gethmann, Bonn 1991.

3 M. Heidgger. Ser y Tiempo. § 7



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 29

hace al mundo temdtico, lo convierte en objeto de su andlisis. La actitud natural se
caracteriza por el hecho de que todavia no se ha podido volver temadtico el mundo.
Es esencial a la actitud natural que ella sea referida a un correlato, el mundo, pero
precisamente de tal manera que el mundo no pueda hacerse tematico.

La fenomenologia puede hacer temdtico el mundo por primera vez, porque
observa rigurosamente cada ente en particular en todas sus determinaciones cuando
sale al encuentro del ser humano. La fenomenologia se ocupa exclusivamente de este
Como, o sea de la correlacion entre el ente y lo que aparece al ser humano y del modo
de este aparecer. Este fundamento metddico de la fenomenologia es el principio de
la correlacion que Husserl en su “Crisis de las ciencias europeas” asume como el
pensamiento fundamental de su vida y de su trabajo integral®. S6lo un filosofar que
contiene en si este principio puede llevar el nombre de “fenomenologia”.

“Aparecer” significa: emerger a la luz desde un fondo no aclarado. Por
lo tanto, la idea fundamental de un andlisis concreto de la correlacion -en el que
nada se encuentra aislado- es lo que se da como trazo comun en todo aparecer:
con cualquier clase de ente que los seres humanos tengan que ver, el aparece mas
bien en un contexto inacabado mediante el cual una multiplicidad de entes pertenece
a su aparecer. Este fondo es un espacio abierto de posibilidades para dirigirse a
otros entes y formar as{ un “campo de visidén” (Gesichtskreis) o un horizonte, para
tales posibilidades. Puesto que las posibilidades indican en forma regulada, es tal
horizonte un contexto referencial (Verweisungszusammenhdng). En tal contexto
quedan también indicaciones para otros horizontes. Por eso todos estdn ligados a un
solo nexo de indicacién implicado en todos los horizontes pensables: esto es, en el
mundo.

El Como -la manera- del aparecer de cada ente es su insercidn en el horizonte
universal latente “mundo”, su mundanidad. El mundo, como la fenomenologia lo
hace tema es esta mundanidad. E1 Como y el por qué forman el trasfondo en cada
aparecer, el ser humano estd también de cualquier forma listo para poder referirse
prefiloséficamente al mundo, al cual pertenece el ente en su aparecer. Pero el mundo
como la totalidad de entes o como la dimension de esta totalidad, pertenece a entes
y no estd —definido - en el Como de su aparicidn, es el horizonte universal. Como
es el mundo en la actitud natural es por cierto el encuentro con el ente en juego y
por lo tanto el correlato de esta actitud. Pero la actitud natural estd definida por su
incapacidad de entrar expresamente en relacion con su correlato. El ser humano
asume en este correlato una relacion en la cual €l se convierte en horizonte universal
del tema del pensar. Este paso es la transicion hacia la actitud fenomenoldgica.

Anterior a este paso estd dado el fundamento del mundo del aparecer abierto
al ser humano de una manera no relacionada. Ella determina la existencia humana
que Heidegger denomina “El-Ser-en-el-Mundo”, la mundanidad sin relacion. Como
horizonte universal queda atemadtico el mundo en la actitud natural. Precisamente
la fenomenologia es el descubrimiento de esta atematicidad. Segun eso la actitud
fenomenoldgica pone al pensar en una relacion con la mundanidad de la vida natural.
El pensar recibe la tarea, de tematizar el mundo, pero sin falsear su cardcter de
horizonte que es atemdtico para la actitud natural. Convertir el horizonte de mundo
atemdtico en tema es tarea fundamental de la fenomenologia. El problema de si hasta
qué punto es Heidegger atin un fenomendlogo después de “Ser y Tiempo”, se debe
por lo tanto cuestionar si contribuyo a la resolucién de esa tarea.

La fenomenologia tiene qué aclarar, en primer lugar, por qué el horizonte
universal no puede hacerse temdtico en la actitud natural. El ser humano estd abierto

4 E. Husserl, Die Krisis der europiischen Wissenschaften und die Transzendentale Phiinomenologie, ed. W. Biemel, den Haag 1954,
§48 p. 168y 169 nota (Hua VI)



30 - Klaus Held

al mundo sin asumir una relacion con él. Hay relaciones conscientes no con el
horizonte mismo sino solamente con los entes, cada uno de los cuales da un paso
adelante a partir del trasfondo atemdtico. El ser humano es consciente de ello en
cuanto €l lo concibe como un objeto idéntico cada vez que se le aparece y en cuanto
sabe que puede encontrarlo en una multiplicidad de apariciones.

El ser humano estd familiarizado con una diferencia en las formas que
pertenecen a esta conciencia del objeto. Estas formas de aparicién pueden ser mas
o menos adecuadas para hacer accesible al ser humano una determinacion total, es
decir, la determinacién que da al respectivo mundo su identidad. En la conciencia
del objeto existe la tendencia a optimizar en este sentido sus modos de aparecer.
Esta tendencia la denomina Husserl intencionalidad y es evidencia que aspira al
optimo de aparicion. Asi es la relacion intencional hacia el ente en la actitud natural
mediante un interés urgente de todo, o sea, el anhelo de la conciencia intencional
de traer a aparicidn la identidad objetiva con evidencia. Este interés fija la actitud
natural sobre los objetos y le impide, por tanto, convertirse en horizonte del mundo
de su aparecer.

Para llevar a cabo su aspiracién intencional hacia la plenificacién de
evidencia (Evidenz zur Erfiillung) deben poder aparecer los objetos en el horizonte
como conciencia intencional; pues asi se mantienen dispuestas las posibilidades como
relaciones de aparecimiento que explican el ente en su determinacién. El interés
hacia determinados objetos motiva a la conciencia a poner determinados limites.
Cada horizonte particular es un punto de vista, que origina el que la conciencia
intencional forme conexiones de aparicion que estdn relacionados cada uno con sus
respectivas finalidades. Para ello deben preferirse ciertas conexiones de aparicién y
hacer desaparecer otras. A causa de esta delimitacion son los horizontes particulares
solo trazos del horizonte universal; Ellos son finitos. Por eso Husserl las llama en su
época tardia algunas veces “mundos especiales” (Solderwelten)’.

Andlogamente asi como nosotros tenemos una conciencia expresa de los
objetos que aparecen, pueden volvérsenos ocasionalmente también conscientes los
mundos especiales que en cada uno forman también su entorno, por ejemplo, cuando
alguien tiene claridad de que él tiene otro horizonte distinto de los otros mediante su
profesion, suedad, sunacionalidad, etc. Eso también es posible porque tales horizontes
estdn condicionados por intereses de objetos determinados. La interesabilidad en
la actitud natural que une los mundos especiales nos toma la posibilidad de entrar
expresamente en una relacion con el horizonte universal “mundo”.

Sin embargo el horizonte universal nos es conocido atemdticamente. La
conciencia intencional es, como Husserl acertadamente la formula, un “yo puedo™:
yo puedo en cada aparicion de un objeto en un mundo especial preguntar cuales
indicaciones estdn implicadas en ellas. En la explicitacién de estas implicaciones
no forma el mundo especial para mi “yo puedo” ninguna frontera inalcanzable: Yo
puedo comprender también aquellas posibilidades de indicacién que llevan mds alld
del mundo especial en cuestion. La conciencia de implicaciones siempre repetibles
pertenece al Como —la manera- del aparecer. La inagotabilidad del nexo de las
implicaciones indicativas es una infinitud potencial y es la principal caracteristica
del mundo como horizonte universal.

Esta es la determinacién fundamental del mundo como actitud natural que
ha sido descubierta por Husserl. Si el mundo aparece como tema por primera vez
desde la fenomenologia aparece €l necesariamente como horizonte universal infinito.
Esta determinacion no puede ser falsa si se presenta (igual como en Heidegger),

5 Ibid Anexo XVII, p. 459 ss. Para la diferenciacion del concepto de mundos especiales en la época tardia de Husserl. Ver también mi investigacién “He-
imwelt, Frendweltdie eine Welt, en: Phinomenologie Forschungen, volumen 24, edit. por E. W. Orth, Freiburg/ Miinchen, 1991.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 31

como finito el horizonte del mundo atemdtico. Ambas caracterizaciones deben valer
en diferentes puntos de vista. El punto de vista en el cual he mencionado hasta
ahora el horizonte universal era la interesabilidad de la actitud natural. El interés
de la conciencia intencional en la identidad objetiva estd motivando a trascender
la apertura del mundo especial, a abrir cada vez nuevos horizontes en las infinitas
posibilidades de indicacidn. Si el horizonte del mundo puede definirse como finito,
ello solo puede serlo, en cuanto en la mundanidad sin relacion de la actitud natural
cada vez estd en juego, algo distinto de la interesabilidad intencional.

La interesabilidad intencional es una voluntad, -una voluntad, que estd
dirigida a la formacién y conservacién de la identidad objetiva. Ella fija nuestra
conciencia intencional en la actitud natural hacia los objetos, o sea, sus contornos;
los horizontes. Para poder tematizar el horizonte de mundo nos debemos liberar de
esta voluntad. Un “abstenerse” (en griego epechein), en conexidn con la aspiracion
hacia la identidad facilita el paso hacia la posible actitud fenomenoldgica. Por esta
razén designa Husserl esta actitud libre de la interesabilidad que descansa en esta
actitud, como epojeé.

La epojé nos pone en condicion de tematizar el mundo por primera vez.
Pero ahora la tematizacion del mundo no puede ser tratada como un objeto a partir
de la actitud natural. Para evitar este peligro se necesita en primer lugar de una
interpretacion de la epojé acorde con la cosa. La epojé descansa en una decision,
en un acto de voluntad, o sea en el acto por el cual nos liberamos de la voluntad de
identidad. La pregunta es ahora: Surge esta liberacidn de la voluntad de identidad
solo mediante la epojé? Husserl asentiria esta pregunta; pero €l no ha visto que aqui
pudiera aparecer un problema. Hay una alternativa: también se puede interpretar la
epojé como si nos pusiera a plena luz, una liberacién de la voluntad de identidad que
sin embargo hasta ese momento permanecia oculta.

Solamente estd en consideracion fenomenoldgica esta segunda posibilidad.
Si la libertad de la voluntad de identidad es producida mediante la epojé, no es
ninguna libertad real de voluntad; pues la existencia de la epojé es dependiente de
la actitud tomada mediante la duracion total de la expansion de la voluntad a la que
debe su existencia. La expansion de la voluntad continua dentro de la epojé, debe
tomar la figura de un interés que se dirige hacia un objeto®”. Este objeto para la epojé
solo puede ser el mundo. La epojé sustituye asi el antiguo interés del objeto mediante
uno nuevo. En lugar de los objetos que nos interesan en la actitud natural aparece el
nuevo objeto, el “mundo como horizonte universal”.

Pero con ello llega el fenomenodlogo a una sucesion inevitable de ideas.
El no puede hacer otra cosa que esta relacién consciente con el objeto “mundo”,
convertirlo en paradigma de su interpretacion de la mundanidad sin relacion de la
actitud natural. El puede tematizar esta correlacién entre esta actitud natural y el
horizonte del mundo que no es ninguna relacién de la conciencia hacia algo, hacia
una relacion intencional, (es decir no es una relacion de conciencia de algo). La
relacion de la conciencia intencional con los mundos especiales se ofrece como
modelo para esta reinterpretacion; pues como ya se menciond, es posible tener en la
actitud natural una conciencia explicita de los mundos especiales.

La conciencia de un mundo especial se hace posible mediante el interés
en los objetos para los cuales el mundo especial, forma por asi decirlo, sus
contornos. La conciencia intencional hace identificable lo que le aparece mediante
la objetivacion. Con aquella objetivacion surge un nuevo potencial de posibilidades

6 Para la relacion entre Epojé y esfuerzo de voluntad (Willentlichkeit) ver mis disertaciones “Husserls Riickgang auf das Phaino-
menon und die geschichtliche Stellung der Phianomenologie”, en: Phdnomenologische Forschungen, tomo 10 Edit. Por E. W. Orth,
Freiburg/Miinchen 1989. En castellano: Husserl y los griegos” en apéndice de la traduccion espaifiola de E. Husserl, Erste Philosophie
tomo 1 (Tomo VII de la husserliana), Bogotd Norma, 1998.



32 - Klaus Held

de indicacion, sobre los cuales la conciencia dispone no solamente en el momento
de la objetivacion, sino de ahi en adelante. Ella “habitualiza”, como dice Husserl,
las nuevas posibilidades. De las habitualidades y de los mundos especiales podemos
nosotros en principio ser siempre conscientes.

Una vez que la correlacién entre actitud natural y mundo es interpretada
apenas como relacion intencional, la formacion de mundos especiales a través de
la habitualizacion puede servir como modelo para esta relacidon. La conexidn de
indicacion universal “mundo” -se “constituye”- en forma semejante a los espacios
de mundos especiales de indicacion, tal como estos se originan de la habitualizacion
de nuevas posibilidades de aparicién de objetos. En contraste con la génesis de los
mundos especiales en la actitud natural, el proceso de constitucion a partir del cual se
forma el horizonte universal, cae en un olvido insuperable, porque la interesabilidad
del objeto encadena la conciencia intencional a los mundos especiales. El andlisis
fenomenoldgico de la constitucion del mundo es luego el nuevo recuerdo trascendental
que nos libera de este encadenamiento.

La problemdtica del mundo en Husserl corre fundamentalmente con la
concepcidn ya esbozada. Ella hace comprensible, por qué en el lugar del mundo
la conciencia constituyente del mundo sustituye al mundo como materia objeto
de la fenomenologia. El error decisivo de esta concepcion, sin embargo, estd en la
reinterpretacion de la mundanidad sin relacion preintencional, como una relacion
intencional con el mundo, y la razén secreta para ello es la interpretacion incorrecta
de la epojé. Cuando la liberacion de la voluntad de identidad se produce primero a
partir de la epojé, no estd realmente libre de esta voluntad. De acuerdo a esto debe ya
existir una liberacion de la voluntad de identidad anterior a la decision de ejecutar la
epojé, es decir, dentro de la actitud natural. Puesto que la relacion con los objetos que
aparecen estd cargada de esta voluntad, esta solo puede ser el Como del aparecer cuyo
cardcter estd determinado por el liberarse de la voluntad de identidad. El ser humano
no se sitda en una relacion intencional hacia el mundo como horizonte, sino mas
bien, el mundo se sitda abierto al ser humano, antes de todo interés intencional en los
objetos. Pero desde el principio esta apertura del mundo estd cubierta por la relacion
determinada por el interés en los objetos y por la restriccidén de los mundos especiales
particulares que forman su contorno. La epojé es la supresion este encubrimiento.

La constitucién de mundos especiales condicionada por intereses de cosas
estd determinada por la inagotabilidad del mundo preintencional. Légicamente
que eso no se puede entender, como si yaciera la inagotabilidad del mundo en si
intocado bajo los horizontes parciales, como el agua de un tranquilo lago bajo una
capa de hielo de invierno. Asf estaria la formacién de mundos especiales en una
relacion externa con la mundanidad sin relacion. Pero el mundo, que estd abierto
preintencionalmente al ser humano es ya horizonte. Si él no fuera esto no podria
formar el nexo de indicacion para los horizontes parciales. Pero como horizonte
el mundo estd penetrado de los horizontes parciales. Precisamente esto los hace
infinitos.

En concreto significa esto, que el mundo con el que los seres humanos tratan
en la actitud natural, cambia histéricamente, es decir, que el horizonte parcial - en
su compresion cultural — se transforma a través de observaciones en la situacién
de intereses de toda una cultura. La falta de relacién de apertura al mundo, de este
modo, no permanece inalterada por la voluntad que estd en juego en tales procesos
constitutivos historicos consecuentes. Husserl ha visto en su obra tardia, cuando habla
de ello, que las adquisiciones de conciencia las cuales conducen a una transformacién
histdérica de los horizontes, “afluyen” al horizonte universal y de este modo lo



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 33

enrriquecen’”. Pero seria una conclusion falsa asumir que el horizonte universal
no sea otra cosa que el resultado de tales procesos de enriquecimientos historicos
de conciencia. Para poder enriquecer mds el mundo mediante las formaciones de
horizontes, este debe estar previamente “all{”’. El horizonte del mundo preintencional
ha llevado a la constitucion de mundos especiales que permiten ser explicados por
la interesabilidad intencional en un progreso que nunca puede ser sobrepasado. El es
un apriori que nunca puede ser explicado solamente de forma negativa mediante la
designacién posterior de los trabajos de constitucion en el recuerdo trascendental.

Como espacio abierto para la formacion condicionada por intereses de
mundos especiales el mundo es infinito. Si €l finalmente puede ser definido como
lo finito, eso puede radicar tinicamente en que la mundanidad sin relacién, que hay
en el trato del mundo se sustrae a toda influencia mediante la voluntad de identidad
y el interés objetivo. Pero la apertura del mundo apriori, que la epojé deja al
descubierto, solo ha sido caracterizada de una manera negativa: Esta liberacion de
la voluntad de identidad que domina la conciencia de interés intencional, ;cémo
puede ser caracterizada de una manera positiva puesto que yo hasta ahora solamente
la he designado negativamente mediante la delimitacion de los intereses y de la
voluntad?

La voluntad de identidad dirige la conciencia intencional en la formacién
de nuevos horizontes: La conciencia tiende a una direccion determinada del nexo de
indicacion preencontrado y por lo tanto expande el horizonte pensante o construye
uno nuevo. La eleccion de la direccion referida es un hacer previo intencional, una
actividad. En este lugar se abre paso el andlisis fenomenoldgico hacia la apertura del
mundo preintencional. La ya empezada descripcion es pues unilateral. La eleccidn
de la direccion de indicada es no-solo una accion, sino también una afeccion: la
conciencia se puede dirigir en el horizonte en esta o en aquella direccion.

Si la conciencia persigue una determinada direccidn de indicacion, entonces
ella sigue en verdad un interés. Pero este interés, por su parte, es “despertado” a través
de algtin nexo de indicacion. El horizonte tiene ya la posibilidad de explicitar una
direccién de indicacién contenida implicitamente en el horizonte. Esta posibilidad
era hasta ahora solamente latente, ella “dormia” y ahora debe ser “despertada” para
que pueda ser comprendida por la conciencia. Pero aparte del hacer que como tal
tiene lugar en la conciencia no hay nada dado objetivamente. El adormitar de la
posibilidad es un saber existencial de la propia conciencia. Pero un durmiente no
puede como durmiente despertarse a si mismo, €l solo puede ser despertado. Este
momento del padecer arrastra todo hacer previo intencional. La orientacion activa de
este definido nexo de indicacidn tiene este lado pasivo, ella presupone ser despertada
por las indicaciones. La conciencia intencional puede en este momento nombrarse
tal y como la tradicion filoséfica la denomind, como pdthos o “afecto”.

Husserl ha interpretado la pasividad de lo afectivo en general, siempre
como una actividad debilitada (Abgeschwdichte), como un grado previo del ser
intencionalmente dirigido-hacia-algo. Al hacerlo as{, €l presupone, sin admitirlo, que
la conciencia podria univocamente localizar el origen y direccion de indicacion en
la cual la conciencia intencional se encuentra con una afeccion que no depende en
dltima instancia de lo que nos afecta, sino mds bien de una disposicién previa a ser
afectada de alguna forma.

Entonces, en una observacién mds cercana se extrae lo que desencadena una
afeccion en este acceso intensional. Nosotros podemos buscar lo -afectante “en” o
“por’” uno de los objetos que salen al encuentro de la conciencia, o en un estado interno

7™ Mis detalladamente para el “Einstrémen” (Afluir) dirigirse a la disertacién mencionada en la primera nota. En Husserl Cf. Die
Krisis (...) § 59 Das Problem des “Einstromens Op. Cit. p. 212



34 - Klaus Held

de la conciencia misma. Pero en ambos lados no se puede encontrar. Para hacerlo
identificable deberia dirigir claramente el objeto, o el estado de la conciencia hacia
una determinada direccién. En qué direccion nos orientan los objetos, o los estados
de conciencia, no depende de ellos en cuanto nos afectan, sino de alguna disposicion
previa de estar afectados de una o de otra forma. Esta disposicion la conocemos
nosotros en la vida de la actitud natural como disposicién de dnimo (Stimmung).
Ella no puede ser localizada a ambos lados de la correlacion “conciencia — objeto
aparente”; mds bien es ella la que determina el Como de su aparicion como un todo
que ocurre en esta correlacion. Por lo tanto, ella no es otra cosa sino la manera como
la apertura del mundo sin relacion sucede en cualquier tiempo. Esta opinion me
parece uno de los grandes descubrimientos de Heidegger en “Ser y Tiempo”. En esta
obra el ser humano como lugar de la apertura del mundo original relacionada con la
disposicién de dnimo se denomina “Dasein”

El Dasein depende de lo que el estado animico taciturno le dice con el fin de
encontrar como funciona con respecto a su mundanidad sin relacidn, con respecto
a su Ser-En-el-Mundo. La manera como ocurre siempre la apertura del mundo
preintencional, estd abierta a la disposicién animica, escapa del poder de voluntad
del Dasein; €l sigue siendo contingente, —un accidente. De €l somos dependientes
para la orientacion en los nexos de implicaciones de indicacién y también para
la formacién de horizontes. El yo puedo que nos abre para Husserl el horizonte
universal del mundo, estd limitado en si mismo por esta dependencia. Con ello
se ha establecido, en qué sentido el horizonte del mundo es finito. El es el Como
del aparecer, pues en el aparecer de este Cdmo, hay un movimiento contrario de la
voluntad intencional de objetivacion, que nosotros originalmente experimentamos
mediante las disposiciones de dnimo y en la presencia hacia su voz originalmente
callada. Heidegger va a designar este movimiento contrario segtin su “Ser y Tiempo”
como ocultamiento (Entzug).

Al ocultamiento experimentado en las disposiciones de dnimo, respondemos
nosotros intencionalmente, en cuanto que siempre podemos sefialar en una
determinada direccién y asi renunciamos a comprender otras posibilidades. Cémo
accidn esto es un compromiso en cada direccion de intereses por medio del cual nos
ligamos al mundo especial que forma actualmente nuestro campo de vision. El interés
dominante delimita este campo de vision mediante la renuncia a otras posibilidades
indicadas. Esto proporciona a cada mundo especial el cardcter de finitud. Esta finitud
se manifiesta en el campo prefundamental de la actividad intencional de la formacién
de horizontes, que es propio del mundo abierto preintencional en la disposicion
animica mediante el ocultamiento.

El mundo es asunto propio de la fenomenologia, ya que la epojé, la puerta
de entrada en la fenomenologia, establece, la mundanidad preintencional anterior
a los intereses que forman el apriori para la relacién intencional del mundo. Si la
apertura del mundo preintencional tiene el cardcter de disposicion y la epojé solo es
la constatacion de esta apertura del mundo, debe agradecerse también la decision de
la epojé a una disposicion animica. En la introduccion histérica a la fenomenologia
de Hussserl en el mundo tardio de la “Crisis”, se puede deducir que €l considera la
fenomenologia como la renovacion de aquella matematizacién del mundo, con la
que han fundamentado los griegos, la filosoffa y ciencia. Segun la interpretacion
misma de la filosoffa griega en Platén y Aristételes, que Husserl y Heidegger han
retomado, Husserl en su conferencia de Viena de 1935 y Heidegger en su leccion
preliminar del semestre de invierno de 1937/38%, se origind el pensar filosofico y
cientifico a partir de la admiracién (en griego, Thaumazein). Pero el admirarse es

8 Véase también Husserl, E. Crisis Op. Cit. B 331 ss. y Heidegger M. : Grundfragen der Philosophie, , ed. Fr.-W. Von Herrmann
(Gesamtausgebe tomo 45), Frankfurt a. M. 1984, p. 155y ss. y p. 197 y ss.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 35

también una disposicion animica. El rasgo fundamental de esta disposicién animica,
es el asombro con el que nosotros vemos el mundo como mundo. Este asombro
surge como el “milagro”, en el que lo siempre atemdtico sin embargo, se puede
volver temdtico. El que la filosofia y la ciencia surgieran y que fuese un accidente
imprevisto - el accidente en el que apareciera adherido a una disposicion animica,
motivé a tematizar el mundo abierto que hasta alli permanecia atemadtico.

Con ello también debi6 irrumpir la dificultad fundamental de la tematizacion
como lo atemdtico en cuanto tal. El Como atemdtico del aparecer nos estd confiado
al mundo en la disposicién animica. En la disposicién animica nos abriga la huida de
que también el mundo finalmente puede ser finito. En el asombro sentimos nosotros
que no somos amos de la apertura del mundo. La caracteristica fundamental de esta
disposicidn animica es la admiracion gracias a la cual nos enteramos del mundo como
mundo. Esta admiracion surge a través del milagro de que lo que es atemdtico puede
convertirse en verdad temdtico. La aparicién del mundo como mundo se origina en
contraposicion con la posibilidad abismal humana de la nada en la inagotabilidad
del mundo — “el Ah{” al que nosotros debemos el Dasein -. De este modo, se
desvanece primero el mundo como el milagro, en el que nosotros en la disposicion
animica del asombro, (como finito para los griegos), —podamos sin duda deducirlo
del ocultamiento. Esta interpretacion fue posible mucho mds tarde mediante la
disposicion animica del mundo fenomenoldgico que radicaliza Heidegger hacia el
Como del aparecer.

La interpretacién del mundo como un nexo infinito de implicaciones de
indicacion para la multiplicidad de mundos especiales finitos era una tendencia
inherente en esta tematizacion desde el principio. Una prueba histdrica para ello, es el
hecho de que en la ciencia griega desde el inicio, una - quizds infinita - multiplicidad
del kdsmoi se tomo en consideracion. Atn mds claramente se refleja esta tendencia,
en la aparicion de la historia jonica, la primera imagen concebible para nosotros
de ciencia empirica. Ella se entendié como una “reunién de conocimientos” de la
riqueza del mundo uno. Como se puede considerar en Herodoto, el maestro de la
historia, la recoleccion de conocimientos no significa una acumulacién desorientada
de informacion. El punto estd en qué usos, representaciones de Dios, instituciones
de diferentes mundo especiales culturales, debe ser interpretado como un ctimulo
de identidades culturales. De esta manera aparece por primera vez el horizonte
universal como conexidn de los diferentes mundos especiales finitos ante la mirada
del ser humano. El admirarse se transforma asf en la curiosidad tedrica, que aporta a
la riqueza infinita de una multiplicidad de mundos especiales pero al mismo tiempo
se esfuerza por devolver esta riqueza a la unidad del mundo uno.

Heidegger reconoce la curiosidad en “Ser y Tiempo” como un dmbito de
inautenticidad, de ocultamiento del propio yo. En su pensamiento tardio onto-
histérico del ser, pertenece este ocultamiento, al olvido del ser. La voluntad
metafisica, que solo admite lo que puede ser traido a presencia, alcanza su extrema
elaboracion en el intento por aprehender todo lo que estd a nuestra disposicion a
través de una informacidn ilimitada. Esta voluntad se caracteriza por el hecho de
que este ocultamiento mismose evade hacia un ocultamiento abismal. Este olvido
del ocultamiento domina también segtin Heidegger, en la curiosidad cientifica que
comienza con el querer saber “mucho” el cual comienza con el “querer saberlo todo”,
que ya Herdclito habfa criticado a su historia como contempordneo’. Heidegger
nunca considerd ni siquiera en serio la posibilidad de que hubiese una curiosidad

9 Para la interpretacion fenomenoldgica de Herdclito remito a la segunda parte de mi libro: “Heraklit, Parmenides und der anfang
von Philosophie und Wissenschaft. Eine phidnomenologie Besinnung “, Berlin, 1980, Zur historie insbesondere, compdrese p. 73 y
ss. 187 y ss.



36 - Klaus Held

tedrica por la infinitud del mundo en el modo de la autenticidad, esto es, una ciencia
no olvidada del ocultamiento.

Pero esta posibilidad la hay desde el comienzo de la historia de la ciencia
hasta hoy. La curiosidad tedrica auténtica responde a ese ocultamiento que es
experimentado en la filosoffa y en el asombro motivante de la ciencia como una
disposicidn animica. Como ya se expuso el ocultamiento se manifiesta en la actividad
intencional, en la renuncia a poder constituir los mundos especiales en su finitud.
Pero el ocultamiento también da el motivo, para que se trascienda la finitud de los
mundos especiales en el horizonte universal; pues para la disposicién animica la
experiencia del ocultamiento, facilita las afecciones mediante todas las posibilidades
latentes de indicacién — incluso las de mds alld de cada mundo especial -. Y por ello
se puede comprender, en primer lugar pasivamente, y de alli en adelante pueden
ser asidas activamente. El motivo de la propia curiosidad es la constatacion de la
relacion entre el tnico horizonte universal y los muchos mundos especiales cuyos
polos pueden desaparecer por medio del ocultamiento.

El peligro de la curiosidad tedrica es, en efecto un olvido. El pensamiento
cientifico y filoséfico amenaza con olvidar la finitud una vez se encuentre con la
infinitud del horizonte universal. La finitud caracteriza fundamentalmente al horizonte
del mundo en cuanto a que este horizonte precede a toda diferenciacién mundana
especial como un apriori que permanece abierto a nosotros en disposiciones de
dnimo. Esta diferenciacion se origina de la voluntad de identidad y del interés objeto
de la conciencia intencional. Cuanto mds decididamente se expande el horizonte
atemdtico del mundo en su tematizacion mediante el pensamiento filoséfico y
cientifico en el lecho de Procusto de la objetivacion, tanto mds fuerte aparece la
infinitud del mundo frente a su finitud.

En la conviccidn predominante de la finitud del mundo visto teéricamente
guarda la ciencia griega - y en su consecuencia también el pensamiento medieval —
un anhelo de ocultamiento. Apenas en la época moderna aparece en el pensamiento
filosoficoy cientificounaescaladasupremade supathosdeinfinitud. Lafenomenologia
de Husserl se alimenta de la simpatia por este pathos de curiosidades tedricas. Sin
embargo, fue Husserl el primero que describié claramente aquella conexion entre
la objetivacién del mundo en la modernidad y la dominacion del pensamiento de
predominio de la infinitud'***. El mundo es objetivado en la infinitud a través de las
ciencias especializadas modernas en su forma peculiar. El mundo aparece en estas
ciencias como el polo que yace en lo infinito, al cual se aproxima la investigacion
cientifica especializada en un trabajo infinito sin lograr alcanzarlo. Esta objetivacion
es contada con un profundo olvido del caricter del horizonte del mundo. Husserl
Ilama tal olvido “objetivismo”.

La tendencia de la critica de Husserl al olvido del mundo objetivista, se
dirige hacia la total reflexion sobre la finitud del mundo. Pero al final a esta reflexion
le falta eficacia porque la teorfa de Husserl de la constitucion del horizonte universal,
permanece atada, en esta infinitud, al espiritu del objetivismo. La finitud de los mundos
especiales estd inmersa en la infinitud del horizonte universal. Esta finitud se vuelve
propia cuando se interpreta por primera vez desde la perspectiva de ocultamiento.
Heidegger allané el camino estableciendo una ruptura a través de la apertura del
mundo preintencional y dejando al descubierto su cardcter animico.

10 “"Para la discordia en el pensamiento de Husserl, entre el pathos de la infinitud moderna y la reflexién sobre la finitud, la trato yo
en otra perspectiva en mis disertaciones: “Husserl und die Griechen”. Ver la anotacion 5 y “Husserl These von der Europiisierung
der Menschheit”, en: Phidnomenologie im Widerstreit, edit. por C. Jamme und O. Péggeler (stw Nr. 843) Frankfurt a. M. 1989 (en
espafiol: La tesis sserl acerca de la europeizacion de la humanidad, en: Escritos de filosoffa. , Nr. 21-22, Buenos Aires 1992)



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 37

Bibliografia
Heidegger, Martin. Sein und Zeit. Tubingen (Vormals, Halle), Max Niemeyer, 1927

Held, Klaus. Heimwelt, Frendweltdie eine Welt, en: Phdnomenologie Forschungen, volumen 24,
Freiburg/ Miinchen E. W. Orth, 1991

Held, Klaus. Husserl neue Einfiihrung in die Philosophie: der Begriff der Lebenswelt, en: Lebenswelt
y Wissenschaft, Bonn, Gethmann, 1991

Held, Klaus. Husserl These von der Européisierung der Menschheit, en: Phdnomenologie im Widerstreit,
Frankfurt C. Jamme und O. Poggeler (stw Nr. 843), 1989

Fink, Eugen. Ndhe und Distanz. Phdnomenologie Vortrdge und Aufsdtze, Freiburgo, Miinchen: 1976.

Husserl, Edmund. Die Krisis der Europdischen Wissenschaftenund die Transzendentale Phinomenologie.
The Hagge Martinus Nijhoff , 1954.






Heidegger, ¢ fil6sofo del misterio?!

Heidegger, philosopher of mystery?

DANIEL HERRERA RESTREPO

Universidad de Santo Tomas

Colombia

Resumen:

Los textos citados a continuacién acerca
del ser, del lenguaje y de Dios, nos coloca
frente a un filésofo que bien puede ser
llamado el filésofo del misterio. Los
tres temas estdn intimamente ligados.
(Cudl es el verdadero pensamiento de
Heidegger en relacion con ellos? Quizds
nunca lo sabremos. Su existir fue un
caminar por los senderos del preguntar
sin fin. Hagamos, sin embargo, un
esfuerzo de aproximacion.

Palabras clave: Ser, lenguaje, misterio, Dios,
hermenéutica, poetizar, pensar, metafisica.

Abstract:

The texts cited below on the being,
language and God, place us in front of
a philosopher who can well be called
the philosopher of mystery. The three
themes are intimately linked. ; Which is
in reality the true Heidegger’s thought
in relation to them? Maybe we will
never know it. Their existence was a
wandering through the paths of an endless
questioning. Let’s make, however, an
effort of approximation.

Key words: being, language, mystery, God,
hermeneutics, poetize, think, metaphysic.

1 Este texto fue presentado por el autor en el “Doctorado Interinstitucional en Educacion” de la Universidad Pedagégica Nacional

el 26 de marzo de 2007



40 - Daniel Herrera

»

“El ser permanece misterioso»” .

“El lenguaje nos rehtsa todavia
su esencia, que él es la casa del ser”.

“El cardcter poético del pensar
atin estd velado™.

“;Quién es Dios? Tal vez esta pregunta es
muy dificil para el hombre y planteada
demasiado pronto”.

“Saber cuestionar significa saber esperar,

aunque sea toda la vida” .

El preguntar es la devocion del pensar”.

Heidegger M.

1. El misterio del ser

Todos estamos de acuerdo en que el tema fundamental de Heidegger fue
el ser. El ser fue su obsesiéon. Toda su obra gira alrededor del sentido del ser, de su
verdad, de su historia, de su destino, de su manifestacién y de su ocultamiento, de
sus épocas y de su errancia.

Segtin su texto Mi camino en la fenomenologia, siendo un simple estudiante
de bachillerato, la lectura Del muiltiple significado del ente segiin Aristoteles, escrito
por Brentano, fue su “gufa y criterio de mis torpes primeros intentos de pensar en
filosoffa”. Esta lectura lo colocé ante el interrogante que lo acompaiard toda su vida:
“Si el ente viene dicho con muchos significados, ;cudl serd entonces el significado
fundamental y conductor? ;Qué quiere decir ser?”. Estudiando teologia comenzd
a leer las Investigaciones Logicas de Husserl, texto que leyo y releyé durante afios
tratando de encontrar una respuesta al interrogante que se habia formulado como
bachiller.

Es tan sélo después de 1919, siendo asistente de Husserl, que encontré en
las Investigaciones, concretamente en la sexta investigacién, el camino expedito
para afrontar la pregunta sobre el ser: “La distincidn allf elaborada entre intuicion
sensible y categorial, nos dice, se me reveld en todo su alcance como capaz de
determinar el multiple sentido del ente”. Nuestro fildsofo nos cuenta, en el texto que
venimos citando, que semanalmente en un seminario estudid con sus estudiantes las
Investigaciones vy, sorpresivamente, afiade:

“Y alli es donde me percataria —llevado primero mds por un presentimiento
que por una inteligencia fundada de la cosa- de lo tnico esencial, a saber, que lo
ejecutado en relacion con la fenomenologia de los actos de conciencia como el darse
a ver los fendmenos a si mismos es lo que viene pensado por Aristételes y en todo
el pensamiento y la existencia griegos como aletheia, como el desocultamiento de
aquello que hace acto de presencia, como su desalbergarse, su mostrar-se. Lo que
las investigaciones fenomenoldgicas habfan encontrado de manera nueva como



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -4l

sustentacion del pensar se probaba como el rasgo fundamental del pensamiento
griego, si es que no de la filosoffa en cuanto tal. Y cuanto mds clara se me hacia
esa inteleccion con tanta mayor fuerza, surgia la pregunta: ;De donde viene y
como se determina aquello que ha de ser experimentado, de acuerdo al principio
de la fenomenologia como ‘la Cosa misma“? ;Se trata de la conciencia y de su
objetividad, o del ser del ente en su desocultamiento y en su accién de ocultarse? As{
es como me vi llevado al camino de la pregunta por el ser iluminado por la actitud
fenomenoldgica”.

Pero, en concreto, ;qué fue lo que Heidegger encontré de definitivo en
este seminario sobre las Investigaciones Logicas para afrontar el problema sobre
el ser que le atormentaba desde la lectura de la obra de Brentano? La respuesta
a este interrogante la conocemos por el protocolo del seminario que el mismo
Heidegger dirigié en Zihringen en 1973 y que €l consideré como “el punto central
del pensamiento husserliano”, a saber, la nocién de intuicion categorial. Segun el
sexto capitulo de la sexta Investigacion, en una percepcion sensible lo percibido son
los mismos datos sensibles (un color, una extension, etc.), es decir, lo que Husserl
Ilamard en Ideas la Hyle (lo que nos afecta sensiblemente). Pero gracias a los datos
sensibles se hace presente un objeto en la percepcidn, lo que significa que el objeto
en cuanto objeto no es el resultado de una intuicion sensible. Este objeto, segtin
la tradicion, es una cosa, una substancia. La cual para Kant es una categoria del
entendimiento que da forma a los datos de la sensibilidad. Segin Heidegger lo nuevo
de Husserl es que para éste la categoria es mds que una forma del entendimiento:
es un dato de la intuicién. De esta manera al lado de la intuicion sensible hay una
intuicion categorial. Y el protocolo cita un ejemplo de Husserl: “Veo perfectamente
este libro. Pero ;donde estd en este libro la substancia? No la veo en absoluto al
modo en que veo el libro. Y, sin embargo, este libro es ciertamente una substancia
que yo debo ver de alguna manera, pues sin ella no podria ver nada”.

(Cudl es el aporte decisivo de Husserl en este punto segin Heidegger? Segin
el protocolo “con sus andlisis de la intuicion categorial, Husserl ha liberado al ser”
del papel logico de determinacién fundamental de cépula del juicio. “La hazafa
de Husserl, leemos en el Protocolo, ha constituido justamente, en esta puesta en
presencia del ser, fenoménicamente presente en la categoria. Por esta hazafia tuve
finalmente el suelo: ser, no es un simple concepto, una pura abstraccién obtenida
gracias al trabajo de la deduccion”. El reproche de Heidegger a Husserl es el no
haberse preguntado nunca por el ser como dato de una intuicion, por el ser como
sinénimo de “estar presente”. En una palabra, por el sentido del ser. Por otra parte,
Heidegger pone entre paréntesis la conciencia intencional y sobre todo la conciencia
transcendental, el Yo absoluto de Ideas. En el lugar de la conciencia nuestro filésofo
coloca el Dasein, la realidad factica del hombre. “En Bewusstsein (conciencia),
escribe, estd wissen, saber, -el que se refiere a su vez a videre, en el sentido de que
saber es haber-visto. La conciencia se mueve en la dimensién del ver, donde ella es
aclarada por el lumen naturale. ;Qué hace la luz, el lumen? Ella procura la claridad.
.Y qué hace posible la claridad? Que yo pueda, ante todo, llegar a las cosas. ;Sobre
qué se funda el haber-visto de toda conciencia? Sobre la posibilidad radical para el
ser humano de atravesar una apertura para llegar a las cosas?”” Lo anterior significa
también que el objeto no estd en la conciencia como supone el Husserl de Ideas sino
en el mundo.

Dasein y mundo son los temas centrales de Ser y Tiempo, pero en funcion del
proyecto de “plantear de nuevo la pregunta por el sentido del ser”.



42 - Daniel Herrera

Ser y Tiempo nos presenta una analitica existencial de la realidad humana
porque para Heidegger lo propio del hombre es su estructura y su destino ontoldgicos.
La realidad humana es privilegiada porque no estd encerrada en si, sino que estd
atravesada por una pregunta radical -la pregunta por el ser - que lo constituye. El
hombre es esencialmente pregunta y solo a través del preguntar por el ser este se
hace presente. En este sentido una fenomenologia de la realidad humana permite
pasar a una ontologia fundamental .

El hombre es, pues, el punto de partida para la busqueda del ser. El es el ah{
del ser (Dasein). También es Ek-istenz en cuanto se encuentra tendido hacia el ser y
al mismo tiempo “interior” a él. Es cierto que el hombre frecuentemente es cautivo
de los entes. Esta situacion define la “caida” y la “inautenticidad” de una existencia
humana. Pero el hombre tiene una especial cercania con el ser, tiene una relacion
original con €l. Tanto es asi que la esencia del hombre estd en esta relacion. De aqui
que el hombre sea para Heidegger “el centinela del ser”, el “pastor del ser”, “el
vecino del ser”. Pero ;qué es el ser? Heidegger nos responde que es lo ‘totalmente
otro’ que el ente; con otras palabras, es no-ente, es decir nada. ‘El ser es la nada’ lo
dice el filésofo una y otra vez, para significar que el ser no es un ente determinado.

Se ha dicho que después de 1930 Heidegger presenta un cambio radical en su
pensamiento, en su proyecto de comprender qué es el ser, y que la primera filosoffa
heideggeriana fue una antropologia existencial de tono voluntarista y nihilista.
Quienes asi lo piensan, consideran que lo fundamental de esta antropologia seria
la visién del hombre como un sujeto capaz de decisién para comprender y asumir
su finitud radical, su situacion trdgica de ‘ser’ arrojado en el mundo, en soledad
y atormentado por la angustia. Y consideran estd vision como determinada por la
consideracion moderna de la libertad como autodeterminacion en un mundo vacio
de sentido. Para estos intérpretes el segundo Heidegger habria prescindido de este
modo de pensar para adoptar puntos de vista mds 0 menos misticos y poéticos con la
esperanza de comprender hermenéuticamente el sentido del ser

Sin duda que entre Ser y Tiempo y los escritos posteriores hay diferencias
apreciables, por ejemplo, hay una desconfianza mds acentuada hacfa las ideologias
de tipo racionalista. El estilo revela un modo nuevo de pensar y de hablar mds acorde
con la primacia del ser; el ambiente es menos tenso y evoca un habitar pastoril y
campesino en el cual el hombre queda invitado a una actitud tranquila de vigilancia
en el lenguaje; lenguaje que es llamado la “Casa del ser”; la libertad estd totalmente
investida por un don primordial que suscita un reconocimiento sereno y admirativo;
el yo ya no debe buscar su autenticidad en la libertad para la muerte sino en la
‘serenidad” (Gelassenheit) que es el don de una vida poética. En los escritos se respira
una fascinacion sacral por un ser inaccesibles y misterioso.

Hay, pues, un ‘giro’ (Kehre) en el pensamiento heideggeriano. Sin embargo,
el segundo Heidegger estd en el ‘primero’. Este giro, nos lo dice el mismo Heidegger,
no fue una modificacién del punto de vista de Ser y Tiempo, sino una radicalizacion
de la relacidn del ente al ser, cuestion en la que el mismo hombre queda incluido. El
hombre, en su aqui y ahora debe responder al llamado que le viene del ser.

“Todo aqut - nuestro mundo familiar y nuestra logica utilitaria - estd
sometido al temblor radical de la contingencia, a la pérdida de todo
apoyo y de todo idolo: en este cuestionamiento sin fin sobre el ente como
tal nos encaminamos hacia la nada, hacia lo que no tiene ni fondo ni
razon, hacia el abismo vertiginoso del origen a donele todo refluye”



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 43

No se trata de volver a ciertos temas de la metafisica cldsica. La cuestion
acerca del ser es cuestion del ser, y la cuestidn sobre nuestro olvido del ser es pregunta
sobre nuestro abandono por el ser: “;de donde viene, se pregunta Heidegger, que en
todas partes el ente tenga preeminencia y reivindique para si todo ‘es* en tanto que
lo que no es ente, la nada entendida como el ser mismo, queda en el olvido?”.

Con el tiempo la temdtica heideggeriana se amplid. Pero el problema continu6
siendo el mismo: la pregunta por el ser. Este es pensado desde el ente y viceversa. El
ser no es el ente. ;Qué es el ser? Ante todo, el ser es ser del ente -genitivo objetivo-;
el ser es en cuanto ‘genera’ al ente. Y este es ente del ser -genitivo posesivo-. Hay
pues ‘diferencia’ entre ente y ser. ;Cudl es la diferencia? Ser y ente son lo que son
gracias a la diferencia en que radican sostiene Heidegger en Identidad y Diferencia.

El ser se present6 a los griegos como Logos, es decir, como fundamento. Por
ello el ser como trascendencia descubridora, aparece como ‘hacer estar’ por el cual el
ente -lo presente- adviene a la presencia. Asi el ente aparece como lo fundamentado.
Entre ellos hay relacion mutua que los sustenta. El ser no sélo fundamenta al ente sino
que es fundamentado por €l. Ser y ente son reciprocos. Porque el ser es el fundamento,
la metafisica tradicional considera al ente en general como lo fundamentado y al
ente supremo -Dios- como lo fundamentante en calidad de causa primera. De esta
manera dicha metafisica se convirtié en ontoteologia desde el primer punto de vista
y, desde el segundo, en teologia.

Heidegger no acepta esta metafisica. “;Qué es el ser?”, se pregunta nuestro
filésofo en Carta sobre el Humanismo. Su respuesta es: “Es El mismo”. El ser
simplemente es; es porque si y sin por qué. El es un misterio. Recordemos uno
de los epigrafes de esta intervencidn: “El ser permanece misterioso”. En el escrito
citado, Mi camino en la fenomenologia, al dar un juicio sobre ésta, nos lo <dice
expresamente de nuevo:

“(...) en lo que tiene de mds intimo, la fenomenologia no es direccion
alguna, sino que es la posibilidad del pensar que, llegados los tiempos,
reaparece de nuevo, variada, y que solo por ello es la permanente
posibilidad del pensar, para corresponder al requerimiento de aquello
que hay que pensar. Cuando la fenomenologia viene ast experimentada
y conservada, puede entonces desaparecer como rotulo a favor de la
Cosa del pensar (el ser), cuya revelabilidad sigue siendo un misterio” .

2. El misterio del lenguaje

En De camino al habla leemos que “nuestra relacion con el habla es
indeterminada, oscura, casi muda”. A pesar de esto, él nos invita a hacer una
experiencia con ella. ;Cudl fue su experiencia? Que j“la esencia del habla es
el habla de la esencia”! Esta respuesta nos confirma que Heidegger estd en lo
cierto cuando en este mismo escrito nos dice: “’que el intento de llevarnos ante la
posibilidad de hacer una experiencia con el habla sea coronado por el éxito y, si se
logra, hasta donde nos alcanza a cada uno de nosotros este posible éxito, es algo que
no depende de nosotros”. ;Dependerd de que la esencia del habla se nos revele? Lo
desconcertante es que el mismo Heidegger afirme alli que “el habla misma no llega
precisamente nunca al habla ... sino que se retiene” y que tres lineas mds adelante al
responder al interrogante sobre ;ddnde habla el habla como tal habla?, responde:
“habla curiosamente alli donde no encontramos la palabra adecuada, cuando algo
nos concierne, nos arrastra, nos oprime o nos anima”. Hay que retener este texto para
tratar de comprender la relacién que el filésofo estable entre habla y silencio.



44 - Daniel Herrera

El lenguaje es expresion, medio de comunicacion, instrumento légico para
la argumentacion. Para Heidegger esto y todos los datos de la metalingtiistica no son
suficientes para definir su esencia en cuanto “Casa del ser”. “El hacer una experiencia
con el habla es algo distinto a la adquisicién de conocimientos sobre el habla”.
Heidegger considera la metalingiifstica como la metafisica de la tecnificacién de
todas las lenguas en un simple instrumento operativo de informacion interplanetaria:
“Metalenguaje y satélites, metalingiifstica y tecnologia espacial son lo mismo”.

Segtin nuestro fildsofo, s6lo una vez se pensé el lenguaje a partir del ser. Fue
cuando Her4clito expreso con la palabra logos el ser del ente. Se suele creer que el
lenguaje es la expresion fonética de nuestra interioridad, una expresion sensible-
conceptual. Al elemento sensible se asocia el significado. Para Heidegger lo dado
inmediatamente no son los sonidos. Al oir palabras no oimos puros sonidos. Prueba
de ello es que cuando oimos una lengua que desconocemos no oimos propiamente
sonidos, sino palabras que no entendemos, un ‘decir’ del lenguaje que no escuchamos.
El lenguaje no se habla, se escucha. Pero para escucharlo es necesario abrirnos de
antemano comprensivamente (hermenéuticamente) a lo que escuchamos.

Heidegger piensa que el lenguaje, al contener un ‘decir’ suprasensible,
pertenece a la metafisica. Los griegos llegaron a la esencia del lenguaje al ver que
logos significa un ‘decir’ y un ‘dejar estar’ que retine y que hace presuponer una
salida a la luz que lleva a la presencia: “La palabra, el nombrar pone (...) al ente en
su ser (...) y lo preserva en esta apertura. El nombrar no es ponerle a posteriori una
denominacién a un ente ya presente de otro modo” . (Introduccion a la Metafisica).

En el escrito sobre Holderlin y la esencia de la poesia es llevado a dos
interrogaciones: ; De qué tipo es este nombrar? ;Nombrar consiste en que a algo se le
ponga un nombre? Su respuesta es: “El nombrar es un decir (Sagen) o sea, un mostrar
(Zeigen), un indicar como que y como debe ser experimentado algo en su presencia
(...) Nombrar es el mostrar que hace experimentar algo, el algo en cuestién.”. Sin
embargo esta vision originaria se perdid, segun €l, al definir Aristételes el lenguaje
desde la fonacion y el significado.

De acuerdo con lo anterior, la esencia del lenguaje es el ser, hermenéutica

del ser. Lo que hace necesario pasar de la metafisica a la esencia del lenguaje, de la
filosoffa del lenguaje a la reflexidn sobre el lenguaje.
“Reflexionar acerca del lenguaje, nos dice en De camino al habla, exige adentrarse
en su hablar para establecer nuestra morada en él, es decir, en su hablar y no en el
nuestro. S6lo de este modo podemos llegar al dmbito dentro del cual es posible que
desde €l mismo el lenguaje nos confie su esencia”.

En Carta sobre el humanismo insiste en que
“(...) el habla no es simplemente habla en cuanto nos representamos ésta —cuando
surge- como la unidad de forma sonora (escritura), melodia, ritmo y significado
(sentido). Nosotros pensamos la forma sonora y la escritura como cuerpo de la
palabra, la melodia como el alma, y lo relativo a la significacién como el espiritu
del habla”.

Para nuestro filésofo “es menester pensar la esencia del habla en su
correspondencia con el ser, 0 mejor como esta correspondencia, esto es como la
morada de la esencia del hombre”. En este mismo escrito Heidegger afirma que el
lenguaje ‘es la morada del ser’ y que los pensadores y poetas son sus ‘guardianes”

Mas tarde piensa la esencia del lenguaje desde el Ereigms. Esta palabra
significa acontecimiento, pero Heidegger la emplea para indicar la realizacion de
lo que apropia el hombre al ser y el ser al hombre. No se trata de pensar al ser
como acontecimiento, sino de pensarlo desde el acontecimiento. Tampoco se trata
de pensar al ser sin el hombre o como creacién de €ste. El acontecimiento permite



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 45

pensar la relacién misma del ser con el hombre y no ya los términos de la relacién
como si subsistieran fuera de ella, puesto que es la relacion la que crea los términos
y no la inversa. Lo que el acontecimiento expresa, es que no hay hombre mds que
para el ser ni ser mds que para el hombre.

EnHeideggerel lenguaje aparece, de este modo, como decir, como indicacion,
como algo supraldgico. Por esto en sus tltimos escritos evita la palabra lenguaje y
emplea la palabra diccion porque decir (sagen) originalmente significa, como ya lo
hemos dicho, lo mismo que mostrar (zeigen), dejar-aparecer. Nuestro fildsofo quiere
un decir que se limite a escuchar al lenguaje, que sea el decir del lenguaje mismo,
que sea una conversacion. Esta conversacién serfa de tal modo que la esencia del
lenguaje hablara e interpelara a los hombres. Serfa algo muy especial. Estarfa casi
hecha de silencios. Mds que hablar serfa callar. Porque la palabra hace que la cosas
sean. La palabra condiciona la cosa; la palabra hace estar presente a la cosa en cuanto
tal. El lenguaje da el ser. No es el hombre el que habla. Es el ser. El lenguaje no es
un instrumento que el hombre utilice para expresarse, sino la misma revelacion del
ser. El ser es el que habla posibilitando asi el lenguaje, la 16gica, el pensamiento.

En los dltimos escritos Heidegger establece una relacién esencial entre
lenguaje y poesia, lo que permite el didlogo entre el poetlzar y el pensar. Ambos
pueden decir lo mismo pero de diversa manera, eso si, entendiendo la poesia en
un sentido alejado al que de ordinario nosotros le concedemos. El la concibe como
poiesis, como la produccion de un mundo histérico. En su Introduccion a la metafisica
nos dice que la poesia es “la transformacién del ser en palabra. La lengua es la poesia
original en la que un pueblo poetiza el ser. Y viceversa, la gran poesia mediante la
cual un pueblo entra a la historia da comienzo a la formacién de su lengua”.

Gracias a la poesfa se le permite al hombre rescatar la funcion originaria
del lenguaje, a saber, dirigirse a los entes para nombrarlos e instalarlos en el ser,
haciendo posible el mundo y su salida de si mismo para experimentarse como ek-
sistente. Interpretando a Holderlin, Heidegger considera que la poesia no es una
“transitoria exaltacion espiritual, o tan solo acaloramiento o entretenimiento. Poesia
es fundamento y soporte de la Historia”. Ella es la que hace posible la cultura. El
poeta expresa lo que el pueblo intuye en sus leyendas. Es por esto que el pueblo se
reconoce en lo que dicen los poetas y no en lo que dicen los “filésofos”.

De esta manera Heidegger establece una unidad esencial entre lenguaje y
poesia, lo cual ya lo habia expresado explicitamente en el Origen de la obra de arte:
“La lengua misma es poesia en sentido esencial (...) La poesia esta pensada aqui
en un sentido amplio y al mismo tiempo en una unidad esencial (...), intima con la
lengua y la palabra”.

Si el hombre renuncia a su propio hablar y se abandona totalmente al decir
silencioso, su hablar se va volviendo mds esencial. En este sentido dijo Rilke:
“Callar-(...) quien mds intensamente se calla, alcanza las raices de las palabras”. A
este silencio total Heidegger llama ‘serenidad’ (Gelassenheit). Esta actitud es la que
corresponde al decir silencioso.

Heidegger no crey6 haber visto la esencia del lenguaje. El mismo lo afirma
en De camino al habla:

“Hay indicios de que la esencia del habla decididamente a llagar
al habla, esto es, a ese habla en la que hacemos declaraciones sobre
el habla. Si en todas partes el habla retiene su esencia de este modo,
entonces esta negacion es propia de la esencia misma de habla”



46 - Daniel Herrera

Estamos asi ante algo demasiado misterioso. Pero Heidegger trat6 de
ponemos ‘en camino’ hacia él: hay que partir de las dos fuentes primigenias del
lenguaje: pensar y poetizar; realizar un pensar que sea poetizar y un poetizar que
sea pensar. Esto nos llevard, segtin €1, a dos formas de pensamiento: como recuerdo
(Gedanke) y como accion de gracias (Dank). Esta forma pertenece al reino del callar!
“A la invocacion silenciosa del recogimiento segtin el cual el Decir en-camina la
relacion del mundo, lo llamamos el sonido del silencio. Es: el habla de la esencia”

Las lenguas occidentales son lenguas metafisicas, opina Heidegger. Pero
necesitamos otras formas de decir. ; Surgird algun dia el decir pensante? Esto es todo
un misterio. “El lenguaje, nos dice el filésofo, nos rehuisa todavia su esencia, que €l
es la casa del ser” y que “el cardcter poético del pensar atin nos estd velado™.

Yo me atrevo a preguntar si esto es asi para nosotros, pero no para el propio
Heidegger quien, en su retorno a los Origenes del pensar, siguié al mismo tiempo
los caminos de la hermenéutica, del devenir etimologico de las palabras y de una
fenomenologia orientada a comprender los sentidos primigenios del ente y del ser
vivenciados por él 'y por su mds intimos amigos, los campesinos de su aldea en la
Selva Negra.

Bien quisiera citar aqui algunas lineas del articulo ;Por qué permanecemos
en la provincia? que Heidegger escribiera e 1933 para explicar su rechazo el
ofrecimiento que se le hizo como profesor de la Universidad de Berlin:

“Cuando en la profunda noche del invierno una bronca tormenta de
nieve brama sacudiéndose en torno del albergue y oscurece y oculta
todo, entonces es la hora propicia de la Filosofia. Su preguntar
debe entonces tornarse sencillo y esencial. La elaboracion de cada
pensamiento no puede ser sino ardua y severa. El esfuerzo por acusiar
las palabras se parece a la resistencia de los enhiestos abetos con la
tormenta.

Y el trabajo filosdfico (...) tiene una intima relacion con el trabajo de
los campesinos (...) El hombre de la ciudad piensa que “se mezcla con
el pueblo” tan pronto condesciende a entablar una larga conversacion
con un campesino. Por las tardes, cuando durante las pausas del trabajo
me siento con los campesinos (...)casi nunca hablamos. En silencio
fumamos nuestras pipas. Entretanto quizd cruza una palabra. La intima
pertenencia del propio trabajo a la Selva Negra y sus moradores viene
de un centenario arraigo suabo-alemdn a la tierra que nada puede
reemplazar (...) La totalidad de mi trabajo estd sostenida y guiada
por el mundo de estas montanias y sus campesinos (...).

La memoria campesina tiene su fidelidad sencilla, segura e incesable
(. ..) Hace poco recibf la segunda llamada a la Universidad de Berlin.
En una ocasién semejante me retiro de la ciudad a mi refugio. Escucho
lo que dicen las montafas, los bosques y los cortijos. En esto vengo
donde mi viejo amigo, un campesino de 73 afios. En los periddicos ha
leido sobre el llamado a Berlin. ;Qué ird a decir? Lentamente desliza
la segura mirada de sus claros ojos en los mios mantiene los labios
fuertemente apretados, me coloca su mano fielmente circunspecta
sobre el hombro y sacude su cabeza en forma apenas perceptible. Esto
quiere decir: jIrrevocablemente no!”. (El subrayado es mio).



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 47

El texto anterior quizds nos permitird comprender las dltimas lineas de la
Carta sobre el humanismo: “El pensar abre con su decir surcos insignificantes en el
habla. Ellos son atin mds insignificantes que los surcos que, con pasos mesurados,
traza el labriego sobre el campo”.

3. El misterio de Dios

Es bien sabido cémo Sartre clasific6 a Heidegger, en su conferencia El
existencialismo es un humanismo, como uno de los representantes del existencialismo
ateo. No son pocos los que han compartido esta afirmacion sartreana. Por nuestra
parte no lo creemos. Lo que si es claro, es que Heidegger rechazo esta afirmacion de
Sartre. Pero también es cierto que €l rechazo la metafisica heredada de los griegos y
la teologia edificada sobre esta metafisica. Dicha metafisica es para Heidegger onto-
teologia porque reduce el ser a las categorias limitantes del ente en general y del ente
supremo, Dios.

En Ser y Tiempo hay un silencio absoluto acerca de Dios: Este silencio motivé
las interpretaciones de la filosoffa heideggeriana como filosoffa atea. Sin embargo,
pocos han tenido en cuenta una nota que aparece en La esencia del fundamento en la
cual el fildsofo rechaza explicitamente esta interpretacion.

“La interpretacion ontologica del Dasein como ser en el mundo no
dice nada ni positiva ni negativamente, sobre un posible ser-hacia-
Dios. Pero por la aclaracion de la trascendencia se obtiene, por lo
pronto, un concepto suficiente del Dasein, a partir del cual se puede
preguntar después por la relacion ontoldgica del Dasein a Dios” .

Heidegger es explicito en afirmar que Dios no es el Ser, el ens realisimum de
Santo Tomads. El es un ente. El ser es la dimension, es decir, la claridad (Lichtung)
o ‘apertura’ en la que algo puede aparecer. Por consiguiente, también el ente Dios.
“Sélo desde la verdad del ser se deja pensar la esencia de lo sagrado. Sélo desde la
esenciade lo sagrado se puede pensar la esencia de la divinidad, sélo en la iluminacion
de la esencia de la divinidad, se puede pensar y decir lo que la palabra Dios tiene
que nombrar”. Desgraciadamente atin no tenemos una verdadera experiencia de lo
sagrado

Si pensar es pensar el ser, para pensar a Dios nos tenemos que instalar en el ser:
“Si Dios vive o estd muerto, escribe nuestro filésofo, no se dice por la religiosidad de
los hombres, menos atin por las aspiraciones teoldgicas de la filosofia o de la ciencia
natural. Que Dios sea Dios acontece desde la constelacidn del ser y dentro de ella”.
Pero si no sabemos qué es el ser, ;como podemos saber quién es Dios? Si el ser es
un misterio, ;no serd también Dios un misterio? Por ello quizd la pérdida de patria,
propia de nuestra época, mds que la pérdida de Dios, sea la ausencia del ser. La
lejania y el ocultamiento del ser conllevan la lejanfa y el ocultamiento de Dios.

En la Carta sobre el Humanismo. Heidegger después de incorporar la nota
antes citada, se pregunta:
(No debemos capacitamos primero para entender y poder oir estas palabras, si es
que nosotros como hombres, es decir, como seres existentes, queremos experimentar
una relacion de Dios con el hombre? ;Cémo podrd el hombre de la actual historia
del mundo preguntar seria y rigurosamente si el Dios se acerca o se retira, cuando
este hombre se olvida de penetrar primero con su pensamiento en la dimension en
la que sdlo esa pregunta puede ser formulada? Esta dimensidn es la de lo sagrado



48 - Daniel Herrera

que, ain como dimensidn, queda cerrada si lo abierto del ser no es iluminado y en su
luz no estd cerca del ser. Tal vez lo peculiar de esta época consiste en el cierre de la
dimension de la salvacion. Quizd es esta la Unica desgracia”.

El texto anterior es muy diciente. Heidegger quiso plantear el problema de
Dios mds alld de la metafisica tradicional que se quedd a nivel del ente y de sus
causas. Hay que pensar un Dios mds divino que el Dios de la metafisica. El creyente
y el poeta nombran ya a ese Dios divino. Los demds estamos lejos de ello porque no
hemos llegado ni siquiera al ser. Por eso vivimos en situacién de des-gracia (Un-
heil) como falta de salvacion. Sélo la verdad del ser -lo abierto- es la .dimensidn
de la aparicion de Dios”. Y en 1951 en Zurich exclamaba: “yo creo que el ser no
puede en absoluto ser pensado como fondo y despliegue de Dios y, sin embargo, la
experiencia de Dios y de su manifestacion (si es que es encontrada por el hombre)
llega asi misma en la dimension del ser”.

En su célebre conferencia sobre Fenomenologia y teologia, Heidegger analizé
la relacion entre filosofia y teologia. El andlisis nos permite comprender su pensar
sobre Dios. La filosoffa es una ciencia ontoldgica: la ciencia del ser. La teologia es
una ciencia dntica cuyo objeto es la vida cristiana, cuya esencia es la fe. El objeto de
la teologia es la historia de la revelacion que sélo es accesible a la fe:

“el cristianismo no es lo mismo que la fe cristiana del Nuevo Testamento.
Atin una vida no cristiana puede afirmar el cristianismo y utilizarlo como
factor de poder y viceversa: una vida cristiana no necesita forzosamente del
cristianismo. Por consiguiente, una discusion con el cristianismo no es en
absoluto ni en modo alguno una impugnacion de lo cristiano, ast como una
critica de la teologia no equivale a una critica de la fe cuya interpretacion
pretende ser esa teologia”.

La teologia no es, pues, un conocimiento especulativo de Dios, ni filosofia
de la religion que estudiarfa las relaciones de Dios y el hombre, ni psicologia de la
religién que analizarfa las vivencias religiosas. La teologia es la ciencia de la fe, y
como tal, no necesita de la filosoffa. Pero si necesita de ésta para su cientificidad. Si
la fe es un renacimiento, la existencia en la fe incluye la comprensién que el Dasein
tiene de su ser en cuanto tal.

La filosofia le ofrece a la teologia, no a la fe, una ayuda para corregir el
contenido Ontico y precristiano de sus conceptos fundamentales. Para Heidegger
la teologia olvidé que su objeto es la fe y pronto se convirtié en un capitulo de la
metafisica: ciencia del ente supremo, causa de todos los otros entes. Asi Dios quedd
atrapado en la I6gica de los entes. Pero este Dios no es el Dios de la fe. “A este
Dios, escribe en Identidad y Diferencia, el hombre no le puede rezar ni sacrificar. No
puede, ante la Causa sui, ni caer de rodillas temblando, ni tocar instrumentos, cantar
y danzar”.

La ont-teologfa no puede llegar al Dios verdadero. Aun mds, Heidegger opina
que son los creyentes y sus telogos los que han asestado el mds duro golpe contra
Dios al pensar y hablar de €l con un pensamiento y un lenguaje sacrilegos a la luz
de la fe. “;Se decidird por fin la teologia cristiana, se pregunta Heidegger, a tomar
en serio la palabra del Apdstol y, en consecuencia, a considerar la filosofia como
una necedad?” Es decir, ;cudndo abandonardn los tedlogos su pensar categorial y
representativo por el que han degradado a Dios a ente? El pensar heideggeriano
es a-teologico del Dios de la metafisica. Asi se expresa Heidegger en Identidad y
Diferencia: “‘el pensamiento a-teo (das gott-lose Denken) que se siente obligado a
abandonar al Dios de los fil6sofos, al Dios como Causa sui, estd, quizd, mds cerca
del Dios divino™.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -49

Heidegger nos ha hablado del Dios de la metafisica, para rechazarlo. Pero,
(qué nos dice del Dios Divino de la fe? “Quien conoce en sus origenes la teologia,
escribe, lo mismo la de la fe cristiana que la de la filosoffia, prefiere hoy callar sobre
el tema de Dios” El prefiere guardar un silencio reverente ante el misterio: misterio
del ser, misterio del lenguaje y, sobre todo misterio de Dios. De aqui que el ultimo
Heidegger se refugie en el lenguaje poético y que frecuente a los misticos -Eckhart,
budismo zen, Santo Tomds, Holderlin-. Los poetas tienen por mision atreverse a
confesar la ausencia de Dios. Por eso los llama audaces: los poetas mds arriesgados
tienen conciencia de la ausencia de lo sagrado y llevan a los mortales las huellas de los
dioses huidos: son los “poetas de la penuria”. Ellos nos ‘dicen’ el lugar donde habita
el Alto. Sin embargo, no alcanzan a Dios. Por esto Heidegger concibe el lenguaje
como el ‘sonido del silencio’. Holderlin alcanzé lo sagrado, pero no a Dios. De aqui
que su alegria es triste; no pudo alcanzar a Dios. El poeta proclama la llegada de
lo sagrado clamando. La palabra poética se convierte asi en un ‘decir’ fundante.
“El pensador nombra al ser; el poeta nombra lo sagrado”. Poetizar es escuchar el
poema de lo sagrado. Poetizar es profetizar, pero no a la manera de los profetas judeo
cristianos que anuncian a Dios y proclaman la salvacion, sino como Hélderlin que
solo ‘dice’ lo sagrado.

Heidegger frecuenta a los misticos en la medida en que la mistica es la llegada
a la conciencia de algo englobante que nos sumerge, ante lo cual sélo nos es licito
guardar silencio. Por esto, ante la cuestion de Dios, nos aconseja callar y esperar. De
donde nuestra unica actitud conveniente en esta época de penuria -total, de ausencia
de Dios o de los dioses- es una espera devota. Es necesario saber escuchar porque, de
acuerdo con el maestro Eckhart, Dios es Dios en el lenguaje tdcito de las cosas.

La espera no es, sin embargo, una actitud pasiva, sino una preparacién, una
disposicion. La ausencia de Dios anuncia que “no sélo los dioses y Dios han huido,
sino que el brillo de la divinidad se ha extinguido en la historia del mundo. La época
de la noche del mundo es el tiempo de la penuria. La penuria ha llegado ya a tal
extremo que ni siquiera es capaz de sentir que la falta de Dios es una falta”. Asf se
expresa nuestro fildsofo en Sendas perdidas. Se trata de un cambio radical, que no
se produce por el simple hecho “de que en cualquier momento venga de repente un
nuevo Dios o el antiguo salga del acecho. ;Hacia dénde va a volverse a su retomo si
los hombres no le han preparado previamente una morada? ;Cémo podria ofrecerse
a Dios una morada digna de Dios si previamente no comenzara a lucir un destello
de divinidad en todo lo que es?” Si ya no advertimos la ausencia de Dios es porque
hemos desdivinizado al mundo. Pero para Hoélderlin y Heidegger, la noche es la
madre del dia: La noche es el tiempo de la ausencia de Dios, de los sin dios; pero no
es total ausencia de luz: la noche, al ocultar a Dios guarda lo sagrado para cuando
apunte la aurora. Dios estd oculto, mds se revela en las cosas y en los acontecimientos.
Ocultacion no es inexistencia, es misterio.

Para llegar a Dios se necesita estar en la cercania del ser. Y para ello todavia
no hemos dado el primer paso, a saber, estar abiertos para el ser. En Carta sobre el
Humanismo podemos leer:

“En la cercania del ser nunca se debe decir si Dios o los dioses faltan y como

faltan y si la noche permanece, si el dia de lo sagrado surge y como surge,
si en el alba de lo sagrado puede empezar de nuevo y como un aparecer de
Dios y de los dioses. Pero lo sagrado, que solo es el espacio esencial de la
divinidad que, a su vez, mantiene la dimension para los dioses y para Dios,
solo viene a la claridad cuando después de una previa y larga preparacion,
el ser se ha iluminado y ha sido y experimentado en su verdad”.



50 - Daniel Herrera

De acuerdo con el pensamiento de Heidegger sélo hay una via para ir a Dios,
la fenomenoldgica en el sentido literal del término: dejar que la cosa misma aparezca.
Pero Dios sélo se hard presente en la dimension del ser. Hasta tanto el ser contintde
siendo misterio, Dios lo serd también.

Heidegger considerd que sus trabajos no eran obras sino ‘caminos’, caminos
que quizds, en un cuestionar sin desesperar, no lo condujeron a develar el misterio
del ser, del lenguaje, de Dios. ;Fueron inttiles esos trabajos? No lo creemos. Su
decir continda siendo fuente de inspiracién. De todo este decir, quisiera resaltar tres
puntos.

1°. La pregunta por el ser tiene prioridad sobre la pregunta por el ente particular.
Podemos discutir la vision del ser de Heidegger. Pero en el reconocimiento de éste
se juega nuestro propio ser, no sélo nuestro ser de filésofos sino también nuestro ser
de hombres. Sélo este reconocimiento nos permitird relativizar el valor absoluto que
en nuestra época se le otorga al saber cientifico. Lo importante en filosofia no es la
novedad sino la originalidad. El afdn de novedades, entre otras, la creacién a diario
de nuevas teorfas cientificas y de nuevas tecnologias, hace parte de las caracteristicas
de una existencia inauténtica, de la cotidianidad impersonal. La originalidad es, por
el contrario, regreso al origen, en la forma de una creadora y personal apropiacién
de este origen. La primacia de lo ontolégico, como relativizacion de las hegemonias,
deberfa ser instancia mediadora de la reflexion critica, que trasciende el mondlogo en
labusquedadel didlogo y del silencio escuchante. Transformacion de un pensamiento,
conceptual y representador, por un pensamiento meditativo; liberacién de esa
camisa de fuerza en que el pensamiento técnico nos ha querido sumergir, para gozar
del ‘don’ de la cotidianidad.

2° La ontologia fundamental es un saber cuestionar radical; y no un saber de
respuestas. Ontologia como discurso del ser y del que habla sobre el ser. Algunos
diremos con mds gusto: Pregunta sobre el ser que pregunta. Comprender no es para
el hombre un modo de conocer sino un modo de ser. Para decirlo con palabras de
Ricoeur:

“Es preciso salir deliberadamente del circulo encantado de la problemdtica
del sujeto y del objeto e interrogarse por el ser. Sin embargo para interrogarse
sobre el ser en general, es preciso ante todo interrogarse sobre este ser que es
el “alld de todo ser, sobre el Dasein (realidad humana), es decir, sobre este
ser que existe en el modo de comprender el ser”.

3° Por ser un ser en el mundo, el hombre es siempre ocupacion y preocupacion de
lo otro y de los otros; hasta el punto que llega a interpretar el mundo y a si mismo a
partir de aquello de lo que se ocupa. Que el hombre llegue a pensarse como una cosa
entre las cosas, que el hombre confunda el ser con el ente presente, que el si mismo
se entienda a partir del ‘se dice’, ‘se hace’, del uno como los demds, es algo que
tiene su fundamento en la constitucion existenciaria del ser humano. La caida en el
mundo es posible porque el hombre es un ser-en-el-mundo. De aquf la insistencia de
Heidegger sobre la necesidad de dilucidar este modo de ser que nos es propio como
prerrequisito para vivir en la autenticidad.

Podriamos citar muchos otros puntos de vista de Heidegger que nos permiten
comprendernos en esta época de penuria, de dominio de la ciencia y la tecnologia.
Sdlo quisiera recordar de nuevo la frase de Heidegger citada en un comienzo: “Saber
cuestionar significa saber esperar, aunque sea toda una vida”. Poco importa el



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 51

misterio que nos rodee. Lo que importa es descubrir nuestro ser como aquel inico
ser que puede cuestionarse sobre el misterio. Lo tnico que nos puede salvar de la
cibernética que domina nuestro mundo y nuestro ser, como nos lo dijo en su famosa
entrevista a la revista Der Spiegel, es la “devocién”, el preguntar y preguntar, pues
“el preguntar es la devocion del pensar”. Desde este punto de vista Heidegger fue
un gran “devoto”. Su filosofia fue la filosofia de la pregunta en un ‘caminar’ sin fin.

Bibliografia

Heidegger, M. Sein und Zeit. Tlibingen, Max Niemeyer , 1977
Heidegger, M. Identitdt und Differenz, Giinter Neske, Pfullingen, 1957

Heidegger, M. Holderlin und Wesen der Dichtung. Frankfurt en: Erlduterungen zu Holderlins Dichtung.
Frankfurt, 1944.

Heidegger, M. Ueber den Humanismus. Frankfurt, Klostermann,1949
Heidegger, M. Einfiihrung in die Metaphysik, Tiibingen, Max Niemeyer, 1958

Heidegger, M. Mein Weg in die Phanomenologie. En Zur Sache des Denkens.
Tiibingen, Max Niemeyer 1969

Heidegger. M. Phdnomenologie und Theologie, Frankfurt, Klostermann, 1970
Heidegger M. Holzwege. Frankfurt, Klostermann, 1957

Heidegger, M. ;por qué permanecemos en la provincia?. Bogotd, Revista Eco,
Tomo VI, 5, marzo de 1963 (traduccién Jorge Rodriguez)






El sentido sin el lenguaje y la tarea
de la fenomenologia’

The sense without the language and the task of the phenomenology

ANTONIO ZIRION QUIJANO
Instituto de Investigaciones Filoséficas
Universidad Nacional Auténoma de México. Morelia, Michoacdn
Meéxico

Resumen:

Articulo en que el autor se propone
discurrir sobre las formas de teorizacion
que se pueden establecer sobre la
experiencia del sentido. La tesis
fundamental que defiende es que el
sentido es preexistente o independiente
de la conducta intencional lingiiistica,
es decir, que se tiene experiencia de
sentido al margen de que se exprese
o no lingiifsticamente. Se entabla una
discusion con Merleau-Ponty -y en
general con el llamado giro lingiiistico-
con el fin de mostrar que, en efecto, el
sentido no depende de la expresion,
y que, ademds, el campo semdntico
de la experiencia es mds amplio de lo
que se puede expresar “con palabras”.
Por otro lado, se argumenta que dicha
independencia se pone en evidencia
gracias al cambio de sentido que tiene
una experiencia, cambio mediado por
la conciencia. En conclusion, se apela
a una descripciéon fenomenoldgica y no
exclusivamente lingtiistica, para tratar el
asunto en cuestion.

Palabras clave: Sentido, experiencia,
fenomenologia, giro lingiifstico, expresion,
conciencia, Merleau ponty.

Abstract :

In this article the author discusses the
different kinds of theories that can be
established about the experience of
sense. The fundamental thesis is that
sense preexists or is independent from
intentional linguistic behavior, that
is, that one can have the experience
of sense apart from the fact that this
experience be linguistically expressed
or not. A discussion with Merleau
Ponty - and in general with the so
called linguistic turn - is established in
order to show that, in fact, sense does
not depend on expression. Besides, the
semantic field of experience is broader
than what can be expressed “in words”.
On the other hand, it is proposed that this
independence is manifested in the change
of sense that a experience has, which is
mediated by conscience. In conclusion,
a phenomenological description, and not
exclusively a linguistic one is proposed
to deal with the issue of sense.

Key words: Sense, experience,
phenomenlogy, linguistic turn, conscience,
Merleau ponty.

1 Esta publicacién con autorizacién del autor, aparecié con anterioridad en Folios, Bogotd, revista de la Facultad de Humanidades

de la Universidad Pedagégica Nacional, Nro. 16, 2002, pp. 5 a 12.

El autor es investigador de la UNAM en la sede de Morelia Michoacdn, México.



54 - Antonio Zirién

Borrarse.
Solo en ausencia de todo signo
Se posa el dios

José Maria Valente,
al dios del lugar

En una discusién que se dio en un Coloquio sobre la filosoffa de Husserl
en 1957% Maurice Merleau-Ponty record6 una frase de Husserl en la que éste se
refiere al sentido de la tarea fenomenoldgica y que, segtin dijo, siempre le habia
impresionado. La frase, que Merleau-Ponty cité de memoria, dice asi: “Es la
experiencia muda aun lo que se trata de llevar a la expresion de su propio sentido”.’
En esta frase, dijo todavia Merleau-Ponty, se le asigna a la fenomenologia una tarea
dificil, casi imposible: “se trata de llevar la experiencia muda aun a expresar su
propio sentido, entre el silencio de las cosas y la palabra filoséfica”.* Mi intervencion
en esta mesa redonda quisiera ser un breve comentario sobre esta frase de Husserl
y sobre su comprension por parte de Merleau-Ponty, y mediante este comentario
quisiera darles a ustedes una idea de la fenomenologia y de su tarea, que serd la idea
de la fenomenologia como una filosofia del sentido, como investigacién y andlisis
de los sentidos de las experiencias —y a fin de cuentas, puesto que la investigacion
fenomenoldgica misma es una experiencia y encierra un sentido, como investigacion
del sentido de esta misma experiencia de llevar las experiencias a la expresion de su
propio sentido.

Para los que estén mds o menos familiarizados con la fenomenologia o con
el pensamiento de Husserl resultard obvio que no diré aqui nada muy novedoso u
original. Sélo se trata de poner el acento en cierta temdtica, hacer énfasis en ciertas
cuestiones, para lograr una presentacion tal vez atractiva, tal vez hasta un poco
provocativa, en una mesa donde se trata de que las ideas circulen. Y si no no tendria
por qué llamarse redonda.

Ahora bien, hay que ir por partes, aunque no tengamos mucho tiempo. La
frase que impresioné a Merleau-Ponty se encuentra en Meditaciones cartesianas, y
Husserl la escribe para oponerse a la idea de que la fenomenologia pudiera comenzar
a partir de una “teorfa de la sensacion” que, siguiendo al sensualismo, interpreta “la
vida de la conciencia como un cimulo de datos de una ‘sensibilidad externa’...” Y
entonces dice Husserl: “Pero la teoria de la conciencia que empieza de un modo
radical y se limita a describir, no tiene delante de sf tales datos..., como no sea en
forma de prejuicios. El comienzo es la experiencia pura, y por decirlo asi todavia
muda, que se trata de obligar a que exprese puramente su sentido propio.”

Lo que a Husserl le interesa es rechazar la idea de que la descripcion
fenomenoldgica de la conciencia puede comenzar con otra cosa que no sea la

2 El Tercer Coloquio Filoséfico de Royaumon

3 Varios, Husserl, Tercer Cologquio de Royaumont, Amalia Podetti (tr.), Guillermo Maci (supervision de la version castellana), serie
Mayor, Buenos Aires: Paiodds, 1968, p. 142.

4 Ibid.

5 Edmund, Husserl. Meditaciones cartesianas, México: Fondo de Cultura Econémica, 1968, p. 86.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 55

experiencia plena, tal como el ego la vive o la tiene, y en particular rechazar la idea
de que el andlisis pudiera comenzar por unos datos de sensacion o sense-data. Estos
datos tendrdn también su lugar en los andlisis de la fenomenologia, ya que tienen
su lugar en la experiencia vivida misma, pero no son ni la vivencia completa ni
fragmentos o partes con independencia suficiente para que su papel se advierta desde
el inicio. Desde las Investigaciones logicas, Husserl sentenciaba: no escuchamos
sensaciones auditivas, sino la cancion de la cantante..

El sensualismo se rechaza porque en la experiencia plena, y por decirlo asf,
todavia muda, es decir, sin la mediacion del lenguaje, encontramos ya un sentido.
Puede y debe entonces distinguirse entre el sentido y la expresion del sentido, o bien,
si se prefiere, entre el sentido no expresado y el sentido comunicado o expresado. Mds
tarde quizd nos dé tiempo de hablar de otra distincién dentro de los mismos sentidos
no expresados o no expresos: la que hay entre los sentidos expresables y los que no
lo son, es decir, entre los sentidos comunicables y los inefables. Y esto en varios
sentidos. Pero no es el momento. Primero hay que fijar bien otras distinciones.

Tras decir: “El comienzo es la experiencia pura, y por decirlo asi todavia
muda, que se trata de obligar a que exprese puramente su sentido propio”, Husserl
puntualiza y pone un par de ejemplos: “Pero la expresion efectivamente primera es la
cartesiana del ego cogito, por ejemplo, yo percibo... esta casa, yo me acuerdo... de un
cierto alboroto callejero, etcétera, y el primer resultado universal de la descripcion es
la distincion entre cogito y cogitatum qua cogitatum.

Por lo que Merleau-Ponty dice, aparentemente el contraste que aqui se
manifiesta es el que hay entre el “silencio de las cosas” y la “palabra filoséfica”. Pero
se impone otra distincion que hay que exponer con cuidado: en ese “Yo me acuerdo
de un cierto alboroto callejero” no hay todavia ninguna palabra filoséfica. Y tampoco
hay, por cierto, mucho silencio de las cosas: hay un alboroto callejero que se recuerda.
La “experiencia muda” no son las cosas mismas que se mantienen en silencio: es la
experiencia de las cosas que no ha alcanzado la expresion. Esta experiencia (en el
ejemplo el recuerdo de cierto alboroto callejero) tiene ya sentido, pero este sentido
no se ha expresado. Y cuando se expresa, diciendo: “recuerdo un cierto alboroto
callejero”, “recuerdo como el diputado Fulano de Tal sali¢ borracho y le lanzé un
golpe al policia, etcétera”, no hay en esta expresion todavia una “palabra filoséfica”
—aunque no puede negarse que en cierto sentido esta expresion es la expresién
propia del sentido de la experiencia. Es sélo la primera expresion... una primera
expresion que no conlleva ningun interés tedrico, ninguna reflexién explicita.

La fenomenologia serd una suerte de segunda expresion que se apoya en el
andlisis reflexivo de la misma experiencia. Dird cosas muy distintas a “recuerdo un
cierto alboroto callejero”; hard sobre todo distinciones, algunas tan primarias como
la que hay entre cogito y cogitatum qua cogitatum (entre el acto de conciencia y su
objeto como tal, que es la distincién que Merleau-Ponty no toma en cuenta cuando se
refiere al “silencio de las cosas™: no es el objeto, la cosa, lo silencioso, sino el acto,
la experiencia); ademds de hacer distinciones, la fenomenologia detectard tipos de
experiencias y tipos de momentos o partes de experiencias, y hard clasificaciones
de estos tipos; y esto en distintos niveles de generalidad; pero sobre todo tratard de
descubrir los sentidos explicitos o implicitos, supuestos o presupuestos, expresados o
no expresados en la experiencia misma. Pues aunque una expresién como “recuerdo
un cierto alboroto callejero” pueda ser una expresion relativamente satisfactoria de
una experiencia, la experiencia misma es mucho mds rica de lo que esa expresion
expresa, y ninguna expresion primaria puede dar cuenta de esa riqueza.

Pero ademds el sentido propio de una experiencia no es necesariamente el
que puede expresar primariamente el mismo sujeto que vive la experiencia.



56 - Antonio Zirién

La expresion primaria puede desde luego ayudar, y en la inmensa mayoria de los
casos es la que da la clave de la experiencia (después de todo es su expresion), pero
no es ni siquiera necesario que esta expresion sea lingiiistica. Los perros expresan
muchas cosas, muchas experiencias, aunque no hablan. Yo tengo, por ejemplo, una
perra que obedece al nombre de Canica a la que le gusta cazar sombras. Sombras
de pdjaros o de mariposas que ella ve moverse en el pasto. Ahf se planta ella, con la
mirada fija en el pasto soleado, y cuando se mueve una sombra dentro de su campo
visual, se le echa encima y hurga el pasto hasta que muy pronto se da cuenta de que
la perdid. Y vuelve con una cara de enorme perplejidad a adoptar su posicion de
expectativa alerta. No dice nada, pero es obvio que su experiencia tiene un sentido:
hay para empezar una percepcidon de algo, algo que no puede decirse que sean
precisamente sombras, pues si para ella las sombras fueran sombras no esperaria
poder atraparlas; algo que probablemente no tenga muy claro qué es, y tal vez tratar
de determinarlo sea parte del interés del intento de atraparlo; hay entonces, ademds
de esa percepcion, una intencion, un propdsito que puede tener rasgos oscuros para
nosotros que siempre corremos el riesgo de interpretar mal sus expresiones, pero
que es innegable en su conducta. De modo que aunque la expresion “Canica caza
sombras” o “juega a cazar sombras” sea muy inadecuada (porque esa especie de
juego no es estrictamente un juego ni, podemos asegurarlo, una “caceria”, ni, sea
lo que sea, lo es “de sombras”), es un conato de concepto con el que nos intentamos
acercar a la experiencia de la Canica, provisionalmente.

No quiero decir que podamos como fenomendlogos llegar a una descripcidén
completa y fiel de la experiencia animal. Nada de eso. Es posible que la experiencia
animal conserve por siempre enormes zonas de misterio. Lo que quiero decir es que
este misterio lo es justamente porque sabemos que ahi hay una experiencia que no
alcanzamos. La experiencia de las piedras no es en absoluto misteriosa.

Las piedras tienen sentido... de piedras, si, justamente en nuestra experiencia.
Es nuestra experiencia la que tiene sentido. El misterio que tiene para nosotros la
experiencia animal surge sélo cuando nos damos cuenta de que hay en ella un sentido.
Decir experiencia con sentido es redundante. Toda experiencia es experiencia con
sentido. Y solo en la experiencia encontramos el sentido.

Pero la experiencia de la Canica nos sirve para volver a la manera como
Merleau-Ponty entiende la frase de Husserl. Quizd pueda suponer que ha sido extrafio
para algunos de ustedes el haber tratado a una perra como un ego cogito, como uno
de esos “sujetos cartesianos” que tan mala fama han adquirido en filosoffa. Pero lo
es, no hay remedio. El “yo pienso” nunca fue patrimonio de la humanidad, por un
lado; pero por otro lado, siempre comprendid la gama entera de la experiencia, y
nunca se limitd, mds que en los intérpretes que leen lo que quieren leer, a la esfera del
pensamiento puro o del intelecto puro. Pienso, en Descartes ya, y luego también en
la fenomenologia, siempre significé miro, escucho, recuerdo, imagino, deseo, quiero,
no quiero, me exalto, me entusiasmo, me acongojo, me aburro, me abismo en el baile, me
abismo en mi, deliro, lloro, estallo, sufro, gozo insoportablemente... y todo lo demads
que la poesfa nos dicte como expresion de esta vida que llevamos...

Lo que no estd muy claro para mi —y esto puede deberse, lo reconozco,
a una deficiencia de mi propia investigacion— es la manera como Merleau-Ponty
entiende la frase de Husserl que le impresiona; pues parece claro que, para él, una
experiencia anterior al lenguaje no puede tener sentido: la “experiencia muda” de
la frase de Husserl, que en la misma frase Husserl afirma que tiene sentido, para
Merleau-Ponty no parece tenerlo si ese sentido no es expresado. En su Fenomenologia
de la expresion dice:



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -57

El pensamiento no es nada ‘interior’, no existe fuera del mundo y fuera
de las palabras. Lo que nos engafa, lo que nos hace creer en un pensamiento que
existiria por s{ mismo antes de la expresion, son los pensamientos ya constituidos y
ya expresados que podemos evocar silenciosamente, y por medio de los cuales nos
damos la ilusién de una vida interior. Pero, en realidad, el pretendido silencio trasuda
palabras, esa vida interiores un lenguaje interior, (p. 201)

No sési puedaencontrarse en toda la historia de la literatura “fenomenolégica”
un pasaje mds antifenomenoldgico que éste. Como yo veo las cosas, sélo puede
decirse que el silencio de la vida interior trasuda palabras si por “palabras” se
entiende sentidos. Pues es esto, sentidos, lo que toda experiencia, lo que toda vida de
conciencia, interior o exterior, callada o parlante, “trasuda”. Lo que de la experiencia
real de cualquier persona normal llega a las palabras es una parte minima. Las
palabras, el discurso lingtifstico, es como un pequeiio archipiélago de islas flotantes
perdido en la inmensidad del océano.

Pero Merleau-Ponty toma en consideracion el sentido sélo en su relacion
con el lenguaje, y lo compara o lo asimila a cierto lenguaje, viendo “textos” siempre
que encuentra sentidos — lo que es también la exageracion de cierta hermenéutica.

Incluso cuando enuncia la cuestion de la génesis del sentido o la “fundacion
del sentido”, Merleau-Ponty la enmarca en la consideracion fenomenoldgica del
lenguaje. Su reconstruccion del surgimiento del sentido es la reconstruccion del
surgimiento de la conducta intencional lingiiistica. Merleau-Ponty no quiere hacerse
victima de una concepcidn errénea del sentido o del significado como una entidad
nebulosa, metafisica o mental, que viene a insertarse misteriosamente en las palabras
“como el piloto en su nave”.

Con ello, y junto con mucho otros, Merleau-Ponty viene a formar en las filas
de ese vasto movimiento en el pensamiento de este siglo que se hadado en llamar “giro
lingiifstico”, en el cual han participado muy distintas corrientes o escuelas, aunque
originalmente fue una denominacion que se aplicé sélo a la filosoffa analitica surgida
de la investigaciones de Wittgenstein. Puede decirse que el lenguaje ha sido el gran
tema del pensamiento filos6fico, y mucho no filoséfico, del siglo. No hay duda. Y en
este mismo giro, incluida en la temadtica del lenguaje, ha estado incluida, en una u otra
forma, la temdtica de la semdntica, del sentido o significado. “En una u otra forma”,
quiere decir, incluso a veces para poner en entredicho la existencia del sentido. Sin
embargo, me parece que, comparativamente, se ha puesto muy poca atencién en la
posibilidad de un tratamiento del sentido o del significado independientemente de la
cuestion del lenguaje. Y ello a pesar de que la tendencia de muchas investigaciones
relacionadas con el lenguaje, a comprension, la inteligibilidad, la racionalidad, han
apuntado hacia ella y algunas la han considerado explicitamente.

En todo caso, giro o no giro, de dos fantasmas ha creido estar huyendo el
pensamiento filoséfico a lo largo del siglo: el primero ha sido el fantasma de una
ontologia idealista segtin la cual el significado o el sentido es una entidad irreal
que planea por encima de la realidad, y sobre todo de la realidad de las palabras,
pero que de alguna manera puede venir a introducirse en éstas como “el piloto
en su nave” — al decir del mismo Merleau-Ponty; el segundo fantasma es el del
psicologismo o el cartesianismo (que aqui podemos tratar en asociacion), segun el
cual los significados serian unas entidades mentales inobjetivables, no susceptibles
de ser tedricamente apresadas, presas del individuo que las posee. Este es el llamado
“mito de la interioridad”.

Pero dejemos estas historias. Es cierto al menos que lo usual es considerar
el sentido o el significado en el marco de las indagaciones sobre su intervencion o su
papel en el lenguaje. Y por ello no es extrafio ver a pensadores y profesores caer aqui



58 - Antonio Zirién

y alld en una de las tesis o doctrinas mds curiosas de toda la historia de la filosoffia:

i u i igni iene una exi i u
la doctrina de que el sentido o el significado no tiene una existencia real fuera del
lenguaje, doctrina que niega uno de los hechos mds efectivos, cotidianos, insistentes,
y concretos que se pueden constatar. Pues hay sentido sin lenguaje.

Hay también lenguaje sin sentido, lo cual, por cierto, ayuda a reafirmar
la constatacion misma de un sentido sin lenguaje. Husserl pone el ejemplo de
Abracadabra, que como es fdcil reconocer no significa nada. Yo prefiero los

isi i v/ i ui . Qué i i
hermosisimos ejemplos del poema Altazor de Vicente Huidobro. ;Qué son bien a bien
sus “golonfinas”, sus “golontrinas”, sus “golonchinas”, qué son las “golonclimas”,
las “golonrrimas”, las “gologiras”, las “golonliras”, las “golonbrisas”? Ah,

Pero el cielo prefiere el rodofiol
Su nifio querido el rorrefiol

Su flor de alegria el ronifiol

Su piel de ldgrima el roferiol

(Qué son los rodofioles? ;Qué son las violondrinas o los goloncellos? Se
trata de seudopalabras; expresan, sin duda, porque no son sentidos (o sentidos
conceptuales, para ser mds precisos) todo lo que se expresa. Mis hijas, cudl mds
cudl menos (Soffa, que tiene 6 afios, mds que las otras), han adoptado esa manera de
decir “s”” de una personajita de cierta telenovela: “sipirili”. ;Dice “sipiril’” mds que
“si”’? No, no dice ni mds ni menos que “si”’; pero lo dice de otra manera, tal como si
lo dijera danzando o gesticulando. Danzar o gesticular al decir “si”” es expresar algo
mds que el mero si; pero no algo en lo que pueda discernirse un sentido. Pero el “si”’
tiene sentido. Por contraste, destaca el sinsentido del “piril{”.

Esta independencia del sentido o del significado respecto del lenguaje
no es una afirmacion metafisica, y tampoco una afirmacion psicoldgica. Es una
constatacion fenomenoldgica. Quiero contarles una anécdota en la que se nos cuenta
una constatacion semejante con mucha claridad.

El escritor y filésofo espafol, transterrado en México, Luis Abad Carretero,
publicé en México, en 1957, un libro de ensayos que se llama Nifiez y filosofia. En
el ensayo que da nombre al libro relata una experiencia que tuvo de nifio, entre los
8 y los 10 afios, segtn calcula. En los viajes en tren que hacia con su familia desde
Almerfa al pueblo de su madre, se pasaba por un puente muy largo y alto, el puente
de Santa Fe, un puente que, dice €l en 1957, todavia existe, y que casualmente he
podido confirmar que en 2000 sigue existiendo. Luis Abad miraba el paisaje por la
ventanilla del tren, y en todos los viajes algo lo sorprendia muchisimo: al pasar por
encima del puente, “yo vefa una serie de hombres, arrieros que conducian caballos,
mulos, burros, cabras, borregos; pero todos eran muy pequeiios, tanto, que crefa no
haberlos visto jamds tan chicos en la vida real”. Esto le producia una perplejidad
casi obsesiva. Se preguntaba donde estaba “ese mundo tan pequefio donde viven
tales hombres y semejantes animales”. Un dato interesante es que Abad se hacia
esas preguntas y vivia toda su perplejidad en silencio, sin osar consultar a nadie
acerca de ello. La razén poco importa; el caso es que nunca hablaba de ello a nadie.
Y el caso es que estaba convencido (asf lo describe €l) “de la existencia real de otro



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -59

mundo que el que [yo] contemplaba en la vida ordinaria”; habfa llegado a creer que
el camino seco del lecho del rio que seguian esos hombrecitos y esos animalitos,
“iba en direccién a unos pueblos diminutos, que acaso no estarian muy lejanos del
lugar donde se levantaba el puente”. Pero “hete aqui que una vez hubimos de bajar
al lecho del rio, por cuyos arenales habfamos de dirigirnos hacia el pueblo de mi
madre, y vi entonces de cerca a los arrieros y a los animales que habia contemplado
otras veces desde el tren.” Cuenta Abad el proceso por el cual llegé a aclararse
aquella perplejidad y a concluir que no habia en realidad dos mundos distintos, que
el mundo era uno sélo, y que era mds bien en €l donde se operaba un cambio. Y
dice: “Y al percibir la nocion de cambio, vi con evidencia que un nuevo ser se erguia
dentro de mi mismeo. [...] Habia descubierto mi conciencia.”

El hecho de que ésta haya llegado a ser una experiencia narrada, no la hace
una experiencia lingtifstica. Por supuesto que el pequefio Abad tenfa un cimulo
de experiencias de lenguaje anteriores, y vivia en un mundo dominado por cierto
lenguaje; podemos incluso conceder lo que €l mismo sospecha: que su experiencia
de un mundo de enanitos estuvo determinada por su lectura de los relatos de Gulliver.
En su experiencia desde el tren se le presentd la posibilidad de plasmar esa visién de
un mundo liliputiense que le habia dado la lectura, es decir, el lenguaje. Pero en su
anécdota la experiencia importante no es €sta, sino la que vivié €l sélo, en silencio,
sin intervencidn lingtifstica de nadie, cuando mir6 de cerca ese mismo mundo antes
diminuto y descubrid la realidad. La conclusién es fenomenol6gicamente acertada:
la causante de los cambios era su conciencia. Y estos cambios son precisamente
cambios de sentido.

Husserl contaba en sus clases la experiencia que tuvo un dia al visitar un
museo de cera: la experiencia de tan obvia ya ni siquiera comica de tomar a una
figura de cera por una persona, y hacer ademdn de saludarla. Ese “Buenas tardes”
dirigido a la figura de cera... no se dirigia realmente a la figura de cera, sino a la
persona, porque la experiencia vivida tiene justamente ese sentido, un sentido que
implica o consiste en tener delante a una persona merecedora de nuestro saludo. El
descubrimiento del error consiste en un cambio de sentido. El cambio de sentido es
un cambio de experiencia.

Este cambio no es siempre instantdneo. Un dfa compramos una pluma.
Ademds del sentido de pluma, tiene el sentido de nueva. La estrenamos y la usamos
asf, con ese sentido. Pasan los dias, y sin que nos demos cuenta la pluma va perdiendo
ese sentido, hasta que un dia lo ha perdido por completo. Es la misma pluma, pero
ya no es nueva. Es importante constatar que el cambio no depende precisamente del
paso del tiempo por la pluma, pues la pluma puede incluso seguir estando “como
nueva”. Es la experiencia que se ha forjado de la pluma en nuestra relacion con ella
y es el paso del tiempo, si asi puede decirse, por esta relacion misma. Estar como
nueva es un sentido compatible con el de ya no ser nueva. Estas transformaciones
se operan a menudo también en nuestro trato con las personas. Es una experiencia
comun: una persona es una antes de un viaje con ella y otra después del viaje. Ya no
es la misma; pero en cierto sentido es la misma, igual que la pluma seguia siendo la
misma. Estas mismidades fungen también aqui como materia. La distincion forma-
materia es, pues, me apresuro a decirlo, relativa, y como materia puede fungir algo
pleno de sentido—pleno, claro, de otros sentidos...



60 - Antonio Zirién

La constatacidn de la existencia del sentido se da con particular felicidad
en estas experiencias de cambio de sentido, y entrafia siempre el descubrimiento de
la distincién entre el sentido y lo que, en esa relacion, no lo es o lo que no lo tiene.
El trdnsito del sentido “persona’ al sentido “figura de cera con aspecto humano” se
lleva a cabo sobre una misma base que funciona al modo de una “materia” y que
recibe el sentido como si se tratara de una “forma”. Lo mismo en la experiencia de
Abad Carretero: el pueblo o el mundo de enanitos que vefa antes del desengafio y
el pueblo de casas y gente de tamafio comun resultaron ser el mismo, pero tenian
diferente sentido.

Naturalmente, se requiere mucho mds técnica fenomenolégica que la que
mis ejemplos han desplegado para tener bien establecida esta distincion. Sélo espero
que los ejemplos basten para hacer ver que se trata de una distincién descriptiva,
fenomenoldgica, y no especulativa, no metafisica. Sin embargo, en este punto hay
que decir algo.

Cuando se toca esta distincion, y cuando se habla de una “materia” bruta,
sin sentido, es muy fdcil deslizarse a las especulaciones ontoldgicas o metafisicas
que, sin dejar de ser interesantes, corren el riesgo —si es que es un riesgo— de dejar
de ser fenomenoldgicas. Surge entonces, por ejemplo, el enigma del sentido como
una suerte de tercer reino intermedio y mediador entre el reino del ser objetivo, pura
materia bruta sin sentido, y el reino de una subjetividad dadora de sentido, pero
puramente espiritual, aislada y cerrada en si misma. Cédmo haya que decidir esta
cuestion del estatuto ontolégico del sentido, y cudles son las distintas posiciones
filosoficas posibles sobre este punto, no me voy a meter a averiguarlo en esta ocasion.
Sélo quiero recordar que la cuestion del sentido o de la nocidn del sentido, viene a
resultar, efectiva y legitimamente, una cuestion que es un cruce de caminos decisivo
para disciplinas filoséficas tan importantes como la teoria del conocimiento y la
ontologia, y seguramente también para toda la empresa filoséfica en su conjunto.

En todo caso, esta cuestion significa para la fenomenologia misma, que sélo
puede considerar al sinsentido como una especie de sentido, un Iimite o un borde
que no puede ignorar y sobre la cual tendrd que tomar posicion tarde o temprano.

Pero volviendo por lo pronto a la distincién que da pie a esta problematica,
la distincion entre el sentido entendido como forma y una materia que recibe y toma
esa forma, hay que insistir en que para establecerla no es necesario alejarse del
nivel de la mera experiencia: al menos hasta cierto punto, la distincién misma es
descriptiva, fenomenoldgica, y no metafisica. Es entonces de la misma indole que
la distincién que menciona Husserl como primer resultado de la descripcién de la
experiencia, la distincion que hay entre el ego y el cogitatum qua cogitatum. En toda
experiencia con sentido hay ego y cogitatum, y dentro del cogitatum hay la distincion
entre lo experimentado y la manera como es experimentado. En esta “manera” estd
el sentido. Y lo experimentado es siempre experimentado de cierta manera... No hay
salida.

La nocién fenomenoldgica de sentido (dicho técnicamente, sentido
noemadtico) es una generalizacion de la nocion de significado lingiifstico a todo tipo
de actos o vivencias de conciencia, y no solamente a las expresivas. Hay sentido
donde quiera que hay conciencia de algo, en cualquier sentido y de cualquier especie



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 61

que sea esta conciencia: percepcion, recuerdo, expectativa, imaginacién, fantasia,
deseo, amor, disfrute estético, emociones de toda clase, en fin, vivencias de cualquier
género e indole. Puede decirse entonces —con tal que se entienda que éste no es
un lenguaje técnico— que el sentido “estd en” la conciencia o que es “dado” o
“impuesto” por la conciencia, que es un “contenido” de ella o una “funcién” de ella,
y sin embargo lo que el sentido trae consigo, lo que se logra gracias a €I, podemos
decir, es la constitucion de la cosa, del objeto, de la situacion experimentada del
caso, y finalmente la constitucién de un mundo. Nos encontramos, en efecto, en
un mundo, y en el mundo determinado en que nos encontramos, gracias a la red
de sentidos de nuestras experiencias, a su complejisimo entramado, a sus multiples
armonias y concordancias. En este sentido, es ni mds ni menos el sentido lo que nos
da vinculacién con un mundo.

También en este respecto es interesante el cotejo con Merleau-Ponty. Para
él, nos situamos en el mundo gracias al cuerpo. En cierto sentido esto es bien cierto:
sin cuerpo (esto es una fantasia filoséfica) quizd podriamos tener experiencia de un
mundo, pero no habitar en €l y vivir en él; pero para vivir en el mundo con nuestro
cuerpo hay que vivirnos en el cuerpo de cierta manera, hay que tener el cuerpo de
cierta manera, hay que poder actuar en €l de cierta manera... Estas maneras son otros
tantos sentidos...

Otra confrontacién interesante, por las precisiones y enriquecimientos
que podria aportarnos, seria la confrontacion con Heidegger, cuyo pensamiento se
mantiene hasta cierto punto dentro del cauce de la fenomenologia y en el cual la
nocién de sentido o significatividad tiene también un papel central. Aqui no podemos
ya emprenderla. Pero tampoco quiero dejar de mencionar lo siguiente

Con cierta razon, a Heidegger le parecia inapropiado que a los filésofos
presocraticos, que jamas conocieron a Sécrates y que nunca previeron las relaciones
de sus doctrinas con las socrdticas, se les llamara as{, “presocraticos”. Ellos no fueron
presocraticos. En nuestros dias, y en parte por influjo de las dltimas obras de Husserl,
se ha puesto mucha atencion en la experiencia llamada “ante-predicativa” o “pre-
predicativa”, en la cual se ve la enorme riqueza de la experiencia muda, nutriente
del lenguaje, generadora de los sentidos de las palabras..., etc., etc. Pero con todo,
estas mismas expresiones, ‘“pre-predicativo” y “ante-predicativo”, delatan que un
importante motivo de esta fascinacion es de nuevo el interés por el lenguaje, por la
predicacién. Y asi como es fdcil perder de vista que los presocrdticos sélo llegaron
a serlo una vez sobrevenido Sdcrates, resulta también facil perder de vista que las
experiencias “pre-” o “ante-predicativas” prosiguen también al lado del lenguaje y
después del lenguaje, a cada momento de nuestras vidas, que — para usar el término
de Merleau-Ponty — son vidas de “sujetos-hablantes”, pero que no siempre estin
hablando, de sujetos-escuchantes, pero que no siempre estdn escuchando. Y si los
pobres presocrdticos terminaron siendo, después de todo, presocrdticos, nosotros,
por lo menos, tendriamos que distinguir entre una experiencia auténticamente pre-
predjcativa y una experiencia extra-predicativa que muy bien puede ser, y en muchos
respectos lo es sin duda, post-predicativa.

Merleau-Ponty cifra precisamente en ese retorno la tarea de la fenomenologia:
llevar la experiencia muda a la expresion de su propio sentido quiere decir para
él indagar cémo se funda la actividad predicativa en la antepredicativa, ver como



62 - Antonio Zirién

se funda el “yo pienso”, que es un “yo hablo”, en el “yo percibo”. Pero en esta
perspectiva la labor de la fenomenologia es, por decir lo menos, paraddjica, y quizd
imposible. Pues, segin Merleau-Ponty, no hay una intencion significativa, es decir,
no hay un sentido propiamente dicho, antes del pensamiento, ni pensamiento antes
del lenguaje. Entendida asf, la investigacion fenomenoldgica tiene que desembocar
en una investigacion extrafenomenoldgica o pre-fenomenoldgica.

Por mi parte, dirfa: no todos los sentidos son sentidos conceptualizados
o expresados, y hay incluso muchos no conceptualizables, no expresables. No
es el lenguaje; es el sentido lo que nos rodea, o, si nos gustan las metdforas, lo
que nos atrapa en una red de acero de la que no podemos escapar. La tarea de la
fenomenologia es la exploracion de esta red de sentido en toda su complejidad, en
su integra genealogia, en sus muiltiples jerarquias y dimensiones, y también en su
legalidad. Y explorarla en su mudez cuando es muda, y en su locuacidad cuando es
locuaz, y explorar también, finalmente, las relaciones entre la mudez y la locuacidad.
Sin negar la una por la otra ni privilegiar la una a despecho de la otra.

De lo que no se puede hablar, decia algiin Wittgenstein, es mejor callarse:
los limites de mi lenguaje significan los limites de mi mundo. Ante esto, hay sin
duda que decir: no carece de sentido la posibilidad de un ensanchamiento y un
enriquecimiento de mi lenguaje. Pero esto significa que mi mundo no estd delimitado
por mi lenguaje, sino por la red de sentidos en que me muevo y habito. Pero esa red
no es una prisién: la posibilidad de un ensanchamiento o un enriquecimiento de
la red misma de sentidos, no es ni una cuestion absurda a prior/, ni una cuestién
filosofica patoldgica: es una cuestion practica, empirica: el ensanchamiento de la red
depende de mi experiencia vital de todo tipo. Lo unico que puede decirse absurdo
a prior/ es el intento de encontrar una salida de la red del sentido que tenga sentido.
Aunque la salida se busque por la retorcida ruta de un “giro lingtiistico.



Reduccion eidética: aportes fenomenologicos
para la investigacion social

Eidetic reduction: phenomenological contributions
to social research-
ESTHER JULIANA VARGAS ARBELAEZ

Universidad del Rosario
Colombia

Resumen:

El propdsito de este texto es explorar
como la fenomenologia, como ciencia
eidética, resulta fundamental para las
ciencias sociales, desde el punto de vista
de las estructuras universales que busca
ésta. Para ello, en la primera parte se verd
que, en principio, foda reduccion eidética
conlleva en s{ misma una bisqueda de
esencias que resultan estructurales, que
averiguan eidos que valen parami'y valen
para todos en tanto esencia; en segundo
lugar, se analizard que el mismo Husserl,
en sus reducciones que lo llevan hasta
el solipsismo trascendental, encuentra
que esa misma condicion solipsista
estd constituida intersubjetivamente;
y finalmente, veremos con Schiitz, de
forma mads explicita, como un socidlogo
fenomendlogo aplica las consecuencias
de lo precedente para analizar fenémenos
sociales.

Palabras clave: Sociologia, fenomenologia,
intersubjetividad, ménada, fendmenos
sociales, experiencia del otro

Abstract:

The purpose of this work is to explore
the way phenomenology, as an eidetic
science, becomes fundamental for social
sciences, from the point of view of the
universal structures it looks for. With that
in mind, the first part shows, in principle,
that all eidetic reduction carries on itself
a search of the essences which become
structural, which find eidos that are worth
for me and for all in so far as essence; in
the second place, we will analyze that
Husserl himself, in his reductions which
take him to transcendental solipsism,
finds out that that very solipsist condition
is made up intersubjectively; and finally,
we’ll see with Schultz, in a more explicit
way, how aphenomenological sociologist
applies the consequence of the precedent
to analyze social phenomena.

Key words: Sociology, phenomenology,
intersubjectivity, monada, social
phenomena, the other’s experience.



64 - Esther Juliana Vargas

Todo lo que es aplicable a mi mismo, sé que es aplicable
también a todos los demds hombres que encuentro ahi
delante en mi mundo circundante’.

Epmunp HusserL

Me propongo mostrar como toda busqueda eidética, cuya investigacion
fenomenoldgica se hace en el plano “subjetivo”, tiene necesarias aplicaciones y
validaciones en el ambito social, es decir, intersubjetivo, lo cual aporta en el campo
de la investigacion en ciencias sociales.

Perspectiva de la reduccion eidética

(Podemos expresar esto también asi: toda ciencia de hechos (ciencia empirica)
tiene esenciales fundamentos teoricos en ontologias eidéticas. Pues es cosa que
se comprende totalmente de suyo [...] que el rico contenido de conocimientos
que se refieren de un modo puro, absolutamente vélido, a todos los posibles
objetos de la regidén —en tanto que en parte son inherentes a la forma vacia de la
objetividad general, en parte al eidos de la regidn, que representa, por decirlo
asi, una forma material necesaria de todos los objetos de la regién— no pueden
carecer de importancia para la investigacion de los hechos empiricos®.
Epmunp HUSSERL

§1. La reduccion eidética es una biisqueda de la validez universal

También desde el punto de vista epistemologico- -prdctico cabe esperar
por antlclpado que cuanto mds se acerque una ciencia empirica al
nivel “racional”, al nivel de la ciencia “exacta”, nomoldgica, o sea,
cuanto mds alto sea el grado en que disponga de disciplinas eidéticas
acabadamente desarrolladas como de bases y se sirva de ellas para sus
fundamentaciones, tanto mds se acrecentard el volumen y la fuerza de
sus resultados epistemoldgicos-practicos (p. 31).

Uno de los propésitos fundamentales de la reduccidn eidética es la bisqueda
de esenciales universales. De hecho, si las estructuras de la subjetividad, por las que
se averigua en la reduccién, no cumplen con esta condicidn, no se les puede llamar
reductos eidéticos. Ademds de universal, el eidos ha de ser necesario, pues de lo
contrario no serfa, estrictamente, eidos, esencia, sino accidente. Husserl expone
estas dos caracteristicas asi: “Todo caso eidético especial y singular de una relacién
eidética universal se llama, en cuanto es tal, una necesidad esencial. Universalidad
y necesidad son, pues, correlatos” (p. 26).

Lo que interesa en el campo de las ciencias sociales es que, si bien es cierto
que las estructuras eidéticas, por universales y abstractas, no se refieren a éste

1 Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica. México, Fondo de Cultura Econémica, 1949; p. 68.
2 Ibid., p. 30.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 65

individuo o a éste hecho social, si tienen aplicaciones, es mds requieren aplicaciones
—ya se verd—en los mismos; por otra parte, la descripcion de estas formas universales
y necesarias valen para mi'y valen para todos, dado el caracter de universalidad que
se materializa en “cualesquiera esferas y sélo para las puramente eidéticas” (p. 26).

Toda forma eidética, por su conformacién misma, describe universales,
pero sobre todo refiere a cada individuo del cual hace los andlisis y las reducciones
respectivas y al cual estd dirigida toda conclusion sobre dicha reduccion, es decir,
la forma eidética. Toda forma eidética tiene su correlato en la realidad abstraida; si
no fuera asf, si el reducto fuera una mera formalidad sin referencia a la realidad de
los individuos, careceria de contenido. En esto también se expone la concepcién de
correlato tan cara a la fenomenologia: no hay esencia-eidos si no lo es de algo, un
mundo al que apela. As{ toda esencia estructural se aplica a todo individuo, a todos
los particulares considerados en el reducto eidético’.

Por otra parte, la compresion de la ciencia eidética —de esencias de lo
subjetivo— sostiene y esclarece la ciencia de hechos —en nuestro caso, de hechos
sociales, no, por supuesto en un sentido positivista—. En ciencias sociales, la
importancia de hacer explicito el estudio sobre el eidos se cifra, ademds de lo que
se ha venido sosteniendo, en que éste es el fundamento de aquél en el siguiente
sentido: “Podemos expresar esto también asi: toda ciencia de hechos tiene esenciales
fundamentos teoricos en ontologias eidéticas™ (p. 30). Los entes de las ontologias
eidéticas son formas que se aplican a todos los individuos, por esto, toda ciencia de
hechos tiene como fundamento, como universal, la ciencia eidética.

Aqui, la validacién ciencia se da en términos de la universalidad que le
proporciona a las ciencias sociales la fundamentacion en esencia, para, a partir de
ellas, explorar los hechos sociales con un referente comun: el reducto eidético; esto
es, mientras mds claridad haya en las ciencias sociales sobre las formas eidéticas de
la subjetividad, mayores y mejores serdn sus desarrollos.

§2. Autocomprension intersubjetiva

Una de las ‘cualidades’ de la reduccion eidética es que, hallando estructuras
trascendentales —que bien podrian pasar por misticismos metafisicos— escapa de
toda oscuridad dado el cardcter mismo de trascendentalidad que entrafia. Esta
trascendentalidad no es un ‘mds alld’ en sentido metafisico, sino un mds alld que pasa
de las reducciones mds estrictas al yo y del yo a la certeza de que ese yo, ese reducto,
aparece constituido sdlo en la medida en que tiene referencia a un nosotros. Esto lo
muestra Husserl en /deas, cuando afirma que toda region eidética se corresponde con
la regién de los hechos, a los cuales dota de sentido. En ese mismo texto, en el §29
Husserl afirma:

Todo lo que es aplicable a mi mismo, sé que es aplicable también a todos
los demds hombres que encuentro ahi delante en mi mundo circundante.
Teniendo la experiencia de ellos como hombres, los comprendo y los
tomo como sujetos-yos de los que yo mismo soy uno y como referidos
a su mundo circundante natural®.

3 Sobre este particular afirma Husserl: “Muy importante también es la combinacién del juzgar eidético sobre lo individual en
general con el poner la existencia de lo individual. Se transporta la universalidad esencial a algo individual puesto como existente
0 a una esfera indeterminadamente universal de individuos (que recibe su tesis como existente) (...). Hecho es sélo lo real mismo a
que se hace la explicacion”; Ibid., pags. 26-27.

4. Husserl, Edmund. Op. Cit.; p. 68.4



66 - Esther Juliana Vargas

Esto se sostiene, como se ha venido afirmando, por el hallazgo de las
estructuras de la subjetividad que valen tanto para mi como para otros. Esta sentencia
citada se fundamenta en otra del mismo autor /levo a los otros en mi. Esto significa
que toda constitucién egoldgica ‘le debe’ su caracterizacién al contacto y vivencia
de los otros y con los otros. Para esto es preciso revisar un texto de J.V. Iribarne:
“...1a explicitacion del eidos ego es la expresion de lo vélido para todos los egos en
general, con palabras de I. Kern: “...en las cuatro primeras Meditaciones el ‘campo’
trascendental, implicitamente, debe ser ya intersubjetivo™”.

Este paso de la certeza de si como resultado de las reducciones, a la certeza
de los otros en mi, es decir a la subjetividad como intersubjetividad®, es un proceso de
sucesivas reducciones y vueltas al mundo circundante que explica la autora Iribarne.
En su texto —capitulo II- se propone mostrar que el solipsismo trascendental,
con el que se encuentra Husserl en su intento de hallar el eidos, no es mds que un
paso metodologico que conduce a la idea de que la subjetividad es, en si misma,
intersubjetividad.

Para ello sigue los pasos del andlisis de la ménada. Mdnada es un concepto
leibniciano que integra su teorfa segun la cual todo en el mundo estd compuesto de
estas pequeiias particulas, que son clausuradas, incomunicadas y sin ventanas, pero
que, a pesar de ello, se mueven y constituyen el mundo en perfecta armonia tal que
estd preestablecida, segin Leibniz, por Dios, tinico sabio y conocedor del thelos del
universo, de tal suerte que el mundo es el mejor de los posibles, porque fue creado y
se maneja seguin la sabia determinacién de Dios.

Este concepto fue retomado por Husserl, con diferencias determinantes,
para explicitar como es la subjetividad —como una mdénada— cuando se halla sola
en s{ misma, habiendo descartado lo que no le es esencial, es decir, habiendo hecho
reducciones.

Como se dijo atrds, la llegada a la ménada subjetiva es un proceso de
reducciones. La autora lo explica, en primera instancia, con la doble reduccion, que
se realizan con un enfoque estdtico. En esta primera etapa de la reduccion el yo, en
su pura egologia, es un otro para si mismo en el recuerdo: me comunico o recuerdo
mi yo de otrora como un alter recordado que establece contactos con el yo actual
recordante —esta es la diferencia entre el yo inmanente (el de la vivencia actual, yo
en ‘este momento’) y el yo trascendente (el que se recuerda)—. Allf hay un primer
nivel de intersubjetividad’: “El yo que recuerda no estd, él mismo, en el contenido
intencional del acto y sin embargo forma parte de él como el yo actuante en el pasado
recordado. No es la misma la conciencia que recuerda que la conciencia recordada”
(p-79).

De otro lado, la segunda forma de presentificacion (del darse algo a la
conciencia) es, en efecto, la vivencia cotidiana del alter ego, del otro, la “existencia
viviente del alter ego”, asf:

Cuando percibo el cuerpo propio extrafio, por configurarlo como
par del mio propio, resulta para mi una “indicacidn originaria” del
entretejimiento de mi psique con mi cuerpo propio y “motiva una
funcién presentificante, la indicacién de una psique semejante (...) la
peculiar estructura intencional de esta clase de percepcion, que debe

5 Iribarne, Julia Valentina. La fenomenologia como monadologia. Buenos Aires, Estudios de la Academia Nacional de ciencias
de Buenos Aires, 2002; p. 74.

6 Ver también, de la misma autora Iribarne: La intersubjetividad en Husserl. Buenos Aires, Editorial C. Lohlé, 1987-88; tomos I 'y
1L

7 En otro texto exploramos si esta ‘comunicacién consigo mismo’, evidenciada en el recuerdo, es lo que Wittgenstein delineé como
Juego del lenguaje ‘intropdtico’, o consigo mismo. Este aspecto se reviso para esclarecer la pregunta por lo inefable: jserd que eso
que llamamos ‘inefable’ no es mds que un juego del lenguaje consigo mismo, una comunicacién del yo con sus ‘otros yoes’?



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 67

una parte importante de su efectuacién a una presentificacion, exige un
yo, y sin embargo no a mi mismo como sujeto implicito; ella crea en mi
la conciencia: otro yo estd frente a mi, y sin eso las expresiones ‘otro
yo’ o ‘prdjimo’ serfan palabras sin sentido’.

En este pasaje lo que se pone de manifiesto es la necesidad que tiene el yo
de su alter, de la experiencia del otro, para constituirse como yo-cuerpo: s6lo en la
medida en que me enfrento con otro, es que se constituye la conciencia de mi propio
cuerpo, de mi condicién de alteridad para ese otro, mi paridad con el otro; esta es
la segunda forma de presentificacion. A estas dos formas de intersubjetividad en
la ‘soledad’ del yo, que son la doble reduccidn, llega el andlisis estdtico, método
fenomenoldgico que estudia el fenémeno como tal sin averiguar sus causas.

Por otra parte, haciendo un andlisis genético, con el que se exploran las
causas genéticas (valga la redundancia) o los antecedentes de un fendmeno en tanto
fluido temporal, se estudia la intersubjetividad como temporalizacion intersubjetiva.
Siguiendo a Husserl, “Ah{ estd todo Otro (todo otro ego, ser-presente trascendental
fluyente), constituido en mi como subjetividad fluyente copresente, que, ella misma
concretamente, es presente concreto fluyente viviente, asi como en mi se constituye
fluyente mi propia temporalidad de ser como ser pasado como presente concreto
fluyente, y asi para cada pasado (...); [es asi{ como] se instaura primigeniamente la
coexistencia de mi yo con el yo extrafio (...) se instaura primigeniamente una forma
temporal comun’.

Esto es, no sélo tomo conciencia de mi yo corporal por el otro, sino que,
genéticamente, toda temporalidad del yo y del otro es reconocida por su mutuo
contraste; en todo decir “yo” estd implicada la temporalidad de mi yo constituida
por la temporalidad del otro, pues todas mis vivencias, siendo temporales, estdn
formadas por la experiencia del mundo compartido con el otro. De esta manera, el
yo es tal, genéticamente, por la interaccion con el otro.

Ahora bien, a esto se le debe sumar que, no sélo cuenta la experiencia actual
del yo formada por la interaccién con el otro; sino ademds entra la consideracién
de toda la ‘carga historica’ que trae mi propio yo: cuando naci ya pertenecia a una
comunidad, una sociedad, una familia, con imaginarios y costumbres, prefigurados
y sedimentados en afios o siglos, por multitud de individuos que pertenecieron y han
pertenecido a esa comunidad espiritual en la que nacf inscrito, y que, por lo tanto
constituyen parte de mi yo en forma de tradicion o costumbres.

Por otro lado, la demostracion mds clara de que cuando se halla el eidos
subjetivo se halla una validez intersubjetiva estd en la reduccién a la ménada. La
monada es el sujeto, y Husserl la denomina asi por su independencia e irrepetibilidad
con respecto a las otras. Del concepto de ménada de Leibniz al de Husserl hay un
sinnimero de caracteristicas, empero, hay una diferencia fundamental: “las ménadas
tienen ventanas. La V Meditacion cartesiana dice expresamente que la monadologia
debe ser el ‘resultado de nuestra explicitacidn de la experiencia del otro’ (Hua. I, p.
166). Tal explicitacién se nos presenta segtin tres momentos que denominamos: 1)
monadologia idealista; 2) monadologia social, y 3) monadologia pre-reflexiva” (p.
78).

El primer grado de monadologia, el idealista, refiere la comunidad de
monadas que “consiste en que asi como cada ménada tiene un cierto modo de
comunidad consigo misma [como otro para si en el recuerdo], tiene su ser en su ser
para s{ misma se halla también en comunidad con toda otra ménada” (p. 79). Esto

8 Ibid., p. 76. Tambien, Husserl citado por Iribarne: Hua VIII, p. 135.
9 Ibid., p. 77; también Husserl citado por Iribarne: Cartesianische Meditationen, Hua. 1, p. 156.



68 - Esther Juliana Vargas

significa: la primera monadologia es el reconocimiento trascendental de un otro como
yo, como un alter yo, al menos en primera instancia, una ménada que se reconozca
sf misma s6lo en tanto hay otro. Por ello, el para si es trascendente: trasciende los
linderos del yo para reconocer el alter yo como otro. La percepcién de si mismo se
da gracias al reconocimiento del otro, pues el otro me muestra mi propia alteridad en
relacion con €l: “ese ego que se me presentifica como alfer es tal porque a su vez soy
yo alter para él” (p. 81); ademds de servirme de espejo de una corporalidad de la que
‘caigo en cuenta’ gracias a la suya.

Ahora bien, no se trata de una ingenua traspolacién de mis experiencias a las
del alter para reconocerlo, precisamente en esto es que se cifra la refutacion de tales
acusaciones a Husserl, o de configurarlo con el presupuesto de que es como yo. Mds
bien, el planteamiento de Husserl, recogido por Iribarne, sugiere una perspectiva de
paridad, que no de identidad (cfr. p. 82).

Lo interesante de este aspecto, en la perspectiva de las ciencias sociales, es
que hay, en todo caso, y a pesar de la soledad de la ménada, una necesidad del otro
para el reconocimiento del propio yo. El yo no se explica ni se conoce en vulgar
solipsismo sino, en la monadologfa idealista, en tanto par de un alter ego: “El otro es
el primer hombre, no yo” (Hua, XIV, p. 418, citado por J.V. Iribarne).

Es en esta perspectiva que se puede afirmar lo que estudiamos en este texto,
a saber, que todo tratamiento del eidos subjetivo entrafia alcances sociales y explica
temas sociales, es mds, requiere un contenido correspondiente social, gracias al
cardcter de estructura que tiene el eidos; por ahora se puede verificar que, en los
linderos estrictos de lamoénada subjetiva, ellaes tal porque en todo autoreconocimiento
reconoce, como condicion, el otro por el cual ella es y esto gracias a las estructuras
eidéticas que se conservan en uno y otro (ego y alter), al margen de sus diferencias
individuales. Ahora, como se dijo, estos aspectos se evidencian atin mds en la
monadologia social que se acabéd de definir.

La comunidad de ménadas —que ya se sabe: tienen ventanas— se da gracias a
la motivacion comunicativa. En el acto comunicativo en el otro no s6lo me posibilita
mi propio reconocimiento sino que es con €l que se constituyen los actos sociales, yo
influyendo en €l y €l influyendo en mi.

Para terminar vale la pena insistir en lo siguiente: esta explicitacion de la
intersubjetividad de la ménada argumenta a favor de ‘garantizar’ que el eidos no
es un solipsismo vulgar, sino que entrafia, por constituciéon y por condicién para
su conocimiento, al otro. Asf la investigacion eidética en el campo de las ciencias
sociales se realiza, no desde una perspectiva del hecho social sino del sujeto social,
de su esencia, fundante de aquél.

Investigacion subjetiva-social

...el andlisis interior fenomenoldgico que tiene lugar en cada yo, fuente tltima
de autoexperiencia originaria, en cuanto yo que investiga haciendo psicologfa,
procurando comprender cdmo se constituye para cada quien el mundo en su
sentido; pero éste sélo puede realizarse —y, en esta direccion: validarse— en la
vida con los otros, orientada hacia ellos, en relacién con ellos'.

GERMAN VARGAS GUILLEN

Ahora bien ;como se verifica una investigacion eidética en el campo de
las ciencias sociales, digamos, en la ‘vida real’? Para acercarnos a esta pregunta,
en esta parte, revisaremos la perspectiva de la sociologia fenomenoldgica de A.

10 Vargas Guillén, Germdn. La representacion computacional de dilemas morales. Bogotd, Universidad Pedagégica Nacional,
s.f.;p. 39.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 69

Schutz; en particular, en lo que el autor refiere como los grados de vivencialidad de
la experiencia del otro. Como se verd, esta parte de la propuesta del socidlogo tiene
la caracteristica de que, si bien es cierto que cada vivencia del otro tiene grados y
cada uno entrafia formas de darse diferentes, también es cierto que, en todo caso,
siempre se conserva una estructura eidética de la configuracion de la relacién con el
otro, cercano o lejano. Esto es una aplicacion clara del uso de las consecuencias de
la investigacion del eidos, en el caso de Schutz, del eidos social de la configuracién
del otro.

Entremos en materia. La propuesta Schutz en el apartado La estructura
del mundo social: el dominio de la realidad social directamente vivenciada, el de
los contempordneos y los sucesores', plantea el andlisis sobre la vivencia del otro
actual, es decir, el del presente viviente, el del ‘contempordneo’, en una gradacién
de vivencia que va dependiendo del nivel de cercania que se tenga con el mismo. Es
decir, contempordneos, como se entiende cominmente, es una categoria que envuelve
a todos los individuos con los que se comparte una época, independiente del lugar o
de que yo los llegue a conocer en los mismos afios que a mi me correspondid venir
al mundo.

Sin embargo, de la cantidad de individuos que son mis contempordneos, sélo
una minima parte conozco: familia, amigos, compaiieros de trabajo y eventualmente
funcionarios de oficina, o de cualquier lugar con los que tengo contacto en el transcurrir
de mi vida cotidiana. Con cada individuo establezco relaciones de cercania y de
conocimiento. Pero no todas las relaciones se dan de la misma manera: es evidente
que la cercania que tengo con la persona amada, por ejemplo, es mucho mayor a la
que tengo con un oficinista de una entidad. Consecuencia de esto es que, tal como lo
plantea Schutz, la vivencia del otro tiene gradacion.

Los grados van: desde la relacion “cara a cara”, que es la de mayor vivacidad
y cercania, a la del mero “contempordneo”, que es la mds alejada de mi vivencia
cotidiana, ya que, en efecto, tengo la certeza de que hay muchas personas en el mundo,
con las cuales estoy compartiendo este mundo social, sin embargo no tengo ningtin
conocimiento especifico acerca de ellas: son solamente mis contemporaneos.

§1. Relacion cara a cara

Hablo de otra persona como ubicada dentro del alcance de mi experiencia
directa cuando ésta comparte conmigo una comunidad de espacio y una
comunidad de tiempo. Comparte una comunidad de espacio conmigo
cuando estd presente en persona y yo tengo conciencia de ella como tal,
y, ademds, cuando la percibo como esta persona misma, este individuo en
particular, percibo su cuerpo como el campo sobre el cual se manifiestan
los sintomas de su conciencia intima. Comparte una comunidad de
tiempo conmigo cuando su experiencia fluye paralelamente a la mia,
cuando puedo en cualquier momento mirar hacia esa persona y captar
sus pensamientos a medida que se producen, es decir, cuando estamos
envejeciendo juntos. Cuando dos personas se encuentra de esta manera
una al alcance de la experiencia directa de la otra, digo que estdn en la
situacion de “cara a cara” (p. 192).

Lasituacion de cara a caraes laexperiencia del otro inmediato y compartiendo
un mismo ‘mundo espiritual’. Para que esta experiencia se efectie, es preciso, como
expresa el autor, la coincidencia de tiempo, pero no sélo accidental, sino de tiempo

11 Contenida en la obra La construccion significativa del mundo social. Barcelona, Editorial Paidos, 1993.



70 - Esther Juliana Vargas

compartido y significativo para ambos; y la coincidencia de espacio, como cargado
de sentidos comunes. De esta suerte, en la relacidn cara a cara el otro es para mi un
otro cercano, inmediato y comun.

Vale la pena resaltar el cardcter de inmediatez de la relacion cara a cara
como la orientacion al otro que estd alli en frente. La condicidén de esta orientacion
y de este estar al frente es la presencia corporal del otro: la relacion cara a cara no
es tal con un otro que, siendo significativo para mi y yo para él, no se encuentre en
el mismo contexto que yo, por ejemplo, un ser querido que esté de viaje, porque la
vivencialidad es, aunque patente en el recuerdo, remota en el tiempo y en el espacio
actuales. Por esto, la corporalidad del otro determina que la relacidn cara a cara se
efecttie: el cuerpo es el campo de sedimentaciones de la vivencia del mundo, de la
expresion de dichas vivencias, y de la exposicion y aprehension de mi mismo y del
otro en tanto presupuesto de las experiencias y del flujo de conciencias. Por eso, la
inmediatez corporal, como campo de expresion de las vivencias, es el fundamento
de la relacidn cara a cara.

Esta relacion se configura, segun el autor, por una orientacion intencional,
una “orientacion-tu” que posibilita la mirada del otro como una persona. Lo interesante
en el contexto de esta reflexidn, es que dicha “orientacién-tu” no es consciente, en
palabras del autor, sino que estd en el plano de lo prepredicativo: “La orientacion-
td puede entonces definirse como la intencionalidad de los Actos por medio de los
cuales el yo capta la existencia de la otra persona en el modo del si-mismo original”
(p- 193).

Sobre la orientacion-tu se pueden decir muchas cosas mds, pero lo que resulta
relevante en este contexto es que, por una parte, la orientacién es un acto intencional,
en sentido fenomenoldgico, lo cual implica que no aprendo la conciencia del otro o
al otro cara a cara tal como €l es, es decir en modo de noumeno, esto es imposible,
sino mds bien como se me da a mi conciencia, como lo percibo, pero conservando,
en todo caso, los modos de presentificacion que este acto conlleva: es decir, que en
el otro me reconozco como una persona, un otro para €l, y al tiempo, puedo validar
su estar en el mundo como una condicion de posibilidad de mi propio estar (en suma,
la presentificacion del otro tal como la describid J. V. Iribarne, recogido en la seccién
anterior).

Por otra parte, el si mismo original y 1a orientacién es un “concepto formal”,
lo cual significa que, al margen de los contenidos que yo tenga sobre mi vivencia
del tu, por ejemplo que perciba al tu con tal o cual caracteristica, cualidad o defecto,
en todo caso, la actividad subjetiva, eidética, de la orientacidn-td se efectia siempre
de la misma manera: como un acto intencional de presentificacién de un como-td,
la cual en cada caso individual —en el caso del como-ti de mi hermana, del como-td
de mi amigo, etc.— actda siempre de la misma manera en mi subjetividad. En suma,
la presentificacion del otro, del como-tu, la orientacidn-td intencional, es estructura
eidética que vale para mi y vale para todos.

Con segurldad la orientacion-td “pura” es un concepto formal, un constructo
intelectual o, segtin la terminologia de Husserl, un “limite ideal”. En la vida nunca
vivenciamos la “existencia pura” de otros; en cambio, encontramos gente real con
sus propias caracteristicas y rasgos personales (p. 193).

Por esto es que este eidos se encarna en la relacion efectiva del cara a cara,
pues es reducto de esta misma, y tiene validez universal porque se evidencia en
cada caso particular, de “la gente real”, como expresa el autor: “la orientacidn-td
no es entonces, tal como ocurre en la vida diaria, la ‘pura’ orientacion-td, sino esta
ultima cuando se ha realizado y vuelto determinada en alguna medida” (p. 193). La
relacion cara a cara es también llamada por Schutz “relacién-nosotros pura” en el



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -71

caso en que la conciencia del otro es reciproca y yo soy para el otro una persona y
flujo de conciencia tal como €l lo es para mi. Ahora bien, la denominacién “relacion-
nosotros pura” es un ‘concepto limite’ que se encarna en cada vivencia del nosotros
concreta. Vale decir de paso que, el concepto de correlacion —al que se apeld en la
caracterizacion del eidos: no hay eidos que no lo sea de una realidad concreta— se
define, en gran parte, porque estd lleno de contenido, es decir, la correlacion es la
contencidn de vivencia en la experiencia subjetiva.

Antes de proseguir con los otros grados de vivencialidad del otro —de
los cuales el mds cercano es el de la relacion cara a cara que se perfilé acd, y que
seguiremos exponiendo hasta los meros contempordneos—, vale la pena resaltar que,
en el mismo autor, esta estructura de reconocimiento del otro es, en terminologia
husserliana, eidética, dado que se da asi en todos los casos de la relacion aludida.
Sobre este particular Schutz afirma que la configuracion de otro-td, y en consecuencia
la de la relacién-nosotros originarias, se da de una vez y para todos los casos:

La relacion-nosotros bdsica ya estd dada para mi por el mero hecho de
que he nacido dentro del mundo de la realidad social directivamente
vivenciada. A partir de esta relacion bdsica se deriva la validez
original de todas mis vivencias directas de determinados congéneres,
y también mi conocimiento de que existe un mundo mas amplio de mis
contempordneos que yo esto ahora vivenciando directamente (p. 194,
subraya ajena al texto).

En este punto Schutz da la pauta para la extension del espectro de vivencia
del otro: la certeza del contempordneo a raiz de la experiencia del otro mds cercano
vivenciado.

§2. Observacion social directa

Ahora bien, por otra parte, el autor nos pone el caso de que puede suceder,
en efecto, que yo tenga conciencia de un otro hacia el cual dirijo mi orientacién
intencional, pero éste no se percate de ello, y por lo tanto, no haya reciprocidad en
la relacidn-nosotros. A esta circunstancia la denomina Schutz observacion social
directa.

Esteserfaotro ‘grado’derelacionconel otroque se vaalejandode lainmediatez
del cara a cara y estd en el camino hacia la configuracién del contempordneo. Esta
parte de la propuesta del socidlogo toca especificamente con la actividad de un
investigador social: éste puede observar al individuo teniendo o no cercania afectiva
con él:

El andlisis de tal observacion constituye en verdad la clave de la
comprension de la manera en que se establecen los datos de las ciencias
sociales.

...en cualquier observacion social directa realizada fuera de una relacion
social, mi interpretacion de la conducta de otro uno puede controlarse
por medio de su propia autointerpretacion, a menos, por supuesto, que
cambie mi rol como observador por el de participante (p. 201).

Este aspecto resulta de gran relevancia, especialmente cuando se tienen
en cuenta las dltimas tendencias en investigacion cualitativas (reflexibilidad, por
ejemplo) que se proponen hacer una critica del papel del investigador social como



72 - Esther Juliana Vargas

“sacerdote” cientifico, en aras de una propuesta mds social, mds relacionada con la
‘vida real’ de los investigados.

Con esta perspectiva de Schutz, la descripcion del hecho es la siguiente: un
investigador social puede pasar de ser observador a ser participante, y de paso dejar
participar a los investigados en la investigacion. En principio el riesgo que corre una
investigacion social cuando se queda en el plano de la observacion social directa,
en palabras del autor, es que no puede garantizar si lo que estd viendo es en efecto lo
que estd pensando o experimentando el observado, cosa que queda saldada en una
relacion social directa efectiva:

Mientras lo miro puedo considerar mis propias percepciones de su cuerpo
como signos de sus vivencias conscientes. (...) Dirigiré mi atencion hacia
los contextos de significado subjetivos de las indicaciones que percibo,
mds bien que hacia los objetivos. Como observador directo puedo asi
captar en una sola mirada no s6lo las manifestaciones exteriores —o
“productos”— sino también los procesos en los cuales se constituyen las
vivencias conscientes que estdn detrds de ellas (...). Sus palabras pueden
ser oidas y sus gestos vistos: hay tantas indicaciones de su vida interna
como en el caso de una relacion directa (...). Los ambientes de ambos
son congruentes y, por lo tanto, sus vivencias conscientes probablemente
correspondan. Pero esta probabilidad no puede, en principio, elevarse
al nivel de la certeza (p. 202).

Por supuesto, el objetivo no es el de garantizar la certeza en un sentido de
positivismo social, sino mds bien aqui se critica la preponderancia de la observacién
social como dato sobre la vivencia efectiva de la relacion social, en la que el flujo
de conciencias que comparte comunes experiencias y que se hallan en una relacion
cara a cara, no es el dato de una ciencia social; en este caso, que es en el que se
cae por lo general en la investigacidn social, “estd ausente el reflejamiento mutuo
y multifacetado caracteristico de la relacion cara a cara, en la cual el contenido de
los dos participes se identifica mutuamente” (p. 202). En cambio, si se pasa de la
posicion de observador a la de participante, en mutuo reflejamiento, los datos de la
investigacion social se cualifican en vivencialidad.

§3. El otro contempordneo

Podemos... comenzar suponiendo la existencia mundana de las otras
personas, para proceder luego a describir cémo se constituyen nuestras
vivencias de ellas a partir de la relacion-nosotros pura (p. 194).

La clave para comprender como se perfila la relacion del contemporaneidad
estd en la relacion-nosotros. Esta, como dijimos al comienzo, tiene diversos grados
de cercanfa. En el caso de una relacion cara a cara, hay una relacién-nosotros, muy
estrecha. Ella misma es la que da la pauta para la comprension de otros ti que
estd fuera del alcance de la inmediatez de la relacién cara a cara. Por esto “los
contenidos de la relacién-nosotros, que es una e indivisa, estdn siempre ensachdndose
y contrayéndose” (p. 195); es decir, tiene una estructura eidética.

Ahora lo que prosigue es cdmo se configura la idea del otro contemporaneo.
En este punto es en el que se pone mds en evidencia que foda relacion social,
inmediata o remota, cara a cara, o como mera certeza de que hay otros en el mundo,
es una estructura eidética que vale en todos estos contextos, y que se aplica y se



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -73

llena de contenido relativo a cada tipo de relacion social. En todo caso, la relacion-
nosotros, que, como se vio, se puede ensanchar, da paso, a medida que va tomando
matices remotos, en una relacion-ellos.

La gradacién de la orientacidn-tud a la orientacion-ellos, y en consecuencia
de la relacidn-tu a la relacion-ellos, se pone en evidencia, por ejemplo, cuando una
persona con la que se ha compartido muy estrechamente una relacion cara a cara
comienza su transito en la representacion subjetiva a la de ser mero contemporaneo.
El caso que pone el autor es el siguiente: si se conoce a alguien muy cercanamente, y
luego, por circunstancias contingentes esa persona se aleja o uno se aleja, quien uno
conocio ya no es la misma que la que es ella actualmente, pues su flujo de vivencias
y de conciencia ha continuado, en tanto uno se queda con la idea de ella que tuvo
cuando sostuvo la relacion cara a cara. En ese caso, el otro de ella fue uno en la
relacién cara a cara, pero actualmente es un otro cada vez mds lejano, cada vez mds
configurado como contemporaneo.

Estenoeselunicoejemplo que expone Schutz. Lostiposde contemporaneidad
que se pueden configurar son de diversa naturaleza: el que se acabé de exponer,
la idea de otro por intermedio de un conocido, un otro por conocer, otro que s6lo
conozco funcionalmente y que actian como “los contemporaneos de cuya existencia
s€, no como individuos concretos, sino como puntos en el espacio social definidos por
una cierta funcién (por ejemplo, el empleado de correos que despachard mi carta)”
(p- 209), las entidades colectivas, reconocidas o anénimas, de las que tengo certeza
que estdn compuestas por individuos, pero a los que desconozco en absoluto; las
materialidades objetivas, de sentido social o meros artefactos, que suponen sujetos,
y me provocan la idea de otros a los que nunca llegaré a conocer, etc.

Esta es la forma en que los Otros se nos presentan como tales,
independientemente de su proximidad, inmediatez, o lejania. Lo que queda de este
recuento es que, si bien es cierto yo no conozco a la humanidad entera, si puedo
representarme a los otros como personas, como mis semejantes, aplicando a dicho
conocimiento toda la correlacidon que conlleva el planteamiento fenomenoldgico que
propone el autor, es decir, efectudndose la estructura eidética de la relacién-tu que se
da en toda gradacién de conocimiento del Otro.

Schutz hace explicito el cardcter estructural del reconocimiento del otro,
como una actividad de la subjetividad que se aplica con mayor o menor cercania
dependiendo del tipo de orientacion que se tenga:

Cuando hablamos de una orientacidn-ellos “pura” o de relacién-
nosotros “pura”, utilizamos por lo comtiin estas denominaciones como
conceptos delimitadores que se refieren al simple cardcter dado del
Otro, haciendo abstraccion de cualquier especificacion del grado de
concretez implicado. Pero podemos utilizar también estos términos para
designar los limites inferiores de la experiencia que se puede obtener en
la relacidn cara a cara, es decir, para denominar la clase de conciencia
mds periférica y fugaz que tenemos de otra persona (p. 205).

Esto es lo que mds aporta de la propuesta de Schutz a lo que nos propusimos
indagar: todo lo que se expuso de la validez universal del eidos subjetivo en el
apartado anterior: que es una estructura que vale para mi y vale para todos, se
aplica y amplia en el campo de la investigacion social en el sentido que el autor
lo explica: la orientacion de la relacién-nosotros, o de la relacidn-ellos —segtin el
grado de inmediatez— es una estructura que se aplica en todo tipo de contenido
efectivo de relacion social, ya sea en el plano del cara a cara o en el del mds remoto
contempordneo.



74 - Esther Juliana Vargas

Conclusion

En este texto nos propusimos averiguar si es posible hallar en la reduccion
eidética una herramienta para la investigacion en ciencias sociales. Se puede decir
que si, y las razones se puntualizan a continuacion.

En primer lugar, la indagacién por el eidos subjetivo es fundamental para
toda investigacién social, puesto que le aporta universalidad y necesariedad, en el
sentido de la validez universal: la estructura eidética del sujeto nos permite decir que
lo que vale para mi y vale para todos. Esto implica cientificidad para las ciencias
sociales, no al estilo comtiano, sino en el sentido de que toda investigacién social,
con fundamentos eidéticos —insistimos—: valen para mi'y valen para todos.

Otra conclusion que aporta en el campo de las ciencias sociales es la siguiente:
en la reduccidn eidética, la subjetividad se encuentra con la intersubjetividad —esto
especialmente desde los planteamientos expuestos con el auxilio de las reflexiones
de la profesora Iribarne— lo cual significa que el otro es mi condicion de posibilidad
para la constitucion de mi subjetividad y gracias a €l me reconozco, y viceversa.

En suma, se puede decir que es posible hacer ciencias sociales también
desde el plano de lo subjetivo, sentando fundamentos eidéticos para las mismas.

Bibliografia

Husserl, Edmund. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica. México,
Fondo de Cultura Econdmica, 1949; p. 68.

Iribarne, Julia Valentina. La fenomenologia como monadologia. Buenos Aires, Estudios de la Academia
Nacional de ciencias de Buenos Aires, 2002.

Schiitz, Alfred. La construccion significativa del mundo social. Barcelona, Editorial Paidos, 1993.

Vargas Guillén, Germdn. La representacion computacional de dilemas morales. Bogotd, Universidad

Pedagdgica Nacional, s.f.; p. 39.



Transparencia y misterio.
Una aproximacion a la fenomenologia visionaria
en el surrealismo a Pleno Sol de René Magritte

Transparency and mystery. An approach to the visionary phenomenology in
the surrealism”a pleno sol” of Rene Magrite

CESAR MORENO MARQUEZ

Universidad de Sevilla

Espafia

Resumen:

En el presente trabajo el autor hace una
aproximacién fenomenoldgica a la obra
del pintor surrealista René Magritte
(1898-1967). El artista al decir del
autor indaga la vida de la conciencia tal
y como fue tema central en la filosofia
de Husserl. No es de olvidar que para
Husserl la ficcién constituye el elemento
vital de la fenomenologia (Ideen 1§ 71).
El apoyo conceptual de acercamiento del
autor ala obra del pintor es especialmente
el “manifiesto” surrealista de “a pleno
sol” de Magritte y su apoyo pictdrico es,
entre otros, doce cuadros que aparecen
en el presente trabajo. El autor nos
muestra en el texto el misterio inherente
a la obra del artista y sus experiencias en
el terreno de la imagen tan vinculadas
al mundo pictdrico, con ello intenta
también desarticular esa aparente ruptura
existente entre lo surreal y lo real.

Palabras clave: Magritte, fenomenologia,
surrealismo, condiciéon humana, imagen, lo
invisible.

Abstrac:

Through this work the author makes a
phenomenological approach to the work
of surrealist painter René Magritte (1898-
1967). The artist inquires in the life of
conscience as a central issue in Husserl
philosophy. It shouldn’t be ignored that,
for Husserl, fiction constitutes a vital
element of phenomenology (Ideen 1
& 71). The conceptual support of the
author approach to the painter’s work
is in special the surrealist “manifesto”
of Magritte’s “a pleno sol”, and his
pictorial support is, among others,
twelve paintings which are shown in the
present work. The author shows through
the text the mystery inherent to the
artist’s work and his experiences in the
field of image, so strongly linked with
the pictorial world. It also attempts to
disarticulate that apparent rupture which
exists between the surreal and the real.

Key words: Magritte, Phenomenology,
surrrealism, human condition, image, the
visible thing



76 - César Moreno M.

«Nuestro universo mental se solea por el placer
que tenemos de haber escogido el Sol para guiarnos».
(R. Magritte, El surrealismo a pleno sol, 1946)

«Esta vieja pregunta: “;Quiénes somos?”,
encuentra una respuesta decepcionante

en el mundo en el que nos ha tocado vivir».
(R. Magritte, La linea de la vida 1, 1938)

I. Introduccion.

No sé si un hipotético encuentro entre André Breton y Edmund Husserl,
supongamos que hacia 1924, cuando Breton tenia veintiocho afios y Husserl
sesenta y cinco, habria resultado fructifero (no lo habia sido, desde luego, el que
mantuvieron Breton y Freud en 1921). Estoy convencido de que a pesar de las mds
que previsibles y alarmantes discrepancias entre ambos, el encuentro, conducido
luego a un acercamiento mds meticuloso, sistemdtico y en profundidad, habria
resultado cuanto menos interesante y enriquecedor, por ejemplo, respecto a aquella
creativa “crisis de conciencia” de que gustaba hablar a Breton. Este pensamiento lo
expresé en Mayo de 2002, con motivo de una estancia breve en Praga para asistir
a unas jornadas sobre Arte y fenomenologia en las que hablé sobre El objeto en
rebeldia’. Algunos pocos afios después, aprovechando la oportunidad que me brindan
los colegas colombianos, volveria a preguntarme lo mismo que me pregunté respecto
a aquel posible encuentro. A saber, en esta ocasion, si seria fructifero un encuentro
entre Magritte y Husserl, imaginemos que a comienzos de los afos 30. A diferencia
de las dudas respecto al encuentro Breton-Husserl, en este otro estoy convencido de
que, salvando trabas facilmente superables, el joven pintor y el anciano fil6sofo se
habrian entretenido enormemente el uno con el otro y compartido, en franca amistad
reflexiva e incluso simpatia personal, muchas horas. Con este trabajo no pretendo,
desde luego, demostrar la suposicion de la viabilidad de ese hipotético encuentro
con argumentos exhaustivos (la brevedad de la ocasion, a pesar de su excelencia,
me lo impide por completo), sino tan sélo insinuar que, en efecto, Magritte y
Husserl habrian sintonizado intelectualmente en muchos aspectos. En este sentido,
Magritte tuvo mds suerte que Husserl, al que conocié por sus escritos. Creo que,
por su parte, Husserl se habria congratulado de que aquel joven autor de El jockey
perdido —pintado «con el unico objetivo de responder a un sentimiento misterioso,
a una angustia “sin razén”, una especie de “llamada al orden”»* muy pronto fuera
a dedicarse casi por completo, sistemdtica y obsesivamente, a explorar el mundo
de la conciencia, especialmente las paradojas, juegos y conflictos de lo visible y lo
invisible en el inmenso dmbito de la Imagen y sus misterios.

1 Moreno, C., «Das Objekt in der Revolte. Versuch tiber die entfremdete Intentionalitdt des surrealistischen Objekts», en Phdnome-
nalitdt des Kunstwerkes (hrsg. Von H.-R. Sepp und J. Trinks), Mesotes, Wien, 2006, pp. 164-179. Hay trad. Italiana: «L"oggeto in
revolta. Saggio sull“intenzionalita estraniata dell ‘oggetto surrealista», en AA. VV (a cura di M. Ophilders), Fenomenologia e Arte.
Immagini e figure riflesse nella filosofia, Mimesis, Milan, 2005, pp. 63-75.

2 Magritte, R., «Bosquejo autobiogrdfico» [1954], en Escritos, Madrid, Sintesis, 2003, p. 269.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -77

II. La condicion humana.

De esto se trata (valga como arranque): de que junto a la creatividad en
el horizonte de la Imagen surreal misma, creando unas obras que han enriquecido
extraordinariamente el imaginario visual del hombre del siglo veinte, y con toda
seguridad seguird haciéndolo en el futuro, Magritte nos legé un buen nimero de
obras en las que exploraba sistemdticamente lo que podriamos considerar como la
génesis y estructura de muchas de nuestras mds decisivas experiencias en el terreno
de la Vision y la Imagen (no en vano, era pintor). Tomadas globalmente, se trata
de un conjunto de meditaciones pictoricas en torno al estatuto de la Imagen que, al
mismo tiempo, comprometen fuertemente nuestras ideas acerca de lo que llamamos
“representacion”, “realidad” o “virtualidad” y otros muchos conceptos decisivos
para la exploracion de la vida de la conciencia (especialmente, claro estd, visual, lo
que no es irrelevante si tienen razén —y sin duda la tienen- quienes han defendido la
tesis del oculocentrismo occidental y el vinculo secreto que con la visidn, lo visible
y lo invisible, la imagen, el aspecto de las cosas’, etc., mantienen tantos conceptos
de nuestra tradicién ontoldgica).

Pues bien —y que no haya mds demora introductoria-, a partir de la primera
mitad de la década de 1930 (concretamente, entre 1931 y 1935, pero también, en
un sentido parecido, hasta 1939), René Magritte pinté una serie de cuadros que
representaban casi exactamente el mismo motivo intelectual®. La escena/idea fija
muestra un cuadro en un caballete que reproduce o —por ser exigentes- simplemente
diremos que presenta o hace-presente (presentifica) una imagen de la que podria
presuponerse, en principio, que a) suple (imagen 1) o b) desarrolla la visién de lo
que podria verse a través de una ventana o balcon (imagen 2), ad a) en el caso de que
no estuviera el lienzo, o ad b) en el caso de que pudiera verse directamente, sin muro
interpuesto, lo que la imagen muestra. A buen seguro que cuando se dice aqui “podria
presuponerse” es porque, a fuerza de ser rigurosos, no podria asegurarse que la
Imagen-lienzo hubiera de tener un contenido visual idéntico al que se accederia si se
desalojara el propio lienzo o se lo prosiguiera, cumpliéndose en la Imagen-ventana.
En realidad, se verd que es de esta potencial discontinuidad, intimamente vinculada
al espacio de ausencia que es el Lienzo, de donde ganard la Imagen su propia
autonomia, en la que encontrard su espacio u hogar la creatividad surreal. Se ha de
comprender que al Lienzo no se le habria de encomendar simplemente la suplencia
o el desarrollo de la imagen “verosimil” o endeudada con lo que llamamos “realidad”
sino, sobre todo, en tanto imagen pura, abrir posibilidades ignotas, sorprendentes,

3Y las mds sencillas. Para Magritte, «hay un sentimiento familiar del misterio, experimentado hacia las cosas que conviene calificar
como misteriosas, pero el sentimiento supremo, es el sentimiento “no familiar” del misterio experimentado hacia las cosas que estd
convenido “encontrar naturales”, familiares (nuestro pensamiento entre otras). La idea de que un mundo “maravilloso” se manifiesta
en el mundo “habitual”, cuando nos sorprendemos por coincidencias, debe revisarse. Es mds bien el mundo “habitual” el que se
afirma por las coincidencias: €stas nos aseguran que nosotros lo reconozcamos mds claramente. En lugar de sorprenderse por la
existencia superflua de otro mundo, es nuestro linico mundo en el que las coincidencias nos sorprenden, el que es necesario no perder
de vista» (Magritte, R., «Naturaleza y misterio» [1958], en ibid., p. 327).

4 Por cierto, en el curso de la elaboracion de este trabajo, entre diciembre de 2006 y febrero de 2007, df con el trabajo del prof. Jacin-
to Rivera de Rosales titulado «Magritte y lo trascendental», publicado en Sileno (Madrid) 16 (Mayo 2004), pp. 19-25 (tambien puede
encontrarse en http://www.filosofiaytragedia.com/textos/magritte.html). El estudio de Rivera de Rosales se centra en la hipétesis (de
la que demuestra su razonabilidad) de que al asomarnos por la ventana de Magritte, con sus caballetes y lienzos, podrfamos alcanzar
«una idea de lo que pudiera ser el dmbito de lo trascendental» (p. 19) en estricto sentido kantiano. Sin embargo, si no me equivoco,
en el trabajo de Jacinto Rivera no se menciona el tema de la surrealidad. Por mi parte, recurriendo a un muy conocido y similar
repertorio de imdgenes magritteanas, mi modesto estudio busca pensar una cierta génesis de la trascendencia de la surrealidad. Si-
tuamos hipotéticamente esta reflexion sobre Magritte en una primeriza y deslumbrante prosecucion de la “nueva visién” que se abre
en el dmbito pictdrico tras el aniquilamiento de (la diversidad y abigarramiento de) los objetos del mundo y la enorme expectativa
suscitada por los cuadrados negro y blanco de Kassimir Malevich que tiene lugar hacia 1913. Me ocupé de este asunto en «Sin objeto.
Epojé, vanguardia y fenomenologia», ponencia presentada en el I Congreso Ibérico de Fenomenologia celebrado en Lisboa en enero
de 2006. Espero que pueda ver la luz en el volumen de actas de aquel congreso y en un volumen recopilatorio de mis trabajos sobre
filosoffa y vanguardia, atin en vias de preparacion, titulado El objeto en rebeldia y otros escritos sobre filosofia y vanguardia.



78 - César Moreno M.

misteriosas y “pensativas”, liberando al artista visionario o “vidente” (como se lo
gustaba llamar en los circulos parisinos de Breton) de la pulsién “demasiado humana”
de re-presentar lo que da la Imagen-ventana del mundo que llamamos “real’™.

Tal es la cuestién en liza en la primera version del tema de La condicion
humana (1933-1935), titulada La bella cautiva. Ya en 1931 hay dos versiones, en las
que en un lienzo sobre un caballete, en medio de un paisaje campestre, se presenta
una escena (una casa a lo lejos, un carro...) que se sobreentiende que transcurre
tras el lienzo®. En afios posteriores, a finales de los cuarenta y comienzos de los
cincuenta, incluso en los afios sesenta, Magritte volvid sobre el tema, manteniendo
el titulo (imdgenes 4 y 6). Por lo que se refiere a ese motivo, pero ya bajo el titulo de
La condicion humana, Magritte pinté al menos tres versiones muy similares. En la
version de 1933 (imagen 1), desde dentro de una habitacion, a través de una ventana,
se divisa un paisaje con arboles. Desde adentro y a-través..., la mirada atraviesa
hacia afuera... Segun la descripcion del propio Magritte, con este “problema de la
ventana” resultaba que el drbol estaba a la vez fuera y dentro’. En la version de 1935
(imagen 2)® la ventana es sustituida por una especie de puerta/balcén que da acceso
visual a una playa, el mar y el horizonte, en una extraordinaria calma. A diferencia
de la version de 1933, en la de 1935 la imagen no suple, sino que desarrolla lo que
se ve a través de la puerta/balcon, incorpordndose en el cuadro una bola negra, junto
al caballete, que a nuestro juicio tiene la “funcién simbdlica” (tan apreciada por los
surrealistas) de hacer rodar la interioridad del habitdculo hacia la exterioridad de
la playa. En efecto, mds de treinta afios después, en la versién de 1967 de La bella
cautiva (imagen 6), se podra ver aquella misma bola negra en medio de la playa, junto
al lienzo, que también “ha bajado” o “ha salido” (estd alli en medio, pues -como, por
otra parte, se extrema la afirmacidn de la pertenencia de la Imagen-lienzo al “mundo
real” en La cascada (imagen 5)), aunque sigue conservando la intermediacion de la
cortina, que parece desempefar, en muchos cuadros de Magritte, la doble funcién
de cortina-protectora (que resguarda y engendra una interioridad) y cortina-telon,
que abre la vision del paisaje (ventana) o de la escena imaginaria (en sentido casi
“teatral”).

5. Se verd que en adelante utilizamos las expresiones “Imagen-Lienzo” e “Imagen-Ventana”. La primera designa la imagen del cua-
dro presente en el cuadro de Magritte, y la segunda la imagen visible a través de la Ventana.

6. Por mds que habrd de reconocerse que el Lienzo ha detenido el tiempo, y que esta cualidad le es consubstancial. Eso explica el
esfuerzo futuro-cubista en torno a los dinamismos de la imagen y el desarrollo (en sentido estructural) en direccién a la “imagen-
movimiento”.

7. Magritte, R., «La linea de la vida I» [1938], en Escritos, pp. 76-77; también en «La linea de la vida II» [1940], en ibid., p. 113.

8 Este cuadro, por cierto, nos sirvié para el cartel del VI Congreso Internacional de Fenomenologia que bajo el titulo de Filosofia
y realidad virtual celebrd la Sociedad Espafiola de Fenomenologia en Albarracin en septiembre de 2002, cuyas actas veran la luz
este afio 2007.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -79

[Imagen 1] René Magritte: La condicion humana I (1933)

[Imagen 2] René Magritte: La condicion humana 11 (1935)



80 - César Moreno M.

[Imagen 3] René Magrite: La venganza (1936)

[Imagen 4] René Magritte: La bella cautiva (1950)



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 81

I11. Si no pudieras salir... Pulsion de realidad (Lienzo y Ventana).

Pues bien, se trata, basicamente, de lo que podriamos llamar el “efecto-
transparencia” de laimagen pictdrica (aunque se verd que quizds incluso podria decirse
“imagen en general”). Cuando hace un momento decia que “podria presuponerse”
que lo que vemos en el lienzo se “cumpliria” o llenaria similarmente fuera del
mismo, es porque la propia dindmica de la intuicion, como paso de la mencion
(en este caso, en forma de imagen pictdrica) a su implecion® supone la pulsion de
llenar de realidad la imagen, de modo que realidad e imagen se traspasaran y se
prosiguieran reciprocamente (imdgenes 1 y 2). Es dificil, en principio, escamotear
la tentacion-de-la-imagen: hacer pensar que pinta-lo-real y pasa-a-lo-real, y al
hacerlo lo convoca y se dirfa que casi lo crea —sin que ello sea posible (como en
La tentativa de lo imposible (1928), que representa al pintor intentando pintar un
desnudo femenino jen la realidad!). Tal es el poder fascinante y seductor del efecto-
transparencia. La imagen da (transparenta) lo real, pero no puede hacer lo real, es
impotente para crear eficientemente realidad mediante sus pinceles y colores. La
Imagen-lienzo difiere esencialmente de lo que llamamos realidad y por eso, porque
ésta se resiste a dejarse confundir con imdgenes, es por lo que es realidad, siempre
diferencialmente, reservandosele como privilegio a la Imagen el efecto-trasparencia
(y de modo eminente, como concesion afiadida, en el “realismo”). Siguiendo esta
Iinea argumental, ;en qué consistirfa, pues, la condicion humana? Bésicamente,
en la pulsion a la transparencia y la continuidad, en cualquier sentido (sobre todo
realista, pero también, mds sutilmente, surrealista). La condicién humana estriba en
un Entre de “imagen” y “realidad” que estd en perpetuo vaivén entre ésta y aquélla
(paso-al-lienzo), y aquélla y ésta (implecioén de la imagen, paso-a-la-realidad). El
lienzo parece “asimilarse” de entrada no simplemente a (la intemperie de) lo Visible
sin mds (que puede ser perfectamente irreal), sino que “busca” la realidad a través
de la pro-vocacion de la Imagen-ventana. De este modo, mientras que la Imagen-
lienzo se mantiene en el orden de lo intrapictdrico, demordndose en lo que da a ver
(aunque pudiera no-existir y no pudiera existir), y sélo hace pasar virtualmente al
contenido visual-significativo, la ventana, que da una suerte de imagen “real”, invita-
a-“‘asomarse”, a “pasar-afuera”, en direccién no solo a lo que se muestra en tanto
visible-y-significado, sino como realidad-misma.

Laproximidad del lienzo ala ventana (y su efecto de realidad) afirma, es cierto,
la potencia mimética de la Imagen-lienzo, atenuando su incertidumbre y distancia,
y confirmando la frecuencia nos dejamos vencer por la rutina y la pereza del paso-
a-la-imagen-de-lo-real. La imagen se torna, de este modo, demasiado crédula. He
aqui, pues, una de las posibles conclusiones, casi a modo de hipédtesis (y no pictdrica,
isino existenciall), que no se harfa esperar: si no se pudiese pasar afuera, quizds
podria bastar hacer y abrir ventanas, y si se careciera de ventanas, jque hubiese al
menos imdgenes!: seria casi como si se estuviera alli, en el exterior, del otro lado,
exactamente como cuando miramos a través de una ventana: en el fondo ella, la
imagen, es como una ventana para el que no pudiese salir, trascender-hacia-lo-real
0, como dirfa Sartre, estar-en-medio-de-los-caminos. Sin ir mds lejos, imaginemos
que en mi dormitorio hubiese un cuadro que representase una “marina” (lo hay, de
hecho). Muestra el momento en que una ola parece a punto de “romper” en la arena

9 Se pueden encontrar bastantes referencias husserlianas en mis trabajos «Dindmica de la intuicion. Reflexiones sobre la donacion
fenomenoldgica y el fin del conocimiento en Husserl (con una incursion en el caso-Chandos)», en Signo, Intencionalidad, verdad.
Estudios de fenomenologia (César Moreno y Alicia M* de Mingo, eds.), Universidad de Sevilla, Sevilla, 2005, pp. 57-70; y «La
actitud virtual. Reflexiones sobre la alteridad virtual y el fendmeno del extraiamiento», en Phainomenon (Lisboa), 8 (2004), pp.
97-117.



82 - César Moreno M.

de la playa. Al fondo, un sol tenue. Cada vez que mirase el cuadro y me dejara seducir
por mi imaginacion, me pareceria como si estuviera asomdndome a una ventana que
pudiera abrirse sobre aquella playa, de la que me separaria una distancia facilmente
recorrible. Sé, sin embargo, que si mi imaginacion me abandonase no podria atravesar
la opacidad de ese Lienzo y quedarfa atrapado en él como No-Ventana, traicionando
incluso, por ello, la vocacion de la imagen que el Lienzo trae a presencia, que es
precisamente hacer-como-si-fuese-una-ventana (llenar intuitivamente la mencidn).
Estoy aqui, inmdvil, y miro desde-dentro. La imagen pictdrica equivale a una
ventana a la que fortaleciese la imposibilidad-de-salir. Si se me permitiera decirlo
mds graficamente: la imagen es la ventana en un universo paralitico, confinado o
prisionero, demasiado timido o espantado; es, también, la ventana del mirén que
espia allende las imdgenes comunes consentidas, o la del visionario cansado de lo
que en el mundo fdctico se ofrece a sus ojos “de carne”. Si no fuese necesario ni
deseable salir, o si estuviese condenado a permanecer inmavil, con seguridad y tanta
mds razén mi imaginacién me invitaria a esforzarme en reducir la distancia que
separa a la Imagen-ventana de la Realidad misma (en reivindicacion de la Ventana)
y ala Imagen-ventana de la Imagen-lienzo (en reivindicacion de éste), y se esforzaria
en hacerme creer, no que simplemente debo-mirar (como se mira una estampa), sino
que tengo que asomarme y, sobre todo, en ultima instancia, convocar virtualmente
también (hagdmoslo ahora, entre estas palabras escritas y leidas) el ruido de las olas
y de las gaviotas, el olor a salitre, la sensacion del viento en el rostro... Material
descriptivo muy fenomenoldgico, sin duda'®. De este modo, una vez conducidos
al Reducto de la Imagen, cabria desear que al menos fuese como una ventana...
convertida en mediadora entre la Imagen Pictdrica y el mundo real (alld afuera), as{
como prueba de la comunidad entre el Adentro y el Afuera y de que se podria salir-
y-entrar (bola negra a los pies del caballete, junto a la puerta, que rueda): viento,
luz, olores... todo el universo sensacionario humano (y especialmente de, segin
otro titulo de Magritte, la raza blanca''), sin eludir los riesgos y amenazas de lo real.
La Ventana no sdlo deja-ver, sino que siempre parece dejar paso mas alld de ella.
Incluso su cristal, en el caso de que ignordsemos que estuviese pintado, y mientras
no se verificase si acaso fuese un engafio (trampantojo), ese cristal estaria pintado
con un contenido perceptivo idéntico al que ofrece la transparencia de la Ventana. La
Ventana transparenta la trascendencia de lo Real y siempre es traspasable (cristales
rotos que indican que «el paisaje exterior y el espacio de la habitaciéon forman un
solo mundo, mientras que entre el mundo de imagen y la espacialidad del soporte
no hay unidad alguna»'?). Ese es su juego, su rendimiento y su eficacia. Para quien
no pudiera salir ni asomarse a ventana alguna, la dinica ocasidn que le restarfa, su
dltimo reducto y medio de su venganza seria la Imagen (como en la serie de cuadros
La venganza (imagen 3)).

10 Me es dificil olvidar el relato Rear window, de Cornell Woolrich, llevado al cine por Hitchcock (La ventana indiscreta), en el que
un fotdgrafo incapacitado (James Stewart), en un silla de ruedas, debe sustituir la imagen a que estd acostumbrado (la fotografica),
por ese otro “objetivo” en que se convierte una ventana que le permite acceder a la vida de sus vecinos. Del estar-en-medio-de-lo-real
tan propio del fotégrafo, que crea imagénes cuyas “realidades” estdn presas en el papel fotografico o en la propia imagen, se pasa a
la imagen-ventana, que le confirma (y recuerda) su precario ser-en-el-mundo, pues ja través de las ventanas se puede pasar!, como a
través de las puertas. Ahf radicarfa la amenaza-de-acceso de lo que llamamos “realidad”. Por otra parte, todo ello transcurre, para no-
sotros, en el horizonte de la Imagen-Cine, que es aqui como nuestro Lienzo, sin trdnsito posible real hacia con lo que nos da-a-ver.

11 Escultura de Magritte que representa abajo dos narices, sobre ellas una boca, sobre la boca una oreja y presidiéndolo todo, “por
encima de todo”, un ojo. As{ probablemente quiso Magritte compendiar su visién del hombre ocularcéntrico “occidental”.
12 Fink, E., «Vergegenwirtigung und Bild. Beltr%%e) zur Phanomenol(])J%lle der Unwirklichkeit [Presentificacién e Imagen. Contribu-

<]:1906n()es a71% fenomenologla e la irrealidad]» (19 en Studien zur Phinomenologie (1930-1939), The Hague, Martinus Nijhoff,
5 P-



- Anuario Colombiano de Fenomenologia

[Imagen] René Magritte

- 83



84 - César Moreno M.

[Imagen 7] René Magritte: La llamada de las cumbres (1943)

[Imagen 8] René Magritte: El dominio de Arnheim (1949)



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -85

IV. Lucidez de la diferencia.

Bastaria, entonces, aproximar, casi unir el Lienzo a la Ventana, bajo la inica
obligacién de que no se destruyera la diferencia (tal es el sentido de la pequeiia
linea que separa las imdgenes, coincidente con el lomo del lienzo). En todo caso,
en el horizonte inmanente de la representacion no seria facilmente discernible si la
Imagen-lienzo atrae a su lado a la Imagen-ventana, o al revés. La pulsion va y viene
siempre, apenas puede estabilizarse, aunque no hay duda de que la Imagen-ventana
tiene a su favor, en el juego de las representaciones, el potencial o el privilegio de la
“realidad”, por mds que ambas imdgenes trasciendan en el sentido de la apertura a la
“alteridad”: pipa, drbol..., no importa si a través del lienzo o de la ventana. En todo
caso, es notable que Magritte no frecuentase (no recordamos ningun cuadro en tal
sentido) el cuadro dentro del cuadro dentro del cuadro. No hay imagen de imagen de
imagen... en tanto debe mantenerse, desde el principio, la estructura Imagen-lienzo/
Imagen-ventana. Asi se puede entender la idea, defendida por Eugen Fink, de la
ventanidad o ventanalidad [Fensterhaftigkeit] de la Imagen-lienzo. Para Fink,

«he aqui lo que queremos destacar con el discurso sobre la ventanidad de la
imagen: cada mundo-de-imagen [Bildwelt] se abre esencialmente al mundo
real [wirkliche Welt]. El lugar de este abrirse es la imagen. Sin la ventana,
mediadora del abrirse, no podria ser, en general, el mundo de imagen, un
mundo de imagen sin ventana es en si absurdo. En esta estructura de ventana
[Fensterstruktur] del fendmeno de imagen se fundamenta una especifica
“escision yoica” [Ichspaltung] del espectador de la imagen. Por una parte
es el sujeto del mundo real al que pertenece la imagen como un todo, no
meramente, por ejemplo, como soporte, sino la imagen como correlato de
un acto medial. Pero el mundo de imagen tiene, a través de la ventana, una
orientacion al espectador, estd ordenado a €l en perspectiva. En el primer
plano del mundo de imagen, por asf decirlo, el mds préximo a la ventana, se
muestra la esfera de proximidad del mundo de imagen, que luego se aleja
cada vez mas. El espectador de la imagen actiia como el centro de orientacion
del mundo de imagen a la vez que como sujeto de ese mundo. [...] Con
el concepto de “ventana” como una estructura esencial del fenémeno de
imagen hemos ganado el concepto fundamental que tiene que ser supuesto
a un andlisis intencional-constitutivo de la imagen. La “ventana”, con sus
aspectos reales e irreales, es el apropiado correlato noemadtico del acto
medial “conciencia de imagen” [Bildbewusstsein], por tanto, no otra cosa
que el puro fenémeno de imagen» ">,

Entodo caso, la mds bdsica ilustracion respecto a la imagen deberia reconocer
su inmenso poder de convocatoria tanto a) en el efecto-alteridad (veo algo otro, en
su alteridad: una tuba ardiendo, por ejemplo) como b) en el efecto-ventanalidad (un
paisaje) y, en virtud de ello, pero s6lo en este segundo caso, debido al efecto-de-
verosimilitud suscitado, su potencial de engafo, embaucamiento o, simplemente,
suplantacion. En medio del a veces inextricable vaivén entre imagen y realidad,
habria que esforzarse en “discriminar”, precisamente por la proximidad entre Lienzo
y Ventana y, a resultas de ello, entre Lienzo y Realidad. O enjuiciar. Debo saber
que la Imagen-lienzo no se deja identificar perfectamente con la Imagen-ventana,
y que ésta no se deja confundir con la realidad que deja ver. La obvia inscripcién
en La traicion de las imdgenes (1928): «Esto no es una pipa», no significa otra

13 Ibid., pp. 77-78.



86 - César Moreno M.

cosa que una propedéutica a la sensatez que discrimina imdgenes y “realidades”.
Pero estd escrito con letra como de escuela primaria, en el parvulario de la escuela
de la Imagen, dirigido a “nifios”"*. Qué mds bdsica ensefianza que ésa, para quien,
como el Pintor, el trato con las imdgenes-lienzo es continuo y nunca quiso —como
es el caso en Magritte- caer bajo la acusacidn platonica que anatematizaba al artista
como embaucador'® ni comprometerse con dictdmenes segtn los cuales (Nietzsche
dixit) el mundo verdadero habria acabado por convertirse en una fabula. Sélo serfa
posible liberarse de la acusacion gracias a un esforzado trabajo (fenomenologico) en
la inmanencia misma de la imagen, en su diferencia respecto a lo que no es imagen:
imagen-lienzo, imagen-ventana, imagen-realidad (e incluso imagen-idea'). No, la
imagen no es la realidad, aunque la realidad también se nos dé como imagen, ni
jamds podriamos pintar lo real, ni siquiera cuando al gesto pictdrico lo impulsase el
mds decidido y fuerte deseo de realidad (La tentativa de lo imposible).

De todos modos, jpudiera ser que el cristal estuviese pintado, y que lo que
nos parece venir del otro lado estuviese inscrito pictéricamente sobre el aparente
cristal! Miras por la ventana y piensas salir alld afuera, a lo que brinda tu vision
la ventana (paisaje), pero descubres que es un cristal pintado (otro Lienzo). Sin
embargo, Magritte era «realista»'”: su mensaje, respecto al «juego» que da la ventana
en sus indagaciones, es que no deberia cundir la desesperacién por lo que parece
ser un engafio: si se rompiera el cristal de la ventana, si se desalojara el lienzo,
jse veria lo mismo! La Imagen-Ventana siempre es verdadera, en la medida en que
de ella dependa nuestra percepcion diferencial de la imagen-de-la-realidad. Hay
continuidad entre Lienzo, Cristal pintado, Cristal transparente, Ventana y Realidad.
Bienvenido sea, pues, el optimismo de la representacion que, desestimando los
rigores dubitativos cartesianos, pone lo real y su percepcion a salvo y a pleno sol.
Eso (la percepcioén de lo real) no es problema ni, menos atin, misterio. El problema

14 Comoquiera que lo he comentado al menos en tres articulos («Deseo de realidad», «Dindmica de la intuicién» y «La actitud
virtual»), introduciré en una nota al pie una de las motivaciones que me ha conducido a este articulo, en el que, en verdad, se tratarfa
de pensar tanto en torno al deseo de realidad —las imdgenes de Magritte dan sobradamente para ello- como en torno al deseo de
surrealidad. En honor a mi posible lector colombiano recordaré aqui que una de las motivaciones procede de una anécdota personal.
Cuando era pequefio, alld por 1973 mds o menos (no lo recuerdo con precision), con ocasién del desfile por la avenida principal de
Huelva de los carromatos y carretas que habria de acudir al Rocio (se trata de una de las romerias mds populares de Andalucia), en mi
colegio se daba permiso a los alumnos que lo desearan para ir a ver el paso de las carretas, con su jolgorio, los caballos, los bueyes
y por supuesto los carros engalanados... Llegado el momento, nuestro profesor vino a decir que los que desearan ir a ver las carretas
salieran al pasillo. Una vez alli, estando mis (aproximadamente) diez o quince de mis compaifieros a la espera de que se les diera el
permiso deseado, el profesor se extrajo del bolsillo algo, al tiempo que preguntaba a mis compaieros si eran ellos los que querfan
ver las carretas del Rocio. Lo que tenfa en la mano, que comenzd a pasar entre mis compafieros, eran postales fotograficas de las
susodichas carretas. «;No queriais ver las carretas? Pues ahi las tenéis». A renglén seguido, todos fueron —digdmoslo asi- conminados
a volver a sentarse en sus asientos. La broma (por decirlo de algiin modo) habia terminado. Pienso, al cabo de los afios, que esta
anécdota hubo de marcarme mds de lo que supuse. Lo dejo aqui, en honor a no extenderme excesivamente. Vid. mis arts. «Dindmica
de la intuicién» y «La actitud virtual» (vid. nota 8). También «Deseo de realidad. Un fragmento (autobiografico) de mi Discurso del
método», en AA.VV., Que piensen ellos, Madrid, Opera prima, 2001, pp. 127-140.

15 A fin de cuentas, ;no se harfa un servicio a Platén y al comunismo recordando la diferencia entre imagen y realidad, en el hori-
zonte de un pensamiento sobre la traicion de las imdgenes? Para Magritte «en ningtin caso la imagen se puede confundir con la cosa
representada: la imagen pictdrica de una tarrina de confitura, no es seguramente una verdadera tarrina ni una tarrina falsa» (Magritte,
R., «El parecido» [1959], en Escritos, p. 335).

16 Como en otra conocida version de La traicion de las imdgenes, titulada Los dos misterios (1966), en que junto al lienzo en el
caballete, conteniendo el cuadro con la pipa y “Esto no es una pipa”, se ve, como suspendida en el aire, una enorme pipa gris, que
vendria a representar presumiblemente la imagen-eidética de “Pipa”.

17 En la entrevista que se le hizo en Houston en Diciembre de 1965, Magritte declard a su entrevistador: «Considero que soy un rea-
lista, pero no en el sentido actual de la palabra. Lo real es al mismo tiempo lo aparente y lo invisible». Dice el entrevistador, ademds,
que Magritte «afirma que lo real es metafisico, que existe una realidad mucho mds amplia que la que habitualmente percibimos» (Ma-
gritte, R., «Entrevista de Houston, Diciembre de 1965», en Escritos, p. 369). Habria que observar: a) que surrealismo y realismo no
tienen por qué contraponerse como inconciliables; b) que sélo puede haber surrealismo si hay realismo. Y no se trata sélo de alguna
suerte de exigencia o rigor dialécticos. Lo cierto es que Magritte se tenfa por “realista”. Decfa, por ejemplo, en 1938: «Los cuadros
pintados durante los afios que siguieron, de 1925 a 1936, fueron igualmente el resultado de una buisqueda sistemdtica de un efecto
poético turbador que, obtenido por la puesta en escena de objetos tomados de la realidad, darfa al mundo real de donde estos objetos
habian sido tomados un sentido poético turbador por un intercambio natural» (Magritte, R., «La linea de la vida I» [1938], p. 75.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 87

surge a) cuando se confunde la Imagen-lienzo con lo Real justo en la fase de su
diferir, pasando por alto este diferir, y especialmente, b) cuando la rutina y la pereza,
o simplemente la ausencia de lucidez y deseo, conducen al empobrecimiento de
la realidad y sus imdgenes. El surrealista no estd ahi simplemente para hacer de
maestro de las Imdgenes (aunque Magritte asumiese con placer y gran inteligencia
y eficacia ese papel), sino para proponer justamente imdgenes poéticas del misterio
visible del mundo.

En efecto, en un mundo atn verosimil el paso del Lienzo a la Ventana no
desaffa. No se trata ante todo de la cuestion técnica del parecido mds o menos exacto
entre imagen y realidad, sino (lo que pasa de ser un problema artistico a epistémico
y ontoldgico) de la expectativa de la continuidad. Aunque defectuosa desde el punto
de vista de la representacion visual realista, las imdgenes prehistoricas del bisonte, la
vaca o el ciervo debieron convocar sin sorpresa, simulando rutinariamente al bisonte
real incluso intentando que la imagen “ganase cuerpo” aprovechando protuberancias
en las paredes o techo de la cueva... Pero no, la condicion humana no radica en
la precisidn detallista de la mimesis hiperrealista (éste serfa sélo, en el fondo, un
progreso muy secundario), sino en la expectativa ontologica de continuidad-y-
diferencia entre imagen y realidad. El paso adelante en la pintura no consistirfa sobre
todo en pintar esto o aquello mds extravagante, ni siquiera en la utilizacién de nuevas
técnicas o materiales, sino en la convocatoria reflexivo-intrapictorica de los poderes
de lo visible y lo invisible desde la propia actitud y gesto pictdricos, de modo que
en el trdnsito de la Imagen-lienzo a la Imagen-ventana aquella nos ensefiase, no
a que nos quedemos en el lienzo y aprendamos a contemplar pictéricamente un
cuadro, sino a ver-en-lo-real y, especialmente (asi en el deseo magritteano), en el
horizonte de potencialidades de lo sorprendente y misterioso. De aqui la importancia
del efecto-ventana y los posibles maleficios y beneficios de la rutina en que se le
aproxima el Lienzo.

[Imagen 9] René Magritte: El mundo invisible (1954)



88 - César Moreno M.

[Imagen 10] René Magritte: El telescopio (1963)

[Imagen 11] René Magritte: El maestro de escuela (1954)



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -89

[Imagen 12] René Magritte : El feliz donador (1966)

V. Libertad de la imagen surreal.

Hay otras obras de Magritte que abordan el mismo motivo experimental
de La bella cautiva y La condicion humana. Especialmente interesante estimo que
resulta La llamada de las cumbres (imagen 7), en la que al pintor parece como si se
le hubiese “ido la mano” o que su imaginacién se hubiera desviado de su Mirada-
ventana o sufrido un trastorno, atosigada por la necesidad de una nueva inspiracion
y, sin duda, por la presion, casi al modo quijotesco, de la lectura del relato Los
dominios de Arnheim, de Allan Poe. Pero no, aqui no se trata de que, por ese desliz,
nos traicionen las imagenes. La imagen que podria traicionar no es la que muestra
sin mds, sino la que distrae de la diferencia o la disimula. Las imdgenes s6lo podrian
traicionar al incauto al que la imagen de algo real lo llevase a tomar la imagen por
lo real mismo. No asi cuando la imagen-lienzo no sufre de posible deuda con la
imagen-de-lo-real, situdndose deliberadamente y sin complejos en el terreno de la
imagen-de suyo o sin-deuda. En La llamada de las cumbres, ;no se ha producido
un desplazamiento (minimo en el terreno de la imagen y muy relevante desde un
punto de vista mds ontoldgicamente comprometido) desde aquellos conjuntos “bien
avenidos” entre Imagen-Ventana e Imagen-Lienzo que suponian las diferentes
versiones de La condicion humana y de La bella cautiva, a la aventura emprendida
(en sentido estructural) por esa especie de sorpresa de que se trata en La llamada
de las cumbres? Nos importa especialmente esta obra porque en ella el surgimiento
de la surrealidad es timido. La timidez, el “casi nada” muestra el despuntar en la
génesis. Minimo y suficiente. En principio, es como si, por encima o a espaldas de la
Visidn, la Imaginacién se hubiese desviado de la Ventana y dejado de corresponderse
con el Afuera... para quedarse del lado del Lienzo, bajo su proteccion, acogida a su
propio logos. jRealmente hay eso tras el lienzo? En las versiones de 1933 y 1935



90 - César Moreno M.

de La condicion humana esta pregunta no era especialmente relevante (salvo en la
hipétesis de la duda cartesiana).

Repitamos, pues, la pregunta: ;realmente hay eso tras el lienzo? ; Realmente-
hay...? Llegados a este punto, hay que prestar atencién a la técnica utilizada por
Magritte. En el juego pictdrico, la razonabilidad de la continuidad-y-diferencia
realista entre Imagen-ventana e Imagen-lienzo procede de la practica del enlace
entre aquélla y ésta a partir de lineas que configuran formas y contornos. La técnica
es la de proseguir lineas, de modo que la Imagen-lienzo complete del modo mads
perfecto posible la Imagen-ventana... o la cree. Y serfa dificil saber qué prosigue a
qué en el dmbito intrapictdrico, si la imagen-Lienzo a la Imagen-ventana, o ésta a
aquélla. En el “realismo” es la Imagen-lienzo la que prosigue a la Imagen-ventana.
Se recordard que en el juego del caddver exquisito'® sus autores deben ignorar entre
si lo que cada uno ha pintado, por ejemplo, en una hoja de papel. Se procede a doblar
el papel en tantas partes como participantes. La “pista” de lo que cada uno deja a
otro son tan sélo pequeilas rayitas que le indican por donde proseguir su dibujo.
El resultado final es mds o menos bellamente “monstruoso’: auténticas entidades u
objetos alienigenas. Se trataba de una practica parecida a la del juego de lo uno en
lo otro® o incluso, salvando las distancias, al de la escritura automdtica. Lo que se
dilucidaba era la posibilidad de provocar un efecto bello y anémalo, fruto de una
intersubjetividad que podriamos denominar “no consensual” y, por tanto, entregada
al menos parcialmente (en especial por lo que se refiere a la articulacién de las partes
del dibujo) al azar o a lo arbitrario. En principio, Magritte utiliza este recurso, el del
enlace, para vincular, casi acoplar, Imagen-lienzo e Imagen-ventana. Nada de azar,
sino justo lo contrario, es lo que encontramos en La bella cautiva 'y La condicion
humana. Los enlaces son los que permiten pasar de la Imagen-ventana a la Imagen-
lienzo o salir de ésta en direccion a aquélla. Enlaces, pues, al servicio de las Formas
(verosimiles) y de la cordura del realismo bdsico de la imagen, en respuesta a la
condicion humana. La “llamada al orden” de la representacion “realista” no sélo
excluye la arbitrariedad, sino incluso su insinuacion o sospecha: la percepcion de
lo “real” depende de poder-proseguir-en-continuidad®. Basta con que se continiien
unas lineas o trazos que representan pequefias olas o paisaje de arboleda (imdgenes
1 y 2). Nada haria presentir que este recurso fuera a tener otro destino que el de la
cordura o el acuerdo capaz de satisfacer a la pulsién “realista”. Sin embargo, la
exigencia que de este modo se demuestra es tan escasa que esa misma practica no
podria impedir o controlar la posibilidad del desliz, 1a deriva o la anomalia surreales.
Y quizds incluso podria pensarse que tan destino para la Imagen-lienzo como es
suplir a la Ventana de la re-presentacion realista lo era y es el de la desviacion, la
deriva, dar crédito a otras ventanas “no realistas” (si se me permite decirlo asi: en
un pre- o post-mundo) y, sin embargo, no por ello menos imdgenes, sino quizds
incluso mds. Esto es: presuponemos que la imagen-Lienzo re-presenta lo que no
deja ver en la imagen-Ventana, que “estd alli”’, incluso como “realidad” y causa de
la imagen misma. Hay, sin embargo, que dejarse conducir de vez en cuando no ya
0 no so6lo por los rigores disciplinarios de la duda metddica cartesiana, deudora de
una realidad extramental a la que serfa necesario conocer tal como es “en si”’, sino
por la libertad de una clarividencia mds atrevida incluso que aquella que provoca
que mientras mira un huevo de pdjaro, Magritte pinte al pdjaro (como en el conocido
cuadro Clarividencia, de 1936). La otra clarividencia, la de lo surreal, no se atiene a

18 Cfr. AA.VV (J.-]. Lebel, comisario), Juegos surrealistas. 100 caddveres exquisitos, Valencia, IVAM, 1996.
19 Cfr. Breton, A., «Lo uno en lo otro» y otros textos, en Magia cotidiana, Madrid, Fundamentos, 1989, pp. 46-74.

20 Lo que se deja entender como una curiosa modalidad de la intencionalidad de horizonte en lo que serfa el juego de la determina-
cién y la indeterminacion. De entre los textos de Husserl al respecto, vid., p.ej., Experiencia y juicio, México, UNAM, 1980, § 8.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 91

€s0s argumentos 0 razones sino que pasa, o da paso, a asociaciones ilicitas, acuerdos
extravagantes, deslizamientos dnomalos, incluso a “parecidos” tan al alcance de la
imaginacién como ontolégicamente imposibles o epistemoldgicamente insdlitos.
Imaginemos que en La llamada de las cumbres se hubiera seguido el cauce de
la cordura. El resultado habria sido idéntico al de las diferentes versiones de La
condicion humana, y apenas habria sido necesario esfuerzo alguno de imaginacion.
En el lienzo habria aparecido algo que pudiera estar realmente alli (supongamos que
una cumbre montafiosa como cualquier otra, o quizds una casa de alta montafa),
pero no la figuracién de una inmensa y sin duda fantdstica dguila con sus alas
desplegadas... Es la imaginacion visionaria —quién sabe si guiada, en este caso, por
alguna pareidolia®'- la que ha engendrado la imagen surreal. Aunque pudiera ser
tenida por anecddtica e incluso insignificante, esta “insubordinacion” o rebeldia de
la Imagen-lienzo con fondo de Imagen-ventana semivelada (recurso bdsico de la
serie sobre La condicion humana) me parece decisiva, pues deja entrar en el lienzo
lo mdgico y extraordinario. Propiamente, esa “llamada” de la cumbre no es, pues,
al Aguila, sino al propio Magritte. [Y que conste, no lo olvidemos, que lo decisivo
de las figuraciones surreales sélo es accesible en una reflexion “segunda”. No es lo
decisivo la anécdota del dguila, sino la travesura, el desliz, la deriva, la perturbacién
de la intencionalidad de horizonte, la potencia subversiva de aquella misma condicion
humana antes y sobre todo entregada a saldar las deudas de sus re-presentaciones
realistas].

Ya anteriormente, al final del apartado segundo, hicimos una escueta
referencia a los cuadros que, titulados La venganza, pinté Magritte hacia 1938-
1939. Bdsicamente, lo que se narra en ellos es una venganza de la Imagen-lienzo por
carecer incluso de Ventana fisica, real (y, al fin, de la Realidad ausente), convocando
en su ayuda a las nubes (que tanto recordarian a aquellas con las que se abrian los
pequerios poemas en prosa de Baudelaire). Si ya sabemos que la Imagen es capaz
de traicionarnos, haciéndose pasar por realidad, juguemos, sin embargo, no
a sus traiciones posibles, reactivas, resentidas de ser tan solo imdgenes (y no lo
que representan “en la realidad”), sino que juguemos a su propia libertad: no al
poder de la imagen para suplir engafiosamente lo real (horizonte problemdtico de
la duda cartesiana), sino a su poder para dar-a-ver y surtir posibilidades extranas,
insdlitas, convocdndolas “por arte de magia”. iHe aqui a Don Quijote y el mundo
onirico reintegrados al cogito, del que los habia expulsado Descartes®?! Que la
imagen cumpla, pues, su funcién: no sélo la de re-presentar, sino la de llevar o
transportar, meta-forizar, eso si, ahora, lo mds lejos posible. Que la surrealidad sea,
pues, impecable y de una honestidad abrumadora. El “experimento” de Magritte se
ubica perfectamente en el horizonte de la rebeldia surrealista: en La venganza la
surrealidad transcurre fuera del cuadro que aparece pintado en el cuadro de Magritte.
Volvamos, pues, a La llamada de las cumbres. Aqui la leccion académica realista
(La traicion de las imdgenes, La condicion humana) de pronto se deja llevar por lo
extraordinario y maravilloso, dejando acontecer la surrealidad en el Lienzo mismo.
Pareciera, pues, que La llamada de las cumbres es un estudio sobre la emergencia
de la Imagen-lienzo surreal, mientras que La venganza se sitia directamente en la
surrealidad. Por eso es interesante La llamada de las cumbres, porque “muestra”
el nacimiento casi infimo de la surrealidad en el lienzo, al menos en un sentido
metodoldgico. El efecto de surrealidad ha debido ser preparado como sorpresa (y

21 Pareidolia es un término que designa las alteraciones perceptivas en las que, a partir de un campo real de percepcion escasamente
estructurado, el individuo cree percibir algo distinto, mezclando lo percibido con lo fantaseado. En este sentido es una forma de
ilusion o percepcion engafiosa que se diferencia claramente de las alucinaciones, seudoalucinaciones, alucinosis o metamorfopcias.

22 Descartes, R., Meditaciones metafisicas con objeciones y respuestas (ed. V. Pefia), Madrid, Alfaguara, p. 18 (meditacion I). Cfr.
Magritte, R., «La linea de la vida I» [1938], en Escritos, p. 68: «el surrealismo, en fin, reivindica para la vida despierta una libertad
semejante a la que tenemos cuando dormimos».



92 - César Moreno M.

placer para el pensamiento), no, en absoluto, como decepcion. Podria decepcionar
el paso de la Imagen-lienzo a la Imagen-ventana cuando no se encontrase en ésta lo
que la Imagen-lienzo propuso imaginar que estaria alli..., o cuando se quisiera fumar
aquella pipa pintada en La traicion de las imdgenes. La surrealidad no se refiere ni
se debe a un mundo acabado, real (que se erigiese en el Deber de la Imagen), sino a
un mundo por hacer, in statu nascendi. No se correria, entonces, el riesgo de que la
Imagen-lienzo en general (realista y surrealista) estuviese condenada para siempre
a ser “la bella cautiva”: cautiva, si aprisionada o privada de lo real; liberada, por el
contrario, si rescatada hacia lo Visible desde la inmensidad de lo Oculto.

Sin embargo, si hubiésemos de continuar esta leccién que nos estd ofreciendo
Magritte, habriamos de comprender que atin se requiere el paso por la “salida” a)
desde la Imagen-lienzo a la Imagen-ventana, y b) de ésta a lo “real” y c) finalmente
a la Imagen-Directa, de suyo, surrealista, a la vez ingenua y sabia. Expliquémoslo,
pues. Hay que unir, como si formasen un par, las imdgenes 7 y 8, a saber, La llamada
de las cumbres y la versién de 1949 de El dominio de Arnheim. Este dltimo cuadro
es el que nos pone en disposicion de transitar a la Imagen-Directa-Surreal.

Habiéndose producido el trdnsito del Lienzo a la Ventana, se exigiria romper
el cristal, en gesto de extrafifsima iconoclastia, para demostrar que la Imagen-ventana
no cierra el paso, sino que es transparente y dice la verdad de aquello a lo que da
paso. Iconoclastia, pues, no de la imagen-lienzo, sino de la imagen como hecho
“interior psiquico”. Ahora comprendemos que cuando Magritte intentd filosofar, en
varios de sus escritos, en torno a lo mental y lo amental, aquello “mental” era la
conciencia trascendental que ve, a-través-de-la-ventana-hacia-afuera, la cosa misma,
y que del lado de acd seria sélo lo psiquico o el cristal a romper®. Lo amental seria
la realidad fuera de toda-ventana y toda-imagen, lo en-si, pura oscuridad (imagen
10)**. Ahora, la surrealidad va a poder tornarse “realidad”. La veremos fulgir
directamente, como realidad, sin intermediarios de lienzos (en tanto lienzos) ni
ventanas (en tanto ventanas), jpero en un cuadro del pintor René Magritte! jDebe
ser real-en-la-Imagen-lienzo! La otra posibilidad saldria de lo visionario-pictdrico
en direccion a la alucinacion. Sélo ahora estariamos en condiciones de “disfrutar”
y no de angustiarnos ni decepcionarnos ante la vision de un jockey que cabalga a
gran velocidad, perdido en un paisaje entre extrafas figuras de madera que hacen
de troncos de darboles, conteniendo notas musicales o, como en la extraordinaria
version de 1948, en medio de un paisaje nevado..., o de “asistir” a la presencia de
un pez con piernas humanas en La invencion colectiva o... {No habria continuidad
entre las imagenes surreales —sin mundo! Al fin, la transparencia, al principio sierva
del realismo y de una Imagen-ventana demasiado apegada al mundo real percibido,
se ha aliado con el surrealismo. Ya no habria que investigar mds aquel debate entre
lienzo, ventana y realidad, sino saltar a lo surreal. Sabemos, de este modo, al abordar
directamente la Imagen-misma como la cosa-misma de la Pintura (ya no Imagen-
lienzo ni Imagen-ventana) en el cuadro del pintor, que la realidad de la surrealidad

23 Rivera de Rosales, J., «Magritte y lo trascendental», art. cit.

24 En efecto, aunque el tema merecerfa mucho mayor tratamiento, Magritte defendia tanto el realismo como lo que denominaba
“mentalismo”, que llevaba consigo un “amentalismo”. «Todo ocurre en nuestro universo mental. Por universo mental es necesario
entender forzosamente, absolutamente, todo lo que podemos percibir por los sentidos, los sentimientos, la imaginacion, la razén, el
suefio o cualquier otro medio. Somos responsables del universo |[...]. El sentimiento que tenemos de no poder huir del universo mental
nos obliga por el contrario a afirmar la existencia de un universo extramental y la accion reciproca de uno sobre el otro se hace mds
evidente. No podemos percibir ninguna “sombra” ni “luz” del universo extramental. Como nosotros no podemos conocer nada del
universo extramental, no hay misterio» (Magritte, R., «El surrealismo a pleno sol. Manifiesto nim. 1, octubre de 1946», en Escritos,
pp. 180-181). En el interesante Manifiesto del amentalismo de 1946, Magritte propone tres tesis: 1) Todo ocurre en nuestro universo
mental; 2) No nos es posible tener cualquier cosa, excepto tener el universo mental; 3) La nocién de la existencia de lo amental es la
tnica que podemos tener sobre el tema de lo amental (Magritte, R., «Manifiesto del amentalismo» [1946], en Escritos, pp. 195-196.
Estimo que Magritte fue consciente de la diferencia entre imagen, psiquismo y conciencia trascendental. Al respecto puede consul-
tarse el art. de Rivera de Rosales citado en la nota 3.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -93

no se dejaria medir por la realidad que pueden ver nuestros ojos “de carne”, sino
por algo mds profundo que no tiene por qué acontecer como lo simplemente visible
(una playa, una arboleda). Aquel jockey que, en la version de 1948 de El jockey
perdido, cabalga a toda velocidad por un paisaje nevado, guarda su realidad ya no
en la ventana de lo perceptivo-real, sino en otro-orden-de-realidad que es, como en
el caso de la metdfora, el mundo de la vida® o la existencia. La surrealidad es una
forma expresiva de la inquietud existencial. Para acceder a la surrealidad no sélo
hay que contemplar la Imagen-lienzo, o mirar desde lejos la ventana, sino que hay
que asomarse a la ventana, tener ya casi medio cuerpo fuera...*®. Esto es lo que
sucede en otra pintura de Magritte, El dominio de Arnheim, de 1949 (imagen 8) que
trabaja con el mismo recurso especulativo y visual de la conocida obra La llave de
los campos (1936), a saber, la rotura de la Imagen-ventana en el momento algido (el
pintor no pudo representarlo mejor) en que se demuestra que no era una Imagen-
lienzo o “pintada”, sino que realmente aquello que se dejaba ver estaba mds alld, al
otro lado... Que no habia lienzo, sino transparencia. La conclusion seria la de que lo
surreal es real. El realismo, pues, al servicio del surrealismo. Y entonces estaria en
condiciones de poder decir el artista: yo lo vi ast, aunque fuese con los ojos cerrados:
lo vi ast, alld, en la cumbre, por un instante, la cabeza del dguila..., o a aquel jockey,
cabalgando en medio del paisaje nevado, o aquel pez con piernas de mujer... Tan
real (lo vi) como a los gigantes Don Quijote. Este vinculo nuevo entre la Imagen-
lienzo y la nueva pulsion escdpico-visionaria surrealista preside el surrealismo a
pleno sol?” de Magritte. Ahora sabemos que la Pintura estaba ahi para ver de-otro-
modo que como vemos lo “real”, y para figurar otros seres, acontecimientos... que
no solo podrian enriquecer la gran plétora de la fenomenalidad (jque nadie la mida
a ésta, pues, por la facticidad mundana!), sino también enseflarnos hasta qué punto
se urde en la creatividad el deseo de una desviacidn de la Imagen-ventana de lo real
para dar crédito a la Imagen-ventana de lo surreal.

En su dltimo afio de vida, Magritte pinté una nueva version de La bella
cautiva. Al espectador se le deja libertad para interpretar, pero, ;no se estd cerrando
esa inmensa cortina, que ya no tiene hogar, sino que estd a la intemperie, en la
exterioridad, y que en realidad se parece mds al telén de un inmenso escenario? Se
cierra jo se abre! Una nueva vida es una nueva y renovada apertura del diafragma de
la fenomenalidad, y una vida que muere es el cierre o la clausura de ese diafragma...
Aqui quizds se estd cerrando el diafragma-Magritte, pero auin no se habria dicho la
ultima palabra, pues jqueda la imagen, y la imagen mds inmensa! Estamos en medio
de la inmensidad de lo real, no en el mds-acd, ain demasiado estrecho, de la Imagen-
lienzo o la Imagen-ventana... Por fin aquella arena de la playa es esta misma arena
bajo los pies del pintor®... Cuando se cierre el telén sobrevivirdn las Imdgenes-

25 Cfr. Blumenberg, H., «Aproximacion a una teorfa de la inconceptualidad», en Naufragio con espectador. Paradigma de una
metdfora de la existencia, Madrid, Visor, 1995 (ed. orig.: 1979), pags. 97-11a7; y Rovatti, P.A., Como la luz tenue. Metdfora y saber,
Barcelona, Gedisa, 1990, pp. 87-88.

26 Experiencia de fdcil realizacion intuitiva ésa del diferenciar entre mirar la imagen, estar ante la ventana y asomarse a la ventana.
Témese una fotograffa, por ejemplo, de las pirdamides de Egipto, y esfuércese el lector en “trasladarse allf dentro”, por ejemplo, al pie
de la pirdmide, es decir, en nuestro caso, “asomarse a la ventana”. Pronto se verd recompensado.

27 Cfr. Magritte, R., «El surrealismo a pleno sol. Dossier» [1946], en Escritos, pp. 159 y ss; también «El surrealismo a pleno sol.
Manifiesto nim. 1, octubre de 1946», en ibid., pp. 180-181. Para Magritte, «Es necesario no temer la luz del sol bajo el pretexto
de que casi siempre ha servido para iluminar un mundo miserable. Bajo rasgos nuevos y encantadores, las sirenas, las puertas, los
fantasmas, los dioses, los drboles, todos los objetos del espiritu serdn restituidos a la vida intensa de las luces vivas en el aislamiento
del universo mental» (p. 181).

28 Considérese que hacia 1938 confesaba Magritte: «acabé por encontrar en la apariencia del mundo real la misma abstraccién que
en los cuadros, ya que a pesar de las combinaciones complicadas de detalles y de matices de un paisaje real, yo podia verlo como si
tuviese una cortina situada delante de mis ojos. Comencé a estar poco seguro de la profundidad de los campos, poco persuadido del
alejamiento del azul ligero del horizonte; la experiencia inmediata los situaba simplemente a la altura de mis ojos» (Magritte, R., «La
linea de la vida I» [1938], en Escritos, p. 71. Desde la época de un testimonio como éste (1938) hasta la ultima version de La bella
cautiva, la evolucion de Magritte podria interpretarse en el sentido de haber avanzado hasta devolver la imagen a la realidad (mds
que la realidad a la imagen).



94 - César Moreno M.

lienzo y nadie sabrd... No, el surrealismo no nos habra hecho perder la cabeza.

Ahora sabemos un poco mds acerca del arco que abarca desde la condicion
humana (que buscé en la Imagen un sustituto cuerdo, acorde, verosimil, razonable
de la realidad) a este feliz o dichoso Donante.

Epilogo sobre Transparencia y Donacion (del misterio).

Hacia el final de su vida, entre 1964 y 1966 (moriria en 1967), Magritte se
representd con frecuencia a si mismo en silueta (imagen 12), aunque €l manifestase
que ese hombre con bombin era, en realidad, el “hombre de la calle”. Pues bien,
en esas ultimas representaciones, muy al estilo del surrealismo, es el Hombre el
que, fundiéndose con su nada (Sartre), se ha convertido en Lienzo o Ventana; se ha
hecho, al fin, no invisible (eso no tendria relevancia), sino transparente, pero no para
que se le viera sin resto ni defecto, interiormente (como en cualquier vulgar suefio
totalitario), sino para que se viera-a-su-través, como apertura pura de un campo de
fenomenalidad pletérico de misterio y (éste es otro de los misterios) a pleno sol.
El donante dichoso (imagen 12) es feliz por dar-a-ver-y-pensar. Eso ha sido toda
su vida (Magritte): un devenir su propio universo visionario®. Ya lo habia dicho
Klee: que el arte no devuelve lo visible, sino que hace visible. Para acoger o dar
Imdgenes ya no serian imprescindibles ni el Lienzo, ni siquiera la Ventana. Bastaria
un Hombre: diafragma, apertura-de-Visién que siempre dard Mds-que-ver, allende
las restricciones, a pesar de su inmensidad, del Mundo que llamamos “real”. Un
Hombre y su Lienzo, antitesis de la Roca que no deja ver, ni ve, ni piensa, ajena al
mundo visionario (como en el impresionante cuadro, que nos ayuda a comprender
los restantes de esta serie que proponemos, El mundo invisible (imagen 9)), jpero
también antitesis —ahora lo comprendemos mejor- de los espejos!

Aquella mansién iluminada al atardecer de El feliz donante representa el
mundo misterioso y meditativo de René Magritte, que pacté las posibilidades de
una subversion metddica con los poderes de una clarividencia oscilante entre el dia
soleado y la noche estrellada, serena, apaciguada en torno a un Hogar-de-cada-dia,
haciendo posible que el pensar encontrase figuras y formas y urdiese imdgenes para
el misterio de lo visible y lo invisible, de las palabras y las cosas. En esa vocacion
de Donante encontré Magritte su propia pasion y su serenidad. La surrealidad a
pleno sol no exige confusion de formas ni ninguna mistica etérea: el misterio se
deja convocar con lo mds simple, cotidiano y nitido, organizado con su rasgo-y-
figura®. En realidad, esa nitidez de las cosas y los objetos presidird, en buena parte
del surrealismo, el descubrimiento y la creacion de muchos “objetos surreales”.
Ni turbiedad impresionista, ni colorismo y desgarramiento expresionistas, ni
descomposicion cubista, ni abigarramiento futurista y dadaista... Ahora sabemos
que bastaban las cosas esquemadticas, sencillas, casi con apariencia banal o infantil,
para provocar deflagraciones. As{ podria convocarse lo mds fantdstico, incluso mas
alld (como subversidn) del imaginario mitico, como en La invencion colectiva,
redoblando la capacidad demiurgica de la imaginacion humana. ;Como no se
desprenderia de ahi, en la “escuela de la surrealidad”, una gran ensefianza filoséfica

29 De 1964 es su cuadro El diario intimo, en el que se representa una silueta completa de hombre con gabardina y bombin, que
avanza en direccion contraria al espectador, es decir, que se va, a cuyo través se dejan ver las nubes en un cielo soleado, y junto
a la silueta, uno de los queridos “cascabeles” de Magritte. También de 1964 es otro cuadro similar, titulado EI hombre y la noche
que representa una silueta como la de El feliz donante, a cuyo través se divisa una casa en un paisaje ensombrecido en la bella luz
poniente del anochecer.

30 Sin duda, el desafio magritteano alcanzaria a la teoria heideggeriana del arte. Habria que poder leer El origen de la obra de arte
desde Magritte, y en lugar de meditar desde las botas de campesino, hacerlo, por ejemplo, desde una “composicién de nimiedades”
surreal. Cfr. mi trabajo sobre «Ultima palabra del origen. Aproximacién a la concepcion heideggeriana del arte», en la revista virtual
Fedro. Vid. http://alojamientos.us.es/fedro/ numero4/pasajes.html



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -95

en general, y fenomenoldgica en particular, para pensar la liberacion del mundo
factico, acabado? ;Acaso la gran pasion de la fenomenologia no era dar a ver con
una lucidez extraordinaria, reflexiva? Entonces, que la fenomenologia se abriese
a la perspectiva del juego y la contingencia, incluso la del azar, o bien a la de la
seriedad y la necesidad de las estructuras de la vida de la conciencia y de los mundos
“intencionales”, ya se tratarfa de una decision secundaria respecto a aquella apertura
esencial a la Donacidn, fuera de la “apretura” de lo factico. Y sin duda que en la
liberacion de la surrealidad y, en especial, de esta surrealidad a pleno sol de René
Magritte, encontraria la fenomenologia motivos mds que sobrados para no cejar en
su compromiso inequivoco, realmente incondicional, con los “fenémenos’™!.

Quizds no se tratase tanto de “progresar” desde aquella condition humaine,
atosigada por las posibilidades y dramas de la Imagen en el horizonte de la percepcion-
de-realidad, a este heureux donateur, treinta afios después, cuanto de pensar a este
donador en aquella humanidad y a ésta en aquél. Para aprender a “saltar” y ganar
su propia clarividencia, a la humanidad le era necesario no ese (mal) maestro de
escuela que se figuré Magritte como maestro opaco, de espaldas, que no deja ver ni
tan siquiera lleva la luna consigo (imagen 11). Necesitarfa mds bien al artista, o al
filésofo.

LaImagen estd al servicio de la Donacidn, no de la “realidad” como donacién
acontecida en la facticidad de este mundo. Tal es la gran ocasién de la Surrealidad
y lo que otorga pleno derecho a sus fenémenos, a los que se habria de valorar segin
su propia especificidad e idiosincracia, sin menoscabo de su trascendencia, alteridad
y significacion propias, por mds que su admision de pleno derecho pudiera, en
muchas ocasiones, desestabilizar, cuando no perturbar o subvertir, nuestras rutinas
perceptivas y conceptuales.

El mismo afio de 1935 en que Heidegger presentd El origen de la obra de
arte, Magritte se debatia con el estatuto de la Imagen y de la condiciéon humana. Creo
que en aquella época lo que buscaba no era otra verdad del ser que la que pudiera
brindarnos la Imagen entre lo visible y lo invisible, en sus debates con el sentido y
el sinsentido, lo posible y lo imposible. Quizds, en suma, su intima controversia fue
con la ilusion de encontrar, entre sus lienzos, la piedra filosofal de la Pintura y de
una dimensién esencial de nuestro compromiso con el mundo y lo real, a saber, la
imagen de la Imagen. La obra de Magritte es, tal vez, el fruto extraordinario de este
Imposible.

31 En Fenomenos y manifiestos traté de argumentar el provecho que resultarfa de intentar pensar un encuentro, liberado de los
rigores de cualquier posible intempestividad y anacronfa histdricas, entre la inmensa e inestimable aportacion de la fenomenologia
en el amplisimo arco de sus aportaciones y vinculos, y el ejercicio, no menos impresionante, que representd el arte del siglo XX,
en especial (me concentraba en ello) a partir de 1909, fecha del manifiesto del futurismo, con vistas a una descomunal ampliacién
del diafragma de la fenomenalidad y lo que ello podrifa haber supuesto como argumento filoséfico-fenomenoldégico respecto a la
importancia del dar-y-aprender-a-“ver” —y a escuchar, y sentir, y pensar, en suma. Ciertamente, creo que estaria por hacer-fructificar
lo que podria haber sido el encuentro entre esas dos grandes aventuras estrictamente contempordneas: la de la fenomenologia y las
vanguardias. Lo he intentado en varias ocasiones, y el presente texto supondria una nueva aproximacion, esta vez como aplicacién
muy concreta y casi dirfa que préctica.






Merleau-Ponty, ante todo la verdad (en pintura)'

Merleau-Ponty: above all, the truth (in painting)

JUAN MANUEL CUARTAS R.
Universidad del Valle
Colombia

Resumen:

Maurice Merleau-Ponty fue unintelectual
que en la mayoria de sus libros se
complacia en reunir ensayos politicos
y filosoficos; entre estos ultimos, la
reflexion estética no se hacia esperar. El
dltimo ensayo suyo publicado, L’@il et
U’esprit (1960) marca una cumbre en la
valoracién del devenir de la verdad en
los predios del arte. El presente ensayo
reflexiona la inacabada pregunta acerca
de la verdad (en pintura) sacando partido
de las tesis fundamentales de Merleau-
Ponty, el filésofo de la percepcién y la
encarnacion.

Palabras Clave:

verdad, signos, imagen, percepcidn, estética,
lo visible e invisible Bacon, Enrietta
Moraes.

Abstract:

Maurice  Merleau-Ponty was  an
intellectual who in most of his books
was pleased with gathering political and
philosophical essays; among the latter,
esthetic reflection was always expected.
His last published essay, L’@il et [’esprit
(1960) sets a basis in valuing the setting
of truth in the realm of art. The present
essay reflects on the unfinished question
about the truth (in painting), making
the most of the fundamental theses
of Merleau-Ponty, the philosopher of
perception and incarnation.

Key words: Truth, signs, image, perception,
aesthetics, the visible and invisible, Bacon,
Enrietta Morae.

1 " Conferencia pronunciada en versién francesa como investigador invitado en el Departamento de Filosofia de la Universidad de

Montreal — Canadd, el 1 de diciembre de 2005.



98 - Juan Manuel Cuartas .

Tan pronto se aborda el problema de «la verdad» (en pintura), resulta
necesario tomar en consideracion los signos en conexién con lo visible. En Ia
literatura igualmente, el problema de la verdad estd ligado a lo imaginario, que
podria aludir a la aparicién de la verdad a través de signos. Asi, dando acceso a
lo visible, pintura y literatura continudan ilustrando acontecimientos humanos. Pero,
(fundados en la palabra o en la imagen, podemos deducir que queda un lugar para la
verdad en la pintura o en la literatura? Es partiendo de lo visible y de lo imaginario
que las acciones de pintar y de escribir pueden participar de una buisqueda en torno
a la verdad; dicho de otra manera, si los caminos de lo visible y de lo imaginario
pueden mostrarnos una cosa tal como la verdad, esto no serd mds que aceptando la
interaccion, el «quiasma» de los signos en la cuestion de la visibilidad.

Sin pretender cerrar el asunto de «la verdad» (en pintura) en tanto que
problemadtica suscitada entre la figura de las cosas del mundo real y la ilusién que
construimos de ellas por la percepcion - lucha sin Iimite entre la linea, la perspectiva
y los colores, de un lado, y nuestra percepcion del otro -, es justo seialar que
una concepcion de «la verdad» (en pintura) puede proceder de la teologia. Desde
diferentes perspectivas, en la Edad Media la sola idea de la visibilidad de Dios no
podia significar otra cosa que la visibilidad de la verdad; una contrariedad en la
medida en que no podia verse a Dios sin perder la vida. ;Quién podia por tanto
aproximarse a la verdad sin estar ya muerto?, ;a partir de qué modelo podian los
artistas pintar a Dios?, ;quién de entre ellos podia estar en frente a la verdad sin
devenir a su vez la verdad misma?, O considerado de otro modo, ;era tal el poder
del artificio que disponia a los demads en frente a la verdad?, ;segun qué manera de
percibir y de contemplar, las personas de la Edad Media se encontraban en presencia
de Dios y no en presencia de un fetiche? Problemas como estos han sido formulados
incansablemente en el curso de la historia, enmarcados siempre en un gran asunto,
sin duda filoséfico: la representacion.

Desde su vision de la realidad, una cuestién de importancia para el pintor
continua siendo su funcién de ilustrador figurativo o abstracto, derivandose de all{
los avances que haga en el terreno de la verdad. La pintura revela, segin Merleau-
Ponty, el poder de la visidn: «la pintura escribe, no celebra nunca otro enigma que
el de la visibilidad.»* Y si la visibilidad continda siendo un enigma, ;qué elementos
privilegiar y como tratarlos a fin de hacerlos verdaderos a través de la pintura?

2 «La peinture, ne célébre jamais d’autre énigme que celle de la visibilité ». Maurice MERLEAU-PONTY, L’wil et Iesprit, Paris,
Editions Gallimard, 1960, p. 26.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia -99

Después de la obra de Derrida consagrada a «la verdad» (en pintura)® y
después de que Cézanne hubiera prometido una verdad tal*, no queda mds que
empezar la discusién suscitada en funcion de problemas como:

a) El encuadramiento (o la clave maestra) de la representacion

b) La percepcion de las obras de arte movilizando furiosas interacciones en
multiples direcciones

c) Los limites de la percepcion jugando un papel en cuanto al origen de la
obra de arte

Ahora bien, si alguien afirmara que todo ha cambiado en pintura, ;qué quiere
decir exactamente? No se trata en ningtin caso de anécdotas sobre la vida de los
artistas ni de la historia del arte propiamente dicha; se trata por el contrario de las
desviaciones de sentido entre el pintor (aquel que ve, pero no todo) y la obra (aquella
que es vista, pero no completamente). En el dmbito de la pintura las diferencias se
presentan constantemente y he aqui que resulta dificil obtener una respuesta que no
provenga de los contrastes entre lo visible y lo invisible. Si se tratara solamente de
estudiar el lenguaje de la pintura para llegar a conocerla, bastarfa plantear un tipo
de pregunta que comporte una paradoja: ;como superar el ejercicio de la pintura
sin aprender otra cosa que una ensefianza limitada a la técnica? Tal vez la pintura,
como todo lo que es visible, se aprende sin estar obligado a ir de las partes al todo;
o tal vez no hay otro principio para la pintura que la percepcién misma ligada a la
representacion, y este principio rehtsa precisamente todo conocimiento de la pintura
fuera del rigor de la vida misma.

En términos generales se sabe que la pintura puede dar lugar a confusiones,
incluso en el plano de la imagen. Recordemos la observacion de Ludwig Feuerbach
en el prefacio de la segunda edicién (1843) de La Esencia del Cristianismo: «y
sin duda nuestro tiempo, que prefiere la imagen a la cosa, la copia al original, la
representacion a la realidad, la apariencia al ser, tiene esta transformacion que le
decepciona por una destruccion absoluta, o a lo menos por una profanacion perversa;
porque lo que es sagrado para él, no es mds que la ilusion, en tanto que lo que es
profano, es la verdad.»® No se pretende llegar aqui a una conclusién y considerar
terminada la indagacién sobre los misterios de la visibilidad, un campo donde la
argumentacion filosdfica puede equivocarse cada que aplique a la representacion
sus desconocimientos de la realidad. De esta manera la pintura continida como en el
primer dia, cuando el dibujo de un bisonte sobre los muros de las cavernas remitia en
otro plano a la problematica vital de la lucha por la supervivencia. Cazar el bisonte
no significaba necesariamente un permiso para ir a pintarlo sobre los muros, pero sin
pintarlo, esto quiere decir, sin haberlo visto antes de cazarlo, o sin verlo en adelante
después de haberlo cazado, ;como conocerlo verdaderamente?

Para una «estética nueva»

Si queda aun un lugar para «la verdad» (en pintura), su examen no ha
hecho mds que multiplicar las formas de aproximacién: la “imagen”, la “copia”,
la “representacién”, la “apariencia”: ahora bien, ;vienen de manera favorable las
formas en ayuda de la verdad? Para volver con los propdsitos de Merleau-Ponty, no
es cuestion aqui de la «verdad», sino del movimiento afuera-adentro, adentro-afuera

3 Cf. Jacques DERRIDA. La verdad en pintura. Buenos Aires. Paidds. 2001.
4 Cf. Maurice MERLEAU-PONTY, « Le doute de Cézanne », en Sens et Non-sens, Paris, Editions Gallimard, 1966, pp. 15-44.
5 Ludwig FEUERBACH, L’essence du Christianisme, Frangois Maspero, Paris, 1968, p. 108.



100 - Juan Manuel Cuartas .

de la expresividad humana, donde la interaccion cuerpo-mundo es finalmente la
condicidn tanto para el ejercicio de la percepcion, como para la «propension» hacia
la pintura. En adelante la investigacién merleau-pontiana sobre la percepcion y la
expresividad nos remitird a una «estética nueva» en la cual reconoceremos cémo el
cuerpo en tanto que tal ofrece las condiciones necesarias para la creacion. De entrada,
el artificio hace compleja la idea de un artista que consigue denotar la riqueza de
las relaciones que toman lugar entre la percepcion del mundo y su «incorporacion»
en la obra: he aqui la experiencia de una «estética nueva». Hablar de esta estética
no es proponer por adelantado un simbolismo mejor que todos los otros, tampoco
es inaugurar un movimiento de humanizacién del arte que sobrepase Auschwitz, la
bomba atémica, el estalinismo, las torturas sexuales de los americanos en Irak, etc.;
estos lugares comunes no comprometen en nada el trabajo en favor de una estética
que depende ahora de una ontologia completa de la vida humana.

Para orientar mejor la reflexion sobre la problemdtica de la creacién de
las obras de arte, es necesario reconocer el reavivamiento que hay en la que se
denomina: «nueva ontologia» mereau-pontiana, la necesidad que hay de relacionarla
con la «encarnacién» y con la conjuncion de elementos presentes en el &mbito de lo
estético. Crear, componer, escribir, concebir, poner en escena, son acciones hechas
con el cuerpo y contenidas («encarnadas») en la estética de las obras.® En el ensayo
El lenguaje indirecto y las voces del silencio, Merleau-Ponty escribe: «Cuando se
pasa del orden de los acontecimientos al de la expresion, no se cambia de mundo:
los mismos presupuestos que se asumian pasan a ser sistema significante.»” He aqui
la presencia del cuerpo en tanto que tal en el mundo como en las obras. Cuando
se mira cémo la mano, los ojos, los oidos interactian en conjunto, la experiencia
estética reclama un interés particular que ilustra cémo la expresion llega a ser un
«sistema significante», un lenguaje, una encarnacion en el tiempo, una estética que
consigue ser expuesta de manera puntual y alusiva al mismo tiempo. En sus ensayos
consagrados a la estética, Merleau-Ponty no habla de la obra de arte como alguna
cosa pura o trascendental, tampoco del trabajo del artista como una ontologia de lo
imaginario o como una nueva realidad; por el contrario, sin dar ninguna prioridad
a las artes figurativas, vistas como una parte sensible de la experiencia creadora,
se puede encontrar en las obras de arte la emocion y la primera reaccion ante lo
desconocido.

Puede decirse que una via no reconocible inmediatamente como experiencia
vivida da lugar a una «estética nueva», una vez esté dado que dicha estética permite
interrogar la expresividad misma. Se tratarfa en este caso de una estética inscrita en
la duracion de la percepcion, tanto del artista como del espectador, a partir de una
doble conmocién que sobrepasa el signo e instaura una experiencia con el mundo.
(Quién puede determinar por tanto una linea de demarcacion entre la apreciacion
estética y la historia, entre la vida del artista, la obra y su época?, ;donde estarfa aqui
la situacion critica del signo? En el interior de una pedagogia, el conocimiento de los
hechos histdricos es tal vez bien visto, pero en una investigacion filosofica hay una
exigencia adicional que concierne al trdmite de los signos, los cuales tienen lugar
simultdineamente en la historia, la vida, la obra y las ideas propiamente dichas. La
observacion de la propia imagen en pintura, por ejemplo, nos muestra como quien
mira es evidentemente el pintor, pero ;qué es lo que mira si la experiencia de mirar

6 Cf. Ronald BONAN, Premiéres lecons sur l’esthétique de Merleau-Ponty, Presses Universitaires de France, Paris, 1997. Para
Bonan, el andlisis de la percepcion y de lo sensible que atraviesa la obra de Merleau-Ponty deviene, con su reflexion sobre el arte y
sus compuestos, el soporte principal de «un pensamiento que es de parte a parte estético.»

7 «Quand on passe de I’ordre des événements a celui de I’expression, on ne change pas de monde : les mémes données qui étaient
subies deviennent systeme signifiant ». .
Maurice MERLEAU-PONTY, « Le langage indirect et les voix du silence », en Signes, Editions Gallimard, Paris, 1960, p.80.



- Anuario Colombiano de Fenomenologra - 101

no es otra que la de un espejo?® Por tanto, ;qué quiere mostrarnos el autorretrato? Se
puede imaginar que el ciego no mira ni reconoce la expresion de su propio rostro,
teniendo sin embargo una imagen de si mismo, porque €l igualmente se encuentra
de frente a su cuerpo y puede mostrar cémo lo exterior deviene interior, lo interior
exterior.

Para algunos artistas basta la limpieza de las lineas para conseguir dar a la
percepcidn una definicidn sin falta. Para otros, como los pintores britdnicos Francis
Bacon (1909-1992) y Maggi Hambling (1945-), es importante al contrario destruir el
rostro en la pintura, imponer a la linea una reflexion sobre la descomposicion. Veamos,
en estos dos casos, lo que pasa en las pinturas hechas por Bacon y por Hambling con
ocasion del motivo: «Henrietta Moraes riendo». La ocasién se presenta en relacion
con dos 6leos sobre tela suficientemente alejados en el tiempo (la primera, que
pertenece a Bacon, es de 1969, mientras que la segunda, de Hambling, es de 2001);
las dimensiones del primer 6leo son 35,5 x 30,5 cm., mientras que en la segunda son
73,6 x 58,4 cm. Por lo que toca al primer 6leo, se lucha por descubrir un rostro en el
contorno negro y brusco que ha perdido toda proporcién entre la boca y los ojos, una
deformacion maxilar, una falta de expresividad en la mirada, asi como una ausencia
de definicién del género. Incluso si se ha perdido en la ruta toda filiacién con el
modelo, se acepta sin embargo que este rostro procede de alguno, una vez se percibe
al menos la sonrisa de Henrietta Moraes, es decir, la correspondencia ente su boca
y sus ojos. Con la expresién del pincel, Bacon ha construido una forma que entra
en conflicto con nuestra percepcion; y por tanto, hay aqui un rostro canénicamente
designado que se debe aceptar, una percepcion con la cual Bacon nos propone su
propia definicién de deconstruccidn, de tension y de movimiento.

Francis Bacon, «Study of Henrietta Moraes laughing», 1969

8 Isabel Matos Dias sostiene: «Maestro o juez, el espejo pasa a ser un instrumento normativo que compara y distingue lo verdadero
de lo falso: la mirada del espejo acusa la verdad y el error, emite juicios y termina siendo el lugar de revelacion de la verdad.» Isabel
MATOS DIAS, Merleau-Ponty une poiétique du sensible, Presses Universitaires de Mirail, Toulouse, 2001, p. 152.



102 - Juan Manuel Cuartas .

El segundo dleo, muy diferente no en funcién de una evolucion estética,
sino de la retencion de la linea, la aplicacién del color y la descarga de emociones
no revela nada en un primer momento, nada mds que aplicaciones desordenadas en
las que la furiosa experiencia de la pintura no quiere ver nada, no permaneciendo
en las leyes del arte mds que en la compulsién que le permite practicar un lenguaje
abiertamente hermético. Pero he aqui que Hambling inscribe su expresividad en la
aplicacion mezclada de los colores, en la deconstruccion de un rostro enteramente
figurativo; los trazos desordenados tienen sin embargo un orden y una pertinencia,
y Henrietta Moraes llega a ser una forma estética que se puede ver en la caida de
la nariz, o en la banda negra de las cejas y los 0jos; no se encuentra oculta, en fin,
tiene un rostro que se puede deducir de la invisibilidad. Quedan sin embargo algunas
preguntas por hacer: ;quién era esta Henrietta Moraes®?, ;por qué es transformada
a tal punto por los dos pintores?, ;puede decirse que esta mujer del Soho y de la
bohemia que inspiraba a los artistas, y que fue conocida por Hambling al final de su
vida glamorosa, era en realidad varias mujeres? Puede afirmarse ahora, después de
su deceso en 1999, que sacando provecho de la expresividad de la linea, «Henrietta
Moraes riendo» permanecerd para siempre en lucha entre lo visible y lo invisible.

maggi & henrietta

drawings of henrietta roraes by maggi harmbling
with a preface by phn berger

9 Henrietta Moraes habia nacido en Audrey Wendy Abbott, en Simla, en 1931; comenzdé su carrera como reina de la vida artistica
del Soho en el Café Torino, en el French Pub, en el Gay Hussar y en el Gargoyle Club. En Gargoyle se hallaba como en su casa en
compaiifa de artistas como Michael Wishart, ‘Johnny Minton and 20 sailors’, Francis Bacon y Lucian Freud. Henrietta Moraes fue
conmemorada por varios pintores, en particular por Bacon, quien trabajé rapidamente y la pint6 18 veces. Los retratos compuestos
por Bacon proceden de fotografias pornograficas de Henrietta Moraes tomadas por su amigo mutuo John Deakin. El aura de mujer
fatal que habfa ganado, aparece sin duda en las pinturas de Bacon. Durante los afios 1960s, Henriette Moraes se vuelve dependiente
de las drogas. Al término de su vida encuentra a Maggi Hambling, quien considera a Henrietta como su modelo espiritual; para
Hambling, los ojos de Henriette miran en el interior del alma al tiempo que la exponen. Durante sucesivos lunes, y durante siete
meses antes de su muerte, Henrietta posa para Hambling. «Su inspiracion para mi — escribi6 Hambling — era una poderosa mixtura
de coraje y animacion con su desafiante espiritu de rebelién [...]. Ella fue el mds glamoroso caddver que yo haya visto jamds. La
extrafio profundamente».



- Anuario Colombiano de Fenomenologria - 103

Abhora bien, Merleau-Ponty intenta mostrarnos cémo y por qué no es posible
pintar sin sustraerse a las interacciones de la expresién y de la forma. La pintura
no se presenta como una virtualidad que golpea, como es el caso del espejo o de
la fotografia, donde hay casi sin objecion, otra realidad. En la pintura, ver significa
también tocar con la mano, o mds exactamente, recorrer con el ldpiz, el pincel, la
plumilla, una superficie donde lo invisible se hace visible. No hay esoterismo en estas
palabras, tampoco fantasia. Después de que se plantea la pregunta por la percepcion
en pintura, se comienza a ver la inmensa complejidad que se presenta cada vez que
una representacion reclama nuestra aceptacidn. Esto no es fdcil deducirlo de los
simples rasgos, ya estén estos dispuestos de manera que esperen una figuracion (o
segunda creacion), ya sean la expresion sin condicion de la percepcion. De un lado,
puede plantearse gracias a la historia del arte que sin composicién el pintor no mira
nada; de otro lado la misma historia nos muestra que hay siempre una pregunta
abierta en cuanto al movimiento de la mano que resume la visidn, la conciencia, la
técnica, todo.

La expresion, una experiencia compleja de la percepcion

En su ensayo «La duda de Cézanne» , Merleau-Ponty constata que es claro
que después de Cézanne, Paul Klee y todos aquellos que llegan a ser penetrantes e
inquietantes, hay una «deriva» o extension importante de la comprension y de la
percepcion del mundo, tanto que es posible hablar de una percepcion mds alld de
los érganos, que no es condicion sine qua non reconocer en la fuente propiamente
fisica de la percepcion la verdadera entrada en el mundo. Hagamos por tanto una
descripcion de esta pintura que muestra como, a partir de estos autores, la expresion
llega a ser una experiencia compleja de la percepcion; veamos por el momento
algunas «derivas» presentes en el caso de Paul Klee, considerado por Merleau-Ponty
como «un artista ejemplar». Klee adopta antes que nada una posicion en relacion
con la belleza, segtin la cual la pintura no puede sostener falsamente una «fe a la
belleza», porque la tnica fe que comparte es la individual. De la misma manera que
nadie puede escribir o pensar por otro, la pintura es una versién de la percepcion y
de la conciencia en funcién de s{ mismo, no de la belleza (que llega por el camino
del artificio, del discernimiento, el juicio y el universo de los modelos). Para Klee
las modulaciones de la belleza son relativas, casi una imposicion de las ideas del
bien y del placer, opuestas al mal y a la fealdad. Si la belleza permanece hoy como
uno de los ideales del arte, no es mds que en el espiritu de una teoria estética cldsica,
que no reconoce nada individual, nada personal y nada, bien entendido, corporal.
De otro lado, la lectura fenomenoldgica de Klee desarrollada por Merlea-Ponty, no
tiene necesidad de interrogar su posicién politica ni su critica del arte; en El ojo y el
espiritu, el tratamiento que se hace de la obra de Klee, despojado de las obsesiones
analiticas o criticas, llama la atencién: Merleau-Ponty reconoce la pintura de Klee
como totalmente personal, como una «filosofia figurativa» donde los objetos de la
expresion y de la percepcidn cobran prioridad; la pintura reclama asi una nueva
percepcion que nos remite a los origenes de la expresién propiamente dicha.

Merleau-Ponty afirma: «El pintor vive en la fascinacion. Sus acciones mas
propias esos gestos, esos trazos de los que €l es el unico capaz, y que son para
los demds revelaciones, porque no tienen las mismas faltas suyas - le parece que
emanan de las cosas mismas, como el dibujo de las constelaciones.» Por este motivo,
Merleau-Ponty no tiene la intencién de dejar al pintor fuera de la realidad, ya que



104 - Juan Manuel Cuartas .

éste ha recibido impresiones lo suficientemente fuertes y diversas. Merleau-Ponty se
propone reconocer como en el sistema de conocimiento del pintor, existe un capitulo
importante para el asombro y la fascinacion, indicando hasta qué punto, segtin el
pintor, emana de las cosas una version de éstas que se apodera de la pintura, puede
ser compartida gracias a ella. El pintor tendrd asf la tarea de vivir en la fascinacién
y de participar de su revelacion a través de la pintura. Klee no es extrafio a la idea
de un trastorno personal motivado por el «grito de las cosas», su relaciéon con
éstas no tiene por objeto alcanzar un equilibrio entre su percepcidn y su pintura,
sino escuchar las cosas e interpretar sus sentimientos. Para el pintor hay muiltiples
llamadas provenientes de las cosas; Merleau-Ponty descubre aqui un naturalismo mds
exigente que el del impresionismo, que interpreta la forma de las cosas partiendo de
la percepcion y de sus relaciones con la luz y el color. Klee busca, segtin sus propias
palabras, «convertir directamente la naturaleza a [su] estilo» (1906, Tubinga), pero
es claro que su estilo no estd nunca totalmente definido, que para €l el color no tiene
identidad. De aqui se desprende su imperiosa necesidad de escuchar las cosas, de no
imponer ninguna solucion, de interrogar sin fin las textura y los materiales, de hacer
ver la incompresibilidad de los colores, en fin, de permanecer fascinado.

Ante una filosoffa como la de Merleau-Ponty, que ha fundado toda su
busqueda en el problema de la percepcion y que ha defendido la importancia de
la vision yendo hasta la elaboracién de una nueva ontologia en la que lo visible se
proyecta hacia lo invisible, la célebre frase de Paul Klee recogida en su Diario no
puede ser mds reveladora: «No reproducir lo visible, sino hacerlo visible.» «Porque
de ahora en adelante escribe Merleau-Ponty, segtn la frase de Klee, ya no imita
lo visible: ella [la pintura] “las vuelve visibles”, es el plano de una génesis de las
cosas.» La pintura no luchard por reproducir ni por imitar lo visible; la pintura
llega a nosotros.. ., el mundo tal como lo conocemos no es absolutamente conocido,
en tanto que aguarda lo invisible. Dicho de otra manera, la pintura hace visible el
color, la linea, la luz, la textura, en fin, la profundidad y la presencia contumaz de
las cosas. Pero, a decir verdad, no se trata aqui de las cosas propiamente dichas, sino
de las apariciones; es cuestion de reconocer como el color es siempre nuevo y c6mo
la forma de las cosas tiene una transparencia inhabitual. Merleau-Ponty afirma bien
diciendo: «en adelante segun la frase de Klee...», por no tratarse del reconocimiento
de las cosas, de su reproduccién o de su imitacién, sino de la primera experiencia de
lo visible, como de la primera experiencia de la palabra. Debe conservarse por tanto
la idea de que la linea significa para Klee la entrada en el dominio del arte y de la
estética en general; pues no hay para él mds que la figuracion que, partiendo de lo
particular, se vuelve hacia lo universal. Asf, la linea deviene creadora de una plenitud
de percepcién y comprension al mismo tiempo.

Se puede preguntar, para finalizar: ;cOomo permanecer activos sin la
imaginacién?, ;como proyectar el pensamiento hacia las cosas sin disponer de una
realidad que se abre como una génesis? De un lado, el espiritu creador realiza en
Klee un circuito sin fin entre sus manos, la linea, el color, la textura, mientras que
de otro lado son los ojos, la imaginacion y las cosas mismas los que integran el
movimiento: percepcidn, interrogacion, reflexion.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 105

Bibliografia

BONAN, Ronald. Premicres lecons sur l’esthétique de Merleau-Ponty, Presses Universitaires de
France, Paris, 1997.

DERRIDA, Jacques. La verdad en pintura. Buenos Aires. Paidés. 2001.

FEUERBACH, Ludwig. L’essence du Christianisme, Francois Maspero, Paris, 1968.

KLEE, Paul. Note Books, vol. 1: The Thinking Eye, Lund Humphries, London, 1961.

MATOS DIAS, Isabel. Merleau-Ponty une poiétique du sensible, Presses Universitaires de Mirail,
Toulouse, 2001.

MERLEAU-PONTY, Maurice. L’@il et ’esprit, Paris, Editions Gallimard, 1960.

MERLEAU-PONTY, Maurice. « Le doute de Cézanne », en Sens et Non-sens, Paris, Editions
Gallimard, 1966.

MERLEAU-PONTY, Maurice. « Le langage indirect et les voix du silence », en Signes, Paris, Editions
Gallimard, 1960.






El desafio de Levinas

Levina’s challenge

MIGUEL GARCIA-BARO
Universidad Pontificia Comillas,
Espafia

Resumen:

En el presente trabajo el autor hace un
llamativo recorrido por el pensamiento
de Levinas. Que evoca desde su primera
obra importante “totalidad e infinito”
un tema que siempre perturb6é al
fildsofo: El problema de la alteridad o
mejor de la proximidad del otro. En 11
cortos pardgrafos el autor nos muestra
la originalidad del pensamiento del
filésofo, su tradicion juddica, su desafio
al pensamiento occidental desde los
griegos, su des-encuentro con oOtros
autores y obviamente su cercania con
la fenomenologia. Sefiala apuntalando a
partir de Levinas que mds esencial que
la evidencia y el conocimiento del otro
es la responsabilidad de su proximidad
“no hay, pues, propiamente, fendmeno
de la alteridad (...) la proximidad, es
mas bien, la condicidn trascendental de
todos los fenémenos”

Palabras Clave: Filosofia griega, alteridad,
judaismo, fenomenologia, lenguaje, rostro,
el bien, totalidad

Abstract:

In the present work, the author makes
an interesting journey through Levina’s
thought, which evokes from his first
important work, “totality and infinite”,
a topic which always disturbed the
philosopher. The problem of alterity or
the proximity with the other. In eleven
short paragraphs, the author shows us the
originality of the philosopher’s work, his
Judaic tradition, his challenge to western
thought since the Greeks, his disaccord
with other authors, and his obvious
relationship ~ with ~ phenomenology.
The author points out, departing from
Levinas, that, more essential that
evidence and the knowledge of the
other, there is the responsibility of its
proximity. There is not, then, a proper
phenomenon of alterity (...) proximity is
rather the transcendental condition of all
phenomena.”

Key words: Greek philosophy, alterity,
Judaism, phenomenology, language, face,
the Good, totality.



108 - Miguel Garcia - Bar6

§ 1. Sigue siendo verdadero el dictum de Bergson: un pensador original enuncia, en
realidad, tan s6lo una cosa, una verdad, una perspectiva. La originalidad y el interés
de ese pensamiento -que serd siempre de alguna manera verdadero, si realmente ha
constituido el corazén vivo de una existencia humana- se miden por la alteracion
que introducen en la masa de aquellas ideas y aquellas creencias que son el lector,
el oyente.

La Francia de postguerra ofrece el mds atractivo paisaje filoséfico a lo largo
y ancho del mundo. Y una porcion muy grande de tales riquezas se debe a la original
asimilacién de la fenomenologia, en un suelo preparado por la actividad de Maurice
Blondel, Henri Bergson y Léon Brunschvicg. Levinas fue el mediador esencial de
esta reinterpretacion francesa de Husserl, Scheler y Heidegger; y durante muchos
afios no fue Levinas sino eso en el mundo de la filosoffa.

En 1961, la situacidn se alterd repentinamente, cuando aparecié, como

octavo volumen de la serie Phaenomenologica, la primera obra maestra del director
de la Escuela Normal Israelita Oriental, que vivia, a sus cincuenta y cinco afios, al
margen de la enseflanza universitaria parisina.
No puede decirse que ese libro, Totalité et Infini. Essai sur [’ Extériorité, contenga
ya a todo Levinas; ni siquiera cabe afirmar que presente de manera perfecta el
pensamiento que estd en la raiz de la perspectiva, profundamente nueva y tradicional
al tiempo, que es ahora, ya muerto, Levinas. Pero s{ es cierto que las otras dos obras
filosdficas mayores, Autrement qu’étre ou Au-dela de I’essence (1974) y De Dieu
qui vient a I’idée (1982) -provenientes de la reunidn de estudios concebidos, con
frecuencia, independientemente-, sobre todo precisan y expanden los nicleos de
fuerza del primer libro -el cual, a su vez, es mucho mds claro que los breves textos
que lo habian precedido, en una cadencia muy tranquila-. Y en cuanto a las lecciones
de exégesis talmudica, que constituyen la otra mitad de la obra de Levinas, el fildsofo
vuelve a encontrar en ellas la misma labor de precision y expansion, de aplicacion,
en ocasiones, de las cuestiones clave de Totalidad e Infinito. Lo que hallard de mas
nuevo es la evidencia de la conexion vital de la filosoffa de Levinas con la tradicién
rabinica de sus antepasados lituanos, los mitnagdim, terribles adversarios de la
propagacion, tan rdpida y victoriosa fuera de Lituania, del movimiento jasidico, en
las udltimas décadas del XVIII y las primeras del XIX. Y, sin embargo, Levinas ha
regresado a esta raiz sobre todo inducido por Franz Rosenzweig, el pensador de
origen hegeliano que resolvié no integrarse en la Academia alemana, sino revitalizar
una tradicion que apenas le habia llegado a €l viva.

Ese es el primer aspecto admirable de Levinas: el espectdculo de coherencia,
de una cierta plenitud de sentido personal unificado, que apenas parece cosa de
nuestra época. Y esto, en un testigo demasiado proximo de la Shod del judaismo
europeo.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 109

El segundo aspecto notabilisimo de este hombre y de su obra es la radicalidad
de su desafio a la manera griega de pensar, que va de la mano, sin embargo, de
la decision de hacer hablar en griego a los viejos textos judios, ya tantas veces
inexpresivos, no leidos de veras.

Esta radicalidad es el umbral de Totalidad e Infinito. Al mismo tiempo, es la
mejor expresion del niicleo nuevo de la perspectiva aportada por Levinas a nuestro
tiempo.

§ 2. La forma griega del pensamiento estd iluminada por la revelacion del ser o la
verdad del ser, esto es: por la patencia de aquello a cuya luz se manifiesta la totalidad
de las cosas, de los entes que realmente son. De lo que se trata es de vivir a esa
luz, que disipa las sombras de la existencia enredada en la participacion mitica del
hombre en la divinidad. La thedria, la vision clara y, por principio, publica de la
naturaleza de cada ente, es reconocida como la forma suprema de la vida humana. Y,
en la medida en que la filosoffa va adquiriendo conciencia de que la Physis por ella
revelada requiere una sustancia separada, inductora de todos los cambios pero no
sometida a ninguno, tanto mds va acrecentdndose la confianza en que la excelencia
del ser del hombre se realiza s6lo en la contemplacion de la verdad sobre lo real
(theologia), puesto que nadie podrd pretender que la relacion que nos cabe establecer
con esa sustancia supremamente divina (por inmortal y desprovista de afecciones
y pasiones) es de alguna manera préctica o poyética, ademds de ser, por cierto,
teorética.

El ser predelinea el contorno de toda posibilidad y de toda verdad. El
discurso capaz de intercambio en el dmbito abierto y general del Estado es la tnica
enunciacidn de la realidad de la Naturaleza tal como ella es en si misma. Y la entidad
de la Naturaleza es la ley inflexible, acatada universalmente, pero, en el caso tinico
del animal que posee de suyo el discurso, susceptible, ademds, de ser reconocida
como tal.

Hay, pues, la divina Totalidad de lo real, regulada por la Justicia que habita
junto al dios mads alto -el cual quiere y no quiere recibir el nombre tradicional de
Zeus-. Cuanto existe no es mds que un fragmento en este todo sagrado; si bien cabe
distinguir esferas, 6érdenes jerarquizados de la realidad, y, en su interior, seres que
existen con mds o menos independencia (y el mdximo de independencia equivale al
mdximo de obediencia a la Ley mediada por el conocimiento, por el discurso).

§ 3. Levinas ha aprendido en Heidegger a mirar directamente al centro vital de la
concepcion griega o filosofica del mundo. Este es la peculiar visidon de la verdad
de lo real que acabamos de revisar brevemente -no necesitamos describir con gran
detalle aquello que ya nos es tan familiar que apenas si podemos representarnos
que no sea obvio, evidentisimo, para todos y en todas las circunstancias histdricas
imaginables-. La mirada de Levinas, cargada de sabidurias que no han nacido en
Grecia, diagnostica, en la pagina inicial del prefacio de Totalidad e Infinito, que esa
aprehension inicial de la verdad y del ser que Grecia introdujo es, sencillamente,
“que el ser se revela como guerra”; que la guerra es aqui “la patencia misma -o
la verdad- de lo real”. Pues, en efecto, nada es real si no es capaz de desgarrar las
ilusiones, los suefios, las imdgenes y los discursos provisionales de los hombres.
Reconocemos la realidad, segtin decimos, en foda su crudeza, justamente alli donde
lo terrible arrasa nuestras esperanzas. Pero el nombre propio de lo terrible es la
guerra, porque la virtud oscura de la guerra es suspender la mds fuerte de las plazas
fuertes del hombre: la moral.



110 - Miguel Garcia - Bar6

Cuando el pensar griego, cruzado ya largos siglos con la experiencia cristiana
de la historia, alcanza el estadio de espléndida madurez que es la filosofia cldsica
alemana, Kant llega a prescindir por entero de la divinidad de la Naturaleza (o sea
de la propia posibilidad de construir una teologia fisica o natural); pero atin conserva
un papel ontoldgico esencial a la Necesidad, s6lo que tinicamente a la necesidad
préctica, reflejada en el sentir del hombre como respeto a la santidad de la ley moral.
Lo que la inteligencia reconoce como teoréticamente necesario no es, en ultima
instancia, sino la propia constitucion de la razén finita (la esencia del Yo, como
explica Fichte); pero esto quiere ya decir que la necesidad teorética (la necesidad
de la ciencia) no debe seguir siendo interpretada como un signo de la naturaleza
de Dios. El entendimiento finito no estd autorizado a conocerse como intellectus
ectypus, 0 sea como participacion -y, por ello, signo- del intellectus archetypus de
Dios, el Conocedor perfecto, el Ingeniero universal.

Sélo la necesidad prdctica es santa, afirma Kant. Solo la idea no
autocontradictoria de una voluntad absolutamente obediente a la ley moral y en la
que no haya pugna entre el deber y la inclinacién egoista como fundamentos de
determinacion del querer, es la idea del Santo, del tres veces santo; porque sélo ese
ser racional y libre ha excluido a limine dar entrada en el &mbito de sus motivaciones
al egoismo. En cambio, nuestra humana conciencia de constriccion del apetito egoista
bajo la ley moral significa que ya siempre somos nosotros de condicidn bien opuesta
al Santo: libremente nos hemos dejado llevar de la propension al mal, y ya antes de
toda culpa que podamos recordar somos responsables -y culpables- de esta constante
posibilidad de adoptar una mdxima general para nuestra accion determinados por
el egoismo (de hecho, la situacion es tan grave que no sabemos conocer jamds qué
motivacién nos impulsa, por mds convencidos que creamos estar en ocasiones de
obrar lo justo puramente por respeto al deber).

Levinas piensa que la guerra, que asistié al nacimiento del epos homérico
-en el que el mito empieza a morir de teoria-, ha revelado cada vez mds plenamente
su rostro verdadero. La Shod quizd sea la manifestacion definitiva de este monstruo.
Y esta manifestacion dice que la guerra es la suspension de la necesidad del
imperativo moral, que Kant crey6 categdrico. Mejor dicho: la guerra, experiencia
fundacional, pero también permanente consecuencia -como la técnica, su hermana-
del pensar griego, no permite el pensamiento auténtico de la moral, como no permite
el pensamiento de la paz verdadera. La moral, en el dmbito de la experiencia
griega de la verdad, aun depurada en la sistemadtica ya casi no griega de Kant, es
atn concebida en tal forma que, esencialmente, por principio, puede ser suspendida
por algo. Evidentemente, s6lo por aquello unico, la Realidad, la Totalidad, que atin
es mds fuerte que la libertad ilustrada del hombre. Si la moral kantiana expresa el
punto mds alto al que puede llegar el pensamiento del Bien en suelo griego, entonces
todavia es algo sometido a una legalidad mds poderosa: al Poder mismo, a la Guerra,
a la Verdad del ser que no tiene piedad de ningun fragmento, de ningtin hombre que
intente atrincherarse en su ilusoria individualidad. Donde no caben sino partes del
Todo, no hay individuo absoluto y no hay, por ello mismo, abrigo definitivamente
seguro contra la Guerra. No hay la Paz, no hay el Bien; hay, aun, el Ser.

§ 4. ;Qué puede significar, en tal caso, lucidez? ;Cudl es el ideal de la filosoffa,
en el interior de semejante régimen ontoldgico? Pues la filosoffa se define por su
ideal, no por la imitacion de algiin modelo preexistente. La filosofia es el afdn de la
experiencia de lo que atn se ignora: trasladarse hasta el final de la verdad, no dejarse
engafar por nada, vivir sélo de verdades. Parece que Grecia contribuye al patrimonio
de la cultura humana también dondndole la posibilidad del escepticismo, de la critica



- Anuario Colombiano de Fenomenologra - 111

sin piedad de cualquier tesis conquistada, del despego de todos los apegos a lo
tradicional. ;| No es el punto de vista escéptico el contrapeso de la experiencia de la
realidad como guerra, mds bien que su necesario complemento?

Levinas ha reconocido que, en gran medida, asi es; que hay, en efecto,
rasgos de la experiencia humana que son suficientemente generales como para
traspasar -o exigir de suyo esta trascendencia- las fronteras de un mundo cultural en
su peculiaridad, ya sea éste Grecia, ya sea Israel.

Asi sucede en este caso. El hombre ansia encontrar lo Nuevo, lo Otro de
si mismo. Reconoce, aunque sea oscuramente, que la permanencia inactiva en la
situacidn actual -sea ésta cual sea- es antes un riesgo mortal que un descanso o la paz.
La vida es pregunta y buisqueda, y realmente, como el Sabio griego dijo en la ocasion
mds solemne, no es vivible una vida sin examen de s misma. El movimiento implicado
en esta actitud esencial es una marcha, un esbozo de Pascua, una retirada -quizd, una
evasion del Ser, una fuga de Egipto, donde, sin embargo, se tiene asegurado el pan-.
El hombre se despega, licido, escéptico, exigente, para emprender viaje a algo que
lo solicita. Una cierta experiencia del mal presente suscita o reaviva la impaciencia
por el bien.

§5. Entre Sécrates y Platdn, dentro de la esfera misma del corpus literario platénico,
se marca la diferencia que delimita sutilmente dos actitudes que planteamientos
menos finos tenderdn a hacer opuestas. Platén concibe la llamada del Bien como
sugerencia evocativa del Ser patrio al que se pertenece ya siempre y del que la
ignorancia y la pereza cotidianas (condensadas en el simbolo 6rfico del séma) nos
mantienen dolorosamente apartados. El deseo del Bien es, mds bien, necesidad del
Ser, y, por lo mismo, la critica de lo que hay no es escéptica, sino que es la antesala
de la metafisica: de la conciencia explicita de que el hombre posee una tenacisima
vinculacidn, en el centro del yo racional y libre, con el Ser que luce al exterior de
la cueva. Cuando pensamos -ingenuos prisioneros que acaban de soltar la cadena
y empiezan a explorar el antro al que estdn atados por la costumbre- que vamos
hacia la sabiduria y hacia la muerte como hacia lo nuevo y lo otro, atn estamos en
el principio del lejano reconocimiento de que, en verdad, marchamos hacia lo mds
antiguo, regresamos a la antevida como forma auténtica de la ultratumba. Morir es
desnacer, en efecto, y, asi, despertar por fin del suefio lleno de enredos de la vida.

Sdcrates, en cambio, sélo sabia que €l, tinico entre los atenienses y quizd
entre todos los griegos de su tiempo, ignoraba qué es realmente la muerte, o sea
la meta del viaje hacia la Experiencia, hacia la Sabiduria, hacia el Bien. El sabio
escéptico -en una acepcidén mds comprensiva e interesante del término que la que
tuvo en la escuela escéptica helenistica- no puede darle su nombre verdadero al
imdn que polariza su existencia. Ve el sentido, pero eso mismo le hace callar sobre
la naturaleza de la luz que ha incitado todo el trabajo. Es verdad que sélo acierta
a representdrsela en conceptos que siguen atados a la forma religiosa y politica
nacional; pero insiste heroicamente en el silencio, la pobreza, la pregunta que no se
deja detener por ninguna respuesta.

Sdcrates y su escepticismo son el vinculo de Levinas con Grecia, reconocido
de mads cerca en la critica ética de Kant a la metafisica (Hegel, el Platon del Sécrates
Kant, es el gigante en cuya destruccion trabajaron ya otros maestros que preceden a
Levinas: Kierkegaard, Nietzsche, Rosenzweig). Levinas quiere respetar la integridad
del movimiento filoséfico hacia el ideal: la superacion del mundo de la Opinion, dentro
del cual el hombre s6lo puede ser esclavo de las fuerzas intracésmicas e intrahistdricas
y tradicionales, que la Opinion representa como dioses en cuya potencia inexorable
participa a la fuerza cada miembro de la sociedad de los hombres.



112 - Miguel Garcia - Bar6

Lo Sagrado -es preciso recordar que Levinas restringe polémicamente su
sentido en esta forma, para retar del modo mds provocativo posible a los fildsofos
de la religién que trabajan en las huellas de Rudolf Otto con excesiva ingenuidad-
es reducido a su verdadero limite por la filosoffa de los griegos, y esta accion de
determinacion es, realmente, una conquista para siempre.

Lo que decisivamente importa es, todavia, desprender a la filosoffa de sus
raices inconscientes en lo Sagrado antiguo, que se corresponden tan efectivamente
con lo Malo contemporéneo. Y esto, traducido al lenguaje de trabajo de los fildsofos,
significa: criticar la metafisica -Levinas ha solido preferir llamarla Ontologi{a, sin
duda para recordar que Heidegger ha de ser incluido en este objeto de la critica-.
Criticar la metafisica, incluso en lo que ha dejado en la obra heideggeriana, quiere,
a su vez, decir, sobre todo, deshacer la ilusion consistente en repetir de continuo que
la muerte, la meta del viaje del hombre vigilante, y este viaje mismo, por tanto, estdn
ya siempre dominados por el Poder del Ser, son destino en manos del Impersonal y
de los Dioses de la época. Es criticar que lo Nuevo sea ya siempre lo Mismo.

§6. En apariencia, orientar toda la filosofia, incluida la especificacion de su método
propio, por el ideal de no empezar reconociendo carta de ciudadania en ella a ningtin
conocimiento que admita género alguno de duda concebible, es el mejor programa
para impulsar la autonomia efectiva de la razén en medio de la historia. Se dirfa
que unicamente siguiendo semejante programa austerisimo es posible llegar a
hacer explicita la vocacion de libertad que ya en si contiene la razén, incluso en
su estado de limitacion tal como la conocemos en la humanidad. Edmund Husserl
habfa, ademds, mejorado el programa cartesiano de “filosoffa primera” al haberlo
desprendido incluso del prejuicio de que la evidencia que ofrece la matemadtica es
precisamente la clase de evidencia que hay que exigirle a todas las proposiciones
verdaderas. La fenomenologia, en cambio, adapta el método de sus investigaciones
al tipo ontoldgico o “region” del ser del que en cada caso se trata, dado que, por
ejemplo, no cabe por principio una presentacién mejor ante la conciencia del
espacio y la materia del mundo de la vida cotidiana que €sta en perspectiva, siempre
corregible, que ya ahora poseemos en la percepcidn llamada corrientemente externa.
Esta especie de la percepcidn tiene su peculiar sentido, evidentemente, que, también
evidentemente, no puede ser superado o desbordado, porque eso equivaldria a que
las cosas del mundo de la vida fueran interpretadas como constituyendo, justamente,
una region del ser distinta de la que de hecho integran -por ejemplo, la region de las
vivencias conscientes, o la region de los nimeros reales, siendo asi que para ambas,
como para cada una de las demads regiones, existe su modo propio de estar dadas de
la mejor manera posible-.

Pero una mirada mds advertida comprende que este ideal filoséfico continia
todavia admitiendo un supuesto fundamental: no duda de que la evidencia tedrica
es lo primordial. Y es que no ha meditado suficientemente en aquello que mueve
ya la aspiracion a la evidencia, y que no es sino haber apreciado como un valor
extraordinariamente alto la liberacidn de todos los prejuicios.

Husserl admite como un supuesto no comprobado, no analizado, la
posibilidad de que el sujeto que filosofa consiga desprenderse de todos los lazos
que lo vinculan a la Totalidad del mundo. Estos lazos son los que el interés anuda.
Husserl piensa que sélo un sujeto desinteresado de cualquier meta intramundana
puede volver tema de la filosoffa la Totalidad; pero no recapacita sobre el hecho
de que esta forma de replantear el problema filoséfico deja ya atrds, como si fuera
un dato indudable, que cabe entender el mundo como la totalidad de lo que hay. Si
la reduccion fenomenologica fuera susceptible de ser llevada a cabo hasta el final,



- Anuario Colombiano de Fenomenologria - 113

entonces realmente ocurriria que el hombre no es simplemente una parte del mundo,
sino una autonomia inocente, un ser-fuera-del-mundo, como Levinas, para resaltar
el contraste entre su interpretacion del idealismo fenomenoldgico y la filosofia de
Heidegger, escribe.

La prioridad absoluta concedida a la evidencia la hace, en efecto, anterior
logica y ontolégicamente a la responsabilidad. Pero entonces supone para tal
evidencia una subjetividad no sélo no culpable, sino inicialmente desligada de toda
relacién con lo moral. Ahora bien, tal subjetividad sélo podemos representdrnosla
como decidiendo, a cierta altura de su existencia -;serfa existencia la que llevara
una subjetividad sin problema ético?-, si entra o no en la temdtica de la moralidad,
si se compromete o no con alguna alteridad que se convierta, de ahi en adelante,
y por libérrima opcion del sujeto inocente y auténomo, en una instancia ante la
que rendir cuentas: en alguien otro que uno mismo capaz de exigir al sujeto alguna
responsabilidad para con €él. (Es interesante observar que esa instancia no tiene
necesariamente que diferir de la propia identidad del sujeto: basta con representarla
aun no plenamente realizada para que yo tenga, por ejemplo, deberes, aunque sélo
para conmigo mismo, y no, ain, para con otro propiamente.)

En fin, el ideal de la evidencia perfecta, cuando es manejado sin precauciones
criticas respecto de si mismo -o sea, sin una reflexién suficientemente evidente sobre
sus bases de partida reales-, revela ser la introduccion al estado de guerra consumado
a propésito de todo cuanto no es la subjetividad que conquista sus evidencias. Pues
llegar a saber perfectamente, sobre todo cuando sucede en la perspectiva del sujeto
siendo fuera-del-mundo, es lo mismo que terminar por disponer en absoluto de las
cosas, del mundo, de la totalidad. Al principio hubo de parecer que la totalidad de lo
real era, sin duda, ancha y ajena; demasiado ancha y ajena como para permitir una
vida realmente humana, ilustrada, poderosa en su libertad. Pero al final ha resultado
que el viaje no ha se ha dirigido, precisamente, hacia lo nuevo, sino que ha terminado
asimilando toda extrafieza en el dominio -nunca mejor llamado asi- de la subjetividad,
que, una vez lograda la evidencia, ya no puede esperar que la realidad le tienda
celadas. Lo real ha sido sometido por la soberana fuerza, s6lo aparentemente no
violenta, de la evidencia. Ahora yace sin poderes, a la merced de un sujeto que, en
este proceso, ha aprendido a reconocerse como auténomo.

Al precio, por cierto, del nihilismo. Se cumple el diagndstico de Nietzsche.
Aqui no ha quedado mds que un triunfador en pie; pero ahora estd rodeado de nada
por todas partes. S6lo ha vencido a las sombras, para caer en la sombra misma.

§7. Levinas, como Nietzsche, intenta apurar la experiencia del ser con el dnimo
puesto en preparar lo mds aprisa posible el advenimiento de la experiencia filoséfica
nueva: la evasion del ser. Precisamente por eso se ha preocupado, cada vez con mds
ahinco, por profundizar en las dificultades que afronta y estd a punto de resolver la
tradicion griega, culminada, a sus ojos, en Hegel, Husserl y Heidegger.

Pues bien, una de esas cuestiones que prestan formidable plausibilidad a la
tradicion griega es el hecho general que examina Husserl desde el punto de vista de
la estructura sintética de la conciencia. Y es que cualquier nueva experiencia de un
sujeto parece necesariamente sometida a una ley universalisima, que le dicta obligada
compatibilidad con al menos parte de lo que ya ha constituido ante si esta misma
subjetividad. Kant enunciaba esta ley recordando que no hay representacién que no
haya de venir acompafiada de la representacion constante “yo pienso”. Hegel describe
grandiosamente como los avatares extremos de la alienacién y el extraflamiento s6lo
son las etapas que tienen que ser recorridas por el desarrollo dialéctico de la razon,
la historia y el advenimiento del Espiritu absoluto a su para-si. La mayor negacion



114 - Miguel Garcia - Bar6

concebible se reconcilia luego con aquello que niega en una concordantia oppositorum
que no podia ser prevista antes de que la realidad no planteara sus imprescindibles
contradicciones. Y las actuales teorias de la razon narrativa, aunque hayan bajado
el liston de las exigencias dialécticas, se basan en la posibilidad esencial de relatar,
como una historia con argumento unificado, fragmentos mds o menos amplios de
experiencia que reinterpreta una tradicion dada.

Pero ha sido Husserl quien ha intentado describir fina, minuciosamente, el
modo en que la conciencia subjetiva vive su duracién como una sintesis de multiples
sentidos.

En primer lugar, se trata de que la experiencia del mundo, aunque pida

correcciones con frecuencia, no se ve nunca del todo defraudada. Sobre la base de
un mismo mundo, ciertas cosas deben desaparecer de la lista de las que realmente
existen, a pesar de que hubo un primer momento en que ciertos fenémenos fueron
interpretados como si ellas existieran de veras. Pero el estilo general de la experiencia
-confirmadora o decepcionadora- del mundo se mantiene inalterable. Ninguna
perspectiva es tan nueva que no se pueda integrar con las ya conocidas. Todas las
posibilidades estdn implicitamente predelineadas. Esta misma cosa, quiza, alo sumo,
resulta no ser una cosa, sino un mero reflejo o una alucinacion; pero sobre la base de
la confirmacion constante de lo espacial, causal, material, cromdtico, cinestésico de
la experiencia habitual del mundo.
En segundo lugar, no sélo unas vivencias referidas a cosas se sintetizan asi -sintetizan
sus sentidos respectivos-, sino que también sucede algo semejante en la identidad del
yo que las vive. Este yo permanece idéntico bajo sus convicciones cambiantes o sus
diferentes tomas de actitud; pero hay algunos hdbitos suyos que nada conseguird
arrancarle. Va desarrollando sus conocimientos y cumpliendo mal que bien sus
esperanzas. Es capaz, incluso, de desinteresarse del mundo.

Pero todavia este desinterés supone en €l todo un estilo inamovible de vivir
y adoptar sus actitudes y proponerse fines.

En tercer lugar, como por debajo aun de la sintesis del sentido y la sintesis o
autoconstitucién del yo, acontece la sintesis del tiempo, o sea la autotemporalizacion
de la conciencia (de la vida en sentido trascendental). El presente que acaba de ser
permanece retenido ahora, y va modificindose continuamente a medida que el futuro
protendido va, por asi decir, atravesando el presente y hundiéndose en el pasado. El
verdadero presente subjetivo es un campo, no un limite ideal, un puro punto. Este
campo tiene una estructura invariable (a la que corresponde nuestro estar siempre en
el ahora, siendo éste, por otra parte, lo mds fugaz que existe). En esta estructura se
hallan sintetizados, en el modo de una fluencia especial, de una modificacion sélo
temporal de sus respectivos sentidos, tanto el futuro que va a ser de inmediato como
el pasado que acaba de ser y el presente originario, la impresion originaria. Nada
puede jamds quebrar la forma sintética de este campo, al que Husserl llama presente
vivo. Su pasividad es la pasividad hiperbdlica misma. Que haya vida, mundo, yo,
valores y fines supone siempre que haya presente vivo, nunc stans et simul fluens.

§8. Hasta aqui persigue Levinas los problemas. En la sintesis pasiva del tiempo
Husserl habria llegado a corregir su perspectiva de la subjetividad inocente como
ser-fuera-del-mundo y habria, asi, abierto realmente un resquicio fenomenolégico
al pensamiento de la paz, la alteridad y la prioridad absoluta de la ética. ;Como
eso? (Como es posible evolucionar en la comprension de Husserl de una forma tan
notable que primero se discierna en €l el final consecuente de la filosofia griega,
y luego, en cambio, crea verse en lo mds profundo de sus andlisis la ruina de la
representacion, esto es, la ruina de la imagen de la filosofia que sitda la evidencia
tedrica por encima de la responsabilidad?



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 115

La solucidn a este problema se encuentra en el hecho de que nadie estd en
mejores condiciones que Husserl para testimoniar cémo la temporalidad inmanente
a la subjetividad estd condenada a no descansar nunca en la segura posesion del
presente. No hay posibilidad de que quede congelada la representacién actual. Su ser
de puro presente se constituye tal y como siempre es ya ante m{ precisamente gracias
a la terrible fugacidad que, nada mds nacido, lo arrebata y lo modifica, lo separa, por
asi decir, de su mismidad perfecta y le da sentido s6lo en tanto en cuanto pasa y deja
de ser originariamente presente.

Parece indudable que Levinas ha aprendido mucho en las descripciones
sartrianas a propdsito de lo que el autor de El ser y la nada denomina cogito
prerreflexivo; sélo que esta leccion no la aplica en el modo en que pide Sartre
entenderla, sino s6lo para comprender mejor las lecciones de Husserl sobre la
conciencia del tiempo. En efecto, el presente, todo el campo del presente vivo, pero,
sobre todo, el puro presente de la impresidn original, no estd bajo el alcance del
principio de identidad. El cogito en el tiempo no coincide, cabe decir, jamds del
todo consigo mismo. Estd solicitado por una inquietud poderosisima. En el mismo
instante en que va a recaer tranquilo sobre si mismo, el presente se reabre al futuro,
es despejado de su inminente borrachera de ser, es retrotraido a la vigilia y a la
paciencia dilatadisima de la muerte futura. Sartre habia aprendido -no me cabe duda-
a hablar de la ndusea en que se nos hace patente el ajetreo bruto y ciego del ser en-
si (Levinas prefiere llamar a esto mismo esencia, y se refiere al hay perenne de la
esencia) leyendo el ensayo levinasiano de primera hora sobre La evasion. Levinas
aprende, a su vez, en Sartre a pensar la husserliana subjetividad absoluta como
consistiendo ya de suyo en una evasion del ser. No en una nada, porque la nada
estd atrapada en las mismas redes gramaticales que el ser; sino en una obsesion, un
(intraducible) penser-a-1’autre.

Pero las descripciones husserlianas y sartrianas del campo del presente vivo
y del cogito prerreflexivo Unicamente proporcionan una brecha en la concepcion que
introduce desde un comienzo al yo en el dominio de la ontologia, en la vastedad del
ser, en el fuera del mundo. Tampoco cree Levinas que pueda aprovechar demasiado
mds de las doctrinas de Ser y tiempo. En realidad, una vez que consigue leer en
Husserl la ruina de la representacion, Heidegger va cayendo en olvido progresivo,
que, sin duda, tiene que ver con la conciencia muy clara del papel oscuro, por decirlo
suavemente, que su antiguo profesor friburgués desempeiié en la tragedia de la Shod.
En Heidegger, sobre todo, ha sucedido que las actividades del hombre han podido
ser valoradas todas como experiencias de desvelamiento del ser de los entes. La
representacion, como ya en Max Scheler, habia perdido su puesto de privilegio; pero
a costa de diluir en el dmbito de impersonal claridad del ser la especificidad absoluta
de lo humano.

§9. El resquicio para el pensamiento de la alteridad que mantenfa abierto Husserl
pedia ser agrandado hasta el punto de que el nuevo pensamiento levinasiano,
recogiendo la critica de Rosenzweig a la indubitabilidad del supuesto de la Totalidad,
intenta invertir por completo desde ese resquicio el movimiento general de la
fenomenologia. A fin de cuentas, el nombre mismo que lleva este método de andlisis
filoséfico sefiala en la direccidn de que para €l la cuestion primordial es traer a la luz
todas las cosas, y, sobre todo, la luz misma. Si la conciencia es la fenomenicidad,
la condicién para la manifestacion de las restantes cosas, entonces iluminar la
manifestacion o la fenomenicidad de todos los fenémenos se vuelve asunto central
de la fenomenologia.



116 - Miguel Garcfa - Baré

Pero este intento, anota ahora Levinas, tiene que renunciar a algo que le es
esencial, si de verdad quiere prescindir, en el umbral mismo de la investigacidn, de
los prejuicios no controlados: tiene que deshacerse de la idea de que la unicidad o
mismidad de la luz y la evidencia puede terminar reduciendo todas las cosas a su
ley.

Levinas ensaya tenazmente el pensamiento que abandona como modelo
metafdrico la luz neutral que bafia cualquier objeto y es ella misma visible de suyo.
Su esfuerzo consiste en trasladar la filosoffa desde esta imagen milenaria (todo Platén
estd en ella) al terreno estricto de la palabra y, principalmente, de la palabra hablada.
Un terreno, por cierto, no ya metafdrico, sino que pide ser tomado al pie de la letra,
con todo el rigor que atin no habria sido nunca utilizado a propdsito de él. En este
sentido, Levinas es, primordialmente, el pensador de la palabra: el filésofo que no
quiere continuar trayendo al estudio de la palabra los conceptos que se han acuiiado
primero en el campo de la vision.

Es posible enunciar en poco espacio el centro de las reflexiones de Levinas
sobre el lenguaje: cuando la fenomenologia ain predomina, entonces se supone que
el lenguaje presenta un aspecto uniforme, exhaustivamente estudiado, quizd, por
el estructuralismo. El lenguaje es, entonces, la langue saussiriana, ante todo: un
sistema de signos, el terreno infinito de lo dicho (le Dit), en el que todo es relaciones
y entrecruzamientos de relaciones. Cuando, en cambio, se invierte el movimiento
propio de la fenomenologia y la palabra se piensa en todas sus dimensiones,
el territorio presuntamente uniforme se desdobla al infinito: todo dicho es dicho
de un decir, y, a su vez, todo decir -prdcticamente todo decir, menos uno inicial
irrepresentable, literalmente indecible desde el tiempo- es un desdecir algtin dicho.
Y, ademds, siendo asi que la vista es asimilacion constante de lo débilmente otro a
lo Mismo, en progresso continuo a la integracion de todo en lo Mismo (un sujeto
solo visivo estaria condenado al solipsismo), la audicién, la escucha, el decir son
necesariamente did-logo, referencia de lo Mismo a lo Otro, sin que jamds quepa
esperar -es absolutamente impensable tal cosa- que la tension entre esos polos, su
mutua exterioridad, quede por fin suprimida.

Este es el centro vivo de la filosofia nueva de Levinas, el desafio de su
judafsmo a una filosoffa empefiada en hablar en griego hasta el extremo de negar
la alteridad de cualquier otro lenguaje para el pensar. Pero nos falta explorar los
aledafios de este centro, para poder dejar al lector ante los libros de Levinas como
ante verdaderos textos capaces de ser dichos y desdichos reiteradamente.

§10. Ante todo, consideremos algunas propiedades mayores del ser cuando estd
reducido a la uniformidad de lo Dicho. En ella, todas las realidades existentes se
hacen guerra unas a otras, febrilmente interesadas tan sélo en permanecer en el ser y
en desarrollar sus potencias, aunque sea a costa de los demads entes.

El hambre -decfa Unamuno, anticipdndose a las criticas levinasianas del falso
racionalismo extremo- controla todas las relaciones; el hambre y el gozo, la fruicién
de lo que hay, puesto al servicio del Yo Mismo. En el nuevo pensamiento, entre el
Decir y lo Dicho subsiste una diacronia que nada puede recuperar o sincronizar. En
consecuencia, no cabe tampoco hallarle al mundo su Principio dnico necesario, su
Primer Motor Inmdyvil, esencialmente vinculado al conjunto total de los entes y, por
lo mismo, descubrible al investigar metafisicamente la naturaleza. En el pensamiento
de la diacronia, la primera palabra la tiene la An-arquia, la Bondad o la Paz, que no
puede entrar en conflicto de simultaneidades con la esencia y lo dicho. Si Heidegger
critica a la historia de la metafisica su cardcter onto-teoldgico, es decir su confusion
entre el Ente supremo y el Ser del ente, Levinas ensaya la critica al propio pensar



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 117

del Ser como arché neutra, en cuya luz se desarrolla la guerra de los entes. Como un
programa para futuras investigaciones se nos presenta aqui la posibilidad de trazar
de algtin modo la nueva gramdtica del ser que en realidad querria proponer Levinas
-si bien él mismo, inmerso en la polémica con la metafisica ontoteoldgica y con el
pensar heideggeriano, expresa sus intenciones diciendo que se trata, en todo caso, de
“ofr a un Dios no contaminado por el ser”-.

En segundo lugar, el decir (y la audicién), cuando se piensa separado del
marco conceptual y metaférico de la vista y la luz, no sélo ha de entenderse como
relacion dominada por una diacronia irrecuperable, sino, también, como proximidad,
relacion absolutamente directa entre uno y otro. Cuando las ideas dominan a las
palabras y la luz a la significacion, hemos ya considerado cémo se hacen posibles no
solo la soledad agustiniana del alma con Dios como Principio del mundo inteligible
(que es, por su parte, principio del mundo sensible), sino también el solipsismo.
Por lo menos, como Husserl reconocia, el andlisis del cogito en la apodicticidad
absoluta tiene que servirse de la primera persona del singular tan radicalmente que se
olvide de que en la gramdtica del mundo de la vida esa persona no tiene sentido mds
que acompafiada de las restantes. Antonio Machado, profundamente impresionado
por el radical fenomenismo de Berkeley y de Kant, comenta irénicamente que el
mandamiento del amor al préjimo tendria que tener un preambulo tedrico en el que
se demostrara que el préjimo existe, mds alld de los fendmenos de la conciencia del
yo solitario que medita sobre sus propias evidencias. La filosofia parece, en efecto,
que no puede renunciar a empezar por la critica radical que hace el filésofo de si
mismo: de las creencias que constituyen el nervio de la vida subjetiva. Es una tarea
poco menos solitaria que la muerte.

Levinas, sin embargo, para mientes en cdmo la palabra y la responsabilidad
preceden a la idea y la evidencia. Si no estuviera ya de antemano en la red de Ia
significacion lingiifstica, el hombre no habria despertado a su condicién de tal.
Que sea un problema tedrico de primer orden demostrar que la situacién real no
es el solipsismo, es unicamente una falacia o una ingenuidad. No menos lo es la
representacion de que el filésofo puede prescindir de la moral en su reflexion a la
busqueda de la apodicticidad, como si sélo en una etapa posterior -quinta parte
del sistema, por ejemplo, en Espinosa- apareciera ante la razén la cuestion de si
puede o si desea entrar en relaciones intersubjetivas, que siempre estardn basadas
en compromisos, en promesas, en responsabilidades. La libertad del verdadero
escepticismo filosofico es ya precisamente ese desinterés por la esencia en que
consiste la proximidad entre el uno y el otro. El yo del fil6sofo es ya ['un pour I’ autre,
es ya penser-a-I’autre. La responsabilidad precede a la idea de la responsabilidad. Se
estd condenado, mds que a la libertad, a la responsabilidad por el otro; lo que también
significa que se estd condenado a sufrir una eterna persecucion por parte del Bien.

Y solo sobre este fondo de asedio permanente por el Decir y la Bondad se
entiende que quepa la reaccion de la violencia, la renuncia a responder por el otro.
Ahora bien, la guerra misma estd ya enterada, de alguna secreta manera, de que la
alteridad del otro no es suprimible. La noticia del otro, a distancia insalvable del yo,
reclamdndolo ya siempre, habldndole, no permitiéndole ser el iniciador absoluto del
lenguaje, es la verdadera pasividad superlativa -Levinas, audazmente, llega a decir
que es la misma diacronia del tiempo y aun la an-arquia de la creacién-. El cartesiano
que se fabrica una moral provisional para mientras estd dedicado a la fundacién
segura del sistema del saber, y no tiene en consideracidn ni por un instante, en su
meditacion inicial, la problemadtica de la alteridad y la responsabilidad, estd realmente
intentando suprimir el dato primero -que no es un dato, sino el decir de algun dicho-.
O, en otras palabras, la lengua griega del pensamiento tiene, como todas las otras



118 - Miguel Garcia - Bar6

lenguas, un pré-logo del que secretamente pende toda su significacidn -aunque luego
en sus dichos la lengua contenga las mds severas rebeliones contra la superlativa
derechura e inmediatez de la responsabilidad-.

No hay, pues, propiamente, fendmeno de la alteridad, percepcion del otro.
La proximidad es, mds bien, la condicién trascendental de todos los fenémenos,
y, por lo mismo, es la expresion de este ser (utilizaremos irremediablemente esta
palabra, para la que interpretamos que Levinas exige, mds que una desaparicion, una
gramdtica nueva) que es el hombre como evasion de la esencia o como autrement
qu’étre. El hombre, mds que en una condicién propia, estd en la in-condicién de
rehén, de obses del otro. Su de otro modo que ser, su mds alld de la esencia es su
estar trabajado, en el nicleo mismo de su ser, por el Bien. El hombre es, antes de
haber podido decidir nada sobre ello, un enfermo de deseo del Bien, un perseguido
al que el Bien atormenta.

Pero la superlativa imposicion pre-original, an-drquica, diacrénica del Bien
es, precisamente, lo otro de toda violencia, lo otro de la guerra. El Bien no nos
gobierna tirdnicamente, sino que nos reclama avergonzdndonos, como la debilidad
violentada nos ensefia que ella, y no nosotros, es lo inocente. Para no interpretar
el Bien en el horizonte de la politica y la guerra y la luz, es esencial no imaginarlo
como un tirano que impone sus razones o0, atin peor, su simple poder. Nietzsche ha
enseflado mucho acerca de como la genealogia de la moral, seguin habia sido pensada
reiteradamente en la tradicion politica de Occidente, nos retrotrae a la negatividad
que solo puede desembocar en el nihilismo. Levinas, al posponer la ontologia a la
ética, ensefia que la superimposicién del otro es tan sélo su vulnerabilidad infinita.
El otro estd ya siempre traicionado por lo Dicho, estd ya siempre en la posibilidad
de ser mal interpretado y de que se justifique la violencia que recibe. Pero se halla,
también, mds alld de la Dicho, en el Decir que constantemente lo desdice.

§11. En la fase primera de sus trabajos mds fecundos, Levinas significaba su inversion
de la fenomenologia hablando del rostro (visage) del otro como tnica experiencia
pre-original de la alteridad. Esta terminologia, que se ha hecho famosa, tiene que
ser tomada con todas las precauciones que quedan determinadas por cuanto llevo
escrito.

El rostro no es, claro estd, el objeto de la visidn del otro. Precisamente lo
que Levinas trata de pensar al hablar de este modo es una tal proximidad del mismo
y el otro que entre ellos no media la neutralidad de la luz, ni la del ser, ni la de los
conceptos (he aqui un caso mds de rostro de hombre...). La inmediatez (sin embargo,
diacrénica) es tal que ningin saber sobre la naturaleza del dmbito del encuentro
del uno con el otro debe estar supuesto. La palabra, el rostro crean, en cambio, la
posibilidad de todo dmbito.

La comprension justa de lo que significa el rostro en los textos de Levinas
debe pasar a través de la observacion de que visage estd en ellos como término
que realiza la inversion de lo que significa visée. Ahora bien, la intencionalidad
de la conciencia, la intencionalidad de las vivencias, sobre la que estd fundada la
fenomenologia, se expresa justamente con la palabra visée. La cual, por otra parte,
quiere decir también la mira del arma, a través de la que se apunta a la pieza de
caza. Es légico que en la época en que Levinas interpretaba la fenomenologia de
Husserl sencillamente como consumacion del optimismo violento de la Ilustracidn,
se deleitara en jugar con las palabras de este modo. Visage es el rostro, ciertamente,
pero aqui estd sustituyendo a la visée intentionnelle en su papel filoséfico primordial.
Es, pues, el rostro en un sentido muy préximo al de la mirada que a mi me mira ya
antes de que la luz me haga posible ver desde mi las cosas del entorno -para, quizd,



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 119

tomar el partido de apuntar con violencia contra los rostros del prdjimo-. Visage
no es, pues, la belleza, el eidos, la forma o species del ente, bajo cuya seduccion
comienza, en el texto platonico, la amorosa e interminable caza del ser. Mds bien este
rostro sin atractivo sensible, pura inocencia que ya seria siempre hipdcrita tratar de
ignorar, puede inspirarse en el texto del Déutero Isafas sobre el “‘ebed YHWH.

Frente al Decir, o frente a la superlativa inocencia del rostrodel otro, el
hombre, mds que un yo (nominativo), “es” un me (acusativo). Es el “ser” que no ha
podido no decir heme aqui, que no ha podido ocultarse -en no sé qué repliegue del ser-
del decir del otro. Y su inquietud perenne de acusado no podrd calmarse con ningun
poder, justamente porque el otro significa el fallo pre-original de todos los poderes
del yo. Podré matar cuanto quiera, pero no podré evitar tener que hacer ya siempre
algo respecto del otro. Ahora bien, esta alteridad suya que jamds podria terminar
de asimilar en la mismidad no es ningtin conocimiento que yo tenga, sino el hecho
de que soy responsable. A ningun precio puedo obtener la supresion del problema
moral. El es, en cambio, el motor mds hondo de la critica, del escepticismo.

Y si realmente el hombre dedica su existencia a la bondad, entonces todavia
experimentard mucho mds ardientemente que su aventura hacia el Bien, el Otro y la
Muerte no va acortando su distancia respecto del Otro, sino, mds bien, agranddndola.
El Bien se in-finitiza en la obsesidn del hombre por el Bien, y ésta es realmente la
idea del Infinito en la conciencia finita que entrevié Descartes en el punto mds alto
de su especulacién. La in-finidad de la trascendencia mantiene para siempre abierta
la presunta totalidad de la filosofia griega, de manera semejante a como el prélogo de
un texto estd ahf para desdecirlo desde un comienzo e inducir a la reinterpretacion.

La letra que pide ser leida, releida, es mds inquietante, mds honda que la
luminosidad de la evidencia de que existo. Y es anterior a ella.






Levinas, ;lector de Husserl?*

Levinas: Husserl reader?

ROSEMARY RIZO-PATRON DE LERNER

Pontificia Universidad Catélica del Perd
Pert

Resumen:

A pesar del conocido alejamiento del
pensamiento de Levinas respecto de la
obra de Husserl, éste sigue siendo un
interlocutorque permaneceeneltrasfondo
de numerosas de sus obras desde 1930
hasta el final. La presente contribucién
pasa brevemente en revista la “lectura”
que hace Levinas de la fenomenologia de
Husserl, primero desde el punto de vista
positivo de su recepcion, destacando
aspectos que pudieron haber tenido
explicitamente alguna presencia en el
desarrollo del pensamiento de Levinas.
En un segundo momento, hace un breve
recuento de las principales criticas que
Levinas dirige a la fenomenologia
trascendental Husserliana. Por ultimo,
y a titulo de balance provisional de esta
recepcion ambigua, seflala en direccién
de lo que podrian ser coincidencias mds
profundas en el planteamiento de ambos
pensadores, incluso insospechadas por el
mismo Levinas.

Palabras claves: filésofo  judio,
fenomenologia, horizontes de sentido,
intencionalidad, ética, rostro del otro.

Abstract:

In spite of the known distance between
Levinas’thought with respect to Husserl’s
work, this continues to be an interlocutor
who remains in the background of
many of his works from 1930 until the
end. The present contribution briefly
reviews the “reading” made by Lévinas
of Husserl phenomenology from the
positive perspective of his perception,
highlighting those aspects which could
have some explicit presence in the
development of Levinas’ thought. In a
second instance, it makes a brief account
of the main criticism that Lévinas
makes to Husserlian transcendental
phenomenology. Finally, as a way of
provisional balance of this ambiguous
perception, it points out the deepest
coincidences in the thought of both
thinkers, even unforeseen by Levinas
himself.

Key words: Judaist philosopher,
phenomenology, sense horizons,
intentionality, ethics, the other’s face.

* Este texto fue presentado en el coloquio franco-andino de filosofia (9-12 octubre 2006), organizado por el Centro de Estudios
Filoséficos de la Pontificia Universidad Catélica del Pert, en el marco de la Cdtedra Franco-Andina de Filosoffa, con el apoyo de
la Embajada Francesa y Alianzas Francesas de la regién, con motivo del Centenario del nacimiento de E. Levinas y consagrado

al tema Etica , justicia y politica.



122 - Rosemary Rizo-Patrén de Lerner

Permitaseme primero trazar algunas pinceladas en torno a un aspecto
esencial del contexto filosdfico desde el cual el pensamiento de Emmanuel Levinas se
desarrollé: la tradicion fenomenologica fundada a inicios del siglo XX por Edmund
Husserl, fil6sofo judio-alemdn de origen checo. La pertinencia de esta referencia
aparentemente trivial es la frecuente disociacion de la filosofia de ambos pensadores
por los académicos dedicados a difundir la obra de Levinas, quienes —como seifiala
recientemente Stephen Minister— tienden a considerar la obra de Husserl ante el
proyecto de Levinas “meramente como un ejemplo de los malos hdbitos de la
filosoffa occidental>. Que existen importantes diferencias entre ambos pensadores
no cabe la menor duda. Pero que existen mds vasos comunicantes entre ambos de
lo que usualmente se destaca, también lo es hasta el punto que merecerian tomarse
en consideracién y ello para entender y reconocer mejor sus diferencias. Se habla
actualmente en el hemisferio norte de un “nuevo Husserl” que emerge de la edicién
masiva de su obra pdstuma lo que ha permitido leerla en su integridad, asi como de su
relacién con la obra de sus principales seguidores “disidentes,” bajo otra luz. Nuestro
modesto aporte a este nimero especial pretende solo dar un paso en la direccidn de
una relectura de la relacidn entre ambos autores, cuestionando aspectos centrales de
la “lectura” que hiciera el segundo de la obra del primero. Para ello recapitulemos
entonces el itinerario intelectual de Levinas.

Nacido en Lituania en 1906, Levinas viajé muy joven a Estrasburgo en 1923
para proseguir sus estudios universitarios inicialmente en sociologfa, concentrandose
casi inmediatamente en las filosoffas de Bergson y de Husserl, dedicando su tesis de
licenciatura en 1927 a las Investigaciones logicas de este dltimo, texto de 1900-1901
que no solo asesté un golpe mortal al positivismo o naturalismo psicologista en la
interpretacion tanto de las ciencias formales como las del espiritu, sino que al decir
de su autor marcé la “irrupcion de la fenomenologia” (Durchbruch), en el mundo
filosofico europeo del cambio de siglo. A pesar de que la fenomenologia de Husserl
no dejo de sufrir transformaciones en direccidn de una radicalizacién cada vez mayor
de su interrogacion, motivada por los descubrimientos de sus andlisis descriptivos de
la vida del sujeto que la orientaban en una direccion “trascendental” sui generis, los
fildsofos que se consideraron parte del movimiento fenomenolégico mismo nunca
dejaron de hallarse bajo la influencia hechizante de esta primera obra inaugural.
Al entender de éstos, las Investigaciones lo’gicas era una obra mds lograda que las
que la sucedieron, porque era mds “realista,” y menos sometida a las exigencias
de una dificil y poco comprendida “conversién trascendental.” Este fue el caso del
propio Heidegger, que no dej6 de reconocer hasta el tltimo seminario que condujo
en Zihringen-Friburgo en 1973, que en las Investigaciones logicas habia descubierto
la clave fundamental del tema de la diferencia ontologica entre ser y ente.

Esto no deja de tener importancia para nuestro asunto, pues luego de obtener
su licenciatura, Levinas paso el afio académico entre 1928 y 1929 en Friburgo
participando en el dltimo seminario que Husserl dicté en dicha universidad antes
de retirarse. También asistié al curso de Introduccion a la filosofia dictado por
Heidegger, viéndose asi motivado a una lectura intensa de Ser y Tiempo, obra que



- Anuario Colombiano de Fenomenologra - 123

aquél habia publicado en 1927 y que marco a su vez, una nueva irrupcion: aquella del
Ilamado “viraje ontolégico” y “hermenéutico” de la fenomenologia trascendental. A
mi entender, el peculiar destino de la recepcidn de la fenomenologia husserliana en
Francia se vio sellado: dicha recepcidn, asi como también sucediera con los discipulos
de Husserl en la propia Alemania y en otros lugares, se vio irremediablemente afectada
por la “mediacion” del hipnotizante impacto del pensamiento de Heidegger. Lévinas
mismo refirié luego: “Fui a Friburgo debido a Husserl, pero descubri a Heidegger”.

Este impacto comenz6 areflejarse poco después, y en primer lugar en laresefia
que Levinas escribié en 1929 sobre las Ideas relativas a una fenomenologia pura y
una filosofia fenomenoldgica de Husserl,* publicada en 1913 y, mds tarde, conocida
popularmente como Ideas I por formar parte de un cuerpo de investigacion mayor
que lamentablemente permanecio inédito. Tal como ocurri6 con el propio Heidegger
y con numerosos académicos de Alemania influenciados por este tltimo y por la
filosofia de la vida diltheyana, situacion reflejada en la publicacién de Georg Misch,’
Filosofia de la vida y fenomenologia en 1929, la inevitable descontextualizacién de
Ideas I determind la interpretacion del sentido y la recepcion del llamado “viraje
trascendental” de esta obra. De retorno a Estrasburgo en 1929 Levinas completd y
sustentd su tesis doctoral La teoria de la intuicion en la fenomenologia de Husserl,
por la que recibié un premio en 1930 y fue publicada ese afio en la prestigiosa
editorial Vrin de Paris. Sin duda, tanto esta obra, como su participacién en la visita
que hiciera Husserl a Francia, Paris y Estrasburgo, en 1929, asi como su participacion
con Gabrielle Pfeiffer en la traduccion y primera publicacion del desarrollo de
las Conferencias de Paris bajo el titulo de Méditations cartésiennes, en 1931, lo
hacen responsable de la introduccion en Francia del movimiento fenomenoldgico.
Lévinas bromeaba al respecto, diciendo que Sartre “le habfa asegurado un lugar en la
eternidad,” al haber sefialado en su famoso obituario en homenaje de Merleau-Ponty
que Levinas lo habia introducido a la fenomenologia.

Asi, aunque Vincent Descombes en su obra de 1979, Filosofia francesa
moderna, que cubre el periodo de 1933-1977, apenas menciona a Levinas como
filésofo francés significativo (se habfa naturalizado francés en 1930), y aunque su
notoriedad no se dio sino a partir de 1980 —debido a una serie de factores que no
vamos a resefiar aqui,’~ a decir de Jean-Luc Marion, importante filésofo francés
representante actual del “vuelco teoldgico de la fenomenologia francesa” — “Si
alguien define a un gran filésofo como alguien sin el cual la filosoffa no habria
llegado a ser lo que es, entonces en Francia hay dos grandes del siglo veinte: Bergson
y Levinas™’

El pensamiento de Levinas es, no cabe duda, mucho mds que esta influencia
filosofica temprana —y la muiltiple bibliografia que existe sobre el mismo lo prueba
con creces. Introduce por cierto la fenomenologia en Francia, primero explicdndola,
luego comentdndola, y luego renovdndola profundamente introduciéndole cambios
radicales no sélo desde un punto de visto filosé6fico, racional, sino desde su particular
experiencia de viday sureligiosidad judia, por las que —sin definirse como un “filésofo
judio” (simplemente como un “pensador”) tuvo la ambicion de “traducir la Biblia al
griego,” esto es, traducir en un “lenguaje filoséfico” el mensaje ético del judaismo.
Es decir, como sefiala Catherine Chalier, quiso mantener la doble fidelidad a la
racionalidad filoséfica de origen griego por un lado y a la sabiduria y hermenéutica
talmudica por el otro. Su experiencia de vida, también fue determinante en la peculiar
configuracion de su pensamiento y su tensa relacion con la fenomenologia de Husserl
y Heidegger. Pues luego de la guerra y la experiencia del horror del holocausto
nazi, que lo afecté directamente —debido al asesinato en Lituania de sus padres,
hermanos, parientes y conocidos— no se puede pretender decir de €l y de su obra que



124 - Rosemary Rizo-Patrén de Lerner

la meditacion sobre los eventos historicos traumaticos de la Shoa no nutrié su obra,
como si el pensamiento no estuviera arraigado en la vida (cosa que implicitamente
Heidegger afirmé al sefialar que de la vida de Aristételes bastaba decir que “nacid,
trabajé y murié”). Levinas no perdond a Heidegger su ingreso al partido Nazi y
el haber asumido el Rectorado en la universidad de Friburgo en 1933, por lo que
abandond una obra sobre este pensador que habia iniciado en 1932, intentando romper
en su texto Sobre la evasion de 1935 con la “ontologia heideggeriana,” empezando
a explorar el tema de la “ipseidad del yo” o la “subjetividad” como una dimensién
mas alla del mero ser, entendido éste como la existencia bruta, sin sentido, del “i/
y a” (o del anénimo “hay”). Pero indirectamente, su rechazo a Heidegger afecta su
propia interpretacién y recepcion de Husserl, como él mismo indica indirectamente
en 1983: “(...) también en los acontecimientos que se suceden de 1933 a 1945 y
que el saber no ha sabido ni evitar ni comprender — se halla la razén por la cual mi
reflexion se aparta de las ultimas posiciones de la filosoffa trascendental de Husserl,
o por lo menos, de sus formulaciones™s.

A pesar de este alejamiento, Husserl sigue siendo un interlocutor que
permanece en el trasfondo de numerosas de sus obras desde 1930 hasta el final. En
algunas mds explicitamente que en otras: como en Descubriendo la existencia con
Husserl y Heidegger en 1948, o en numerosos otros pequefios textos entre los que
caben sefialar aquellos dedicados a Husserl en Fuera del sujeto de 1987.

A continuacién, pasaremos muy brevemente en revista esta “lectura” que
hace Levinas de la fenomenologia de Husserl, primero desde el punto de vista de
su recepcidn positiva de la misma, destacando aspectos que puedan haber tenido
explicitamente —aunque mutatis mutandis— alguna presencia en el desarrollo de su
propio pensamiento. En un segundo momento también haremos un breve recuento
de las principales criticas que Levinas dirige a la fenomenologia trascendental
husserliana. Por dltimo, y a titulo de conclusion, haremos un pequefio balance
provisional de esta recepcién ambigua apuntando en direccion de lo que creemos
podrian ser coincidencias mds profundas en el planteamiento de ambos pensadores
que las que el mismo Levinas quizds sospechd. La provisionalidad de estas
reflexiones es asimismo producto de su limitacién, dado que no soy una especialista
del pensamiento de Levinas. Mi audacia se debe sélo a una motivacion, y a un
entrafiable recuerdo. Pues en verdad pude leer hace 35 afios en Lovaina, como
estudiante de filosofia y en un curso de Teodicea, Totalidad e Infinito, y poco después
trabajar la Teoria de la intuicion en la fenomenologia de Husserl, asi como otros
textos de Levinas y de algunos fenomendlogos franceses. Por esa época también
tuve la ocasion de asistir a una conferencia que Levinas dicté en la Universidad
Libre de Bruselas. Como mi acercamiento al pensamiento de Husserl estuvo en un
inicio mediado por Heidegger y los fildsofos franceses, mi acercamiento posterior
a la obra de Husserl se caracterizé por un alejamiento de la interpretacion francesa
de la fenomenologfa. Pues injustamente responsabilicé a los maestros franceses por
haberme forjado una imagen de Husserl a través de sus textos y traducciones que no
fue la que hallé cuando pude tener un directo acceso a la obra inédita de este dltimo.
Ahora comprendo mejor que sin esa mediacion francesa y levinasiana de Husserl, mi
propio acercamiento al pensador checo-alemdn serfa distinto, acaso menos rico.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 125

En numerosos textos como De otro modo que ser, o mds alld de la esencia de
1974, o en “La conciencia no-intencional” de 1983, y en otros lugares en los que €l
reflexiona sobre el sentido de su propio recorrido intelectual, afirma Levinas: “Es sin
duda Husserl quien estd al origen de mis escritos. Es a €l a quien le debo el concepto
de la intencionalidad que anima la conciencia y sobre todo la idea de horizontes de
sentidos que se esfuman cuando el pensamiento se ve absorbido en lo pensado el cual
tiene siempre lasignificacidn del ser. Horizontes de sentido que el andlisis, denominado
intencional, vuelve a hallar en la reflexidn y hace revivir estos horizontes del ente y del
ser, cuando se inclina hacia el pensamiento que ha ‘olvidado’. Debo, antes que nada,
a Husserl —pero también a Heidegger—los principios de tales andlisis, los ejemplos
y los modelos que me han ensefiado como se vuelven a hallar dichos horizontes y
como hay que buscarlos. Es éste, para mi, el aporte esencial de la fenomenologia al
que yo afiado el gran principio del que todo depende: lo pensado —el objeto, el tema,
el sentido — hace un llamado al pensamiento que lo piensa, pero determina también
la articulacion subjetiva de su aparecer: el ser determina a sus fendmenos.”'” En
efecto, Levinas siempre se considerd un fenomenologo, y la cuestion del “método”
es un aspecto esencial de dicha caracterizacion. Asimismo, aunque generalmente
marcé sus distancias respecto del contenido sustantivo del pensamiento de Husserl,
lo primero que sefiala es su fidelidad al espiritu de Husserl.

Pues bien, aunque al método le niega la posibilidad de poder acceder a la
transparencia, la obra de Levinas no sélo no carece de método, sino que pone en
marcha el método Husserliano que, en lineas generales, puede llamarse aquel del
“andlisis intencional,” al que Levinas aflade una sui generis adopcion del sentido
de la “reduccién fenomenolégica.” Muchas definiciones del andlisis intencional son
posibles, una de las mejores halldndose en el prefacio de Totalidad e Infinito y al que
también se refiere en su texto “La conscience non-intentionnelle”!. Se trata, en suma,
de la busqueda de la concrecién, y de un dmbito de lo concreto definido de modo
distinto a la tradicién empirista o naturalista: lo concreto no son los datos sensibles
de la experiencia. A lo concreto precisamente se llega suspendiendo la ingenuidad
en la que se ve atrapada la actitud natural irreflexiva, una actitud en la que no se es
consciente de los horizontes y estructuras profundas de la experiencia y de la vida
intencional humana, que constituyen la fuente de donde surgen los sentidos que la
vida natural, cotidiana, da por sentado. Los “datos” empiricos que uno halla en la
actitud natural presuponen, pues, estructuras a priori en la vida del sujeto que son
aquellas desde las que dichos datos adquieren sentido. Si en la actitud natural nos
movemos en el terreno de las ingenuidades, la filosofia es un trabajo reflexivo que se
vuelca sobre lo que permanece sin ser reflexionado en la vida diaria irreflexiva.

La fenomenologia, asi, permite dar un paso desde la ingenuidad cotidiana
empirica hacia un dmbito que subyace a dicha experiencia cotidiana, y permite
explicitar lo implicito en ella. No pretende proveernos, en consecuencia, de
conocimientos nuevos o descubrimientos frescos, sino sélo ayudarnos a penetrar en
el secreto de nuestro encuentro con los objetos. La actitud natural, que ha influido
en la tradicion filoséfica occidental asi como en la ciencia moderna, se halla toda
volcada y absorbida por una actitud objetivante, atrapada en el objeto. El propio
psicologismo naturalista tiende a abordar al sujeto desde un mecanicismo influido
por el fisicalismo. Este sujeto mecanicista-empirista, asimismo, sefiala Levinas en
Hors sujet, pretende ser segun el naturalismo el origen causal y determinista de
la idealidad de las formas 16gicas. Comparte Lévinas la critica que Husserl dirige
en las Investigaciones logicas de 1900-1901 al escepticismo radical que comporta



126 - Rosemary Rizo-Patrén de Lerner

esta forma de naturalismo, y que “compromete de entrada su propia pretension a la
verdad”'2. Al caracterizar a la conciencia como intencional, Husserl habria deshecho
esta imagen materialista del psiquismo y la conciencia. Sefiala Levinas que: “Husserl
ha insistido sobre la irreductibilidad de la intencionalidad: apertura que no es ni un
principio de contigiiidad, de semejanza o de causalidad, ni consecuencia deducible
alguna, ni la relacién del signo al significado o del todo a la parte. La intencionalidad
—del pensamiento a lo pensado, de lo subjetivo a lo objetivo— no equivale, en efecto,
a ninguna de estas relaciones que se leen en el objeto o entre los objetos. Apertura
del pensamiento sobre lo pensado —‘apertura sobre...”.”!3

Levinas elogia que la ensefianza udltima de la fenomenologia Husserliana
evite interpretar este puro acto de proyeccidn subjetiva desde un punto de vista
“objetivo” para asi dar a su método del andlisis intencional el rango y la dignidad
cientifica'*. La fenomenologia resiste verse interpretada desde un realismo ingenuo,
absorbida por el objeto. Intentard por lo menos evitar verse absorbida por la
objetividad. Ella sefiala que toda objetividad que olvida su nacimiento intencional
en la conciencia no es sino una abstraccion. Pero no se trata, observa Levinas, de
convertir en “subjetivo” lo objetivo, mds bien dird “que, separado de lo subjetivo que
lo transporta, o lo constituye ‘intencionalmente,’ lo objetivo es abstracto, esconde sus
propias perspectivas, es obra de un pensamiento ingenuo.” La operacién que Husserl
llama reduccion fenomenoldgica justamente intenta “dejar aparecer en el fendmeno
todas las dimensiones del sentido —todos los ‘horizontes’ que escapan a la ingenuidad
de un pensamiento que descuida reflexionar sobre su propio desenvolvimiento.”

Ahora bien, si el compromiso de Levinas con la fenomenologia de Husserl es
metodoldgico en espiritu, mds no sustantivo, hay un tema sustancial que brevemente
quiero rozar: el del Yo puro. El tema controvertido aparece en Ideas [ de 1913,y
por lo menos Levinas parece relacionarse a él de modo ambiguo. La idea es que
“la fenomenologia no seria el discurso de un psiquismo anénimo; la intencién del
pensamiento noético-noemdtico es la intencién de un yo que no se extraeria —as{
como tampoco se extrae el objeto— del cuerpo psiquico de la conciencia y que, en
tanto ‘trascendencia en la inmanencia’ segtin la expresion paraddjica de Husserl,
permanece como Unico y asi, absoluto (...) Ninguna reduccion lo alcanza.”'® Ahora
bien, Levinas sefiala que este yo es €l mismo un fuera del sujeto (hors sujet), una
“unicidad que se identifica como incesante despertar, (...) que no surge de ningun
proceder tematizante y que no reivindica la identidad de lo mismo, acusdndose en
lo diverso, en nombre de una diferencia ‘comun,’ (...) mostrdndose en el decir que
pertenece de algin modo a la constitucion del yo que €l expresa.”'” Y aunque el
estatuto excepcional de este yo trascendente en la inmanencia hace de €l, segin
Husserl, “un yo puro indescriptible y nada mds”'®, Levinas ird mds alld extrayendo
de él consecuencias. Se pregunta si la “posicion como yo trascendental en su unicidad
absoluta (...) ;jno remonta a la intriga ética anterior al conocimiento?”'* Esto es, se
pregunta si no se ve expuesto este yo puro a la desnudez sin defensas del rostro del
otro y al imperativo categdrico de asumir la responsabilidad de esta miseria. Levinas
reflexiona: “De unico a tnico, mds alld de todo parentesco y de toda comunidad
previa de género —proximidad y trascendencia fuera de todo sujeto, fuera de toda
sintesis de mediador. Pero despertar al indescriptible ‘yo puro’ de la constitucién
trascendental, rehallado por la reduccién fenomenoldgica.””

Sin embargo, fiel al espiritu de la fenomenologia husserliana desde 1930 en
adelante, Lévinas se aparta de lo que €l cree ser la letra del texto de Husserl. En ese
sentido hay que entender la siguiente cita a propdsito de Husserl: “; Se retiene de una
filosoffa que lo marca a uno las verdades de un ‘saber absoluto,” o mds bien ciertos
gestos y ciertas inflexiones de voz que forman para usted el rostro de un interlocutor
necesario a todo discurso, incluso interior?”!



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 127

II

Demos el siguiente paso. Mds conocidas son las criticas de Levinas a Husserl.
En cuanto al método del andlisis fenomenoldgico, en numerosos textos sostiene que
en él “aparecen en Husserl —conforme a una venerable tradicion occidental- un
privilegio de lo teorético, un privilegio de la representacion, del saber; y, por ende,
del sentido ontoldgico del ser. Y esto —acota Levinas— a pesar de todas las sugerencias
opuestas que se pueden igualmente tomar prestadas de su obra: intencionalidad no
tedrica, teoria de la Lebenswelt (del mundo de la vida), del papel del cuerpo propio
y que Merleau-Ponty valoriza. Esta —pero también en los acontecimientos que se
desarrollaron de 1933 a 1945 y que el saber no ha sabido ni evitar ni comprender— es
la razén por la cual mi reflexion se aparta de las udltimas posiciones de la filosofia
trascendental de Husserl o, por lo menos, de sus formulaciones”*

Esta ultima cita, de un texto de 1983, corrige ligeramente su propia
interpretacion mds temprana destacable en Teoria de la intuicion en la fenomenologia
de Husserl y en Descubriendo la existencia en Husserl y Heidegger, segin la cual
el esencialismo husserliano carece de densidad existencial, con el correspondiente
olvido de la raigambre histdrica de la experiencia vivida. Esta primera caracterizacion
de la obra de Husserl es bastante cercana a la que también esgrimi6 en 1929 Georg
Misch en su Lebensphilosophie und Phdnomenologie, y que marcé la recepcion
europea de la obra de Husserl desde ese afo. Asimismo, en Teoria de la intuicion
Levinas recusa a la reduccion fenomenoldgica porque seglin su concepcidn, si
bien en ella nos vemos llamados a “considerar la vida en toda su concrecion, ya no
vivimos en ella,”? esto es, la reduccién nos invita sélo a “contemplar” teéricamente
esta vida, pero abandonando la situacion factico-vital del ser humano que desborda
—como intencional- el dmbito puramente teorético, sin tomar en cuenta la relacion
intencional propiamente afectiva y prdctica por igual. En efecto, Levinas, basdndose
en ciertos pasajes de Ideas I en los que Husserl discute la posibilidad de “traducir”
en creencias doxicas la intencionalidad presente en las vidas volitiva y afectiva,
considera que éste las reduce a su dimensidn puramente tedrica. Para Levinas esta
dimension de la vida, asi como el Otro, no pueden darse como meros temas de
reflexion o pensamiento. Estas dimensiones constituyen enigmas involucrados en la
“relacion ética” —centro del pensamiento levinasiano— enigmas que se resisten a la
intencionalidad objetivante y son opacas al entendimiento.

Asimismo y a grandes pinceladas, en cuanto a la tesis misma de la
intencionalidad, segin Levinas Husserl la interpreta —siguiendo a su maestro
Brentano— como una direccionalidad tematizante hacia “objetos.” Ahora bien, si
la tesis de la intencionalidad de Husserl consiste en afirmar una correlacion entre
el acto intencional —la vivencia o la ndesis— y el objeto de dicha intencién —o el
ndema—, ambos polos, asi como la correlacion misma, son tematizados desde una
actitud “contemplativa,” por lo que Husserl termina “objetivando” a los polos y a la
correlacion misma. De acuerdo a Levinas, esto terminaabsorbiendo alafenomenologia
Husserliana en la ontologia de Heidegger a la que estd simultdneamente intentando
criticar —a pesar de la supuesta superacion del “intelectualismo” por parte de éste
en Ser y tiempo, al supeditar la actitud teorética a otros modos mds primitivos y
profundos que posee el Dasein, notablemente afectivos, de relacionarnos con el
mundo.

Otro aspecto de su critica a la intencionalidad concierne la lectura de Levinas
segun la cual ella consiste en una “perfecta correlacion entre ndesis y noema” que
desemboca en un “paralelismo desanimante” entre dos términos en perfecta relacion
de igualdad.?* En la intencionalidad, que implica la correlacién entre una mencién



128 - Rosemary Rizo-Patrén de Lerner

(visée) anticipante y una dacién de la cosa misma en la intuicién, hay —dice Levinas—
una igualdad entre lo que es pensado y lo que viene a plenificar el pensamiento.”
Por el contrario, la intencionalidad debe reinvertirse en responsabilidad por el otro,
lo cual introduce a su vez a una multiplicidad de temas, como aquél del tiempo y la
alteridad.

La critica a la intencionalidad entonces determina todos los demds temas
fenomenoldgicos que Levinas somete a critica en su lectura de la obra de Husserl.
No podemos aqui sino brevemente enumerarlos. Por ejemplo, su critica a la intuicion
Husserliana como vision de esencias, y al modo de intuicién que estd implicado
en la captacion del otro como otro: la impatia (Einfiihlung), que pertenece al tipo
de vivencias intuitivas derivadas de la percepcion llamado Vergegenwdrtigung
—término éste algunas veces traducido como presentificacion o re-presentacion. En
suma, para Levinas el rostro del otro no es algo visible, vale decir objeto de una
percepcion, contemplacion o vision, sino que es didlogo, compromiso. Es mds, la
correlacion intencional misma y todas las noesis, inclusive aquella “presentificacion”
Ilamada “impatia” cae, segun la lectura de Levinas, en el reino de lo “mismo” o de la
“mismidad,” pues ésta es abordada desde la propia conciencia o ego.

Lootro, encambio, la trascendencia, ambito de la “exterioridad”, heteronomia
e “infinito,” escapa enteramente al dominio de la “mismidad”. Todo lo contrario,
pone en cuestidén a este dmbito de la mismidad o de la supuesta “autonomia”. Lo
otro escapa a todo poder cognitivo del sujeto, a su espontaneidad y su libertad. La
infinitud de la trascendencia se manifiesta en el “rostro” del otro. Y este Otro-préjimo
es la condicidn de la posibilidad de la ética, tinica filosofia primera posible. El sujeto,
asi, no puede sustraerse ni resistirse a la aproximacion del otro, a la demanda u
obligacién que el Otro le impone. No se trata en Levinas de disolver al sujeto en
el objeto ni al objeto en el sujeto, sino de pensar la subjetividad en términos éticos
como “el otro en uno.” Eso requiere descender del nivel de la conciencia intencional
husserliana a una intencionalidad mds primitiva, pre-consciente, pre-objetivante, la
intencionalidad del sentir mds acd del dmbito de la representacion. Dicho pensar
requiere descender hacia un sujeto viviente que se ve éticamente cuestionado por el
Otro-préjimo. La subjetividad como sub-iectum, como lo sub-yacente, es sensible y
sintiente, vulnerable y pasivo, la dimensién mds profundamente individualizada, en
el sentido de ser no “un ego” sino “yo mismo” (en el sentido del “heme aqui” —me
voici).

I

Muchos otros temas en esta “lectura levinasiana” de Husserl merecen ser
considerados y desarrollados: la temdtica de las esencias en vinculacién con la
intuicion; toda la temdtica de la subjetividad, en vinculacion con la alteridad y los
estratos de la intersubjetividad, con la trascendencia y el infinito, asi como con el
tiempo y Dios; y finalmente la dimension ética de la fenomenologia de Husserl y el
importante concepto de responsabilidad.

Sin ellos no puedo aqui fundamentar una hipdtesis que esta relectura de
algunos textos y la consideracion de algunos conceptos, en la lectura que Levinas
hace de Husserl, han evocado en mi, cual es la sospecha de que —mds alld de las
lecturas concretas que Levinas hiciera de la obra de Husserl, o de la presencia o no
“temadtica” de esas reflexiones en la obra de Husserl, existe “operativamente” en la
obra de ambos muchos mds vasos comunicantes que los que aparecen a simple vista.
Terminaré solo citando de dos textos inéditos de Husserl, para que el lector saque sus
propias conclusiones:



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 129

“Pero la reflexion ética universal no sélo me concierne a mi (...). Mi auto-
responsabilidad incluye una responsabilidad por el ser de los otros en la razén
préctica. (...) El ser-con otro del ser humano es un comunicar, un vivir en comun.
(...) Todos son responsables de todos. No existe una mera ética privada, sino que la
ética individual y la social, la ética universal humana, todas son una ética.””

“No es la pregunta €tica, concebida universalmente, un punto de vista bajo
el cual deben sucederse todas y cada una de las cosas pertenecientes al mundo y al
conocimiento? Y, a la inversa —cuando de inicio se pone en cuestion el conocimiento
del mundo bajo la forma de una ciencia universal del mundo-- ;no debe estar alli en
cuestion el hombre ético?”%



130 - Rosemary Rizo-Patrén de Lerner

NOTAS

2 Minister, Stephen, “Intersubjectivity, Responsibility, and Reason. Levinas and the ‘New Husserl’,”
en: Philosophy Today, Volume 50 — Supplement 2006 (Dispossession and Discordance, Currents in
Continental Philosophy, Selected Studies in Phenomenology and Existential Philosophy, Volume 31),
p. 48.

3 Welton, Donn, editor, The New Husserl: A Critical Reader, Indiana: Indiana University Press, 2003.
4 En Revue philosophique de la France et de l’étranger.

5 Cfr, Misch, Georg, Lebensphilosophie und Phdnomenologie-Eine Auseinandersetzung der
Dilthey’schen Richtung mit Heidegger und Husserl, Leipzig/Berlin: B. G. Teubner, 1931 (primera
edicién 1929)

6 Entre los que posiblemente se hallan el colapso del estructuralismo marxista, la introduccién en la
agenda filosofica y cultural de los ochentas de cuestiones de ética, politica, derecho y democracia, as{
como el “affaire Heidegger” de mediados de los ochenta, cuyas proporciones medidticas sacuden una
cierta hegemonia heideggeriana en la fenomenologfa francesa, entre otros.

7 Jean-Luc Marion, L’arche. Le mensual du judaisme frangais, 459 (Février 1996), 65. Citado por
Simon Critchley en su “Introduccion” a Critchley, Simon and Robert Bernasconi, (eds.), The Cambridge
Companion to Levinas, Cambridge: Cambridge University Press, 2002 (28).

8 Emmanuel Levinas, “La conscience non-intentionnelle,” en: Chalier, Catherine et Miguel Abensour
(eds.), Levinas — Les cahiers de | 'Herne, Paris: L'Herne, 1991, p. 76.

9 Ibid., 75.

10 Ibid., 75-76.

11 Levinas, Emmanuel, Hors sujet,Paris: Fata Morgana, 1987, 208.

12 Loc.cit.

13 1bid., 209.

14 1bid., 210.

15 1bid., 211.

16 Ibid., 212.

17 1bid., 214.

18 Ibid., 215.

19 Loc. cit.

20 Citado por Sebbah, Francois —David, Levinas, Paris: Les Belles Lettres (Figures du Savoir), 2000
7).

21 Levinas, Emmanuel, “La conscience non-intentionnelle,” p. 76.

22 Levinas, Emmanuel, La théorie de ’intuition dans la phénoménologie de Husserl, Paris: Vrin, 1970
(1930), 213.

23 Levinas, Emmanuel “Le méme et I’autre,” en: Dieu, la mort et le temps, Paris : Editions Grasset &
Fasquelle, 1993 (162).

24 Loc. Cit.

25 Ms. AV 22, 12%13% (tr. 21-23)

26 Ibid., 17" (tr., 2).



Sobre el concepto del mundo en Levinas y su aporte
a la interpretacion arendtiana del mundo.

On the concept of the world in Levinas and his contribution
to the arendtian interpretation of the world.

JULIO CESAR VARGAS BEJARANO.
Universidad del Valle

Colombia
Resumen: Abstract:
En este trabajo examinamos las In this work, we examine Levina’s and

concepciones de mundo de Levinas y de
Hannah Arendt, asi como la manera como
unay otra perspectiva se complementan.
El punto de convergencia entre estos
enfoques es, en primer lugar, el primado
de las relaciones intersubjetivas o del
tejido social; en segundo lugar la manera
como cada uno de estos pensadores
describe el sentido de la esfera privada,
esto es, de la regidn oculta y cubierta, en
la que deben realizarse las actividades
necesarias para el sostenimiento de la
vida. El articulo concluye puntualizando
lamanera como estos enfoques filoséficos
sobre el mundo coinciden y a la vez se
complementan

Palabras clave: Etica, relacion cara a cara,
Lebenswelt, el mismo, el otro, morada,
espacio privado y publico, intimidad.

Hannah Arendt conceptions of the world,
as well as the way they complement each
other. The convergence between those
approaches is, in the first place, the prime
of intersubjective relationships of social
tissue; in the second place, the way in
which each of these thinkers describe
the sense of private sphere, that is, the
hidden and covered region, in which the
necessary activities have to be carried
out to support life. The article finishes
by pointing out the way in which these
philosophical approaches on the world
coincide and complement at the same
time.

Key words: ethics, relationship face to face,
Lebenswelt, the same one, habitation, private
and public space, intimacy.



132 - Julio César Vargas B.

Levinas y Hannah Arendt comparten una situaciéon comtn: el mundo de la postguerra que
quiere reflexionar sobre el sentido del totalitarismo y plantear alternativas para un
mundo en el que sea posible la convivencia pacifica, o por lo menos el encuentro de
perspectivas y el respeto por el ser del otro. En estas reflexiones me propongo dirigir
la mirada sobre la concepcion del mundo en Levinas e identificar algunos aspectos
en que ella converge y complementa la interpretacion de Arendt. La pregunta que
gufa mis reflexiones para contrastar estas visiones de mundo es: ;Qué relaciones
se entretejen entre el espacio privado o de familiaridad y el mundo como horizonte
abierto de pluralidad?

Segin Hannah Arendt el mundo se caracteriza por su apertura, cuya
realidad se establece desde la pluralidad, gracias a la cual resulta posible la accién
y su permanencia en la memoria y en la historia. Sin embargo, en la tradicion
fenomenoldgica el mundo ya habia sido proclamado como el tema mds general, en
primer lugar en la filosoffa de su fundador: Husserl, pero también en la de Levinas.
Este tltimo se cuenta entre los fenomendlogos y, siguiendo las reflexiones de
Husserl y de Heidegger, retrocede a la experiencia originaria del mundo como el
horizonte o totalidad que determina la manifestacion de cualquier objeto. Respecto
de la pregunta sobre el motivo por el cual cabe relacionar las filosofias de Arendt
y de Levinas podemos afirmar lo siguiente: tanto ella como él describen al mundo
fenomenoldgicamente; si bien sus reflexiones responden a distintas preguntas la
primera por el cardcter politico del mundo y la segunda por la responsabilidad frente
a la alteridad, sin embargo, encontramos aspectos comunes y a la vez perspectivas en
que se complementan mutuamente. En este trabajo dirijo la atencidn especialmente
a la manera como la concepcion del mundo en Levinas tematiza un aspecto esencial
de la experiencia originaria de mundo, que no es abordado suficientemente por
Arendt. Si bien es cierto, por una parte, que uno y otro coinciden en el primado
de las relaciones intersubjetivas o del tejido social, por otra, Levinas describe la
experiencia del mundo que tenemos en la esfera privada, esto es, en la region oculta
y cubiertad, el campo de la necesidad. Como sabemos Arendt sostiene que a este
nivel ain no entra en juego el mundo, pues se trata de una esfera de lo familiar, en la
que rige un interés comtn y no la apertura a la diversidad de perspectivas.

Mis reflexiones se dividen en cinco partes, en la primera introduzco el
motivo general de la ética de Levinas, posteriormente sefialo el nuevo principio
con el que este pensador busca superar el idealismo trascendental husserliano. En la
tercera parte presento la manera como se realiza la apertura del Mismo o del sujeto al
mundo como entorno o como medio. La cuarta parte tiene como tema las relaciones
entre el espacio de la intimidad de la casa y el mundo objetivo. Una vez realizada la
reconstruccion general del concepto de ‘mundo’ en Levinas resulta posible presentar,
en la tltima parte, algunos aspectos de convergencia y complementariedad entre su
posicién y la de Hannah Arendkt.



- Anuario Colombiano de Fenomenologria - 133

1. La ética como marco general de la filosofia de Levinas

El primer aspecto comtn que encontramos entre las reflexiones de Levinas
y de Arendt es que son filosofias de la postguerra que intentan pensar el presente que
les fue dado vivir. Por ello, no es fortuito que Levinas inicie su primera obra capital
abordando el sentido de la confrontacion bélica y las categorias que la subyacen.
La filosofias de Levinas y de Arendt se pueden interpretar como una confrontacién
contra el totalitarismo y la racionalidad moderna occidental. Este desencanto ya
se puede rastrear en las criticas que efectuaron tanto la fenomenologia, como el
psicoandlisis y la teorfa critica de la sociedad a la modernidad. Levinas centra su obra
“Totalidad e Infinito™' a partir de la disyuntiva entre estos dos modos de entender la
racionalidad. Por una parte, la razon puede ser entendida en términos de la ontologia
tradicional, en la que prima una razén que conduce siempre a las aporia ya sea del
positivismo, ya sea de una racionalidad trascendental centrada en la vida subjetiva.
La racionalidad llevada a su mdxima expresion tiene como unico producto la guerra.
Sin embargo, la lectura que Levinas hace de la guerra no clausura las esperanzas,
pues podemos aprender atn de las situaciones mds adversas, y con ello de la guerra
y de su ontologia de la totalidad. En la situacidn de guerra los hombres tienen al
menos la oportunidad de descubrir los sofismas que la engendraron: ella produce una
“movilizacién de absolutos”, pues aquellos principios que eran considerados como
inamovibles, ya no sirven como punto de referencia para orientar la existencia y para
la construccion de la identidad, o mejor de los proyectos personales y sociales. La
guerra como efecto de las vision totalitaria ofrece una vision engafiosa del futuro,
pues este se constituird en el espacio de realizacion de las utopias esperadas. La vida
auténtica estd por venir y el presente debe ajustarse a las normas impuestas para
poder estar a la altura de los ideales.

Frente a este imperio de la totalidad, Levinas propone una Escatologia como
salida a la ilusién que sustenta la totalidad. Ella no estd sustentada ni en la evidencia
filosofica, ni en la representacidn, base del pensamiento cientifico moderno; pero
tampoco se desarrolla al modo de una teleologia en la que el sentido y orientacidn
de la historia estdn predeterminados. La Escatologia de Levinas tampoco consiste en
apoyarse en una dimension incondicionada, en el “vacio” inaccesible que sustenta
la espontaneidad de la libertad. Para que los seres alienados recuperen la identidad
perdida en la guerra es necesaria una “relacion original y originaria con el ser”?y ella
tan sélo se realiza en la confrontacién con el otro que nos apela.

2. Despedida del idealismo trascendental en Levinas

Para comprender el sentido de esta “relacion original y originaria con el ser”
es preciso recordar la pretension general de la filosoffa de Levinas en términos de
renovar el principio fundamental de la fenomenologia. En efecto, Husserl manifesté
explicitamente que la intuicion fundamental de su pensamiento era la intencionalidad,
esto es, la correlacion entre los actos de la conciencia y el objeto que se constituye
en ellos. Este proceso de constitucion tiene como base el “principio de todos los
principios”: la evidencia que se gana mediante la intuicion originaria, es decir, en
la presentacién de los objetos en persona’. Los desarrollos de sus investigaciones lo
llevaron al final de sus afios a plantear que el tema de la fenomenologia no reside tanto

1. Levinas, Enmanuel. Totalidad e infinito, Ensayo sobre la Exterioridad. Salamanca, Sigueme, Salamanca, 1995.
2 Ibid. pdg. 48.

3 Husserl, Edmund. Ideas relativas a una Fenomenologia pura y una Filosofia fenomenologica. México, Fondo de Cultura
Econdmica, 1986, §24, p. 58 ss.



134 - Julio César Vargas B.

en el reino de la conciencia, como en el mundo de la vida con sus estructuras bdsicas,
las cuales sirven de fundamento a priori a toda experiencia. En sus consideraciones
sobre el mundo de la vida Husserl atisbo ciertas caracteristicas del mundo que si
bien no alcanzé a desarrollar, conforman la base de trabajo para otros exponentes del
movimiento fenomenoldgico, como es el caso del propio Levinas. La concepcion
fenomenoldgica del mundo tiene presente una diada entre el mundo familiar y el
mundo tnico, mundo de la vida. El mundo familiar estd conformado por una trama
de relaciones sociales, en las que hay lugar a la diversidad de perspectivas, posee
ademds un cardcter abierto, perdurable e histdrico.

Si bien uno de los logros fundamentales de la fenomenologia de Husserl es su
concepto de “mundo de la vida” y la manera como se presenta al modo de un mundo
entorno o familiar, sin embargo persistié en su empefio de fundamentar el origen
de este mundo en la subjetividad trascendental. Esta pretension de fundamentacién
es la que Levinas quiere superar al proponer que la relacion originaria es de tipo
interpersonal o del ‘cara a cara’. Con ello, tenemos una superacion de la perspectiva
trascendental, pues la génesis del sentido no proviene exclusivamente de la
subjetividad, sino que es construida en su relacién con el otro. Esto quiere decir
que la trascendencia del otro, no es constituida a partir de la subjetividad. Levinas
realiza un giro y plantea que en la relacion con la trascendencia del otro se produce
la experiencia del infinito.

Lo anterior lleva a la pregunta sobre la manera como se realiza la constitucion
de sentido del mundo y del otro con base en el nuevo principio de la trascendencia;
esto es, la nueva forma de relacion originaria planteada por Levinas. En primer
lugar, debemos afirmar que la correlacion intencional, centro de la fenomenologia de
Husserl, permanece como uno de los ejes de la filosofia de Levinas, pues la descripcion
de la relacion con el otro no se realiza desde la perspectiva de un tercero, o de un
modo objetivista, esto es, mediante la descentracion. Del otro tan sélo podemos tener
experiencia originaria en su aparecer, 0 mejor en su revelacion ante la subjetividad
en primera persona. A esta dimension de la primera persona, que es autoconsciente
y que tan solo es en relacion con el otro, Levinas la denomina el Mismo. Para que
ocurra tal revelacién el Mismo debe estar en actitud de apertura hacia lo que no es
él y desborda su ser personal. De este modo, se produce la idea de infinito con su
correspondiente asombro ante un ser que desborda cualquier anticipacién posible
que se pueda tener de €l y que sobre todo en su intimidad no se deja ni determinar, ni
aprehender mediante modelos formales, como s{ seria la pretension de los métodos
provenientes de las ciencias naturales.

Respecto de los caracteres generales de esta relacidon originaria no nos
podemos detener en este trabajo, tan so6lo interesa resaltar que Levinas tiene dos
presupuestos ontoldgicos para describir esta experiencia. Por una parte, el Otro se nos
manifiesta como alteridad que no es absoluta, esto es, que siempre estd en relacion
con el Mismo y que ademds siempre se escapa a todo intento de unificacién, de
integracion o de totalizacidn por parte del Mismo. De otra parte, el Mismo tiene un
cardcter autosuficiente, en cuanto vive en una situacion determinada de separacion.
La formacién de un “nosotros”, esto es, de una comunidad entre el Mismo y el Otro
solo es posible mediante la apertura del Mismo, esto es, cuando sale al encuentro del
Otro en la relacion ‘cara a cara’ y esta relacion se efectia mediante el discurso o el
lenguaje. A este movimiento que parte de la familiaridad personal hacia lo extrafio o
lo trascendente, lo denomina Levinas economia.

Que el principio de la existencia esté anclado en la relacidn originaria con el
otro le permitird a Levinas sostener el primado de la ética sobre la ontologia, pues lo
que sea el ente y el mundo como el horizonte general que los posibilita, no depende



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 135

de la precomprension que tengamos del ser, sino de la manera como se establece la
relacién entre el Mismo y el Otro. En este punto surgen algunos interrogantes que
no podemos desarrollar en este contexto, a saber: ;cdmo surge el sentido de esta
relacion originaria ‘cara a cara’ y cdmo se construye sobre esta base el significado y
el lenguaje en general? En lo que sigue dirigiremos nuestra atencion especialmente al
modo como esta relacion determina la experiencia que tiene el Mismo del mundo.

En definitiva, la inversion critica que estd a la raiz de la propuesta de Levinas
no consiste tanto en examinar tedricamente el cémo de los propios actos, cuanto la
toma de ‘conciencia moral’. Esto exige una consideracidn sobre el modo como el
Mismo se relaciona con el Otro, y establecer en qué medida esta relacién es justa. La
mirada del Otro es, en este contexto, exigencia que lleva al Mismo a cuestionarse, a
preguntarse por el ser. De ese modo interpretamos la sentencia de Levinas: “el Otro es
Metafisica™. La relacion con €l, no se delimita al “conocimiento, en gozo y posesion,
en libertad™, sino que antes bien exige al Mismo comprometerse libremente. Levinas
aboga, entonces, por una metafisica en la que la libertad humana no quede disuelta
en el sistema o en la totalidad. Ello quiere decir que no consiste en un saber neutro y
objetivo, sino que mds bien involucra al sujeto en su apertura al Otro y al infinito, de
tal manera que pueda hablarle.

3. La apertura del mismo al ser del mundo, al elemento

En este numeral buscamos mostrar cémo Levinas, bajo el presupuesto de la
relacion originaria del ‘cara a cara’, describe al mundo desde una perspectiva que
complementa ampliamente los andlisis de Arendt. Asimismo, mostraremos uno de los
aportes decisivos de la filosofia de Levinas respecto del concepto de mundo; si bien
el mundo estd determinado por el tejido de relaciones interpersonales, sin embargo,
contiene una dimension que atraviesa la esfera privada del hogar y con ello también
es condicidn decisiva para las actividades que se realizan para el sostenimiento de la
existencia, es decir, lo que Arendt denomina como el espacio de la necesidad o de la
labor.

Levinas sostiene como una de sus tesis centrales que la relacién originaria
con la alteridad es posible gracias a que la Mismidad tiene una estructura ontolégica
propia. El ser esencial del mismo radica en la separacion o autosuficiencia que Levinas
denomina también como ateismo. En efecto, si bien el Mismo es un ser contingente
y por tanto no tiene su razon de ser en si mismo, también tiene la posibilidad de ser
autéonomo y de configurar su modo de existir. Ello es posible gracias a su cardcter
de separacion (lo que en términos de la tradicién judeo-cristiana se denominaria
“caida”), cuyo ser esencial reside en su ser temporal, el cual marca esencialmente el
devenir del Mismo y, en consecuencia, la realizacidon de sus proyectos. Al cardcter
temporal le es correlativo una nueva dimension de la intencionalidad que Levinas
acentda especialmente, a saber, su disposicidn para el gozo. La vida subjetiva se
realiza como gozo. La relacion primordial de la Mismidad con el mundo en general
estd atravesada por la sensibilidad que goza. Levinas le otorga un papel tan relevante
al gozo que ve en €l no solo el rasgo bdsico de la intencionalidad, sino también
la evidencia de la ‘independencia’ subjetiva, su fuente; por ello sostiene que “la
subjetividad se origina en la independencia y en la soberania del gozo™®. La relacion
intencional con los objetos no estd dada en términos de su ser titil — tal y como se
sostiene en Ser y Tiempo —, sino que en €l disfrutamos el trato que tenemos con

4 Levinas Op. Cit. p. 109
5 Cfr. ibidem.
6 Cfr. Ibid, p. 132.



136 - Julio César Vargas B.

ellos. Los objetos se nos ofrecen al modo de ‘alimentos’ y no estdn ahi para ser
consumidos o destruidos, sino para nutrir la vida de la Mismidad, y servir como parte
de la riqueza propia del horizonte general en el que se realizan sus actividades. El
g070 no equivale necesariamente a la diversién y por extension a la manfa, sino a las
actividades que exige el apropiarse de aquello con que nos relacionamos y designa la
manera como ellos contribuyen de diversos modos a enriquecer la vida. Al respecto
Levinas lo califica como “estremecimiento del yo” y como “remolino del Mismo™®,
queriendo decir con ello que todo el ser personal estd afectado, la afectividad (la
alegria y el dolor) conciernen a los sujetos! Esta relacién no es utilitaria, sino que
alimenta el egoismo propia de la Mismidad, su “vida” entendida como “afectividad
y sentimiento™. Podriamos afirmar que el gozo pertenece a la complexion de la
Mismidad, pues “vivir es jugar... consiste en hincar el diente a los alimentos del
mundo, en aceptar el mundo como fortuna, en hacer brillar su esencia elemental.”°
El gozo no esta restringido, pues, a un conjunto de elementos sino que la vida misma
en su totalidad se realiza en el gozo, esto es, la relacion originaria con los objetos.

A diferencia del concepto de labor en Arendt, Levinas entiende que las
actividades para el sostenimiento de la vida, tal y como el alimentarse, si bien son
necesarias, esto no significa que no sean objeto de gozo y de disfrute. La relacion
con los objetos estd mediada por el deseo, el cual no consiste en llenar un vacio para
quedar al menos provisionalmente satisfecho. El deseo se entiende aqui mds como
una pulsidn insaciable que tiende hacia lo “toral [...y] absolutamente otro™"".

Lo anterior muestra en concreto como Levinas se vale de un nuevo modelo
para dar cuenta de la constitucion de la realidad, pues la donacion de sentido no se
dani a partir de la representacion objetiva, ni en perspectiva trascendental al estilo de
Husserl (esto es, mediante actos doxicos, y todo lo que apoya la constitucion, tal es
el caso de quinestecias y horizontes previos, entre otros), pues el sujeto se relaciona
con una realidad cuyo sentido no es constituido totalmente por €l mismo, sino que
se le ofrece en calidad de alimento. Esta excedencia de la exterioridad es la que le
permite afirmar a Levinas que el yo estd “suspendido en el no-yo”'2. La exterioridad
se presenta asi como mundo, que sirve como alimento al Mismo y que a la vez funge
como medio u horizonte de vida.

La exterioridad estd constituida por los objetos que estdn ahi disponibles
en calidad de ‘alimento’ y que surgen de un trasfondo que Levinas denomina como
‘medio’, queriendo con ello dar mayor énfasis a su dimensién espacial. El mundo
entorno se ofrece asi como ‘lo elemental’, es decir, una objetividad que no puede
ser suficientemente perspectivada, pues no tiene totalmente cara”'®. El sujeto vive
en el elemento como el pez en el agua, razén por la cual sostiene Levinas que: “al
elemento le soy siempre interior”',

El hombre habita en el elemento, con lo cual gana su propio domicilio (condicién de
toda propiedad). En relacién con la existencia del ‘Mismo’ dicho ‘elemento’ tiene las
siguientes caracteristicas:

7 Cfr. ibidem.

8 Cfr. Ibid, p. 135.

9 Cfr. ibidem.

10 Cfr.. Ibid., p. 153.
11 Cfr. Ibid., pag. 57.
12 Cfr. Ibid., p. 148
13 Cfr. ibid., p. 150
14 Cfr. ibidem.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 137

“nos ofrece el revés de la realidad”".
Es indeterminado: “viene hacia nosotros desde ninguna parte’'.
c. No se deja captar como “objeto” por el pensamiento.

ISR

Estas caracteristicas nos hacen pensar que el medio equivale al horizonte
general de la experiencia, pues éste ultimo no es objeto, esto es, no se deja determinar
y ala vez es condicion de la manifestacidn de cualquier objeto. En todo caso, Levinas
prefiere caracterizar al mundo como medio, antes que como horizonte, pues asi puede
describirse mejor su cardcter elemental, por ejemplo su manifestacién al modo de
‘tierra”, la cual funge como fundamento para el despliegue la vida. El mundo se
manifiesta ademds como lo ‘propio’, lo cual quiere decir que la relacidn originaria
que tenemos con €l se da al modo de un “absoluto” que sostiene o sirve de ‘escenario’
a cualquier experiencia o actividad del Mismo. Los objetos que se encuentran en el
mundo tienen una identidad, una subsistencia relativa al paso inexorable del tiempo
que retrotrae todos los objetos a la tierra.

El elemento se presenta con un cardcter misterioso o ‘mitico’, ello se debe al
desconocimiento que tenemos de su origen y de la incertidumbre respecto del modo
como nos afectard en el porvenir. Ante la incertidumbre del porvenir, y la labilidad
o fragilidad del gozo el hombre se ve en la necesidad de trabajar, pues tan solo por
este medio le es posible al sujeto el reestablecimiento al menos provisional de su
bienestar. Con todo, la felicidad y el placer de la vida no se restringen al trabajo, pues
la vida desborda en amplia medida a las actividades productivas.'”

Al momento de describir el cardcter mitico o misterioso del elemento surge
la pregunta por su relacion con el mundo. El elemento se manifiesta como el medio
en el que habita el Mismo, y del que no puede tomar la suficiente distancia para
objetivarlo, pues no se ofrece como un objeto del mundo, como ‘sustancia’, sino
como el ‘Apeiron’ o lo indefinible. Este cardcter de ‘indefinido’ se sustenta en que el
sujeto no tiene noticia de su origen y tampoco la certeza de que pueda prolongar su
gozo en el futuro; el porvernir es siempre oscuro y enigmadtico, aunque la esperanza
quiera dar luces al mismo. Al respecto afirma Levinas: “El gozo es sin seguridad”’®.
La relacion que se establece con el elemento no se deja reducir a las idealizaciones
propias de la representacion, de los modelos o teorias que tiene la pretension de
alcanzar a prever con cierta certeza el porvenir. El cardcter indefinido y misterioso
del elemento, la “nada del porvenir”!?, abre el espacio para la dimensién mitica. Los
dioses se representan con base en esa dimension incierta y ‘oscura’ del futuro.

4. La morada como anclaje en el mundo objetivo

Levinas describe la relacién que tiene el Mismo con el mundo, escuchando
el eco de Heidegger, en términos del habitar, cuya condicion estd en el recogimiento
y repliegue que permite la casa. El sentido de la casa no se debe equiparar al de
un instrumento o mueble cuya utilidad es la proteccion ante la ‘intemperie’ o los
posibles ‘enemigos’, su especificidad y a la vez su ‘privilegio’ consiste en que ella
es condicién para la apertura al mundo o como dice Levinas, para el ‘comienzo’.
En efecto, sin la intimidad y proteccion de la casa no le serfa posible al Mismo,
abrirse al mundo y enfrentar la multiplicidad de perspectivas que lo caracterizan. Sin

15 Cfi. Ibid p. 151
16 Cfr. ibidem.

17 Cfr., Ibid pig. 165
18 Cfr. Ibid., pdg. 161
19 Cfr. ibidem



138 - Julio César Vargas B.

embargo, esta condicion no se limita a la accion o a la praxis, pues la representacion
idealista del mundo tiene también como condicion el habitar el espacio de la
privacidad, podriamos decir también de la intimidad de la casa. Al respecto leemos
que “concretamente la morada no se sitda en el mundo objetivo, sino que el mundo
objetivo se sitda con relacion a mi morada.”” Sin embargo, no basta guarecerse en
una edificacion para lograr el recogimiento, pues €ste es mds bien un atributo de la
existencia, y consiste en la necesidad de volver hacia si, de recargar energia para
abrirse luego a nuevas posibilidades. El espacio del recogimiento, de la retirada del
mundo es la intimidad de la casa.

Condicion para la intimidad y el recogimiento es la presencia femenina en
el hogar. Esta tesis también la desarrolla Bollnow en su obra ‘Hombre y espacio’®,
para quien el habitar se realiza en su plenitud sin la presencia hospitalaria de lo
femenino. La familiaridad con el mundo no se logra tan sélo a partir de los hdbitos
y de la costumbre que ellos generan, sino que ella es posible especialmente a
partir de la dulzura y del recibimiento propios del ser femenino. Sin embargo, esta
acogida no es pura apertura, sino también significa discrecién, es decir, no sélo
presencia, sino también “retirada y ausencia”; en este movimiento resulta posible la
familiaridad, condicién de apertura al mundo. El espacio de la casa opera al modo de
un rompimiento respecto de la dimensidn abierta, misteriosa y extrafia del elemento,
para conformar asi un espacio familiar, que posibilita el trabajo y la propiedad. En
este sentido, la morada estd siempre abierta al modo de una membrana, que permite
la interrelacion con el exterior. El anclaje del sujeto en su morada le permite — y en
esto coinciden Levinas y Arendt — su proyeccién al espacio abierto del mundo y
es mediante el trabajo que el hombre conquista al mundo, /o posee y de este modo
termina incorpordndolas al horizonte de familiaridad de la casa, esto es, habitdndola.
El trabajo opera sobre la materia del elemento y su misterio, su oscuridad y su
resistencia, con el fin de ganar sefiorio y posesion sobre ésta, y éste produce obras
que perduran en el tiempo al modo de una “sustancia”??. Asi, el mundo se ofrece
como el espacio abierto para la posesion fruto del trabajo. El mundo en cuanto ya ha
sido poseido, se torna también familiar, libre y habitable.

Una vez esbozada la relacion del Mismo frente al mundo como medio o
elemento, surge la pregunta por el modo como se realiza su interaccion con los otros.
Al respecto Levinas tiene una posicidén un tanto prescriptiva o pudiéramos decir
‘optimista’, pues para quien estd dispuesto a confrontarse en el espacio abierto del
mundo, el otro no aparece como alguien que ejerce sefiorio o hegemonfa, sino como
alguien de quien se puede aprender, pues en esa relacion se produce el infinito. Al
respecto afirma Levinas: “La contradiccion entre la interioridad libre y la exterioridad
que deberia limitarla, se concilia en el hombre abierto a la ensefianza.”* Pero el
encuentro con el otro, la superacion del abismo de la trascendencia, tan solo es
posible mediante el lenguaje. Sin embargo, existe la posibilidad de que el Mismo
se enclaustre en su aislamiento y que no realice su apertura al otro. En este caso,
impera el silencio o la violencia y no se instaura un mundo comin: el Mismo no
logra experimentar la trascendencia.

Ahorabien,creemos que sibienlatrascendenciadel Otroresultaenriquecedora
para el mismo, sin embargo no queda del todo claro el modo como Levinas exige
que deba darse esa relacion. Debido a que en la relacion ‘cara a cara’ tiene lugar la
experiencia de lo infinito, y nos enriquecemos con la trascendencia del otro, Levinas

20 Cfr. Ibid, pdg. 170

21 Bollnow, Otto: Hombre y espacio, Labor, Barcelona, 1969
22 Cfr. Levinas, E..: 0b. cit., p. 178

23 Cfr. Ibid, p. 197



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 139

asume que €l se nos presenta siempre como maestro y que debemos “reconocer
(su) seforio (...), recibir su mandato o, mas exactamente, recibir de €l el mandato
de mandar.**” Esta tesis estarfa enmarcada mds en términos de un deber ser, de una
propuesta ética que de todos modos no se compadece con la realidad del espacio
abierto del mundo en el que sucede mds bien una confrontacién de perspectivas o
medicion de fuerzas. Con todo queda pendiente al respecto una reflexion que sobre
esta base aclare el sentido de la ‘responsabilidad’ que tiene el Mismo frente al otro.

5. Convergencias y divergencias entre las reflexiones de Levinas y Arendt sobre
el ser del mundo.

Nuestras consideraciones nos han permitido esbozar los rasgos generales
de la concepcidn levinasiana del mundo. Esbocemos ahora el modo como Arendt
concibe el ser propio del mundo.

En primer lugar, Arendt parte de la diferencia entre espacio privado y publico.
El primero no sé6lo designa un concepto negativo, de privacion de la realidad del
mundo, sino que también tiene un doble sentido: como aquella esfera que oscura y
oculta en la que el hombre se repliega, para luego poder proyectar al espacio abierto
y publico propio del mundo. Asi, el mundo no es un objeto que se pueda poseer,
sino habitar. Dicho habitar no se puede efectuar sino mediante la accion (valiente )
de quien se arriesga a dejar la seguridad o familiaridad de su vida privada para salir
al espacio publico. A juicio de Arendt, el mundo contrapone al espacio denominado
como “propiedad privada” y no equivale a la naturaleza o al orbe, sino que se entiende
a partir de dos dimensiones a) como mundo construido mediante la produccién o el
trabajo y b) como el prototipo de las relaciones humanas; en €l tienen lugar las
interacciones humanas, de modo que funda al modo de un ‘entre’ que congrega y a
la vez separa, evitando la indiferenciacidn o la masificacion. En la sociedad moderna
de masas donde reina la homegenidad y no hay posibilidad para la diversidad de
perspectivas, el mundo estd alienado, pues no cumple su doble funcién de congregar
y de disgregrar.

Para que se constituya esta segunda dimension de mundo no basta que los
individuos se asocien o congreguen; para ello es necesario un interés comtn en la
construccién del espacio publico o mundo comun. Por ello, Arendt sostiene que el
factor comun entre una comunidad de santos y una banda de delincuentes es su
actitud antipolitica, su desinterés por el mundo; pues en ambos casos no existe una
disposicidn para que sus respectivas actividades y obras aparezcan en el espacio
publico. En este contexto, no es posible tener experiencia de mundo en el espacio
privado, pues lo propio del mundo es la pluralidad de perspectivas y esto no sucede en
la comunidad familiar donde prima la relacion de fraternidad y donde se comparten
en cierta medida ideales comunes y toda diferencia tiende a ser rechazada. El espacio
familiar como tal es — a juicio de Arendt — prepolitico; intentar extenderlo a la vida
en comtn resulta antipolitico.

El mundo, como mundo politico, se caracteriza por que en €l la comunidad
ha construido mediante sus relaciones interpersonales un espacio publico en el que
hay diversidad irrestricta de de perspectivas; tales perspectivas pueden a su vez ver
y ser vistas por todos aquellos que lo habitan.?

Cabe sefialar que esta concepcion del mundo tiene un cardcter prescriptivo,
cuyo punto de referencia seria la experiencia que tuvieron los griegos de la polis.
Con todo, queda abierta la pregunta por el sentido del espacio publico y la manera

24 Cfr. Ibid. p. 196

25 Arendt, Hannah: La condicion humana, Paidés, Barcelona, 1988, pardgrafos 6,7 y 8



140 - Julio César Vargas B.

como en la actualidad los ciudadanos lo experimentan y pueden (o no) participar en
los asuntos que alli se debaten.

Una vez sintetizada la perspectiva de Arendt sobre el mundo, precisemos
algunos aspectos en los que la filosofia de Levinas complementa y/o difiere de ésta:

a) El mundo se ofrece como espacio abierto y de pluralidad de perspectivas
mundo, el cual tiene como condicién necesaria el anclaje del sujeto en el espacio
intimo o privado de la casa. Levinas acentia la tesis del recogimiento, frente a la
impredecibilidad y rudeza de los elementos.

b) El paso del espacio de la privacidad del hogar al publico le exige al sujeto valentia
o ‘coraje’, para salir al espacio abierto publico, a contrastar las perspectivas y a
abrirse espacio en el mundo, para ganar presentarse ante los otros y, de ser posible
dejar huella en la memoria o historia de la comunidad; salvo que esto no depende del
sujeto, de sus buenas intenciones, sino de la pluralidad.

c) El trabajo es la primera via que tienen los sujetos para abrirse al mundo y para
crear productos perdurables que se incorporen a él.

d) La relacion interpersonal, “cara a cara” o “la accién” son el principio fundamental
mediante el cual se realiza la constitucion del mundo. Ahora bien, si queremos
considerar las relaciones mediante la cuales el mundo se manifiesta, vemos una
diferencia significativa, pues Arendt privilegia la accién y los discursos, mientras
que Levinas retrocede a la relacion “cara a cara”, como el origen bdsico del sentido y
del significado en general. En este sentido Levinas asevera que “la constitucién del
sujeto se realiza desde el lenguaje”.

e) El mundo como espacio abierto es visto al trasluz de las relaciones interpersonales,
del poder (Arendt), o de apertura al otro en la relacién “cara a cara”.

En definitiva, la reflexion fenomenoldgica que Levinas realiza sobre el
mundo nos permite retroceder a un nivel de la experiencia que no alcanza a tematizar
Arendt. El mundo se ofrece también como el medio en el cual se bafia el Mismo y
tiene ademds un cardcter mitico o de misterio, pues no tenemos seguridad respecto
de su origen, ni de su porvenir. Nuestra relacion primordial con el mundo es de gozo,
si bien ella estd sujeta a los infortunios, €l nos proporciona los objetos con que
tenemos trato cotidiano y que enriquecen — al modo de nutrientes - la vida.

Finalmente cabe sefialar que tanto para Levinas como para Arendt el mundo
tiene un cardcter perdurable, y por ello la responsabilidad ante €l consiste en tener
presente que lo hemos recibido de las generaciones anteriores y que debemos
legarlo a las siguientes generaciones. Este es el sentido que Levinas le otorga al
quehacer politico, el cual debe permitir que los sujetos asuman la responsabilidad
por la comunidad histdrica, esto es, no sélo por la presente, sino que sobre todo
el Mismo se proyecte hacia las generaciones siguientes, mediante la fecundidad.
Sin embargo, responder a las preguntas sobre el sentido que tiene la fecundidad y
sobre como es posible que el deseo logre trascender el campo de la subjetividad para
abrirse bondadosamente a los otros y formar comunidad, es tarea para una reflexién
posterior.



- Anuario Colombiano de Fenomenologria - 141

Bibliografia

Levinas, Enmanuel. Totalidad e infinito, ensayo sobre la Exterioridad, Salamanca,. Sigueme, 1995.

Husserl, Edmund.. Ideas relativas a una Fenomenologia pura 'y una Filosofia fenomenoldgica. México,

Fondo de Cultura Econémica 1986,

Bollnow, Otto. Hombre y espacio, Barcelona, Labor, 1969

Arendt, Hannah. La condicion humana, Barcelona Paidds






El poder de la historia sobre la conciencia
humana finita segiin Gadamer.
Antecedentes fenomenologicos de la nocion

The power of history over the finite human conscience according to
Gadamer. Phenomenological antecedents of the notion

ROBERTO J. WALTON
Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires
Argentina

Resumen:

En su andlisis de la historia de lo eventos
acontecidos y del saber histérico acerca
de ellos —nicleo de la segunda parte
de Verdad y método—, Gadamer ha
logrado ensamblar y hacer emerger de
una gran visién de conjunto, con nuevos
descubrimientos y perspectivas, puntos
de vista de sus predecesores. Los temas
diltheyanos del nexo de efectos y de la
homogeneidad entre lo conocido y lo
cognoscente en la ciencia histérica se
han convertido en el de la “pertenencia
a la tradicion”. Los andlisis husserlianos
sobre la historicidad de la subjetividad
y la sintesis pasiva se han ahondado
y transmutado en el concepto de
“conciencia expuesta a la eficacia de la
historia”. Las nociones heideggerianas
de estructura de anticipacion de la
interpretacion, de acontecer transmitido
y de saber historico que avanza a través
de la historia de una transmision, han
sido esclarecidas a través del concepto
de “productividad de la historia”. EI
sello distintivo de sus aportaciones
reside en haber dilucidado el papel de la
interpelacidn de la tradicidn, la funcién
de la distancia en el tiempo para la
productividad hermenéutica, y el juego
de un entramado (Ineinanderspiel) en el
acontecer de la tradicion. El propdsito de
este trabajo es analizar la convergencia
entre cuestiones fenomenoldgicas y
hermenéuticas en el andlisis de la nocién
de conciencia expuesta a la eficacia de
la historia.

Palabras claves: Historia, conciencia,
hermenéutica, horizonte, Lebenswelt,
tradicién, nexo de efectos, homogeneidad.

Abstract:

In his analysis of the history of occurring
events and historical knowledge —core
of the second part of Truth and method-,
Gadamer has managed to ensemble and
make emerge, from a whole vision, with
new discoveries and perspectives, points
of view of his predecessors. Diltheyan
themes on the nexus of effects and
homogeneity between the known and the
cognoscent in the historical science, have
turned into the “traditional belonging”.
Husserlian analysis on the historicity of
subjectivity and the passive synthesis
have gone deep and transmuted into the
concept of “the conscience exposed to
the efficacy of history”. Heideggerian
notions of the structure of anticipation
of interpretations, of transmitted
happening and of historical knowledge,
which advance through the history of
transmission, have been clarified through
the concept of “history productivity”.
The distinctive seal of his contributions
resides in having clarified the role of the
interpelation of tradition, the function
of distance in time, for the hermeneutic
productivity, and the game of a lattice
(Ineinanderspiel) in the happening of
tradition. The purpose of this work is
to analyze the convergence between
phenomenological and hermeneutic
questions in the analysis of the notion of
the conscience exposed to the efficacy of
history.

Key Words: History, consciencie,
hermeneutics, horizon, lebenswelt, tradition,
nexus of goods, homogeneity



144 - Robert Walton

En escritos autobiograficos, Hans-Georg Gadamer recuerda la situacion
filosdfica de Alemania luego de la primera guerra mundial. Era el fin de una época
caracterizada por la creencia ilimitada en el progreso y el dominio incuestionado
de la ciencia en la vida cultural. Ya no se podia convencer de ello a los jévenes
que regresaban desde los campos de batalla a las universidades, y de ese modo
perdié credibilidad la filosoffa neokantiana que estaba orientada hacia la ciencia y
habia dominado la escena. Gadamer recuerda que en Marburgo, en el semestre de
invierno de 1919/20, participé en una sociedad de debates a las que son propensos
—como nos dice— los estudiantes en épocas de conmocién social. Cada uno tenfa
su receta para arreglar el mundo invocando a Max Weber, Stefan George, Karl
Marx, Otto von Gierke, Soren Kierkegaard, y otros. Hasta que alguno dijo: “Solo
la fenomenologia puede salvarnos”. Fue alguien que, como la mariposa ansiosa de
luz —observa Gadamer recordando un pasaje de Goethe—, se quemo en la llama de la
fenomenologia porque nunca llegé a producir nada. Pero esa intervencion le permitio
escuchar hablar por primera vez, al menos con énfasis, de la nueva corriente'. En el
camino hacia ella influye también Nicolai Hartmann, su maestro en Marburgo. Por
eso fue natural que, luego de su promocién con una tesis sobre Platén dirigida por
Paul Natorp, marchara en 1922 a Friburgo para asisitir a cursos de Husserl. Lo que
le atrafa de la fenomenologia se expresa en una afirmacion que Husserl repetia en
sus clases, y que Gadamer recuerda con frecuencia en estos escritos autobiograficos:
“Nada de billetes grandes, solo cambio chico”. En ella se condensa el llamado de ir
a las cosas mismas como programa enderezado a la descripcidn de los fendmenos
en contraste con la argumentacién epistemoldgica. Gadamer manifiesta su disgusto
por el lenguaje vacio y valoriza en Husserl la actitud rigurosa, el trabajo sobre los
detalles, y la preocupacién por tornar concretas las cosas.

1 Hans-Georg Gadamer, Mis aiios de aprendizaje, Barcelona, Herder, 1996, p. 29 s.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 145

En Friburgo, en el verano de 1923, Gadamer conoce a Martin Heidegger,
entonces asistente de Husserl, quien lo introduce en la lectura fenomenoldgica
de Aristételes. El estudio de la fenomenologia con Husserl y de Aristételes con
Heidegger no se exclufan: “Por el contrario —escribe Gadamer—, Heidegger habia
sabido convencer a Husserl, a quien llamaba ‘el viejo’, de que en Aristételes se ha de
encontrar una efectiva fenomenologia del mundo de la vida. Por eso Husserl estaba
totalmente de acuerdo en que [...] también se debia estudiar a Aristdteles. [...] Asi me
introducia Husserl por todas partes con orgullo porque yo queria estudiar Aristételes
con su discipulo Heidegger™. Ahora bien, volver a las cosas mismas significaba
algo mds que abandonar los hechos de la ciencia a favor de los fendmenos, y ya
Husserl y Heidegger habia iniciado este camino al utilizar la expresién “mundo de
la vida” (Lebenswelt). El abandono de un concepto de conocimiento limitado a las
ciencias lleva a Heidegger por el camino del pensamiento histdrico iniciado por
Wilhelm Dilthey. Ya no se trata de avanzar mds alld del neokantismo sino de dejar
atrds también al menos en su formulacidn estdtica la fenomenologia trascendental
de Husserl.

Con posterioridad, Gadamer se dedica a la filologfa cldsica bajo la guia de Paul
Friedldnder®. Siguiendo este camino emprende una investigacion sobre la cuestion
socrdtica del bien en la filosoffa platonico-aristotélica, esto es, un proyecto sobre
la ética aristotélica como la verdadera realizacién del desafio socrdtico que Platon
habia colocado en el centro de sus didlogos. Un resultado parcial es la publicacion en
1931, como su primer libro, de su escrito de habilitacion Platos dialektische Ethik:
Phdnomenologische Interpretationen zum Philebos. El subtitulo del libro responde
a la utilizacion del método fenomenoldgico a fin de retroceder al sentido original de
la dialéctica como arte de llevar a cabo una conversacion. El didlogo socrdtico y la
cuestion socrdtica del bien fue el mundo de la vida que operaba como trasfondo para
que Platén llamara “dialéctica” a la filosofia. Gadamer se propuso que este trasfondo
volviera a hablar a partir de la experiencia del mundo de la vida en la Alemania de la
década del 20. Ademds, Gadamer reconoce que se vio enfrentado con el problema de
la lingtiisticidad de la comprensidn. Es el problema de establecer como un texto como
el Filebo ha de volver a hablar en relacion con las experiencias de nuestro mundo de
la vida, y nos permita descubrirnos en los conceptos utilizados por los griegos. Ya
estaba vagamente presente en esta obra, a través del intento de descubrir el trasfondo
del texto griego y de conferirle eficacia en el propio mundo de la vida, la idea de
“la fértil fusion de todos los horizontes en que —nos dice Gadamer—, interrogando y
buscando, debemos encontrar nuestro camino en nuestro propio mundo™.

Por tanto, también estd presente la idea, para utilizar la expresion a la que
recurre luego en Verdad y método, de “‘el poder de la historia sobre la conciencia
humana finita™. La cuestion aparece tratada en la segunda parte de la obra
fundamental de Gadamer, luego de un examen de los antecedentes histdricos, en
relacion con un andlisis de los rasgos fundamentales de la experiencia hermenéutica
que se despliega en tres capitulos dedicados a la historicidad de la comprension, el
problema hermenéutico de la aplicacidn, y la conciencia expuesta a la eficacia de la
historia.

2 Hans-Georg Gadamer, “Erinnerungen”, en Hans Rainer Sepp (ed.), Edmund Husserl und die phdnomeno-logische Bewegung.
Zeugnisse in Text und Bild, Freiburg/Miinchen, Karl Alber, 1989, p. 13. En otro escrito autobiogréfico, Gadamer afiade: “En realidad,
el golpe maestro de Heidegger fue que convencié a Husserl de que Aristételes habia sido el primer fenomendélogo antes de Husserl”
(“A Conversation with Hans-Georg Gadamer”, The Journal of the British Society for Phenomenology, Vol. 26, N° 2, 1995, p. 118).

3 H.-G. Gadamer, Mis aiios de aprendizaje, p. 40.

4 Hans-Georg Gadamer, “Gadamer on Gadamer”, en Hugh J. Silverman, Gadamer on Hermeneutics, New York/London, Routledge,
1991, p. 19.

5 Hans-Georg Gadamer, Wahrheit und Methode. Grundziige einer philosophischen Hermeneutik, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 3a. ed., 1972, p. 285. [Sigla: WM.] Traduccidn castellana: Verdad y método. Fundamentos de una hermenéutica filosdfica,
Salamanca, Sigueme, 1977, p. 371. [Sigla: VM.]



146 - Robert Walton

1. La comprension

Una tesis central de Gadamer es que, cuando nos ocupamos del mundo de la
vida y de las ciencias del espiritu, un conocimiento basado en un método no permite
acceder a lo fundamental. Debe haber otro camino que permita hacer inteligibles
los nexos de sentido que escapan a una teoria del conocimiento. Esto implica
buscar un tipo de saber que no sea objetivante ni universal, que no se enfrente
con hechos que meramente se han de constatar, sino que afecte a quien conoce a
través de una comprension mds originaria que aquella desarrollada por Dilthey en
oposicién a la explicacion como método de las ciencias naturales. Para avanzar mds
alld y asignar a la subjetividad el modo de ser de la historicidad fue necesaria la
escuela fenomenoldgica. Husserl dio un “paso radical” (radikaler Schritt) en esta
direccion cuando puso de relieve el “modo de ser de la subjetividad como absoluta
historicidad™®. La oposicidn entre naturaleza y espiritu carece de una validez tltima
porque una y otra, y con mayor fuerza las ciencias que se ocupan de ellas, remiten a
la intencionalidad constituyente, y, por tanto, a la historicidad de la vida intencional
que se transforma permanentemente al enriquecerse con la sedimentacion de sus
operaciones. De ahi que no se pueda partir de la oposicion entre naturaleza y espiritu,
y que el concepto de objetividad que aparece en las ciencias de la naturaleza no sea
un modelo universal sino un caso particular entre otros en el &mbito de los resultados
de la vida intencional’.

Gadamer observa una coincidencia de Heidegger con Husserl. Consiste en
que no es necesario destacar la peculiaridad del ser histdrico frente al ser natural para
legitimar las ciencias del espiritu en razén de que todo conocimiento es derivado
respecto de una apertura originaria del mundo que se enlaza con una comprension
entendida como modo de ser del Dasein en tanto poder ser. Pero Gadamer encuentra
una diferencia entre Husserl y Heidegger porque sostiene que la comprension es para
el primero todavia un ideal metddico en el terreno de las ciencias del espiritu. Para
Heidegger, en cambio, la comprensién no sigue, como para Dilthey, en direccion
inversa, y como una operacion posterior, el impulso de la vida a la expresion, sino que
ya es inherente a la vida misma que se expresa. Gadamer destaca las consecuencias
de la participacion de toda la estructura ontoldgica del Dasein con sus momentos de
la condicién de arrojado (Geworfenheit) y del proyecto (Entwurf) en la comprension
e interpretacion: “La estructura general del comprender alcanza en el comprender
histérico su concrecion en la medida en que vinculos concretos de costumbre y
tradicion, y las posibilidades que les corresponden para el propio futuro, son eficaces
(wirksam) en la comprensién misma”®. Con esto subraya la importancia de lo que
aparece como prejuicios a la vista de los conceptos de ciencia y método, esto es,
como una manera “subjetiva” de aproximarse al conocimiento histérico.

Mientras que la inspiracidn para el andlisis de la comprension, su despliegue
en la interpretacidn, y la estructura de anticipacion que gobierna tal explicitacion
proviene de Heidegger, Aristdteles proporciona el modelo para unir la comprension
interpretativa a una aplicacion. Junto a la comprension y la explicitacidn se encuentra
el momento —tan esencial como los anteriores— de la aplicacion (Anwendung) o de
la apropiacion (Aneignung) de lo comprendido a la situacion presente del intérprete:
“Comprender es aqui siempre ya aplicar™. Esta idea es central en la nocion de
$oovNoLe, es decir, la sabiduria prictica que determina la conducta teniendo en

6 WM, 500; VM, 625.
7 Cf. WM, 245; VM, 324.
8 WM, 249; VM, 330.
9 WM, 292; VM, 380.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 147

cuenta las circunstancias particulares. Andlogamente, el intérprete no se enfrenta
con lo que quiere comprender como algo general de lo cual estuviera separado. No
puede ignorarse a si mismo ni pasar por alto la situacién hermenéutica en la que
se encuentra, es decir, debe tener en cuenta lo particular. Lo que se interpreta tiene
que entenderse cada vez de una manera diferente desde una situacion particular, y
la aplicacion determina desde el principio la comprension. De ahi que Gadamer se
refiera a la actualidad hermenéutica de Aristoteles, y sostenga que el andlisis de la
$OVNOLS se presente como “una especie de modelo de los problemas inherentes a
la tarea hermenéutica™".

En la comprension tiene lugar una “experiencia del sentido” (Erfahrung
von Sinn)''. Por eso debemos dilucidar primero qué se entiende por experiencia de
objetos para analizar luego los rasgos fundamentales de la experiencia del sentido o
experiencia hermenéutica.

2. La experiencia hermenéutica

Segun Gadamer, los defectos de las teorfas de la experiencia residen en que
no prestan atencidn a la historicidad interior de la experiencia. El interés reside en
alcanzar experiencias que, por ser repetibles en condiciones idénticas para todos,
aseguren su objetividad. La pretension de asignar dignidad a una experiencia en virtud
de su repetibilidad implica una disolucion de la historicidad de la experiencia.

A fin de salvaguardar esta historicidad, y como primer paso hacia el examen
de la experiencia hermenéutica en la que estd involucrada una conversacion entre
interlocutores, Gadamer ofrece un andlisis de la experiencia de objetos en el que
destaca tres momentos estructurales fundamentales. El primero consiste en la
formacion de generalidades tipicas. Este aspecto fue caracterizado por Aristoteles
como un momento comun que queda en reposo en medio de la fuga de observaciones,
y comparado con lo que ocurre en un ejército en fuga. Cuando un soldado se detiene,
y luego otro, y asi sucesivamente, el ejército se concentra y obedece a un mando
(Analit. Post. 100a). Andlogamente, cuando es confirmada por una experiencia
repetida, una determinada observacién forma un foco fijo en medio de la fuga general.
Asf, la persistencia de una imagen sensible, y la superposicion con otras semejantes,
conduce a formaciones mds y mds generales. Esta generalidad de la experiencia ocupa
un lugar intermedio entre las percepciones singulares y la verdadera generalidad del
concepto. En relacién con este primer momento de generalidad, Gadamer se refiere
a un momento teleoldgico de la experiencia en el sentido de que una experiencia estd
referida esencialmente a su confirmacidn, sin la cual se convierte en una experiencia
distinta.

Un segundo momento de la experiencia es el momento de negatividad.
La formacién de generalidades tipicas se produce mediante rupturas en que
generalidades falsas son refutadas por nuevas experiencias. Esto significa que no
hemos visto correctamente las cosas, y que ahora tenemos un saber mds adecuado de
ellas: “La negatividad de la experiencia tiene un sentido peculiarmente productivo”'?.
No se rectifica meramente un engafio respecto de un objeto sino que se adquiere
un saber mejor en términos de generalidad respecto de lo que se suponia saber
antes. Siguiendo a Hegel, Gadamer se refiere a un modo dialéctico de experiencia
en que una experiencia contrasta con nuestras expectativas, y, en tanto negacion
determinada, permite que una generalidad mds abarcadora cancele el saber anterior.

10 WM, 307, VM, 396.
11 WM, 361; VM, 468.
12 WM, 336; VM, 428 s.



148 - Robert Walton

Importante es que, cuando la experiencia se contrapone a lo que hemos supuesto, no
solo se altera el objeto sino que su alterarse para mi implica que estoy involucrado
en la experiencia. El que tiene la experiencia se hace consciente de su experiencia, es
decir, vuelve sobre s{ mismo de modo que se produce una “unidad consigo mismo”
(Einigkeit mit sich selbst)". Asi, la experiencia es conocerse a si mismo en lo extrafio
en una autorreferencia. Hegel ha advertido que la experiencia es una experiencia
que el que experiencia hace consigo mismo de tal manera que conduce a un saber
y certeza de si mismo en lo extrafio, esto es, que “para la adopcién y presuncién de
verdad de un contenido, el hombre mismo tiene que estar en ello (dabei sein miisse),
0, mds precisamente, que €l encuentra tal contenido en unidad y unido con la certeza
de si mismo” (Enz. § 7). Ya sea que la experiencia comprenda una multiplicidad de
nuevos contenidos o abarque nuevas formas de la vida espiritual, siempre implica
una “inversion de la conciencia”'¥, aunque esto no entrafie al modo de Hegel un
saber de si que ya no tenga fuera de si algo extrafio, es decir, la identidad de sujeto
y objeto.

El tercer momento de la experiencia reside en que es experiencia de la
finitud humana. Ahora bajo la gufa del aprendizaje por medio del padecimiento,
del méBeL pabog de Esquilo (Agamenon 177), Gadamer seiiala que la decepcion y
el dolor no solo nos enseflan a conocer mds adecuadamente sino que nos permiten
captar los limites del ser humano. En razon de su apertura, la experiencia no alcanza
su consumacion en un saber concluyente, sino que siempre estd abierta a nuevas
experiencias que siempre pueden significar una cancelacion de lo ya alcanzado. Es
una experiencia de los limites de toda posesion, y obliga a tomar conciencia de que
es una ficcion la idea de que hay tiempo para todo. Hay un limite para todas las
expectativas y todos los planes son inseguros: “La verdadera experiencia es, por
consiguiente, experiencia de la propia historicidad”'.

Se dan, pues, los tres momentos de la generalidad tipica, de la negatividad y
pertenencia mutua del experienciante y lo experienciado, y de la limitacion del que
experiencia. Realizado el andlisis de la experiencia de objetos, Gadamer se ocupa,
como paso previo al andlisis de la tradicion, de la experiencia del tu, es decir, un tu
que se relaciona con nosotros a través del comportamiento. Se debe tener en cuenta
que la tradicion es un compaiero de comunicacion al que estamos vinculados como
el yo al td: “[...] la tradicién no es un simple acontecer que se pudiera conocer y
llegar a dominar por la experiencia sino que es lenguaje, esto es, habla por s{ misma
como lo hace un ti”'¢. Por tanto, un andlisis de la experiencia del td nos ofrece un
hilo conductor. Y si la experiencia del ti exhibe los tres momentos estructurales
inherentes a la experiencia de objetos, se podrd mostrar que, como experiencia de la
tradicion, es decir, de los sentidos transmitidos, la experiencia hermenéutica vuelve
a presentarlos.

En primer lugar, en analogia con la generalidad tipica de la experiencia
hay una experiencia del ti que detecta elementos tipicos en el comportamiento
del otro y adquiere capacidad de prevision sobre el otro. Consideramos al otro
como medio de modo que nuestro comportamiento hacia él es el reverso de una
pura referencia a si mismo. Este primer nivel de las generalidades, y del ti como
medio, tiene su reflejo en el objetivismo metodoldgico respecto de la tradicion, es
decir, un objetivismo calcado de la metodologia de las ciencias de la naturaleza.
Este estadio corresponde al punto de vista que aparece en el Sistema de la logica

13 WM, 337; VM, 431.
14 WM, 337; VM, 431.
15 WM, 340; VM, 434.
16 WM, 340; VM, 434. Cf. WM, 432; VM, 546 s.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 149

deductiva e inductiva de John Stuart Mill. La obra se tradujo al alemdn en 1863, y el
traductor vertid la expresion “moral sciences” por Geisteswissenschaften, “ciencias
del espiritu”. De este modo comienza a difundirse la expresion que fue utilizada
luego por Dilthey, y de la que se registran usos desde fines del siglo XVIII. Para
Mill, el método inductivo, que se encuentra en la base de toda ciencia empirica,
es también vdlido en el dominio de las ciencias morales o del espiritu. En ellas se
deben buscar también uniformidades, regularidades y leyes en vista de la prevision
de hechos y acontecimientos particulares. Gadamer considera que se desconoce
totalmente la esencia de la experiencia de un mundo social e histérico cuando nos
aproximamos a él unicamente por medio de procedimientos inductivos. Recuerda
que Dilthey escribié en su ejemplar de la Logica de Mill las siguientes palabras:
“Solo en Alemania puede manifestarse el procedimiento efectivamente empirico
en lugar del empirismo dogmadtico lleno de prejuicios. Mill es dogmadtico por falta
de formacidn histérica”'’. Segin Dilthey, el elemento especifico del conocimiento
histdrico no se alcanza mediante la obtencidn de regularidades y de su aplicacion al
fendmeno histdrico dado. La intencion verdadera del conocimiento histdrico no es
explicar un fenémeno concreto como un caso particular de una ley general. Su fin
verdadero, aun cuando utilice conocimientos generales, es comprender un fendmeno
histérico en su singularidad.

Un segundo modo de la experiencia y la comprension del td consiste en
reconocerlo como persona, pero en ese modo de referirse a si mismo que es la lucha
por el reconocimiento reciproco. Es una relacién reciproca entre yo y td en que cada
uno es aprehendido desde la posicion del otro, y hay un pertenecerse uno al otro.
Este segundo nivel de la experiencia reciproca de experienciado y experienciante,
y del reconocimiento reciproco del yo y el ti en tanto personas, tiene su reflejo en
“la conciencia histdrica” (das historische Bewusstein) que advierte la alteridad del
pasado del mismo modo que la relacion yo-td advierte la alteridad del otro. No se
buscan casos de una regularidad general, sino algo histéricamente Unico: “Lo que
interesa al conocimiento histérico no es saber como los hombres, los pueblos, los
estados, se desarrollan en general, sino por el contrario, saber como esfe hombre,
este pueblo, este estado ha llegado a ser lo que es; [...]""5.

Pero este reconocimiento de la alteridad del pasado intenta elevarse sobre
su propio condicionamiento. Asi, el historiador elige los conceptos con los cuales
describe el peculiar modo histdérico de sus objetos sin preguntarse por su origen
o justificacion. Su sujecién a la metodologia le impide comprender su propia
historicidad y le hace creer que puede excluir sus prejuicios. Ademads, no advierte
que sus conceptos pueden reducir lo extrafio a lo familiar, es decir, someter lo otro
a lo propio'. En lugar de dejarse cuestionar por la tradicion, la nivela sometiéndola
a las normas de su propio saber. Gadamer considera ingenuos tanto la exigencia
de pensar solo segtin los conceptos de la época que procura comprender como el
ideal de acercarse en la medida de lo posible al olvido de si mismo. Quien quiere
sustraerse al condicionamiento de la tradicion mediante un distanciamiento reflexivo
cae en la misma situacion que aquel que destruye la reciprocidad entre el yo y el td
escapando mediante la reflexion a esta relacion.

En tercer lugar, podemos dejarnos interpelar por el ti de manera que el
pertenecerse unos a otros se convierte en un escucharse unos a otros. En este tercer
caso estoy dispuesto a hacer valer en mi algo contra mi. La escucha del otro tiene

17 Cf. Georg Misch, “Vorbericht des Herausgebers”, en Wilhelm Dilthey, Die geistige Welt. Einleitung in die Philosophie des Leb-
ens, Gesammelte Werke V, Stuttgart/Gottingen, B. G. Teubner/Vandenhoeck & Ruprecht, 1982, p. Ixxiv.

18 Hans-Georg Gadamer, Le probléme de la conscience historique, Paris, Editions du Seuil, 1996, p. 31.
19 Cf. WM, 374; VM, 476.



150 - Robert Walton

como correlato en la experiencia hermenéutica la “conciencia expuesta a la eficacia
de la historia” (wirkungsgeschichtliches Bewusstsein), que “‘es ante todo conciencia
de la situacion hermenéutica” y “tiene la estructura de la experiencia™!. Mds
alld del mero reconocimiento de la alteridad del pasado, es necesario dejar valer
la tradicion en sus propias pretensiones de verdad evitando “la despotenciacion
(Entmachtung) de la tradicion™® inherente al prejuicio contra los prejuicios que
proviene de la [lustracion. La conciencia expuesta a la eficacia de la historia no cae en
la ingenuidad de la conciencia histdrica, es decir, de la conciencia que no deja que la
tradicion cuestione los patrones de su propio saber: “Debo dejar valer la tradicion en
su interpelacion/pretension (Anspruch), no en el sentido de un mero reconocimiento
de la alteridad del pasado, sino en la manera en que tiene algo que decirme. También
esto exige un modo fundamental de apertura”®. Por tanto, en contraste con la certeza
metodoldgica, la conciencia expuesta a la eficacia de la historia se caracteriza por
permanecer abierta a la interpelacion/pretension de verdad de la tradicion. El tercer
momento estructural de la experiencia pone de relieve la finitud e historicidad del
ser humano.

En suma: el ti puede presentarse como medio, como persona que es fin en
s{ misma, o como interpelante que escuchamos. Correlativamente, la experiencia
hermenéutica debe acceder, si quiere ser verdaderamente tal, a la conciencia expuesta
a la eficacia de la historia mds alld de la metodologia generalizadora en las ciencias
del espiritu y de la conciencia histdrica singularizadora pero objetivante.

3. La conciencia expuesta a la eficacia de la historia

Gadamer ha mostrado el modo en que la conciencia expuesta alaeficaciade la
historia “debe reflejar, como una genuina forma de experiencia, la estructura general
de la experiencia”. Con ello avanzamos a la caracterizacion de la comprension
como “experiencia del sentido” y nos enfrentamos con el problema de la tradicion:
“La experiencia hermenéutica tiene que ver con la tradicion. Ella es la que debe
acceder a la experiencia”.

Gadamer subraya que la anticipacidn de sentido que guia nuestra comprension
se determina a partir de la comunidad y su tradicion. El intérprete no es una conciencia
pura porque estd sujeto a los prejuicios en tanto efectos de la historia, y la historia
pasada no es una realidad en si porque es aprehendida y moldeada a través de estos
prejuicios. La verdad acerca del pasado no puede ser separada de lo que el pasado nos
dice, es decir, de la verdad del pasado. Por eso la hermenéutica debe tener en cuenta
respecto de la comprensidn una eficacia o productividad de la historia, una historia
efectuante o efectual, que Gadamer designa con el término Wirkungsgeschichte®.

Un pensamiento efectivamente histérico debe pensar concomitantemente la
propia historicidad. Solo entonces no correrd detrds del fantasma de un objeto
historico (Phantom eines historischen Objektes), que es objeto (Gegenstand)
de una investigacion progresiva, sino que aprenderd a conocer en el objeto

20 WM, 285; VM, 372.
21 WM, 329; VM, 441.
22 WM, 255; VM, 337.
23 WM, 344; VM, 438.
24 WM, 340; VM, 434.
25 WM, 340; VM, 434.

26 Cf. Hans-Georg Gadamer, Le probléme de la conscience historique, p. 90. Sobre la traduccién del término, véase Edgardo Albizu,
“Hermenéutica e historia en Gadamer”, Anuario de Filosofia Juridica y Social, N° 8, Buenos Aires, 1988, p. 103.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 151

(Objekt) 1o otro de lo propio y con ello tanto lo uno como lo otro. El verdadero
objeto (Gegenstand) histérico no es un objeto (Gegenstand), sino la unidad
de este uno y otro, una relacién en la que subsiste tanto la efectividad de la
historia como la efectividad de la comprensién histérica. Una hermenéutica
adecuada al asunto tendria que mostrar esta auténtica efectividad de la historia
en el comprender. A lo exigido con ello lo denomino “eficacia histdrica”
(“Wirkungsgeschichte”)?.

De manera que la historia siempre existe en relacion con sus consecuencias
en el curso de los eventos en un proceso de productividad o realizacion. La
comprension estd orientada por prejuicios —es decir, opiniones previas— que son
efectos de la historia que se quiere comprender. Nos encontramos siempre expuestos
a la eficacia de la historia, y esta situacion precede a toda objetivacion del pasado por
el historiador. No podemos, pues, salirnos del acontecer histdrico y enfentarnos a €l
de tal modo que el pasado se convierta en objeto:

Cuando pensamos asf, llegamos demasiado tarde para alcanzar con la mirada
la auténtica experiencia de la historia. Estamos siempre ya ahi en medio de
la historia. No solo somos un miembro de esta cadena que continda rodando,
para hablar con Herder, sino que estamos en cada instante ante la posibilidad
de comprendernos con lo que viene hacia nosotros y nos es transmitido desde
el pasado. Llamo a esto “conciencia expuesta a la eficacia de la historia”
(“wirkungsgeschichtliches Bewusstsein”) porque con ello quiero decir, por
un lado, que nuestra conciencia estd determinada por la eficacia de la historia
(wirkungsgeschichtliches bestimmt ist), esto es, estd determinada por un
acontecer efectivo que no deja ser libre a nuestra conciencia en el sentido de
un hacer frente oponiéndonos al pasado. Y quiero decir por otro lado también
que es menester producir una y otra vez en nosotros una conciencia de este ser
efectuado (Bewirktsein) —asi como por cierto todo pasado que nos viene a la
experiencia nos obliga a habérnoslas con €l, a tomar sobre nosotros en cierto
modo su verdad?.

Asi, Gadamer pone de relieve que nuestra conciencia estd determinada por la
eficacia histdrica, pero que nosotros debemos permanentemente tomar conciencia de
esta eficacia de una manera distinta llegando en cada caso a un acuerdo con el pasado.
Hay un entramado de efectos reciprocos entre la historia y el conocimiento de ella.
Antes de ser objeto de ciencia, la historia es aquello en lo que nos encontramos sin
saber lo que nos sucede porque la tradicion nos determina. De manera que el circulo
hermenéutico describe la comprensién como la interpenetracion o “juego entramado”
(Ineinanderspiel) del movimiento de la tradicion —las posibilidades transmitidas— y
del movimiento del intérprete. Asf, la comprension ha de ser considerada “no tanto
una actividad de la subjetividad, sino mds bien un moverse dentro de un acontecer
de la tradicion (Einriicken in ein Uberlieferungsgeschehen), acontecer en que el
pasado y el futuro se mediatizan constantemente”?’.

El circulo hermenéutico aparece como unarelacion circularentre unatradicién
y una interpretacion, que, a su vez, forma parte de la tradicién. No es posible escapar
a esta comprension circular porque la interpretacion estd siempre gobernada por la

27 Hans-Georg Gadamer, Kleine Schriften IV. Variationen, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1977, p. 61. Cf. WM, 283; VM,
370.

28 Hans-Georg Gadamer, Kleine Schriften I. Philosophie. Hermeneutik, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1967, p. 158.
29 WM, 274 s.; VM, 360.



152 - Robert Walton

situacidn historica en la que tiene lugar: “El circulo de la comprensidn no es en este
sentido un circulo ‘metédico’ sino que describe un momento estructural ontoldgico
del comprender™®. Por otro lado, la vida histdrica de la tradicion estd consignada
siempre obligada a una nueva apropiacion e interpretacion. Lo cual significa que no
hay una interpretacion correcta en si. El circulo hermenéutico asi entendido debe
ser complementado con la “captacion previa de la complexion (Vollkommenheit)”.
Nuestra comprension estd guiada por el presupuesto de la completa unidad de sentido.
No se trata solamente de una unidad de sentido inmanente sino que implica esperas
de sentido trascendentes que resultan de nuestra propia relacién con las cosas y que
tienen que ver con la verdad de lo dicho. Esto quiere decir que no nos interesamos
en las opiniones, por ejemplo, del autor de un texto, sino que asignamos validez a lo
dicho. El texto no solo debe decir una unidad completa de sentido sino que lo que
dice debe ser la verdad completa. El que quiere comprender tiene que estar ligado
al asunto que se transmite, y este tener que ver con la misma cosa, este “acuerdo en
el asunto” (Einverstcindnis in der Sache)®' solo se logra a través de la comunidad de
prejuicios en la pertenencia a una tradicién:

Comprender significa primariamente comprenderse en el asunto y solo
secundariamente separar y comprender la opinién del otro como tal. La
primera de todas las condiciones hermenéuticas sigue siendo, por tanto, la
comprension del asunto, el tener que ver con el mismo asunto. A partir de esa
comprension se determina lo que es efectuable como sentido unitario. Asi{ se
satisface el sentido de la pertenencia, esto es, el momento de la tradicion en
el comportamiento histdrico-hermenéutico por medio de la comunidad de
preguicios fundamentantes y sustentadores®.

La rehabilitacion del prejuicio se orienta contra la subjetividad y la
interioridad, es decir, contra la filosoffa reflexiva. Se trata de una reconquista de
la dimension histérica sobre el momento reflexivo. No nos encontramos frente a
una situacidn histdrica, sino dentro de ella, y por eso no es posible tener un saber
objetivo. Puesto que los efectos de la historia operan en toda comprensién aunque
no se tenga conciencia de ellos, no es posible iluminar completamente una situacion
histdrica colocdndonos en un frente-a-frente en un acto de independencia absoluta.
No es la historia la que nos pertenece sino que somos nosotros los que pertenecemos
a ella: “La toma de conciencia de s{ mismo del individuo es solo una chispa en el
circuito eléctrico cerrado de la vida histérica™.

La comprension se desenvuelve en la polaridad de familiaridad y extrafieza.
El primer polo remite a la continuidad de la tradicién como fundamento de nuestras
proyecciones y prejuicios, y el segundo a una diferencia insuperable introducida por
la distancia histdrica entre autor e intérprete. Esta polaridad implica una “tensién”, y
la comprension se desenvuelve entre ambos polos, es decir, entre la pertenencia a la
tradicion y la objetividad distante que es intencionada histéricamente: “En este entre
estd el verdadero lugar de la hermenéutica”. La tarea de la hermenéutica histdrica
es, pues, reflexionar sobre una “relacion de tensidn que existe entre la mismidad del
asunto comun (Selbigkeit der gemeinsamen Sache) y la cambiante situacién en la

30 WM, 277; VM, 363.

31 WM, 276; 362.

32 H.-G. Gadamer, Kleine Schriften IV, p. 59.
33 WM, 261; VM, 344.

34 WM, 279; VM, 365.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 153

que ha de ser comprendido”. Gadamer traza una analogia entre la hermenéutica
histdrica por un lado y la hermenéutica juridica y teleoldgica por el otro. Se trata de
una tensién andloga a la que se da entre el texto juridico o religioso y su aplicacion
en el juicio o la predicacién de modo que tenga validez juridica o efecto redentor. El
texto debe ser entendido en cada situacién concreta de una manera nueva y distinta.
Y lo mismo sucede con la tradicion. Gadamer insiste en el valor de la tensién: “La
tarea hermenéutica no consiste en ocultar esta tensién por una asimilacién ingenua
sino en desarrollarla conscientemente’.

Si el sentido de un texto transmitido estd determinado por la situacién
histérica del intérprete, comprender no es comprender mejor sino comprender de
un modo diferente. La distancia en el tiempo no es un abismo que debe ser salvado,
sino una posibilidad positiva para el comprender. Es una posibilidad productiva
porque constantemente permite la aparicion de nuevas fuentes de comprensién que
ponen de manifiesto nuevas relaciones de sentido en lo comprendido. No solo tiene
el significado negativo de eliminar las distorsiones del verdadero sentido, sino el
significado positivo de dejar aparecer prejuicios que puedan guiar una comprension
correcta: “No otra cosa que esta distancia en el tiempo puede hacer solucionable
la auténtica pregunta critica de la hermenéutica, esto es, distinguir los prejuicios
verdaderos bajo los cuales comprendemos, de los prejuicios falsos, bajo los cuales
malentendemos™?’.

4. La conversacion hermenéutica

En la pertenencia a la tradicion nos llega una palabra a la que escuchamos.
Cuando la tradicién nos alcanza y es escuchada, se produce un acontecer que significa
“el entrar en juego (Insspielkommen), el jugarse (Sichausspielen) del contenido de
la tradicion en sus posibilidades de sentido y de resonancia en cada caso nuevas,
ampliadas de nuevo por el nuevo receptor”*®. El que escucha la tradicion es de algtin
modo interpelado (angeredet) y tiene que escuchar. No puede dejar de escuchar
(weghoren) de mismo modo que se aparta la vista de algo: “Perteneciente es lo que es
alcanzado por la interpelacion de la tradicion”*. La tradicion vuelve a hablar a través
del intérprete, y entonces emerge algo nuevo que hasta entonces no existia. Hay
un “venir al lenguaje” (Zusprachekommen) de lo dicho en la tradicién, y Gadamer
subraya que este acontecer es a la vez interpretacion y apropiacién o aplicacidn,
y que no es un obrar nuestro sino un obrar de la cosa o el asunto (Sache) mismo.
No obstante, Gadamer aclara que la lingiiisticidad de los seres humanos y de toda
comprension no significa que toda experiencia del mundo tenga lugar como lenguaje
y en el lenguaje ya que hay momentos enmudecidos de contacto inmediato con el
mundo y factores reales no lingiifsticos que condicionan la vida humana:

Naturalmente con esto no se quiere decir que toda experiencia del mundo se
efectie como un hablar y en un hablar —demasiado conocidas son todas las
percataciones, mutismos y silencios prelingtiisticos y supralingiiisticos en
los cuales se expresa el concernimiento inmediato con el mundo— y quién
querrd negar que se dan condiciones reales de la vida humana, el hambre y

35 WM, 292; VM, 380.
36 WM, 290; VM, 378.
37 WM, 282; VM, 369.
38 WM, 437, VM, 553.
39 WM, 438, VM, 554.



154 - Robert Walton

el amor, el trabajo y el dominio, que por su parte miden el espacio dentro del

cual puede tener lugar el discurrir-uno-con-otro y el escucharse-uno-a-otro.

Esto es tan poco cuestionable que antes bien estas son formaciones previas

(Vorgeformheiten) del opinar y discurrir humanos que exigen la reflexion

hermenéutica®.

Nos encontramos, en términos de Paul Ricoeur, con presupuestos
fenomenoldgicos de la hermenéutica. Tal vez haya que situar en el terreno de
estas precondiciones o formaciones previas a la metafisica tal como Gadamer la
caracteriza en su trabajo “Phidnomenologie, Hermeneutik, Metaphysik”. Al sefialar
que no se trata de tres puntos de vista filos6ficos sino de la filosofia misma, Gadamer
sefiala que la metafisica “significa aquella apertura hacia una dimensién que, sin
término como el tiempo mismo, y presente fluyente como el tiempo mismo, abarca
todo nuestro interrogar, decir, y nuestro tener esperanza”!. Puesto que excede al ser
como presente, el ser del “ahi” es el interrogar que se abre a lo posible mds alld del
presente, el decir que busca las palabras para lo indecible, y el tener esperanza que
cuenta con lo imprevisto mds alld de las esperas: “Un estar a la espera (Gewdrtigen)
es también lo que cada conversacion deja por primara vez acceder al lenguaje”™.

La experiencia hermenéutica es una conversacion que tiene la estructura de
la pregunta y la respuesta, y, por tanto, la l6gica de las ciencias del espiritu no es
una metodologia sino una Iégica de la pregunta y la respuesta. Sin una elaboracion
sistemdtica, R. G. Collingwood se habia ocupado de esta Idgica en relacion con la
tradicidn histdrica. Los pasos esenciales en la conversacion hermenéutica pueden ser
enunciados de la siguiente manera.

El primer paso consiste en la pregunta que la tradicion nos plantea. Lo que se
procura interpretar nos interpela mediante una pregunta para la cual debemos buscar
una respuesta. Por eso la interpretacion contiene una referencia esencial constante a
una pregunta a la que se ha de responder. En toda experiencia hermenéutica hay una
pregunta que nos coloca en una determinada perspectiva efectuando una apertura:
“Preguntar significa poner en lo abierto. La apertura de lo preguntado consiste en el
no estar fijada la respuesta. Lo preguntado debe estar atin en el aire™. La apertura
de la pregunta tiene también sus limites. Tal delimitacidn corresponde a una fijacién
de presupuestos. Asi, la pregunta tiene una “orientacion de sentido” (Richtungssinn)
que hace posible la respuesta.

En segundo lugar, una respuesta a su pregunta nos obliga a su vez a plantear
una pregunta a lo que se procura interpretar. Si bien se asemeja a la situacidn que se
plantea entre dos personas en una conversacion, debemos tener en cuenta que, en la
conversacion hermenéutica, el texto solo puede hablar a través del intérprete. Los
signos escritos se vuelven a convertir en sentido gracias al intérprete, y en virtud de
esta reconversion, el asunto o cosa de que habla el texto accede a la comprension.

El siguiente paso reside en que la pregunta que planteamos a lo transmitido
se orienta a reconstruir la pregunta a la cual lo transmitido podria ser una respuesta.
Comprender una obra, un texto o una huella es comprenderlos como una respuesta
a una pregunta, y comprender la pregunta a la que responden es preguntarla. Por eso
comprender es siempre mds que una mera efectuacion segunda (Nachvollziehen) de
una opinion ajena. Es necesario retroceder detrds de lo dicho preguntando mds alld
de lo dicho por la pregunta a la que lo dicho responde.

En cuarto lugar, puesto que es reconstruida, esta pregunta nunca puede ser

40 H.-G. Gadamer, Kleine Schriften IV, p. 259. Cf. Hans-Georg Gadamer, “Reflections on my Philosophical Journey”, en L. E. Hahn
[ed.], The Philosophy of Hans-Georg Gadamer, Chicago and Lasalle (Illinois), Open Court, 1997, p. 28.

41 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik im Riickblick, Gesammelte Werke 10, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1995, p. 108.
Este articulo fue escrito en 1983.

42 Tbid.
43 WM, 345; VM, 440.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 155

revelada en su originario “horizonte de pregunta” (Fragehorizont). Por tanto, la
reconstruccion debe ser realizada dentro del alcance de nuestra pregunta, esto es,
nuestro horizonte presente. El horizonte histérico descrito en la reconstruccion estd
abarcado por el horizonte que nos abarca a nosotros*. Con otras palabras, al revivir
el sentido de un texto, el intérprete hace intervenir sus propios pensamientos. El
“horizonte del intérprete” es determinante pero “no como un propio punto de vista
que se mantiene o impone sino mds bien como una opinién o posibilidad que uno
pone en juego y arriesga (in Spiel bringt und auf Spiel setzt) y que ayuda también a
apropiarse verdaderamente de lo dicho en el texto™.

En quinto lugar, lo anterior equivale a la proyeccién del horizonte de pasado.
El horizonte permite desplazarse desde una situacion cualquiera y colocarse a si
mismo en otra situacion que tiene su respectivo horizonte. De este modo accedemos
a un horizonte histdrico, es decir, aprendemos a ver mds alld de lo muy cercano
integrandolo en un todo mds grande. Hay un horizonte de presente configurado por
prejuicios que aporta el intérprete, y el horizonte de la tradicion. Los prejuicios son
generados por la historia y delimitan aquello a lo que podemos acceder, es decir,
definen nuestra situacion hermenéutica. Son efectos de la historia que operan sobre
la comprension y el medio por el cual podemos alcanzar otra situacion. Apoyados en
los prejuicios que traemos con nosotros, nos desplazamos hacia el horizonte histdrico.
Y los sometemos a una prueba, de modo que no hay una asimilacién del pasado a
nuestra anticipacion de sentidos. El pasado muestra su eficacia en la medida en que
esta proyeccidn permite que seamos afectados por él: “[...] la conciencia expuesta a la
eficacia de la historia es un momento de la efectuacién de la comprensién misma™.
De manera que desplazarse a otra situacion no significa apartarse de si mismo sino
colocarse a si mismo en otra situacidn.

Por dltimo, puesto que la proyeccion del horizonte del pasado surge del
horizonte del presente, que a su vez estd configurado por los prejuicios que hemos
heredado del pasado, hay una fusién de horizontes. Se encuentran, por un lado, el
horizonte de pasado representado por la obra de arte, la situacion histdrica o la doctrina
filosdfica que consideramos, y, por el otro, el horizonte de presente representado
por la situacién hermenéutica en que recibo o experiencio la obra del pasado. El
traslado al horizonte de pasado permite formar un horizonte tinico mds general del
que forman parte los mundos extrafios a los cuales podemos desplazarnos. Se trata
de un ascenso hacia una generalidad superior que rebasa la particularidad propia y la
particularidad extrafa: “Designamos la realizacion controlada de tal fusién como la
tarea de la conciencia expuesta a la eficacia de la historia™’. La fusion de horizontes
puede entenderse como la apertura de un unico horizonte mediante la convergencia
de la comprensién del intérprete con el autor en el sentido universal que la obra
exhibe y que es accesible a todos los que estdn capacitados para su comprension.

La operacion de fusién se sustrae al relativismo y al desconstruccionismo
en tanto el sentido revela una identidad que se manifiesta de multiples maneras y no
puede converger de un modo excluyente con ninguna de las manifestaciones. Esta
mutua referencia del sentido universal y la pluralidad de manifestaciones implica
la necesidad de rechazar tanto un objetivismo que se sustrae a las interpretaciones
como el relativismo que reduce el sentido universal a una de las interpretaciones.
Recordemos que Gadamer se refiere a “la mismidad del asunto comun”.

Un segundo elemento que impide a la hermenéutica de Gadamer caer en el

44 Cf. WM, 355 s.; VM, 452.
45 WM, 366; VM, 467.
46 WM, 285; VM, 372.
47 WM, 290; VM, 377.



156 - Robert Walton

relativismo reside en el papel del fracaso en la interpretacidn. La anticipacién de
sentido en la interpretacion se revela como arbitraria cuando es aniquilada en su
efectivizacion. Respecto de esta tarea de poner a prueba las opiniones previas en
lo que concierne a su legitimacion o validez, queda en claro que las anticipaciones
inadecuadas o arbitrarias no lo son por sus condicién de preconceptos sino porque no
se ajustan al asunto*®. Puesto que la comprension alcanza sus verdaderas posibilidades
cuando las opiniones previas que la ponen en accidn nos son arbitrarias, Gadamer
puede hablar de una “efectuacidn controlada” de la fusion de horizontes y caracterizar
como “la auténtica pregunta critica de la hermenéutica” aquella que concierne a la
distincidn entre prejuicios verdaderos y falsos.

Lanocidnde algo idéntico que puede ser sometido a multiples interpretaciones
tiene una consecuencia importante para la cuestion de qué se ha de entender por “
medirse en la cosa (eine Anmessung an die Sache), una mensuratio ad rem”*. Segin
Gadamer, mientras que el objeto de las ciencias de la naturaleza podria determinarse
idealmente como lo que serfa conocido en un conocimiento completo de la naturaleza,
carece de sentido hablar de un conocimiento completo de la historia y no se puede
concebir teleoldgicamente desde un supuesto objeto en si al que se orientarfa la
investigacion™. No se trata de un proceso que se dirija a una comprension final porque
siempre hay una posibilidad de sentido nueva. No obstante, se puede argumentar que,
si hay una pluralidad de interpretaciones encontradas, la tensidn existente entre ellas
da lugar a una comparacidén respecto de su validez. Ante diversas interpretaciones, y
teniendo en cuenta el aspecto teleoldgico de confirmacién que Gadamer reconoce en
la experiencia, se advierte que, en el proceso de comprension, estd implicada como
condicion de posibilidad la idea regulativa de un objeto plenamente determinado
pero inalcanzable que orienta la experiencia hermenéutica®. Un ejemplo lo ofrecen
la metodologia general, la conciencia histdrica y la conciencia expuesta a la eficacia
de la historia como interpretaciones de ese objeto que es la interpretacion historica
misma. Con lo cual cabe oponerle a Gadamer el reparo de que podemos seguir
corriendo tras el fantasma de un objeto histdrico. Claro estd que se trata de un
fantasma cuya tunica ha sido confeccionada por un sastre fenomenoldégico ya que no
es alcanzable por la imposibilidad de obviar la unilateralidad de la experiencia.

5. El nexo de efectos

A fin de apreciar la significacion del andlisis gadameriano acerca del poder
de la historia sobre nuestra conciencia finita, conviene examinar el trasfondo sobre el
que se presenta, esto es, un contexto determinado por Dilthey, Husserl y Heidegger.

Segin Gadamer, a pesar de su reconocimiento de la dependencia histdrica
de la comprension, Dilthey considera que las ciencias del espiritu se ocupan de
un objeto de conocimiento progresivamente explorable. Por eso Gadamer detecta
una “dualidad” en el pensamiento de Dilthey, es decir, “una vacilacién no aclarada
entre el motivo filosofico-vital y el motivo cientifico-tedrico”. Por un lado, se
atiene a un ideal de objetividad para las ciencias del espiritu. Por el otro, reconoce

48 Sobre la unilateralidad del relativismo puede consultarse en L. E. Hahn [ed.], The Philosophy of Hans-Georg Gadamer, los tra-
bajos de Stanley Rosen, “Horizontverschmelzung”, esp. pp. 210-214, y Robert Sokolowski, “Gadamer’s Theory of Hermeneutics”,
esp. pp. 228-231, junto con las respuestas de H.-G. Gadamer, pp. 219 ss., 235 s.

49 WM, 247; VM, 327.
50 Cf. WM, 269; VM, 353.

51 Cf. David Carr, Interpreting Husserl. Critical and Comparative Studies, Phaenomenologica 106, Dordrecht/Boston/Lancaster,
Martinus Nijhoff, 1987, pp. 179-196.

52 WM, 329; VM, 421.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 157

una dependencia histérica de la comprension. En este sentido, habla del mundo
espiritual como un “nexo de efectos” (Wirkungs-zusammenhang)> y sostiene que
el conocimiento solo es posible en virtud de una “homogeneidad” (Gleichartigkeit)
entre el sujeto y el objeto: “Somos en primer lugar —dice Dilthey— seres histéricos
antes de ser contempladores de la historia, y solo porque somos lo primero podemos
ser lo segundo. [...] la primera condicidén para la posibilidad de la ciencia histdrica
reside en que yo mismo soy un ser historico, y que el que investiga la historia es el
mismo que la hace”*. Gadamer considera que la dualidad que se advierte en Dilthey
solo puede ser resuelta abandonando la relacion sujeto-objeto y con ella la idea de una
ciencia que avanza hacia el conocimiento total de su objeto. Con la homogeneidad
entre sujeto y objeto todavia queda oculto el problema gnoseoldgico de la historia.
Porque la mera homogeneidad conduce a la idea de una “transposicidn psiquica
como el ‘método’ de las ciencias del espiritu>. El punto de partida de Dilthey fue la
interioridad de las vivencias, y no pudo tender un puente entre ellas y las realidades
histdricas en tanto condicionantes de las vivencias de modo que “la historicidad
de la experiencia histdrica no llega a ser realmente determinante”°. Para que sea
determinante es necesario ir mds alld de la homogeneidad y afirmar la “pertenencia
a la tradicion” (Zugekorigkeit zur Uberlieferung). Y para ello es necesario que la
realidad historica “no sea comprendida como mera expresion de la vida sino tomada
en serio en su pretension/interpelacién de verdad (Wahrheitsanspruch)™’.

Respecto de Husserl, al ya recordado “paso radical” de poner al descubierto
la absoluta historicidad de la subjetividad, cabe afiadir esta otra afirmacion de
Gadamer: “Me parece que una clara linea conduce desde el concepto de sintesis
pasiva y la teorfa de la intencionalidad andnima a la experiencia hermenéutica
[...]I%. Ademds, se debe tener en cuenta que, segin Gadamer, si se abandona la
nocién de una fundamentacion que independiza de una vez para siempre lo fundado
de aquello que lo fundamenta, y se la reemplaza por la explicitacion de nuestra
comprension previa del mundo, “entonces —nos dice— se puede hacer justicia mejor
al momento productivo en toda la problematica husserliana del mundo de la vida™.
A continuacion se indican algunos momentos en esta “clara linea” de conduccion de
una posicion a otra.

Ante todo, Husserl se refiere a un “horizonte de efectos” (Wirkungshorizont)
o “horizonte eficaz” (Wirksamer Horizont)® tanto de sujetos como de objetos
culturales. Puesto que la recomprension hace posible una motivacion por el contenido
espiritual de los objetos culturales, pero no implica por si sola la produccién de
efectos, Husserl distingue dos tipos de reactivacion: el sentido puede ser adoptado
como propio en una reactivacion propia, en cuyo caso tenemos conciencia de que
experienciamos un efecto por su accion, o puede ser meramente comprendido de un
modo histdrico en una reactivacion impropia®. En la reactivacion propia o “adopcion”

53 Wilhelm Dilthey, Der Aufbau der geschichtlichen Welt in den Geisteswissenschaften, Gesammelte Schriften V11, Stuttgart/Got-
tingen, B. G. Teubner/Vandenhoeck & Ruprecht, 7a. ed., 1979, p. 152. Traduccion castellana: El mundo histérico, México, Fondo
de Cultura Econdmica, 1944, p. 176 s.

54 Tbid., p. 278; tr. p. 304 s.

55 WM, 247; VM, 327.

56 WM, 228; VM, 334.

57, WM, 281; VM, 367.

58 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik II. Wahrheit und Methode, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul Siebeck), 1986, p. 16.

59 Hans-Georg Gadamer, Neuere Philosophie 1. Hegel-Husserl-Heidegger, Gesammelte Werke 3, Tiibingen, J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck), 1987, p. 170.

60 Hua XIV, 194; XV, 412. La sigla corresponde con indicacién de tomo y pagina a Edmund Husserl, Gesammelte Werke — Husser-
liana. I- XXXV, Dordrecht/Boston/London, Kluwer Academic Publishers (con anterioridad: Den Haag, Nijhoff), 1950-2002.

61 Cf. Edmund Husserl, Erfahrung und Urteil. Untersuchungen zur Genealogie der Logik, Hamburg, Claassen, 1948, p. 321.



158 - Robert Walton

(Ubernahme), los pensamientos de los otros estdn en mi como pensamientos que he
recibido, que tienen influencia en mi, y de los que me he apropiado. Husserl sostiene
que las intenciones son cumplidas por mi adopcion, y aflade que cualquiera que se
comunique conmigo, directamente o a través de otros sujetos u objetos culturales,
tiene “un efecto ‘dentro de mi’, en mi ego”®. El cumplimiento de intenciones de
otros ocurre en diferentes niveles. Puede encontrarse en la esfera estrecha del mundo
familiar cuando los descendientes llevan a cabo la voluntad de los antepasados, o en
la continuacion de una tradicidn por la reactivacion de las metas de los antecesores.
Y aparece en el marco mds amplio de la historicidad universal de una ciencia que
plantea tareas a todos los sujetos racionales. En todos los casos surge un “nexo de
efectos” (Wirkungszusammenhang) en que “los primeros han tenido efecto sobre los
posteriores”®, y en que la historia puede ser “eficaz pero oculta”.

La condicion de posibilidad para una experiencia histérica se encuentra
en un “horizonte de quien comprende” (Horizont des Verstehenden)® que emerge
“de acuerdo con nuestra educacion y desarrollo personal, o de acuerdo con nuestra
pertenencia a tal o cual nacion, a tal o cual comunidad cultural®. La recomprension
es alcanzada, pues, apelando a una analogia con nuestra tipicidad que desempeiia el
papel de una “tipicidad de acceso” (Zugcmgstypzk)67 al operar sobre la capacidad de
reglstrar en objetos no tipicos semejanzas con ellos. Porque siempre proporcionan
un minimo nucleo de cognoscibilidad que nos permite, aun cuando tratamos con
objetos muy extrafios, intentar una comprension. Husserl tiene plena conciencia de
las dificultades de esta tarea, y sefiala que “la extrafieza significa accesibilidad en
la auténtica inaccesibilidad, en el modo de la incomprensibilidad”®. No obstante,
avanzar en la recomprension de un mundo extrafio desde un mundo familiar
equivale al logro de una “unidad del mundo familiar de orden superior fundado
en la construccion sintética de mundos familiares de orden inferior”®. Esta sintesis
alcanza un gran desarrollo con la nocién gadameriana de fusion de horizontes.

Husserl observa que se ha de comprender la institucién inicial de una
tradicidn a partir del estado actual, y esta situacidn, junto al desarrollo que ha llevado
a ella, a partir del comienzo. Por eso nos encontramos en un “circulo” y debemos
proceder en “zigzag”, avanzando y retrocediendo a través de la tradicion en direccidon
a su origen y a su meta, a fin de poner de relieve el “despliegue de sentido” con
sus “desplazamientos de sentido”™. Esto nos lleva a un tema que, en relacién con
el mencionado dambito del “entre”, Gadamer ha colocado, como €l mismo sefala,
en el “centro””' de la hermenéutica por lo cual constituye un aspecto decisivo
en su pensamiento: el significado que la distancia en el tiempo adquiere para la
comprension. Ajeno a la concepcion de la comprension como reproduccion de una
comprension original, Gadamer subraya la diferencia que la separacion historica
establece entre el autor y el intérprete.

Finalmente, recordemos que Heidegger sefiala en Ser y Tiempo que su

62 Hua XIV, 222.

63 Hua XXIX, 538; cf. 421 s.

64 Hua XXIX, 399.

65 Hua XXIX, 286.

66 Hual, 163.

67 Hua XYV, 221.

68 Hua XV, 631.

69 Hua XV, 226.

70 Hua VI, 59.

71 H.-G. Gadamer, Kleine Schriften IV, p. 60.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 159

andlisis de la historicidad no pretende otra cosa que “abrir caminos que contribuyan a
fomentar la apropiacion de las investigaciones de Dilthey, tarea que atin estd pendiente
para la generacion actual”’. Al analizar las significaciones que se atribuyen al ente
mismo que es la historia, Heidegger se refiere a un “nexo de acontecimientos y ‘nexo
de efectos’ (Ereignis- und ‘Wirkungszusammenhang’) que se extiende a través de
‘presente’, ‘pasado’ y ‘futuro’”*. Por otro lado, se ocupa del “origen existenciario
del saber histdrico en la historicidad del Dasein”’, y afirma que la aclaracion de la
historia se realiza por medio de “una construccion fenomenoldgica™ cuyo reverso
se encuentra en una destruccion que ha de desconstruir, a fin de poner de relieve
sus fuentes, posiciones tales como el andlisis del saber histdrico segin G. Simmel
o la l6gica de los conceptos historiogréficos segtin H. Rickert. Esto significa que la
apertura de la historia efectuada por el saber histdrico se sustenta en la historicidad
del Dasein. Con otras palabras, el método depende de la verdad porque hay una
historicidad fundamental que antecede a todo saber: “Solo a partir del modo de ser
de lo histdrico, de la historicidad y su enraizamiento en la temporalidad, es posible
desprender como puede la historia llegar a ser objeto posible del saber histérico’.

Segin Heidegger, la tematizacion historiogrdfico-cientifica de la
historia, presupone el acontecer como transmitirse posibilidades que han sido
sin un conocimiento del origen de las posibilidades y la ulterior reiteracion de
las posibilidades heredadas como un transmitirse expreso pero aun previo al
saber historiogrdfico. La historiografia prolonga como actividad metddica lo que
constituye la historicidad propia del Dasein, es decir, la reiteracion de posibilidades
de la existencia. La tematizacion del pasado por el saber solo es posible “si, de
alguna manera, el ‘pasado’ ya estd abierto””’, y solo hay una “via libre” para la
tematizacion historiogrdfica del pasado porque el Dasein “estd abierto en su haber-
sido (Gewesenheit)”’®. En un pasaje del § 76 de Ser y tiempo, Heidegger alude a
una historia de la tradicion cuando se refiere a la repeticion de posibilidades de la
existencia, que es previa a la historiografia, como una transmision de posibilidades
dentro de un estado interpretativo: “La historia estd a la vez en si{ misma y en
tanto se transmite a si misma en cada caso dentro de un estado interpretativo
(Ausgelegtheit) inherente a ella, estado que tiene él mismo su propia historia (ihre
eigene Geschichte) de tal modo que el saber histérico regularmente solo avanza hacia
lo sido ahi mismo (zum Dagewesenen selbst) a través de la historia de la tradicion
(Uberlieferungsgeschichte)”.

Con esta historia de la tradicion, es decir, un estado interpretativo que tiene su
propia historia —a través de la cual debe avanzar el saber histérico con sus métodos—,
se corresponde lo que Gadamer denomina Wirkungsgeschichte®®. Gadamer muestra
en detalle como la investigacién histdrica estd sostenida por el movimiento histdrico
en el que se encuentra la vida misma: “Quien realiza estudios histéricos estd siempre

72 SZ, 377; ST, 408/394. La sigla SZ corresponde, con indicacién de pdgina, a Martin Heidegger, Sein und Zeit, Tiibingen, Max
Niemeyer, 11a. ed., 1963; y con la sigla ST se indican las pdginas correspondientes en las traducciones de José Gaos: Martin Heide-
gger, El ser y el tiempo, México, Fondo de Cultura Econdmica, 2a. ed., 1962; y de Jorge Eduardo Rivera C.: Martin Heidegger, Ser
y tiempo, Santiago de Chile, Editorial Universitaria, 1997.

73 SZ, 378 s.; ST, 409/395.

74 SZ,392; ST, 423.

75 SZ, 375; ST, 406/392. Cf. SZ, 378; ST, 408/394.
76 SZ, 375; ST, 406/392.

77 SZ,393; ST, 424/408.

78 SZ,393; ST, 424/408.

79 SZ, 395 s.; ST, 426 5./410.

80 Jean Greisch, Ontologie et temporalité. Esquisse d’une interprétation intégrale de ‘Sein und Zeit’, Paris, Presses Universitaires
de France, 1994, p. 376.



160 - Robert Walton

codeterminado por el hecho de que €l mismo experiencia la historia. La historia es
escrita de nuevo una y otra vez porque el presente nos determina”®!. Esto significa
que el historiador estd condicionado en lo que atafie a la eleccién de sus temas y
lineas de investigacion, y que un conocimiento histérico considerado seguro puede
luego revelarse como distorsionado por prejuicios. Por eso Gadamer sostiene que
no es posible admitir la pretension de verdad del pasado sin poner en juego los
prejuicios, y que no es posible esta intervencion de preconceptos si no se admite esa
pretension: “Al comienzo de toda hermenéutica inherente al saber histérico debe
encontrarse, por tanto, la disolucion de la contraposicion abstracta entre tradicion y

saber historico, entre historia y saber de ella”®.

81 Hans-Georg Gadamer, Hermeneutik II. Wahrheit und Methode. Ergdnzungen, Gesammelte Werke 2, Tiibingen, J. C. B. Mohr
(Paul Siebeck), 1986, p. 55.

82 WM, 267; VM, 351. Nos hemos limitado a las (}Josiciones de Ser y tiempo. Respecto del pensamiento de Heidegger posterior a la
Kehre, J. Grondin ha observado que la nocién de “destino del ser” (Seinsgeschick) es aprehendida como tradicién; “Cuando se le hizo
claro al Heidegger de la Kehre tllue no se ha de partir mds del sujeto ‘Dasein’, el problema de la hermenéutica fue dejado a un lado
[...]. Pero Gadamer ha aplicado los resultados positivos de la Kehre a la problemdtica de la comprension abandonada por Heidegger.
La Kehre fue, por asf decirlo, reconducida a su origen hermenéutico. [...] Esta sintesis significa, para el desarrollo de un concepto
hermenéutico de verdad, que la aprehension de la verdad como ‘destino del ser’ puede y debe ser pensada conjuntamente con el
concepto de verdad como aperturidad (Erschlossenheit)” (Jean Grondin, Der Sinn fiir Hermeneutik, Darmstadt, Wissenschaftliche
Buchgesellschaft, Darmstadt, 1994, p. 44 s.).



Teoria de la lectura y de la escritura desde
una perspectiva hermenéutica'

A theory of reading and writing from a hermeneutic perspective

LUZ GLORIA CARDENAS MEIJIA
Instituto de Filosofia
Universidad de Antioquia.
Colombia

Resumen:

En este texto se hace una presentacion
de lo que significa leer y escribir desde
una perspectiva hermenéutica, a partir
especialmente de los planteamientos
de Paul Ricoeur . Sus diferencias con
respecto al hablar y el escuchar, la mutua
dependencia entre los procesos de la
lectura y la escritura y la comprension
que mediante ellas se da, del mundo,
los otros y de nosotros mismos. Desde
esta perspectiva se establecen las
diferencias que se dan entre los textos
literarios, cientificos y filoséficos y las
implicaciones que esto tiene para la
lectura y la escritura filosdfica.

Palabras clave: Hermenéutica, comunicacion,
lenguaje, texto, lectura, escritura, estilo,
filosofia

Abstract:

In this paper we have a discussion on
what reading and writing means from a
hermeneutic perspective,

specifically  from  Paul Ricoeus’
proposals. Their differences with
respect to speech and listening are
considered, as well as the mutual
dependence among the reading process,
writing, comprehension, the world and
ourselves. From this perspective, the
differences between literary, scientific
and philosophical texts are established,
as well as the implications they have for
philosophical reading and writing.

Key words: hermeneutics, communication,
language, text, reading, writing, style,
philosophy.

1 Una version inicial de este texto fue publicada en: Cuadernos Pedagdgicos. Nimero 9, Medellin, Universidad de Antioquia. Fa-
cultad de Educacién, 1999. Aqui hemos completado esta versién ademds con nuevas notas y referencias. El texto ha sido recogido
para el presente volumen, dada la importancia y actualidad que reviste la “Hermenéutica” como teorfa y practica de la interpretacion.
A dicha préctica le es inherente una constante disposicion para indagar y comprender en la comunicacidn, el acontecer filoséfico,
literario y simbdlico. Ricoeur se refiere a la lectura y a la escritura en varias de sus obras. Ricoeur, P. Herméneutique. Cours professé
a I'Institut Supérieur de Philosophie, Louvain-la-Neuve, Editions du Sic, 1971-1972, p.p. 124-136. Ricoeur, P. Del texto a la accion.
Ensayos de Hermenéutica II. México, Fondo de Cultura Econémica, 2002, p. p. 95-109. Ricoeur, P. Tiempo y narracion. Configu-
racion del tiempo en el relato historico. Madrid, México, Siglo XXI Editores, 1995, p. p. 146-147. Ricoeur, P. Tiempo y narracion.
El Tiempo Narrado I1I. Madrid, México, Siglo XXI Editores, 1996, p. p. 864-900. Ricoeur, P. Teoria de la interpretacion. Madrid,
México, Siglo XXI Editores, 1998, p. p. 38-57. Ricoeur, P. Sobre la traduccion. Buenos Aires, Paidds, 2005, p. p. 29-58.



162 - Luz Gloria Cardenas

Este texto no pretende ser una discusion critica sobre la teorfa de la lectura
y la escritura ni pretende entrar en didlogo con otras filosofias que no sean la
hermenéutica ni establece una discusion al interior de la misma. Es decir, no es un
texto de erudicidn. Es a partir de una experiencia de lectura animada por el didlogo
con Ricoeur y a veces con Gadamer que pretende dar cuenta de una propia y singular
apropiacion. Su supuesto tiene de trasfondo una experiencia de lectura que muchas
veces se enfrenta al reto de la no-comprension, de la dificultad y en ultimas de la tan
compleja y apasionante tarea de la escritura.

Una mirada sobre la experiencia de la conversacion

Desde la perspectiva hermenéutica la comunicacion no se entiende solamente
como un intercambio de informacion entre un emisor y un receptor. La comunicacion
es conversacion. La conversacion se comprende fundamentalmente desde una
subjetividad que solo es en tanto se abre hacia un mundo que se despliega como
horizonte. Esta doble condicion de la subjetividad y del mundo hace posible un fluir
constante de significaciones, las cuales originan a su vez diversas formas expresivas
por medio de las cuales se configura el mundo, la subjetividad y los otros.

Este fluir s6lo se comprende a su vez desde la dindmica de la pregunta’ y la
respuesta. La pregunta abre y da sentido a la conversacion misma. De esta manera nos
concebimos fundamentalmente como seres que responden a preguntas. La pregunta
como tal nos habla de nuestra situacién en el mundo, de la forma que nos proyectamos
y nos configuramos en el especial acontecimiento® que es la conversacion. En ella
hablamos de nuestro esfuerzo continuo por ampliar nuestra comprension y construir
un saber que nos permita configurar nuestras formas de habitar el mundo®.

2 Para un exposicion detallada del acto de preguntar ver: Parret, H. “La question et la requéte: vers une théorie antropologique de
I’acte de poser une question I, IL.” En: Revue de Méthaphysique et de Morale, N° 2, 3, 1981. Aqui nos referimos especificamente a la
pregunta en el sentido en que Gadamer la plantea: la pregunta desde la experiencia. “No se hacen experiencias sin la actividad de la
pregunta” Gadamer. Verdad y Método. 1. Salamanca, Ediciones Sigueme, 1977, p. 439.

3 “El discurso tiene como modo de presencia un acto, la instancia del discurso (Benveniste) que, como tal, tiene la naturaleza del
acontecimiento. Hablar es un acontecimiento actual, un acto transitorio, evanescente; por el contrario, el sistema es atemporal, por-
que es simplemente virtual” Ricoeur, P. El conflicto de las interpretaciones. Buenos Aires, Fondo de Cultura Econémica, Buenos
Aires, 2003, p, 82.

4 Cfr. Hans-George Gadamer. Verdad y método, p.p. 439-458.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 163

Los textos’®

Conversamos y al hacerlo construimos formas en las cuales expresamos
nuestra comprension. Una de esas formas son los textos escritos en los cuales
mediante la palabra fijada por la escritura damos forma al didlogo permanente que
realizamos con el mundo, con los otros y con nosotros mismos®. El filgsofo francés
Paul Ricoeur centr6 su interés en desarrollar desde una perspectiva hermenéutica una
teoria del texto que permita comprender la triple relacion llamada por él mimética,
entre el mundo, el texto y el lector’.

Segtin Ricoeur un texto en cuanto forma expresiva de nuestra comprension
es discursivo. Esta afirmacion exige, por lo tanto, una previa aclaracién sobre lo
discursivo en cuanto tal. Para Ricoeur el discurso es un decir algo a alguien sobre
algo®. A partir de la anterior se hace necesaria una primera distincion con relacién a
la lingtifstica de Saussure, para quien existe una diferencia entre lengua y habla. Para
él un saber sobre el lenguaje sélo es posible desde la lengua, pues el habla como tal
es un acontecimiento que se produce en un espacio y en un tiempo determinado y
por lo tanto eminentemente singular. Las anteriores caracteristicas hacen del habla
un fendmeno imposible de ser tratado como un objeto de investigacion cientifica. La
lengua por el contrario es un fenédmeno que carece de sujeto, de mundo, es virtual
en la medida en que es sélo la condicion de la comunicacién y no la comunicacion
misma en acto; por esto es objeto de investigacion, pues puede ser tratada como un
sistema de signos, los cuales se definen en relacion unos con otros’.

Es solamente con el trabajo realizado por Benveniste sobre el habla como
discurso, como se hace por fin posible su investigacion. Dos lingiifsticas entonces se
configuran, una de la lengua y otra del discurso, una centra sus andlisis en los signos,
la otra en la palabra. A partir de la distincion anterior le es posible a Ricoeur elaborar
una teoria del discurso a la cual integra a su vez los desarrollos de una semdntica
filosofica. Esta Teorfa del discurso se presenta desde sus rasgos distintivos en forma
de binas, con el fin de subrayar el hecho de que el discurso requiere una metodologia
diferente de estudio a la de la operacion de segmentacion y de distribucién propia
de la lingtifstica.

Los rasgos son presentados de la siguiente manera:

1- Todo discurso se produce como acontecimiento, pero solo se comprende como
sentido. Con esto se quiere marcar que aunque el discurso como tal, aparece
y desaparece, sin embargo permanece como significacidon, pues es posible
identificarlo y reidentificarlo como el mismo.

2- Funcion identificadora y funcion predicativa. Estas funciones permiten distinguir
el decir algo (funcién predicativa) del decir sobre algo (funcién identificadora).

3- Estructura de los actos de discursos. Este rasgo permite responder a la pregunta
(qué hacemos cuando hablamos? Con lo cual se diferencia, el acto locutivo, lo
que se dice, (funcidn identificadora y predicativa), de la fuerza con que se dice,

5 “Llamamos texto a todo discurso fijado por la escritura” Ricoeur, P. “;Qué es un texto?” En: Historia y narratividad. Barcelona,
Paidés, 1999, p. 60.

6 “La liberacion del texto respecto a la oralidad entrafia un verdadero cambio, tanto de las relaciones entre el mundo y el lenguaje,
como de la relacién que existe entre éste y las distintas subjetividades implicadas, como la del autor y el lector” Ibid., p. 62

7 Ricoeur desarrolla su propuesta de las tres mimesis en su texto Temps et récit. Traduccion al espafiol: Paul Ricoeur. Tiempo y
narracion 111 L. México, Siglo XXI, 1995, 1995, 1996.

8 Ricoeur presenta su teoria del discurso en varias de sus obras. En este articulo seguiremos la presentacion que él elabora en su texto
La Métafore vive. Traduccion al espaiiol: Paul Ricoeur, La Metdfora Viva. Madrid, Ediciones Europa, 1980. p. p. 98-110.

9 Sobre este tema ver: “Estructura y hermenéutica” En: Ricoeur, P. El conflicto de las interpretaciones p. p. 31-37.



164 - Luz Gloria Cardenas

acto ilocutivo, (orden, constatacion, deseo etc.) del acto perlocutivo (efectos en
los destinatarios del discurso).

4- Sentido y referencia: la referencia indica la trascendencia del lenguaje, el salir por
fuera de su inmanencia. Con este rasgo propiamente se manifiesta la manera en
que el lenguaje se liga con el mundo.

5- Referencia a la realidad y referencia al locutor. En la medida en que el discurso
alude a una situacion, a una experiencia, a la realidad, al mundo, hace referencia
al propio locutor!®.

A partir de los anteriores rasgos se puede establecer con mayor claridad lo que
caracteriza al discurso como un acontecimiento'!.

1- El discurso se realiza siempre temporalmente.

2- El discurso se retrotrae a quien lo pronuncia.

3- El discurso es siempre acerca de algo, se refiere a un mundo.

4- El discurso tiene ademds de un mundo un otro, el interlocutor a quién estd
dirigido.

Una vez descritos los rasgos del discurso y lo que lo caracteriza propiamente
como un acontecimiento, Ricoeur justifica la distincién entre lenguaje hablado y
lenguaje escrito con el fin de poder de esta manera elaborar una teoria adecuada
de los textos. La distincién se hace desde sus diferentes formas de actualizacion,
es decir desde las caracteristicas que permiten distinguir el acontecimiento oral del
escrito.

1- Enellenguaje hablado la instancia del discurso posee el cardcter de acontecimiento
fugaz, sélo la escritura permite su fijacion; pero realmente lo que puede ser
fijado mediante ésta es la significacion, lo dicho, lo que puede ser identificado y
reidentificado como lo mismo.

2- En el discurso hablado la referencia al sujeto que lo pronuncia es inmediata.
La intencion subjetiva del sujeto que habla y la significacion del discurso se
superponen. En el discurso escrito la intencidn del autor y el significado del texto
dejan de coincidir, su vinculo no queda abolido, sino distendido y complicado.
Lo que el texto dice ahora importa mds que lo que el autor queria decir, sélo, en
palabras de Ricouer, la significacion puede rescatar a la significacion.

3- El didlogo siempre tiene un referente, la ‘situacion’ comun que viven sus
interlocutores. El texto al ser fijado mediante la escritura se libera de esta
referencia ostensible y como contrapartida abre un ‘mundo’. En palabras de
Ricoeur: “Entender un texto es al mismo tiempo iluminar nuestra propia situacién
0, si ustedes lo prefieren, interpolar entre los predicados de nuestra situacion todas
las significaciones que convierten nuestra situacion en un mundo”'%.

4- El discurso oral estd dirigido a un interlocutor. El texto escrito se dirige a todo
aquel que sepa leer, con esto se quiere decir que sus potenciales lectores pueden
de hecho pertenecer a todo tiempo y espacio histéricos y culturales.

10 Cada uno de los rasgos se elabora a partir de teorfas especificas, el primero desde las distinciones establecidas por Paul Grice
en su teorfa de la significacion, entre la significacién del enunciado, la significacion de la enunciacion y la significacion del enun-
ciador. El segundo rasgo desde la descripcién detallada introducida por P.F. Strawson. El tercero al referirse J.L. Austin. El cuarto
es introducido desde la distincion elaborada por la filosofia contempordnea de Frege y por la fenomenologia de Husserl y su nocién
de intencion.

11 Cfr. Paul Ricoeur. Hermenéutica y accion. De la hermenéutica del texto a la hermenéutica de la accion. Argentina, Editorial
Docencia, 1985, p. p. 49-54.

12 Ibid., p. 53.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 165

La lectura®?

Para Paul Ricoeur la experiencia que se tiene en el acontecimiento del habla
y la escucha es diferente a la experiencia en el acontecimiento de la escritura y la
lectura. Es propiamente en la lectura donde realmente aparece el problema de la
interpretacion. Nos encontramos solos con el “mundo” del texto, el autor no estd mds
allf para hacernos comprender su sentido.

Cuando leemos, estamos atentos, escuchamos, nos preguntamos por el
sentido del texto. Podemos leer todo aquello que puede tener significacién, y tiene
significacion todo aquello que es susceptible de ser interrogado por su sentido. Sélo
significa aquello que puede ser comprendido. ;Qué es entonces comprender un texto?
comprender es construir su significacion. “La lectura semeja mejor la ejecucion de
una pieza de musica regulada por las notas escritas de la partitura. Un texto en efecto
es un espacio de significacién auténoma que la intencién de su autor no anima mds;
la autonomia del texto, sin el recurso de este soporte esencial, entrega el escrito a la
interpretacion unica del lector’'*.

Cada texto es una unidad de sentido articulada mediante un plan inmanente
de discurso en un todo significativo, que puede ser comprendido como una forma
de referirse a un mundo, a si mismo y a los otros. La interpretacion se convierte de
esta manera en “una suerte de investigacion consagrada al poder de una obra de
proyectar un mundo propio y de poner en movimiento el circulo hermenéutico que
engloba en su espiral la aprehension de estos mundos proyectados y el anticipo de la
comprension de si en presencia de estos nuevos mundos”'’.

Ver la lectura como una de las formas en las que conversamos, pero sélo
en cuanto interpretamos, permite representarnos como seres en permanente didlogo
con la tradicién, con el mundo en que vivimos, con los otros y con nosotros mismos.
Cuando se lee no se conversa con alguien especifico, sino con el mundo que el
texto abre, con la mirada que una subjetividad plasma del mundo que habita, con
el horizonte que el texto despliega y que se conjuga con la mirada de nuestra
subjetividad, con nuestro horizonte!'.

Desde el sitio que habitamos, el mundo y nuestra subjetividad conversan.
Se pregunta y se responde desde nuestro saber y desde el otro saber que se abre para
nosotros. Desde ese mundo que habitamos, de cdmo lo habitamos y cémo otros lo
habitan y de cémo construimos un mundo en el que todos podamos habitar. Nuestros
propios pre-juicios'’, tal como los entiende Gadamer, nos permiten confrontar
nuestras anticipaciones de sentido con el sentido que vamos construyendo del texto
a medida que avanzamos y profundizamos en su lectura. Siempre que observamos
nuestra mirada anticipa lo que puede ser. Siempre que leemos anticipamos lo que se
nos puede estar diciendo. Es gracias a estas anticipaciones como podemos corregir
lo que crefamos que era y no lo es, lo que se abre como nuevo ante nosotros.

13 Paul Ricoeur hace referencia al libro de Ibser. En esta obra se describe lo que sucede en la lectura, lector y obra nunca serd los
mismos. “La obra literaria posee dos polos que pueden denominarse, el polo artistico describe el texto creado por el autor, y el esté-
tico la concrecion realizada por el lector. De tal polaridad se sigue que la obra literaria no es estéticamente idéntica ni con el texto ni
con su concrecion. Pues la obra es mds que el texto, pues solo cobra vida en la concrecion y, por su parte, ésta no se halla totalmente
libre de las aptitudes que le introduce el lector, aun cuando tales aptitudes sean actividades segtin los condicionamientos del texto.
Allf, pues, donde el texto y el lector convergen, ése es el lugar de la obra literaria y tiene un cardcter virtual que no puede ser reducido
ni a la realidad del texto ni a las aptitudes definitorias del lector” Ibser El acto de leer. Madrid, Taurus, 1987, p. 44.

14 Paul Ricoeur. Hermenéutica y accion. De la hermenéutica del texto a la hermenéutica de la accion, p. 37.
15 Ibid., p. 34.

16 En esto consistirfa lo que en palabras de Ricoeur, es la fusién de horizontes en Gadamer. Cfr. Gadamer. Verdad y método, p. p.
376-377.

17 “Si se quiere hacer justicia al modo de ser finito e histdrico del hombre es necesario llevar una drastica rehabilitacién del concepto
del prejuicio y reconocer que existen prejuicios legitimos” Ibid., p. 344.



166 - Luz Gloria Cardenas

Preguntamos y respondemos, anticipamos y corregimos, la verdad del texto
se va construyendo como sentido para nosotros.

Solamente para nosotros dichas cosas van adquiriendo sentido a partir del
didlogo y la interpretacion que realizamos con y a partir de nuestra lectura del texto. El
texto paulatinamente se torna comprensible para nosotros cuando nos lo apropiamos
mediante nuestras singulares configuraciones de sentido. Estas s6lo son posibles
gracias a un proceso andlogo al que realizamos cuando hacemos la traduccién de
textos'® de una lengua a otra. En este proceso, nos dice Gadamer, es necesario pasar
de la contextualizacion del texto a su descontextualizacion, para finalmente proceder
a una recontextualizacién por medio de la cual finalmente nos apropiamos de lo que
previamente era extrafio y algunas veces casi ininteligible'.

La lectura entendida de esta manera es ademds un proceso continuo de
validacion por medio del cual construimos la verdad del texto, su sentido. En
este proceso aparecen delante de nosotros nuestros propios pre-juicios que hasta
el momento no nos eran visibles, pues hacen parte del suelo que nos constituye y
determinan la forma en que vemos y nos orientamos en el mundo. Este descubrimiento
de nuestros pre-juicios es posible gracias a que empezamos a darnos cuenta que
nuestras anticipaciones de sentido no se corresponden con el sentido que vamos
construyendo a medida que vamos leyendo. Pero no sélo gracias al proceso de la
lectura aparece para nosotros el suelo que constituye y determina nuestra mirada,
sino que el conflicto entro lo nuestro y lo otro es lo que realmente permite construir
y decidir sobre el sentido del texto. Construimos su sentido desde la elaboracion de
nuevas significaciones, desde la forma en que estas se organizan y desde la decision
de la pertinencia de estas, s6lo con esto realmente accedemos al conocimiento del
mundo que la lectura del texto abre para nosotros. Es la lectura una de las formas en
que conocemos nuevos mundos, nuevas significaciones, nuevos érdenes y nuevas
formas expresivas y es mediante este aprendizaje como nos encontramos de pronto
provistos con aquello que nos permitird darle expresion a nuestras propias vivencias
a través de la palabra que las constituya en sentido para nosotros. ;Quién de nosotros
no ha encontrado en la experiencia singular de la lectura las distintas formas de
“apalabrar” nuestras vivencias y de esta manera construir un mundo con sentido para
nosotros?

La escritura como forma de la conversacion

Sabemos qué hemos comprendido, qué hemos construido como sentido,
cuando logramos fijarlo mediante la escritura. S6lo sabemos de nuestras preguntas
y nuestras respuestas, de la conversacién que hemos realizado, de nuestras propias
vivencias, cuando configuramos un texto. “El lenguaje es sometido a las reglas de una
especie de oficio artistico, que nos permite hablar de produccién y de obras de arte
y, por extension de obras de discurso. Los poemas, las narraciones y los ensayos son
tales tipos de obras. Los mecanismos generativos, que llamamos géneros literarios,
son las reglas técnicas que presiden su produccion. Y el estilo de una obra no es otra
cosa que la configuracién individual de un producto u obra singular. El autor aqui no

18 Ricoeur nos habla no sélo de lo que significa el problema de la traduccion de una lengua a otra sino mds atin de la experiencia de
la traduccién dentro de 1a misma comunidad “Se trata de algo mds que una simple interiorizacion de la relacién con lo extranjero, en
virtud del adagio de Platén de que el pensamiento es un dialogo del alma consigo mismo —interiorizacion que harfa de la traduccion
interna un simple apéndice de la traduccidn externa —. Se trata de una exploracién original que pone al desnudo los procedimientos
cotidianos de una lengua viva: éstos hacen que ninguna lengua universal pueda lograr la reconstruccién de la diversidad indefinida.
Se trata de aproximar los arcanos de la lengua viva y, al mismo tiempo, dar cuenta del fenémeno del malentendido, de la incompren-
sion, que, segtin Schleiermacher, suscita la interpretacion, de cuya teorfa se encarga la hermenéutica”. Ricoeur, Sobre la traduccion,
p. 51

19 En esto consiste la ‘aplicacion’. Cfr. Gadamer, Verdad y método. p. p. 378-383.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 167

es solo el hablante, sino también el configurador de esta obra, que es su trabajo”?.

Son diversas las formas en que nos expresamos, son diversas las figuras
que construimos por escrito, elegimos la forma de nuestra expresion, elegimos las
figuras que le vamos dando a nuestra conversacion. Gracias a la escritura, tal como
lo dice Ricoeur, las obras del lenguaje se vuelven tan autocontenidas como lo son
las esculturas. Se puede decir que es gracias a esta figuracion, tal como sucede con
las obras pictdricas, que se da propiamente un aumento iconico. Se dice que hay un
aumento icénico cuando es posible percibir una realidad mds real que la realidad
ordinaria, la cual aparece, cuando al centrar nuestra mirada sobre un aspecto del
mundo, lo resaltamos al refigurarlo y recrearlo mediante la obra que configuramos,
de esta manera se revela un nuevo mundo hasta ahora oculto para la mirada. “La
iconicidad es la reescritura de la realidad. La escritura en el sentido limitado de
la palabra, es un caso particular de la iconicidad. La inscripcién del discurso es la
transcripcion del mundo, y la transcripcion no es duplicacion, sino metamorfosis™?'.

Las formas de la escritura

Existen diferentes formas expresivas y dentro de estas tradicionalmente
diferenciamos las formas del arte, de la literatura y de la musica, de los saberes y
disciplinas.

En el arte, la literatura y la musica, la experiencia singular busca su propia
forma de expresion con pretensiones de universalidad. Los saberes y las disciplinas,
a diferencia del arte, la literatura y la musica, establecen cudles son las formas mds
adecuadas de expresion que permiten de manera eficaz ladivulgacion de sus resultados
de investigacidn, con el fin de promover su discusion y confrontacién. Requisito
indispensable para saberes y disciplinas que buscan su consolidacién, es el logro de
acuerdos sobre la verdad de sus propuestas y teorias mediante procesos de validacién
y de formas de expresién que permitan, ademds de la argumentacién exigida sé6lo
en ciertos casos; reproducir y construir experiencias, simulaciones, demostraciones
y experimentos que busquen el acuerdo y el avance en la construccion de saberes y
disciplinas.

El caso de la filosofia

La discusidn sobre las formas de expresion de la filosoffa aparece hoy en el
debate contempordneo en el momento en que las formas expresivas de los fildsofos,
al decir de algunos, se acercan peligrosamente a la literatura.

La filosofia como proyecto trazado segtn los propios fildsofos que narran su
historia, se entiende desde su propia y singular busqueda de la verdad; en este sentido
estarfa cerca de saberes y disciplinas que se han ido construyendo y consolidado
en la historia de la humanidad. Es debido a ello que se le han exigido las formas
de expresion de aquéllas, por haber éstas mostrado su eficacia en la busqueda de
la verdad. Ante la imposibilidad de realizar experimentos y construir experiencias
con el fin de validar sus propias teorfas con relacion a la verdad, la filosofia busca
en las formas argumentativas su propia forma de expresion. Las diferentes formas
argumentativas son presentadas y explicitadas por Chaim Perelman, en su Tratado
de la argumentacion® a partir de un andlisis de las diversas formas de argumentacion
utilizadas en las ciencias humanas, el derecho y la filosoffa y siguiendo los

20 Paul Ricoeur, Teoria de la interpretacion, p. 45.
21 Ibid., p. 54.
22 Cfr. Chaim Perelmam. Tratado de la Argumentacion. Madrid, Editorial Gredos, 1989.



168 - Luz Gloria Cardenas

lineamientos que ya habfan sido trazados por Aristdteles en sus tratados de Reforica,
Topicos y Argumentos sofisticos.

Las formas argumentativas también son utilizadas por los cientificos para
discutir sobre los principios desde los cuales construir su saber, asi como para
divulgar y dar a conocer sus teorfas, por los periodistas con el fin de dar a conocer
sus opiniones a la comunidad en general, por los escritores para presentar su propia
vision de mundo y por los literatos como una de las tantas formas de expresion que
utilizan sus personajes y que pueden ser utilizadas para dar forma a la obra que es su
produccion.

Para Perelman el discurso de la filosoffa es un discurso que por medio
de argumentos debe buscar persuadir a los integrantes que conforman lo que €l
denomina el auditorio universal. Este estd compuesto por todo ser de razon, es decir
por todo aquel que esté dispuesto a ser persuadido mediante razones suficientes y
que permita y posibilite la discusion con el fin de construir acuerdos sobre la verdad.
Esta es su tarea propia. Pero al enfrentarnos a las obras de algunos filésofos nos
damos cuenta que su forma de escritura no es sélo argumentativa. Se puede decir a la
vez que el fildsofo como el literato configura una obra que es su propia produccion,
es esto precisamente lo que nos lleva a discutir sobre sus formas de expresion.
(Deja entonces de ser una obra de filosofia por estar expresada de otra manera para
convertirse entonces en una obra literaria?

Para Paul Ricoeur la critica literaria al s6lo tener en cuenta en sus andlisis
las leyes internas que explican la literatura, desconocen la especifica forma en que
estas refieren el mundo en que vivimos. Es por el contrario tarea de la hermenéutica
comprender una obra a partir de la reconstruccion del “conjunto de operaciones por
las que una obra se levanta sobre el fondo opaco del vivir, del obrar y del sufrir, para
ser dada por el autor a un lector que la recibe y asi cambia su obrar’?. La distincion
por lo tanto entre una obra filosdfica y una obra literaria® no es que ésta sea el
producto de la imaginacidn y la otra se produzca como resultado de la busqueda de
la verdad, pues la obra literaria también a su manera nos habla de ella. En palabras
de Ricoeur, la obra literaria es creada a partir de la ruptura que ésta hace con el
“mundo real”, esto permite construir una segunda referencia que expresa la forma en
que la literatura habla a su manera del mundo. Ella nos revela el mundo de nuestros
posibles mds propios gracias a la suspension que realiza de nuestra creencia en este
mundo que asumimos como verdad. Nos libera de lo que nos liga a él y de esta forma
nos revela otras dimensiones no percibidas hasta el momento. Es desde aquellas
dimensiones como le es dado al autor la posibilidad de configurar su propia y singular
obra y a su lector realizar sus propias refiguraciones y a través de ellas transformase
a s{ mismo.

La filosoffa pretende revelar y ampliar nuestra comprensién del mundo.
Esto s6lo lo logra de la misma manera que el literato, suspendiendo su creencia
respecto al mundo en el que cree vivir, pero a diferencia del literato para quien
esto permite la creacion de una obra literaria en la que se narran acontecimientos
posibles y verosimiles, o en donde se expresan vivencias y sentimientos capaces de
conmovernos y ser sentidos por otros; el filésofo construye un discurso de cardcter
especulativo en el que por medio de principios y de conceptos se pretende ampliar
nuestra comprension con el fin de avanzar en la construccion de un saber sobre el
mundo.

23 Paul Ricoeur. Tiempo y narracion, p. 114.

24 Ricoeur toma como un contraejemplo el poema “Toda la “poética moderna tiende a negar que el poema hable sobre la realidad
y atin mds de algo que sea exterior a si mismo. La supresion de la referencia, la abolicion de la realidad parece ser la ley misma de
funcionamiento de el lenguaje poético” Ricoeur. Herméneutique, p. 179.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 169

La reflexion contempordnea en filosoffa nos ha mostrado como el discurso
filoséfico, también como la literatura, se constituye desde la metdfora. La metdfora
es entre las figuras literarias la que permite mostrar de manera ejemplar los efectos de
la creacion, ella pertenece por igual a fildsofos, a cientificos y literatos. En cada una
de estas creaciones cumple su funcién. En la ciencia, como bien lo resefia Ricoeur,
permite la creacion de modelos desde los cuales accedemos a nuevos conocimientos
sobre lo real, en la literatura nos permite configurar obras que proyectan nuestras
posibilidades y nos abren mundo. En Ia filosoffa permite la construccion del discurso
especulativo que avanza en la creacién de conceptos y en la configuracion de formas
especificas de comprender, interpretar, aclarar, explicar, analizar, describir la relacion
que se construye entre el mundo- los otros y nosotros mismos, como una forma de
acceder a su verdad ».

El filésofo utiliza entonces la forma argumentativa para divulgar y
confrontar sus tesis en la comunidad académica, por medio de ella presenta las
razones que la explican y la justifican, con ello busca abrir la discusién como una
forma de escuchar argumentos que le puedan orientar el camino de su investigacion e
igualmente abrirle nuevas posibilidades para su indagacion. Pero también el filésofo
busca formas de expresion que le permitan expresar sus propios descubrimientos
con relacion a la verdad. ;Quién al leer los grandes filésofos de nuestra tradicién no
se ha encontrado con la dificultad no s6lo de comprension de los nuevos conceptos
por €l elaborados sino sobre todo con su propia forma de organizar su pensamiento
en forma discursiva? Es, muy seguramente, desde su propia forma expresiva que no
es permitido acceder a su propia forma de investigar y de tratar los problemas, pues
no son tanto las respuestas, las cuales en filosoffa son siempre una preparacion para
nuevos interrogantes, sino la forma en que ellas son presentadas y tratadas, lo que
interesa en el trabajo filoséfico desarrollado. El fildsofo presenta en sus obras la forma
en que ha ido configurando su pensamiento en orden a la verdad, por lo tanto no sé6lo
crea conceptos sino ademds su propia forma de ordenarlos, la cual se expresa por
supuesto en una singular forma de expresion. Se puede decir entonces a partir de lo
anterior que hay un estilo platénico, un estilo aristotélico, un estilo existencialista, un
estilo fenomenoldgico y un estilo hermenéutico; esto de ningtin modo nos permitirfa
afirma que la diferencia entre Platon y Aristételes, como lo pensarian algunos, radica
en su estilo, pues lo que se tratado de mostrar, es que la produccion del pensamiento
filosofico exige crear a su vez su propia forma de expresién. Es un pensamiento que
se constituye también en su misma busqueda de expresion, s6lo que mediante ella a
su vez se expresa la forma en que el filésofo ha logrado acceder a su conocimiento
de la verdad.

25 Cfr. Paul Ricoeur. La metdfora viva, p. p. 345-425.






Observando camiones: el donde y el cuidndo
de las apariciones visuales y auditivas

“Reflective analysis” Observing trucks:
The where and when of visual and auditory apparitions
Andlisis reflexivo

LESTER EMBREE

Florida Atlantic University
Estados Unidos de América

Resumen:

Después de preparar el ejemplo sencillo
de observar un camion aproximarse,
pasar y alejarse, se diferenciardn de las
realidades que aparecen dos clases de
apariciones sensibles; se mostrard que
dichas apariciones no forman parte ni
de la realidad espacio-temporal, ni del
curso intentivo, sino que pertenecen
mds bien a un orden temporal propio. A
renglén seguido, se bosquejard el modo
como las percataciones de apariciones
fundan la percepcidn de cosas reales; se
comparardn las apariciones auditivas y
visuales con las imdgenes de television,
y se hard mencion de algunos temas en
vistas a futuros andlisis reflexivos.

Palabras clave: Fenomenologia,
observacion, reflexion, andlisis, figuracidn
percibir, rememorar, esperar.

Abstract:

After preparing a simple example
through observing a truck approaching,
passing along and going away, two
sorts of sensible apparitions will be
distinguished from realities; it will be
shown that the said apparitions do not
take part of space-time reality nor of
attemptive course, but rather belong to
their own time order. Later on, it will be
sketched how the finding of apparitions
give rise to the perception of real things;
auditory and visual apparitions will be
compared with television images, and
mention will be made to some topics, in
view of future reflective analysis.

Key words: Phenomenology, observation,
analysis reflecting, feigning, perceiving,
remembering, expecting.



172 - Lester Embree

Preliminares

1. El andlisis reflexivo se beneficia con los ejemplos bien escogidos.
Emplearemos en lo que sigue el caso que consiste en estar parado al borde de una
ruta o calle y observar (watch) los camiones aproximarse, pasar y alejarse. Se han
elegido los camiones porque tienden a sonar mds fuerte que los coches de pasajeros,
pero una vez que se comprende el andlisis, pueden surgir otros ejemplos de cosas
ruidosas que se mueven frente a un observador fijo. En su lugar se podria haber
elegido el caso de alguien que se mueve hacia una cosa ruidosa, si no fuera porque
observarla mientras uno se aleja de ella (por ejemplo, mirando detrds del propio
hombro o caminando hacia atrds), es una operacion algo complicada. Y si fueran
mds comunes las oportunidades de observar trenes, podria preferirse su observacion.
“Observacion” comprende aqui no solo la vision, sino la visidn y la audicion tomadas
en conjunto. Normalmente ambas tienen lugar juntas, pero en lo que sigue serd
frecuente mencionarlas por separado.

2. Para muchos lectores, la observacién de camiones puede ser algo tan
comun que quizds sea necesario alglin esfuerzo para concentrarse en las apariciones
(appearances).” Se presentan aqui varias abstracciones que no todo el mundo
hace regularmente. Para comenzar, se puede decir que los camiones que pasan son
“encontrados” originalmente, lo que quiere decir que no sélo son “experienciados”,
sino que son a la vez “puestos”. Por ende se cree en ellos, agradan y/o desagradan,
son queridos, al menos manteniéndose fuera de sus rutas. Se pueden decir muchas
cosas acerca de estos tipos de posicionalidad en casos semejantes, mas aqui los
mencionamos Unicamente para hacer abstraccion de ellos.

3. Cuando se aluda al componente del “experienciar” en un encuentro, se
hard uso del componente de cosas ideales tales como esencias universales o eide a fin
de trascender las cosas particulares y hacer afirmaciones universales sobre los temas
en cuestion, pero este tipo de experiencia no serd luego discutido por si mismo.
De manera andloga, el andlisis cuenta con la percepcidn no sensible en la que se
perciben reflexivamente el encuentro y las cosas-en-tanto-que-encontradas, pero en
lo que sigue tampoco se discutirdn estas cuestiones.? Por otra parte, la percepcion
remanente puede ser observada reflexivamente de tres maneras, es decir, el andlisis no
necesita limitarse a las reflexiones sobre el percibir actual; se puede asimismo esperar
percibir camiones que pasardn dentro de un rato, cuando uno llegue a la carretera
mientras da un paseo, y se puede recordar haberlos percibido después de cruzar la
ruta y continuar el camino. Con todo, los modos de expectativa y rememoracion
se evitardn en este ensayo. Lo que nos queda, entonces, es la percepcidn sensible
observada reflexivamente mientras fluye en el presente.

1" Se debe tener en cuenta la ambigiiedad que posee el término inglés appearance, pues, en su uso técnico significa “aparicién”, es
decir, la manera como aparece (appears) algo; en un sentido amplio, en cambio, remite a “apariencia”, es decir, a lo que “parece”
(ser) algo, lo que incluye también el engaiio, el disimulo, etc., es decir, formas de no-aparecer (N. del Trad.).

2 Vale la pena, sin embargo, llamar la atencién sobre el hecho de que, mientras que las apariciones corresponden a las cosas-en-

tanto-que-encontradas, la fenomenologia en su condicién de ciencia de los fendmenos no estd limitada a ellas, sino que incluye en
su nicleo temdtico fodos los aspectos adel encuentro y de las cosas-en-tanto-que-encontradas.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 173

4. La vision y la audicion pueden llamarse “sentidos a distancia”, mientras
que el gusto y el tacto requieren del contacto corporal con la cosa gustada o tocada.
El tacto posee un alto grado de complejidad, y el gusto no es de manera alguna
simple, pero aqui haremos abstraccion de ellos la mayor parte del tiempo, asi como
también del olfato y de las dificultades que conlleva. En lo que sigue, se ignorardn
los dltimos tres de los cinco sentidos corporales enumerados por la tradicidn, pero es
probable que las descripciones de apariciones visuales y auditivas puedan servir de
base a investigaciones que exploren las apariciones de las restantes especies.

5. El ejemplo que escogimos aqui es, ademds, un caso de “experiencia
directa”. En contraste con €l, y en el dmbito del tacto, el temblor que se produce en
el suelo cuando pasa un camion pesado puede representar indirectamente al camion,
como puede hacerlo el reflejo sobre algo que funciona a la manera de un espejo,
tal como el escaparate de una tienda. El eco proporciona también una experiencia
indirecta, pero con un modesto esfuerzo es posible concentrarse exclusivamente en
el camidn-en-tanto- -que- directamente-visto-y-oido. Parece fécil creer que uno puede
meramente ver y ofr alguna cosa, mas si se lo hace con rigor, quedan implicadas
las diversas abstracciones que mencionamos mds arriba. Después de todo, la cosa
en cuanto sensiblemente percibida es sentida de modo real o posible en todas las
formas mencionadas, de modo que la “vista” se describe mejor como percepcion
predominantemente visual, donde el componente visual prevalece sobre los otros
sentidos; un aserto andlogo puede hacerse con respecto al “oir”.

6. Hay otras situaciones interesantes, tales como aquella en la que el camién
que viene es visto a gran distancia —tan lejos que se lo ve, y sin duda se lo ve como
dotado de sonido, pero ain no se lo escucha. Aquello que se presenta visualmente,
apresenta a la vez el modo como puede presentarse auditivamente bajo condiciones
especificables, a saber, cuando se halle suficientemente cerca; igualmente se cumple
el caso inverso, es decir, el caso en el que se oye el camidn que se acerca y, aunque
no se lo ve debido a una linea de drboles que se interpone, no obstante se lo apresenta
como visible. Mds aun, cuando se ve y se oye al camidn, el camidn-en-tanto-que-
visto y el camidn-en-tanto-que-oido se refieren uno al otro; tales referencias son
también algo que en general ignoraremos aqui. Dicho concretamente, la cosa-en-
tanto-que-intencionada-sensiblemente es perceptible de todas estas maneras, y por
consiguiente su aspecto visual y su sonido son abstracciones de dicho concretum.

7. Ademds, la percepcion sensible tiene lugar en circunstancias tales como
medios (verbigracia, el aire) y en relacidn con los estados y movimientos del cuerpo
del sujeto percipiente. Las apariciones sensibles pueden explicarse mediante dichas
circunstancias, pero nuestra tarea primera aqui es la descriptiva. (De manera andloga,
estd excluido del presente andlisis reflexivo todo recurso a cosas inobservables, tales
como fotones, ondas de luz y estados y procesos del sistema nervioso.) Ya en la
vida cotidiana se presentan condiciones estindar o normales de iluminacién, medio,
distancia de la cosa al cuerpo del observador, postura de dicho cuerpo, etcétera, y las
condiciones para la observacidn cientifica se desarrollan a partir de ellas. Para los
fines del ejemplo empleado aqui, el aire a través del cual se ve y oye serd considerado
como libre de bruma y de viento, aun cuando el camidn tendria apariciones auditivas
y visuales diferentes bajo condiciones de niebla o viento fuerte.



174 - Lester Embree

8. Incluso manteniéndose dentro de las condiciones estdndar o normales de
postura corporal erguida y de distancia adecuada con respecto a la cosa percibida, lo
que aparece también es sutilmente afectado por el modo como se orientan nuestros
ojos y ofdos con respecto a la cosa percibida, o sea, el camion que pasa. El ejemplo
supone aqui que los ojos y los oidos no estdn obstaculizados y que la cabeza se
mantiene quieta en tres orientaciones sucesivas: (1) con la cabeza dirigida al camién
que se aproxima por la carretera hacia donde el observador estd parado; (2) con la
cabeza vuelta hacia delante mientras el camién pasa frente al observador, y (3) con
la cabeza girada hacia el camién mientras se aleja. Habria sutiles diferencias si uno
caminara en lugar de mantenerse parado, si uno hiciera girar la cabeza en todas
direcciones, o si uno cerrara un ojo o metiera un dedo en el oido, y as{ sucesivamente.
Mas todo ello estd aqui excluido. El ejemplo presupone el caso de la audicion y
vision ocular normales.

9. Por tltimo, el presente andlisis se ofrece como una investigacién del
percibir serio, por lo cual es susceptible de mejor evaluacién con referencia al
percibir sensible; con todo, el lector puede inclinarse por verificarlo mediante la
figuracion (feigning) y/o la rememoracion de casos de camiones que pasan. Tal cosa
es desde luego posible, pero este escritor exhorta al lector a que, cuando se presente
la ocasion, reflexione sobre la observacion seria de camiones al borde de una ruta.

¢ Qué son, donde y cuindo estdn las apariciones??

10. En el ejemplo que hemos disefiado, el camion que pasa puede verse y
oirse de tres maneras, a saber, mientras se aproxima desde la distancia, mientras
pasa frente al observador, y mientras se aleja. Si uno reflexiona sobre él mientras
se aproxima, es curiosa la manera como la apariciéon del camién se vuelve
continuamente mds grande y hace mds ruido, para luego tornarse continuamente
mds pequeiia y silenciosa a medida que el camidn se aleja. El camidn real mismo, por
supuesto, mantiene constantes su tamaio y su sonido. Estas propiedades parecen mds
manifiestas cuando el camidn pasa delante del observador, y no cambiarfan si uno
hiciera la observacién conduciendo un coche a la par del camion. Lo que promueve
el ejemplo es una distincién entre las “apariciones” y la “cosa” que aparece.

11. Una atencion cuidadosa a la terminologia es asimismo importante
para el andlisis reflexivo. A lo largo de estos andlisis deberia quedar claro lo que
significa “aparicion”. Merecen algiin comentario ahora los nombres para las cosas
que aparecen. El camién en cuanto tal posee su propio tamaifo, figura, color,
sonido, etc.; puede llamarse cosa en la significacion estrecha y contrastar asi con
la cosa en la significacién amplia en virtud de la cual todo lo que es, es una cosa.
Hay, entonces, la cosa que aparece o simplemente la cosa frente a la aparicion de
la cosa. “Cosa” no posee un adjetivo feliz. Con cuidado, puede usarse la palabra
“realidad” como sindénima de “cosa”, que posee “real” como adjetivo relacionado.
Por varias razones es preciso ser precavido con respecto a este vocablo. A veces,
realidad contrasta con ilusidn, pero dicho contraste es otro de los temas que quedan
fuera de juego en el presente andlisis. A veces, contrasta con aparicién, pero
de tal modo que se niega que uno percibe directamente, por ejemplo, el camion

3 Aligual que en el caso de: Lester Embree, Andlisis reflexivo: Una primera introduccion a la investigacion fenomenoldgica/ Reflec-
tive Analysis: A First Introduction into Phenomenological Investigation, edicién bilingtie Ingles / Castellano, trad. por Luis Romdn
Rabanaque (Morelia: Jitanjdfora, 2003), este andlisis se beneficia con los cursos que Dorion Cairns (1901-1973) imparti6 en la New
School of Social Research, asi como con la lectura de sus manuscritos, en preparacion para una edicion de sus obras filosdficas. Algu-
nas afirmaciones que se hacen aqui provienen claramente de la ensefianza de Cairns, y el andlisis estd influenciado de cabo a rabo por
su trabajo. Con todo, este autor reclama originalidad para su ejemplo y acepta la responsabilidad por todos los errores cometidos.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 175

moviéndose por la ruta; supuestamente, uno estd limitado a percibir directamente
solo “apariciones”, y se presenta el problema epistemoldgico cldsico de inferir una
“realidad externa” inobservable sobre la base de apariciones entendidas como ideas
o representaciones en la mente. Como quedard claro mds adelante, no es posible
sustentar fenomenoldgicamente este tipo de contraste entre “aparicion” y “realidad”.
Finalmente, es preciso resistir toda tendencia a hablar de cosas “fisicas”, a fin de
que las cosas reales accesibles en la vida cotidiana no se confundan con entidades
idealizadas por las ciencias naturalistas.

12. Las apariciones en el ejemplo son visuales y auditivas. Pueden
discernirse y distinguirse mediante reflexion sobre la cosa-en-tanto-que-vista-y-
oida. Es interesante el hecho de que la aparicion visual puede parecer que tiene
los mismos colores y la misma forma que la cosa que aparece, pero en el ejemplo
la aparicion es algo mds pequefia al comienzo (y al final) que el camién mismo.
Ademds, la aparicion de la forma del camién cambia a medida que éste se acerca,
pasa y se aleja nuevamente, de modo que aparecen el frente, el lado y luego la parte
trasera del vehiculo. Andlogamente, la aparicién auditiva es mds sorda antes (y
también después) de lo que podria tomarse como el ruido mismo del camion, que
aparece de manera 6ptima cuando el vehiculo pasa delante de su observador. Mds
aun, la aparicion sonora puede poseer una cualidad ritmica muy semejante a la que
se cree que el camidn tiene en sus ruidos de motor y en sus neumdticos al rodar sobre
la carretera. En todos los casos, sin embargo, el tamafio, forma, color y sonido se
perciben como constantes, mientras que las apariciones sufren variaciones.

13. Si se ha dicho lo suficiente a fin de mostrar lo que son las apariciones,
puede ahora preguntarse “dénde” estdn. Segun se formule la pregunta con respecto
a las apariciones en conexion con otras apariciones, 0 con respecto a las apariciones
en conexién con las cosas que no son apariciones, se presentan dos cuestiones.
En el primer caso, la aparicién de un camién que se aproxima estd situada entre
las apariciones de los dos bordes de la ruta, sobre la apariencia de la ruta, bajo el
cielo, etc. No serd tema de indagacién aqui, pero se podria proseguir considerando
si existen estructuras en este campo de apariciones, tales como la de figura y fondo,
que constituye el tema de la teorfa de la Gestalt. Serd suficiente advertir que las
apariciones visuales forman su propio campo espacial.

14. La situacion respecto de la temporalidad de las apariciones es similar.
Si el camidn percibido estuviera estacionado a lo largo de la calle, su aparicion seria
simultdnea con las apariciones de los drboles y edificios que lo circundan. Y hay
también sucesividad (successiveness), de suerte que la aparicion del camion pasando
sucede a la del camion acercdndose y precede a la aparicion del camidn alejandose.
Tales simultaneidad y sucesividad valen por igual para apariciones sonoras y visuales.
Enrealidad, dichas apariciones sonoras o auditivas estdn en campos espaciotemporales
y, por ende, el andlisis efectuado en el pardgrafo precedente (§13) se basa en una
omisién implicita del tiempo. Nétese asimismo que estas afirmaciones acerca del
campo de apariciones sonoras y visuales son afirmaciones fenomenoldgicas, y
que en cuanto tales estdn sometidas, por parte del lector, a confirmaciéon mediante
reflexion y andlisis. Esto puede no ser tan sencillo como parece, puesto que tanto las
cosas reales como las apariciones poseen relaciones espaciales y temporales, y por
ello es factible la confusion.



176 - Lester Embree

15. La situacién es mds complicada cuando se trata de relaciones entre
apariciones y cosas que no son apariciones. Si se considera unicamente la
temporalidad, puede resultar dificil distinguir el tiempo de una aparicién del tiempo
de la cosa o realidad, asi como del tiempo de la vida consciente. Aquello que se
percibe reflexivamente como ahora, o se rememora como entonces, puede parecer
que estd “al mismo tiempo” que las apariciones a través de las cuales decimos que
las cosas reales aparecen o son percibidas. Por otro lado, si se supone que toda cosa
no ideal es o bien material, o bien mental, entonces las apariciones deben ser lo uno
o lo otro. Si las apariciones pertenecen al reino de las cosas materiales, se produce
la curiosa consecuencia de que el camion es sucesivamente pequefio, grande y
luego pequefio otra vez, al mismo tiempo que se percibe con tamafio constante y
sin cambios. Esta puede ser la razon por la que mucha gente tiende a localizar las
apariciones “en la mente”, pero también esto es algo curioso.

16. Comencemos diciendo que, para que algo esté literalmente “en” la
mente, ésta debe estar extendida espacialmente. Sin embargo, desde Husserl al
menos, la mente, psique o conciencia se considera como temporal e intencional,
pero no esencialmente espacial. En cuanto intencional o, mejor, intentiva, la vida
consciente incluye encuentros de cosas externamente trascendentes tales como
camiones, donde el percibir dichas cosas y la percatacién (awareness) de sus
apariciones pueden hallarse como ingredientes del curso de encuentros. Se puede
observar que estos componentes del proceso son simultdneos o sucesivos, y pueden
ser rememorados y esperados. Por ello se encuentran en lo que los fenomendlogos
llaman “tiempo interno”. Aquello que intencionan externamente, como el camidn
sobre la carretera, puede estar en el espacio real, pero al curso de vida consciente (o
mejor, a la corriente intentiva) no le es inherente una localizacion espacial y no se
extiende espacialmente. Resulta, pues, dificil sostener que el campo espaciotemporal
de apariencias sensibles discernible en las cosas-en-tanto-que-vistas-y-oidas se halla
dentro de la corriente intentiva, pues de ser asi la corriente tendria que poseer algunos
procesos componentes dotados de tamano, forma, ritmo, etcétera. Dicho brevemente,
el campo de apariciones sensibles no es parte de la corriente intentiva o mente.

17. Si no se constata mediante la observacion reflexiva que la corriente
intentiva incluye en su interior cosas de todo tipo que estdn extendidas, conformadas
y coloreadas espacialmente, o que suenan de alguna manera, entonces, ( dénde”
se hallan? ;Hay alguna alternativa a la aceptacion de que al menos los campos de
apariciones visuales y auditivas poseen un orden espaciotemporal propio (lo que no
equivale a decir que este orden diferente sea independiente tanto del curso intentivo
como de las realidades trascendentes que aparecen)? Este es un interrogante que
un fenomendlogo puede intentar responder mediante la observacién y el andlisis
reflexivos. Considerar si el “ego” o, mejor, el “yo” pertenece a un orden temporal
distinto de aquel al que pertenece la corriente intentiva es algo que puede contribuir
a la meditacion sobre esta cuestion.

Mas preguntas

18. Es posible formular al menos otras preguntas. Posiblemente la mds
urgente sea la que concierne a la relacion entre la cosa externamente trascendente
y las apariencias de ella. En las lecciones de la New School que probablemente se
editardn en 2007, Dorion Cairns afirma que la vida intentiva se estratifica de diversas
maneras, sugiriendo con ello que la percatacién de las apariencias es un infraestrato



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 177

dentro del percibir sensible.* Avanzando posiblemente mas alld de lo aseverado por
Cairns, puede interpretarse que lo dicho significa que se puede hacer abstraccion de
la intentividad (intentiveness) fundada del camion real que se mueve por la ruta real
frente al propio cuerpo, y centrar la atencién unicamente en la intentividad de las
apariciones correspondientes. Bien puede tratarse de algo que se puede hacer con
decepcionante facilidad. Ademds, cuando uno se centra en la percatacion intentiva
de una aparicion, puede advertirse que en este infraestrato hay protenciones y
retenciones y, por cierto, se puede reconocer que la aparicion misma es el objeto de
una sintesis de identificacién y diferenciacion.’

19. Si se distiende esta abstraccidn del superestrato del percibir sensible y se
permite, en cambio, que adopte su forma normal y concreta, se comprueba entonces
una intentividad estratificada que es intentividad de la realidad externamente
trascendente que aparece, donde el infraestrato de percatacion motiva al superestrato.
Hay también una sintesis de identidad de la cosa percibida externamente, o sea, del
camion real mismo. En inglés corriente es posible decir que uno percibe la realidad
“en base a” las apariciones —y ello equivale a decir que “la cosa aparece”.

20. Contra ciertos intentos de resolver el problema de los objetos o realidades
exteriores afirmando que argumentamos a partir de apariciones, puede advertirse,
para empezar, que en semejante percepcion no estdn implicados argumentacion
o pensamiento alguno. También esto es algo que se propone para ser confirmado
mediante el andlisis reflexivo. Por otra parte, las apariciones no son cosas que existan
independientemente; mds bien, y antes de cualquier explicacion causal por parte de
las ciencias naturalistas, puede observarse que las apariciones mantienen relaciones
del tipo “si--entonces” tanto con las cosas reales en el mundo circundante, como con
la ubicacion, postura, etc. del cuerpo de quien percibe. Por esta razén, el hecho de
que la apariencia se torne grande y pequeiia se debe, en parte, al camion real que se
mueve por un tramo particular de la ruta y, en parte, a que hay alguien ahi que ve y
oye en las orientaciones descritas mds arriba en este ensayo. Si “en” significa “ser
condicionado por”, las apariencias visuales y auditivas estdn tanto “en” las realidades
materiales como “en” la corriente intentiva.

21. Otro problema concierne al modo como las imdgenes captadas por los
equipos para grabacion de audio y film o video se asemejan, pero no son iguales, a
las apariciones. Si uno registra en video un camién que se aproxima y luego se aleja,
y lo mira en una actitud no reflexiva o directa, lo que ve y oye es el camién mismo
acercandose, que es lo representado por los cambiantes colores, formas y sonidos
ubicados en el aparato de television o en algin otro equipo reproductor de video.
Mas con escaso esfuerzo se puede observar reflexivamente como la imagen en la
pantalla se agranda y luego se achica, y cdmo el sonido se torna mds fuerte y luego
mds débil, tal como lo hacen las apariciones del camion real observadas desde el
borde de la carretera. La observacion del video claramente esta estratificada; en ella
la intentividad del camion que se mueve por la ruta estd fundada en la intentividad
de las formas y sonidos en el reproductor de video. ;No es esto lo que sucede en la
percepcion?

4 Parece util hablar de percataciones (awarenesses) como correlatos intentivos de las apariciones, en tanto que las percepciones
sensibles son correlativas de las realidades.

5 Con respecto a estas sintesis, véase Dorion Cairns, “The Theory of Intentionality in Husserl,” ed. por Lester Embree, Fred
Kersten, y Richard M. Zaner, Journal of the British Society for Phenomenology 32 (1999).



178 - Lester Embree

22. La comparacion es valiosa no sé6lo en virtud de las similitudes, sino
también en razon de sus diferencias. Las vistas y los sonidos en el reproductor
de video pueden considerarse en su derecho propio y, en consecuencia, como no
representativas de otras cosas. Se trata de propiedades reales visibles y audibles,
rdpidamente cambiantes, que se perciben en la caja real al otro lado de la sala. Son
partes de algo concreto y, en cuanto tales, si uno retorna a la actitud habitual de
disfrutar de la television, son independientes de cualquier cosa que representen. Las
cambiantes formas coloreadas y sonidos en el reproductor de video no son en si
mismas apariciones, sino partes de la cosa real percibida. En realidad, el hecho de
que ellas mismas tienen sus propias apariciones es algo que se advierte con facilidad
cuando uno efectiia la reflexion al mismo tiempo que se aleja del equipo, haciendo que
la aparicion sonora se torne mds silenciosa y que la aparicion de formas se reduzca
sobre la pantalla. Y quizds el “camino de las ideas” en el pensamiento moderno se
base en considerar a las apariciones como cosas independientes (como claramente lo
estdn las pinturas si se suspende su papel pictdrico en la experiencia indirecta de lo
pintado.)

23. Otro dmbito que merece atin atencion reflexiva corresponde al papel que
cumplen las apariciones en el arte, ya sea que las apariciones estén cuidadosamente
retratadas, o que se las ignore con todo esmero. Los nifios y los llamados pueblos
primitivos frecuentemente intentan pintar cosas reales sin apariciones. Y hay
que contar, asimismo, con el papel de recursos tecnoldgicos tales como anteojos,
microscopios y telescopios. ¢ Logran estos instrumentos que las cosas reales distantes
se acerquen, o afectan Unicamente a las apariciones de las cosas trascendentes que
se perciben externamente, tales como camiones, microbios y estrellas? Preguntas
similares pueden formularse con respecto a los auxilios auditivos. Y, ;qué ocurre con
las apariciones cuando se coloca un dedo en el oido o cuando se presiona suavemente
por el borde al globo ocular hasta que se desdoblan las imdgenes? ;O cuando se estd
embriagado o fatigado? Tal vez la reflexion sobre las apariciones no normales pueda
favorecer una mejor descripcion de las normales.

24. ;Puede mds de un sujeto tener la apariencia idéntica de la misma cosa,
o dos 0 mds sujetos sdlo pueden tener apariciones similares? ;Se apresenta el modo
como el camién pasante aparece para otro sujeto situado al otro lado de la ruta,
cuando se le presenta a uno mismo su aparicion? Por ultimo, recordando el mds de
dos veces milenario ejemplo de Tales, se advierte a los lectores de este andlisis que
tengan cuidado cuando reflexionen sobre la vista, el oido y las apariciones mientras
se aproximan a rutas por donde pasan camiones.

Bibliografia

Cairns, Dorion The Theory of Intentionality in Husserl,, London, ed. por Lester Embree, Fred
Kersten, y Richard M. Zaner, Journal of the British Society for Phenomenology 32 (1999).

Embree, Lester Andlisis reflexivo: Una primera introduccion a la investigacion fenomenoldogica/l
Reflective Analysis: A First Introduction into Phenomenological Investigation, México, edicion

bilingtie Ingles / Castellano, trad. por Luis Romdn Rabanaque (Morelia: Jitanjdfora, 2003).



Respuesta a la epistola de un positivista
a un fenomenologo!

Answers to the epistle from a positivist philosopher
to a phenomenologist

GERMAN VARGAS GUILLEN
Profesor titular
Universidad Pedagdgica Nacional
Colombia

Resumen:

Tras un Exordio que contextualiza el
debate, se contesta a la Epistola de la
referencia en el siguiente orden: primero
se sitian los interrogantes tematizados
en cuanto aspectos sobre los cuales se
vuelve la atencidn en este escrito; luego
se muestra qué clase de ciencia es la
fenomenologia, mediante el recurso a la
estrategia metodoldgica de variaciones
o variantes o variables aplicado a la
“idea” o al eidos “ciencia”; se da un
tercer paso mirando las relaciones entre
descripcion, narracidon y argumentacion,
para establecer el cardcter invariante de
la descripcion como esencia del método
fenomenoldgico —o se caracteriza el
eidos “descripcion”.

Palabras clave: fenomenologia, positivismo,
actitud natural, epojé, actitud reflexiva,
mundo, mundo de la vida; explicacion,
argumentacion, narracion, descripcién.

Abstract:

After Introduction that contextualizes
the debate, is answered the Epistle of the
reference in the following order: first, I
thematized questions like aspects about
which it becomes the attention in this
paper; then I show what kind of science
phenomenology is, by the methodologic
strategy of variations or variants or
variables applied to the “idea” or eidos
“science’; third, I show the relations
between description, narration and
argumentation, to establish the invariant
character of description as essence of
the phenomenologic method —or eidos
“description” is characterized.

Key words: phenomenology, positivism,
natural attitude, epojé, reflective attitude,
world, world of the life; explanation,
argumentation, narration, description.

1 Rodriguez Latorre, José Francisco. Epistola de un positivista a un fenomendlogo. En: Cuadernos de Filosofia Latinoamericana.

Vol. 27, No. 94 (2006); pp. 292 4 308.



180 - Germdn Vargas Guillén

Apreciado Pacho:
Exordio

Con gran gusto lef su Epistola. He meditado mucho en torno del modo como
podia responder a sus enjundiosas consideraciones. En realidad, yo mismo habfa
propiciado el “tridlogo” entre Ud., el mismisimo dr. Embree y este modesto servidor.
Cref, y creo, que la presentacion —ciertamente analitica— que hace el dr. Embree de
la fenomenologia nos pondria a hablar; y a fe que se constaté mi sospecha.

Por desgracia, pese a que en persona propicié el viaje del dr. Embree a

Colombia —como Ud. lo pudo ver y lo pudo vivir’—, €l y yo nos quedamos “con
los crespos hechos”, pues, como Ud. recordard, €l se preparé para contestar sus
observaciones en la ultima sesion del Seminario e, infortunadamente, Ud. se ausentd
—acaso por motivos de fuerza mayor—, pese a lo previsto, justamente para ese
fragmento de nuestro Seminario.
En fin, mi querido Pacho, quede la constancia de que no fuimos, ni Embree ni yo,
quienes rehuimos el debate, aunque, por cierto, mas que argumentadores somos
“descriptores” —como, con justicia, Ud. nos acusa en su carta—. Por supuesto, no
digo que Ud. “sali6 corriendo” o que “puso pies en polvorosa” por no acudir a ese
fragmento del certamen. Sin embargo, muchos quedamos burlados —Embree, el
primero; yo, quizd, el segundo; y, sus contertulios de las noches previas al viernes
final, a quienes Ud. congracié con fragmentos de su jocosa misiva—. Quede esta
constancia.

Vistos nuevos datos, debo decirle que en efecto comparto la importancia
de la observacion de Antonio Zirién?, en el sentido de que “ja las cosas mismas!”
es, sencillamente, un lema que hace ciencia a las diversas prdcticas cientificas; no
se trata, como lo demostré Edmund Husserl, de “;Volver a Kant!”, o de “{Volver a
Hegel!”, sino —como ya se refiri6— “ja las cosas mismas!”

Ahora bien, mi querido amigo, ;qué es una “cosa misma”? Muy
diligentemente en su texto se sefiala que tal serfa un “hecho”. Acaso olvidando
que “no hay hechos, sino sélo interpretaciones™ y: ;quién interpreta y cémo? A la
hora de la hora, “cosa misma” de la fenomenologia es esta pregunta. Un interrogar
sucesivo sobre el fundamento del fundamento. Si lo que funda la ciencia son, segtin
su version, los hechos, nuestro asunto —como fenomendlogos— es el estudio de “el
hecho que produce los hechos”, es decir, la subjetividad.

2 Seminario doctoral Técnica fenomenologica. Programa Interinstitucional de Doctorado en Educacién (Universidad Pedagdgica
Nacional), Enfasis Filosofia y enserianza de la filosofia. Dirigido por: Lester Embree. 6 al 10 de noviembre de 2006; Finca Sietecue-
ros, Fusagasugd (Cundinamarca - Colombia).

3 Zirién, Antonio. El llamado a las cosas mismas y la nocion de fenomenologia. En: Escritos de filosofia, vol. XXII, No. 43 (2003);
pp. 157 4 182.

4 Nietzsche, Friedrich. El libro del fildsofo. Madrid, Taurus, 1974; pp. 85 4 108.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 181

Obviamente, Ud. se aterrorizard con la recuperacidon tanto del uso de la voz
subjetividad como de la expresion fundamento; que son indispensables para poner
en claro el sentido del proyecto fenomenoldgico; y, sin embargo, eso es lo que nos
compete estudiar “como buenos fenomendlogos”.

El Iimite entre filosofia fenomenologica y psicologia fenomenoldgica —que
debemos al mismisimo Gottlob Frege’; a su polémica contra la presencia de las tesis
psicologistas en el pensamiento del Husserl de la Filosofia de la aritmética®~ es, a
su vez, complejo y determinante del destino mismo de la fenomenologia. Si la cosa
misma de que trata la fenomenologia es la subjetividad: ;cémo lograr una auténtica
filosoffa y no una mera psicologia, por cientifica y completa que sea ésta? En palabras
del mismo Husserl, esta es “la duda que vacila de acd para alla™”.

Pero, al cabo, mi querido amigo, comienzo a responderle sin un adecuado
orden y me temo que Ud. llegue a la conclusién de que los fenomendlogos, en efecto,
vamos del timbo al tambo. Voy a contestarle a su carta en el siguiente orden: primero
voy a situar de sus interrogantes cudles puedo abordar aqui —voy, como decimos en
fenomenologia, a tematizar o a definir a qué volveré la atencion en este escrito—;
luego voy a mostrar qué clase de ciencia es la fenomenologia —daré una serie de
variaciones o variantes o variables por la “idea” o el eidos “ciencia”; daré un tercer
paso mirando las relaciones entre descripcion, narracion y argumentacion —para
establecer lo invariante de la descripcion como método fenomenoldgico o el eidos
“descripcion”—. Ud. va a disculparme que no pueda, fuera de haberle inducido a la
lectura del libro Andlisis reflexivo de Lester Embree, constituirme en “defensor de
oficio” del autor. Al cabo de mi presentacidn, espero, Ud. comprenderd por qué.

1. Los interrogantes

Entonces, reconozco que Ud. nos invita a un didlogo ordenado; asi, pues, las
preguntas con que cierra la Epistola fueron:

1.Si la fenomenologia pretende ser una “ciencia del mundo de la vida” que describa
sus estructuras, ;qué tipo de ciencia es?

2.Y, si pretende ser ciencia, ;puede sustraerse de la tarea de argumentar?, ;es
suficiente con narrar o, en el mejor de los casos, describir? (p. 308).

Y, Ud. tiene otros tantos interrogantes; pero yo me voy a centrar en esta Respuesta
en esos dos. Ya senté mi tesis, pero la expreso, de nuevo, escuetamente, dividida en
sus componentes, para que Ud. mismo, si lo ve oportuno, la pueda objetar —o, en el
mejor de los casos— suscribir.

I1. Sobre la clase de ciencia que es la fenomenologia

Tesis 1:La cosa misma de que se ocupa la fenomenologia es la subjetividad en su
vivencia del mundo. Mundo que, al ser experienciado por el sujeto se torna en Mundo
de la vida.

Tesis 2:El mundo —en verdad existente— tiene un modo y estructura de darse al
sujeto.

Tesis 3:El sujeto tiene estructuras de experiencia de mundo.

Tesis 4:La correlacion sujeto-mundo es el tema o el objeto de la investigacion

5 Frege, Gottlob. Cartas a Edmund Husserl. En: Ensayos de semdntica y filosofia de la logica. Madrid, Tecnos, 1998; pp. 188 4
195.

6 Husserl, Edmund. Philosophie der Arithmetik. Mit erginzenden Texten (1890-1901). Hua. 12; (Hgs. Eley, L.); 1970, 620 p.
7 Edmund Husserl. Personlische Aufzeichnungen. En: Philosophy and Phenomenological Research, XVI (3) 1956; p. 17.



182 - Germdn Vargas Guillén

fenomenoldgica.

Tesis 5:La correlacidn, estudiada desde la perspectiva del polo yo o sujeto, se
despliega como psicologia fenomenologica.

Tesis 6:La correlacion, estudiada desde la perspectiva del polo mundo, se despliega
como filosofia fenomenologica.

Ahora bien, antes de avanzar quiero traer a colacion un inteligente debate que
nuestro comun amigo, Guillermo Bustamante Zamudio®, ha planteado a propdsito
de la diferencia entre actitud natural y actitud fenomenologica. Bustamante pone
certeramente en duda que lo “natural” sea ‘“natural” en aquélla actitud y que,
consecuentemente, la fenomenologia esté hablando rigurosamente de este tema.
Pues bien, quiero invitarle a nuestro sitio de siempre —citado abajo— para que vea en
todos sus detalles la fina disquisicion de Bustamante, pero aprovecho para explicar
con cierto detalle lo que pasa con la fenomenologia como proceso —si lo quiere—
metodoldgico de investigacién. Toda la fenomenologia exige un paso de una a otra
de las actitudes ya mencionadas. Esto se logra por medio de la epojé. Este paso es
antinatural y puede, sucesiva y repetidamente, ser “perdido”; por ello se exige una y
otra vez, volver a examinar dénde se encuentra el investigador.

Entonces, antes de avanzar en la respuesta a sus preguntas, querido Pacho,
permitame presentar muy sucintamente este despliegue: actitud natural — epojé —
actitud fenomenologica o reflexiva.

Actitud natural, pues, no designa “lo natural”, sino mds bien “lo que se
ha tornado en algo natural” para nosotros, los seres humanos. En cierto modo,
coincidiamos Bustamante, Carlos Augusto Herndndez y yo, en una conversacion:
se trata sin mucho rodeo de “lo naturalizado”. Asf, para uno se ha tornado en algo
“normal” o “natural” o en “una habitualidad” la casa que habita, los amigos que
frecuenta, las personas que saluda en su edificio, el salario que percibe por su trabajo,
etc. Esa actitud, me parece, se refiere mds a la tercera que a la segunda o primera
de las acepciones que tiene esta voz en el Diccionario de la Real Academia de la
Lengua; es decir, se trata de “disposicion de dnimo manifestada de algliin modo”;
no de la “postura de un animal cuando por algin motivo llama la atencién” o ni
de la “postura del cuerpo humano, especialmente cuando es determinada por los
movimientos del dnimo, o expresa algo con eficacia”.

En fin, lo que me parece importante subrayar es que en la vida cotidiana,
como Ud. bien lo dice en su Epistola, no necesitamos filosofia. Allf, coincido con sus
afirmaciones, prima el “sentido comtn” —que, por cierto, es muy poco comun o “es
el menos comun de los sentidos”, como decia don Marco Fidel Sudrez—. Para cruzar
una calle o para enviar una carta o para cobrar un cheque: no se necesita, cada vez,
recordar que son todos esos “datos” —autos en la calle, velocidad media permitida
para transitar por la ciudad, calles, sefializacién del trdnsito, traje del conductor,
conductor, peatones, trajes de peatones, etc.; papel, tinta, sobres, empresas de
transporte, timbres o estampillas, etc.; bancos, ventanillas de banco, funcionarios,
papel moneda, dinero (etimolégicamente proveniente de Denario), etc.—, digdmoslo
asi, efectos o creaciones culturales.

En la vida diaria, sin filosofia, sin mds, las “cosas” estdn cargadas de valores,
son bienes, forman parte de un mundo prdctico; las “cosas” son “plétoras de sentido”
(Ideen I, § 27).

8 Bustamante Zamudio, Guillermo. Una dificultad para entender la fenomenologia. En: http://clafen.org/cursos/file.php/7/Medita-
cion_fenomenologica_fundamental_comento_.doc. Consultado: 18 de marzo de 2007.

En este escrito, Bustamante hace ver que “natural” como tal serfa la manera como comen, vuelan, duermen, copulan, etc., los pdjaros,
los animales salvajes, etc.; lo que el ser humano tiene, a fe, es una larga y densa culturizacion que le hace experimentarlo todo desde
categorias, prejuicios, tradiciones, historia, posiciones de clase, etc. Entonces, en su base, la expresion “actitud natural” no resultaria
aplicable a lo humano.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 183

Punto a favor de su disquisicion, querido Pacho; sélo que no sélo “el sentido
comtn es el menos comun de los sentidos”, sino que ahi no hay filosofia. Entonces,
querido amigo, Ud. podrd seguir en su pretendido sentido comun yendo al bafo,
saliendo a fisgonear —como se deduce de su andlisis—, etc., punto en contra: sin hacer
filosoffa. Ademds, es cierto, hay una enorme cantidad de funciones —bioldgicas y
culturales— que los seres humanos podemos llevar a cabo sin hacer reflexion, sin
meditar, sin todo lo que implica el particular trabajo del filésofo.

Incluso, si Ud. se alegra (en su Epistola, p. 293) por el alegato de G.E.
Moore, En defensa del sentido comun, entonces Ud. ya habrd dejado el sentido
comun mismo y habrd empezando a filosofar sobre él. En ese caso estard hablando
del fisgonear, pero no estard fisgoneando; estard reflexionando sobre la puerta, pero
no estard abriendo la puerta, y asi sucesivamente. Por eso me parece tan razonable
la manera como Husserl hablaba de la “epojé profesional del filésofo” (Krisis) para
hacer notar que uno no filosofa todo el tiempo, que mientras se estd viviendo el
mundo no se lo estd captando reflexivamente; también, pues, la filosofia es una
ocupacion —por cierto, profesional— que tiene un tiempo en el cual se lleva a cabo.

No debo, sin embargo, distraerlo del punto central. La actitud natural,
tal como la pensamos en fenomenologia, es vivida por el ser humano —un ser, por
antonomasia, cultural; que mds alld de procesos de adaptacion bioldgica, vive tanto
interpretando como realizando y realizandose culturalmente—. Entonces, para que en
el “tridlogo” original esté cada vez mads activa la polifonfa, debo decirle a nuestro
conspicuo Bustamante que, fenomenoldgicamente, la voz “natural” para el ser
humano es una metdfora. Sélo ahi, traslaticiamente, uno puede darle valor a ese
titulo. Practicamente, para lo humano, no es natural ni nacer —conocemos de parejas
que por medios altamente tecnoldgicos han superado su imposibilidad de tener un
“embarazo natural”, asi mismo todos sabemos de infinidad de métodos para prevenir
embarazos, etc.—, ni morir; ni crecer, ni reproducirse; ni alimentarse, ni ayunar; etc.

Por eso, en resumidas cuentas la actitud natural nos ofrece como algo
naturalizado —cabe la redundancia— la suposicién del es del mundo; en fin, la
suposicion de que eso que aparece como “ahi delante”, sin mds, es.

Por cierto, querido amigo, en esta actitud no sélo sabemos cémo comprar un
carro o cOmo asegurarse un puesto en el cine, sino que también en ella podemos hacer
ciencias. Son ciencias que, consecuentemente, llamamos fenomenolégicamente, de
la actitud natural. No son ciencias naturales exclusivamente, no. También la filosoffa,
por ejemplo esa que Ud. defiende con pasién y ardor, es una filosoffa de la actitud
natural. Y también podemos tener unas ciencias de la cultura efectuadas bajo esa
actitud.

Abhora bien, para no alargar lo que luego podemos discutir con parsimonia:
me anticipo a darle la razén de que esas ciencias dan informes, en muchas ocasiones y
sentidos, correctos. La cuestion es que la actitud natural —que en efecto: es sinénimo
de positivismo—, como lo indicaba Husserl, “decapita la filosofia” (Krisis, §4).

La epojé. Claro estd que esta voz no es del sentido comin. Me incomoda,
por eso, tener que usarla en esta misiva para Ud. Sin embargo, no veo manera de
eludirlo. Con ella estamos, ante todo, designando un momento metodologico. Si, su
traduccidn puede ser “abstencion” o “suspension”. Como se sabe, originalmente se
trataba de la abstencidn del juicio —debido a sus y mis admirados estoicos, por su
afortunada préctica de discutir en la plaza publica—; y, sobre todo, se querfa suspender
la afirmacion del conocimiento, de su posibilidad, sentada dogmdticamente. Entonces
los estoicos llegaron a poner fuera de juego la afirmacion o negacion, pues una u otra
era, de suyo, un tipo de conocimiento. Consecuentes con la idea de no juzgar —si se
conoce o no— hallaron la férmula mds razonable en la abstencidn.



184 - Germdn Vargas Guillén

La introduccion en fenomenologia del titulo epojé se hizo para designar
la urgencia de “detener” o “suspender” la afirmacion del “es” relativa al mundo
que, como ya se dijo, es el suelo nutricio de la actitud natural. Asi, entonces, la
epojé no dice que “hay” o “no hay” mundo —con todos y sus componentes, valores y
propiedades—; simplemente, se abstiene de afirmarlo.

La epojé, entonces, no es un resultado; ella no ofrece nada. Solamente
detiene la marcha, la mds de las veces apresurada, en la cual se va de una afirmacién
a otra; de un supuesto a otro. A veces se ha valorizado tanto la funcién de la epojé que
algunas interpretaciones han llevado (p.e., en la interpretacion de Danilo Cruz Vélez)
a afirmar que la fenomenologia es una filosofia sin supuestos®. Lo cual, en efecto,
resultarfa en el siguiente contrasentido final: “la fenomenologia supone que no tiene
supuestos”’; 0, dicho de otro modo, “la fenomenologia es una filosofia que parte del
supuesto de que no se tienen supuestos”. Desde luego, la piadosa interpretacion de la
fenomenologia bajo un tal supuesto carece de toda validez.

Asi, entonces, la epojé parte de un primer supuesto: el sentido del mundo,
nuestra experiencia del mundo, se ha “naturalizado”. Y, eo ipso, se arriba a un
segundo supuesto: La naturalizacion del sentido se puede suspender. ;Qué queda
de esta suspension? En principio, todavia e inicialmente, nada. No se obtiene como
resultado ni una ciencia, ni un conocimiento, etc., nuevo. Lo tnico que se ha hecho
es operar un distanciamiento con respecto al sentido comtun; a la presuncion de
existencia y validez del mundo dentro de éste; se ha “puesto entre paréntesis” el
sentido del sentido comtin.

En esta direccidn, la fenomenologia también es una filosoffa de la sospecha;
pero no del pensar (conciente), de Dios o de la ideologia, sino de la validez del
sentido. Este no estd conquistado como algo seguro o estable o definitivo, sino que
siempre estd en marcha, es fruto del “darse” del mundo al sujeto, precisamente, en
experiencia subjetiva de mundo.

La epojé, pues, mds que resultado es un método. Si se quiere un “segundo
paso” o un “segundo momento” del método; pero es, en esencia, el fundamento de la
fenomenologia. Se trata, por €l, de poner en cuestion los resultados, lo estable de las
sentencias, el dogmatismo dominante de la actitud natural.

Es cierto, entonces, que «Empezamos nuestras meditaciones como hombres
de la vida natural, representdndonos, juzgando, sintiendo, queriendo, “en actitud
natural”» (Ideen I; § 27). El reconocimiento de esta actitud es un primer paso; pero
la epojé es un segundo momento metodoldgico que detiene la validez del sentido
experimentado —en cierto modo— pasivamente en esas “meditaciones como hombres
de la vida natural”.

La epojé es un despliegue activo de la conciencia que se vuelve contra
la validez pasiva, otorgada al mundo'. No es, por tanto, un juicio contra lo dado
pasivamente; sino una suspension de su sentido de validez.

Entonces la fenomenologia no parte de una supuesta inmersién en la
reflexion filosdfica, sino que primero se detiene a reconocer cdmo pensamos en
cuanto hombres de la vida natural; y, en un segundo momento, toma la licencia de
suspender eso asi dado. Que esta epojé no es algo “natural”, sino deliberado —y en
ese sentido antinatural— es un dato que debe mantenerse presente.

9 Cruz Vélez, Danilo. Filosofia sin supuestos. De Husserl a Heidegger. Buenos Aires, Sudamericana, 1970; 311 pp.

10 Aunque se trata de un texto de Die Idee der Phdnomenologie (Hua. II), es decir, de 1905, me parece ilustrativo recordar como se
pensé alli la epojé. Allf escribe Husserl: «La epojé que ha de practicar la critica del conocimiento no puede tener el sentido de que la
critica no sélo comience por, sino que se quede en poner en cuestion todos los conocimientos —luego también los suyos propios—y no
dejar en vigencia dato alguno —luego tampoco los que ella misma comprueba—. Si no le es licito suponer nada como ya previamente
dado, entonces ha de partir de algiin conocimiento que no toma sin mds de otro sitio, sino que, se da ella a s{ misma, que ella misma
pone como conocimiento primero» (p. 29).



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 185

La epojé —que ciertamente no ofrece ningiin resultado— es una puerta de
entrada al reino de los fendmenos en cuanto puramente dados para el sujeto, en
cuanto —como fendmenos— aparecientes ante el sujeto no sélo como su vivencia,
sino como correlato de algtin mundo en verdad existente —aunque se tratara de un
mundo de ficcion o de fantasia—. Sélo, pues, la practica de la epojé nos abre a la
actitud reflexiva.

Actitud reflexiva". Esta, para Husserl, es ya la filosdfica. Por cierto, aqui
la cosa misma no es el mundo, sino la constitucién subjetiva del sentido de ese
mundo. Aqui se llega al estudio del reino de los fendmenos subjetivos, es cierto; pero
igualmente al de los fendmenos mismos en su puro manifestarse. Si es cierto que en
la actitud natural también ya las meditaciones “como mejor las llevamos a cabo es
en primera persona”'?, es igualmente cierto que en esa actitud no se tiene como tema
de reflexién como es que se da €sta.

La actitud reflexiva es, precisamente, la que trata de esclarecer cémo llega
a la constitucién y a la construccion de sentido de mundo “la primera persona”, es
decir, cada quien en cuando yo-sujeto-del-mundo, en cuanto polo de toda operacion
cognoscitiva y de todo decir sobre el mundo.

(Qué se gana con esto? Para la fenomenologia: fodo; a saber, la recuperacion
de la perspectividad del mundo de la vida, la pluralidad de perspectivas. Entonces
la cosa misma no es lo que se me da, sino cémo se me da; y como se da asi para
mi, cémo aparece con variantes si cambio de horizonte; cdmo varia de un punto de
vista a otro, aunque puedo estar hablando del uno siempre mismo. Asf, pues, lo uno
mismo se da plural y cambiantemente; “lo siempre mismo y siempre diferente”.

Es claro, si no cambio de perspectiva, si me mantengo en un unico horizonte:
variardn detalles; pero en conjunto lo ofrecido se mantendrd esencialmente asf,
invariante, mismo. Aqui, aunque reflexivamente, se me dard lo esencial por una suerte
de legalidad tanto de las estructuras psiquicas como por las estructuras del mundo
mismo. Entonces llego a una captacion —en un horizonte determinado— de un darse
ast e indefinidamente. Es, en si, la descripcion de estructuras noético-noematicas,
categorias, que simultdneamente son modus cognoscendi 'y modus essendi.

Lo que muestra, pues, la actitud reflexiva es que podemos desdogmatizar
la presuncién de verdad, el sentido comun, lo tépico. La suspension ofrecida por
la epojé no afirmé jamds que lo donado fuera falso; lo que descubre, con base en
la suspension, la actitud reflexiva es que todo conocimiento es una perspectiva;
que, como tal, tiene un horizonte desde el cual cobra no sélo sentido, sino también
validez.

Ahi, entonces, es donde el reino de los fendmenos meramente subjetivos
como tal puede ser materia de una ciencia especifica: la psicologia fenomenologica.
Husserl mismo llegé a considerar que ésta podria servir de fundamento a la filosofia
fenomenologica. El asunto es que la investigacién sobre las estructuras de la
subjetividad, sobre sus modos de operacion, es cosa misma para la fenomenologia.
Entonces, esto no significa “perder” el mundo, sino recuperarlo en su calidad de lo
experienciado por el sujeto. Desde luego, se puede mantener la investigacion sobre
el mundo, sobre sus estructuras, si y solo si se estudian en su darse al sujeto.

11 Husserl mismo vacil6 en llamarla definitivamente asi. Encontramos, por ejemplo, como Hua II, p. 17 prefiere llamarla actitud
erplrltual filosdfica; y de ella se expresa en los siguientes términos «Con el despertar de la reflexién sobre la relacién entre conoci-
miento y objeto dbrense dificultades abismdticas. El conocimiento —la mds consabida de las cosas para el pensamiento natural— se
erige de repente en un misterio. Pero debo ser mds preciso. Lo consabido para el pensamiento natural es la posibilidad del conoci-
miento. El conocimiento natural, que se ejerce con fecundidad ilimitada y progresa, en ciencias siempre nuevas, de descubrimiento
en descubrimiento, no tiene motivo alguno para plantear la pregunta por la posibilidad del conocimiento en general» (pp. 18-19).
En la actitud filoséfica «(...) el conocimiento exacto no ha venido a ser menos enigmadtico que el no exacto, ni el cientifico menos
que el precientifico» (pp. 24-25).

12 Ideen, § 27; v.e. p. 64.



186 - Germdn Vargas Guillén

Por cierto, el titulo del § 49 de Ideen parece ofrecer el enraizamiento en lo
meramente subjetivo como tnica cosa misma de la fenomenologia: La conciencia
absoluta como residuo de la eliminacion del mundo. Y avanzando en su exposicion
Husserl afirma: «ningiin ser real en sentido estricto, ninglin ser que se exhiba y
compruebe mediante apariencias una conciencia, es para el ser de la conciencia
misma (en el mds amplio sentido de corriente de vivencias) necesario»".

(Se aniquila, desaparece, en efecto, el mundo? En efecto. La fenomenologia
no tiene como su referente el mundo, sino la conciencia, 1a experiencia subjetiva, de
mundo. Por eso, lo necesario para la investigacion no es el mundo, sino la conciencia.
Que, es evidente, una tal conciencia EX1GE algln tipo de experiencia; y lo que se
experimenta corresponde a algin mundo. En cuanto tal ese mundo es vivido. El
correlato de toda vivencia de conciencia es un mundo vivido, un mundo de la vida.

Ahora bien, lo que se requiere en la investigacidn, y a lo que se refiere €sta,
es esa conciencia de mundo. Evidentemente, si se aniquila queda la cosa misma.
Aqui en nada se afecta el proyecto fenomenolégico porque se le llame “solipsismo™;
0, porque se le sefiale de “dltimo bastion de la filosofia de la conciencia’; o, porque
se diga que “no tengo que imaginar en mi conciencia el punto de vista del otro; para
ello, mejor le pregunto, hablo con é1”. Esta cosa misma funda la fenomenologia. Otras
ciencias o disciplinas o investigaciones podrdn hacer: andlisis del lenguaje, o accién
comunicativa, etc., pero exceden, sin perjuicio, el derrotero de la fenomenologia.

Centrando, de nuevo la atencién en el primero de los interrogantes que
Ud. formul6 en su Epistola, me queda, querido Pacho, la siguiente conclusion: la
Jenomenologia es ciencia del mundo de la vida, en cuanto efectivamente vivido. Su
objetivo es la descripcidn, en primer término, de las estructuras de la subjetividad
realizadas al vivir —en el mundo—.

II1. descripcion, narracion y argumentacion

Vamos ahora a su segunda pregunta: ;puede sustraerse la fenomenologia
de la tarea de argumentar?, ;es suficiente con narrar o, en el mejor de los casos,
describir? (p. 308).

La explicacion. Me parece posible afirmar, con base en su pregunta, que el
positivista requiere al fenomendlogo para que explique. Y, debemos, previamente,
preguntar: ;qué es explicar? Con base en comunes lecturas, querido Pacho, yo dirfa
que se trata de un enlace entre explicans y explicandum.

De mis alld remotos afios de estudio de La ldgica de la investigacion
cientifica' de su querido —en el pasado y actualmente también mio— K. R. Popper,
me parece recordar que en el capitulo VII sobre las teorias queda el siguiente y
esquemdtico resultado: las explicaciones son de dos tipos'3: a. como fin, orientadas a
la comprension, y, b. como medio, cuyo objetivo es hacer ciencia.

Su estructura tiene la forma de un razonamiento: Leyes (Hipotesis),
Condiciones iniciales —— Explicandum (o lo que debe ser explicado). Su
representacion formal tendria el valor la clausula: L, C — E, donde las L son H
muy confirmadas. Las explicaciones de las ciencias son hipotéticas, supuestas, no-
contrastadas —pero contrastables.

13 Ob. cit., p. 115.

14 Cf. Popper, Karl R. La ldgica de la investigacion cientifica. Madrid, Tecnos, 1962; pp. 57 y ss.

No alargaré indebidamente mi exposicion aqui, querido Pacho, pues recordard que ya me extend{ sobre ello en mi libro Tratado de
epistemologia (Bogotd, Universidad Pedagdgica Nacional — San Pablo, 2% ed. 2006; pp. 119 4 128 y 231 4 242).

15 Hay muchas exposiciones de este tema, incluida la que referf en la nota anterior. Para esta elaboracion me he servido de la que
ofrece Eugenio M. Tait, en su breve y claro escrito: Epistemologia y Logica (en: http://ar.geocities.com/epistemologialogica/Episte-
mologialLogica.doc. Consultado: 18 de marzo de 2007).



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 187

Asi se obtiene como resultado que la ciencia busca el acercamiento a la
verdad, lanzando explicaciones para conocer eso que llamamos el mundo, para
controlarlo. De la explicacion se puede decir que es un argumento que tiene la
forma: explicandum o hecho a explicar; explicans'®, o lo que explica el explicandum
y hechos correlacionables.

Las condiciones de la explicacion son: la deducibilidad: de los enunciados
explicans se debe inferir el explicandum, al igual que en la l6gica; los enunciados del
explicans deben ser refutables, pero se preserva su presuncion de validez mientras
no se encuentren los contraejemplos del caso; la disponibilidad”” de elementos de
Jjuicio independientes en favor del explicans, y que no sean viciosos, circulares o
tautolégicos.

El explicans se puede construir a partir de hechos aislados o de regularidades
(leyes y generalizaciones empiricas). A estas caracteristicas Popper las llamé
nomologico-deductivas, donde lo primero viene del hecho de que provienen de la
naturaleza, y lo segundo porque el explicandum se deduce del explicans.

Los tipos de la explicacion son:
a. genuina (si sus explicans son completos y correctos);
b. adecuada (si puede hacer predicciones).

Los explicans contienen dos tipos de enunciados: a. condiciones iniciales
(que describen hechos); b. leyes. La explicacion necesitard de ambos para que sea
genuina,es decir, que necesitan de enunciados y leyes que lo abarquen y correspondan;
deben tener leyes universales y no términos ad hoc.

Ahora bien, lo que pasa es que tanto explicans como explicandum son
dos entes de razon, que tienen una relacion ad hoc, que juegan sus “papeles” pro
tempore. El positivista, que dice defender el “sentido comtin” —el menos comun de
los sentidos, como ya hemos dicho— pasa a la defensa de los entes de raz6n. Esto s6lo
se puede valorar como una contradictio in adjecto.

Entonces, no es que el fenomendlogo se oponga a la explicacion, como parte
del proceder de las ciencias. Lo que efectivamente pasa es que su asunto no es ese.
Su asunto es la experiencia subjetiva; por ejemplo, en el proceso descrito a partir
de Popper: lo que el fenomendlogo se pregunta y busca describir son los procesos
subjetivos (psiquicos, cognitivos; sociales, culturales; 16gicos, fenomenoldgicos).

La argumentacion. Ud. mismo es tramposo en su escrito y no dice
claramente lo que entiende por ciencia; trampa que extiende hasta dejar sin limites la
argumentacion con respecto a la explicacion. Me parece que nuestro querido Adolfo
Leén Gémez Giraldo impulsa, precisamente, un intento de diferenciar estos dos
campos que, ciertamente, se complementan, pero igualmente son distintos. Se lo
reitero, si la explicacion es un argumento que tiene la forma: explicandum—explicans,
entiendo que de allf no se deduce que todo argumento tiene la mentada forma. Al
contrario, también hay un uso del titulo argumento que se refiere a la constitucién

16 Parece que Popper conservara la forma I6gica expuesta por Gottlob Frege para la relacion denotata — denotatum. Sobre ésta in-
dica: «Toda sentencia declarativa, en la cual lo que importe sean los denotata de las palabras, ha de ser considerada como un nombre
propio; su denotatum, si lo hubiere, es ora la Verdad, ora la Falsedad. Admite estos dos objetos —si bien sélo tdcitamente— cualquiera
que de alguna manera formule juicios 0 mantenga algo como verdadero; asf, pues, hasta el escéptico los admite» (p. 39).

Asi, pues, lo Verdadero o Falso es el denotatum; como también lo falsable es el explicandum. Creo que esta nota permite compren-
der la relacién légica que establece en sus referencias cruzadas Popper, que no sélo con Tarsky, sino —como lo he insinuado— con
Frege.

Frege, Gottlob. Sobre sentido y denotacion. En: Seleccion de textos de Gottlob Frege. Maracaibo, Universidad del Zulia, 1971.
(Esbozo introductorio, traduccién y notas de Ernesto H. Battistella).

17 Cf. Vargas Guillén, German. El disponer. En: Tratado de epistemologia. Ed. cit.; pp. 161 d 174.



188 - Germdn Vargas Guillén

de formulas bien formadas, tanto para la l[dgica de primer orden como para la ldgica
clausal'® que en rigor no tiene que ver con la relacién explicandum—explicans. Todas
esas variantes, querido amigo, me hacen ver una ligereza en su escrito que no logro
comprender, pues si no hablara, como Ud. dice ser, un positivista no tendria yo la
expectativade unamayor precision en los conceptos. De modo que voy a tratar de suplir
ese fallo. Ud. bien sabe que yo no soy tan entendido en materia de argumentacion'®.
Sin embargo, quisiera que tuviéramos algin instrumento para distinguir entre la
explicacion y la argumentacion. Creo que la argumentacion contiene argumentos
—que no se pueden entender aisladamente, como han dicho Perelman y Olbrechts-
Tyteca®—. Por eso veo oportuno, querido amigo, traer a colacion en este caso una
idea que discutiéramos, alld por el afio 89 del siglo pasado:

(...) cuando se trata de argumentar o de influir, por medio del discurso, en la
intensidad de la adhesion de un auditorio a ciertas tesis, ya no es posible ignorar por
completo, al creerlas irrelevantes, las condiciones psiquicas y sociales sin las cuales
la argumentacion no tendria objeto ni efecto. Pues, toda argumentacion pretende
la adhesion de los individuos y, por tanto, supone la existencia de un contacto
intelectual.

Para que haya argumentacidn, es necesario que, en un momento dado, se
produzca una comunidad efectiva de personas. Es preciso que se esté de acuerdo,
ante todo y en principio, en la formacién de una comunidad intelectual y, después,
en el hecho de debatir juntos una cuestion determinada (...)%.

Si comprendo el asunto correctamente eso es lo que no hacemos los
fenomendlogos. A Ud. le parecerd extrafio, pero es asi. Nosotros no buscamos que los
espiritus adhieran a nos; es una actitud mayestdtica que, de veras, no nos concierne.
Le voy a poner un ejemplo muy inmediato: como Ud. sabe Bustamante y yo buscamos
ser representantes del profesorado en la Universidad Pedagdgica Nacional y lo que
hicimos fue una descripcion fenomenoldgica del presente viviente en nuestra alma
mater. La conclusién Ud. la conoce ampliamente: nuestra descripcidn del eidos no
fue compartida; perdimos las elecciones; pero la descripcion en efecto representd
nuestra captacion del sentido. Con esto le digo que en fenomenologia describimos
y nada mds. Si los interlocutores no se ven reflejados en nuestras descripciones
razon de mds para que estemos interesados en que ese otro emprenda su propia
descripcion. De eso es de lo que se trata para nosotros.

Tal vez la fenomenologia es una exacerbacion de lo subjetivo, pero es
necesario que lo sea. En ella no valen las actitudes gremialistas y tampoco los
comportamientos gregarios. No quiere decir que no respetemos la intersubjetividad
como categoria fundante. Claro que la respetamos, pero se trata del reconocimiento
de un alter absolutamente irreductible. En resultas, el fenomendlogo no es un lider,
ni un pater familia, ni un jefe, ni un salvador. Nada de eso. El fenomendlogo es el
ejecutor de un punto de vista que entra en didlogo con los demds, sin la idea de un
arconte que va a conducir las masas al reino de la salvacion.

18 Kowalski, Robert. (1986). Ldgica, programacion e inteligencia artificial. Madrid, Ediciones Dfaz de Santos, 410 pp.

19 Cf. Vargas Guillén, Germdn & Cdrdenas Mejia, Luz Gloria. Retdrica, poética y formacion. Bogotd, Universidad Pedagdgica
Nacional, 2005.

Allf se hace, entre otras cosas un andlisis que relaciona la argumentacién con el mundo de la vida (pp. 86 y ss.); e, igualmente, se
estudia tanto la funcién como la estructura del entimema en los procesos argumentativos (Cf. pp. 70, 96, 136).

20 Perelman, Chaim & Olbrechst-Tyteca, Lucie. Tratado de la argumentacion. Madrid, Gredos — Biblioteca Romdnica Hispdnica,
1989; p. 295.

21 Ob. cit., p. 48.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 189

La narracion. Para Ricoeur?, “la narracién consiste en restituir los
acontecimientos al lenguaje de los propios actores conforme a sus prejuicios. La
historia, por tanto, consiste en una investigacion, en una indagacidn, que se distancia
de todo aquel relato que no pueda distinguirse del que los agentes de la historia
hubieran podido emplear en su dmbito”*.

Me parece, querido amigo, que de lo que se trata en la narracién es de
volver sobre el habla del que habla en el lenguaje, en el juego de lenguaje. Si bien
fenomenoldgicamente a este que habla se le puede llamar ‘sujeto’, desde el punto de
vista de la configuracion que queda tras la superacién del relato, se le puede designar
como narrador:

El hecho de contar y de seguir una historia consiste en ‘reflexionar sobre’ los
acontecimientos, con el objeto de englobarlos en totalidades sucesivas. (...) nuestras
expectativas respecto al ‘final’ de la historia nos impulsan a seguir hacia adelante.
Pues bien, dichas expectativas ponen de manifiesto la estructura teleoldgica del acto
narrativo (...).

(...) lo propio del arte narrativo consiste en vincular una historia a un
narrador. Esta relacion incluye todas las actitudes posibles que puede adoptar el
narrador respecto a su historia®.

Puede decirse que en la narracion el tiempo lo es fodo. Mas, ;cOomo es esta
relacion? Por cierto, no se trata ni del tiempo de Dios, ni de la eternidad —un tiempo
sin tiempo, sin transcurrir—, ni el tiempo de la Historia —con mayuscula, la del Pueblo
que se hace sujeto historico—. Para decirlo con E. Husserl, es el tiempo inmanente a
la conciencia.

El narrador se constituye, como tal, al hacer de la experiencia de tiempo
su dmbito de referencia y de relacion entre las ‘objetividades constituidas’. Por asi
decirlo, su-ser-narrador es, al mismo tiempo, ser-que-temporaliza-la-experiencia-
mundano-vital. No obstante, €l —.como sujeto, en su inspectio sui—es un haz entre un
tiempo vivido y un tiempo vivible; es un yo temporal; su vida equivale a su propia
temporalidad. Su ser aqui y ahora es un tiempo que une dos tiempos que, de suyo,
no existen; el uno ya no es; el otro todavia no es.

(...) con su estricta epojé, este mundo de vida se convierte en un primer
titulo intencional: indice, hilo conductor para la pregunta retrospectiva por las
multiplicidades de las formas de aparicion y por sus estructuras intencionales. Una
nueva direccién de la mirada, en el segundo nivel de reflexion, conduce al polo-Yo
y a lo propio de su identidad. Aquif sélo se alude, como lo mds importante, a lo mds
universal de su forma: a la temporalizacion propia de €l hacia un Yo duradero y que
se constituye en sus modalidades temporales .

El tiempo, vuelto narracion, se hace “conciencia del tiempo”; por asi decirlo,
el ‘yo’ anénimo se vuelve un ‘yo puedo’, ‘yo quiero’, ‘yo pienso’, ‘yo espero’. Sélo
que este yo, para nada, es el cartesiano. Si bien se enuncia en primera persona, es el
yo que se sabe referido al alter, que se sabe en un haz de acontecimientos.

Pero, jes lo mismo narrar que describir? No. Ciertamente en muchos
lugares toma contacto el punto de vista de Ricoeur con el de Husserl. Sin embargo,
no hay una reduccion de la descripcidn a la narracion. En el primer caso la cosa
misma se estudia desde la “primera persona’; en el segundo, se crea una licencia
mediante la cual se habla a nombre de los personajes; segiin nuestra comprension, se
usan fragmentos de lo que quiere decir él mismo.

22 Ricoeur, Paul. (1999) Para una teoria del discurso narrativo. En: Historia y narratividad. Barcelona, Ed. Paidds; pdgs. 83-
155.

23 Ibid., pdg. 98.
24 Ibid., pdg. 105.
25 Husserl, Edmund. Krisis; § 50, v.e. pag. 181.



190 - Germdn Vargas Guillén

La descripcion. En la fenomenologia, la descripcion no puede hacer un
recurso a la “voz de otro”. El otro tendrd que tomar la palabra y hacer su propia
version. De hecho nuestra critica a Ricoeur ha sido, precisamente, que en la narracion
se decapita la voz del alter®.

La descripcion se centra y despliega en la mostracion de la experiencia
subjetiva de mundo. No va mds alld. Por eso la fenomenologia mds que doctrina es
método. Lo que pretende €sta es presentar temdticamente un nucleo de referencia
sobre el cual se quiere lograr la comprension; para ello no sélo lo “sitda”, sino que lo
“encierra” dentro de un paréntesis. Asfi, entonces, metodolégicamente, todo lo que no
estd dentro del paréntesis, que sigue existiendo, no es “asunto”. Incluso, si lo refiero
es para diferenciarlo, para establecer las variantes de la posibilidad del darse mismo
de lo que se somete a “consideracion”. Al cabo, la descripcion tiene que ofrecer lo
invariante en la variacion, el eidos, la esencia, la estructura —que aqui quiere decir
tanto modo de ser como modo de pensar—.

Ahora bien, ;me tomo la palabra del otro a titulo de que soy el narrador?
Rotundamente: no. ;Pretendo persuadir al otro? Rotundamente: no. El otro tiene que
narrar-se a s mismo; tiene que llegar a “convencerse”; €l tiene que validar, desde su
posicion de existencia, lo que hay descrito por un otro.

Ud., querido Pacho, dice que no hay control metodoldgico en la descripcién
fenomenoldgica; que hay una suerte de brujeria en la fenomenologia. Ud. nos endilga
que todo esto es asunto de fe (p. 304 de su Epistola), nos dice que vamos al azar (p.
302); en fin, que no hay control metodoldgico. Ademds nos acusa de mentirosos
(p. 303). Le advierto que ninguna de esas aseveraciones me molesta, ni siquiera
creo que haya insultos en ellas. Lo que si me parece claro es que Ud. no ha tenido
la paciencia de tratar de hacer un ejercicio descriptivo. Estoy seguro que si Ud. me
contara como es su sillén de lectura y como experimenta su vivencia concreta de
enfrentar su querido Victor Hugo; y si me dijera como es la ldmpara que acompaiia
su rato y el rato mismo donde el tiempo de su lectura existe sin tiempo de medidas,
mientras lee; y me describiera mds detalles: con seguridad yo comprenderia lo que
a Ud. lo hace un lector; pero no seria mi experiencia. Quizd, en analogon —que Ud.
busca desacreditar en la p. 304— yo pueda decir: «jHe!, jA mi me ha pasado algo
semejante!» y yo pudiera validar —en analogon— algo de lo que Ud. describe, como
si... yo estuviera en su lugar. Desde luego, no todo. Para decirle la verdad: Victor
Hugo no me gusta, pero he tenido vivencias de la lectura con Walt Whitman que me
permiten comprender lo que Ud. dice.

Voy a ponerle un ejemplo, a Ud. que quiere el arequipe (p. 305) con todo y
azucar, el querido Whitman se lanza con lo versos:

Todo esto lo absorbo, todo esto me sabe bien, me agrada, se hace parte de
mi ser,

Yo soy un hombre, yo fui quien sufrio, yo estuve alli.

El desdén y la serenidad de los mdrtires,

La madre de otro tiempo, condenada a muerte por bruja, quemada en la
hoguera mientras sus hijos contemplan su martirio,

El esclavo perseguido que se detiene en su huida, se apoya en la cerca
resoplando, bafiado en sudor,

Los dolores que le pinchan en las piernas y en el cuello, los disparos alevosos
v las balas,

Todo esto lo siento, todo esto soy.

26 Cf. Vargas Guillén, Germén. Fenomenologia del ser y del lenguaje. Bogotd, Alejandria Libros, 2003; 246 4 267.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 191

Soy el esclavo perseguido, los colmillos de los perros me obligan a
retroceder,

El infierno y la desesperacion me acosan, mis perseguidores disparan una y
otra vez (Poema 33).

(...)

Soy el apogeo de las cosas logradas y contengo las cosas que serdn (Poema
44)7.

Ahf estd el arequipe completo. Puede saborearlo, querido amigo, pero no
crea Ud. que estd en la filosoffa. jEso es poesia! Claro que puedo comprender esa
bella pdgina, porque me sitio, en analogon, en la posicion en que se puso el poeta.
Claro que ademds puedo intentar comprender por qué lo capta as{ el poeta y por qué
lo capto o vivo yo asf al leer al poeta. Esto ya no es poesia, es filosofia. Su defensa de
la vaga expresion sentido comiin queda en eso: en una defensa vaga de una expresion
vaga. Ud. quiere que no hagamos filosofia al hacer filosoffa. Pues no. Ud. podrd
renunciar a tratar de entender por qué podemos entender; es su problema. Ni siquiera
creo que eso sea lo que quiere un Popper o un Hempel —citados por Ud.—. Ud. quiere
argumentar o, mejor seria decir, controvertir. Yo, de corazdn, se lo agradezco, pues
me da la oportunidad de hacerle ver estos detalles que, en todo caso, los juzgo de
primera importancia si queremos vivir el télos de la filosoffa.

Cierto, como el poeta, el fenomendlogo ve el mundo “en primera persona’;
pero no se dedica a testimoniar su ver. El fildsofo fenomendlogo se interna en una
analitica de la conciencia. Busca el eidos. Se compromete con su descripcion. Como
se lo he dicho, la filosofia no es necesaria. Como Ud. mismo lo dice: “sin filosofia”;
podemos vivir “sin filosoffa”. Pero aqui estamos tratando de vivir con filosofia; y,
procuramos hacer filosoffa.

Mire Ud. Cémo Whitman reduce el mundo, la historia, la cultura a €l mismo,
en cuanto “primera persona’. Tal vez seria el mismo resultado que se obtiene en el
Husserl del § 44 de la Quinta Meditacion Cartesiana; quiza Ud. tendria razon: en
Husserl estd el arequipe sin dulce. De ahi sale una conclusién al menos verosimil.
Husserl no era poeta®.

En resultas, su defensa del sentido comiin se queda sin filosoffa. No es ni
molesta ni mortificante su decision; pero no nos pida a todos que nos quedemos
fisgoneando, abriendo puertas, matando o asustando mariposas. Conceda que estudiar
la subjetividad también es asunto. Ud. tal vez no lo quiera hacer, pero conceda que
este tema es un bastion de la cultura. Espero que con sus ideas contra todo esto a
la vuelta de la esquina Ud. no tenga que evaluar proyectos que yo y gente como yo
propongamos para Colciencias o que Ud., en su ejercicio como decano no termine
diciendo que sélo podemos —como humanistas— hacer investigacién desde la actitud
natural en las ciencias naturales.

Tal vez ahora si puedo decirle que la fenomenologia, ciencia de los puros
fendmenos subjetivos, es un proyecto cientifico; que tiene una enorme capacidad
de poner por base la absoluta corregibilidad de la descripcion. El fenomendlogo
no ve una verdad revelada; de hecho el mismo Husserl pensé que fildsofo se es
siempre infieri —como queriendo llegar a serlo—. Entonces bajo ese PRINCIPIO DE

27 Whitman, Walt. Canto de mi mismo. En: Hojas de hierba. (Traduccién: Francisco Alexander). Barcelona, Organizacién Editorial
Novaro, S.A., 1975; p. 159 y 176.

28 El que le hall¢ dulce al arequipe fue nuestro comtin amigo Guillermo Bustamante. En su audaz lectura del § 27 de Ideen I, des-
cubre el que llamé Poema implicito de Edmund Husserl. Tal vez hasta también tenga azicar. No puedo trascribirle el poema, pero
tenga Ud., querido Pacho, mi invitacién para que lo vea en: http://clafen.org/cursos/file.php/7/Meditacion_poesia.doc. (Consultado:
19 de marzo de 2007).



192 - Germdn Vargas Guillén

CORREGIBILIDAD Yo leo sus descripciones y me puedo mds o menos identificar con
ellas; pero es ciencia. Donde veo que no hay validez en sus descripciones emprendo
las mias. De ahi que la fenomenologia sea método efectivo. Ahora bien, en algin
punto tengo que dar por terminada mi descripcidn; pero si alguien la toma y haya
que en su mundo de la vida la experiencia de lo descrito se le da de otra manera, ese
otro vuelve a proseguir la senda infinita de la comprension.

Como los lectores de los libros sacros voy a concluir mi respuesta a su
Epistola con un texto que, en resultas, creo yo, contiene los detalles de lo que
esperamos los fenomendlogos del proyecto filoséfico en que nos hemos empeiiado.
Quede este texto de nuestro “padre espiritual”, Edmund Husserl, como esperanza de
un futuro grande y lejano para la investigacion sobre las cosas mismas:

La filosoffa fenomenoldgica se considera en su método entero como
repercusion pura de las intenciones metddicas que ya movian a la filosofia griega desde
sus comienzos; pero ante todo de las intenciones ain vivas que parten de Descartes
y llegan en dos lineas del racionalismo [rat] y el empirismo a través de Kant y del
idealismo alemdn hasta nuestro confuso presente. Repercusion pura de intenciones
metddicas quiere decir método efectivo, que pone los problemas en las sendas de
un trabajo en el que puede concretamente ponerse manos a la obra y que puede ser
concluido. Esta senda es, a la manera de la ciencia genuina, una senda infinita. Por
ello la fenomenologia exige de los fenomendlogos que renuncien al ideal de un sistema
filoséfico y que, no obstante, vivan como trabajadores mds modestos en comunidad
con otros en pro de una philosophia perennis®.

29 Der Encyclopddie Britannica Artikel publicado en Phdnomenologische Psychologie, Vorlessungen Sommersemester 1.925. Hua.
IX, p. 301 (v.e., p. 72-73; trad. Antonio Zirién Quijano).



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 193

Bibliografia

BusTAMANTE Zamuplio, Guillermo. Poema implicito de Edmund Husserl. En: http://clafen.org/cursos/
file.php/7/Meditacion_poesia.doc. (Consultado: 19 de marzo de 2007).

BustaMaNTE Zamupio, Guillermo. Una dificultad para entender la fenomenologia. En: http://clafen.
org/cursos/file.php/7/Meditacion_fenomenologica_fundamental_comento_.doc. Consultado: 18 de
marzo de 2007.

Cruz VELEZ, Danilo. Filosofia sin supuestos. De Husserl a Heidegger. Buenos Aires, Sudamericana,
1970.

FrEeGE, Gottlob. Cartas a Edmund Husserl. En: Ensayos de semdntica y filosofia de la logica. Madrid,
Tecnos, 1998; pp. 188 4 195 (trad. Luis M. Valdés Villanueva).

FreGE, Gottlob. Sobre sentido y denotacion. En: Seleccion de textos de Gottlob Frege. Maracaibo,
Universidad del Zulia, 1971. (Esbozo introductorio, traduccién y notas de Ernesto H. Battistella).
HusserL, Edmund. (Hua. 2) Die Idee der Phdnomenologie. Fiinf Vorlesungen. - Nachdruck
der 2. erg. Auflage -. Hrsg. W. Biemel. Haag, Martinus Nijhoff, 1973. (Ed. espafiola: La idea de la
fenomenologia. México, F.C.E., 1982; trad. de Miguel Garcia-Barg).

HusserL, Edmund. (Krisis 6 Hua. 6) Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phdnomenologie. Eine Einleitung in die phdnomenologische Philosophie. Hrsg. W. Biemel. Haag,
Martinus Nijhoff, 1962. (Ed. espafiola: La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia
trascendental. Barcelona, Critica, 1991; trad. Jacobo Muiioz y Salvador Mas).

Husserr, Edmund. Phdnomenologische Psychologie, Vorlessungen Sommersemester 1.925. Haag,
Martinus Nijhoff, 1962. (trad. espafiola: El articulo « Fenomenologia» de la Enciclopedia Britdnica. En:
Invitacion a la fenomenologia. Barcelona, Paidés, 1992; pp. 35 4 73; trad. Antonio Zirién Quijano).
HusserL, Edmund. (Ideen 1). Ideen zu einer reinen Phdnomenologie und phdnomenologischen
Philosophie. Erstes Buch: Allgemeine Einfiihrung in die reine Phdnomenologie. 2. Halbband:
Erginzende Texte (1912-1929). Hrsg. K. Schuhmann. Haag, Martinus Nijhoff, 1976. (Ed. espaifiola:
Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica. México, F.C.E., 1986; trad.
José Gaos).

HusserL, Edmund. Personlische Aufzeichnungen. En: Philosophy and Phenomenological Research,
XVI (3) 1956.

Hussert, Edmund. (Hua. 12) Philosophie der Arithmetik. Mit ergdnzenden Texten (1890-1901);
(Hrsg. Eley, L.); Haag, Martinus Nijhoff, 1970.

KowaLski, Robert. Logica, programacion e inteligencia artificial. Madrid, Ediciones Dfaz de Santos,
1986.

NiETzSCHE, Friedrich. El libro del filosofo. Madrid, Taurus, 1974 (trad. Fernando Savater).

PereLMAN, Chaim & Olbrechst-Tyteca, Lucie. Tratado de la argumentacion. Madrid, Gredos —
Biblioteca Romdnica Hispdnica, 1989 (trad. Julia Sevilla Mufioz).

Popper, Karl R. La logica de la investigacion cientifica. Madrid, Tecnos, 1962.

RicOEUR, Paul. (1999) Para una teoria del discurso narrativo. En: Historia y narratividad. Barcelona,
Ed. Paidés (trad. Gabriel Aranzueque Sauquillo).

RODRIGUEZ LATORRE, José Francisco. Epistola de un positivista a un fenomenologo. En: Cuadernos de
Filosofia Latinoamericana. Vol. 27, No. 94 (2006); pp. 292 4 308.

Tarr, Eugenio M. Epistemologia y Logica. En: http://ar.geocities.com/epistemologialogica/
EpistemologialL.ogica.doc. Consultado: 18 de marzo de 2007.

VarGas GUILLEN, Germdn & CARDENAs MEiia, Luz Gloria. Retorica, poética y formacion. Bogotd,
Universidad Pedagdgica Nacional, 2005.

VARGAS GUILLEN, Germdn. Fenomenologia del ser y del lenguaje. Bogotd, Alejandria Libros, 2003.
VARGAS GUILLEN, Germdn. Tratado de epistemologia. Bogotd, Universidad Pedagdgica Nacional — San
Pablo, 2% ed. 2006.

Wurtman, Walt. Canto de mi mismo. En: Hojas de hierba. Barcelona, Organizacién Editorial Novaro,
S.A., 1975 (trad. Francisco Alexander).

ZIRION, Antonio. El llamado a las cosas mismas y la nocion de fenomenologia. En: Escritos de filosofia,
vol. XXII, No. 43 (2003); pp. 157 4 182.






“Decision en el trapecio” .
Analisis reflexivo

A decision on the trapeze.
Reflexive analysis

PEDRO JUAN ARISTIZABAL HOYOS
Escuela de Filosofia
Universidad Tecnolégica de Pereira
Colombia

Resumen:

El presente trabajo hace un andlisis de la
corta narracion “decision en el trapecio”,
escrita por el autor con motivo de la vida
y obra del novelista Franz Kafka. Con
ello se invita al lector ha reconocer en
la aplicacién del método (o enfoque)
fenomenoldgico del “Andlisis reflexivo”,
una herramienta conceptual importante
para lograr una mejor comprension de
las relaciones entre el arte y la filosofia.
La soledad, el solipsismo y obviamente
“las relaciones con el Otro”, son temas
recurrentes tanto a la literatura como a
la fenomenologia de Husserl, y por este
motivo se propone el andlisis partiendo
de la narracion literaria.

soledad,
procesos

Palabras clave: Artista, trapecio,
andlisis reflexivo, solipsismo,
intentivos, descripcidn, enfoque

Abstract:

The present paper makes an analysis
of the short narration “Decision on the
Trapeze”, written by the author on the
occasion of the life and work of Franz
Kafka. Herewith the reader is invited
to recognize in the application of the
phenomenological approach of the
“Reflective Analysis” a conceptual tool
of importance in the achievement of a
better understanding of the relationships
between art and philosophy. Solitude,
skepticism  and  obviously  “the
relationship wit the Other,” are recurring
topics both in literature and in Husserl
phenomenology. For this reason, an
analysis is proposed starting from a
literary narration.

Key words: artist, trapeze, solitude, reflective
analysis, solipsism, attempting processes,
description, approach.

1 El presente trabajo fue presentado por el autor como profesor invitado por la facultad de Humanidades de la Universidad Peda-
gdbgica Nacional al “Doctorado Interinstitucional en Educacién”. El seminario Técnica Fenomenologica fue dirigido por el Doctor
Lester Embree, presidente del “Centro de investigacion avanzada en fenomenologia” en Florida Atlantic Universiy. Del 6 al 10 de

noviembre de 2006.



196 - Pedro Juan Aristizabal H.

1. Decision en el trapecio

A Franz Kafka,
en su memoria

Apenas oscilaba en el aire un trapecio; el hombre inmdvil lloraba
desconsoladamente. Hacfa tanto esperaba a su amo que aquello no pasaba de ser
una ilusion; de todos modos era posible y lo posible es lo que puede ser o no ser;
empero para él no podria hablarse de probable, -salvo partiendo de la esperanza o la
desesperanza-, era lo mismo: Ilusién.

La gente desde abajo le miraba extrafiada, tan seco, delgado; con dedos apenas
perceptibles; asido a dos cuerdas azules, parecia un loro, a lado y lado el infinito pero
nada comico; sélo angustia, desesperacion, un sol enloquecedor, un viento suave y
ligero, visiblemente insoportable por su invariabilidad. El miraba la gente, también
extrafia; para él era una sola cosa repartida en muchas, confinada, roja frente fruncida,
labios secos ...

st sfe st siesiestesiesieosieosiototookokokokoskoeskoeskok

Hubiera deseado gritarles algo, pero era demasiado. j;Qué decirles? No
escucharian js6lo responderian: Qué! y yo no tendrfa valor para decirles que! ; es
insoportable repetir con intencion: Lo siento decir so6lo pensando, con ese algo se
consumiria todo! . Si yo pudiese establecer una comunicacién sin predmbulos, es
posible, si que lo es, pero para qué?, y luego todo para qué?. Estoy aqui arriba, espero
ami amo y nadie puede hacer nada por mi, ni siquiera mi amo; sin embargo lo espero,
representa mi Unica esperanza y podria entrar en contexto, ponerme de pie bien asida
a las cuerdas, balancearme un poco, hacer algo, y en el momento de tenerlos atentos
y despiertos gritar con todas mis fuerzas: jTengo sed! jbuscad a mi amo! jpuedo
fallecer si €l no viene pronto!; sin embargo qué harian? no lo sé, tal vez nada, mirarse
unos a otros, lamentarse, reconocer mi debilidad y no hacer més.

Es increible, ain puedo moverme; llevo dias incontables sin hacerlo.
Acurrucado, llorando; he desarrollado la vista un poco hacia abajo esperando distinguir
entre tanto hombre alld a mi amo. Cuando miro al infinito me siento pender de la nada,
de noche las estrellas no representan nada para mi, son como juguetes a quienes estoy
pegado y no puedo zafarme; la luna me resulta insoportable, me hace sentir frio, ain
estd pequeiia y sin embargo me trae nostalgia de estar alld abajo, no como sombra sino



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 197

de carne y hueso. Pero, ;Qué digo? no podria estar abajo; abajo sdlo representa un
miedo de estar aqui y aqui un miedo de tener miedo alld. Soy una sombra alld abajo,
mi carne y mis huesos estdn conmigo. Tengo frio en los huesos, de dia calor en los
huesos y desesperacion en las sienes.

Sin embargo mi amo vendrd, dijo que vendria; recuerdo su cara seria asintiendo
con un movimiento lento. Me dijo: jEspérame! y al ver mis ldgrimas se marchd mds
rdpido, tal vez para venir mas ligero y no estar mas aqui. Quizds no quiso que lo viese
llorar. Vendria y vendra.

El sol estd encima de mi yo encima de todo y sobre un vacio; tejados, calles
largas, cosas que se mueven ya en una direccidn, ya en otra; se hinchan, se aplastan, se
ponen altas, me hacen fantasear hasta que las detengo en el pensamiento y ya quiero
hacer. Pero, ;qué podria hacer yo? si pudiese ver donde terminan las cuerdas irfa hacia
arriba; parece imposible, siempre las veo asidas a la inmensidad del cielo y mi vista
no se ha podido desarrollar hacia arriba. jNo hay nada porque nada veo!. Esto suena
absurdo; algo debe haber, de algo pendo. Cuando estd de noche no puedo ver donde
terminan las cuerdas, me pongo de pie, mido uno con ochenta y mis manos largas
hacia lo alto cuando empatan la coronilla de la cabeza miden sesenta centimetros,
suman dos cuarenta; aparte de eso me empino y luego empiezo a trepar; soy hdbil,
he trepado dos metros, y cuando avanzo no puedo mirar muy lejos; podria agarrar en
total ocho o diez metros hasta donde puede mi vista y sin embargo la cuerda no se
mueve con brusquedad, lo hace suavemente como si el limite estuviera a kildmetros.
Todo esto es absurdo; una vez senti rabia, subi un poco, me puse a unir las paralelas
para calcular a partir del quiebre la proyeccion de estas hacia arriba, pero la tension
impuesta a las cuerdas por la rigida varilla y como resultado de la gravedad aparecia
como la unica causa de una inmutabilidad hacia arriba y el cambio era todo hacia
abajo. No sé si esto es logico, pero era evidente que hacia una burla de las paralelas
y s6lo en el punto de unién y desde el vértice hasta la normalizacion de las paralelas,
habfa una cuarta. Extrafio. Parece que las paralelas nunca quisieran dejar de serlo y
todo por la maldita gravedad. Si no hubiera gravedad irfa hacia arriba facilmente y la
varilla no pesarfa. Los de abajo estarfan arriba, o no sé, creo que pierdo la nocion del
espacio.

Al atardecer solo puedo ver nubes de humo y polvo. Cuando el alba despunta
siempre hay niebla, a veces tan poca que al flexionar la cabeza hacia atrds intentando
inhalar me siento desfallecer por su fuerza. Después de las seis el sol me enceguece.
Me canso ligero. No sé si 0igo; salvo el batir del viento en mis oidos no escucho nada;
quisiera la musica de marcha como siempre la ofa: Abajo, marchando en circulo, el
retablo lleno y yo arriba atento y voluptuoso lloraba, pero no sé de qué. El trapecio
siempre me incita a llorar.

Debo llevar aqui ocho dias, lo recuerdo porque los nifios han salido a jugar por
segunda vez al parque, situado a dos cuadras del terraplén, ellos pasan y con ademédn
interrogante miran la gente y mi referencia no parece importarles, soy simplemente
un artista que decidié abandonar sus compafieros y se quedd ahi. Antes se vefan tan
pasmados que extraviaban su mirada en mi cara pintada, en mi extrafia forma de
caminar.

Aun pienso y atin cumplo necesidades fisioldgicas; no sé que hard el viento
con mis excrementos, no son muchos, siempre he ayunado y mi trapecio se ha
acostumbrado de tal manera a mi peso que un solo movimiento no basta para que
haya balanceo. Creo que me estoy envolviendo en mis hipérboles. Tengo miedo de
volverme loco.



198 - Pedro Juan Aristizabal H.

> s sk sk sk s s sk sk sk sk skoskok skoskoskokok koskoskokok

Mir6 de nuevo hacia abajo, no sabia si las personas eran otras o las mismas;
era lo mismo, sabfa que esperaba a su amo y la gente de abajo no importaba después
de todo, no hacfa nada; sélo representaban una partida de curiosos quemados por el
sol, con la frente fruncida, cansados de su posicion y con algo de desesperacion que
manifestaban en el movimiento de sus manos.

Cerrd los ojos herméticamente, las ldgrimas apenas rodaban por sus mejillas
se perdian con el leve viento, la cara se habia hecho menos fragil. La gente, esperando
que el consecuente balanceo le derrumbase al vacio, atin segufa mirdndole. Un
hombre que parecia un loro solté las manos de las cuerdas azules y en dos balanceos
se desplomo sin grito y sin fruncir el entrecejo.

La gente se arremolind. Un hombre alto con un abrigo negro estrujando logré penetrar

al corrillo de adelante.
sheskoskoske sk skeoskoske sk skoskeoske sk skoskeosk skoskoskesk skoskoskosk

-"Estd muerto”- dijo alguien

-"Pues claro”- dijo el hombre del abrigo negro y exclamd: -”Céjalo”-.

-”Cémo, no podria”- dijo el otro.

-”Que lo coja idiota”- replic el hombre de negro.

-"Pero,... no entiende: jEsos huesos y ese frio, no lo soportarian mis hombros!-.
-”Que lo alce”- repiti6 con fuerza.

-”bueno”- dijo el otro.

Entonces el primer hombre se agachd para coger al muerto por los pies luego
exclamo:

-”iEs muy largo! jAhora me siento muy lejos de usted!”-.

-"Espere:” dijo el hombre del abrigo negro. “;Ese frio, no podria vivir con él!
jenterrémoslo aqui!”.

_"no se puede”’- , dijo el otro, “el celador vendria y ...”-.

-”Aqui estipido, ;no entiende?”- replicé el de negro.

Abrieron un hueco y después de tirar al muerto, echaron de nuevo la tierra. El hombre
del abrigo negro no cambid el aspecto del rostro; su mirada vacia no parecia salir de
si. El otro auin seguia espantado con ademdn de nauseas y jadeante. La gente callaba.
-7 Y la placa?”’-. Preguntd el primer hombre.

-”jPara qué!”- exclam¢ el de negro.

-”Alguien murid, ;no?”- pregunté extrafiado el primero.

-”Hace tiempos que estaba muerto”- dijo el otro.

-"No entiendo”- replico el primero.

-”Usted no entiende”- repitid el otro

Y la gente seguia inmutable sin entender, comenzo6 a alejarse taconeando con
fuerza, mirando el espacio, como queriendo rescatar a un artista de circo por
los recuerdos.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 199

2. Anadlisis reflexivo de la narracion

El andlisis reflexivo-fenomenolégico requiere en especial dos cosas: adoptar
una actitud reflexiva y tedrica y ocuparse de la observacién y el andlisis. Dicho
enfoque se ocupa en general de los “procesos intentivos” (o intencionales) > como
de contemplar y saber cabalmente lo que ocurre y es dado a nuestra experiencia. La
mejor forma de adentrarnos en el andlisis, es alejarnos de las situaciones habituales,
describiendo simplemente lo que se nos presenta, evitando, hasta donde sea
posible, apoyar esta presencia en conceptos filosoficos establecidos. Para hacer una
descripcion de este estilo no siempre se requiere tener al frente la cosa real puesta en
el mundo, (pues aunque se parta de la percepcion no es esta el tinico camino idéneo),
pero para nuestro caso, como ‘“‘se trata de hacer una descripcion directa puede ser
bueno facilitar la representacion intuitiva”>. Basta por supuesto poner ante los ojos
una “imagen ficticia”, la mds patente de la narracion.

A vuelo de pdjaro, podemos decir a nuestros lectores, que al observar
detenidamente lo que alli sucede, un tema mediato que aflora en la narracion es el de
la soledad y la incapacidad de comunicacidn entre los seres humanos.

Todo esto, como podemos darnos cuenta, es presentado en la narracion a
través de una forma de metdfora (Eicon), que presenta a un hombre montado en un
trapecio esperando a alguien, ante una multitud que lo mira con ojos extrafiados,
esperando quizds un desenlace fatal. La narracién muestra ademds alguno que otro
“aspecto metafisico” (como las cuerdas pegadas al infinito), aspectos que aunque
no compatibles con la fenomenologfa, si son obviamente traducibles a ser descritos,
puesto que son experiencias (vivencias) del trapecista y que eventualmente podrian
contribuir a hacer mds evidente al lector la extrema soledad que alli se vivencia,
tanto mds, cuanto que el artista ha trascendido la temporalidad y la espacialidad de
sus colegas del circo®.

Con esta escueta introducciéon damos inicio entonces a nuestro andlisis
reflexivo. Surge la pregunta: ;Qué observamos cuando ponemos ante los ojos a un
trapecista abandonado balancedndose en su columpio ante una multitud que lo mira
extraiado esperando el fatal desenlace?

Bien podriamos observar al artista de circo con la mirada puesta hacia
abajo o perdida en el infinito y a los espectadores mirando extrafiados en direccién
hacia arriba. Ello acompafiado de la musica de marcha sonando abajo con sus
trompetas y la banda de saltimbanquis marchando en circulo. Los nifios y en general
los espectadores que van al circo, sienten una extrafia curiosidad por ese tipo de
artistas (y otros semejantes), y la escenografia que los envuelve. En muchos casos
los nifios sienten una gran emocion al ver a esos seres insdlitos balancedndose en
sus columpios y por eso tratan de escudrifiar en sus rostros la presencia del héroe
desafiando la muerte®.

2 El presente andlisis, sigue algunos lineamientos del doctor Lester Embree en su texto “Andlisis reflexivo. Una primera introduc-
cion a la investigacion fenomenologica”. Morelia, Jitanjdfora Editorial, 2003 (edicion Bilingtie).

3 Esta induccion es una pardfrasis de la descripcion heideggeriana de las Sandalias de Campesina tomada de la obra pictérica de
Van-Gogh. Cf. Heidegger, Martin. Sobre Arte y Poesia. México, F. C. E. 1985, p. 58

4 En una variacién del texto original muestro como la carpa en franco deterioro se vino abajo y el artista sigui6 asido a las cuerdas azules, quedando solo
y abandonado en el escenario abierto.

5 Esta figura semeja al héroe de las “Elegfas de Duino” de Rainer Marfa Rilke. Este representa una figura cercana ya al dngel, que
buscando lo abierto, (Das offene), desaffa constantemente la muerte y asi se presenta como afirmador de la vida. Cf. Rilke, R. M.
Las Elegias de Duino, los réquien y otros poemas. Madrid, Visor de Poesfa, 2002 p. 155. Los nifios captan como héroe al artista
del trapecio en el momento de su presentacion, pero esa imagen es ciertamente voluble y puede derrumbarse en cualquier momen-
to.



200 - Pedro Juan Aristizabal H.

No obstante, nuestra observacion, siguiendo a Embree, tiene propdsitos
cognoscitivos, y asi encontramos muchas cosas implicadas en la observacion®.
Ante la pregunta ;qué vemos cuando “ponemos ante los 0jos” (u observamos como
ndema) un trapecista en su columpio y los espectadores ante €l en una evidente
incomunicacién? Quizds podremos analizar muchas cosas si variamos a partir de
las imdgenes percibidas o recordadas, o puestas en la ficcién. Vemos entonces que
el trapecista no logra una comunicacion evidente con los espectadores. Miremos
entonces los tipos de incomunicacién con el objetivo de extraer la esencia de la
soledad del trapecista frente a su publico.

Una forma de soledad con la que podriamos variar es la imposibilidad
ontoldgica de comunicacién entre los seres (los protagonistas de la narracion en
situacion agonal), en el sentido en que cada uno tiene sus propias experiencias y no
puede vivir las de los demds y esa seria una posible forma de soledad. Aqui cada uno
tiene puesta la atencién en el mundo y su yo permanece oculto, mostrdndose como
una cosa al lado de las otras, enajenado en el mundo y buscando respuestas solamente
del lado de las cosas en una actitud que podriamos denominar objetivante. Este tipo
de soledad podria atenuarse con el didlogo pero la situacion espacio-temporal del
artista hace imposible algtin tipo de comunicacién. Donde no se puede establecer
contacto, hace dificil algin tipo de comunicacién. Esta soledad se mueve en el
campo de la actitud natural, y por si misma, niega las relaciones de intersubjetividad’.
Aqui estamos sumidos en una intentividad directa o no reflexiva®, que responde a la
llamada ““actitud natural” (ver diagrama 1).

Otro tipo de soledad que responde a esa misma intentividad no-reflexiva,
hace referencia a la soledad del artista frente a su publico; la incomunicacién del
artista con los espectadores se mantiene intacta mientras no se entre en relaciones
mds personales e intimas, cosa que por cierto seria muy dificil, en tanto, hay un
alejamiento normal, pues el artista aunque se debe a su publico en cada funcion,
termina luego sumido completamente en su soledad rutinaria. Solo en su presente
viviente actuante logra establecer cierto acercamiento con su publico. Los circos
también presentan dificultades de coexistencia dado su vida itinerante y poco
rentable en términos de subsistencia, y esto los sume en una mayor imposibilidad de
comunicacion por las dificultades de los circos que viajan por diversos lugares con
situaciones de pervivencia muy limitadas.

Otra variedad de soledad que encontramos responde a la intentividad
reflexiva. Este tipo de soledad responde a las trascendencias internas’, en las cuales
se revela el yo, y dirfamos figurativamente que aqui el yo volviéndose sobre si
mismo, pone ante los ojos su propio yo actuando, viéndose a si mismo obrando;
aqui el yo empirico, atrapado en el mundo exterior, se presenta a su yo trascendental
y es condicién fundamental de la actitud reflexiva del espiritu por contraposicién a
la actitud natural. El artista entonces se sumerge en si mismo, renuncia metodica y
voluntariamente a intentar relacionarse con los otros para sumergirse en su propia
soledad con el fin de darle paso al &mbito del sentido y el significado de la vida que
se construye, por lo pronto, en autorreflexion.

6 El tema de la fenomenologia no es tinicamente el 1- “darse cuenta” o “experienciar” sino que incluye componentes centrales de
creencia-valoracién-voluntad 2-es un hacer mirar u observar 3-es un proceso que transcurre primero de una manera no autoconscien-
te o no reflexiva CF. Embree, Lester. Andlisis Reflexivo. Op. Cit. p. 37

7 Este tipo de soledad no toma en cuenta a los otros en su humanidad los experimenta como seres aislados y enfrentados entre si
como sin sentido CE. Husserl, Edmund. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge: Hua 1. Den Hagg: Martinus Nijhoff,
1950 (V Meditation) p. 125 § 44

8 Embree, Lester. Op. Cit p.187
9 Ibid p. 207 y ss.



- Anuario Colombiano de Fenomenologra - 201

Ambos tipos de soledad, que hemos resefiado para el artista, pueden
enmarcarse dentro de las dos especies de solipsismos que ha resaltado Ia
fenomenologia: el solipsismo natural (vulgar) y el solipsismo trascendental'®. El uno
permite vivir en un mundo natural intersubjetivo en el que encuentro a los otros
diferenciados y los asumo en forma de enfrentamiento, y el otro, por estar sumidos
en la actitud reflexiva, nos pone ante la vida subjetiva y ante la intimidad, como la
posibilidad de trascenderse luego responsablemente hacia la vida comunitaria.

(Diagrama 1)

Tipos /de soledad/ /de intentividad/ /de solipsismo/
Soledad 1 —» intentividad natural — natural (vulgar)
Soledad 2 —» intentividad interna ——  trascendental

Ahora bien, ninguna de estas formas de soledad manifiesta la esencia de
la soledad del artista del trapecio. Pues ambas responden a tipos de soledad que
no comportan en s{ mismas ningun tipo de patologias, y que mds bien, responden
a diversos grados de desarrollo moral y reflexivo de las sociedades, grados de
desarrollo que son susceptibles de vivirse en cualquier momento de evolucion de las
sociedades.

Ante esto variemos alrededor de otra especie de soledad.
(Diagrama 2 complementario)

Tipo /de Soledad —> /de intentividad/ —>  /de Solipismo/
Soledad 3 -» natural-patolégica —  vivencial

Nos propondriamos a partir de este momento mostrar, como, el tipo de
soledad que posibilita describir mejor la esencia de la soledad del artista del trapecio
responde a un tipo de intentividad o de intencionalidad patoldgica.

Para responder a este tipo de soledad es preciso explicitar las posibles
relaciones del artista con el amo al que espera. Se puede suponer que previamente se
dio algtn tipo de relacion profesional entre el trapecista y su amo. No obstante, es
posible que el artista experimentando la soledad, el temor y el sin sentido de la vida,
se hubiese apegado de tal manera a su duefio, que ello mismo supondria para €l, una
terrible obsesion que lo llevé a enajenarse en el otro, olviddndose por completo de su
propia subjetividad y del sentido personal de vida.

Todo ello le hizo refugiarse en el inico espacio en el que le era posible vivir,
en el trapecio, que por lo demds, le brindaba las minimas posibilidades de llevar una
vida normal. Esta circunstancia le llevd a idealizar las relaciones con el amo al que
esperaba, y a afiorarlo, como esa tinica esperanza de entrar en contacto con los otros
humanos y con el mundo.

Uno podria ademds suponer que el hombre del abrigo negro, (quizds su amo),
se encontraba en el grupo de espectadores esperando también el brutal desenlace. De
este modo, la imposibilidad de comunicacion en que se encontraba el artista frente a
los otros cobijaba igualmente al amo, y ello supondria entonces, que este hombre, al
intentar diferenciarse de los otros, harfa ingentes esfuerzos, (probablemente inditiles),
para que el artista al mirar le destacara de entre la multitud y le atendiese antes de que
soltara las cuerdas y se desplomase hasta morir.

10 Husserl, E. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrdge. Op. Cit. p. 126



Pero esto parecia absurdo; pues este, en términos de percepcion, se hubiese
tenido que sentir mirado y momentdneamente objetivado, por consiguiente, tendria
que hacer los mdximos esfuerzos para recuperar su subjetividad, convirtiendo a su
esclavo nuevamente en objeto, que era la obvia relacion natural entre ambos con
detrimento del artista.

En el didlogo que tiene lugar al final, en el terraplén, el hombre que es
supuestamente su amo, reconoce explicitamente que el artista estaba muerto desde
antes, y el vacio entonces, se habia apoltronado entre las cuerdas atin antes de quedar
efectivamente vacio el trapecio.

Lo que hemos dicho, que es lo minimo frente a los innumerables sucesos
que quedaron por mentar, tiene algunas consecuencias para nuestro andlisis. Por
un lado, al artista no se le reconocia su ser-otro, es decir, su libertad plenaria y
sus posibilidades de ser y desenvolverse. Su intimidad quedo reducida a su minima
expresion. Amenazadas sus posibilidad de movimiento y de ser se sentia entonces
desamparado en el mundo, sintiéndose como una cosa extrafia en medio del espacio
sin fin y sin un lugar donde habitar el mundo. De otro lado, el hecho de haber
perdido la fe en ideales diferentes a los del regreso de su propio amo, era su mds
clara manifestacion nihilista. Entonces, el mundo y los otros, no representaban para
el artista ninguna alternativa de vida, frente al trapecio que era su tinico soporte real.
Todo lo demds era sencillamente posible e ilusorio.

Nuestros lectores pueden comprender que esos rasgos mencionados que se
encargaron de aplastar su ser, son propios de las sociedades contempordneas. Esta
intentividad natural y patoldgica que envuelve el mundo vital (Lebenswelt) del artista,
responde a lo que hemos denominado en otros estudios, como solipsismo vivencial,
un tipo de solipsismo que expresa una perspectiva real y vivida de solipsismo. Las
relaciones “entre el otro y yo” quedan subsumidas a meras relaciones externas y
espaciales, negando las relaciones internas (o de negacion de interioridad) y de
intimidad, mds ligadas a la investigacidon fenomenoldgica.

Bibliografia
Embree, Lester Andlisis reflexivo: Una primera introduccion a la investigacion fenomenologica/
Reflective Analysis: A First Introduction into Phenomenological Investigation, México, edicion bilingtie

Ingles / Castellano, trad. por Luis Romdn Rabanaque (Morelia: Jitanjdfora, 2003).

Husserl, Edmund. Cartesianische Meditationen und Pariser Vortrage: (Hua I). Den Hagg : Martinus
Nijhoff, 1950 (V meditation)

Heidegger, Martin. Sobre Arte y Poesia. México, Fondo de Cultura Econdmica, 1985.

Rilke, Rainer Maria. Las elegias de Duino, lo réquien y otros poemas. Madrid, Visor de Poesfa, 2002.



- Anuario Colombiano de Fenomenologria - 203

COLABORADORES

Antonio Zirién Quijano.

Doctor en filosoffa por la UNAM. Cursos de estética, €tica, introduccién a la filosoffa,
metafisica, filosoffa alemana, filosofia de Husserl y antropologia filoséfica en UNAM,
desde 1980, y en la universidad Michoacdn de San Nicolds de Hidalgo desde 1997. Técnico
académico en el instituto de investigaciones filosoficas (UNAM) desde 1984, jefe de
publicaciones del mismo instituto de 1988 a 1990. Desde 1991 desarrolla el proyecto del
Diccionario Husserl y desde 1992 coordina el del Glosario-guia para traducir a Husserl
(URL: http//www. Filosdficas, unam.mx./~gth/gthi.html) Ha publicado La muerte en el
pensamiento de Albert Camus (1981, con Ana Rosa Pérez de Ransanz), Fragmentos del poema
(1982) Historia de la fenomenologia en México (2003), diversos articulos de introduccion
a la fenomenologia y difusion del pensamiento de Husserl. Compilador de Actualidad de
Husserl (1989). Ha traducido Hume de Barry Stroud (1986), Teorias y cosas de W:V:O:
Quine (1986), y, de Edmund Husserl, Las conferencias de Paris (1988), El articulo de la
enciclopedia Britdnica (1990), Ideas II: Investigacion fenomenoldgica sobre la constitucion
(1997). Desde 1997 coordina la edicion de las Obras completas de José Gaos. Coordinador
de CLAFEN en México y encargado de la sede electrénica del Circulo.

Direccion electronica: azirionq@yahoo.Com.mx

Klaus Held.

(1916) Estudio filosoffa y filologia cldsica se promovié en 1962 con la investigacion
“’Lebendinge Gegenwart” tiber Edmund Husserl. Y se habilité en la Universidad de
Colonia 1970 con una investigacion sobre Herdclito 1971-1974. Fue profesor de filosoffa
en la Technischen Hochschule Aachen y en 1974 —2201 en la Universidad de Wuppertal
. En 1987 —1994 fue presidente de la sociedad alemana de investigacion fenomenoldgica.
Como becario de investigacion y huésped se desempeiié largo tiempo en Japon, en USA
Hongkong y Korea. Numerosas invitaciones de conferencias lo llevaron a los principales
paises de Europa, norte y Sudamérica, Asia y Africa oriental. Es editor o coeditor de los
escritos de Husserl y Heidegger como de temas y obras completas como revistas en el interior
y en el extranjero. Sus libros y conferencias sobre el pensar de los antiguos y sobre filosofia
politica son traducidos a 18 idiomas. Miembro asociado del Circulo Latinoamericano de
Fenomenologia
Direccion electrénica: held@uni-wuppertal.de

Rosemary Rizo-Patron

Doctora en Filosoffa por la Universidad Catdlica de Lovaina, Bélgica. Profesora principal
y Coordinadora de la Maestria en Filosoffa de la Pontificia Universidad Catdlica del
Pert (CIphER). Editora responsable de la revista Estudios de filosoffa del Instituto Riva-
Agtiero. Ha editado El pensamiento de Husserl en la reflexion filoséfica contemporanea
(1993), con la colaboracién de eminentes fenomendlogos latinoamericanos y europeos, y
los dos volumenes del Acta fenomenoldgica latinoamericana de CLAFEN (2004 y 2006).
Autora de numerosos trabajos de filosoffa fenomenoldgica contempordnea (continental).
Es miembro ordinario y secretaria del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia, asi como
coordinadora del mismo en Perd.

Direccidn electrdnica: rrizopa@pucp.edu.pe



German Vargas Guillén

Filésofo de la Universidad de San Buenaventura (1984). Maestria en Filosoffa
Latinoamericana, Universidad de Santo Tomas, Bogotd (1990). Doctor en Inteligencia
artificial y Procesos de Razonamientos en la Universidad Pedagdgica Nacional (2003),
con la investigacion La representacion computacional de dilemas morales. Investigacion
fenomenoldgica de epistemologia experimental. Profesos Asociado de Epistemologia en la
Universidad Pedagégica Nacional, Bogotd, desde 1989. Publicaciones: Fenomenologia del
ser y del lenguaje (2003), Tratado de Epistemologia (2003), Filosofia, pedagogia, tecnologia
(2003, segunda edicién), Pensar sobre nosotros mismos. Introduccién fenomenoldgica a la
filosoffa en América Latina (2002), Fenomenologia en América Latina (2000, editor con
Antonio Zirién). Es miembro ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenologfa.
Direccidn electronica: gevargas@cable.net.co

Miguel Garcia-Baré

Es profesor de filosoffa en la Universidad Complutense de Madrid, investigador adscrito
de la Universidad de Filosoffa del CSCI y colaborador de la Universidad de Comillas. Sus
trabajos estdn dedicados, sobre todo, a la teoria filoséfica del conocimiento, la filosofia de la
religion, el pensamiento judio y el pensamiento de la antigiiedad. Ademds de traducciones
de textos de Husserl, Wiesel, Rosenzweig, Levinas, Moore, Ingarden, Mates, Chalier,
Wenisch, Pannemberg y Schillebeeckx, y de muchos ensayos en publicaciones colectivas y
revistas cientificas. Entre sus libros se encuentran: La verdad y el tiempo (1993), Categorias,
Intencionalidad y nimeros (1993), Ensayo sobre lo Absoluto (1993), Edmund Husserl (1997),
Vida y mundo. La practica de la Fenomenologia (1999). Es miembro asociado del circulo
latinoamericano de Fenomenologia

Direccion electronica: mgbaro@chs.upcomillas.es

César Moreno Marquez

Profesor titular de filosofia de la Universidad de Sevilla, ha sido miembro de ER. Revista
de Filosofia. Autor de un estudio sobre Husserl (La intencion comunicativa, Sevilla 1989).
Junto con Javier San Martin ha preparado problemas fundamentales de la fenomenologia, de
Edmund Husserl (Madrid. 1994). Sus investigaciones se centran en torno a la intersubjetividad
y la alteridad, a las que les ha dedicado muchos de sus escritos. Frecuenta el pensamiento
de autores contempordneos como Levinas, Heidegger, Marcel, Jaspers, Scheler, Ortega y
Gasset, Sartre, Merleau-Ponty, Ricoeur. Otros de sus libros publicados: Trafico de almas.
Ensayo sobre el deseo de alteridad (1998); Fenomenologia y filosoffa existencial Vol. I.
Enclaves Fundamentales y vol. II. Entusiasmos y disidencias (2000). Es presidente de la
Sociedad espafiola de Fenomenologia y miembro asociado del Circulo Latinoamericano de
Fenomenologia

Direccion electronica: cesmm@us.es

Lester Embree

Doctor en filosofia bajo la direccion de Aron Gurwitsch en la New School for Social Research,
1972. Ha sido profesor en Northern Illinois University y Duquesne University, y actualemte
es William F. Dietrich Eminent Scholar in Philosophy en Florida Atlantic University. Es
presidente del centro de investigacién avanzada en fenomenologia (Center for advanced
Reserch in phenomenology, Inc.). Autor, editor o traductor de alrededor de 150 publicaciones,
entre las que destaca la ENCICLOPEDIA OF PHENOMENOLOGY (Kluwer 1997), de la
que fue Editor General. Se interesa en la historia de la fenomenologia asi como en la filosoffa
de las ciencias culturales, y en particular en la filosoffa de la arqueologia. Entre sus tltimas
obras Andlisis reflexivo. Una primera introduccion a la investigacidon fenomenoldgica. Es
miembro asociado del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia

Direccidn electronica: embree@fau.edu



Juan Manuel Cuartas R.

Profesor titular del departamento de filosoffa de la universidad del Valle; magister en
Lingiifstica Hispanoamericana por el Instituto Caro y Cuervo, y doctor en Filosoffa por la
Universidad Nacional de Educacién a Distancia, de Madrid, Tesis sobre Jacques Derrida.
Corredactor del volumen IV del Diccionario de la construccion y régimen de la lengua
castellana, de Rufino José Cuervo (Instituto Caro y Cuervo. 1994); autor de Blanco Rojo
Negro, el libro del haiku (Programa editorial Universidad del Valle. Cali. 1998) Autor del
El Budismo y la Filosofia, contrastes y desplazamientos, programa editorial Universidad
del Valle, Cali, 2002; Autobiografias de filésofos y poetas, Editorial Universidad de Caldas,
Manizales, 2004; Los rumbos de la mente, ensayos sobre el yo, lo mental natural y la
inteligencia artificial, Editorial San Pablo, Bogotd (2007)

Direccion electrénica:juancuar@univalle.edu.co

Julio César Vargas B.

Profesor asociado de la Universidad del Valle. Desde agosto de 2006, Director de los programas
académicos de filosoffa de la Universidad del Valle. Doctor en filosofia de la Universidad de
Wuppertal, bajo la direccion del Prof. Dr. Klaus Held. Magister en Filosoffa Universidad
Javeriana. Fil6sofo de la Universidad San Buenaventura y Psicélogo de la Universidad de la
Sabana. En la actualidad se ocupa de problemas propios de la ética y la filosoffa politica, as{
como de la ensefianza de la filosoffa. Es miembro ordinario de Circulo Latinoamericano de
Fenomenologia

Direccidn electronica: jucevargasb@yahoo.com

Luz Gloria Cardenas Mejia.

Profesora Instituto de Filosoffa. Universidad de Antioquia. Estudios de Filosoffa. Universidad
Colegio Mayor de Nuestra Sefiora del Rosario. Maestria Universidad Catdlica de Lovaina.
Bélgica. Actualmente realiza sus estudios de doctorado en el Instituto de Filosofia de la
Universidad de Antioquia. Ha publicado los siguientes libros: (coautor. Luis Alberto Fallas
Lopez) En didlogo con los griegos. Introduccion a la filosoffa antigua.. Bogotd. Universidad
Pedagdgica Nacional. Ediciones San Pablo, (2 ed.), 2006. Retdrica, poética y formacion. De
las pasiones al entimema (coautor Germén Vargas Guillén), Bogotd, Universidad Pedagdgica
Nacional, Universidad de Antioquia, 2005. Miembro del Grupo Filosofia Griega. (Colciencias
A). Miembro del Grupo Filosoffa y ensefianza de la Filosoffa (Conciencias A): Miembro
ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia

Direccion electronica: Icardenas@quimbaya.udea.edu.co

Pedro Juan Aristizabal Hoyos.

Nacido en Manizales Colombia. Es profesor de la Universidad Tecnolégica de Pereira. Es
filésofo de la Universidad de Caldas, Magister en Filosoffa de la Universidad Javeriana
(Bogotd) y candidato a doctor en Filosoffa por la Universidad Bolivariana. Es autor de
los libros: Intimidad y temporalidad. Husserl-Rilke (Bogotd, Alejandria Libros, 2003).
Subjetividad, Historia y Cultura. Estudios fenomenolégicos (Bogotd, Alejandria Libros,
2005). Y otros libros en coautorfa. Ha sido colaborador de las revistas Folios, praxis filoséfica
y Ciencias Humanas. Dirige el grupo de investigacion en: Fenomenologia y teoria critica
de la sociedad (Colciencias A). Actualmente dedicado a la investigacién en los campos de
Fenomenologia, Teorfa Critica de la Sociedad e historia socio-econémica. Miembro Ordinario
del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia.

Direccion electrénica:juansipaso@utp.edu.co



Hernando Hincapié Herrera.

Nacido en Manizales. Estudio licenciatura en Filosofia y Letras en la Universidad de Caldas,
Manizales y se gradué en 1966. En 1970 fue a la Universidad Carolingia de Heidelbert
Alemania con especializacion en filologia cldsica. Desde 1965 fue profesor de filosofia en
la Universidad de Caldas. Ha sido profesor de filologia cldsica, latin, griego, alemdn (en
técnicas de traduccidn filosdfica), lingtifstica y filosoffa antigua. Actualmente estd dedicado a
la investigacion en filosoffa medieval, filosofias de Leibniz y Heidegger (estudios inéditos).

Guillermo Hoyos Vasquez

Licenciado en Filosofia y Letras de la Universidad Javeriana (1960). Licenciado en teologia
en la facultad de teologia de St. Geogen Frankfurt Alemania (1967). Doctor en filosofia por
la Universidad de Colonia, Alemania, por sus estudios en filosoffa romanistica y teologia
1973. Ha sido decano de la Facultad de Ciencias Humanas de la Universidad Nacional de
Colombia, sede Bogotd, y ha publicado trabajos como Intentionalitiit als Verantwortung.
Geschichtsteleologie und Teleologie der Intentionalitiit bei Husserl (Phaenomenologica 67,
1967); los intereses de la Vida Cotidiana y las Ciencias (1986); Derechos Humanos, Etica y
Moral (1995) y la Teoria de la Accién Comunicativa como nuevo paradigma de investigacion
en ciencias sociales: las ciencias en discusion (1997 en coautoria con Germdn Vargas G.). Es
miembro ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia y coordinador del mismo
en Colombia.

Direccion electrénica: ghoyos@javeriana.edu.co

Julia Valentina Iribarne

Doctora, Licenciada y profesora de filosoffa de la academia nacional de ciencias de
Argentina. Es directora de la Seccion en Fenomenologia y Hermenéutica de la Academia
Nacional de Ciencias. Es profesora de Antropologia Filoséfica en la Universidad catdlica
Argentina (UCA). Ha publicado los libros: Por las calles de Dios en plena siesta (2004),
La fenomenologia como monadologia (2002), La hora de la balsa (2002), Biscame en el
puerto (2000), Suefio de sombras (1999), Husserls Theorie der Intersubjektivitit (1994), La
Intersubjetividad en Husserl, Bosquejo de una teorfa, Vol. I (1987) y Vol. II (1988) y La
libertad en Kant. Actualmente, es representante de América Latina y la Peninsula Ibérica
en el Comité Ejecutivo de la Organizacion de Organizaciones de Fenomenologia (OPO) Es
miembro ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia.

Direccidn electronica: juliairibarne@fibertel.com.ar

Daniel Herrera Restrepo

Dr. En Filosoffa . Estudié en Lovaina y Friburgo. Ha sido Doctor y Decano de la Facultad
de Filosofia de la Universidad de Buenaventura, Decano de Humanidades de la Universidad
del Valle y Decano de Filosoffa de la Universidad Santo Tomds y por varios afios profesor
invitado especial de la Universidad Nacional. Ha publicado: Hombre y Filosoffa. El dinamismo
teleolégico de la conciencia (1972), La filosofia en Colombia. Bibliograffa. 1620-1973
(1975), Los Origenes de la Fenomenologia (1980), Escritos sobre Fenomenologia (1986),
El Pensamiento Filoséfico de José Félix de Restrepo (1989), Teoria Social de la Ciencia
y la Tecnologia (1993), América Latina y la Fenomenologia (México 1999) y La Persona
y el mundo de su experiencia (2002). Ha publicado un sin nimero de articulos y ensayos
sobre fenomenologia y filosofia en general diseminados en distintas revistas filoséficas. Es
miembro ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia.

Direccidn electrénica: danielherrera@007mundo.com



Esther Juliana Vargas

Licenciada en Filosoffa de la Universidad de San Buenaventura. Realiza doctorado en la
Universidad Pedagdgica Nacional. Fue Investigadora Titular del Instituto Caro y Cuervo en
Bogotd. Actualmente es profesora de filosofia de la Universidad del Rosario Bogotd. Entre
sus publicaciones se encuentran: Introduccion, transcripcidon y notas de Mecdnica Social
de José€ Eusebio Caro (2002),; Semantica y sintaxis en Inteligencia Artificial. Un Problema
Logico-fenomenoldgico (2002); Inteligencia Artificial. Sintaxis y semdntica en logica (2002);
José Eusebio Caro y el positivismo en Colombia (2003). Es miembro colaborador del Circulo
Latinoamericano de Fenomenologia.

Direccion electronica: estherjulianava@yahoo.com.ar

Roberto Walton

Doctor en filosoffa por la Universidad de Buenos Aires. Profesor titular de Gnoseologia en
esta universidad, Miembro del consejo Nacional de Investigaciones Cientificas y Técnicas, y
Director del Centro de Estudios Filoséficos de la Academia Nacional de Ciencias de Buenos
Aires. Autor de Mundo, conciencia, temporalidad (1993) y El Fendmeno y sus configuraciones
(1993). Sus tltimos articulos se ocupan del andlisis husserliano de la historia, los horizontes
de la memoria y la identidad, y los multiples sentidos de la horizonticidad. Director de
Escritos de Filosoffa, miembro del Editorial Board de Husserl Studie y del Beirat de Orbis
Phaenomenologicus. Es miembro ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia
y coordinador del mismo en Argentina.

Direccion electrénica: grwalton@fibertel.com.ar






