
Anuario Colombiano
de Fenomenología

VOLUMEN II





Anuario Colombiano
de Fenomenología

VOLUMEN II



Universidad del Valle
Programa Editorial

Título:	 Anuario Colombiano de Fenomenología  Volumen II
Compilador:	 Juan Manuel Cuartas Restrepo
ISSN:	 2027-0208
Primera edición

Rector de la Universidad del Valle: Iván Enrique Ramos Calderón
Director del Programa Editorial: Víctor Hugo Dueñas Rivera
©	Universidad del Valle para esta Edición
© Juan Manuel Cuartas Restrepo
Impreso en: Imprenta Departamental del Valle del Cauca
 
Universidad del Valle
Ciudad Universitaria, Meléndez
A.A. 025360
Cali, Colombia
Teléfonos: (+57) 2 321 2227 - Telefax: (+57) 2 330 8877
E-mail: editorial@univalle.edu.co

Este libro, o parte de él, no puede ser reproducido por ningún medio
sin autorización escrita de la Universidad del Valle.

Cali, Colombia
Octubre de 2008

Espacio 

Cuartas Restrepo, Juan Manuel, 1960-
       Anuario colombiano de fenomenología / Juan Manuel Cuartas
Restrepo. -- Santiago de Cali : Programa Editorial Universidad del Valle, 2008.
       278 p. ; 24 cm. -- (Colección libro de investigación)
       1. Fenomenología 2. Fenomenología - Historia y crítica
3. Filosofía - Historia y crítica 4. Filósofos - Crítica e interpretación I. Tít. II. Serie.
142.7 cd 21 ed.
A1180619

       CEP-Banco de la República-Biblioteca Luis Ángel Arango



Diseño y Diamagración:
Katherine Esponda Contreras
Revista Praxis Filosófica
Departamento de Filosofía
Universidad del Valle
Correo electrónico: praxis@univalle.edu.co
Página Web: praxis.univalle.edu.co

Universidad del Valle
Facultad de Humanidades
Departamento de Filosofía
Ciudad Universitaria Meléndez
Edificio 386, Tercer piso.
Correo electrónico: esc-filo@univalle.edu.co
Página Web: filosofía.univalle.edu.co



Espacio 



Índice

PRESENTACIÓN ......................................................................................................... 9	

E. Husserl. La pregunta por el sentido
JULIA VALENTINA IRIBARNE .............................................................................. 11

Husserl crítico de Descartes
DANIEL HERRERA RESTREPO ............................................................................. 23

El sentido del ser
GERMÁN VARGAS GUILLÉN ................................................................................ 33

Fenomenología: trascendental y también hermenéutica
HARRY P. REEDER ................................................................................................... 61

Fenomenología y Crisis: Aportes a las ciencias sociales
PEDRO JUAN ARTISTIZÁBAL HOYOS ................................................................ 83

El mundo en Husserl y Heidegger “Mundo de la vida” y “Ser en el mundo” 
WILLIAM BETANCOURT DELGADO ................................................................... 95

La última pregunta directriz de Heidegger ¿Hay aún hoy tierra natal?
KLAUS HELD .......................................................................................................... 115

El sentido cabe existencia del Dasein: Comentarios a 
El concepto de tiempo, de Martin Heidegger
SONIA CRISTINA GAMBOA SARMIENTO ........................................................ 129

Trópico de mayo
IGNACIO RAFAEL DUQUE GARCÍA .................................................................. 141

Espacio 



Una descripción del cuerpo en el mundo
EDWARD ORTIZ VALENCIA ................................................................................ 157

Sobre el sentido de la experiencia de cocinar
JULIO CÉSAR VARGAS BEJARANO ................................................................... 165

La ardua liberación de la interpretación
CARLOS B. GUTIERREZ ....................................................................................... 175

Las emociones y la experiencia humana del lugar
LUZ GLORIA CÁRDENAS MEJÍA ........................................................................ 191

El sujeto de acción o la persona
MARTHA CECILIA BETANCOURT GARCÍA ...................................................... 205

Kierkegaard o el esteta A, para una hermenéutica de la seducción
JENNIFER HINCAPIÉ SÁNCHEZ ......................................................................... 223

Yuxtaposición crítica sobre la Belleza Natural y la Belleza Artística
En G.W. Hegel y Theodor Adorno
RODOLFO LEDESMA ............................................................................................ 231

Crítica y Experiencia
BERNANDO ORTIZ CAMPO ................................................................................. 241

Experiencia de lo inefable y rigor político de la mirada en el cine
JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO .............................................................. 253

Poesía y fenómeno en Llanura de Tuluá de Fernando Charry Lara
LUÍS FELIPE VÉLEZ .............................................................................................. 263

Colaboradores ........................................................................................................  272



PRESENTACIÓN

Hemos esperado este momento de reencuentro de las voces que construyen el quehacer 
en fenomenología. ...Y no es vano nombrar la espera, que es en lo continuo una tensión 
que busca definir un punto de encuentro. ¿Qué sabe uno de la espera?¿Acaso una forma 
diferente de las cosas, un arrebato de los tiempos, una mano tendida, un silencio para 
esta guerra? 

Lo que nos llega hoy no es tan sólo una lección de fenomenología. Multiplicando las 
voces, sopesando las teorías y concertando el entusiasmo por la producción del sentido y 
por la interpretación, otros movimientos se hacen presentes: la hermenéutica y la estética. 
Las autoras y los autores que nos han respondido con sus lecciones piden ser leídos en 
este registro en el que la fenomenología es cruce de caminos; la fenomenología, que 
con todo rigor ha querido ser una ciencia cuyo objeto es la evidencia o el darse de los 
objetos, con el correr de los tiempos con gran amplitud ha conseguido ser un diálogo 
sobre el mundo de la vida. 

Para este volumen II del Anuario Colombiano de Fenomenología nos han llegado 
trabajos de profesores de Argentina, Estados Unidos, Alemania, España y por supuesto 
Colombia, lo que significa que es colombiana en este caso, no una manera de pensar 
fenomenológicamente, sino un lugar de concertación de intereses. Hemos conseguido 
estructurar el volumen en dos movimientos:

a) La realización en septiembre de 2007 del 1I Encuentro de Fenomenología y 
Hermenéutica del Suroccidente colombiano1, en el que participaron, entre otros, los 
profesores: Julia Valentina Iribarne; Klaus Held, Harry P. Reeder, Ignacio Duque, Carlos 
B. Gutiérrez, Germán Vargas Guillén, Sonia Cristina Gamboa, Luz Gloria Cárdenas, 
Martha Cecilia Betancourt, Pedro Juan Aristizábal Hoyos, William Betancourt, Julio 
César Vargas y Juan Manuel Cuartas Restrepo.

b) La promoción en el grupo de investigación Hermes, de la Universidad del Valle, de 
la reflexión y escritura en fenomenología, hermenéutica y estética, entre cuyos aportes 
han sido seleccionados los ensayos de Jennifer Hincapié Sánchez, Luís Felipe Vélez, 
y Edward Ortiz. 



Nuestra aspiración puede ser ahora vivir este momento con la plenitud que permite 
la lectura, ingresando con determinación en los temas abordados y en lo que se ha 
denominado: el “circuito hermenéutico”, donde el sentido que es puesto en marcha a 
partir de preguntas, de exposiciones de los filósofos, exégesis y reescrituras, enriquece 
paralelamente la comprensión de nosotros mismos. Adicionalmente, con este encuentro de 
voces aspiramos a alcanzar la resonancia que merece la filosofía en el entorno colombiano 
y universal, y que como lo reclamaba Friedrich Nietzsche cuando elevaba su voz y 
zanjaba de preguntas la condición humana, cada uno de los textos que se recogen en el 
volumen funde a su manera una indagación precisa que puede sintetizarse así: 

1a. Parte. La pregunta por el sentido en Husserl; Husserl crítico de Descartes; 
la idea de ‘mundo’ y de ‘tierra natal’ en Heidegger; mayo del 68; aplicaciones 
fenomenológicas en la experiencia de cocinar.

2a. Parte. Liberación de la interpretación; las emociones y la experiencia 
humana del lugar; el sujeto de la acción; una hermenéutica de la seducción en 
Kierkegaard.

3a. Parte. Disquisición sobre lo bello en Hegel y Adorno; crítica y experiencia 
en Walter Benjamín; experiencias de lo inefable en el cine; poesía y fenómeno, a 
propósito del poema «Llanura de Tuluá», de Fernando Charry Lara.

Pero acaso sea mera presunción que la fenomenología, y la filosofía en general, 
rompan los muros de la indiferencia y la muerte del sentido, para que ocurra en cambio 
que se lea y multiplique el “valer del valor” –como bien nos lo ha hecho entender 
recientemente el profesor Germán Vargas Guillén–. De cualquier manera aquí están 
presentes quienes han venido a acompañarnos, de cualquier manera es en la elección 
que hemos tomado de pensar nuestro tiempo, donde alcanzamos la libertad de no seguir 
otros destinos ni concitar violencias. Los signos que otorgan valor a nuestro encuentro se 
multiplican entonces, y si en el primer momento dijimos que se trataba de un ‘esperar’, 
ahora precisamos que viene movido por la libre determinación: ningún tipo de cláusula 
ad hominem ha prevaricado en contra del ejercicio de la palabra.

Esta salutación, que exige brevedad, no puede eludir abundar en la referencia explícita 
a los favorecedores de esta tarea: el profesor Julián Fernando Trujillo, director de la 
revista Praxis Filosófica, del Departamento de Filosofía de la Universidad del Valle; su 
monitora administrativa: Katherine Esponda, y muy especialmente el profesor Harry 
P. Reeder, veedor del control de calidad de los resúmenes de los ensayo. Queremos, 
para terminar, resaltar el apoyo del Departamento de Filosofía, del Programa editorial 
y de la Vicerrectoría de investigaciones de la Universidad del Valle, que respondieron 
al compromiso que se suscribió de viva voz con representantes de las universidades 
Tecnológica de Pereira, Pedagógica Nacional, de Antioquia y del Cauca, para sacar a la 
luz en nuestra universidad el volumen II del Anuario Colombiano de Fenomenología. 

Juan Manuel Cuartas R.
Cali, julio de 2008



E. Husserl. La pregunta por el sentido
Edmund Husserl: the Question of Meaning

JULIA VALENTINA IRIBARNE
Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires

Argentina

‡

Resumen:

Con el título “Edmund Husserl: la pregunta 
por el sentido” nos proponemos reflexionar 
sobre este tema a partir de la toma de posición 
del filósofo. En particular nos apoyamos 
en un texto de febrero de 1923. Conviene 
aclarar el sentido del sentido por el que 
preguntamos. Descartamos, en primer lugar, 
su vínculo con el orden de la semántica, del 
que se ocupó Husserl en sus Investigaciones 
Lógicas, donde hallaba el fundamento 
del sentido en los actos intencionales de 
la subjetividad. Tampoco nos ocupamos 
del sentido de la vida biológica, pregunta 
que puede formularse desde el ámbito de 
las ciencias particulares. La cuestión del 
sentido se vincula necesariamente a ciertos 
conceptos: la finalidad, en la medida en que 
entendemos el sentido como realización a 
que apunta un desarrollo que lo precede; 
el telos, como dimensión ideal que orienta 
hacia la realización del sentido; el valor, 
pues el sentido por el que preguntamos 
es necesariamente valioso (si no lo fuera 
no podríamos considerarlo finalidad); la 
historia, que es lo decantado en el tiempo 
por la marcha de la humanidad, esto es, la 
historia y su potencialidad significante. En 
resumen, la pregunta por el sentido tal como 
se ha presentado filosóficamente en general y 
en particular en el caso de Husserl, se refiere 
a dos ámbitos. En primer lugar, ser trata de 
la pregunta por el sentido de mi vida; en 
segundo lugar, concierne al sentido del Todo 
que nos abarca.	

Palabras claves: Husserl, sentido, mundo, 
persona, acción.

Abstract:

With the title “Edmund Husserl: the 
Question of Meaning” I propose to reflect 
upon the theme in terms of the philosopher 
Husserl. In particular, we rely upon a text 
from 1923. It is suitable to begin to clarify the 
meaning of meaning, about which we inquire. 
We will emphasize, in the first place, the 
relation of meaning in the order of semantics, 
with which Husserl occupied himself in the 
Logical Investigations, where he found the 
grounding of sense in subjective intentional 
acts. We are not concerned with the sense of 
biological life, a question which can be raised 
from the particular sciences. The question of 
meaning is necessarily linked with certain 
concepts: finality, insofar as we understand 
meaning as a realization which points to a 
development that proceeded it; end (telos) as 
an ideal dimension oriented to the realization 
of meaning; value, because the meaning 
we seek is necessarily valued (if it weren’t 
we couldn’t consider it an end); history, 
which is poured out in time by the march of 
humanity, that is, history and its significant 
potential. In sum, the question of meaning, as 
it is generally presented in philosophy, and in 
particular is the case of Husserl, refers to two 
domains. In the first place it has to do with the 
meaning of my life, and in the second place it 
concerns the Whole that we embrace.

Key Word: Husserl, meaning, world, 
people. 

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



Algunas veces nos sentimos por fin / asentados en la tierra / 
Ella parece entonces nuestra casa. Y por un momento olvidamos /

Nuestros pintorescos atuendos / de seres destinados al exilio.
Roberto Juarroz (1991)

 

1. Introducción
 
Antes de abordar el tema en el pensamiento de Husserl, es necesario hacer algunas 

consideraciones introductorias. Nos proponemos reflexionar sobre una de las cuestiones 
más graves, más comprometidas de la filosofía: la pregunta por el sentido. Esta pregunta 
ha suscitado diversas tomas de posición a lo largo de la historia del pensamiento.

En primer lugar conviene aclarar el sentido del sentido por el que preguntamos. 
Descartamos, en primer lugar, su vínculo con el orden de la semántica, del que se ocupó 
Husserl en sus Investigaciones Lógicas, donde  hallaba el fundamento del sentido en 
los actos intencionales de la subjetividad. Tampoco nos ocupamos del sentido de la vida 
biológica, pregunta que puede formularse desde el ámbito de las ciencias particulares.

El ámbito de sentido por el que vamos a preguntar podría suscitar y de hecho ha 
suscitado el rechazo por causa de la ilegitimidad de la pregunta. Con palabras de L. 
Wittgenstein: “La solución del problema de la vida se descubre en la desaparición de 
ese problema”1, (si bien esta no es su única toma de posición a ese respecto).

El orden de cosas al que se dirige la pregunta que formulamos, se vincula, sin 
duda, a la constatación kantiana en cuanto que las cuestiones que más interesan a la 
razón humana exceden la capacidad que ella tiene de responderlas a la manera del 
conocimiento científico. Recordemos que el Prefacio a la primera edición de la Crítica 
de la Razón Pura comienza diciendo: “Tiene la razón humana este singular destino: en 

1 L. Wittgenstein, Tract. Log-philos., 1921, p. 6521.

12-  Julia Valentina Iribarne



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  13

cierto género de conocimientos, el verse abrumada por cuestiones de índole tal, que le 
es imposible evitar porque su propia naturaleza se las impone, y a las cuales, además, 
no puede responder porque rebasan totalmente sus límites”2. 

Por otra parte, nuestro camino sigue una experiencia señalada también por Kant 
cuando dice: “Dos cosas llenan el ánimo de admiración y respeto, siempre nuevos y 
crecientes cuanto con más frecuencia y aplicación se ocupa de ellas la reflexión: el 
cielo estrellado sobre mí y la ley moral en mí”3. Tales experiencias son memorables y 
han suscitado repetido asombro a lo largo de los siglos: ¿por qué si somos parte de la 
naturaleza tenemos la posibilidad de ser libres de sus mandatos, de admirar el orden y 
la belleza  e inventar el bien? 

La cuestión del sentido se vincula necesariamente a ciertos conceptos:  la finalidad, 
en la medida en que entendemos el sentido como realización a que apunta un desarrollo 
que lo precede; el telos, como dimensión ideal que orienta hacia la realización del 
sentido; el valor, pues el sentido por el que preguntamos es necesariamente valioso 
(si no lo fuera no podríamos considerarlo finalidad); la historia, que es lo decantado 
en el tiempo por la marcha de la humanidad, esto es, la historia y su potencialidad 
significante.

En resumen, la pregunta por el sentido tal como se ha presentado filosóficamente en 
general y en particular en el caso de Husserl, se refiere a dos ámbitos. En primer lugar, 
ser trata de la pregunta por el sentido de mi vida; en segundo lugar, concierne al sentido 
del Todo que nos abarca.

Luego de estas aclaraciones, podemos avanzar con nuestro propósito.
 Con el título “E. Husserl: La pregunta por el sentido” nos proponemos reflexionar 

sobre este tema, a partir de la toma de posición del filósofo. En particular nos apoyamos 
en un texto de febrero de 1923, vale decir contemporáneo de la preparación de los 
artículos que redactaba Husserl para la revista japonesa Kaizo. U. Melle sostiene que 
es posible sospechar que la redacción de los manuscritos para Kaizo impulsó a  Husserl 
a redactar este texto. Su título es “Valor de la vida, valor del mundo”4 y es considerado 
por Melle como “manuscrito de investigación”, con lo que se indica que incluye 
formulaciones muy breves como señalamientos para sí mismo del autor, “tanteos” a 
modo de vías de investigación en diversas direcciones, preguntas, ausencia de líneas 
rectas en el camino del pensamiento. Desde el punto de vista U. Melle5, este texto no 

2 Kant, Crítica de la Razón Pura, traducción de Manuel Fernández Núñez, Buenos Aires, Editorial  
"El Ateneo", 1950; p. 11

3 Kant, Crítica de la Razón Práctica, traducido por E. Miñana y Villagrasa y Manuel Garcís Morente, 
Buenos Aires, Editorial "El Ateneo", 1951; p. 150.

4 E. Husserl, "Wert des Lebens, Wert der Welt", editado por Ullrich Melle en Husserl Studies, Vol. 13, 
Nº 3, Kluwer Academic Publishers, Países Bajos, 1996-1997; pp. 201-235.

5 Ibídem, Introducción del editor, p.202.



encubre las características de los tiempos y la situación personal de Husserl. Sin negar 
esta afirmación, es posible agregar que los temas sobre los que Husserl medita en ese 
texto desbordan la circunstancia concreta,  pertenecen a todos los tiempos y son propios 
de la preocupación de todos los seres humanos. 

Justamente dado el carácter del texto, no pensado para su publicación sino fiel al estilo 
monológico y libre del pensamiento de Husserl en sus “escritos de investigación”, he 
procurado reunir la temática según ciertos hilos conductores. Núcleo de la meditación 
es le pregunta acerca de la correcta actitud del ser humano, que aspira esencialmente a 
la felicidad, en un mundo cuyo sentido racional es interferido por todas las formas de 
negatividad que Husserl agrupa bajo la denominación “destino”.

Los pasos seguidos son los siguientes: en primer lugar, se delinean los rasgos propios 
del mundo y la persona en él; a continuación, se estudia el tema de la conformidad 
consigo mismo; luego se hace referencia a algunos valores y a la relación con los fines; 
en cuarto lugar, se exponen  las características de las diversas circunstancias que de uno 
u otro modo aparecen como contrasentido respecto de lo que podría ser el sentido del 
mundo y de la vida; se termina retomando la posición  que Husserl considera como la 
única respuesta humana digna para el estado de cosas descripto.

 1.  El mundo y las personas
 Partimos de la relación esencial personas-mundo; con el término “personas” 

aludimos al entretejimiento originario de los seres humanos, los unos respecto de los 
otros, y eso no meramente como un ser “el uno junto al otro” sino como un ser “el uno 
en el otro” según la terminología de Husserl. Cada ser humano se sabe entre los otros 
con su cuerpo vivido, entrelazado con su psique y su yo-punto-cero-de-orientación. 
Este rasgo radical ya es índice de una potencial problemática, relativa a la necesaria 
superación de esta versión centrípeta, propia de cada uno. Se trata del centramiento 
respecto al mundo familiar que, articulado con el mundo familiar de los otros, configura 
“una comunidad más abarcadora que eventualmente puede ser vista como miembro 
central” (p.206). Tal comunidad adquiere mayores dimensiones a partir de la más 
elemental, la familia, hasta la nación y el agrupamiento de naciones. La familia, por 
su parte, tiene experiencia de sí misma como miembro central respecto de formas más 
abarcadoras; otro tanto sucede con todas las comunidades singulares más amplias. Vale 
decir, que tanto el sujeto personal como la comunidad familiar y las comunidades más 
amplias de que forme parte, en el punto de partida tienen un saber de sí como punto 
cero de orientación. La persistencia de este estado de cosas se halla en la raíz de los 
conflictos. 

El mundo hacia el que los seres humanos nos orientamos se compone, de otros 
seres humanos pero también de cosas; estas son captadas desde el cuerpo vivido, “Las 
cosas son en sí, aún cuando son experienciadas, valoradas, manipuladas […]. Ellas 
configuran el reino de las cosas respecto al que se abre la posibilidad de actuar” (p.207). 
El ser humano es capaz de producir cambios en las cosas y en la naturaleza por medio 
de su cuerpo vivido, porque su actividad es un acontecer cósico, que procede de la 

14-  Julia Valentina Iribarne



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  15

capacidad del sujeto de animar su cuerpo vivido. La producción de esos cambios es de 
tipo causal, en tanto que cuando se trata de la eventual influencia de una persona sobre 
otra, el “efecto” resulta de la motivación; esto proviene de que en la persona operan 
diversas estructuras en la producción de los cambios.

En la cosas  es necesario diferenciar entre lo subjetivamente cambiado (cosas 
configuradas activamente) y cosas modificadas sin intervención humana. Esto define, 
por otra parte, lo que está a nuestro alcance, y lo que nos supera. Que las cosas cambien, 
aún en lo nimio, es parte de la facticidad que me abarca; en el orden temporal hay una 
dimensión temporal que fluye en mí, independientemente de lo que yo quiera consentir. 
Lo que está a mi alcance es introducir modificaciones en mí y en el mundo a lo largo 
del tiempo del que yo sé, del tiempo constituido. El fluir originario al que he sido 
(heideggerianamente) “arrojado” no es constituible.

Acerca de esta relación personas-mundo es necesario señalar que ese mundo tenido 
como universo de objetividad, con carácter de tiempo plenificado, emergente de la 
vida universal, es “unitariamente fluyente”, y  lo es también, con palabras de Husserl,  
como “una infinitud abierta, como el ámbito de lo dado perceptivamente y de lo dado 
en el recuerdo, pero cada uno de los presentes de experiencia [está] rodeado de un 
horizonte indeterminado. Cada acontecer singular […] tiene su horizonte singular que 
se ordena respecto al horizonte en conjunto” (207). La importancia de este experienciar 
la infinitud procede del contraste que resulta al confrontarlo con la posibilidad de que 
el mundo sea finito.

La dimensión temporal humana hace que toda acción dirigida al mundo circundante 
implique un actuar futuro en el horizonte de futuro y es fuente de cierto entonamiento de 
la vida personal. Hay en la acción un predelineamiento de lo esperado, de acuerdo con 
lo posible real. Estos rasgos propias de la acción se acompañan de la conciencia de la 
posibilidad imprevisible; llegamos así a lo que Husserl señala como “cierta inseguridad 
general de la vida”, que hace que se la viva con inquietud. La acción humana cuenta 
con lo accidental, con el azar. Mi obrar puede errar la meta, y esto no sólo respecto del 
mundo de las cosas sino de mis prójimos e inclusive de mí mismo (p.208).

  
2. Conformidad consigo mismo. Circunstancias de la acción
La inseguridad propia del vivir, las modalidades con que se lo lleve adelante se 

vinculan a experiencias esenciales; para Husserl, llegar a alcanzar esas experiencias 
esenciales deviene nuestra motivación. Se trata, por una parte, de la conformidad 
consigo misma de la persona y, por otra, de la esperanza de alcanzar la felicidad. 

Comenzamos por examinar el tema de la conformidad consigo mismo, que Husserl 
designa con la palabra alemana Selbstzufriedenheit, que a la letra podría traducirse 
como satisfacción consigo mismo; sin embargo, la frase “conformidad consigo mismo” 
expresa mejor la idea de “acuerdo de cada uno consigo mismo”, la idea de “consistencia”, 
y elude la carga semántica de complacencia, propia del término “satisfacción”. Para 
Husserl, una vida concuerda consigo misma, y es satisfactoria, cuando se alcanzan las 
metas propuestas en relación con fines superiores; en cambio es insatisfactoria, cuando 
la intención hacia lo superior se trunca. 



Lo que conduciría a la conformidad consigo mismo es el haber logrado lo óptimo, 
ya que el telos que conduce la acción humana la orienta hacia lo superior y actúa a 
pesar de las contingencias. El ser humano se eleva hacia una valoración de la vida 
desde el punto de vista de lo mejor, de lo más frecuentemente preferible, de modo que 
la vida resulte la que satisfaga más plenamente, porque en la práctica no sería posible 
nada mejor. Para una mejor comprensión de este punto, conviene recordar que la ética 
husserliana es la que busca “lo que sea mejor dentro de lo posible”. Es esencial tener 
claro que el proyecto no debe ser irrealizable; por esa razón también hay el  derecho y la 
obligación de reclamar del mundo ciertas condiciones, posibles de alcanzar para que los 
mejores proyectos tengan, a su vez,  la posibilidad de cumplirse. Tal vez sea oportuno 
ilustrar este punto con un ejemplo. Si lo mejor para un pueblo es que sus habitantes sean 
capaces de participar positivamente en el destino de la comunidad y alcanzarlo sería 
su meta y su proyecto, es  obligatorio para los sujetos, respecto del mundo circundante 
reclamar y trabajar para producir la infraestructura de salud, habitación, escolar, de 
formación, de capacitación tan variada como sea adecuado para que el proyecto acorde 
con esa población pueda cumplirse.

Este reflexionar, elegir y valorar se basa en la “hipótesis” (existencial, del mundo 
vivido, no científica) de que, con palabras de Husserl, “lo probable sucede, de que 
las expectativas se cumplen y que puedo elegir en un mundo circundante fijo y 
previsible, [puedo] buscar lo mejor para mí, que soy estable, estable con salud corporal 
y espiritual, estable en mi poder, etc.” (210). Esta hipótesis es importante; muestra que 
si bien vivimos en la incertidumbre, actuamos a partir de ciertas convicciones y, no 
obstante, ellas no suprimen la incertidumbre. Dice Husserl: “Debo decidirme, pero en 
cada momento puedo equivocarme, en diversos órdenes de cosas puedo fracasar, y no 
sólo puedo apreciar equivocadamente el valor mismo, sino plantear equivocadamente 
el curso del mundo. A pesar de todo actúo, no me dejo paralizar y dejo que ingresen el 
azar, el destino, la posible falencia de mis propias fuerzas, la enfermedad, la muerte; 
quiero decidirme según la mejor comprensión y conciencia y capacidad, quiero 
reconcentrarme, quiero tensionarme, quiero hacerlo en el sopesar y en el llevar a cabo” 
(210-211).

 
3. Valores y fines
Dijimos antes que el sentido como finalidad se vincula con el valor. Al hacer 

referencia a “fines superiores”, el planteamiento se instala en el campo de los valores y 
de la ética. En primer lugar, se trata del valor de la vida, no de la vida en general sino de 
la propia, la de cada uno; sin embargo, para Husserl, no es posible valorar la propia vida 
sin valorar la vida del otro, entretejida con la mía. Esta afirmación resume el sentido 
último de la vida ética. 

No hay en Husserl una exposición de la jerarquía de los valores, pero el valor 
superior será siempre el que concierne a una comunidad amorosa que incluya al ser 
humano próximo y al remoto, en última instancia, a toda la humanidad. 

16-  Julia Valentina Iribarne



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  17

El ser humano pleno, despierto respecto de la humanidad, valora la vida en su 
universalidad, vale decir, valora la vida propia en el nexo de la vida comunitaria. Para el 
ser humano, vivir es ascender de la pasividad a la actividad, pasar de un vivir según las 
inclinaciones, a una vida críticamente valorada como superior. El ser humano se eleva 
hacia lo superior y hacia lo óptimo. Los valores superiores son los de la subjetividad, 
ella produce y también se apropia de los valores; el más alto al que se dirige es la 
apropiación de “lo mejor posible” (p.220). Es la certeza de haber alcanzado lo mejor 
posible lo que lo lleva a la experiencia de la felicidad, a  la alegría por haber concretado 
ese logro en relación con el mundo circundante.

Husserl sostiene que el deseo de vivir en la alegría es justo, pero sostener como 
el fin más alto “vivir siempre en la alegría”  (231) es injusto e irracional. Este tema 
conduce al de la sombra que yace sobre toda vida que aspira y actúa en relación con 
la racionalidad. El valor a que se aspira es el de la alegría, pero aspirar a una alegría 
persistente es irracional porque sé de antemano que no puedo cumplirlo. Dice Husserl: 
“Si hay algo seguro es que no habrá alegría”. Si llega lo adverso, no puedo sustraerme 
sin más; el duelo debe ser vivido. Y dice también: “Es necesario superar la tristeza 
asumiéndola; la gente vil la elude para no ensuciarse con eso” (231). La dicha es un 
acontecimiento vital, pero no la forma de la vida plena. La verdadera dicha es la alegría 
por el triunfo de lo mejor que uno se propone y el éxito de lo mejor para todos los que 
ama y, en fin, para todos los seres humanos. Podemos entender el telos que habita la 
aspiración a una felicidad que no es tal si no incluye a todos los seres  humanos, como 
esa atracción  que siente el sujeto y que inspira o que puede inspirar su acción, en el 
sentido de lo mejor universalizado; como en todos los demás casos se cumple que el 
telos es el ideal que convoca, incita pero no determina. 

 
4. ¿Sentido o sinsentido de la vida?
La persona cuya acción se orienta siempre hacia lo mejor posible no sólo para sí 

sino para los demás abre su camino hacia la vida ética.
En este punto sobreviene la pregunta: Si la vida misma no tiene sentido ¿tiene 

sentido la opción por la vida ética como vida de centramiento descentrado en busca 
de lo mejor posible, en comunidad amorosa y sometimiento al imperativo categórico 
correspondiente? Sin duda esta es una de las grandes preguntas de la filosofía.

No es la primera ni la única vez que Husserl aborda esta problemática, pero, hasta 
donde llega mi conocimiento, el texto que comentamos es el que reúne todos los 
ámbitos en cuestión en busca de una respuesta. Tales ámbitos pueden ser discriminados 
si no jerarquizados; en primer lugar, ellos se manifiestan como pertinentes a un orden 
existencial; segundo, se trata del ámbito de lo que se agrupa bajo el rubro “destino”; 
tercero, concierne a lo irracional del error de conocimiento y decisión; cuarto, la 
violencia de la naturaleza y el enigma del “destino” de la Tierra en el Cosmos.

Para estimar la distancia que media entre el sentido y el sinsentido de la vida, 
recordemos que la fenomenología ha dejado en descubierto el funcionamiento 
teleológico, tendiente al cumplimiento de lo superior, que en el orden práctico se 
manifiesta como aspiración a logros siempre más altos y unificadores de lo humano. 



La culminación sería la unión de todos los seres humanos en “el todo de las mónadas”, 
una unidad de orden ideal, que no homogeneizaría sino que la unidad anhelada sería 
articulación de diferencias. Recordemos también que eso “más alto” a que nos hemos 
referido son los valores (el bien, la justicia, etc.) que como tales son los de la vida 
subjetiva, capaz de crearlos y realizarlos. 

Según esto, afirmar el “sentido de la vida” implicaría tener la certeza de que la 
humanidad camina inexorablemente hacia el cumplimiento del telos. Pero sabemos 
que el funcionamiento teleológico no opera al modo de la causalidad  sino que es más 
bien una posibilidad motivante; no se le oculta a Husserl que el mundo de la vida ofrece 
experiencias orientadas en sentido inverso.

En primer lugar, dado que el ser humano aspira espontáneamente no sólo a conservar 
la vida sino a preservarla, esto es, a mantener y acrecentar la identidad que la persona va 
dándose a sí misma por medio de sus opciones a lo largo del tiempo de su existencia, la 
certeza empírica de la muerte resulta ser el gran obstáculo. Para el ser humano una vida 
con sentido realiza proyectos, termina obras, sin embargo, todo eso es inevitablemente 
interferido por la muerte. La muerte es el caso extremo, pero de modo semejante obra 
la decadencia física y mental, la enfermedad, la locura. Nuestra vulnerabilidad física 
y psíquica atenta contra la culminación de nuestro proyecto y nuestra búsqueda de 
sentido.

Lo que en segundo lugar agrupamos bajo el rubro “destino” incluye el azar, lo 
contingente, lo accidental. Es el dato que aporta el mundo en dirección inversa al 
sentido. La guerra es el ejemplo supremo. Pero el “destino” tiene formas variadas. 
Husserl se pregunta “¿qué sucede si el bien alcanzable disminuye, si todos los seres 
humanos que amo mueren, si los tesoros amados del arte y la ciencia se derrumban, si la 
humanidad en que vivo cae en una desierta degeneración y el bien que yo puedo obrar 
en mí y en otros se vuelve ínfimo respecto a lo que ya había, a lo que yo podía esperar, 
a lo que debo desear?” (p. 213). Existe la posibilidad de que la humanidad permita “que 
se haga de la Tierra un desierto de hielo y todo quede fijo en una muerte helada […]” 
(p. 214). Y dice también: “La lucha contra la necedad, la locura, el egoísmo; también 
eso forma parte del concepto de lo contingente. El plan más bello, el gran trabajo de 
una vida se aniquila porque la vida racional del hombre bueno entra en colisión con el 
egoísmo y la maldad individual. […]” (p. 221). 

En tercer lugar, el sinsentido procede del error, del hecho de que la acción cuenta con 
una repercusión futura, imprevisible en buena parte de los casos. Tengo la evidencia 
de que actuó dentro de ciertos límites; queda abierta la posibilidad de impedimentos, 
desvíos, molestias relativas a cada acción. Junto con la evidencia de mi libertad se 
dan las posibles interferencias a mi libertad. El remordimiento es el índice de la no 
concordancia de mi libertad consigo misma.

El cuarto lugar lo ocupa lo imprevisible de la naturaleza, y en una dimensión más 
amplia todavía se trata de la incertidumbre acerca del destino del planeta Tierra.  Dice 
Husserl: “Tenemos una historia. A partir de lo inferior surgieron culturas, y  también 
comunidades de vida de diverso grado de valor. Pero las culturas más apreciadas 
han colapsado y han degenerado pueblos auténticos. Fuerzas ciegas de la naturaleza 

18-  Julia Valentina Iribarne



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  19

llegaron a menudo como poderes destructores, temblores de tierra, desertificaciones; 
la astronomía y la geología nos cuentan también historias y nos muestran que esas 
posibilidades no son meras posibilidades vacías. A partir de las ruinas a menudo 
florece la vida. Pero ¿[qué sucede] con un valor valioso o que pugna por ser más alto? 
¿Es este mundo y este mundo espiritual una confusión ciega de desarrollo de valores 
y de aniquilación de valores, y en todo presente [hay] de lo bueno y de lo malo en 
mezcla casual, un pedacito de resultado racional de nuevo demolido y con miles de 
irracionalidades que prevalecen? ¿Progreso? ¿Desarrollo?” (214).

U. Melle, el editor del texto que estamos considerando, destaca que estas páginas 
traducen la circunstancia histórica que Husserl vivió. Esta afirmación nos llevó a 
recordar que el arte, en la forma del cine de Igmar Bergman, inmortalizó precisamente 
los años en que el texto fue escrito. El film está ubicado en la Alemania de 1923. La 
inflación hace estragos, nos informan que un paquete de cigarrillos cuesta un millón 
de marcos alemanes, que la población carece de lo más elemental, que Hitler amenaza 
con avanzar con un sector del ejército y que el gobierno no sabe cómo responder a ese 
estado de cosas. La persecución de los judíos impera como discriminación, agresión y 
persecución; la prensa se pliega a esa campaña y colabora en la instauración del miedo. 
En una clínica privada se hacen experiencias abominables con seres humanos. Dado 
este estado de cosas, se agregan a la lista de dificultades para la conducción de la historia 
de acuerdo a fines superiores, que en ese, que fue uno de los casos en que la humanidad 
se mostró en una de sus más vituperables formas, sin embargo, ni la propia población, 
ni los estadistas europeos pudieron leer en su presente la ignominia del estado de cosas 
futuro. El film trata del mal imperceptible-perceptible a través de la tenue consistencia 
de una membrana; su título, metafórico, es “El huevo de la serpiente”.

Lo que de este modo se agrega a la lista de las dificultades para la afirmación del 
sentido de la vida, es la dificultad para predecir el futuro en lectura del presente: puesto 
que el futuro no tiene ser, la imprevisibilidad resulta uno de sus rasgos esenciales. Eso, 
por lo que concierne a los años en que Husserl se hacía eco de esta problemática.

Si intentamos una visión semejante respecto a nuestros propios tiempos, parece 
adecuado recoger la advertencia de un escritor norteamericano, Paul Auster, en su 
novela En el país de las últimas cosas. La afirmación de que ese texto es una advertencia 
resulta de mi propia lectura (que en vista de las consideraciones precedentes creo que 
también habría podido ser la de Husserl), esto es, resulta de mi propia preocupación por 
el curso de los acontecimientos; es probable que la obra también pueda ser leída desde 
otro punto de vista. Es una novela breve, que no tiene otra peculiaridad que su tema,  
nada más pero tampoco nada menos. La protagonista llega a una ciudad innominada 
en busca de su hermano. Curiosamente se trata de una ciudad aunque el título del libro 
alude a un país. La ciudad ha perdido la estructura de la civilización, todo atisbo de 
proyecto ha desaparecido. No hay nada más que los restos de lo que fue una cultura 
compartida. Los habitantes de la ciudad deambulan por las calles, escarban la basura 
en busca de algo para comer, o de objetos intercambiables. “La gente ha perdido la 
memoria pero no todos olvidan las mismas cosas. ¿Cómo se puede hablar a alguien de 



aeroplanos, por ejemplo, si esa persona no sabe lo que es un aeroplano? Es un lento 
pero ineluctable proceso de eliminación” (p. 88-89). Las palabras tienden a durar un 
poco más que las cosas, pero eventualmente ellas también desaparecen junto con las 
imágenes que evocaban”. Categorías enteras de objetos desaparecen. La comunicación 
se vuelve muy difícil. El avance de la destrucción alcanza la religión; los libros son 
quemados como combustible; hay frigoríficos de carne humana. No hay solución para 
el intento de ayudar a los miserables, el número es demasiado grande, todo lo que se 
emprenda está destinado al fracaso, a crear dificultades mayores. 

Cuando se le preguntó a Paul Auster cómo había sido capaz de imaginar un 
panorama tan insoportable, respondió que se había limitado a reunir en un solo lugar 
circunstancias concretas ocurridas en diferentes lugares del mundo, de las que daban 
cuenta los diarios. En el campo de la literatura, Paul Auster llevó a cabo una incursión 
a la destrucción del sentido, y ha sido capaz de dar forma estética a una posibilidad 
aterradora que  por momentos parece asomar desde el mundo circundante.

 
5. ¿Cuál es la respuesta auténticamente humana para conducir la acción sobre 

un trasfondo de incertidumbre?
 Si yo fuera un juguete de fuerzas ciegas que rigen mi vida sólo tendría la ilusión 

de obrar libremente. Sin embargo, yo sé que soy y puedo algo. En el punto de partida 
es necesario asentar que en el comienzo del filosofar se halla, junto con el “yo soy”, el 
“yo puedo”. A este respecto, es posible decir que Husserl ofrece un visión que viene 
a enriquecer la experiencia del “yo pienso” cartesiano. Dice: “[…] aún si puedo fallar 
y conozco muy bien lo ocurrido no-en-mi-voluntad y más allá de mi voluntad ¿no 
conozco precisamente este a-partir-de-mi-voluntad, el ser producido por mí? ¿No tengo 
la evidencia del “yo actúo” en cuanto la acción está en curso dentro de límites que hay 
que conocer, en un ámbito inmediato, y el recuerdo de acciones llevadas a cabo? […] 
Tengo la evidencia de poder, [en el sentido de capacidad], de libertad, junto con la 
evidencia, que no se da, de las posibles interferencias a la libertad” (p. 212-213). En 
mi esfera práctica sé que “[…] tengo bienes, puedo realizar y lograr siempre un bien 
y un óptimo, puedo instituir en mí una mentalidad buena universal […]”. Por la vía de 
mi experiencia tengo constancia de que actúo y con mis actos puedo cambiar o por lo 
menos intentar cambiar las circunstancias y las cosas.

“¿Y si no puedo tener ninguna esperanza de que haya un cambio? ¿Y si debo 
juzgar el mundo como un mundo irracional, si la belleza de la naturaleza se 
derrumba por revoluciones naturales, y si mi aprecio por la humanidad se extravía 
como resultado de tal guerra […]?”.

 Entonces, vuelve la pregunta: Si tal como en ciertos casos parece hacerse manifiesto, 
la vida no tiene sentido, ¿tiene sentido mi compromiso ético? (p. 212). A esa pregunta 
sigue otra ¿Puedo vivir en un mundo sin sentido? Si la humanidad consiste en seres 
racionales, ella podría crear un mundo bello. “Pero aún cuando soy racional, ¿tengo la 
perspectiva de determinarlos, de mejorarlos, si ellos están espiritualmente enfermos 

20-  Julia Valentina Iribarne



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  21

(o locos) y se vuelven algo semejante cuando actúan como idiotas?” (p. 214). Por 
añadidura Husserl constata que sabemos muy poco. “¿Qué sabemos del universo? 
Fragmentos. ¿Puede una ciencia universal no procurarse visiones que señalen esas 
temidas posibilidades como imposibilidades?” Y concluye: “Pero al final es el deseo el 
padre del pensamiento” (p. 215). A lo que es posible agregar, o más bien decir con otras 
palabras, que son los ideales pensados los que conducen por el camino de humanización 
de la humanidad. 

A continuación del reconocimiento de la vigencia de las múltiples formas del 
destino, Husserl sostiene que la situación no es tan triste. (p. 214). Hay una cultura 
con grandes valores, es posible hacer pie en esa constatación, tal como puede hacerlo 
la gente educada. No es un despropósito la voluntad de tener efecto sobre los otros. 
En otros textos, Husserl ha expresado su confianza en la tarea formadora que puede y 
debe llevar a cabo la comunidad fenomenológica y en general la comunidad científica. 
Ha sostenido la necesidad de que quienes se hallan en estado de vigilia despierten a 
quienes no están despiertos; y basa su esperanza en el ejercicio de la pedagogía y de una 
política ética. En este texto hace alusión a esa posición cuando dice: “[…] busquemos 
en este mundo. En este clima relativamente estable, en estos países, hacer posible y 
recompensar la cultura nacional regular etc., ordenarnos a nosotros mismos lo más 
racionalmente posible y formar nuestra vida comunitaria racional, tan racional como 
sea posible. Aquí la razón tiene su fuerza” (p. 214). Y sigue diciendo: “[…] aquí se 
puede obrar, encontrar compañeros de mentalidad afín, tener efectos en común que se 
expandan; crece una comunidad racional. ¿Con eso no surge ya la ‘verdadera cultura’?, 
aquí hay un progreso, un desarrollo que no sólo hace objetivamente más valiosos a los 
participantes sino que se elevan ante sí mismos y su vida produce un valor vital para sí 
misma, abre un mundo abierto infinitamente para ella y valores crecientes, […] ciencia, 
arte. Los extraños van a  poder ver lo bello que ahí se obra en las almas, y cómo eso 
bello está disponible para todos, algo que hace feliz y que, sin embargo, es un bien 
común” (p. 215).

No obstante, esas posibilidades nos suprimen la preocupación del punto de partida: 
Si el mundo es sinsentido ¿qué puedo hacer? ¿Debo hacer algo?

La respuesta parte de haber asumido la muerte, cuenta con la interminable cadena 
de las generaciones y la continuación de la propia vida en los descendientes: “El 
pensamiento de la muerte pierde su aguijón, la muerte [pierde] su desvalor, si me sé en 
una humanidad interminablemente perdurable, que ella misma se socializa libremente 
y puede avanzar hacia una ética socializada”. La continuidad de las generaciones hace 
que mi tarea sea recuperada en el camino hacia la meta de una humanidad que me 
contiene y me desborda; mis esfuerzos no han sido en vano, he trabajado en el sentido 
del telos.

Pero ¿y si no fuera así, si un final ineluctable nos amenazara desde el futuro?; a esa 
posibilidad Husserl responde con el ejemplo de la madre que ama al hijo. Si la madre 
supiera que puede sobrevenir un diluvio que anulara todo, no por eso dejaría de atender 
amorosamente a su hijo.



Si los seres humanos estuviéramos a bordo de un barco destinado a hundirse, no 
por eso dejaríamos de actuar como auténticos seres humanos. Si el mundo fuera un 
infierno, si la valoración del mundo todo no condujera a ninguna suma de valores 
positivos, dice Husserl: “Yo resisto a ese infierno y cumplo con mi ‘deber’. Yo soy y 
puedo querer el bien, esforzarme prácticamente, aunque sea en el pequeño círculo, y 
hago el bien, entonces he hecho lo mío y no puedo reprocharme nada. En cierto modo 
estoy conforme conmigo mismo” (p. 216).

De esta descarnada toma de conciencia de la vulnerabilidad de nuestra situación 
en el mundo y en el cosmos, en un intento de reunir los diversos elementos puestos en 
juego por la meditación de Husserl, parece adecuado  interpretar  su respuesta en el 
siguiente sentido: El amor es una capacidad disposicional propia de los seres humanos; 
si se la actualiza en el sentido de la universalización ética, el ser humano encuentra 
su camino hacia lo superior en la opción por lo mejor posible, tal como resulte de su 
crítica racional, para sí mismo, para sus prójimos y para la humanidad. Esto vale aún 
en el caso extremo de que llegáramos a estar convencidos de que la persona nada puede 
contra el destino y/o que el planeta Tierra esté destinado a desaparecer; aún en esos 
casos, el amor y la consecuente compasión y solidaridad respecto a uno mismo y al otro 
nos lleva a optar por el comportamiento ético.

O bien, con palabras apenas diferentes: Husserl señala de manera incansable la 
igualdad trascendental y existencial de los seres humanos. Cada uno de nosotros sabe 
de nuestra propia grandeza, puesto que no sólo nos ha sido dada la disposición a amar 
sino a crear el bien; y cada uno sabe de sus propias miserias, o sea de la posibilidad y 
realidad de no elegir el camino hacia lo superior, hacia lo mejor, que es nuestra meta. 
Por eso, Husserl reconoce la busca del bien como el sentido de cada vida humana. A 
partir de allí, y aun aceptando la hipótesis de la carencia de sentido en lo cósmico y hasta 
en la historia, el ser humano realiza su sentido en la asunción de su responsabilidad.

En todo caso, el triunfo de la arbitrariedad es tan poco predecible con certeza como 
lo es el triunfo de la marcha de los seres humanos según la orientación del ideal; y esto 
es así a pesar de que la lectura de los tiempos  que a cada generación toca vivir parezca 
dar razón a la primera posibilidad.

En cualquier caso el ser humano se humaniza por la respuesta ética. Desde este 
punto de vista, no habría una relación necesaria entre el sentido final y totalizador de la 
vida, por una parte, y por otra, la decisión de cada ser humano de conducir éticamente 
la propia vida. 

No obstante, esta no es la única posición de Husserl a ese respecto. En otro texto6, 
en el que Husserl examina, aunque más brevemente, la misma problemática, sostiene 
la exigencia de creer en el sentido del Todo; sin esa creencia, declara no tener fuerzas 
para conducir la propia vida. La discusión sobre la compatibilidad de ambas posiciones 
queda abierta. 

6 Ese texto de Ms. A V 21, 15b, está transcripto en J.V. Iribarne, 2007, p. 220.

22-  Julia Valentina Iribarne



Husserl crítico de Descartes
Husserl as a Critic of Descartes

DANIEL HERRERA RESTREPO
Universidad Santo Tomás

Colombia

‡

Resumen:

El filósofo más admirado por Husserl 
fue, sin duda, Descartes, por haber sido 
quien más se acercó a lo que debería ser 
una filosofía verdaderamente rigurosa. Esta 
admiración, sin embargo, no fue obstáculo 
para que Husserl sometiera al cartesianismo 
a una rigurosa crítica. Con el presente 
trabajo quiero dar a conocer la crítica 
husserliana a algunos puntos de la filosofía 
de Descartes tal como aparece en el Anexo 
VI que los editores añadieron a la edición de 
Die Krisis der europäischen Wissenschaften 
und die transzendentale Phänomenologie 
(N. Nijhoff, La Haya, 1954). Se trata de uno 
de los últimos textos escritos por el filósofo 
(mayo de 1937) sobre la Primera Meditación 
de Descartes. En este ensayo Husserl le 
critica a Descartes tres cosas: a) el haber 
aceptado, sin fundamentarlo, la validez de 
la ciencia galileana; b) el no haber sometido 
efectivamente el mundo de la experiencia a la 
duda ni haber tomado conciencia de que este 
mundo, por principio, no puede ser objeto de 
duda; c) el presentarnos un Ego encerrado 
sobre sí mismo, separado del mundo. Veamos, 
por separado, cada uno de estos puntos.

Palabras clave: Husserl, Descartes, 
crítica, filosofía.

Abstract:
	
Descartes was Husserl´s most admired 

philosopher –no doubt about it- since he 
made the closest approach to what a truly 
rigorous philosophy should be. However, 
his admiration for Descartes never came to 
be an obstacle for Husserl to establish severe 
criticisms to Cartesian philosophy. This paper 
intends to divulge three of those criticisms, 
namely, (a) Husserl accepted beforehand 
Galilean science without any grounds; (b) 
He did not posit any doubts on the world of 
experience and was not aware of the fact that 
this world, in principle, cannot be subject to 
doubts; (c) He presented us an Ego apart of 
the world and closed on itself; We shall revise 
each one of those objections separately.

Key Words: Husserl, Descartes, critics, 
philosophy.

‡ Recibido: Febrero 05 de 2008;  Aprobado: Marzo 10 de 2008.



El filósofo más admirado por Husserl fue, sin duda, Descartes, por haber sido 
quien más se acercó a lo que debería ser una filosofía verdaderamente rigurosa. Esta 
admiración, sin embargo, no fue obstáculo para que Husserl sometiera al cartesianismo 
a una rigurosa crítica. 

Con el presente trabajo queremos dar a conocer la crítica husserliana a algunos puntos 
de la filosofía de Descartes tal como aparece en el Anexo VI que los editores añadieron 
a la edición de Die Krisis der europäischen Wissenschaften und die transzendentale 
Phänomenologie (N. Nijhoff, La Haya, 1954). Se trata de uno de los últimos textos 
escritos por el filósofo (mayo de 1937) sobre la Primera Meditación de Descartes. 
Escogemos este texto dado que su conocimiento no es fácil por no existir ninguna 
traducción del alemán y porque, que sepamos, no existe ninguna referencia a él en lo 
bibliografía española sobre Husserl.

En este ensayo Husserl le critica a Descartes tres cosas: a) el haber aceptado, sin 
fundamentarlo, la validez de la ciencia galileana; b) el no haber sometido efectivamente 
el mundo de la experiencia a la duda ni haber tomado conciencia de que este mundo, 
por principio, no puede ser objeto de duda; c) el presentarnos un Ego encerrado sobre sí 
mismo, separado del mundo. Veamos, por separado, cada uno de estos puntos.

I

Según Husserl el descubrimiento del Ego por Descartes fue hecho en función de la 
necesidad de fundamentar filosóficamente la nueva concepción del mundo, concepción 
que pretendía ser un conocimiento sistemático y universal de éste como totalidad 
de verdades definitivas. Ahora bien, una tal fundamentación exigía el encontrar una 
premisa que no pudiese ser objeto de duda. Para Descartes esta premisa sería el Cogito  
(406-407).

Esta actitud de Descartes revela una falta de radicalismo ya que estaba presuponiendo 
la validez de la ciencia galileana y la estaba utilizando como guía en todo el proceso de 
la duda y en la misma formulación del Cogito.

24 -  Daniel Herrera Restrepo



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  25

La objeción de Husserl la podríamos entender en el sentido de que en el esclarecimiento 
de lo que es la ciencia, no podemos tomar como modelo ninguna ciencia en particular. 
Desde las Investigaciones lógicas el pensamiento de Husserl fue muy explícito en este 
punto: si queremos saber qué es la ciencia no lo lograremos ni a partir de una comparación 
entre las diversas ciencias ni tomando como modelo una determinada ciencia, tal como 
lo hicieron Descartes y Kant. El punto de partida no puede ser otro que el análisis 
fenomenológico de la intención que ninguna ciencia en vía de constitución para –Husserl 
no habrá nunca una ciencia plenamente constituida– logra realizar.

En el Anexo V Husserl critica, por extenso, el carácter definitivo que Descartes le 
concedió a la ciencia físico-matemática. Husserl comienza por afirmar que el hombre 
en su vida cotidiana no conoce nada que sea definitivo:

“¿Reflexionó Descartes en que su crítica del mundo sensible está guiada 
de antemano por la idea de un mundo absoluto y definitivamente verdadero? 
¿Reflexionó en que es necesario hacer una distinción entre la posibilidad de la duda 
que tiene el hombre en su vida, la cual no está guiada por un ideal de indudabilidad 
absoluta y de un ser absoluto y la posibilidad de duda que guía al filósofo, el 
cual fundamenta en un ser absoluto todo aquello que es verdadero relativamente, 
ser absoluto que de alguna manera debe fundamentarse en el conocimiento que 
tenemos de él?” (396).

Descartes postuló una verdad absoluta a partir de la ciencia galileana sin reflexionar 
que tanto la idea de una verdad absoluta como la filosofía dentro de la cual surge esta 
idea “es una posesión histórica del hombre y, en cuanto tal, pertenece al mundo” (397), 
a ese mundo del cual se quiere dudar.

Esto significa para Husserl que no sólo el mundo de la experiencia sino también las 
verdades científicas deben ser sometidas a la duda ya que son un producto histórico a 
partir de la praxis del hombre:

“Esta ciencia y su verdad son una tarea, un proyecto, una praxis que pertenece 
al mundo de la vida cotidiana” (398).

Para Husserl es claro que la ciencia es una “creación del hombre”, es la creación 
de un dominio de necesidad realizada en un momento de la evolución humana. Por 
consiguiente, en contraposición a Descartes:

“La tarea de una teoría auténtica y real de las ciencias es el esclarecimiento de 
la posición de fines y de la posibilidad y realización efectiva de una logificación del 
conocimiento precientífico o, correlativamente, la idealización del ser del mundo 
de la vida cotidiana en un ser ideal idéntico e identificable” (398).



Fue a partir de este conocimiento precientífico como, según Husserl, Galileo creó 
la espacio-temporalidad ideal de la ciencia moderna. Pero tanto el conocimiento 
precientífico como los conocimientos científicos dados nada tienen de absoluto, de 
definitivo, de necesario. Ellos son, en terminología actual, simple materia prima para 
nuevos conocimientos. La idea de necesidad se produjo en cierto momento de la historia 
y sólo constituye una perspectiva entre otras posibles. Ninguna de éstas puede asumir 
el rango de modelo para definir lo que es la ciencia.

Fue, pues, un error de Descartes el concebir de una manera determinada el dominio 
de la matemática y de la física matemática y el aplicar éstos al mundo sin haber 
fundamentado críticamente el valor de dicho dominio y su aplicación al mundo de la 
vida (406). Pero, en verdad, esta primera objeción no la trae Husserl en este Anexo VI 
para decirnos que Descartes no es universal ya que, aunque él quiso someter a duda el 
mundo de la experiencia, no lo logró, sin haber aclarado, por otra parte, el hecho de que 
este mundo no es, por principio, objeto de duda.

II

Veamos esta segunda objeción que tiene una importancia capital en Husserl:

“¿Descartes ha mostrado realmente que el ser del mundo de la experiencia 
sensible, es decir, el ser del mundo cotidiano es sujeto de duda o que este 
mundo pierde su certeza de ser en el pensamiento de un sueño posible? ¿Acaso 
la característica fundamental de la certeza del mundo no es la de permanecer 
inquebrantable, en forma apodíctica, como evidencia del mundo, a pesar de todas 
las situaciones de duda posibles o reales?” (407).

Para quien ha leído la primera meditación de Descartes, la objeción de Husserl 
parece no tener valor, pues allí vemos recaer la duda sobre el mundo en su totalidad. 
Sin embargo, Husserl considera que ello no es así, puesto que Descartes se sirve de 
experiencias particulares, experiencias que no son suficientes para poner en duda la 
existencia del mundo en su totalidad.

“¿La duda respecto de una situación, a primera vista segura, es identificable a 
la duda respecto del ser del mundo en general?” (407).

Descartes quiso poner en duda la existencia del mundo pero, de hecho, no logró 
demostrar que este mundo fuera efectivamente objeto de duda.

Si tenemos en cuenta todo el contexto de la discusión, nosotros podemos encontrar, 
además de esta argumentación, algo de mayor interés. Podríamos decir que la posibilidad 
de dudar del mundo a partir de situaciones particulares es válida en la medida en que yo 
permanezca en la actitud natural o “ingenua”. En esta actitud, cuando yo me pregunto si 
duermo o estoy despierto, si estoy aquí o allí, a pesar de la duda, la certeza del mundo 

26-  Daniel Herrera Restrepo



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  27

permanece necesariamente. Como esta no es la situación de Descartes, bien podría él 
haber pensado que el mundo había caído bajo su duda. Efectivamente, el filósofo no se 
encontraba en la actitud natural, a nivel de la Lebenswelt. Cuando yo paso de esa evidencia 
inmediata según la cual yo estoy en contacto directo con el mundo, a la afirmación 
cartesiana de que mi único contacto directo es con mis ideas, entonces soy llevado 
necesariamente a dudar de la totalidad del mundo. En este sentido el Cogito cartesiano, 
separado del mundo, está en una dimensión diferente al que supone la argumentación 
de Husserl. Pero nuestro filósofo no aceptará el punto de vista cartesiano, pues él 
supone la teoría de las ideas como imágenes separadas y distintas del mundo, teoría que 
fenomenológicamente es considerada falsa. La conciencia es intencional. Ella es siempre 
conciencia de algo: es imaginación, recuerdo, representación, juicio, etc. de algo. Pero 
todos estos modos de conciencia reenvían necesariamente a la conciencia perceptiva 
como a la “intuición donadora originaria”. Correlativamente, ese “algo” imaginado, 
recordado, representado, juzgado, etc. reenvía, finalmente, a la presencia efectiva de la 
realidad. De aquí que Husserl pueda decir en Erfahrung und Urteil:

“Toda adquisición de la ciencia funda su sentido en la experiencia inmediata 
y reenvía al mundo de esta experiencia” (43).

Por consiguiente, yo puedo muy bien cambiar de actitud, abandonar la actitud 
“natural” y asumir una actitud filosófica o científica frente a la realidad, pero todo esto 

“se dará sobre el suelo (Boden) de este mundo de la vida. Ahora bien, éste 
permanece siempre en su valor de ser (Seinsgeltung). El mundo de la vida es un 
presupuesto para todos los proyectos de conocimiento. El es, pues, el suelo para 
toda teoría de la ciencia” (399).

La idealización que lleva a cabo la ciencia se realiza sobre y en el mundo de la vida 
en cuanto presupuesto necesario, y todas las constantes del universo como posibilidades 
que nosotros podemos alcanzar a través de la epojé sólo se comprenden a partir de este 
fundamento previo.

No sólo el mundo de la experiencia no es objetivo de duda sino que la duda sólo 
es posible a partir de la certeza del ser del mundo. En Krisis, la Lebenswelt pudo así 
convertirse en uno de los caminos posibles de la reducción trascendental.

Los seres particulares pueden cambiar y de hecho cambian, pero la creencia en el 
mundo de la experiencia permanece inmutable. En relación con el mundo nosotros 
podemos errar pero

“él es aquello que es anterior a todo lo que nosotros podemos decir de él, a 
toda posición de ser, a toda actividad práctica o teórica” (499).

Frente a este mundo, el filósofo sólo puede



“cuestionar el modo de ser de la Lebenswelt pre-científica y preguntarse sobre 
aquello que en él motiva al hombre para la nueva tarea y la nueva praxis que se 
denomina científica” (298).

El mundo no es, pues, objeto de duda y no lo es, en pocas palabras, porque, como lo 
veremos en seguida, conciencia y mundo implican, no son separables. Fue eso lo que, 
según Husserl, Descartes no pudo ver.

III

Como consecuencia de lo anterior se sigue una nueva crítica: el Ego cartesiano, al 
estar separado del mundo, es un Ego solitario, encerrado sobre sí mismo. El Ego que 
Husserl conquista a través de su epojé es un Ego acompañado de toda una vida mundana, 
vida en la cual nosotros experimentamos el valor del mundo antes y después de la epojé 
(408).

¿Qué podrá significar el que Husserl después de afirmar esto escriba que en la 
epojé

“yo puedo distinguir el yo del ser intencionado, del ser de las cosas mundanas 
y del mundo?” (409).

En realidad no hay contradicción. Cuando Husserl habla de distinción entre el Ego y 
el mundo, no se trata de la distinción entre dos seres que se encuentran sobre el mismo 
plano, sino la distinción entre un ser relativo al sujeto –el ser del mundo– y el ser 
absoluto de este sujeto. No hay separación entre sujeto y mundo sino una unidad, pero 
una unidad entre dos seres, la unidad del sujeto y del mundo que, en cuanto constituido 
por el sujeto, es relativo a éste.

Descartes frente a las cosas corporales se interroga sólo, a través de la duda, si ellas 
existen o no existen. Husserl a través de la epojé se interroga por el sentido de las cosas. 
Y precisamente porque Descartes no se interrogó sobre este sentido, una vez alcanzado su 
Cogito procedió de inmediato a identificarlo con el alma humana, colocando su existencia 
en forma paralela a la existencia de las cosas. Para Husserl la identificación cartesiana 
del Cogito con el alma presupone la física mecanicista de Galileo y no simplemente, 
como algunos lo han interpretado –v. g. Brunschvicg– el que en la mente de Descartes 
existiera la simple idea de substancia. La introducción de la idea de alma significa que 
Descartes aceptaba, de antemano, la concepción del ser de la substancia corpórea como 
substancia extensa –concepción mecanicista–, como ser en sí, autónoma en relación con 
el sujeto. Esta caracterización implica la interpretación de la extensión como paralela 
al alma. Y esto explica por qué Descartes, al querer identificar al Cogito, vuelve a esa 
unidad que es el hombre antes de la duda y separa del cuerpo –objeto de duda– aquello 
que no lo es, a saber, el alma.

28-  Daniel Herrera Restrepo



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  29

Husserl, en cambio, a través de la epojé pone en evidencia que las cosas en relación 
con el Cogito no tienen una existencia autónoma, sino una existencia intencional, una 
existencia constituida por el sujeto.

El Ego de Descartes no sólo es un Ego solitario. El paralelismo que Descartes establece 
entre el Ego y el mundo hace, irónicamente, del Ego cartesiano un Ego mundano, un 
Ego no trascendental:

“Sólo mediante el método de la epojé (el método cartesiano purificado), la vida 
sin la epojé y antes de la epojé, es decir, la vida naturalmente ingenua, se distingue 
de la vida pura como vida del Ego” (409).

Cuando Husserl ejerce su epojé sobre el mundo, cuando él lo coloca entre “paréntesis”, 
de ninguna manera trata de ponerlo en duda como Descartes: tampoco trata de suprimirlo. 
Poner el mundo entre paréntesis no significa dirigir la mirada hacia algo diferente, 
sino limitar lo que se quiere ver e indicar el punto de vista a partir del cual se le quiere 
ver: el mundo es colocado entre paréntesis para hacer surgir el interrogante sobre su 
significado, convirtiendo así al mundo en el centro del interés. En una actitud “ingenua” 
todos sabemos qué significa “ser”. Pero cuando abandonamos esta actitud, la existencia 
se hace problemática. Gracias a esta problematización llegamos a saber algo que el 
hombre ingenuo nunca pensó: una cosa es el mundo en sí –que Husserl llama “la cosa 
más vacía” (das leerste Etwas)– y otra cosa es el mundo en cuanto objeto intencionado, 
o, utilizando una terminología marxista, una cosa es el “concepto real” y otra el “concreto 
pensado”. La fenomenología trata de poner en claro los actos o los modos que adquiere 
este mundo al ser intencionado por el sujeto. Al hacerlo, pone de presente que el sentido 
del mundo, tal como lo vivimos, lleva el sello de la subjetividad.

“al mismo tiempo que yo realizo la epojé en forma total respecto al mundo, mi 
ser humano se transforma y se transforman igualmente mis vivencias humanas que 
hacen parte de este conjunto que es el mundo. Ellas se transforman en valores de 
ser, valores que yo coloco entre paréntesis al mismo tiempo que coloco el valor 
de ser del mundo” (409).

Pero al realizar esta epojé, yo aprehendo mi ser como aquel que pone estos valores 
pudiendo entonces distinguir

“el ego del torrente de las Cogitationes (das Ego des Stromes der Cogitationes) 
que es una Cogitatio unida y sintética en cuanto es un ‘torrente’, y el mundo como 
su correspondiente 	Cogitatum con todos sus seres” (Ibid).

Con la epojé, el filósofo ve cómo se transforma todo lo que constituye la Lebenswelt 
en algo nuevo, en “valores de ser” y cómo surge el Ego como aquello a partir del cual 
el mundo, tal como lo vivimos, adquiere un sentido:



“Reteniendo el valor de ser y reflexionando sobre mí mismo, yo me descubro 
como el sujeto de todos estos objetos, como quien les atribuye valor y el aceptarlo 
como teniendo valor es tomar conciencia de ellos como conciencia pura” (Ibid).

“Aquello que se descubre por medio de la epojé, como Ego, como sujeto de la 
pura conciencia no es, por consiguiente, nada que se dé en el mundo, en el mundo 
que es para mí, en el mundo que yo expreso con la palabra mundo y al cual pertenece 
todo aquello que yo experimento” (Ibid).

A lo largo de todo el proceso fenomenológico que conduce de la presencia ingenua, 
inmediata, del mundo a la afirmación del sujeto trascendental, yo no reniego del mundo 
ni me encontraré al final con una conciencia pura en el sentido cartesiano, es decir, 
con una conciencia cerrada sobre sí misma, separada del mundo, definida sólo por sus 
Cogitationes. El sujeto transcendental sólo puede ser definido en función de la presencia 
del mundo.

Para Husserl, el problema de definir la relación sujeto-objeto es un problema falso. 
Ello implica concebir al sujeto como un objeto más, para preguntarse sobre la relación 
entre dos objetos que se encuentran el uno frente al otro. Para Husserl, la definición de 
la relación se identifica con la definición del sujeto transcendental. Cuando yo defino 
éste, estoy definiendo al mismo tiempo la relación entre el sujeto y el mundo.

El error fundamental de muchas críticas que se le dirigen a Husserl es el tener como 
punto de partida  la clasificación de los filósofos en filósofos idealistas y filósofos 
realistas. Ahora bien, esta distinción presupone una separación radical y arbitraria entre 
conocimiento sensible y conocimiento intelectual. Husserl no acepta esta separación y, por 
consiguiente, no acepta el primado de ninguno de los dos polos. Para Husserl lo sensible 
y lo intelectual son distinguibles pero no separables: ellos son las dos caras de un mismo 
gesto. Toda nuestra vida predicativa se fundamenta en la experiencia pre-predicativa, 
experiencia que transciende la distinción clásica entre lo sensible y lo intelectual. Cuando 
definimos lo sensible como simple momento de la experiencia psicológica, es decir, como 
esencialmente particular e individual no hay posibilidad de fundamentar la pretensión 
del conocimiento a lo universal. E, inversamente, cuando el objeto del pensamiento y 
el juicio son revestidos de esta pretensión, el alcance real no puede ser verificado en la 
experiencia. Ante esto sólo nos encontramos ante un dilema: o bien abandonamos la idea 
de una filosofía que eche sus raíces en la experiencia cosa que ningún filósofo aceptaría, 
o bien, habría que identificar la filosofía con un empirismo que nos habla de la “ilusión” 
de lo universal pero que no consigue definirse sin contradicción.

Como muy bien lo ha expresado De Waelhens, cuando Husserl funda toda evidencia 
en la Selbsgegebenheit y toda Gegebenheit en el objeto percibido, él está afirmando que 
la verdad del conocimiento tiene sus raíces en aquello que todos nosotros llamamos 
experiencia. Pero, inversamente, si la experiencia implica necesariamente un “darse” 
y correlativamente una receptividad, lo que la experiencia “da” ella lo ofrece a una 
conciencia humana, es decir, a una forma de presencia que no es aquella de dos cosas 

30-  Daniel Herrera Restrepo



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  31

que se encuentran la una frente a la otra. Conocer no es introducir el objeto en uno 
mismo, ni introducirse uno mismo en el objeto. La conciencia humana es significante y 
es diálogo. Esto significa que ella promueve el don que recibe a un sentido que el don 
no poseía de antemano. La verdad, en cuanto es verdad de un sentido, es una promoción. 
Ella no consiste en bautizar perro al conejo, ni tampoco en decirse a sí mismo un sentido 
que el objeto poseería en sí independientemente de toda relación con el hombre. Sin 
la presencia del hombre no podemos hablar del sentido de una realidad. Conocer es 
dialogar y cuando dialogamos no hay simplemente el cambio de unas ideas que son 
solamente las de uno cuyo valor es independiente de este cambio. El conocimiento es 
un movimiento de promoción en el cual la “realidad” aporta al espíritu su facticidad y 
el espíritu confiere a la realidad su sentido de verdad, la eleva al rango de objetividad 
conocible y conocida. Sólo así lo universal es real y lo real se hace universal.





El sentido del ser
The meaning of being

GERMÁN VARGAS GUILLÉN
Profesor titular, Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

‡

Resumen:

El artículo se orienta a mostrar la diferencia 
entre fenomenología y hermenéutica, tanto 
en la caracterización temática como en la 
aproximación fenomenológica, sobre los 
títulos “ser” y “sentido”. Para ello introduce 
la complejidad de la cuestión, a modo 
de presentación; en el primer parágrafo 
caracteriza los caminos de la constitución 
de la hermenéutica de la facticidad y de la 
fenomenología trascendental; en el segundo 
parágrafo caracteriza las relaciones entre 
antropología y hermenéutica de la facticidad; 
en el tercero, caracteriza la hermenéutica 
de la facticidad como filosofía del ser; en 
el cuarto se muestra la diferencia entre 
fenomenología trascendental y hermenéutica 
de la facticidad a la luz de sus implicaciones 
en la comprensión del mundo de la vida 
política; en el quinto, a modo de conclusión se 
estudian dos formas de enfrentar el θαυμάζειν  
a luz de las concepciones caracterizadas en 
los parágrafos anteriores.

Palabras claves: Fenomenología, her-
menéutica, facticidad, retórica, descripción, 
interpretación.

Abstract:

The article is oriented to show the difference 
between Phenomenology and Hermeneutics, 
as much in the thematic characterization as 
in the phenomenological approach, on the 
titles “being” and “meaning”. According 
to this, it introduces the complexity of the 
question, as a presentation; in the first section, 
it characterizes the ways of the constitution 
of the Hermeneutics of the Facticity and 
the Transcendental Phenomenology; in the 
second section, it characterizes the relations 
between Anthropology and Hermeneutics 
of the Facticity; in the third section, it 
characterizes the Hermeneutics of the 
Facticity like philosophy of the being; in the 
fourth section, it discusses about the difference 
between Transcendental Phenomenology and 
Hermeneutics of the Facticity which is the 
light of its implications in the understanding 
of the world of the political life; in the fifth 
section, as in a conclusion, it studies two 
ways to understand the /, under the light of 
the conceptions characterized in the previous 
sections.

Key Words: Phenomenology, herme
neutic, Facticity, rhetoric, description, 
interpretation.

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007. Este es un desarrollo de la 
investigación El sentido cabe fenomenología y hermenéutica; Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional, 
2006-2009; la codirigen los profesores Germán Vargas Guillén y Harry P. Reeder.

En la parte I de la investigación El sentido cabe fenomenología y hermenéutica se logró:



Hay dos títulos que comportan no sólo problemas, en el sentido epistemológico del 
término, sino también enigmas que –por su propio carácter– podrían ser catalogados 
de “metafísicos”; tales son: ser y sentido; y estos problemas y enigmas tienen especial 
validez cuando se tratan tanto desde la perspectiva fenomenológica como desde la 
hermenéutica. Husserl, por su lado, procuró mantener fuera de juego toda hipótesis 
metafísica en sus investigaciones; Heidegger, expresamente, renuncia a la metafísica.

¿Qué puede, entonces, indicarse con cada uno de esos títulos en cada una de esas 
perspectivas? En síntesis, para Husserl: la afirmación de la “tesis general del mundo”: 
ser, por una parte; y, por otra, la promoción de la facticidad que se dona en la experiencia: 
sentido. Para Heidegger, en cambio, lo que ha caído en el olvido: ser; lo dado –factum– en 
tanto campo de la realización de la existencia del Dasein y en cuanto intepretante: 
sentido.

Es obvio que la fenomenología, tanto como la hermenéutica, tienen que vérselas con 
estos dos polos:ser y sentido. Para la primera aquél es “pura hylé”, mientras el segundo 
es, precisamente, un dar cuenta que lleva a cabo el sujeto al experimentarla. Para la 
segunda ser remite a un “campo” –“campo de remisiones”– que “circunda” y en sí “es” 
estructurante de la experiencia de sentido.

•  Establecer el darse del sentido (Vid. infra Reeder, 2007; Vargas, 2007),
•	  Su alcance (Vid. infra Reeder, 2007; Vargas, 2007),
•  Su modo de validación (Vid. infra Reeder, 2007; Vargas, 2007).
Para ello se examinó la dirección hermenéutica del “joven Heidegger” –a quien por igual se lo puede 

llamar el “Heidegger teólogo”–; y, el pensamiento de Husserl del período de 1920 –que corresponde tanto 
a la vía psicológica como a la genética; período que, por tanto, se puede llamar fenomenología del mundo 
de la vida.

Reeder, Harry P. El lenguaje: dimensión lingüística y extralingüística del sentido. Bogotá, UPN-
Colección Filosofía y enseñanza de la filosofía, 2007.

Reeder, Harry P. Argumentando con cuidado. Bogotá, UPN-San Pablo, 2007.
Vargas, Germán (Ed.). Formación y subjetividad. Bogotá, UPN-Colección Filosofía y enseñanza de 

la filosofía, 2007.
Vargas Guillén, Germán (Ed.). Enseñar filosofía. Bogotá, UPN-Colección Filosofía y enseñanza de la 

filosofía, 2007.

34-  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  35

Entonces debe ser advertido el hecho de que tanto fenomenología como hermenéutica 
tienen un referente en este par de títulos; pero que no sólo hay diferencias temáticas, 
sino también metodológicas en el modo como cada una de ellas los abordan. Sobre las 
primeras ya se han hecho las anotaciones mínimas indispensables para establecer la 
diferencia de las dos vías.

Sobre las metodologías, baste decir: la fenomenología se atiene exclusivamente a lo 
dado a la primera persona, a un quien para quien el mundo es dado en la experiencia, y 
el cual, mediante ésta, a su vez, lo promueve a sentido al promoverse –como sujeto del 
mundo: cada quien. Por ello, la fenomenología –que se ha entendido a sí misma como 
un “puro ver”– se restringe y autolimita a la descripción.

Metodológicamente, en cambio, la hermenéutica parte de otros supuestos. Acaso 
el primordial es el de que el ek-sistente, a saber, el Dasein, es interpretante. Y que, 
precisamente, de la experiencia sólo se puede dar cuenta en tanto es interpretada. 
Y, sin embargo, el interpretante puede falsificar su experiencia, hacerla in-auténtica, 
precisamente si se queda en el plano de la habladuría, si no va hasta la experiencia 
originaria, que, a su turno, es una interpretación auténtica o, lo que vale por igual en 
este caso, una interpretación originaria. Y es auténtica si es nacida de la experiencia 
fáctica del Dasein; o, lo que es lo mismo, si la interpretación se origina y origina un 
sentido de ser, que corresponde a lo dado originalmente al Dasein. Y este darse original 
tiene como propio el poder suscitar un “salto fuera” de la cotidianidad, que a fuerza de 
la repetición, contiene la in-autenticidad.

Ahora bien, si apareció la filosofía –sea ella en sentido fenomenológico o hermenéutico 
o en cualquiera otra dirección– es porque se tuvo la experiencia radical de la admiración. 
Pero esta puede ser enfrentada metódicamente de diversas maneras: bien describiendo 
la experiencia subjetiva que se puede calificar como “admiración” e igualmente 
su correspondiente polo objetivo, o, también, se puede enfrentar caracterizando 
hermenéuticamente –esto es, interpretando– la “admiración” como “puro fenómeno”, 
como un “puro manifestarse”, en el que la captación misma de la dimensión fenoménica 
resulta, de por sí, una interpretación.

Se puede, entonces, ver una diferencia ostensible entre la formulación: el ser del 
sentido; y, la formulación: el sentido del ser. En la primera dirección, la fenomenológica, 
se encuentra que la cosa misma para la investigación es captar, comprender, cómo el 
sentido deviene como correlación entre el “polo objetivo” –la hylé, la facticidad, el 
mundo, el ser– y el “polo subjetivo” –el sujeto, la persona, la “vida que experimenta 
el mundo”. En la segunda dirección, la hermenéutica, resulta evidente que si se quiere 
superar “el olvido del ser” se trata, pues, de internarse en su sentido, en las múltiples 
expresiones y posibilidades que se tiene para una tal superación; y, en especial, ésta se 



ha de alcanzar en tanto se puede llegar, en el caso de cada Dasein, a una experiencia 
auténtica, cabe decir, radical, en la que sea una y otra vez actuado el ser del Dasein como 
interpretante y el “campo de remisiones” como pluralidad de horizontes de sentido.

Y, si de una y otra vía es posible un despliegue de la comprensión, ello resulta como 
efecto de situarse ante el asombro. ¿Cómo hacerlo en cada una de estas direcciones? Es 
a ello a lo que apunta este estudio.

I

a. Los años 1919 á 1923. Suele recordarse el hecho de que Heidegger, entre 1919 y 
1923, fue asistente de Husserl en la Universidad de Friburgo, con quien se inició en el 
método fenomenológico, que luego haría suyo. De esta época datan obras que tienen, 
por esto mismo, un interés particular para comprender y evaluar la relación y diferencia 
entre hermenéutica de la facticidad y fenomenología genética. Por ejemplo, de este 
período entre otras obras de Heidegger se encuentran:

•	 Fundamentos filosóficos de la mística medieval [Notas de trabajo y esbozos para 
una lección no impartida, 1918-1919],

•	 La idea de la filosofía y el problema de la concepción del mundo (1919),
•	 Problemas fundamentales de la fenomenología (Semestre de Invierno de 1919-

1920),
•	 Fenomenología de la intuición y la expresión (Semestre de Verano de 1929),
•	 Introducción a la fenomenología de la religión (Lección del Semestre de Invierno 

de 1920-1921),
•	 Agustín y el neoplatonismo [Lección impartida en la Universidad de Friburgo 

en el semestre de Verano de 1921],
•	 Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles. Indicación de la situación 

Hermenéutica (1922),
•	 Ontología. Hermenéutica de la facticidad (1923).
A estos datos se debe agregar la conocida estancia de Heidegger, en el otoño de 1909, 

en el noviciado de la Compañía de Jesús en Tisis; su ingreso al Seminario Teológico de 
Friburgo donde empezó a estudiar teología católica en la Universidad de Friburgo en el 
invierno del mismo año. Estudios que se prolongaron hasta el invierno de 1910-1911.

El mismo Husserl –hacia 1922– no dudó en recomendar a Heidegger a las autoridades 
académicas de la Universidad de Marburgo como un fenomenólogo innovador y gran 
conocedor de «todas las formas de la teología protestante».

No se trata de reseñar aquí las obras de Husserl, que datan de este período. Baste con 
indicar que es en este período que desarrolla, entre otras:

•	 Ideas II, e
•	 Ideas III. De las cuales se tiene la base para las
•	 Lecciones de psicología fenomenológica (del verano de 1925).

36-  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  37

Hay suficientes razones para pensar que la observación de Heidegger1 sobre la 
liberalidad con que Husserl puso a su disposición algunos de sus inéditos, ante todo, 
tuvo por referente principal tanto los Ms. de Ideen II e Ideen III como las Lecciones de 
la conciencia interna del tiempo (de Semestre de Invierno de 1904-1905)2.

De lo editado de la obra de Husserl, tanto anterior al período reseñado como de éste 
mismo, hay abundantes referencias documentales en la obra de Heidegger. Se sabe, por 
ejemplo, la importancia que Heidegger otorgó siempre a la “intuición categorial”, que no 
dudó en considerar como el principal hallazgo de Husserl en las Investigaciones lógicas; 
igualmente, se sabe del estudio detenido que Heidegger llevó a cabo de Ideen I.

¿Son todos estos meros datos anecdóticos? No. Lo que interesa aquí es llamar la 
atención sobre el peculiar hecho de que en los años de la referencia (1919 á 1923) es el 
período en que hay más apertura de Heidegger a la comprensión de la fenomenología 
como posible base de una investigación hermenéutica; así mismo, durante este lapso 
de tiempo se constata en la obra de Husserl un marcado interés no sólo por abrirse a las 
preguntas de las ciencias de la cultura, sino también por dar fundamento a las dimensiones 
interpretativas de la experiencia subjetiva de mundo.

¿De qué se ocupa particularmente Husserl, por entonces? Dicho sintéticamente: de 
fundar la vía psicológica que pudiera establecer, en su radicalidad, la fenomenología 
del sujeto, de su experiencia de mundo; a saber, pues, se ocupa del descubrimiento de 
la subjetividad protooperante como punto basilar de la comprensión de mundo.

Se requiere, por tanto, caracterizar lo que en uno (el de Husserl) y otro (el de 
Heidegger) proyectos se tiende a alcanzar; sus estrategias; precisamente, para ver, 
igualmente, los nexos y diferencias que se trazan entre ambas perspectivas.

b. La fenomenología trascendental no es, ni mucho menos, algo que haya empezado 
con la apertura de este período. Se conocen las referencias que Husserl ya había 

1 “Wenn die folgende Untersuchung einege Schritte vorwärts geht in der in der Erschliessung der ‘Sachen 
selbst’, so dankt das der Verf. in erster Linie E. Husserl, der den Verf. Während seiner Freiburger Lehrjahre 
durch eindringliche persönliche Leitung und duch freieste Überlassung unveröffentlichter Urtersuchungen 
mit den verschiedensten Gebieten der phänomenologischen Forschung vertraut macht” (Tübingen, Max 
Niemeyer Verlag, 1967, p. 38, nota 1). “Si la siguiente investigación logra dar algunos pasos hacia la apertura 
de las ‘cosas mismas’, lo debe el autor, en primer lugar, a E. Husserl, que, durante sus años de docencia en 
Freiburg, con su solícita dirección personal y libérrima comunicación de investigaciones inéditas, familiarizó 
al autor con los más diversos dominios de la investigación fenomenológica” (Ser y tiempo. Santiago de 
Chile, Ed. Universitaria, 1998, p. 61, nota 1).

2 Se debe recordar, en este caso, que “Stein recibió a principios de julio 1917 la carpeta con la leyenda 
«conciencia interna del tiempo». (…) Al finalizar agosto de 1917, Edith Stein había dado por concluido 
su trabajo (…).

(…) casi diez años después (…) En abril de 1926, en las vacaciones que los Husserl disfrutaron con los 
Heidegger en Todtnauberg, salió de nuevo a colación el texto inédito de las Lecciones. Heidegger aceptó 
entonces la responsabilidad de editarlo (…) y (…) se convirtió en la publicación de 1928”.

Cf. Agustín SERRANO DE HARO. Presentación de la edición española. En: Husserl, Edmund. 
Lecciones de la conciencia interna del tiempo. Madrid, Ed. Trotta, 2002; pp. 16-17.



establecido sobre ella en La idea de la fenomenología (1907) y, en especial, el particular 
sentido que ella había adquirido en Ideen I (1913). Sin embargo, debe destacarse el hecho 
de que tal fenomenología es, si es adecuada la expresión, un continuum que da unidad al 
desarrollo del proyecto intelectual desde el comienzo de la carrera filosófica de Husserl 
hasta el final. En resumidas cuentas, de lo que se trata es de estudiar y comprender la 
subjetividad como polo fundante de toda operación cognoscitiva. Cierto, tal polo subjetivo 
tiene su correlato en el polo objetivo. No obstante, siempre resulta claro que este último 
sólo llega a comprenderse –en su interés, estructura y necesidad– a partir del primero.

La “nueva” fenomenología que realiza concientemente la reducción 
fenomenológica y con ello toma deliberadamente una actitud trascendental y 
adquiere así ella misma el calificativo de “trascendental”, no puede ya seguirse 
llamando “psicología descriptiva”. Sin embargo, es importante constatar que 
esta última fue siempre para Husserl una ciencia no sólo legítima y posible, sino 
incluso una ciencia necesaria para fundamentar adecuadamente la psicología 
empírica. Ya fuera bajo el nombre de psicología descriptiva, bajo el de psicología 
fenomenológica o incluso bajo el de fenomenología psicológica, esta ciencia, 
concebida como ciencia eidética (esencial) de la conciencia, debía constituir, como 
estudio de las esencias de los fenómenos psíquicos o, en terminología husserliana, 
de las esencias de las vivencias de conciencia, la ciencia eidética en que tendría 
que basarse la psicología empírica (encargada no de las esencias de las vivencias, 
sino de las vivencias en cuanto hechos); debía, pues, constituir la racionalización 
de la psicología empírica. Lo que la distingue de la fenomenología trascendental 
es únicamente ese “cambio de actitud” que significa la adopción de la epojé, de 
la reducción trascendental. Pero por lo demás, ambas son, al decir de Husserl, 
ciencias paralelas (...).

En suma, la “nueva” fenomenología, la trascendental o pura, ha depurado 
precisamente lo que aún estaba sin depuración en la psicología descriptiva: (…) las 
vivencias mismas, la conciencia misma. Ahora no sólo hay que hacer caso omiso 
–por decirlo así– de la existencia real de los objetos de las vivencias investigadas, 
sino también de la de las vivencias mismas. El sujeto de las vivencias, el yo de la 
conciencia (el que Husserl “aprendió a encontrar”) no es un sujeto en el mundo, 
un sujeto empírico, un hombre (o un animal), un fragmento de la naturaleza. Es, 
simplemente, un sujeto puro, un yo sin inserción en el mundo –y, sin embargo, es 
un yo concreto, un yo individual con una vida individual concreta3.

Se entiende, pues, cómo la fenomenología y la psicología tienen una relación estrecha 
hasta el punto de que, como proyecto científico, aquélla se funda en ésta; pero ésta, a su 
turno, sólo llega a superar el positivismo e incluso el empirismo si y sólo si se sirve de 
aquélla. A partir de este descubrimiento se puede llegar a resolver, incluso, la paradoja 

3 Antonio ZIRIÓN QUIJANO. Introducción. Cf. http://www.filosoficas.unam.mx/~zirion/BDINT.pdf, 
consultado: 24 de marzo de 2008.

38-  Germán Vargas Guillénv



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  39

de la subjetividad, a saber, la de ser “sujeto del mundo” y “objeto en este mundo”. El 
problema es que al mismo tiempo la subjetividad que funda el sentido del mundo tiene 
que comprenderse, ella misma a sí misma, en sus funciones instauradoras de sentido. 
En último término, esto genera la situación de que la instancia que crea sentido, lo 
valida. Entonces se corre el riesgo del “solipsismo”, de que la “razón monologue”. 
Y, sin embargo, la manera de salir de este aparente círculo radica, entonces, en que la 
comprensión de la subjetividad unas veces se experimente en su vivenciar; y en otras 
ocasiones en las operaciones dadoras de sentido a este vivenciar.

Precisamente, esta “doble posición de existencia” de la subjetividad es, en sí, la que 
puede enfrentarse no sólo “dando sentido a la facticidad” –a través de su vivenciar; sino 
estableciendo el eidos, la esencia del darse del mundo al sujeto –que en este caso, de 
manera contingente soy yo, pero puede ser tú y cualquiera de los demás pronombres. En 
el primero de los sentido ya es, de por sí, una fenomenología hermenéutica, que puede 
llegar o no a ser trascendental; pero en el segundo, y radical sentido, es fenomenología 
trascendental que fundó –por una situación o experiencia en que interpretó lo dado– un 
sentido de mundo que clama por llegar a validez; es decir, se mantiene la íntima 
conexión entre “sentido” –experiencia de mundo, experiencia constitutiva de sentido 
de mundo– y “validez” –el darse “así e indefinidamente un determinado sentido en una 
posición de existencia”– validez que se encuentra toda vez que este sujeto que soy yo y 
que experimenta lo dado, lo experimenta como lo puede experimentar cualquiera otro 
en la posición de existencia de cualquiera de los demás pronombres. De ahí que se deba 
volver a la observación de Husserl según la cual:

No es la fenomenología trascendental una teoría que esté simplemente ahí para 
responder al problema histórico del idealismo; es una ciencia fundada sobre sí misma 
y absolutamente independiente, más aún, la única absolutamente independiente. 
Sólo que, desarrollada consecuentemente (como ya resulta visible en la parte final 
del libro, tan importante para la comprensión –se refiere a la última parte de Ideen 
1–) conduce a los “problemas constitutivos” y las teorías que abarcan todos los 
objetos concebibles con que jamás podamos encontrarnos –o sea, el mundo real 
y dado entero con todas sus categorías y objetos e igualmente todos los mundos 
ideales–, haciéndolos comprensibles como correlatos trascendentales. Pero esto 
implica que el idealismo fenomenológico-trascendental no es una tesis ni una 
teoría filosófica particular entre otras, sino que la fenomenología trascendental es 
en sí misma, en cuanto ciencia concreta y aunque no se diga una palabra sobre el 
idealismo, un idealismo universal desarrollado como ciencia. La fenomenología  
prueba este idealismo, por obra de su propio sentido como ciencia trascendental, 
en cada uno de sus dominios constitutivos en particular4.

Así, pues, a pesar del posible descrédito con el que hay que cargar por usar la palabra 
“idealismo”, es necesario acudir a ésta. Por cierto, la comunicación es posible gracias 

4 Edmund HUSSERL. Epilogo a las Ideas, p. 385-386.



a estos “correlatos trascendentales”. Pero, en efecto, ellos han sido constituidos. Sólo, 
pues, en el orden de estas abstracciones ideales –que ciertamente empiezan a construirse 
a partir de la experiencia efectivamente vivida– hay ciencia5.

Pero, es preciso puntualizar qué se está entendiendo, en este caso, bajo el título 
psicología y cómo ella se enlaza con la fenomenología. Husserl, en escrito del período 
en estudio aquí, indica:

[A la] psicología racional pertenece, además de la teoría eidética de las vivencias, 
(…) los componentes apriorísticos del yo puro (…). (…) la fenomenología en 
rigor incluye la psicología racional, es decir, (…) aquí (…) la parte consume al 
todo. Vayamos del mundo empírico, del hombre empírico, del alma empírica, 
a la idea del alma, captemos la idea de todos los estados anímicos, aislémosla 
abstractivamente tal como aislamos espacio y figura espacial cuando hacemos 
geometría, y establezcamos una teoría eidética de las vivencias6.

Entonces lo que queda de una vez por todas fundado es una respuesta a la pregunta: 
¿De qué se ocupa la fenomenología trascendental? Y, entonces, se dirá: de una teoría 
eidética de las vivencias fundada en la idea de todos los estados anímicos. Y, a su turno, 
¿de qué se ocupa la psicología (racional, en última instancia; empírica, previamente)? 
Y, entonces, se dirá: del mundo empírico, del hombre empírico, del alma empírica –en 
su dimensión de psicología empírica; luego, de la idea del alma, de todos los estados 
anímicos– en su dimensión de psicología racional o trascendental.

Como se observa, el estudio de todos los estados anímicos tiene el carácter de conector 
o enlace entre la psicología racional o trascendental y la fenomenología trascendental. 
El “caso” como tal vale si y sólo si permite configurar una compresión estructural de las 
operaciones subjetivas; no es, pues, que el dato en sí no tenga “valor de existencia” –como 
puede ser el caso de un delirio, de una experiencia bajo alucinógenos, etc.– lo que pasa 
es que el valor de este “dato” tiene que ser enlazado con el conjunto de la experiencia 
trascendental del sujeto, donde el “caso particular” ilustra una de las variantes de las 
posibles formas de ser sujeto, de vivir la experiencia subjetiva.

La fenomenología trascendental exige, pues, una teoría eidética y esto supone la 
posibilidad de dar cuenta apriorísticamente de lo que en sí es la subjetividad en las 
multiplicidad de variantes que puede tener no sólo en su darse, sino en las vías de su 
realización.

5 Por cierto, es uno de los puntos en que queda trazada la línea divisoria entre Husserl y Heidegger; 
mientras en el primero hay una vocación de ciencia –que hay que entender en los términos propiamente 
fenomenológicos y en ningún caso del positivismo– en el segundo se privilegia la vocación del pensar. 
Incluso dentro del período de mayor cercanía entre Husserl y Heidegger se encuentra cómo este último 
insiste una y otra vez en que si la filosofía quiere ser fiel a sí misma tiene que desprenderse de la idea de 
la ciencia y de la aspiración que viene junto con tal denominación. No es que Heidegger acuse la idea 
husserliana de la ciencia de positivismo, es que de plano ve que tal llamado es una negación del sentido 
mismo de la filosofía.

6  Edmund HUSSERL. Ideen III; p. 71; v.e., p. 83.

40-  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  41

(…) la fenomenología (…) Su dominio (…) [es] la conciencia trascendental con 
todos sus procesos trascendentales, que debe investigarse en la intuición inmediata 
y en generalidad eidética7.

Ahora bien, esta fenomenología trascendental es psicología trascendental en cuanto 
detiene su consideración temática en la subjetividad que experimenta el mundo de la 
vida8.  Se atiene, entonces, a los problemas relativos al sentido y, como ya se ha dicho, 
suspende los de la validez, dado que estos –si se miran desde el punto de vista de la 
investigación empírica: son meros datos–. Éstos conciernen, ahí sí, por entero al campo 
de la fenomenología trascendental en cuya esfera la validez no se refiere a la materia 
de hechos, sino a la estructura.

Como ya quedó visto, la complementariedad entre psicología fenomenológica y 
fenomenología trascendental es no sólo posible, sino necesaria; sobre todo con vistas al 
estudio de la subjetividad.  Queda claro, entonces, que aquélla se restringe al campo de 
la dimensión noética, mientras hace suspensión de la noemática; a su turno, en cambio, 
ésta muestra el mutuo enlace de esas dos dimensiones: incluye, por tanto, las cuestiones 
sobre sentido y validez.

Ahora bien, para poner en evidencia la fenomenología trascendental es preciso 
explicitar algunos niveles de subjetividad en los que se revelan varias instancias del 
yo, que posibilita comprender la importancia de la filosofía trascendental para la 
fenomenología. Ello implica poner de relieve los grados de reflexión fenomenológica 
con el objetivo de  purificar a la psicología de todo naturalismo:

•	 La fenomenología trascendental es a su turno psicología trascendental (cf. Krisis, 
§§58-59); y a esto se tiene que agregar que:

•	 La fenomenología empírica es ciencia empírico-natural de la subjetividad 
trascendental (cf. Chalmers, D.; 1999: 59).

c. Fenomenología hermenéutica, hermenéutica de la facticidad, hermenéutica 
fenomenológica.

Fenomenología y hermenéutica en la experiencia religiosa es el título con el cual se 
pueden agrupar, mutatis mutandis, los escritos de Heidegger del período de la referencia; 
acaso con excepción de Problemas fundamentales de la fenomenología. Sobre las 
relaciones entre estas dos polaridades (fenomenología y hermenéutica) se debe interrogar, 
al menos, en los siguientes sentidos:

7  Edmund HUSSERL. Ideen II; p. 84; v.e., p. 97.
8 Husserl explica que el acceso a priori a los datos de la psicología descriptiva y a los de la fenomenología 

trascendental es el mismo, excepto por un radicalmente importante cambio de foco. Véase Hua IX, 
Introducción, Sección 3 s. Traducción inglesa: Phenomenological Psychology: Lectures, Summer Semester; 
1925, trad. J. Scanlon (The Hague: Martinus Nijhoff, 1977).



1. ¿Es la experiencia fáctica de vida objeto de la fenomenología y su 
interpretación objeto de la hermenéutica?

2. ¿Todas las experiencias fácticas de vida son tan originarias como las 
religiosas, que son capaces de crear mundos de sentido?

Para esta reflexión se debe aclarar el siguiente prejuicio: cuando una reflexión recae 
sobre la experiencia que se tiene a partir de la vivencia que un otro ha registrado: sólo 
cabe hacer hermenéutica.

Considerado más en detalle el prejuicio, se encuentra que si la reflexión recae sobre 
un texto que registra la experiencia de otro y si ese otro es Pablo de Tarso: la “vuelta” o 
el “rodeo” hermenéutico es imperativo. Se puede leer a Pablo en castellano, se lo puede 
leer en griego; se pueden confrontar las dos ediciones –o más– de las cuales se disponga. 
Se puede y  se debe preguntar por la diferencia, por ejemplo, del griego que usa Pablo y, 
por ejemplo, de aquel en que se encuentra la composición del cuarto de los evangelistas, 
o el primero de ellos. ¿Qué significa que Pablo tenga una formación académica, tanto 
como Juan; mientras Lucas es, más bien, un “bárbaro”? Y, ¿cómo entender la relación 
entre el griego en que se encuentran los evangelios, con respecto a las voces y las lenguas 
en que se produjo la vida y el testimonio de Jesús? Y, ¿qué pasa, hermenéuticamente, al 
transvasar o al traducir el pensamiento semita en el griego?

Pero, se debe dar un paso más atrás: ¿qué distancia hay entre la experiencia de 
Pablo y su “transposición” en conceptos?; y, ¿qué otras diferencias causa el hecho de 
que él mismo no esté ante el testimonio para sí, en una suerte de “diario íntimo” –como 
por ejemplo lo fue el Diario de Etty Hillesum– a diferencia de una escritura lanzada, 
proyectada, dirigida al alter, es decir, a una audiencia o a unos corresponsales –pues, 
el género epistolar ya está proyectado al alter; y, en el caso de la visión cristiana: al 
proselitismo de la palabra?

Además, como se sabe, Pablo no fue testigo de la vida de Jesús. A su vez, la 
información de la que toma conocimiento tanto de Jesús como de sus enseñanzas fueron 
de suyo, ya, “interpretadas” o, al menos, coleccionadas por distintos testigos que, a su 
vez, informaron con una intención, con una orientación.

En resultas, se puede conjeturar que Pablo, al escribir, es “intérprete” de su propia 
vivencia. Y lo es no porque toda relación escrita –por ejemplo, un descripción– sea 
“interpretación”, sino porque hay diversidad de horizontes en juego –el propio, el de la 
comunidad, el de los creyentes, el de los no-creyentes, el de las lenguas en el entorno– que 
se ponen en interacción deliberada; en fin, se puede conjeturar que Pablo no  buscaba 
comprender su propia vivencia; sino dar a entender o hacer comprender su horizonte en 
la perspectiva del alter. Y, en medio de ello, procuraba hacer comprensible, para sí mismo 
y para los demás, los testimonios –de segunda mano– ofrecidos por los testigos.

En el caso de Pablo hay un aspecto que debe, además, quedar explícito: se trata 
de un intento de persuadir –sí, con el testimonio ofrecido por los testigos– pero para 
lograr la adhesión de los espíritus. Más aún, todavía en una profilaxis –del lenguaje, 

42-  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  43

de la ciencia, etc.– se tendría que acudir a las posibles diferencias entre: describir9, 
interpretar, persuadir etc. Parece que Pablo –ciertamente, entrenado en las artes de la 
retórica– incursiona en el género epistolar con una motivación proselitista. 

A diferencia de ello, parece, en cambio, que la fenomenología, la descripción 
fenomenológica, no busca la persuasión: solamente se limita a informar la experiencia 
vivida para someterla, desde su pretensión científica, al principio de corregibilidad. 
Entonces, en la investigación tiene que ser considerada esta otra mediación: qué se 
pretende al describir, qué al interpretar, qué al argumentar –qué es lo propio de la 
retórica10. En fin, parece que es indispensable ir a un momento anterior al que se propone, 
a saber, a las motivaciones que están impulsando el ejercicio y el informe.

Con esta aclaración del prejuicio, a saber, que Pablo no estaba movido por una 
motivación descriptiva, sino persuasiva, se puede ir las cuestiones propuestas:

1. La experiencia fáctica el sujeto la puede vivir despierto como si estuviera dormido 
(DK 22 B 1), según lo expresó Heráclito. No es cierto que la facticidad –pese a que sea 
“signada” con las vivencias subjetivas; y, entonces, sea interpretada, precisamente por 
el carácter interpretante del Dasein en su existir– quede eo ipso comprendida; queda sí 
ciertamente dotada de sentido, pero no se despliega automáticamente la comprensión.

Entonces, se puede afirmar que la experiencia fáctica es una plétora de sentido, pero 
todavía no es, en sí misma, más. Sobre ella se puede desplegar desde el más radical 
positivismo hasta la más fundamental descripción fenomenológica. La vivencia, pues, en 
sí y en su puro contenido no puede ser calificada ni de hermenéutica ni de fenomenológica. 
A sus orillas, en sus bordes, cabe el campo hermenéutico o el fenomenológico; pero 
hay que dar el salto de la corriente de vivencias a la comprensión, al sentido en cuanto 
interpretado o en cuanto descrito.

2. La segunda pregunta tal como está formulada no exige argumentar. Basta con 
un sí o con un no. Es, pues, de estado discreto. No obstante se puede afirmar que, en 
efecto, todas la vivencias crean mundo, sean o no míticos, sean o no fácticos, sean o 
no verdaderos, etc. Precisamente, porque “el interpretante que en cada caso somos”, es 
decir, porque el ser existenciario como Dasein no es un estar en las márgenes o en los 
bordes de la vivencia, sino en su fluir. Entonces ahí se da la facticidad como mundo.

Pero, tal como se interrogó, no se pretende argumentar aquí. Baste solamente indicar la 
posición asumida. Con ello queda como resultado que la religiosa es un tipo de vivencia; 
pero lo más importante es la expresión que “religiosa” es, precisamente, un calificativo; 
un adjetivo calificativo. Lo sustantivo es la vivencia. Así, entonces, la vivencia puede 
obtener muy diversos calificativos: religiosa –ya se dijo, moral, estética, ética, política, 
científica, cotidiana, etc–. Entonces lo que se modaliza es el ámbito “objetivo” (o 
“circunmundo”) sobre el cual se despliega; pero no su carácter mismo, que radica en 
ser subjetiva, por una parte; pero simultáneamente correlativa de algo (algún mundo 
o dimensión del mundo) que se objetiva o se puede objetivar mediante el despliegue, 
precisamente, del vivir.

9 Por cierto, en cualquier caso tendremos informes, pero su régimen y contenido los diferencian en 
cada caso.

10 De esta ya sabemos: conmover, persuadir, infundir ánimo, inducir a la acción.



Parece, por tanto, que la experiencia religiosa crea mundo religioso, pero no es la 
peculiaridad de esta vivencia el crear mundo; sino lo propio de cualquier vivencia. Por 
supuesto, el mundo creado o desplegado será: el vivido. Así, pues, correlativamente el 
mundo desplegado será correspondiente con el “polo objetivo”. Así, incluso, la persona 
a-religiosa, en situación, despliega un sentido de lo religioso.

Evidentemente, lo religioso no tiene necesariamente que ver con lo divino como su 
motivo; sino con el religare, con el volverse hacia sí en el intento de comprender. Los 
mundos de sentido son efecto de la vivencia, no del “polo objetivo”. En fin, son creaciones 
o daciones que efectúa el sujeto en su mundear. En cierto modo, la producción de sentido 
es una medida de ajuste del sujeto al mundo, de acople. Ahí es donde se mantiene como 
torrente que puede ser o no tematizado; y, posteriormente, comprendido –desde el campo 
fenomenológico o desde el hermenéutico.

d. El problema retórico: ¿interpretación o descripción en la mística medieval?

Cansados de aquel delirio hermenéutico, los trabajadores repudiaron a las 
autoridades de Macondo y subieron con sus quejas a los tribunales supremos11.

¿Qué tienen en común el Obispo de Hipona y Rétor del Areópago? La lista es larga. 
Se puede comenzar por recordar que sobre ambos recae la reflexión –filosófica, esto es, 
fenomenológica; hermenéutica– del joven Heidegger; pero la lista viene de mucho más 
atrás: ambos fueron formados en la retórica, ambos tuvieron una “conversión”, ambos 
“se hicieron cristianos”, ambos se convirtieron en prosélitos de la palabra; ambos, 
aunque relacionados con Roma, no fueron parte de este centro de poder. La serie de 
“coincidencias” es suficiente para que se caiga, al menos, en la cuenta de que cumplen los 
criterios de elección que usó Heidegger al enfrentar tanto las lecciones de fenomenología 
de la religión como los Estudios sobre la mística medieval. Son, de hecho, textos tan 
cercanos en el tiempo que no es de extrañar la presencia de los mismos criterios.

Por supuesto, se podría llamar la atención sobre la serie de citas que hace Agustín de 
pensamientos y tesis de Pablo; pero no es de esto de lo que se trata aquí. Sin embargo, 
deteniendo la atención en Agustín sí debe señalarse de manera expresa el propósito de 
las Confesiones –incluso para el fragmento que cita y trata Heidegger en sus Estudios; 
tal es:

(…) Más he aquí que tú amas la verdad (Sal. 50, 8); y quien obra según ella 
viene a la luz. Yo quiero obrarla en mi corazón y en tu presencia con una confesión 
muy íntima, pero quiero hacerla por escrito delante de los muchos testigos12.

¿Qué se propone Agustín? En una sola frase: dar testimonio. Éste se refiere a una 
vida vivida y se comunica por escrito. ¿Qué papel tiene aquí la retórica? Agustín conoció 

11 Gabriel GARCÍA MÁRQUEZ. Cien años de soledad. Bogotá, Ed. Alfaguara, 2007; Edición 
Conmemorativa de la Asociación de Academias de la Lengua Española, p. 342.

12 Agustín de HIPONA. Confessiones; X, I.

44 -  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  45

la tradición de ésta y supo de primera mano que cualquiera de las formas del discurso 
(el epidíctico, el deliberativo y el forense o judicial) tiene que conmover para poder 
persuadir. ¿Qué papel tiene aquí el testimonio? Hacer creíble lo que se está diciendo, 
inducir a otros para que hagan lo mismo; en último término: lograr la adhesión de los 
espíritus. Es de hecho una de las formas o recursos de la retórica; acaso debe recordarse 
que con el testimonio se contribuye a crear el llamado talante del orador. Así, no tiene 
el mismo “peso argumentativo” contar con el testimonio de quien estuvo en la escena 
–digamos, de un crimen, en un proceso forense o judicial– que el relato de alguien que 
escuchó al testigo. Agustín sabe que no fue un apóstol, pero quiere dar cuenta desde sí 
mismo, y por sí mismo, de lo que ha acontecido en su alma, en su vida, en su entorno.

Se debe ahondar, brevemente, en otro asunto. La escritura. Ciertamente tal no fue 
una época de prensas, de difusión masiva, de divulgación. Entonces, ¿a quién se dirige 
el texto? Es claro, a los pocos lectores que podían acceder al mismo; a miembros de la 
Iglesia, a los que –como él– gozaban simultáneamente de una formación académica y 
de una audiencia a la cual se dirigían desde el estrado o desde el púlpito.

¿A qué vienen todas estas observaciones? En efecto, Heidegger advierte el carácter 
retórico de los autores que considera como núcleo para su reflexión sobre la hermenéutica 
de la facticidad. Si, en efecto, el Dasein es un interpretante; y, si el vivir mismo es una 
estructura hermenéutica, de ello no se deriva que quien comunica su vivencia obre 
como interpretante –aunque acaso sí como intérprete. Lo propio y radical de la vivencia 
–por ejemplo, religiosa, e, incluso, mística– es que se da en primera persona. Agustín 
tal vez relata o –como él mismo lo dice– rememora el haber-sido-interpretante en la 
experiencia en que el Dios vivo de Israel se hace o se torna su esfera de propiedad; pero 
de ello no se desprende que al relatarla: un otro se halle en la misma experiencia. Ese 
otro a quien está dirigida la composición escrita: tendría que pasar de las márgenes o la 
orilla del sentido vivido que relata Agustín al río mismo de la experiencia –religiosa o 
mística. Quizá Agustín pueda decir, con Isaías (45,15), “vere tu es Deus absconditus”, 
porque se le ha revelado; pero para los otros, lectores de Agustín, quedaría escondido, 
todavía escondido.

El rétor hace creíble su relato; pero el auditorio todavía tiene que dar el paso de la 
emoción o la conmoción a la vivencia, ya no del relato o del discurso, sino de la “realidad” 
o “fuente” u “hontanar” de la vivencia.

¿Cómo se halla una plena y total religación?, ¿cómo se puede dar un encuentro con 
Dios?; y, si esto último es posible, ¡¿cómo realizar la unio mystica13, la del humano –que 
en cada caso soy yo– y Dios –que en cada caso es Él y es absconditus?!

Estas preguntas son materia, más que de la retórica: de la poética. Sí, el sujeto podría 
hallarse ante Dios, aquel ante el cual se puede danzar y hacer sacrificio; y, precisamente, 
ante Él: descubrirse interpretante. Es, o sería, la experiencia mística vivida en primera 
persona. El sujeto puede volverse hacia su suidad y “descender” a su “interioridad” 
–acaso sea más exacto decir, en este caso: “a su intimidad”– y, entonces, estar en la 

13 Que, al fin y al cabo es la cosa misma de la mística.



plenitud de la experiencia religiosa; ser interpretante. ¿Cómo “elevarse” desde ahí 
–interpretante– para tornarse en intérprete: sea rétor o hermeneuta? Y, a todas estas: 
¿dónde está la función realizada desde el campo fenomenológico, es decir, descriptivo 
–y, dicho de paso, científico?

Todos aquellos que se cansen del delirio hermenéutico tienen que acudir a instancia 
superior, a un tribunal supremo; que, para el caso, es la vivencia. Y, de nuevo, qué es 
lo vivido en la experiencia religiosa, qué en la experiencia mística. Respectivamente, 
“solamente”, la suidad –eso que reclama Agustín: “¿quién soy?”– y Dios; dos ríos que, 
en realidad, son uno solo. Yo, cualquier yo, es lo que queda de la divinidad en cada 
ser humano; Dios, es, a su turno, fuente de todo, incluido dentro de ese todo que es la 
subjetividad. Entonces, se comprende, la reducción o reconducción de la pregunta desde 
la esfera de lo trascendente (Dios) a la esfera de lo trascendental (la subjetividad) –que, 
en sí, es fluencia inmanente: fuente constituyente de sentido.

¿Dónde, pues, está el problema que ha legado el Joven Heidegger? En que ha 
omitido el carácter retórico de los autores –Pablo y Agustín; en que ha confundido el 
ser interpretante y el ser intérprete14; en que ha ocultado la descripción como vivencia 
sui y, al tiempo, como “dación de sentido” que queda sometida a los avatares de la 
corregibilidad; en fin, en que ha puesto en la fenomenología el abandono de la experiencia 
fáctica, pero al mismo tiempo ha abandonado la filosofía misma.

Quizá desde un punto de vista descriptivo, meramente fenomenológico, nunca se 
pueda decir qué es Dios; pero sí se puede describir cómo se presenta éste al sujeto, cómo 
lo encuentra, qué sentido tiene en su vida, etc. Por supuesto, todas estas vivencias se 
pueden describir con independencia de la existencia de Dios, pero el punto de vista del 
sujeto puede ser comprendido por otro, discutido por él, corregido. No se trata de decir 
lo que es Dios, sino de decir lo que le es dado al sujeto experimentar de él.

Entre tanto, en la experiencia religiosa –acuda o no ésta a la idea de la divinidad 
o a la realidad de Dios– el sujeto puede “internarse” en su suidad; dar cuenta de ella; 
etc. Todos sus informes, desde luego, no sólo resultarían comprensibles, sino también 
corregibles por el otro. 

Si se trata de Dios o de la suidad como cosa misma se puede hacer ciencia –
fenomenología, filosofía. ¿Ofrece esto Agustín? Aquí se puede conjeturar que no. Agustín 
hace retórica; quizá, como se observó, se halle en las márgenes de la poética. Agustín 
no se reclama, no tenía por qué hacerlo, interpretante; pero funge como intérprete. En 
algún –o quizá en muchos sentidos– el rétor “apacienta corderos” (Jn. 21, 15), “guía 
la grey”, es un “arconte”. Por eso mismo no describe, sino que “muestra su versión”, 
clausura sobre sí un círculo hermenéutico. La audiencia podrá seguirlo o no, pero no 
validar lo propuesto como una descripción corregible.

14 Como en el caso de los hablantes de diversas lenguas: el interpretante “habla en la lengua propia”, 
“constituye sentido”; mientras el intérprete (léase: traductor) “vuelca”, “trasvasa”, “traduce”. Todavía 
estas complejidades tienen que ser estudiadas y comprendidas en más detalle; pero tanto su distinción 
como su comprensión abren el camino para diferenciar el Dasein –interpretante– del rétor, del exégeta, 
del hermeneuta, etc. 

46 -  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  47

II

Para Heidegger la tarea fundamental de una hermenéutica fenomenológica de la 
facticidad, ante todo y en sí, consiste en la realización de una antropología fundamental 
radical15. ¿Se torna así a una forma renovada de humanismo? El autor va a negar, en el 
curso de sus investigaciones posteriores16, esa posibilidad; sin embargo, aquí queda mucho 
por aclarar. En sí, ¿qué es el hombre que se menciona en ese título (antropología)?, ¿no 
es zoon metrón –homo mensura, al estilo de Protágoras– que lo reduce todo a sí mismo, 
precisamente, porque es fundamento que fundamenta o fundamento radical?

Hace falta, pues, esclarecer, en qué consiste la radicalidad que pretende Heidegger 
en, al menos, los siguientes puntos:

• ¿Cómo aceptar que en san Pablo17 o en san Agustín18 hay una experiencia radical, 
fáctica, de la constitución de sentido, y no un relato –más o menos fidedigno, aunque 
en ambos casos “atravesado” por una estrategia retórica– de una experiencia acaso 
auténtica, radical?

• ¿Se puede “trastocar” el “¡Volver a Kant!”, con las argucias que sea, por un “¡Volver 
a Aristóteles!”?

Preocupa que en su afán de novedades la pretendida originalidad, y ante todo, la 
presunta radicalidad de Heidegger no sea más que un debilitamiento del proyecto 
fenomenológico, de un intento de radicalizar la radicalidad del pensar. Preocupa que, sin 
las debidas pruebas, se de un paso del sujeto –subjecta, subjectum, subjecto– al Dasein 
–ser-ahí, existencia, existenciariedad.

Cierto, Husserl “pone” o “sitúa” el origen de la desorientación y el extravío de la 
Ciencia Moderna, en el cambio de curso que se origina en Galileo y que se extiende 
hasta su tiempo, pasando, por supuesto, por Descartes, Locke, Hume y Kant. Heidegger, 
erudito en materias medievales y modernas (en la especificidad del debate teológico de 
la Reforma; de Lutero y la Contrarreforma –y ésta en cabeza de la Compañía de Jesús, 
fundada en 1534) al igual que en la obra de Juan Duns Scoto (†1308), procura un “retorno” 
al lugar en el que, según su hipótesis, todo comienza para la filosofía: en Aristóteles.

15 Martin HEIDEGGER. Introducción a la fenomenología de la religión. México, F.C.E. & Siruela, 
2000; p. 23-24/55.

16 Su afirmación fue: “En consecuencia, todo humanismo sigue siendo metafísico. A la hora de determinar 
la humanidad del ser humano, el humanismo no sólo pregunta por la relación del ser con el ser humano, sino 
que hasta impide esa pregunta, puesto que no la conoce ni la entiende en razón de su origen metafísico”.

Cf. Heidegger, Martin. Carta sobre el «Humanismo». En: Hitos. Madrid, Alianza, 2001; p. 321/265.
17 “Sobre el talante de fondo de san Pablo compárese Flp. 3,13: la certidumbre propia de la posición  

en su propia vida –ruptura en su existencia–, la comprensión histórica originaria de su yo mismo y su estar 
ahí. De ahí que ejerce su actuación como apóstol y hombre”.

Cf. Heidegger, Martin. Introducción a la fenomenología de la religión. México, F.C.E. & Siruela, 2000; 
p. 73-74/99.

18 “Agustín ve claramente la dificultad y lo en última instancia «atemorizador» y «angustiante» del ser 
ahí en semejante tenerse-a-sí-mismo (en la plena facticidad)”.

Cf. Heidegger, Martin. Estudios sobre mística medieval. Madrid, Siruela, 2001; p. 133; §16.



En Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles. Indicación de la situación 
hermenéutica, Heidegger intenta una filosofía “fundamentalmente atea” [p. 15/45] que 
hurgue entre las ideas matriciales del pensamiento griego del Estagirita; matriz que pasa, 
con variaciones, pero sin discusión de su hermenéutica de la situación fáctica inicial 
fundante, al pensamiento medieval a través de la hermenéutica novo y veterotestamentaria 
de san Pablo y san Agustín; que llega a J. Duns Scoto, G. de Occam, G. Biel y G. de 
Rimini; que, con variaciones, pero sin una crítica radical se acentúa en Lutero y en la 
modernidad [cf. p. 22/53].

En fin, Heidegger toma por cosas mismas las de la hermenéutica que se ha dado de eso 
y desde eso que llamamos filosofía, en la tradición. Aquí se tiene un punto basilar de la 
diferencia entre la fenomenología del mundo de la vida y la fenomenología hermenéutica. 
Aquélla, aunque conoce y reconoce la tradición, no la mira con un temor reverencial 
–reverencia que puede adquirir incluso el modo de una destrucción; ésta llama cosas 
mismas a los cauces del pensamiento, al canon, a lo determinado.

III

¿Qué se propone Heidegger con la hermenéutica de la vida fáctica? La tesis que 
se sostiene aquí es que se propone una filosofía del ser; concretamente, del sentido de 
ser. Ésta tiene que hacerse cargo no sólo del mundo, sino del ser-ahí-que-mundea. No 
obstante, en su mundear el Dasein no sólo promueve la facticidad a sentido, sino que 
él mismo se hace pleno de sentido.

De ahí la importancia que cobran las observaciones finales del Informe Natorp. Allí 
no sólo se hace visible y patente el carácter constitutivo, sino también constructivo del 
Dasein.

El ser de la casa consiste en el ser-construido; el sentido del ser (…) es un 
sentido completamente determinado (…); el ser es relativo a su producción (…). 
Este mismo rasgo de ser tiene su origen en el mundo circundante originariamente 
dado19.

Para el Dasein es evidente que hay un mundo. Éste de hecho lo circunda. No 
obstante, éste no es más que punto de partida (argaí) que, una vez dado, puede llegar 
a ser máximamente explicitado como sentido. Quien construye la casa, pues, requiere 
materiales dados. Propio del Dasein, pues, es que puede y llega producirla.

El Dasein es el ser-mismo en cuanto determinante. No es, pues, que tenga o no la 
posibilidad de construir. Todo lo contrario, aún en su mundaneidad-anónima –en su 
mundanear-anónimo, el Dasein tiene que habitar y para ello ha de hacer su morada.

19 Martin HEIDEGGER. Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles. [Informe Natorp]. p. 
50/84-85.

48-  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  49

La determinabilidad del ser por el Dasein es ínsita en la naturaleza de éste. En 
cambio, que el ser sea efectiva o efectualmente determinado por la acción del Dasein 
–parece– es una evidencia circunstancial. No se sabe de otro ser que de sentido como el 
que otorga al mundo, en su mundear, el Dasein; pero se conjetura –sin salir del planeta 
tierra– que otros animales no-humanos constituyen sentido; así, por ejemplo, el perro 
en sus marcaciones del territorio, en su reconocimiento del amo y de la morada, de los 
amigos de la familia, etc. ¿Se vuelve casa con el carácter de ser-construido el mundo del 
perro, para el perro?, en fin, ¿construye sentido? Aquí es donde vale la pena diferenciar 
“construcción” de “constitución”. Aparentemente, humanos y perros constituyen sentidos; 
pero, al parecer, sólo los primeros construyen la casa.

Se trata, por tanto, de establecer qué ente no sólo constituye, sino que también 
construye sentido. Ese ser hace filosofía. Hay, pues, un ente que no sólo vive –acaso 
dando sentido a la facticidad–, sino que en ese su hacer se percata de su actividad; que 
no vive sólo en la región parcial o particular de un reconocimiento del entorno, o incluso 
del mundo, sino que puede preguntarse y elaborar el sentido de la totalidad del ser o 
región de las regiones; y, no obstante ver el polo-no-yo, reconoce el polo-yo, dador de 
sentido, que es la región misma del sentido del sentido. Así, pues, plantea Heidegger, 
una ontología fundamental enlaza la región de las regiones o ser con la región dadora 
de sentido o la región del sentido del sentido.

La filosofía trata el problema del ser de la vida fáctica. Desde este punto de vista, 
la filosofía es ontología fundamental, de tal manera que las ontologías regionales, 
determinadas individualmente de forma mundana, reciben de la ontología de la 
facticidad el fundamento y sentido de sus problemas20.

¿Cómo ir en procura de esa región? No se trata, pues, como pareciera, de una 
metafísica, sino, exactamente, de una ontología fundamental. ¿Dónde radica la diferencia? 
En que una metafísica habla del ser-en-sí –incluso lo puede acentuar con mayúscula: el 
Ser; en que una ontología fundamental se trata sí de un polo al que remiten las operaciones 
del Dasein, es decir, hay ser –tan es así que hay mundo; pero el develar el sentido, 
que es la cosa misma –Mea res agitur– del Dasein, tiene el polo mismo que funda la 
fundamentación de todo fundamento, y este fundamento es, precisamente, el Dasein.

Y, ¿cómo puede dar fundamento el Dasein? Al parecer dos funciones operan en su 
estructura: la de dar-sentido-al-ente y la de dar-sentido-al-ente-conforme-a-los-cánones-
de-la-expresión, de sus modos de configurarse, de realizarse.

Ontología y lógica deben ser reconducidas a la unidad originaria del problema 
de la facticidad y, por consiguiente, deben ser comprendidas como expresiones de 
la investigación fundamental, investigación que puede definirse como hermenéutica 
fenomenológica de la facticidad21.

20 Ibíd.; p. 16/46.
21 Ibíd.; p. 16/47



Así, una hermenéutica fenomenológica de la facticidad se interna en la ontología 
–que no es cualquier ontología, sino la fundamental, esto es, la que puede dar cuenta 
de la manera como se despliega el ente que sabe del ser, que es el lugar no sólo de la 
comprensión, sino también del despliegue de la comprensión de la comprensión– y en 
la lógica. Y, ¿qué viene a significarse aquí con el título lógica? Desde luego, lógos que 
al tiempo es cuenta, medida, razón y, en la dirección de este análisis: sentido.

Mas, este sentido ha de presentarse (apó), y como presentación lo que hace es 
manifestar lo que se manifiesta (phanestai), es decir, es puro fenómeno (phainomenon). 
La hermenéutica fenomenológica, en todos los sentidos, es manifestación de la 
manifestación; en esta dirección: sobreexposición.

(…) La hermenéutica es fenomenológica, lo cual significa que en su ámbito 
objetivo –la vida fáctica en relación con el modo de su ser y de su hablar– se 
considera, según la temática y el método de la investigación, como un fenómeno. 
La estructura objetiva que caracteriza a algo como fenómeno, la intencionalidad 
plena (el estar referido a, el despliegue temporal de este acto, la custodia de este 
despliegue temporal), (…) es (…) el objeto que tiene el carácter ontológico de la 
vida fáctica22.

¿Qué es entonces lo fenoménico, qué lo fenomenológico? Lo fenoménico es la facticidad 
en cuanto encontrada por el Dasein; lo fenomenológico, en cambio, lo fenoménico sobre 
lo cual se ha otorgado sentido, abierto mundo. De ahí que la intencionalidad sea el objeto 
de la ontología de la vida fáctica, pues, el enigma, precisamente, es que de todo lo que 
hay: “algo” cae en el marco de la experiencia del Dasein; ese “algo” queda, así, pues, 
enlazado con él. Entonces, y sólo entonces, el Dasein “apunta” hacia él. El Dasein es 
un ente que se dirige hacia los entes, que los destaca de su estar para transponerlos en 
su ser; y en su-ser-tal.

¿Qué tiene, entonces, el carácter de una estructura objetiva –que mejor se ha de llamar: 
objetivante? Sin más, el carácter jecto del Dasein. El ser-arrojado lo es porque tiene 
que habérselas con lo ente. Pero, ¿por qué un(os) ente(s) de su nudo darse se tornan en 
materia de consideración, por ejemplo, en ob-jecto? En su mundear, el Dasein destaca 
de su fondo no sólo aquello a lo que se arroja, sino aquello-que-le-sale-al-paso. Ente 
(mundo) y Dasein (en su mundear) se interestructuran.

¿Qué estructura es esta, que inter-estructura? Exacta y precisamente: la 
intencionalidad; el que un Dasein, plenamente tal, no pueda ek-sistir sin lo ente, sin 
aquello hacia lo cual apunta; sin aquello que lo puede hacer perder o, simultáneamente, 
poner en el camino de la realización de su autenticidad.

Y, ¿qué es en sí la intencionalidad? Podrá darse muchos valores a la misma: 
temporalidad, responsabilidad, reciprocidad, ontologicidad, etc. Todos, en cada caso, 
derivados de o sujetos a la temporalidad. Ese “enlace” entre lo ente-ente y el Dasein 

22 Ibíd.; p. 17/47

50-Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  51

es, en todo y en cada caso, despliegue temporal: ahora (hic) me dirijo a… (la variedad 
es, en sí, la onticidad del “mundo”); y luego a…; etc.

La idea de la hermenéutica fenomenológica de la facticidad incluye entre sus 
tareas: la teoría formal y material del objeto y de la lógica, la doctrina de la ciencia, 
la «lógica de la filosofía», la «lógica del corazón», la lógica del pensamiento 
«preteórico y práctico»; e incluye todas esas tareas (…) en el sentido (…) que (…) 
proporciona el punto de partida fundamental de la problemática filosófica23.

¿Objeto formal y objeto material? Sí. 

Llámase objeto de una ciencia la materia o cosas que considera o investiga. 
Esta materia, considerada en sí misma, constituye el objeto material de la ciencia. 
El punto de vista especial, o la razón particular que en esta materia considera e 
investiga la ciencia, se llama su objeto formal. (…) El objeto material de la Lógica 
son las cosas conocidas por el entendimiento: el objeto formal de la misma, es 
la disposición artificiosa que el entendimiento pone en ellas para favorecer el 
conocimiento24. 

Heidegger, por supuesto, no tiene a la vista la reflexión escolástica de Z. González 
(1831-1894); pero sí tiene ante sí esa distinción –de Escuela25.

La hermenéutica fenomenológica de la facticidad, según Heidegger, tiene que ser 
establecida según los cánones de la ciencia tal y como los entendió la Escolástica. Según 
esto, el objeto material es, en sus diversas direcciones: la facticidad tanto de los entes 
que están en su puro estar en el mundo y la del ente que los promueve a sentido, esto es, 
del Dasein. El objeto formal, en cambio, es el sentido que es construido por el Dasein, 
y el modo como lo construye.

De la lista ofrecida por Heidegger, en especial, se debe detener el estudio en la 
«lógica del corazón» y en la lógica del pensamiento «preteórico y práctico». Conforme 
con la Escuela Franciscana, allí se refiere la ratio cordis26. Tal razón hace su tránsito 
por los filósofos franciscanos hasta llegar a Meister Eckhart27. ¿De qué se trata? De 
reconocer los sentimientos, la aisthesis, la vida-que-experimenta-el-mundo (como la 
llamaba Husserl).

23 Ibíd.; p. 18/48.
24 Cf. Zeferino GONZÁLEZ. Filosofía elemental. Libro primero: Lógica. Sección segunda: Lógica 

especial. En: Obras del Cardenal González. Ver: http://www.filosofia.org/zgo/zgfe2121.htm; consulta: 24 
de Junio de 2008.

25 No se discute aquí la importancia de que Heidegger use un concepto escolástico de ciencia –que en 
sí: no está exento de problemas, pero que, por brevedad, no se tratan aquí.

26 Aquélla de la que Agustín dice: “Ac per hoc, cum in talibus operibus Dei deficiat ratio cordis et 
sermonis humani, sicut ista non ideo non sunt, sic non ideo etiam illa non erunt, quoniam ratio de utrisque 
ab homine non potest reddi” (De civitate dei, XXI, V).

27 Quien, más bien, hablará de De motu cordis.



El punto de partida, entonces, de toda filosofía tiene que ser, en sentido absoluto, 
ir a las cosas mismas. Ahora bien, ¿se trata de ir a un antes, antes de la postura de 
Aristóteles, e incluso de los presocráticos? Para Husserl sí; para Heidegger, como queda 
mostrado en su vuelta a Aristóteles –antes a san Pablo y a san Agustín–: no. Para Husserl 
sí en el sentido de que de lo que se trata, sin más, es de volver a eso que en primera 
persona experimenta cada sujeto, como sujeto, del mundo. Para Heidegger, no; pues 
él espera que se vaya a un lugar de acceso a la facticidad que fue el motivante de la 
interpretación aristotélica o de la presocrática, etc. Si bien éste en las palabras reclama 
una tal radicalidad, en su propia investigación se queda corto con respecto a su propia 
mira. Es cierto, Heidegger indica que:

(…) la hermenéutica fenomenológica de la facticidad arranca necesariamente del 
corazón mismo de su situación fáctica, de un determinado estado de interpretación 
de la vida fáctica, estado que le viene predado, que sostiene inicialmente la misma 
hermenéutica fenomenológica de la facticidad y que no puede ser enteramente 
erradicado28.

¿En qué consiste el estado de “predado”?, ¿por qué no puede ser “enteramente 
erradicado”? Heidegger alega a favor de una tal determinación del presente por la obra 
de lógos didonai que fundaran los griegos, y particularmente Aristóteles. ¿Tendremos, 
entonces, que cambiar el lema “¡Volver a Kant!” por “¡Volver a Aristóteles!”? –lemas 
que, en sí, fueron el motivo para la reacción de Husserl con el dictum “¡A las cosas 
mismas!”.

¡Sí! Quizá, al menos desde el punto de vista de las lenguas particulares y concretas 
con que en cada caso se ha aprendido a pensar y en que, en cada caso, se puede expresar 
el pensamiento, “la experiencia se nos da lingüísticamente sedimentada” –como lo 
señaló Husserl en Experiencia y juicio; pero este “darse” tiene que ser entendido como 
“dotación” y no como “determinación”.

La situación fáctica de que trata una hermenéutica fenomenológica –pensada en el 
sentido propuesto por Heidegger– tiene un estado determinado de interpretación. En 
clave fenomenológica, al menos, puede decirse, pero esto lo cambia todo, la situación 
fáctica es un estado dado de interpretación. Un retroceso al mundo de la vida requiere 
deshacerse de las capas sedimentadas del sentido a través de los usos de la lengua; 
tiene que explorar lo no-lingüístico (como indican unos) o lo no-lenguájico (como lo 
sugieren otros).

¿Por qué, pues, claudicar ante la posibilidad de una reconstrucción genética, 
fenomenológico-genética, que se orienta a la deconstrucción como punto de partida de 
una fenomenología del sentido? Esta tal deconstrucción no se arredra míticamente ni 
ante los griegos, ni ante las culturas no-occidentales, ni ante el presente-viviente; pero 
no deshecha a ninguna de ellas. En cambio, vuelve y reemprende la tarea incesante del 

28 Martin HEIDEGGER. Ob. cit.; p. 18-19/49

52-  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  53

sentido, como construcción subjetiva que acepta la primera persona como el punto 
protofontanar del mismo.

(…) la hermenéutica fenomenológica de la facticidad, en la medida en que 
pretende contribuir a la posibilidad de una apropiación radical de la situación actual 
de la filosofía por medio de la interpretación –y esto se lleva a cabo llamando la 
atención sobre las categorías concretas dadas previamente–, se ve obligada a la 
tarea de deshacer el estado de interpretación heredado y dominante, de poner de 
manifiesto los motivos ocultos, de destapar las tendencias y vías de interpretación 
no siempre explicitadas y de remontarse a las fuentes originarias que motivan toda 
explicitación por medio de una estrategia de desmontaje. La hermenéutica, pues, 
cumple su tarea sólo a través de la destrucción29.

Una estrategia de desmontaje, en efecto, es lo que tiene como método la hermenéutica 
fenomenológica de la facticidad. Este método, ante todo, tiene que destruir lo dado por la 
tradición, esto es, lo heredado y dominante: las categorías previas que se han convertido 
en el suelo nutricio del pensar, de este que constituye el presente viviente.

¿Qué tan radical es este proyecto? En realidad, Heidegger no se percata de que 
está prestando un gesto reverencial a lo-sido como determinado. Al intentar pensar 
lo impensado –en esta obra, en el pensamiento de Aristóteles; en otras obras, en el 
pensamiento presocrático– queda atado a ese tal pensar, ya pensado, como cosa misma 
del pensar.

IV

¿Qué se enfrenta cuando se contrapone (“contrarreforma”) la fenomenología 
trascendental desde una perspectiva hermenéutica? Escuetamente planteado, de 
manera intuitiva, sin acopiar las pruebas del caso: el libre examen, el libero arbitrio, y 
la Reforma.  

La fenomenología, en su defensa  de la subjetividad y la exposición plena de toda 
su potencialidad, destrona y destruye todo principio de autoridad.  ¿Qué actúa frente 
a ésta, la pretendida fenomenología hermenéutica? Actúa expresa y concretamente 
la restauración del principio de autoridad, lo ubica en diversos lugares –Aristóteles, 
Heráclito, Parménides, etc., y, precisamente, con una “fraseología” que infunde un temor 
reverencial; Heidegger mismo se constituye en la voz del ser, en una suerte de profeta 
y/o iniciado a quien por un acaso desconocido el ser-le-habla, se le revela.

La fenomenología trascendental, como se ha mostrado, no sólo es defensa de la 
persona, reivindicación de la misma, sino también y por ello mismo democracia radical.  
La hermenéutica fenomenológica de la facticidad es, en cambio, arcóntica, exacerba la 
posición de que cada sociedad requiere líderes, quien dirija.

29 Ibíd.; p. 20/51.



En fin, lo que se pretende en la fenomenología trascendental es que cada quien al 
realizarse se haga responsable de sí en un entorno comunitario, plena y radicalmente 
intersubjetivo.  En su pretensión de hallar la autenticidad, el Dasein se torna egoísta, 
narcisista, individualista; cree no co-responder con la comunidad, se aísla a un recodo 
de la Selva Negra a la espera del ser para poderlo comunicar a la gleba, ignorante e 
inauténtica.

Los que aparecen aquí son dos modelos ciertamente políticos de enfrentar no sólo el 
pensamiento, sino también la responsabilidad social e histórica del devenir comunitario: 
Reforma (fenomenología genética) y Contrarreforma (hermenéutica de la facticidad).

Si no se advierten estas diferencias: toda la reflexión se queda en un plano especulativo 
que termina por lanzarse autocomplacientemente sobre sí mismo.  En cambio, reparar 
en estas diferencias hace visible cómo se da el paso de una ética de la intención –en el 
sentido kantiano del término– a una ética de la responsabilidad que, finalmente, con 
Benjamin, tendrá que decir una y otra vez, incesantemente, pero confiada en el heroísmo 
pleno de la razón –como razón de ser, precisamente, de la filosofía– “¡Que Auschwitz 
no se repita!”.

Se debe preguntar: ¿por qué la fenomenología trascendental se exige a sí misma un 
proyecto racional in fieri; mientras la hermenéutica fenomenológica de la facticidad 
termina en “suspiros del alma a Dios” como lograron darlos, exultantes, los místicos 
de todos los tiempos?

La fenomenología trascendental se mueve bajo un principio –ciertamente 
epistemológico– de corregibilidad, la hermenéutica prácticamente se juega como la 
apuesta de “lo toma o lo deja”, esto es, o se acepta que allí hay una iluminación, una 
revelación –como el caso de las personas, tal como se ha dicho, del Rétor del Areópago o 
del Obispo de Hipona.  En fin, los modelos son los de una búsqueda plenamente racional 
que vuelve y se abre en cada quien como sujeto del mundo (en interacción irreductible 
con el alter) o la aparta por un misticismo oscurantista que termina entronizando la 
figura del déspota ilustrado.  Con el primer modelo: todo está abierto para el examen 
–crítico, desde la primera persona, comprometido en el presente con un futuro común: 
grande y lejano; con el segundo hay una condena a pensar-se como individuo para hallar 
una suerte de salvación antes de que sobre-venga-la-muerte, un destino irrecusable que 
debe primar en la orientación de todos y cada uno de los instantes y de las acciones en 
que el Dasein se desenvuelve como tal y es.

V

Θαυμάζειν. En sí mismo, ¿qué es el misterio?, ¿qué es lo misterioso?, ¿se tiene acceso 
al misterio? y ¿cómo?; ¿qué es el “misterio” como “problema filosófico”?, ¿cómo se 
investiga filosóficamente el misterio?

El mysterĭum, arcano o secreto de la religión cristiana, cosa inaccesible a la razón y 
que debe ser objeto de fe, en cierto modo “vivifica” en sí lo μυστεριον –lo arcano y muy 
recóndito, que no se puede comprender, ni explicar; ese negocio muy reservado. Tan 

54-  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  55

reservado que es en las ceremonias aquello sobre lo cual se despliega el culto sagrado 
y muchas de estas ceremonias son secretas para algunas divinidades.

Ahora bien, ¿hay equivalencia entre “asombro” y “misterio”? Primariamente: no. 
También ante el misterio el ser humano se asombra; y, a su vez, el asombro, la capacidad 
que el sujeto tiene de “abrirse” al mundo, a lo que experimenta, puede mostrar como 
misterio o, al menos, como misterioso todo lo que en el mundo es, ha sido y será; todo 
lo que el sujeto es, ha sido y será; todas las formas de correlación que son, han sido y 
serán.

a. (…) la actitud mítico-religiosa consiste en que el mundo como totalidad 
se vuelve temático y, precisamente, prácticamente temático (p. 152).
(…) la actitud universal, pero mítico-práctica, contrasta agudamente la actitud 

‘teórica’, no práctica en todo sentido dado hasta ahora, la del Θαυμάζειν, al que los 
grandes maestros del primer período culminante de la filosofía, Platón y Aristóteles, 
atribuyeron el origen de la filosofía (p. 153).

(…) Es preciso (…) esclarecer cómo de la índole y el horizonte de la humanidad 
griega del siglo VII, en su relación con las grandes y altamente cultivadas naciones 
de su mundo circundante, pudo aparecer aquel θαυμάζειν, y de qué modo pudo 
volverse un hábito primeramente en los individuos (p. 154)30.

¿Qué hacer frente al asombro? Sin él, en efecto, podrá haber ‘erudición filosófica’, 
pero no filosofía31. Lo que el fenomenólogo se propone es esclarecer su eclosión. De 
hecho, ese asombro es un fenómeno en la cultura; él, a su vez, ha creado un peculiar 
horizonte para ella; ella lo ha acogido y desenvuelto múltiplemente. Se podrá preguntar: 
¿por qué ha aparecido?, ¿cómo?, ¿en qué sentidos se ha realizado? Se podrá introducir una 
reflexión sobre su manifestación en el presente viviente; sobre sus alcances –dirección, 
sentido, horizonte– en el devenir. Este asombro es, en sí, en los sentidos dados al mismo, 
constitutivo del proyecto de Occidente.

Y, ¿qué asombra en el asombro? Fenomenológicamente: todo. Se podría decir que 
el motivo de toda tematización –“volver la atención a…”– es precisamente el asombro. 
Y todo, por necesidad, asombra; pero la permanencia y el habitar en el asombro es una 
decisión deliberada y racional. El sujeto pregunta, en toda situación. En cierto modo, ese 
preguntarse, propio del sujeto, es su modo de “instalarse” en el mundo. No obstante, el 
incesante fluir de su instalarse en el mundo pasa de un “aquí” a otro; de una vivencia a 
otra. Nuevas vivencias exigen nuevos acoples. El preguntar transita por tantas cuantas 
experiencias de mundo tiene el sujeto. De hecho, sus respuestas suceden unas a otras, 
se “naturalizan”.

30 Edmund HUSSERL,. La filosofía en la crisis de la humanidad europea. En: La filosofía como ciencia 
estricta. Bs. As., Nova, 1981.

31 Edmund HUSSERL,. La filosofía como autorreflexión de la humanidad. En: La filosofía como ciencia 
estricta. Bs. As., Nova, 1981; p. 131.



En su pura fenomenidad: el mundo se presenta al sujeto; en tanto yo-corriente- 
de-vivencias: se pregunta y se responde. El preguntar-responder es, así mismo, dialéctica 
de la experiencia. Sin embargo, esa “naturalización” de tal dialéctica requiere ser 
suspendida. El fenomenólogo sabe que el preguntar, como contrapregunta –que suspende 
el fluir; que constituye la εποχέ– es antinatural. De hecho, a esa primera pregunta-
respuesta la pone entre paréntesis para que ocurra el tránsito a la actitud reflexiva (o 
fenomenológica). Ahí, entonces, se descubre que ha devenido un “preguntar-responder-
natural” –que por cierto, es “naturalizado” en y por la experiencia cultural, histórica, 
social, etc.– que tiene que ser deliberadamente subvertido para que se desnaturalice su 
primer responder, esto es, su sentido prístino.

Lo que fenomenologiza la actitud reflexiva es el darse mismo del asombro. Lo que 
desnaturaliza tal actitud es la presunta totalidad, verdad o ser del sentido prístino; y no 
lo desnaturaliza porque en sí sea un “error”, sino porque el darse de ese sentido puede 
ser variado, enriquecido, corregido, etc.

¿Qué es entonces el misterio? Un sentido prístino, dado o devenido arcanamente 
frente a un modo mítico-religioso de preguntar. Sobre el mismo cabe siempre una 
contrapregunta que interroga por la totalidad de la totalidad del sentido dado al misterio, 
sobre su verdad y sobre su ser –su ser-en-sí.

Así, entonces, se funda o se puede fundar una fenomenología del misterio que, 
al menos, tiene los polos de lo-experimentado-en-la-experiencia-del-misterio o polo 
objetivo: misterio, la experiencia-subjetiva-del-darse-del-misterio o polo subjetivo: 
experiencia del misterio; tanto como la misteriosa-correlación “misterio-sujeto” en la 
cual se da uno y otro.

Al cabo, entonces, desde el polo objetivo, se pregunta: ¿qué es lo que se despliega 
como misterio?, o lo que es lo mismo ¿qué es lo que se “da” al sujeto cuando 
experimenta el misterio? Entre tanto, desde el polo subjetivo, las cuestiones se centran 
en la experiencia que se tiene cuando se vivencia el misterio: ¿cómo se despliega la 
subjetividad al experimentar el misterio?, ¿cuáles y cómo son los procesos subjetivos 
–de subjetivación– al tener la vivencia del misterio?

Y, sin embargo, por rigurosa y científica que sea la pregunta y su consecuente 
elaboración queda siempre abierta tanto regresiva como progresivamente, en su 
haber sido y en su poder llegar a ser, la posibilidad de la contrapregunta. Y, por ello, 
la investigación no se restringe a su comprensión genética. Por igual, hic et nunc, el 
preguntar y el contrapreguntar puede ser ejercido en la pura e inmediata experiencia de 
la correlación.

b. Sería muy superficial, y ante todo pensaríamos de modo no griego, si 
quisiéramos dar a entender que Platón y Aristóteles sólo comprobaron aquí que 
el asombro sea la causa del filosofar. Si fueran de tal opinión, entonces aquello 
querría decir: cierta vez los hombres se asombraron (…). Impulsados por este 
asombro, comenzaron a filosofar. No bien la filosofía se puso en marcha, el 
asombro en tanto estímulo, se volvió superfluo, de tal manera que desapareció. 

56-  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  57

Pudo desaparecer porque era sólo un impulso. Pero el asombro es  άρχέ –domina 
por completo cada paso de la filosofía. El asombro es πάθος (…)[,] temple de 
ánimo (…). En el asombro [θαυμάζειν] nos contenemos (être en arrêt). En 
cierto modo retrocedemos ante el ente –ante eso de que es y de que es así y no 
de otra manera. Tampoco se agota el asombro en este retroceder ante el ser del 
ente, sino que, en tanto retroceder y detenerse, está al mismo tiempo arrastrado 
hacia aquello y por así decir encadenado por aquello ante lo cual retrocede. De 
tal modo, el asombro es la dis-posición (Dis-position) en la que y por la que se 
abre el ser del ente32.

En su ser el Dasein se instala en el ser (Sein) al experimentar el asombro (θαυμάζειν). 
La apertura del Dasein radica en la experiencia misma del Sein, que es en sí un 
acontecimiento. Sólo que aquí se exige la determinación del comprender. Y éste, a su 
vez, es escucha atenta a la voz (Stimm); en sí, entonces, es λόγος. La relación Dasein-
Sein-λόγος, en resultas, se realiza como διαλόγος. Sólo que aquí el  no es, en ningún 
sentido, ni cuenta, ni medida; sino, por el contrario, διαλεγέιν. Lo que deviene sentido 
es la reunión, el estar-junto-de…; pero éste es –más allá de experiencia, entendida en 
sentido fenomenológico– existencia.

Ahora bien, hay una distancia entre la existencia como un “puro estar arrojado” –en 
la situación de caída– y existenciariedad. Ésta se enraíza en la situación que “junta” o 
“une” lo “siempre mismo y siempre diferente”. Aquí, entonces, la comprensión no es un 
dominio o un estado de la ratio, sino un “volver a aprehender” –que “junta” o “une”– en 
y al estar-siendo-en-tanto-ek-sistente. Y esta aprehensión –que no es de ratio, como ya 
se dijo– es apertura y es captación. En cuanto “abierto” el Dasein se mantiene en la 
dis-posición; en cuanto “capta” el Dasein “obra” –se obra, realiza el sentido que queda 
como obra– y su existencia es ποιήσις.

Lenguaje, ser y Dios son, respectivamente, condición de posibilidad, estancia y 
destino (acaso sea más exacto decir: horizonte, de origen y de poder-llegar-a-ser) del 
Dasein. En la pura existenciariedad devienen, en un momento dado, misterio. Pero no 
lo son porque “no los conozcamos” (lenguaje, ser y Dios), pues, en efecto, no se trata 
de “conocerlo”, sino porque se manifiestan múltiplemente y son “inagotable[s] / y se 
confunde[n] con la suma de la criaturas / y no llegará jamás el último verso / y varía[n] 
según los hombres”33.

La filosofía, en sí, es instalarse en el  θαυμάζειν  y permitir, en la pura existenciariedad 
del Dasein, que se ponga en libertad el misterio, esto es, que se liberen las múltiples 
manifestaciones que constituyen el mundo y su mundear. Sólo así se conquista la 
autenticidad. Lo auténtico es lo que en sí obra, por sí, en creación la creación y apertura 
de mundo; y esta creación de mundo es el mundear del Dasein, que se confunde en su 

32 Cf. Martin HEIDEGGER. ¿Qué es eso de la filosofía? Bs. As., Editorial Sur, 1960; p. 50 á 52.
33 Otro poema de los dones. En: Nueva antología personal. Bruguera, Bs.As., 1980; p. 42.



correalización misma del ser. El mundear, entonces, es propio del sentido jecto del 
Dasein; pero al mismo tiempo es el carácter-ser del ente, es el ser en su devenir (haber-
sido, ser, poder-llegar-a-ser).

Así, entonces, el θαυμάζειν instala en el misterio al Dasein: libera las múltiples 
posibilidades de manifestación del ser, mediante el misterio mismo del lenguaje, y busca 
un sentido último en el origen y en el destino de ser (Dios).

c. Y, al entrar en íntima y esencial relación con el misterio, ¿estamos todavía en los 
“dominios del filosofar”?

En los dos sentidos que se ha elaborado la respuesta es, radicalmente, un sí.
Cuando se aboca fenomenológicamente se trata de la ratio que no se satisface con 

ninguna respuesta y que contrapregunta.
En la orientación hermenéutica-existenciaria se trata del cuidado que induce una y 

otra vez al Dasein a reinstalarse en el poetizar, como pura experiencia ποιτική, que lleva 
a un despliegue permanente de la pluralidad de sentidos que liberan sentido.

Así, no se trata, si es “campo de la filosofía”, de “perderse” en el misterio, sino de 
liberarlo y de hacerlo en un sentido –fenomenológico– cada vez más racional; en otro 
sentido –hermenéutico-existencial– cada vez más abierto y liberado.

Bibliografía

Agustín de Hipona. La Ciudad de Dios (Civitate dei). Madrid, B.A.C., 1988.
_______________. Confesiones. Madrid, B.A.C, 1991.
Borges, Jorge Luis. Nueva antología personal. Bruguera, Bs.As., 1980.
Chalmers, David J. La mente consciente.  En busca de una teoría fundamental.  Barcelona, Ed. 
Gedisa; 1999.
Jean-François Courtine. Les catégories de L’être. Études de philosophie ancienne et médiévale. 
Paris, PUF, 2003, en: “Épiméthée”; Husserl, Les “Recherches Logiques”. Une oeuvre de percée 
(coédition avec Jocelyn Benoist). Paris, Puf, 2004.
Jacques Derrida. Le problème de la genése dans la philosophie de Husserl. París, PUF, 1990.
Maurizio Ferraris,. Jackie Derrida. Retrato de memoria. Bogotá, Siglo del Hombre, 2007.
Hans-Georg Gadamer. Verdad y método. Salamanca, Sígueme, 2003.
Gabriel García Márquez. Cien años de soledad. Bogotá, Ed. Alfaguara, 2007; Edición 
Conmemorativa de la Asociación de Academias de la Lengua Española.
Adolfo León Gómez Giraldo. Filosofía analítica y lenguaje cotidiano. Bogotá, USTA-BCF, 
1986.
Zeferino González. Filosofía elemental. Libro primero: Lógica. Sección segunda: Lógica especial. 
En: Obras del Cardenal González. En línea [http://www.filosofia.org/zgo/zgfe2121.htm]. Consulta: 
24 de Junio de 2007.

58-  Germán Vargas Guillén



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  59

Martin Heidegger. Interpretaciones fenomenológicas sobre Aristóteles. [Informe Natorp]. Madrid, 
Ed. Trotta, 2002. (Edición y traducción de Jesús Adrián Escudero, basada en Phänomenologische 
Interpretationen zur Aristoteles. [Anzeige der Hermeneutischen Situation]; edición de Hans-
Ulrich Lessing, publicada en la revista Dilthey-Jahrbuch für Philosophie und Geschichte der 
Geisteswissenschaten [vol. 6, pp. 237-269]).
_______________. Carta sobre el «Humanismo». En: Hitos. Madrid, Alianza, 2001.
_______________. Estudios sobre mística medieval. Madrid, Siruela, 2001.
_______________. Introducción a la fenomenología de la religión. México, F.C.E. & Siruela, 
2000.
_______________. El concepto de tiempo. Madrid, Ed. Trotta, 1998.
_______________. Ser y tiempo. Santiago de Chile, Ed. Universitaria, 1998.
_______________. Sein und Zeit. Tübingen, Max Niemeyer Verlag, 1967.
_______________. ¿Qué es eso de la filosofía? Bs. As., Editorial Sur, 1960.
Michel Henry. Encarnación. Salamanca, Sígueme, 2001.
Johann Gottfried Herder. Essay of the origen of Language. En: On the Origin of Language: Jean-
Jacques Rousseau, Essay on the Origin of Language. (Trad. John H. Moran & Alexander Gode) 
Chicago, University of Chicago Press, 1966.
Edmund Husserl. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
Libro II: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. México, UNAM, 1997. Citado: 
Ideas II.
_______________. Ideen zu einer Phänomenologie und phänomenologischen Philosophie. 
Zweites Buch: Phenomenologische Urtersuchungen zur Konstitution. Haag, Martinus Nijhoff, 
1952; Hua. IV. 
_______________. La filosofía como autorreflexión de la humanidad. En: La filosofía como 
ciencia estricta. Bs. As., Nova, 1981.
_______________. La filosofía en la crisis de la humanidad europea. En: La filosofía como 
ciencia estricta. Bs. As., Nova, 1981.
_______________. Phenomenological Psychology: Lectures, Summer Semester; 1925, trad. J. 
Scanlon. The Hague, Martinus Nijhoff, 1977, Hua IX.
Jean-Luc Marion. Inventio Analogiae. Métaphyique et ontothéologie. Paris, Vrin, 2005, 384 pp., 
“Problèmes et Controverses”.
_______________. El ídolo y la distancia. Salamanca, Sígueme, 1999.
Harry P Reeder. Argumentando con cuidado. Bogotá, UPN-San Pablo, 2007.
______________. El lenguaje: dimensión lingüística y extralingüística del sentido. Bogotá, 
UPN-Colección Filosofía y enseñanza de la filosofía, 2007.
______________  The Theory and Practice of Husserl’s Phenomenology. New York, University 
Press of America, 1986. 
______________. Language and Experience. Descriptions of Living Language in Husserl and 
Wittgenstein. Washington, Center for Advanced Research in Phenomenology & University Press 
of America, 1984.
Paul Ricoeur. Del texto a la acción. Ensayos de hermenéutica II. México, F.C.E., 2002.
__________. El conflicto de las interpretaciones I. Ensayos de hermenéutica. México, F.C.E., 
2003.



_______________. Historia y narratividad. Barcelona, Paidós, 1999.
Agustín Serrano de Haro. Presentación de la edición española. En: Husserl, Edmund. Lecciones 
de la conciencia interna del tiempo. Madrid, Ed. Trotta, 2002.
Germán Vargas Guillén (Ed.). Enseñar filosofía. Bogotá, UPN-Colección Filosofía y enseñanza 
de la filosofía, 2007.
_______________. (Ed.). Formación y subjetividad. Bogotá, UPN-Colección Filosofía y 
enseñanza de la filosofía, 2007.
_______________. La constitución de la experiencia humana del tiempo: subjetividad, tiempo, 
sentido. En: La temporalidad humana. Asedios desde la fenomenología y la hermenéutica. 
Popayán, Universidad del Cauca, 2007; pp. 11 á 37.
_______________ y Luz Gloria Cárdenas Mejía. Retórica, poética y formación. Bogotá, 
Universidad Pedagógica Nacional & Universidad de Antioquia, Bogotá, 2005. 
_______________.  Fenomenología del ser y del lenguaje. Bogotá, Alejandría Libros, 2003.
Antonio Zirión Quijano. Introducción. En línea: 
[http://www.filosoficas.unam.mx/~zirion/BDINT.pdf]. Consulta: 24 de marzo de 2008.
Zirión Quijano, Antonio. La noción de fenomenología y el llamado a las cosas mismas.  
En: Hermenéutica y fenomenología. México, Universidad Iberoamericana – Cuadernos No. 34, 
2003.

60-  Germán Vargas Guillén



Fenomenología: trascendental y también hermenéutica
Phenomenology: transcendental and hermeneutic also

HARRY P. REEDER
Universidad de Texas en Arlington

Profesor Invitado Universidad Pedagógica Nacional
‡

Resumen

Este articulo intenta demostrar, usando 
los textos publicados por E. Husserl mismo 
que: el método fenomenológico completo, 
que incluye el “mirar las cosas mismas”, 
y también el método científico que busca 
poner los resultados de aquel en palabras y 
comunicarlas con sus colegas científicos, 
incluye pasos o elementos trascendentales y 
hermenéuticos. Este argumento usa la figura 
de la espiral trascendental-hermenéutica 
del método fenomenológico para ilustrarlo. 
Este argumento no  pretende eliminar 
todos los problemas y desacuerdos, quizás 
irreconciliables, entre la tradición post-
husserliana de “fenomenología trascendental” y 
“fenomenología hermenéutica”. Al contrario, la 
meta es preparar la vía para una fenomenología 
trascendental-hermenéutica (basada en los 
textos husserlianos) que reconoce una mezcla 
inseparable entre evidencia trascendental 
y problemas hermenéuticos (en el sentido 
tradicional, especialmente antes del siglo XX) 
de comunicar científicamente esta evidencia. 
Por supuesto, quedan muchas preguntas sobre 
la naturaleza de la ciencia misma (que no es 
la misma en Husserl y Heidegger) y sobre el 
rol del lenguaje en la intuición trascendental 
dentro de la reducción fenomenológica (que 
no es el mismo en Husserl, ni en Heidegger, 
ni en Ricoeur).

Palabras clave: Fenomenología, espiral 
trascendental, fenomenología hermenéutica, 
fenomenología trascendental-hermenéutica, 
método fenomenológico, epojé, reducción 
fenomenológica, lenguaje, interpretación, 
fenomenológica científica, hermenéutica 
trascendental.

Abstract

This article attempts to demonstrate –using 
Husserl´s own published works- the complete 
phenomenological method. This method 
includes both the “inward glance” at the things 
themselves, but also the scientific method of 
placing the results of this inward glance into 
words, and of communicating these results 
to one’s scientific colleagues. This complete 
phenomenological method includes steps or 
elements that are both transcendental and 
hermeneutic. This argument in no way suggests 
that there do not remain problems and 
disagreements –perhaps irreconcilable– 
between the post-husserlian traditions 
of “transcendental phenomenology”and 
“hermeneutic phenomenology.” On the 
contrary, the goal is to prepare the way for a 
trascendental-hermeneutic phenomenology 
(based in Husserl´s texts), which recognizes 
an inseparable mixture between transcendental 
evidence and the scientific problems of 
communicating this evidence to one’s  
scientific colleagues, the later of which are 
traditional herrmeneutic problems, at least in 
the pre-twentieth century sense. Of course, 
there remain questions regarding the nature of 
science itself (which is different in Husserl and 
Heidegger)  and problems concerning the role 
of language in transcendental intuition under 
the phenomenological reduction (which differs 
in Husserl, Heidegger and Ricoeur. 

Key words: Transcendental, language, 
phenomenology, hermeneutic, scientific 
phenomenology, transcendental-hermeneutic 
phenomenology, phenomenological method, 
epoche, phenomenological reduction, 
interpretation.

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



§1. Introducción al problema

Para Husserl, la fenomenología es una tarea infinita1, un desarrollo histórico humano2, 
en breve, una ciencia3. Por lo tanto no se debe esperar que el trabajo de Husserl mismo 
sea ni la finalización ni la última palabra sobre la fenomenología, su método y sus 
resultados. Este artículo intenta esbozar algunos desarrollos de mi propio pensamiento 
fenomenológico, inspirados por las obras publicadas de Husserl. En particular se 
dirige al cisma creciente entre los fenomenólogos quienes se llaman “fenomenólogos 
trascendentales” y los que se llaman “fenomenólogos hermenéuticos”. La meta es mostrar, 
basado en las obras publicadas de Husserl, que el método fenomenológico completo 
–basado en lo que se puede llamar la fenomenología genética de la fenomenología4– 
necesita una combinación de elementos trascendentales y elementos hermenéuticos, es 
decir, lo que se puede llamar una fenomenología trascendental-hermenéutica. 

En síntesis, los elementos trascendentales requieren la devoción fenomenológica al 
fundamentar el conocimiento en los rasgos intencionales y eidéticos de la experiencia 
(para evadir el relativismo)5, mientras los elementos hermenéuticos se requieren 
para la explicación fenomenológica de los rasgos intersubjetivos e históricos de la 
experiencia misma de la fenomenología y su metodología completa como una filosofía 

1 Edmund HUSSERL. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental: Una in-
troducción a la filosofía fenomenológica Tr. Jacobo Muñoz y Salvador Mas. Barcelona: Editorial Crítica, 
1991, §15. De aquí en adelante citada como Crisis. Edmund Husserl. Meditaciones Cartesianas. Tr. José 
Gaos y Migue García-Baró. Segunda edición, aumentada y revisada. México, D. F.: Fondo de Cultura 
Económica, 1986, §64, primer párrafo. De aquí en adelante citada como MC.

2 Crisis, §15.
3 Edmund HUSSER. La filosofía como ciencia estricta. 4ª Ed. Tr. Elsa Tabernig y Peter Baader. Buenos 

Aires: Editorial Nova, 1962.
4 Sobre la fenomenología de fenomenología, v. Crisis, §§38–44; MC, §64.
5 CF. MC, §13, la discusión del primer estrato de la investigación fenomenológica.

62-  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  63

científica de la experiencia6. Para ilustrar eso usaré varias figuras para esbozar la espiral 
trascendental-hermenéutica del método fenomenológico7. Con estas figuras indicaré 
que el método completo de la fenomenología, como disciplina científica, está fundado 
trascendentalmente en la cosa misma vista en la experiencia trascendental o reducida de 
la primera persona, pero también está fundado en el proceso hermenéutico de interpretar 
y compartir con otros fenomenólogos los resultados de esta visión. Interpretar post-
husserlianamente el método fenomenológico conduce a comprender la fenomenología 
que tiene que rechazar el cisma entre fenomenología trascendental y fenomenología 
hermenéutica. 

Comenzando con el Ser y Tiempo de Heidegger8, algunos fenomenólogos se oponían 
al énfasis de Husserl en la intuición, en el encuentro intencional inmediato con la cosa 
misma y, al contrario, enfatizaban la necesidad de una fenomenología hermenéutica 
o interpretativa debido a la dependencia humana del lenguaje. El enfoque primario 
de Husserl, durante su vida fenomenológica, fue en las estructuras trascendentales 
de la experiencia vivida (la vivencia) de cualquier ego o yo. Él se dio cuenta, pero 
no desarrolló completamente, los que se pueden llamar elementos hermenéuticos 
(elementos lingüísticos, interpretativos, argumentativos e históricos) del método de la 
fenomenología como ciencia. Aquí me referiré a las obras de Husserl, pero también, en 
las notas, a mis propias obras (publicadas y no publicadas) –las cuales son el resultado 
de la fenomenología de Husserl, pero también de Heidegger, Ricoeur y algunos otros 
fenomenólogos post-husserlianos. 

Es necesario clarificar al principio que no sugiero que no queden diferencias 
–diferencias significantes y posiblemente irreconciliables entre una fenomenología 
más o menos pura trascendental (en el sentido husserliano) y una fenomenología más 
o menos pura hermenéutica (en el sentido heideggeriano). Sobre todo, Heidegger y sus 
seguidores rechazan la naturaleza metódica y científica de la fenomenología trascendental, 
por lo tanto sus perspicacias a menudo son brillantes, pero carecen de fundamentación 
intersubjetiva, dado que sólo son compartidas por otros que tienen la misma “inspiración” 
o “iluminación”9. Al contrario, intento a demostrar que la práctica fenomenológica y las 
obras publicadas de Husserl mismo incluyen un reconocimiento de muchos elementos 
hermenéuticos tradicionales –muchos de esos están ignorado por los fenomenólogos 
post-husserlianos, en sus críticas hermenéuticas de Husserl.

6 Cf. MC, §13, la discusión del segundo estrato de la investigación fenomenológica.
7 Quiero expresar mis gracias a Sonia Cristina Gamboa Sarmiento para su ayuda con las figuras de 

este ensayo.
8 Martin Heidegger. Ser y Tiempo. Tr. Jorge Eduardo Rivera, Santiago, Editorial Universitaria, 1997.
9 Con todas las implicaciones religiosas de estas palabras: del principio al fin Heidegger, y también 

Ricoeur, fueron teólogos.



Como voy a demostrar, Husserl mismo fue consciente de muchos elementos 
interpretativos en la ciencia fenomenológica10, pero su enfoque metodológico central 
siempre quedó en la importancia de la dación intuitiva de cualquier objeto de la 
experiencia11. Para Husserl, el cambio de mirada que llamó epojé hizo posible la reducción 
trascendental, es decir, la reducción que despliega la fundamentación de cualquier 
evidencia posible sobre cualquier objeto, en este encuentro del ego con el objeto12, y en este 
encuentro el ego y el objeto son correlatos trascendentales, ninguno de los dos puede estar 
antes de o primario al otro13. Esto no significa que la epojé y la reducción trascendental 
son procesos distintos, sino que indica que la “brecha” de la epojé con el mundo 
cotidiano es lo que hace posible ver al ego y al mundo como correlatos trascendentales. 
Para Husserl este movimiento metodológico fue extremadamente importante, puesto 
que proveyó una manera de evadir ambos énfasis excesivos: del objeto (materialismo, 
positivismo14) y del sujeto (idealismo)15. No obstante, este énfasis de Husserl en la 
intuición, y su falta de describir ampliamente su propia práctica como “fenomenólogo 
practicante” (hoy en día bien conocido por la publicación de su correspondencia de 
obras de otros16) condujo a algunos pensadores posteriores (como Heidegger y Ricoeur) 
–quienes se consideraban dentro del movimiento fenomenológico17– a rechazar lo 
que interpretaron en Husserl (sin razón, como voy a demostrar) como una filosofía 
idealista18. Por consiguiente, se desarrolló dentro del movimiento fenomenológico una 
división creciente entre la “fenomenología trascendental”, con su énfasis en la intuición 

10 Cf. Harry P. Reeder, “Hermenéutica y apodicticidad en el método fenomenológico”, en Lenguaje: 
dimensiones lingüísticas y extralingüísticas del sentido. Colección Filosofía y enseñanza de la filosofía –7. 
Bogotá: San Pablo–Universidad Pedagógica Nacional, 2007, pp. 19–48. 

11 Cf. Edmund Husserl, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 2a. 
ed., tr. José Gaos, (México: Fondo de Cultura Económica, 1962), §24 –De aquí en adelante citado como 
Ideas; MC, §§29–33; Crisis, §55; Edmund Husserl, Experiencia y juicio: Investigaciones acerca de la 
genealogía de la lógica. Tr. Jas Reuter. México: Universidad Nacional Autónoma de México, 1980, §§17, 
38 –De aquí en adelante citado como EJ.

12 Crisis, §42.
13 Crisis, §§41–42. Este es un elemento de la fenomenología de Husserl que parece claramente refutar 

las acusaciones de ellos, como Ricoeur, que la fenomenología husserliana se atasca en alguna forma del 
idealismo. V. Paul Ricoeur, , “Fenomenología y hermenéutica: desde Husserl”, Parte I, en Del texto a la 
acción: Ensayos de hermenéutica II. México D.F.: Fondo de Cultura Económica, 2000. 

14 Husserl acusó al positivismo de decapitar la filosofía. V. Crisis, §3. 
15 Para Husserl, este error tanto de Kant como de Berkeley. V. MC, p. 143; IL, 1, Prolegómenos §§38, 

58.; Crisis, §27.
16 Cf., p.e., Eugen FINK and Edmund HUSSERL, Sixth Cartesian Meditation: The Idea of a Trans-

cendental Theory of Method. Tr. Ronald Bruzina. Studies in Continental Thought. Bloomington: Indiana 
University Press, 1995.]

17 Cf., p.e., Martin Heidegger, Ser y tiempo, op. cit., §7; Paul Ricoeur, “Fenomenología y hermenéuti-
ca: desde Husserl” en Del texto a la acción, op. cit.

18 Paul Ricoeur, ibid.; Martin Heidegger, Ser y tiempo, op. cit., §§22–4.

64-  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  65

y la reducción trascendental19, y la “fenomenología hermenéutica”, con su énfasis en la 
naturaleza interpretativa y lingüística de la filosofía fenomenológica20.

Muchos de estos desacuerdos (y otros desacuerdos con respecto a la fenomenología) 
provienen de mal entendimiento del uso de Husserl del término trascendental. La mayoría 
de veces Husserl usó este término únicamente para referirse a los resultados de la epojé, 
que no es más de un reconocimiento del hecho de que –para resolver muchos problemas 
tradicionales sobre la relación entre lo “subjetivo” y lo “objetivo” en la experiencia, que 
resultó de la revolución científica y la reacción filosófica a ella en la filosofía moderna 
(primariamente de Descartes a Kant)– es necesario cambiar el punto de vista (Husserl se 
refirió a este cambio como una “alteración de mirada”) en el flujo sujetivo-y-objetivo de 
la experiencia vivida (de las vivencias). A este cambio de vista, totalmente importante, lo 
llamó Husserl epojé, reducción, y reducción trascendental21. El intento de Descartes, en 
sus Meditaciones metafísicas, de lograr un mejor entendimiento de la relación entre la 
experiencia subjetiva y el mundo objetivo a través de un serie de argumentos escépticos 
resultó en debates sin fin acerca de cómo “vincular” lo sujetivo con lo objetivo. En 
sus Meditaciones cartesianas, Husserl reemplaza los argumentos de Descartes (en 
las primeras dos Meditaciones, aproximadamente doce páginas) con una descripción 
minuciosa del mismo punto de partida (en aproximadamente ciento sesenta páginas). De 
esta “nueva mirada” al problema clave de Descartes (la relación entre mente y mundo) 
Husserl halló una manera de evadir la mayoría de los problemas con los que Descartes se 
encontró en sus Meditaciones 3–6 –y, al mismo tiempo, evadir muchos problemas sobre 
la relación enigmática entre lo “sujetivo” de la experiencia individual y lo “objetivo” 
de la experiencia intersubjetiva, que plagaban toda lo filosofía después de Descartes, 
incluso muchos de los  problemas que afligen la filosofía y las ciencias (naturales y 
sociales) actual. Debido a la naturaleza intencional de toda experiencia conciente, una 
persona normal nunca está restringida a la forma cartesiana de “subjetividad” –la que 
es mal formada para resolver los problemas básicos de la filosofía moderna: la relación 
entre sujeto y mundo. 

Esta interpretación de Descartes fue un mal entendimiento radicalmente trágico 
sobre el uso de las matemáticas en la observación científica, a menudo con el resultado 
de distinguir entre cualidades primaria y secundarias22 –distinción que aparentemente 
presume que la evidencia científica cuantificada aparece místicamente del uso de las 

19 Cf. Harry P. Reeder, “Self-Presentation,” en ,” E.F. Kaelin and C.O. Schrag, eds. American Pheno-
menology: Origins and Developments. Analecta Husserliana: The Yearbook of Phenomenological Resear-
ch, Vol., XXVI. Boston: Kluwer Academic Publishers, 1989, pp. 367-368.

20 Cf., p.e., Ser y tiempo, op. cit., §§31–4; Paul Ricoeur, “Fenomenología y hermenéutica: desde 
Husserl” en Del texto a la acción, op. cit., Parte II–2.

21 Harry P. Reeder, The Theory and Practice of Husserl’s Phenomenology. N.Y.: University Press of 
America, 1986, Chapter 3.

22 Es interesante notar que Husserl fue de acuerdo con los empiristas Berkeley y Hume en rechazar 
esta distinción. V., p.e., Edmund Husserl, Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía feno-
menológica. Libro Segundo: Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución. Tr. Antonio Zirión Q. 
México: UNAM, 1997, §18d.



matemáticas, sin ninguna necesidad de interpretación23. De veras, Husserl, como buen 
empirista fue forzado por la evidencia empírica24 de un punto de vista basado en su 
formación en las estructuras lógicas (la fenomenología estática)25 a una visión de la 
experiencia basada en el flujo humano e histórico del tiempo y sus efectos en la evidencia 
fenomenológica (la fenomenología genética)26 –pero nunca renunció a aquello para 
esto.

Para ver las pistas de los elementos hermenéuticos en el método fenomenológico 
completo, vamos a referirnos a las discusiones de Husserl sobre los roles del lenguaje 
y de la crítica y corrección intersubjetiva. 

Este ensayo continuará con un esbozo corto del círculo hermenéutico tradicional, y mi 
propia modificación de ello en una espiral hermenéutica (§2), luego con la introducción 
de lo que llamaremos dos espirales trascendentales-hermenéuticas distintas del método 
fenomenológico (§§3–4)27, y finalmente una conclusión (§5) en la que intentaré presentar 
un sumario de los resultados de este ensayo y anticipar algunas objeciones a su argumento 
central.

§2. La espiral hermenéutica

Introduje le noción de la espiral hermenéutica para ilustrar más claramente los 
elementos temporales e históricos de la interpretación (el tema del campo de investigación 
conocido como la hermenéutica28. Lo que tuve en mente fue el círculo hermenéutico 
tradicional extendido en una tercera dimensión (para representar el tiempo). El círculo 
hermenéutico tradicional fue usado a indicar el proceso “circular” de la interpretación, 
en el que se usa su propia comprensión actual (ahora llamada la pre-comprensión) para 
adquirir una comprensión nueva (ahora llamada la comprensión) por leer un texto29.  
Se puede representar el círculo hermenéutico tradicional como lo siguiente:

23 Cf. Harry P. Reeder, “El flujo heraclíteo y sentidos parmenídeos,” en Acta Fenomenológica Lati-
namericana, Vol. III. Morelia, Mexico: Universidad Michoacana de San Nicolás de Hidalgo y Pontificia 
Universidad Católica de Perú, en prensa. Este ensayo fue presentado en el IV Coloquio de la Filosofía 
Latinoamericana, Universidad Pedagógica Nacional, Bogotá, Colombia, August 29–September 1, 2007.

24 Cf. p. e. La filosofía como ciencia estricta, op. cit. 
25 Husserl recibió su primer doctorado en la matemática, disciplina que ignora el tiempo casi comple-

tamente, de la Universidad de Viena en 1883. 
26 Husserl se interesó en la relación entre tiempo y evidencia de lo que algunos llaman su “período 

temprano” (IL, 1, Introducción al segundo volumen, §2; 2, Investigación V, §6), por su “período medio” 
(MC, §§14, 18–20), hasta su “período tarde” (Crisis, Partes I y II, ).

27 De hecho, creo que estas dos espirales no son distintas en el sentido separadas (están entretejidas, 
como espero que va a ser claro abajo), sino en el sentido que es útil separarlas para el análisis. 

28 Cf. Harry P. Reeder, “Hermenéutica y apodicticidad en el método fenomenológico”, op. cit. En este 
ensayo esbocé un grupo más corto (e incompleto) de estos elementos hermenéuticos del método fenome-
nológico. 

29 La tradición hermenéutica, que proviene, a lo menos, del De Interpretatione de Aristóteles, enfocó 
principalmente en la interpretación de textos. En el siglo XX la noción de interpretación fue extendida a 
incluir toda actividad humana. V. p.e. Paul Ricoeur, “El model del texto: la accion signicativa considereada 
como un texto”, en Del texto a la acción, op. cit., pp. 169 – 195.

66-  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  67

El círculo hermenéutico tradicional

Nunca me gustó la noción de la comprensión como “circular”, porque siempre 
cambiamos (y aprendemos) con el tiempo. Por lo tanto representé el proceso del 
aprendizaje y comprensión, en términos del método fenomenológico, como lo 
siguiente:

comprensión

precomprensión

La espiral hermenéutica

La extensión vertical de la espiral representa el flujo del tiempo inmanente30. Usé la 
espiral, en vez de un serie de círculos, para indicar que el aprendizaje, la interpretación 

30 Edmund Husserl, Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. Tr. Agustín  
Serrano de Haro. Madrid: Editorial Trotta, 2002.



y la comprensión no se da en un movimiento circular: debido al flujo de la conciencia 
del tiempo inmanente nunca se termina donde se empieza. 

En §§3–4 usaré diagramas semejantes para ilustrar la relación entre los elementos 
trascendentales y los elementos hermenéuticos en el método fenomenológico completo, y 
para indicar que sí están involucrados ambos tipos de elementos o pasos (voy a usar estos 
términos intercambiablemente) en el método fenomenológico explicado completamente, 
a pesar del hecho de que Husserl mismo a veces caracterizó el método fenomenológico 
como completamente reflexivo31. 

Debería advertir al principio que al hablar de pasos o elementos no debe ser interpretado 
literalmente. En cada etapa de la práctica individual del método fenomenológico hay 
una mezcla, dentro de la “pertinencia profesional” del individuo, de los elementos de: 
(i) la confrontación con la cosa misma en la intuición intencional (trascendental); (ii) la 
relación entre la intuición y el lenguaje (para escribir y/o hablar de la descripción de lo 
que se encuentra en la intuición); (iii) la necesidad de participar en el discurso científico, 
para presentar sus resultados (porque la fenomenología es una ciencia intersubjetiva, y no 
una contemplación psicológica individual); (iv) para recibir confirmación o corrección; 
(v) para avanzar la ciencia de fenomenología, por relatos cada vez mejores de la cosa 
misma (véase i). Por todo esto hay una mezcla de la confrontación trascendental con la 
cosa misma y la confrontación hermenéutica con el discurso y con la tradición histórica 
de la filosofía. 

§3. La espiral trascendental-hermenéutica de la descripción fenomenológica.

Debería recordarse aquí que, aunque la confrontación intuitiva con la evidencia vivida 
de la cosa misma es el núcleo de la fenomenología, no es la meta en sí. A raíz de que la 
fenomenología es una ciencia y parte de la lucha del ser humano de entenderse y entender 
el mundo, esta confrontación trascendental es solamente el primer paso evidencial de un 
proceso largo e intersubjetivo. Aunque toda evidencia es, en su base, autoevidencia, la 
noción de evidencia científica requiere confirmación y crítica intersubjetiva32. El resto 
de este ensayo va a dirigirse a este tema. Este parágrafo explicará el proceso completo 
de la descripción fenomenológica, y el siguiente parágrafo se dirigirá a lo que hace el 
fenomenólogo practicante con su descripción cuando está satisfecho con esta. Este es el 
proceso de compartir sus resultados con sus pares científicos (y con sus estudiantes). Voy 
a usar el diagrama básico de la espiral para ilustrar el entretejimiento de los elementos 
trascendentales y hermenéuticos en el alcance completo del método fenomenológico.

31 P.e., en Ideas, dice que: “el método fenomenológico se mueve integramente en actos de la reflexión” 
(p. 172); y “”La tarea fenomenológica es aquí de indagar sistemáticamente el conjunto de las modifica-
ciones de las vivencias que caen bajo el nombre de reflexión” (p. 177, cf. p. 179). Cf. IL, Prolegomena, 
§51; Edmund Husserl, Lógica Formal y Lógica Trascendental. Tr. Luis Villoro. Filosofía Contemporánea. 
México: UNAM, 1962, p. 274. De aquí en adelante citado como LFLT.

32 MC, §2; IP, pp. 91ff. V. también Harry P. Reeder, “Hermenéutica y apodicticidad en el método  
fenomenológico”, op. cit.

68 -  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  69

Vamos a listar los pasos requeridos para producir una descripción fenomenológica, 
y luego comentar en ellos.

1.	 Se experiencia algo en la experiencia ingenua y ordinaria.
2.	 Se decide producir una descripción fenomenológica de algún objeto dentro de 

esta experiencia.
3.	 Se mantiene el objeto para ser descrito en la retención.
4.	 Se realiza la epojé.
5.	 Se mantiene el objeto en retención y se realizan las variaciones imaginativas 

requeridas para confrontar los rasgos eidéticos del objeto33.
6.	 Se escribe una descripción del objeto.
7.	 Se revisa su descripción escrita.
8.	 Se “re-visita” la experiencia (en realidad otra experiencia del mismo objeto), 

para revisar su descripción ya revisada, y revisar más, si es necesario.

Se puede ilustrar este proceso como lo siguiente:

33 En realidad este paso incluye varias etapas o pasos. Husserl provee una explicación muy clara de este 
proceso en Experiencia y juicio, §87.



La espiral trascendental-hermenéutica de la descripción fenomenológica

Comentarios en los pasos de la descripción fenomenológica:
Paso 1: Se empieza de una experiencia ordinaria, no reducida y pre científica34, la 

que es hermenéutica (interpretada) pero todavía pretrascendental.
Paso 2: A raíz de la formación filosófica y fenomenológica, y de sus propios intereses 

investigativos (esto se considera en el siguiente parágrafo), se decide, como fenomenólogo, 
producir una descripción fenomenológica de los rasgos esenciales de algo dentro de esta 
experiencia. Esta decisión es en parte la decisión de compartir hermenéuticamente con 
otros la evidencia trascendental. No es posible compartir directamente su experiencia 
interna y trascendental: este compartimiento de resultados requiere del lenguaje35, y éste 
abre la puerta a un ámbito completo de problemas hermenéuticos.

Husserl comenta en Crisis, §59 un problema hermenéutico que es particularmente 
fenomenológico. En este parágrafo Husserl trata con la vía posible a la fenomenología 
comenzando de la psicología. La psicología, como todas las otras ciencias no 
fenomenológicas, está “ligada al ámbito de lo precientíficamente dado (…) a aquello 
que es nombrable, enunciable, descriptible en el lenguaje general” (p. 220). En este nivel 
ingenuo (no reducido) de la experiencia del mundo, “el mundo de la vida –el «mundo 
para todos nosotros»– es idéntico al mundo del que cabe hablar en general” (p. 220). Este 
mundo “siempre es el mundo exhibible empírico-generalmente (intersubjetivamente) y, 
al mismo tiempo, lingüísticamente exhibible” (p. 220). El cambio a la fenomenología, 
aunque esto mismo comienza de una experiencia en esta actitud ingenua (la que 
tenemos en común como seres humanos), requiere “la reorientación fenomenológico-
trascendental” (p. 220 –véase Paso 4, anterior), es decir, la epojé. Esta epojé lleva 
consigo un problema peculiarmente fenomenológico hermenéutico, el de transformar 
los sentidos de las palabras para adecuarlos a esta nueva visión fenomenológica de los 
objetos intencionales:

Todas la apercepciones de nuevo tipo, (de nuevo tipo, a pesar de que utilizo el 
lenguaje común, como es inevitable, mas también con una inevitable transformación 
de sentido)… (p. 220)

Husserl provee muchas pistas sobre cómo la fenomenología transforma así los sentidos36. 

34 Cf. MC, §6; Ideas, §§70, 77.
35 Cf. IL, 1, Introducción al segundo volumen, §§1–2.
36 He seguido estas pisas en varias obras. V. Harry P. Reeder, “Hermenéutica y apodicticidad en el 

método fenomenológico”, op cit.; “Lenguaje y reducción fenomenológica: una respuesta a la objeción 
wittgensteiniana”, en Lenguaje: dimensiones lingüísticas y extralingüísticas del sentido. Colección  
Filosofía y enseñanza de la filosofía –7. Bogotá: San Pablo–Universidad Pedagógica Nacional, 2007,  
pp. 125–138; “Intención Signitiva y Textura Semántica,” trad. Esteban Marín Ávila, Devenires. Revista 
de Filosofía y Filosofía de la Cultura. Año VII, Número 14, julio 2006, pp. 19-59; “Living Words and 
Concepts: Semantic Space and Semantic Texture,” electronic publication in Phenomenology 2005: Selec-
ted Essays from North America, (Bucharest: Zeta Books, 2007), pp. 535-559; y “Conceptos Lingüísticos 

70-  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  71

Una de estas pistas ocurre más temprano en Crisis, donde Husserl se refiere a:

(…) los problemas que la misma fenomenología plantea al fenomenólogo en 
la reflexión superior: los problemas del lenguaje fenomenológico, de la verdad, 
de la razón, y no sólo los problemas respectivos del lenguaje, la ciencia y la razón 
constituidos en la mundaneidad natural en todas las configuraciones37.

Paso 3: Se mantiene el objeto para describir en la retención. “Toda evidencia es 
auténtica aprehensión de una existencia o de una esencia en el modo «ella misma»”38 Este 
es un paso puramente interno, requerido antes de realizar la reducción trascendental. Sin 
embargo el paso está guiado horizontalmente por la “vocación” de la fenomenología39, 
dentro de la que el investigador participa en una tarea filosófica histórica, a raíz de la 
posibilidad de que aún tal autoevidencia puede, por la pesquisa crítica e intersubjetiva, 
llegar a ser dudosa40. En la retención se mantiene en el presente la experiencia 
recientemente pasada, con una mirada crítica hacia la descripción futura todavía no 
producida. 

Paso 4: Se realiza la epojé. Esta es el movimiento a la esfera trascendental, es decir, 
un cambio inmanente del punto de vista, dentro del cual el ego y el mundo de cualquier 
objeto (sean cosas corporales, números, sueños, objetos imaginarios, etc.41) son correlatos 
trascendentales. Por consiguiente este paso parecía ser completamente trascendental, con 
ningún matiz hermenéutico. No obstante, a raíz de los “horizontes profesionales” que 
guían el proyecto de descripción fenomenológica, el investigador retiene los horizontes 
hermenéuticos de la intersubjectividad y de la meta de contribuir a la historia de la 
filosofía como tarea humana (y no meramente individual)42. Vamos a discutir más este 
tema en el siguiente parágrafo.

Paso 5: Se mantiene el objeto en la retención y se realizan la variaciones imaginativas 
para afrontar los rasgos eidéticos del objeto43. De nuevo el enfoque temático es 
trascendental, pero los horizontes incluyen la intersubjetividad y la historia. 

Paso 6: Ahora, en la confrontación eidética trascendental con el objeto, se comienza 
el proceso hermenéutico de tratar de captar en palabras los resultados de la confrontación 

y la Responsabilidad Intelectual,” presentado al Sexto Congreso Internacional de Filosofía, Universidad 
Rafael Landívar University, 9–12 de agosto de 2005. Este último ensayo será publicado en Harry P. REE-
DER, La globalización y la fenomenología del lenguaje, Serie Fenomenología, No. 10. Morelia, México: 
Jitanjáfora Morelia Editorial, en prensa.

37 Crisis, p. 199, cursiva añadida.
38 MC, p. 56.
39 Husserl anota “lo profesional también a propósito del fenomenólogo (Crisis, p. 144).
40 MC, §6. V. también Crisis, Partes I y II, y Edmund Husserl, La filosofía como ciencia estricta. 4ª Ed. 

Tr. Elsa Tabernig y Peter Baader. Buenos Aires: Editorial Nova, 1962.
41 V. Ideas, §3; IL, 2, Investigación III, §2.
42 Ibid. a las dos citas en la nota previa. 
43 Husserl provee una descripción detallada en EJ, §87.



trascendental, empezando con la búsqueda y elección de palabras del lenguaje cotidiano 
(o filosófico)44, para hallar las palabras que “captan lo mejor” lo que se ve intuitivamente, 
para luego escribirlas. En este paso examinamos las intuiciones trascendentales 
presentadas, y luego:

(…) las vemos, y, viéndolas, podemos destacar intuitivamente su esencia, su 
constitución, su carácter inmanente, y podemos ajustar nuestro discurso a la plenitud 
de claridad intuida, en puro conformarse con ella45.

Seguramente, esto cuesta mucho esfuerzo. Según la tradición hermenéutica, el acto 
mismo de escritura introduce un campo de asuntos hermenéuticos46. En esta etapa se 
confronta directa y temáticamente con un entretejimiento de problemas trascendentales 
y hermenéuticos. Esto implica la referencia de Husserl a un “lenguaje fenomenológico” 
en el pasaje de Crisis, p. 199 citado en mis comentarios en Paso 2, arriba. El problema 
trascendental es mantener la “claridad de vista” de la confrontación con la cosa 
misma: 

Por más de tres décadas todo mi trabajo ha sido en el área de la experiencia 
inmanente e intuitiva. He aprendido, laborando en dificultades sin precedentes, a 
ver y a guardar lo que veo fuera de las proyecciones47.

El intento Husserl aquí, de evadir proyecciones, es un elemento hermenéutico 
importante del método fenomenológico. La sensitividad a la posibilidad misma se 
tales proyecciones es un tema central de la hermenéutica, y el intento de mantener una 
franqueza pasiva hacia la cosa misma (como presentada en la intuición trascendental) es 
una meta central de la fenomenología. Husserl anota la naturaleza larga y teleológica de 

44 Crisis, §59. Las observaciones de Husserl con respecto a este proceso son breves (v. arriba, Paso 2), 
y necesitan más investigación. V., p.e., Harry P. Reeder, “A Phenomenological Account of the Linguistic 
Mediation of the Public and the Private,” Husserl Studies, Vol. 1, no. 3 (1984), pp. 263-280.; “Herme-
néutica y apodicticidad en el método fenomenológico”, op. cit.; “Living Words and Concepts: Semantic 
Space and Semantic Texture,” op. cit.; y “Language and the Law of Oriented Constitution,” presented at 
the 35th annual meeting of the Husserl Circle, University College Dublin, June 9-12, 2005. Eugene  “Two 
Phenomenologists Do Not Disagree,” en Ronald Bruzina and Bruce Wilshire, edd., Phenomenology: dia-
logues and bridges, Selected Studies in Phenomenology and Existential Philosophy, no. 8. Albany: State 
University of New York Press, 1982, pp. 321-335]

45 Edmund Husserl. La idea de la fenomenología. Tr. Miguel García-Baró. México, D.F.: Fondo de 
Cultura Económica, 1982. De aquí en adelante citado como IP.

46 Paul Ricoeur, p.e., confronta a este tema. V. especialmente Teoría de la Interpretación. Tr. Gra-
ciela Monges Nicolau, 2da ed. México D.F.: Siglo Veintiuno Editores, 1998, Capítulo 2; y Paul Ricoeur,  
Sí mismo como otro. Tr. Agustín Neira Calvo. 3a Ed. México D.F.: Siglo xxi Editores, 2006.

47 Edmund Husserl. Introduction to the Logical Investigations. Tr. P.J. Bossert and C.H. Peters, ed. 
Eugen Fink. The Hague: Martinus Nijhoff, 1975, p. 57; v. también p. 58. Las citaciones de este volumen 
son traducidos por el presente autor. De aquí en adelante citada como 1913 Intro.

72-  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  73

lograr esta meta en MC, §5, donde indica que la meta de la evidencia científica es ambos: 
intuitiva (y por lo tanto trascendental) e histórica (y por lo tanto hermenéutica): “Si la 
ciencia, como a la postre comprende necesariamente ella misma, no alcanza de facto a 
realizar un sistema de verdades «absolutas» y se ve obligada a modificar continuamente 
sus «verdades», esto mismo demuestra que persigue la idea de la verdad absoluta, o de la 
auténtica verdad científica, y que vive en consecuencia dentro de un horizonte infinito de 
aproximaciones que aspiran a tocar esta idea” (p. 53). Este aspecto de la filosofía científica 
nos obliga a buscar de manera “zigzag” (véase la discusión del Paso 7, abajo). 

El problema hermenéutico es capturar esta confrontación en palabras de un lenguaje 
existente (incluso el poder del lenguaje de producir metáforas y neologismos), para 
comunicar a los otros lo que se “ve” intuitivamente. La evidencia interna individual 
no es, en sí misma, la meta científica de la fenomenología: al contrario lo que se busca 
es el compartir rasgos generales e intersubjectivos de tal evidencia para la crítica 
intersubjetiva48. Este “capturar” requiere mucho esfuerzo, incluso, como indica Husserl 
en la cita de arriba, el esfuerzo a evadir “proyecciones” para que permitir que la cosa 
misma “hable para sí misma”. Vamos a discutir los problemas hermenéuticos de la 
comunicación de sus resultados con los otros, y de la crítica intersubjetiva que resulta, 
en el siguiente parágrafo, abajo.

Paso 7: Cuando se cae de la retención (y por eso de la confrontación directa y 
temáticamente trascendental con el objeto) se lee lo que se ha escrito y se compara la 
descripción con la memoria del objeto descrito. Hay aquí una confrontación directa 
de elementos trascendentales y hermenéuticos en el acto de producir una descripción 
fenomenológica49. Se revisa lo que se ha escrito, teniendo en mente que se intenta ofrecer 
a otros un texto que ellos puedan interpretar y entender. La adición del lenguaje, ligado 
a la visión intencional, no es ni completamente “vacío”, ni desprovisto de problemas 
hermenéuticos:

Vistas las cosas con más precisión, y sobrepasamos las cogitationes reducidas 
con los juicios predicativos que fallamos sobre ellas. (…) vamos ciertamente más 
allá de las meras cogitationes [es decir, las intuiciones] con las formas lógicas, que 
se reflejan también en la expresión lingüística. Hay ahí un plus que no consiste en 
una mera acumulación de nuevas cogitationes50.

Se confronta aquí una gama completa de problemas hermenéuticos, los que han 
sido investigados a largo plazo por la tradición hermenéutica y por fenomenólogos 
hermenéuticos post-husserlianos. Sin embargo, el hilo conductor de cualquier descripción 
fenomenológica siempre es la cosa misma51. El fenomenólogo queda horizontalmente 

48 Cf. IP, p. 87.
49 Este problema necesita mucho más trabajo. Este ensayo intenta a proveer un fundamento para tal 

trabajo.
50 IP, p. 63. Este último punto e un tema central de Eugene Gendlin, “Two Phenomenologists do not 

Disagree,” op cit.
51 Cf. Ideas I, §§24, 75.



o temáticamente, él que tuvo la confrontación trascendental con el objeto de la 
descripción. Husserl se refiere a esta forma de sedimentación del pasado en términos 
de habitualidades52.

Paso 8: Cuando se tiene una descripción más o menos completa, ordinariamente 
el fenomenólogo re-realiza la epojé para re-examinar la cosa misma (un elemento 
trascendental) y compara el objeto confrontado con su texto, para revisar éste lo mejor 
posible para “corresponder” el texto con el objeto descrito (un elemento hermenéutico). Se 
realiza este paso varias (o muchas) veces, hasta que se está satisfecho con su descripción 
escrita53. Esta satisfacción está basada en el juicio de que su lenguaje “corresponde con” 
o “captura” la naturaleza esencial del objeto descrito, y de que este uso del lenguaje 
fenomenológico (es decir, lenguaje ligado evidencialmente a la intuición trascendental) 
en el discurso científico procederá a conducir a otros a su propia confrontación con 
el objeto descrito –para soportar el proceso de corrección y corroboración mutuo de 
evidencia compartido intersubjetivamente54. Este tema se discutirá en el siguiente 
parágrafo, abajo.

Nótese que por todas las partes de este proceso están involucrados, horizontalmente o 
temáticamente, elementos trascendentales y hermenéuticos. Esto se debe a la naturaleza 
horizontal de toda vivencia y a la naturaleza profesional de la ciencia de la fenomenología. 
Cuando no se hablan tonterías se habla de algo. Si un texto es fenomenológico (al menos 
en el sentido husserliano) es sobre algo trascendental. Por eso no se puede eliminar los 
elementos trascendentales del proceso y queda fenomenólogo. Sin embargo, porque la 
fenomenología es una ciencia, un intento intersubjetivo, tampoco se pueden negar los 
elementos hermenéuticos del método fenomenológico55. Hay que producir textos, y no 
solamente textos para sí mismo, sino para la interpretación y evaluación de otros. Husserl 
define una ciencia como un sistema coherente de validaciones fundadas56. La evidencia 
trascendental provee esta fundamentación, y la práctica histórica e intersubjetiva 
de la “profesión” de la ciencia de fenomenología provee la validación coherente y 
sistemática57. 

Veamos la manera en que Husserl describe este tejido de elementos trascendentales y 
hermenéuticos, temprano en las Investigaciones lógicas, en la parte pre-fenomenológica. 
No obstante esta discusión aplica, con la adición de la epojé, a la fenomenología 
trascendental. Esto indicaré con interpolaciones.

52 Cf. MC, §32.
53 Cf. IP, pp. 39–41.
54 Cf. MC, §2. Cf. Edmund Husserl. Cartesian Meditations: An Introduction to Phenomenology. Tr. 

Dorion Cairns. The Hague: Martinus Nijhoff, 1970, p. 64 n. 1. (Esta nota no aparece en la truducción 
española.

55 Husserl escribió miles de páginas de texto que no preparó para la publicación. Él fue muy conciente 
de la necesidad de comunicar sus resultados a otros, y de los esfuerzos requeridos para hacerlo. No obs-
tante, no escribió explícitamente sobre estos problemas en sus obras publicadas. Sin embargo, hay muchas 
pistas sobre este proceso, muchas de las que cito en este ensayo.

56 IL, I, Prolegómenos, §§6–7.
57 Cf. Crisis, p. 144.

74-  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  75

La fundación fenomenológica de la lógica lucha también con la dificultad de 
tener que emplear en la exposición casi todos los conceptos, cuya aclaración se 
propone. (…) O dicho con otras palabras: en sí y por sí considerada, la aclaración 
sistemática de la lógica pura, como la del cualquier otra disciplina, exigiría que se 
siguiese paso a paso el orden de las cosas, la conexión sistemática de la ciencia a 
aclarar. (IL, §6, p. 226)

El uso de términos que necesitan clarificación durante su clarificación sistemática 
(es decir, científica) es un elemento hermenéutico del método fenomenológico. Husserl 
anota muchas veces que tenemos que usar palabras tomadas del lenguaje ordinario (o de 
la tradición filosófica), y luego cambiar sus sentidos por la confrontación con la evidencia 
trascendental fenomenológica58.

Pero en nuestro caso la propia seguridad de la investigación exige que sea 
roto una y otra vez este orden sistemático; exige que oscuridades de conceptos, 
capaces de menoscabar el curso de la investigación misma, sean remediadas 
antes de que el natural curso de las cosas conduzca a dichos conceptos. [Es decir 
que la fenomenología quita oscuridades conceptuales por separarse de la manera 
lingüística ordinaria de tal clarificación para enfocar en la intuición trascendental 
la que fundamentará los sentidos nuevos fenomenológicos de tales términos 
y conceptos.] La investigación se mueve, por decirlo así, en zigzag; y esta 
comparación es tanto más adecuada cuanto que, por la íntima interdependencia de 
los distintos conceptos del conocimiento, resulta necesario una y otra vez volver a 
los análisis primarios y contrastarlos con los nuevos, como éstos a su vez con los 
primeros [es decir, trascendentales]. (IL, 1, p. 226)

En el siguiente párrafo Husserl describe este movimiento zigzag como para atrás y para 
adelante entre “intuiciones singulares ejemplares de vivencias” y “la fijación descriptiva 
en conceptos puros de la esencia intuida” (IL, p. 227) Esto es una indicación clara del 
movimiento, durante la descripción fenomenológica, entre un enfoque en los elementos 
trascendentales de la experiencia y un enfoque en la correspondencia de palabras (y 
conceptos) con estos elementos trascendentales, para producir una descripción fiel59. 
En el siguiente parágrafo abajo discutiremos el efecto recíproco de este proceso en su 
propio ver (y hablar) de su evidencia vivida.

§4. La espiral trascendental-hermenéutica de la comunicación y crítica científica

Este parágrafo examina el método fenomenológico completo, que incluye todos los 
aspectos de la fenomenología como ciencia. Producir una descripción fenomenológica, 

58 Cf. p.e. Ideas I, §§34, 84, 124; MC, §34; Crisis, §59; IL, Investigación V, §6.
59 Sobre la relación entre palabras y conceptos, v. Harry P. Reeder, “Living Words and Concepts: 

Semantic Space and Semantic Texture,” op. cit. 



esbozado en el parágrafo anterior, será solamente un paso en el método fenomenológico 
completo, aunque este es el paso que recibe casi toda la atención en discusiones, de 
Husserl y de otros, sobre el método fenomenológico. Como en el parágrafo anterior, 
primero listamos los pasos y luego comentaremos en ellos. 

Los pasos de la espiral trascendental-hermenéutica de la comunicación y crítica 
científica son los siguientes:

1.	 Aprender de la filosofía y de sus problemas por medio de un estudio intensivo de 
textos filosóficos (y usualmente por medio de clases y discusiones con otros).

2.	 Reflexionar sobre lo que se ha aprendido sobre la filosofía y sus problemas.
3.	 Basado en esta reflexión, decidirse a producir una descripción fenomenológica, 

para dirigirse a un problema o cuestión filosófica.
4.	 Producir una descripción fenomenológica. 
5.	 Compartir la descripción más o menos formalmente con colegas fenomenólogos 

y/o con estudiantes.
6.	 De la base de las discusiones en Paso 5 a menudo se revisa la descripción, para 

corresponder mejor con la cosa misma o para comunicar efectivamente sus 
resultados con otros. 

7.	 El paso siguiente ordinariamente es presentar sus resultados en un congreso, 
para recibir más crítica intersubjetiva. La fenomenología nunca se limita a la 
descripción pura, sino que requiere interpretación y argumentación para su 
comunicación exitosa.

8.	 Después de la crítica del Paso 7, a menudo se revisa de nuevo la descripción, por 
las mismas razones en Paso 6.

9.	 Cuando se está satisfecho con la descripción, se la presenta para publicarla como 
artículo o monografía.

10.	Después de la publicación se reciben comentarios y críticas de otros, en formato 
verbal o escrito (cartas físicas o electrónicas, publicaciones de otros, etc.). 

11.	 Después de la crítica intersubjetiva del Paso 10 es posible decidirse a revisar más 
su descripción.

Se puede diagramar este proceso como lo siguiente:

76-  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  77

La espiral trascendental-hermenéutica de la comunicación y crítica científica

Al igual que en el caso de los pasos de la descripción fenomenológica, en todos 
los pasos anteriores hay una combinación, temática u horizontal, de elementos 
trascendentales y hermenéuticos. Lo mismo que en el proceso de escribir una descripción 
fenomenológica, cuando se confronta el proceso de comunicar sus resultados a otros, se 
guía por el polo trascendental de la experiencia inmanente y por el polo hermenéutico 
de los elementos retóricos60 y hermenéuticos de la comunicación intersubjetiva. Ahora 
comentamos individualmente en los pasos de la espiral trascendental-hermenéutica de 
la comunicación y crítica científica.

Paso 1: Una parte del método científico –en un sentido amplio– es el estudio e 
investigación requeridos para llegar a ser un científico. Para el fenomenólogo este proceso 
comienza con la lectura, usualmente acompañado por el escuchar ponencias y el participar 
en discusiones como estudiante. Esta parte del método científico en un sentido extendido 
a menudo está ignorado, pero fue discutido por Thomas S. Kuhn, inspirando una gran 

60 Cf. Calvin O. Schrag, Communicative Praxis and the Space of Subjectivity. Studies in Phenomenology 
and Existential Philosophy. Indianapolis: Indiana University Press, 1989, Part III.



controversia61. Sin entrar aquí en esta controversia, es suficiente decir que, para Husserl, 
la fenomenología existe como respuesta a problemas provenientes de la historia de la 
filosofía62. Husserl habla repetidamente de la necesidad de la reflexión trascendental, para 
tratar con problemas provenientes de la historia de la filosofía. He encontrado que en la 
enseñanza de la fenomenología es necesario emplear bastante tiempo en el esbozo de 
temas básicos de la filosofía moderna, para ayudar los alumnos a comprender la necesidad 
de reflexión trascendental. Las etapas tempranas en el adquirir un entendimiento de los 
problemas y temas para los que la fenomenología es una respuesta son completamente 
hermenéuticas, cuando los estudiantes luchan por comprender por qué, históricamente, 
actualmente pensamos como pensamos, por qué es que tenemos nuestros problemas 
filosóficos, y por qué la fenomenología ofrece soluciones a estos problemas.

Paso 2: Como se da cuenta de la necesidad de la reflexión trascendental, se reflexiona 
sobre la historia de la filosofía con sus problemas y temas. Esta reflexión queda en el 
nivel hermenéutico y “pretrascendental” hasta que se adquiere un comprensión bastante 
sofisticada de temas y problemas filosóficos, y se reflexiona en ellos utilizando la epojé. 
Es solamente cuando se entiende la necesidad de reflexión trascendental que se está 
preparado para la obra larga y dura de aprender lo que es la epojé y cómo realizarla; este 
proceso de aprendizaje requiere mucho tiempo, esfuerzo y paciencia. 

Paso 3: No se decide a realizar una descripción fenomenológica “solamente para 
divertirse”. Una descripción no es sobre “todo” y no es sobre “nada”. Es una reflexión 
trascendental sobre un tema o problema particular (el tiempo vivido, el cuerpo vivido, 
el lenguaje vivido, etc.), la que está guiada por un interés específico que fue adquirido 
hermenéuticamente del estudio y deliberación. Para decirlo de otra manera: la decisión 
involucra el marco de un problema o tema histórico de la filosofía, y de la percepción 
de la necesidad de una nueva interpretación del problema –percepción basada en la 
reflexión trascendental. Hay que entender la naturaleza de la epojé y de los resultados 
de la reflexión trascendental, hasta un punto63, para decidirse a utilizarla.

Paso 4: El análisis de la producción de la descripción está presentado en §3, arriba.
Paso 5: Cuando “tiene en la mano” una descripción fenomenológica, el filósofo 

científico la comparte con otros. Si éste es un fenomenólogo trascendental-hermenéutico, 
tal compartimiento no es solamente una demostración de su brillantez o iluminación, 
sino una presentación seria de trabajo-en-progreso para una evaluación y crítica científica 
(intersubjetiva). Al principio este compartimiento generalmente se hace más o menos 

61 Thomas S. Kuhn inspiró esta controversia por insistir que es peligroso ignorar este elemento de 
la ciencia, en su The Structure of Scientific Revolutions, 2d Ed. Chicago: University of Chicago Press, 
1970. La controversia se refleja en una colección de ensayos: Imre LAKATOS, y Alan MUSGRAVE, eds.,  
Criticism and the Growth of Knowledge, Proceedings of the International colloquium in the Philosophy of 
Science, London, 1965, Vol. 4. Cambridge: Cambridge University Press, 1970.

62 Cf. p.e. los Prolegómenos a las Investigaciones lógicas; y Crisis, Partes I y II.
63 La epojé es una capacidad que mejora con la práctica. Husserl se refiere al hecho de que su propia 

comprensión de la epojé y sus resultados profundizó gradualmente con el tiempo y la práctica. V., p. e., 
Crisis, §§43, 48.

78-  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  79

informalmente, con sus colegas y/o estudiantes64. En esta etapa hay que confrontar con 
el entretejimiento de problemas hermenéuticos de expresión y comunicación, y también 
la confrontación trascendental con la cosa misma –por sí mismo y mediante la invitación 
a otros a hacer lo mismo. 

Paso 6: El trabajo trascendental-hermenéutico del Paso 5 usualmente resulta en una 
revisión de la descripción. Esto involucra tematizar ambos: los temas trascendentales de lo 
que se describe y los temas hermenéuticos para desarrollar un “lenguaje fenomenológico” 
que logrará comunicar a otros los resultados trascendentales. Hay mucha reflexión sobre 
la elección de palabras, explicación de palabras usadas en sentidos nuevos hallados por 
la reflexión trascendental, y sobre el “hacer público” de este lenguaje fenomenológico, 
para compartirlo con colegas científicos.

Paso 7: El paso ordinario para el fenomenólogo practicando es presentar formalmente 
su descripción muy revisada en un congreso o una ponencia pública. Aquí se confrontan 
todos los temas trascendentales y hermenéuticos del Paso 6, pero con el horizonte 
adicional de que ahora uno está en un entorno formal y científico, comunicando con 
sus pares científicos. Esta capa horizontal requiere atención cuidadosa a los temas 
trascendentales y hermenéuticos que están involucrados en el método zigzag de la 
fenomenología. Por ejemplo, en este entorno se da cuenta de las obras fenomenológicas 
de al menos algunas de las personas en la audiencia, y esto involucra el añadir citas y 
explicaciones para confrontar a esta audiencia particular. Otro rasgo poco discutido del 
método fenomenológico completo es que después de esta presentación ordinariamente 
hay un tiempo planeado para la discusión y la crítica de ésta; lo anterior involucra no 
solamente explicación sino también argumentación (“No es como eso, es como esto”, 
“Ud. no me comprende correctamente, cuando digo esto intento eso”, etc.). 

Para Husserl esta discusión y crítica es un rasgo central del método fenomenológico65. 
Él dice que “En dos estratos tienen que desarrollarse –vemos por adelantado– los trabajos 
científicos para los que se ha presentado el título fenomenología trascendental”. El 
primero de estos dos estratos se refiere a lo que he llamado el polo trascendental del 
método fenomenológico: “En el primero tendrá que recorrerse el reino de la experiencia 
trascendental del yo”. El segundo estrato incluye elementos de este polo trascendental, 
pero también elementos de lo que llamo el polo hermenéutico del método fenomenológico 
completo: “El segundo estrato de la investigación fenomenológica tocaría precisamente a 
la crítica de la experiencia trascendental y sobre esto a la del conocimiento trascendental 
en general”. Husserl afirma que esta crítica intersubjetiva de la experiencia trascendental 
constituye “Una ciencia inauditamente original”. Esta nueva forma de la ciencia es, 
de hecho, la espiral trascendental-hermenéutica que enlaza la experiencia subjetiva y 

64 Cf. e., el Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo, op.cit. es el resultado de 
una serie de cursos que dio Husserl, y su Crisis es el resultado de una ponencia pública que fue invitado a 
presentar en Viena. También trabajaba íntimamente con sus asistentes, como es evidente en Eugen Fink y 
Edmund Husserl, Sixth Cartesian Meditation: The Idea of a Transcendental Theory of Method, op. cit.

65 Cf. MC, §13. Las citas en el párrafo arriba son de este parágrafo.



trascendental al discurso intersubjetivo y hermenéutico –un discurso que, en esta forma 
nueva de la ciencia, toma el camino zigzag (dos etapas) entre la experiencia subjetiva 
y la crítica intersubjectiva– utilizando las dos espirales trascendentales-hermenéuticas 
del método fenomenológico completo. También Husserl llama esta nueva ciencia 
“una ciencia de la subjetividad trascendental concreta, como subjetividad dada en una 
experiencia trascendental real y posible” y “una ciencia de la subjetividad, pero de la 
subjetividad objetiva”.

A esto aparecen algunos comentarios en este orden orden: primero, por referir a 
la fenomenología trascendental como ciencia Husserl implica claramente todos los 
elementos hermenéuticos que hemos esbozado arriba. También se implica en esto la 
frase de Husserl “subjetividad objetiva”. Para Husserl, el término objetivo significa 
esencialmente, intersubjetivo66. Pero ¿qué es la subjetividad intersubjetiva? Es la crítica 
científica (y por lo tanto en parte hermenéutica) de la experiencia trascendental. 

Segundo, ¿qué quiere decir Husserl al referirse primero a experiencia como “concreta” 
pero a la misma vez “actual y posible”? La ciencia de la subjetividad subjetiva es concreta 
porque la forma básica de la evidencia de esta nueva ciencia es la experiencia vivida y 
trascendental, dado de facto en un encuentro concreto con la cosa misma. Sin embargo 
es actual y posible porque por la reducción eidética se puede lograr una perspicacia en 
la naturaleza potencial y “arbitraria”67 de la experiencia, con sus estructuras puramente 
esenciales, y por eso abiertas.

Otro rasgo de los congresos científicos y de las ponencias públicas es que son, hace 
siglos, internacionales y transculturales. Comentaré este aspecto en mis comentarios 
sobre Paso 9, abajo.

Paso 8: Después de la presentación formal, la discusión y la crítica, ordinariamente 
se revisa más la descripción, con todos los temas trascendentales y hermenéuticos de 
Pasos 4–7, arriba. 

Paso 9: La siguiente etapa del método fenomenológico completo es revisar más 
la descripción, para presentarla para publicación. En esta etapa se esta “liberando” 
la obra para ser interpretada potencialmente por cualquier lector, con poca o ninguna 
posibilidad de confrontación, explicación y elaboración cara a cara. Este movimiento de 
una audiencia verbal, o verbal-o-escrito-para-ser-discutido, a una audiencia abierta de 
lectores, de presentar a una audiencia presente a presentar a una audiencia no presente, 
es un tema hondamente hermenéutico del que ha comentado la tradición hermenéutica 
desde el Fedro de Platón hasta las obras de Ricoeur68. Esto obliga a confrontar de 
nuevo el entretejimiento de estos temas hermenéuticos con la evidencia adquirida por 
la reflexión trascendental.

66 Cf. IL, Investigación I, §§11, 13; LFLT, §§59–61, 66, 102–4, 107; Ideas, §§29, 48, 135, 151.
67 Cf. EJ, §87b.
68 Cf. especialmente Paul Recoeur, Teoría de la Interpretación, op. cit., Capítulo 2; y “La función her-

menéutica del distanciamiento”, en Del texto a la acción, op. cit. pp. 95–110.

80-  Harry P. Reeder



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  81

69 Harry P. Reeder, “Living Words and Concepts: Semantic Space and Semantic Texture,” op. cit.
70 P.e., la Universidad Rafael Landívar, Ciudad de Guatemala, organizó una seria de congresos filosófi-

cos internacionales para tratar con los asuntos relacionados a la globalización. De mi participación en estos 
congresos resultó Harry P. Reeder, La globalización y la fenomenología del lenguaje, op. cit. en donde 
trato con muchos temas de la globalización específicamente en términos de la fenomenología del lenguaje 
–tales temas como la comunicación, palabras y conceptos, la educación, la cultura, y la responsabilidad.

Los asuntos hermenéuticos de la publicación involucran el rasgo adicional de que tales 
publicaciones están disponibles para todo el mundo, lo que abre asuntos interpretativos 
que involucran la comunicación internacional, interlingüística, e intercultural. Llega a 
ser un asunto la relación entre conceptos eidéticos y palabras basadas en las lenguas 
individuales69. En adición a los asuntos interlingüísticos están los asuntos hermenéuticos 
de la comunicación intercultural. En esta sociedad cada vez más globalizada estos asuntos 
transculturales han llegado a ser más importante y más investigados70. La globalización 
ha ensanchado los esfuerzos de la comunicación internacional más allá de las naciones 
tradicionales occidentales u orientales, para incluir una variedad más amplia de lenguas 
y culturas. 

Paso 10: Después de la publicación de la descripción hay nueva forma de respuestas, 
en textos de la audiencia nueva. Estas respuestas pueden tener la presentación informal 
del e-mail, o la presentación formal de publicaciones que repostan a la publicación 
original. Estas respuestas aún pueden aparecer en una lengua desconocida; en este caso 
se aprendería de la crítica de colegas. Aquí está otra etapa del entretejimiento de asuntos 
trascendentales y hermenéuticos, debido a la naturaleza texto-a-texto de la comunicación 
científica, ahora entre personas que no han (y ta vez no van a) encontrarse. Esta vez, 
confrontación, de nivel “más alto” (o a lo menos distinto) con el zigzag entre la reflexión 
trascendental y los asuntos hermenéuticos introducida por esta forma de comunicación 
aún más basada en textos. (“¿Identifiqué correctamente la estructura trascendental en la 
reflexión? “¿Pudiera expresarme más claramente para una audiencia internacional?”)

Paso 11: Para el fenomenólogo practicante esta confrontación con la audiencia no 
presente en Pasos 9 y 10 puede resultar en una nueva revisión de lo que ha “pasado por 
alto” o donde ha “descrito erróneamente” algún elemento de la cosa misma. Porque la 
fenomenología es una tarea infinita, es posible tener que realizar de nuevo Paso 4 para 
producir una descripción nueva y mejor. 

§5. Conclusión

Espero que en esta discusión se haya aclarado que el método fenomenológico 
completo, con sus espirales trascendentales-hermenéuticas, nunca es meramente una 
“visión privada” de la experiencia interna, sino que siempre está guiado y formado por 
los asuntos hermenéuticos de una ciencia intersubjetiva e histórica, pero con la diferencia 
fenomenológica de que siempre tiene que ser enlazado a la evidencia de la experiencia 
interna de las estructuras trascendentales de la cosa misma. 



Anticipo dos respuestas críticas interpretativas de este ensayo (y esto es una 
expresión de mi conocimiento de problemas hermenéuticos), lo cual es un resultado 
lógico de la naturaleza esencialmente intersubjetiva y autocrítica de la ciencia. Primero, 
algunos fenomenólogos trascendentales harán objeciones a lo que he descrito como el 
método fenomenológico completo, diciendo que los problemas de la comunicación y la 
interpretación no son, dicho correctamente, problemas del método fenomenológico, sino 
problemas científicos generales71. En este ensayo intento demostrar claramente que la 
insistencia de Husserl en que la fenomenología es una ciencia estricta involucra el método 
zigzag de confrontar problemas trascendentales de la evidencia intuitiva con problemas 
hermenéuticos del lenguaje, de la comunicación y de la interpretación –los que confronta 
Husserl mismo, aunque cortamente. También involucra la ciencia de la fenomenología 
tal interpretación de la naturaleza completa del método fenomenológico completo, el 
que llamo la fenomenología trascendental-hermenéutica. Este entretejimiento zigzag, de 
dos etapas, de elementos trascendentales y hermenéuticos es, afirmo, lo que hace de la 
fenomenología una ciencia de la cosa misma, de la experiencia humana. Husserl llama 
a la fenomenología “la fenomenología pura de las vivencias en general” (IL, 1, p. 216) 
–con todas sus implicaciones filosóficas. Sin embargo, este zigzag no es entre dos polos 
estáticos: a raíz de la naturaleza del tiempo vivido el zigzag se describe mejor como una 
espiral trascendental-hermenéutica.

También anticipo una segunda objeción. Algunos fenomenólogos hermenéuticos 
van a decir (con Heidegger y Ricoeur) que el lenguaje es “entre” nuestra consideración 
científica y la “vuelta al dentro” de la intuición. Intenté demostrar que el lenguaje 
es sobre algo72, pero que puede ser también sobre la experiencia trascendental73.  
Mi propia experiencia como fenomenólogo practicante (y muchas discusiones con otros 
fenomenólogos) atestigua al problema hermenéutico mismo de “corresponder” una 
lengua ya existente (dentro de la cual vivo) con la evidencia descubierta utilizando la 
epojé. Intenté demostrar, por medio de la citación de las obras publicadas de Husserl, 
que Husserl mismo se dio cuenta de este problema. Por supuesto el filósofo de tareas 
infinitas no pudo desplegar todas las facetas e implicaciones del método fenomenológico. 
En este ensayo intenté dar un pequeño paso más hacia nuestro entendimiento de estas 
facetas e implicaciones.

71 Recibía tales objeciones cuando presentaba mis obras en congresos. 
72 Esto es, de veras, una afirmación de Ricoeur, pero en otro sentido. V. El conflicto de la interpreta-

ciones: Ensayos de hermenéutica. Tr. Alejandrina Falcón. México, D.F.: Fondo de Cultura Económica, 
2003, Primera Parte.

73 Cf., p.e. los comentarios de Husserl sobre la experiencia prepredicativa, en MC, §§4–5.

82-  Harry P. Reeder



Fenomenología y Crisis: Aportes a las ciencias sociales
Phenomenology and Crisis: Contributions to Social Sciences

PEDRO JUAN ARISTIZÁBAL HOYOS
Escuela de Filosofía, Universidad Tecnológica de Pereira

Colombia

‡

Resumen:

El presente texto explicita históricamente 
la crisis de la razón que resalta Husserl a partir 
de su última obra: Die Krisis (...). Ello con el 
fin de mostrar que el origen y la evolución de la 
fenomenología, está estrechamente vinculada  
con la crisis inherente a la sociedad, y que 
tiene por eso mismo, una evidente cercanía 
con las ciencias sociales. Se desarrolla en 
tres partes, en una primera, se dan algunos 
elementos de la racionalidad humana frente al 
escepticismo y el relativismo, posteriormente 
se toman algunos referentes de la ruptura 
primordial de la modernidad entre el “mundo 
en sí” y el “ente psíquico” que generaría 
evidentes peligros para los problemas de la 
razón y su crisis manifiesta. Al final, con 
base en algunas categorías de R. Koselleck, 
se hace una corta explicación histórica de la 
connotada crisis de la racionalidad  actual.  

Palabras clave: Ciencias sociales, feno
menología, crisis, sociedad.

Abstract: 

The present text historically explicitates 
the crisis of reason that Husserl stresses in his 
last work, The Crisis of European Sciences 
and Transcendental Philosophy. That work 
intends to show that the origin and evolution 
of phenomenology is tightly linked with the 
crisis inherent in society, and therefore has 
an evident proximity to the social sciences. 
The essay is developed in three parts: the first 
presents some elements of human rationality 
in the face of skepticism and relativism; then 
it takes up some elements of the primordial 
rupture within modernity between the “world 
in itself” and the “psychic entity,” which 
creates obvious dangers for the problem of 
reason and its evident crisis; finally, based 
upon various categories of R. Kosseleck, it 
presents a short historical explanation of the 
implied crisis of reason today.

Key Words: social sciences, phenome
nology, crisis, society.

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



Presentación:

Fue contra las limitaciones de la psicología y del psicologismo para explicar las 
complejidades de la experiencia humana por lo que apareció, a principios del siglo XX, 
la fenomenología. Al inaugurarla, Husserl si dio a la tarea de comprender y describir 
las vivencias intencionales de la conciencia y también el estudio del tiempo interno o 
de la conciencia. En sus últimas obras, como señala Gadamer, Husserl pretende dejar a 
un lado toda inventiva subjetivista heredada de la modernidad cartesiana, al no hablar 
tan incisivamente en términos de conciencia sino de vida, vida que experimenta el 
mundo, con un importante concepto acuñado posteriormente en “Experiencia y Juicio” 
y en su obra posterior: Mundo de la vida (Lebenswelt), que define el mundo abierto 
de la experiencia. Este concepto al decir de Waldenfels, aparece al tiempo como “foco 
patógeno” y como “terapia”, pues con él no sólo se hace evidente la crisis de objetivación 
y naturalización que vive el mundo sino que su develamiento posibilita igualmente 
superarla. Esto intentaremos describirlo adelante.

En los medios universitarios, cuando Husserl inaugura la fenomenología, 
estaba en pleno auge el debate metodológico entre las llamadas ciencias naturales 
(Naturwissenschaften) y las ciencias del espíritu (o de la cultura) (Geisteswissenschaften), 
en el cual, nos dice L. van Breda, uno de los estudiosos de las ciencias del espíritu, 
W. Dilthey, quién tanto impactó la filosofía y la sociología alemana, separándose 
de los criterios naturalistas y positivistas de ese entonces, señalaba lo siguiente: “El 
conocimiento del mundo humano y de las culturas históricas supone la comprensión  de 
ciertas significaciones inmanentes a la vida, y (...) tal comprensión difiere radicalmente  
de la explicación causal practicada por las ciencias de la naturaleza”1. Esto, en otras 
palabras, significaba que los fenómenos socio-culturales no deben ser comprendidos 

1 Van Breda, H. L. Prólogo. En: Alfred Schutz,. El problema de la realidad social. Escritos 1. Buenos 
Aires, Amorrortu, 2003, p.7.

84-  Pedro Juan Aristizábal Hoyos



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  85

y explicados como en la relación determinista causa-efecto propia de los fenómenos 
naturales, sino desde la intencionalidad, o desde la motivación, o desde las múltiples 
posibilidades abiertas a la experiencia social y su sedimentación cultural.  Posteriormente 
H. Rickert concretó esas diferencias metodológicas  y Max Weber  logró establecer una 
sociología comprensiva  que pretendiera “descifrar los fenómenos sociales e históricos a 
la luz de ciertos tipos ideales, o de esencias, en cierto modo puras  y activamente creadas 
por el espíritu humano”2. Precisamente uno de los objetivos que se propuso el sociólogo 
austriaco A. Schutz, discípulo del Husserl de los últimos años, se condensó en relacionar 
la sociología comprensiva de Max Weber con la fenomenología Husserliana. De este 
modo una serie de conceptos como sentido común, crítica al naturalismo, indagación 
de la vida sobre sí misma, comprensión de las significaciones,  ideación, etc.,  eran los 
aspectos centrales metodológicos de las ciencias humanas con que estaban familiarizados 
filósofos y sociólogos. “Fundamentar filosóficamente la comprensión del sentido, tal 
como ella es ejercida y encarada por las ciencias sociales es hallar su fuente / en la 
experiencia humana misma y en el mundo de la vida/ (...)”3, y eso ya supone un intenso 
diálogo con la fenomenología de Husserl. 

A partir de esta  corta ambientación desarrollaremos algunos planteamientos de 
Husserl sobre la crisis de la razón moderna. Al final, con base en algunas categorías de 
Reinhart Koselleck, se hace una corta explicación histórica de la connotada crisis de la 
racionalidad humana.

1. Introducción general a la crisis
En una época nihilista y escéptica como la que vivimos, algunos autores sienten la 

necesidad de reafirmar una nueva filosofía fundada en la racionalidad humana. Contra  
el nihilismo luchó implícitamente Husserl al final de su vida, pero contra el escepticismo 
lo hizo explícitamente a lo largo de su evolución filosófica. En consecuencia, tres años 
antes de morir y, en abierta, aunque tácita, oposición al nihilismo escribía: “El peligro 
más grande que /nos/ amenaza (...) es el cansancio. Luchemos contra este peligro de los 
peligros (...) con aquella valentía que no se arredra ni siquiera ante una lucha infinita (...)”4. 
Este cansancio que señala el texto, está relacionado en profundidad con la pérdida de fe 
en las ideas y en los ideales, que han sido las fuentes rectoras de la conducta humana. 
Así el cansancio apuntaba en la misma dirección que lo hacía el desvanecimiento de los 
valores supremos de la conducta humana que ya había anunciado Niestzche desde su 
avistamiento solitario: la muerte de Dios y el advenimiento del nihilismo, con aquellas 
siempre recordadas y sombrías palabras: “¿El nihilismo está a la puerta, de donde nos 
llega este, el más terrible de los huéspedes?”5. 

2 Idem
3 Ibid. p. 8
4 Edmund HUSSERL. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental. Barcelona, 

Crítica, 1991 P.358. 
5 El nihilismo, una de cuyas manifestaciones es el cansancio, como el peligro más grande que nos 

amenaza, había ya sido puesto “ante los ojos” por F. Niestzsche que desde su más profunda soledad lo 



El cansancio como el peligro de todos los peligros, concomitante con el 
derrumbamiento de los valores supremos, abarcaba igualmente a la razón, una razón 
que se volvió instrumental, positivista, (simbolizada por su largo bostezo), ocupando 
entonces el vacío dejado en la cultura por la crisis de la moral nihilista. Contra esta 
razón instrumental y deshumanizante se levantó no solamente la Teoría Crítica sino 
la Fenomenología, quien no atacaba directamente a la razón humana, sino a su uso 
indebido, a su valor de abuso manifestado en un objetivismo extremo, hecho que llevó 
a sus denegadores a afirmarse con mayor fuerza en el irracionalismo, el escepticismo y 
el misticismo, obligando entonces a Husserl, a reivindicar de nuevo la razón humana, y a 
ser incisivo en sus ataques contra el escepticismo y el relativismo, que en el otro extremo, 
hacían perder obviamente, la confianza en el rigor de la ciencia, y que puso igualmente en 
peligro a la propia fenomenología. No es gratuito que sus propios discípulos, impulsados 
por el pensamiento de Heidegger, rechazaran a la fenomenología, no solamente como 
una metafísica de la subjetividad, sino como un idealismo subjetivo y solipsista hace 
tiempos superado. Juicio que desconoce su obra escrita a partir de los años 20, en la cual 
prácticamente Husserl reconoce a la intersubjetividad como la facticidad primordial, 
frente al ego trascendental en el que aparentemente se encontraba inmersa su obra al 
derivar a la intersubjetividad desde ese mismo ego solipsista. 

 
2. La crisis de la racionalidad moderna
Husserl desde sus primeras obras centra sus ataques contra la filosofía naturalista 

fundada en las leyes exactas de las ciencias de la naturaleza, representadas por el 
psicologismo, como contra el historicismo y la filosofía de la cosmovisión. Pues ambas 
filosofías, dice, han  mantenido vivo el escepticismo, y este representa, un fracaso más 
de la  racionalidad occidental; el escepticismo moderno se ha convertido, en su concepto, 
en una amenaza para la humanidad. 

En su lucha contra el psicologismo, al pretender establecer una “lógica pura”, Husserl 
hace un severo juicio a toda teoría que subyugue la razón a algo relativo a la especie 
humana, como a su constitución síquica, o al funcionamiento de los procesos mentales, 
es decir, a lo que denomina psicologismo, al que acusa de caer en un relativismo 
escéptico6, pues al reducir, por ejemplo, las leyes y principios lógicos (identidad, no-
contradicción, etc.) a experiencias subjetivas y procesos psíquicos, esto es, a costumbres, 
estados de ánimo, etc., se deja de lado la noción de verdad y su fundamento no será 

anunciaría como un huésped incómodo con el cual tendríamos que contar, sentenciándolo con aquellas 
lánguidas palabras ya mencionadas. Nietzsche asumiría este fenómeno de nuestro tiempo, con un nombre 
que daría forma a la pérdida de fe en las ideas y los ideales que han sido las fuentes rectoras de la conducta 
humana. Su significado está basado en la teoría de los dos mundos. Las raíces profundas que mueven nuestro 
mundo de la Physis (de la naturaleza), están más allá de ella, y por eso, con el anuncio de la muerte de Dios 
y de los valores que él encarna, la tierra, sin el mundo metafísico que la oriente, anda en la más completa 
oscuridad y desligada del sol, tal y como la presentaría en su metáfora del hombre frenético de la “Gaya 
scienza”. Cf. Friedrich NIETZSCHE. La ciencia jovial, Caracas, Monte Ávila, 1992, p. 114.

6 Edmund HUSSERL. Filosofía primera (I). Santafé de Bogotá, Norma, 1998 p. 116.

86-  Pedro Juan Aristizábal Hoyos



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  87

pues objetivo sino psicológico, y reducir, por ejemplo, la lógica a la psicología, (que es 
puro psicologismo), lleva a la absurda consecuencia de evaporar la verdad al hacerla 
relativa al modo humano de pensar. En consecuencia con la representación psicológica 
solamente obtenemos juicios de hechos, por contraposición, por ejemplo, a los juicios 
matemáticos (y científicos) que son pretendidamente universales e idealmente objetivos. 
En este contexto se nos va revelando una ciencia que busca las esencias de la actividad 
humana, y que Husserl llamaría fenomenología eidética, que se encuentra a la base de la 
ulterior fenomenología genética, que nos develaría el mundo de la vida, como fundamento 
último de las ciencias y de la construcción de sentido.

Como respuesta al escepticismo, Husserl desde un comienzo, se propuso fundar 
una filosofía como ciencia rigurosa. Él, indagó una y otra vez los fundamentos no sólo 
de la filosofía sino del pensamiento científico en general, poniendo al descubierto las 
presuposiciones implícitas que fundan a las ciencias del mundo natural y social, como 
a la filosofía contemporánea. “Su ideal, /recuerda Schutz/, era ser un “principiante” 
en filosofía, en el más fiel sentido de la palabra. Sólo laboriosos análisis, una audaz 
coherencia y un cambio radical en nuestros hábitos de pensamiento puede permitirnos 
revelar la esfera de una “primera filosofía” que cumpla con los requisitos de una “ciencia 
rigurosa” digna de tal nombre”7.

Es cierto, -señala Schutz- que se suele llamar rigurosas a muchas ciencias, aludiendo, 
por lo general, con este término a la posibilidad de presentar el contenido científico 
en forma matemática. En esa perspectiva no empleó Husserl el concepto. Para sortear 
equívocos, es preciso indicar que Husserl, asistente de matemáticos destacados como 
Weirestrass y Cantor, era un competente matemático que hizo su doctorado sobre el 
cimiento de una tesis que apuntaba a la filosofía de la aritmética. No obstante, “su 
profunda comprensión del pensamiento matemático y (...) admiración por sus logros, 
no le impidió ver que tenía limitaciones. Sabía que ninguna de las llamadas ciencias 
rigurosas, que con tanta eficacia utilizan el lenguaje matemático, puede conducir a la 
comprensión de nuestra experiencia del mundo, cuya existencia aquellas presuponen 
de manera acrítica y pretenden medir con los recursos correspondientes a la escala de 
sus instrumentos”8. Únicamente precipitando una incertidumbre filosófica sobre los 
presupuestos inherentes a nuestra desasombrada opinión, científica o no, conseguiremos 
confirmar  “la “exactitud“ no sólo de tal intento filosófico, sino igualmente de todas las 
ciencias que directa o indirectamente abordan nuestra experiencia del mundo”9    

En los últimos años de su vida, en sus conferencias de Viena y Praga, Husserl, huyendo 
del nacional-socialismo que le prohibiera cualquier actividad pública, señala que el 
fracaso de la racionalidad occidental, es debido a una “aberración del racionalismo” y 
no está motivado por la razón misma; su concepto de razón difiere, como el de tantos 
contemporáneos, de lo que se conoce como razón moderna. Escribe en la Crisis: “ (…) 

7 Alfred SCHUTZ. El problema de la realidad social. Op. Cit.. p 112 
8 Idem
9 Idem



razón indica (...) aquello hacia lo que (…) /el ser humano en cuanto ser humano/ desea 
llegar en su máxima intimidad, aquello que únicamente puede satisfacerlo, hacerlo 
“bienaventurado”, que la razón no admite ninguna distinción en “teórica”, “práctica” 
y “estética” (…)”10. Esta reivindicación de la racionalidad que asume Husserl, va más 
allá de la racionalidad instrumental moderna en tanto se revela como una razón que 
pretende superar al objetivismo y el escepticismo, y  que de hecho, añora el filósofo, le 
restituya al ser humano la confianza en sí mismo, y le lleve a comprenderse como un 
ser de metas infinitas inherentes al desarrollo de la filosofía en sus comienzos. Ello con 
el objetivo de superar el relativismo y el escepticismo, como también el de sobrepasar 
la vivencia nihilista.

Desde los inicios de la Crisis, Husserl se da a la tarea de poner ante los ojos el origen 
del espíritu moderno11; Indaga ¿Cuál fue la motivación primigenia y la movilización 
conceptual que condujo a la concepción naturalista y científica de la idea de filosofía 
natural? Esta marcha partiría de Galileo y Descartes, como los respectivos fundadores 
de la ciencia y la filosofía modernas. El esclarecimiento de estos inicios nos lleva, según 
Husserl, desde la crisis contemporánea de las ciencias, es decir, en su momento, desde 
su estado actual de evolución, hasta los desarrollos mismos del comienzo, teniendo en 
consecuencia una mirada retrospectiva no sólo sobre el pasado moderno, sino, sobre los 
orígenes de la filosofía occidental en el mundo antiguo.  

Dicha aberración del racionalismo que acompaña a la crisis de las ciencias, se hace 
manifiesta con la preponderancia objetivista del mundo, y ello tendría como resultado, 
la destrucción de la subjetividad tal y como lo habría hecho, por ejemplo,  la psicología 
naturalista12. El objetivismo extremo en el que está enraizado el mal de nuestra época13, 
en su imperialismo cultural, pretendió que la ciencia podía develar todos los misterios 
del universo, frente a otras formas de conocimiento se le aparecía como la única exacta 
y precisa, y que cree ciegamente, que dice lo que es. 

Husserl propone como salida a la crisis, una solución innovadora en el campo de 
las ciencias humanas y de la filosofía; retornar al mundo de la experiencia humana 
precientífica. Lo que denominaría actitud natural (Naturliche Einstellung) que Schutz 

10 Crisis, Op. Cit. § 73  P. 283  
En este sentido, señalaría también Habermas, la división del “Racionalismo Occidental”: que se estableció 

con el surgimiento de la modernidad, refiriéndose a las actitudes que se tienen frente al mundo de la vida 
cotidiano, producto de la especialización moderna, en estético-expresivo práctico-moral, y cognitivo- 
instrumental, actitudes que se establecerían frente a los respectivos mundos: subjetivo social y objetivo. 
CF. Habermas Jünger. Teoría de la Acción Comunicativa (tomo I). Madrid, Taurus, 1987  Páginas 213 y ss.. 
Con esto queremos expresar, que a esta sintomaticidad de la racionalidad moderna señalada críticamente 
por Habermas, Husserl se había opuesto precedentemente, y en efecto, esas divisiones también tienden a 
ser rechazadas por la cultura postmoderna, pero desafortunadamente con un desbordado esteticismo. En 
términos de Husserl esas divisiones no son esenciales a la razón humana y efectivamente, hace parte de la 
crisis de la racionalidad occidental o de su propia “aberración”.  

11 Crisis Op. Cit. páginas 60 y ss.
12 Edmund HUSSERL. La Filosofía como ciencia estricta. Buenos Aires, Nova, 1981.  p.55. 
13 Reyes MATE. Invitación a la fenomenología. Barcelona Paidos, Universidad autónoma, 1992. p. 15.

88-  Pedro Juan Aristizábal Hoyos



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  89

desde la sociología aportaría como sentido común, sería dicho retorno, en términos 
trascendentales a la “ingenuidad de la vida” y por tanto a su lenguaje precientífico, como 
fuente última de las configuraciones de sentido, requiere no solamente volver sobre el 
“lenguaje ingenuo de la vida (...)  /sino también/ el tener que manejarlo adecuadamente 
(...) /con vistas/ a la evidencia de las demostraciones”14. “El lenguaje /, como ha dicho 
Enzo Paci,/ puede fijar los objetos ideales: (...) olvidándose de la formación de sentido 
(...) /y dicho/ lenguaje permite tratar operativamente los objetos aunque su origen y por 
ende su sentido, se hayan olvidado”15. Eso fue lo que sucedió con Galileo.

Lo que descubre Husserl, en su indagación, es que Galileo orienta matemáticamente 
su mirada hacia la naturaleza, cuya racionalidad, more geométrico, no tiene en cuenta 
a “los sujetos en cuanto personas con una vida personal, /y/ de cuanto en uno u otro 
sentido pertenece al espíritu, de todas las propiedades culturales que se allegan a las 
cosas en la praxis humana”16. Pues sobre dicha ciencia moderna, es en últimas, donde 
descansa la filosofía moderna en su origen. Se impone de esta manera, el conocimiento 
matemático de la naturaleza, presentándose igualmente lo psíquico y lo humano, como 
algo medible en sí, y entonces todos los acontecimientos del mundo de la vida y de la 
experiencia humana, se pueden reducir a axiomas. Como se puede observar, en este 
proceso de descomposición, se revela el gran cisma, la gran ruptura de la modernidad; 
pues el mundo se escinde en dos: por un lado, el  mundo de la naturaleza,  y por el 
otro, el mundo psíquico; este último con el agravante de que no es siquiera un mundo 
autónomo que debería corresponder por esencia al mundo  espiritual y a la cultura, por 
contraposición al mundo de la ciencia, que sí es un mundo en-sí y contrapuesto en el 
sentido de desconocer la vida subjetiva. Esta separación y su consecuente devaluación 
de lo psíquico, generó grandes dificultades para el humanismo y para los problemas 
generales de la razón humana.

Esta orientación de las ciencias de la cultura, se debe a la influencia, como hemos dicho, 
de la ciencia moderna, que es en últimas donde descansa también la filosofía moderna 
en su origen; la filosofia cartesiana y su explicación matemática del mundo apoyada 
en Galileo, matematización y ciencia que no cuestionó Descartes: La modernidad y el 
Renacimiento al retornar a Grecia imponen el conocimiento matemático de la naturaleza, 
y en consecuencia, todos los acontecimientos del mundo de la vida son mensurables y 
se pueden reducir a axiomas. Esta ciencia se desentiende de lo sujetivo y por eso plantea 
lo psíquico como algo medible, y luego con el triunfo de la filosofía natural, y su aporte 
empírico, en objeto de un conocimiento científico natural. El resultado, pues, es dejar 
a un lado toda consideración subjetiva del mundo, es decir, de aquellas subjetividades 
que viven y habitan en el mundo17. 

14 Crisis. Op. Cit. Pág. 62
15 Enzo PACI. Función de las ciencias y significado del hombre. México, Fondo de Cultura Económica, 

s. f. P.21
16 Edmund Husserl. Crisis, Op. Cit  p. 62
17 Andre Dartigue. La fenomenología. Barcelona, Herder, 1975, P. 90



El fenomenólogo Andre Dartigues ilustraba esta situación de la siguiente manera: 
“que el mundo de la ciencia es un mundo sin vida lo prueba el hecho mismo de la 
exclusión que la ciencia hace de todos los predicados prácticos axiológicos, culturales, 
por los que los objetos cobraban un sentido y un valor para nosotros (...) En el universo 
“galileano” de la física matemática, nadie puede decir que hace mal tiempo, que el mar 
está tranquilo, que las flores están perfumadas y los frutos apetitosos, tampoco tiene 
sentido hablar de prados, bosques, casas, útiles de trabajo. (...) /Esta ciencia ha excluido 
a la subjetividad y/ hace abstracción de todo aquello que es espiritual (...) /es hacer/ un 
mundo inhabitado e inhabitable”18. 

Husserl en la Crisis, refiere  la paradójica situación de Galileo de ser el “genio 
descubridor y encubridor al tiempo. Descubre la naturaleza matemática (...) la ley de la 
causalidad, la “forma apriórica” del mundo “verdadero” (idealizado y matematizado) 
(...) y todo esto es descubrimiento-encubrimiento, y hasta hoy lo hemos asumido como 
pura y simple verdad”19, en eso consiste su encubrimiento. 

No obstante, reconoce en Galileo uno de los grandes espíritus científicos de la 
modernidad, y efectivamente, la responsabilidad no recae sobre Galileo y sus antecesores, 
sino sobre  la racionalidad filosófica ilustrada, y del Renacimiento. Y tanto como tampoco 
lo hicieron los filósofos del siglo de las luces, no se cuestionó el fundamento mismo de 
la filosofía natural, o no se hizo notoria la ciencia que la fundamentaba, en el sentido 
de dejar ver que sólo era el mundo de la ciencia y no el mundo de la vida. Con algunas 
excepciones, la idea que se impuso durante la ilustración de que la razón científica 
llevaría por sí misma al progreso moral de la humanidad, como lo señaló Habermas, se 
difundió acríticamente como una verdad incuestionable.

 Al inicio de la Crisis nos recuerda las promesas que entrañaba el humanismo 
renacentista, cuya postura revolucionaria arremetió contra el mundo paradigmático 
medieval, reivindicando a la humanidad antigua; y con el convencimiento de que por 
el triunfo del conocimiento de la naturaleza, la razón triunfaría totalmente y permitiría 
“una reforma filosófica de la educación y de todas las formas sociales y políticas de 
la existencia de la humanidad” y agrega: “Poseemos un testimonio inmortal de ese 
espíritu en el magnífico himno a la alegría de Schiller y Beethoven. Hoy -termina tan 
lacónicamente- sólo podemos comprender este himno con sentimientos dolorosos”20.  

Uno de los discípulos de Husserl, el filósofo de la ciencia Alexandre Koyré en uno 
de sus estudios newtonianos, refiere la tragedia del espíritu moderno de la siguiente 
manera: La ciencia moderna, dice Koyré, sustituyó 

“nuestro mundo de cualidades  y de percepciones sensibles, mundo en el cual 
vivimos, amamos y morimos, por otro mundo: el mundo de la cantidad y de la 
geometría reificada. (...) –Entonces- el mundo de la ciencia, el mundo real, se 

18 Idem
19 Edmund HUSSERL. Crisis Op. Cit 54
20 Ibid. p. 15

90-  Pedro Juan Aristizábal Hoyos



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  91

aleja y se separa por completo del Mundo de la Vida, (...) –y continúa- esta es la 
tragedia del espíritu moderno que resolvió el enigma del universo, pero sólo para 
reemplazarlo por otro: el enigma de sí mismo”21. 

Con esta perspectiva, nos daría a entender Husserl que, en contraste con la ciencia 
moderna representada en Galileo -hasta Newton- que se conoce históricamente como la 
revolución científica,  “hemos asistido a una gran revolución en la dominación técnica 
de la naturaleza”22, un gran desarrollo en los métodos y en la evolución de las ciencias 
positivas, por contraste con la situación de indigencia a que se han visto abocadas, durante 
tanto tiempo las ciencias de la cultura.

En las conferencias de Viena, el filósofo resalta ya el brutal dramatismo con el cual la 
crisis de la modernidad golpeó a Europa, la guerra de 1914 junto con los acontecimientos 
que le sucedieron, muestra en definitiva una profunda enfermedad que mostraba la 
bancarrota de Europa y el derrumbamiento de la cultura occidental. En ese contexto 
aparece el llamado testamento político de Husserl en el que se pregunta sobre Europa 
¿Qué es Europa? ¿Cuál es el sentido de su proyecto? A responder esas preguntas dedica 
el filósofo sus conferencias de Viena, que no es otra cosa que cuestionarse sobre la crisis 
misma de la “Razón moderna”. 

Husserl hace referencia a la crisis vital por la que estaría atravesando la humanidad 
europea (una crisis que no sólo golpeó a la cultura occidental sino que parece ser 
global). Dicha anomalía tiene como trasfondo entonces, una crisis de cientificidad. 
La manifestación más clara de esta anómala situación estaría definida por la forma 
tan abrumadora, en su momento, como la crisis de la modernidad tomó por asalto a 
Europa23.  

21 Alexandre KOYRÉ. Sentido y alcance de la síntesis newtoniana. En: Discusiones filosóficas. Revista 
del Depto de filosofía Universidad de Caldas. Manizales Año 1 No. 2, julio-diciembre de 2000. (Traducción 
de Carlos Alberto Ospina) 

22 Ibid 325
23 La guerra de 1914, junto con los acontecimientos brutales que la acompañaron,  hicieron notar a Husserl 

que la naturalización y cosificación de la conciencia y de las ideas que ya ponía en evidencia desde el artículo 
de logos de 1911, eran el indicio de algo muy grave que mostraba la ruina de la cultura europea. En esta 
situación histórica presenta Husserl el cuestionamiento por Europa. ¿Qué es Europa? Cuál es el significado 
de su proyecto? ¿Cuál es el motivo de su proceso de descomposición, de su derrumbe que parecería hoy 
día extenderse?. En el campo personal la situación del filósofo era igualmente compleja. La conferencia 
de Viena fue escrita en mayo de 1935 y la aflicción social y cultural se hace palpable. En julio de 1932 el 
partido nazi obtiene una victoria con casi la mitad de diputados en el parlamento. En 1933 Hitler es nombrado 
canciller.  Con un incendio del Reichstag (el 27 de febrero) se cita a nuevas elecciones y el partido nazi logra 
17 millones de votos. Hitler disuelve el parlamento y en abril se hace el primer boicoteó para pensadores 
y eruditos de origen judío. Después de 1933 le estaba prohibido a Husserl cualquier actividad pública.  
Por tanto, las conferencias que evocaban la crisis de Europa se dieron fuera de la influencia del Reich (Viena y 
Praga) que posteriormente serían también anexadas. Husserl es expulsado de la universidad  y vive con dolor 
su propia exclusión. En este mismo contexto la fenomenología también es excluida del territorio alemán. Cf. 
S. M. Javier. La fenomenología de Husserl como utopía de la razón. Barcelona Ánthropos, 1987 pp.19-37. 
Igualmente Cf. Waldenfels, Bernhard. De Husserl a Derridá. Barcelona, Paidos, 1997. pp. 41-52



3. Una comprensión histórica de la crisis: 
Dos categorías del pensador alemán Reinhart Koselleck nos posibilita comprender 

el sentido histórico de dicha crisis; el Horizonte de expectativas y el Espacio de 
experiencias. Dichas categorías enlazan entre sí el pasado y el futuro e implican la 
posibilidad de asumir las expectativas históricas de los hombres hacia el futuro24. 

El espacio de experiencias aparece como lo acumulado del pasado, dado en un ámbito 
que integra esa experiencia acumulada; este aspecto, en cuanto es adquirido, está limitado. 
De otro lado, el horizonte de expectativas implica lo que puede ser superado y trasciende 
el espacio de experiencias, porque designa el hacerse presente el futuro como una sombra 
que nos llena de temores y anhelos y que implica esa contingencia de la conciencia 
histórica. Ahora bien, esta estructura temporal de dicha conciencia histórica está mediada 
por el efecto retroactivo de nuestras expectativas sobre dicha experiencia.

La relación entre estas dos categorías permite explicar algunas variaciones que se 
han dado en la historia: En la Ilustración, por ejemplo,  se imprime un giro moderno a 
la relación entre horizonte de expectativas y espacio de experiencias. Se inducen tres 
temas:-La convicción de vivir en tiempos nuevos que no han tenido precedentes.  -El sentir 
que se vive en una época de aceleración de un cambio hacia lo mejor, esta convicción 
se da por oposición al acortamiento de expectativas. -Por último, el tener conciencia  
de que la historia es hecha por los seres humanos, llevó a asumir la historia como una 
responsabilidad de sus protagonistas; pero también llevó a los hombres a considerarse 
los amos de los acontecimientos y el amor desaforado a la diosa-Razón. 

En la actualidad, se sustituyen estas tres convicciones con la idea de progreso y ya 
no se considera a la historia como maestra de la vida, ni se tiene tan claramente definida 
la creencia en el mundo de ultratumba. No obstante, el progreso ya nos infunde algo 
de terror, y por eso la creencia en el progreso también está en descomposición. Cuanto 
más creemos en la novedad de los tiempos en los cuales vivimos, más insignificante 
resulta el espacio de experiencias disponible; y, de otro lado, cuanto más se debilite la 
creencia en el progreso, el vacío abierto detrás de la creencia se convierte en ámbito de 
fascinación.

La conciencia de crisis que vive la humanidad actualmente y su consecuente nihilismo 
implícito, se explica por el distanciamiento del horizonte de expectativas y por el 
retroceso del espacio de experiencias; esta crisis lleva a reflexionar sobre las nuevas 
relaciones que puedan adoptar estas categorías; así reflexionamos sobre la relación entre 
hacer la historia en el futuro y ser afectados por la historia, implica no tomar el pasado 
como algo muerto; el ser afectado por la historia implica una constante reinterpretación 
de ella ya que la distancia temporal ha pasado por muchas interpretaciones. La noción 
de historia que asumen intencionalmente los seres humanos, significa que ya no hay 
una transmisión sino una recepción activa y transformadora, igualmente ocurre con la 
hermenéutica como ha dicho Ricoeur, no hay transmisión, sino una recepción activa que 

24 Reinhart KOSSELLECK. Futuro pasado. Para una semántica de los  tiempos históricos. Barcelona, 
Paidos, 1993; pp. 333 ss.

92 -  Pedro Juan Aristizábal Hoyos



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  93

implica una constante transformación25. Entonces, el espacio de experiencias se toma 
como tradición, y esta implica una mediación activa que atraviesa la distancia temporal 
que nos separa del pasado; y esta transmisión remite al horizonte de expectativas que se 
apoya en el futuro; o en sentir que él, en un sentido, anticipa su sombra. 

Con esta reflexión que marcha hacia un mejor camino de aclaración y profundización 
nos queremos acercar poco a poco a nuestro mundo de la experiencia concreta asumiendo 
la presencia que en cada ser humano tienen las exigencias históricas y existenciales 
marcadas por el proyecto, por el asombro o por la cotidianidad potenciada como ha dicho 
Zenelman.  Y por eso terminamos evocando sus palabras en Necesidad de conciencia: 
“¿Cuál es el canto que nos reclama América Latina para volcarse en él? ¿Cuál es la 
mirada y el oído que puedan conducirnos a su tumultuosidad de formas? (...) ¿Cuánto 
de lo humano está en el discurso y cuanto ha quedado en el olvido?”26.

25 Paul RICOEUR. “La historia común de los hombres. La cuestión del sentido de la historia” En: 
Educación y política. Buenos Aires, Docencia, 1984 p. 59

26 Hugo ZENELMAN. Necesidad de conciencia. México, Anthropos, 1998 p.128.





El mundo en Husserl y Heidegger 
“Mundo de la vida” y “Ser en el mundo”

The world in Husserl and Heidegger: 
“Life world” and “Being-in-the-world”

WILLIAM BETANCOURT DELGADO
Departamento de Filosofía, Universidad del Valle

Colombia

‡

Resumen:

Intentar adelantar una reflexión acerca del 
“Mundo de la vida” (Lebenswelt) y del “Ser 
en el mundo” (In der Welt sein) es referirnos a 
Edmund Husserl y Martin Heidegger. Ambas 
denominaciones hablan de lo mismo, ambas 
se relacionan entre sí y ambas difieren entre sí. 
En esta mutua referencia se fundan múltiples 
discusiones acerca de la originalidad, validez 
y pertinencia de cada una de ellas. En 
lo que sigue nos proponemos mostrar lo 
característico de cada concepción del mundo, 
sus límites y su alcance. Este propósito exige 
que se presente adecuadamente y con algún 
detenimiento el fundamento común a ambas 
denominaciones. Partimos por tanto de una 
consideración general del tema, mejor aún, 
del problema del mundo.

Palabras clave: Husserl, Heidegger, 
mundo, “mundo de la vida”, “ser en el 
mundo”.

Abstract: 

The article intends to advance reflections 
upon “life world” (Lebenswelt) and “Being-
in-the-world” (In-der-Welt-sein), with 
reference to Edmund Husserl and Martin 
Heidegger. Both denominations speak of 
the same thing, both relate to each other and 
both differ from each other. In this mutual 
reference are founded many discussions of 
the originality, validity and relevance of each 
denomination. In the following we propose 
to demonstrate that which characterizes each 
conception of the world, its limits and scope. 
This intent requires an adequate and careful 
presentation of the common foundation of 
both terms. Therefore we begin with a general 
consideration of the topic –or, better, the 
problem of the world.

Key Word: Husserl, Heidegger, world, 
“life world”, “Being-in-the-world”.

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



1.- El mundo como tema

Intentar adelantar una reflexión acerca del “Mundo de la vida” (Lebenswelt) y del 
“Ser en el mundo” (In der Welt sein) es de inmediato referirnos a Edmund Husserl y 
Martin Heidegger. Ambas denominaciones hablan de lo mismo, ambas se relacionan entre 
sí y ambas difieren entre sí. En esta mutua referencia se fundan múltiples discusiones 
acerca de la originalidad, validez y pertenencia de cada una de ellas. En lo que sigue 
nos proponemos mostrar lo característico de cada concepción del mundo, sus límites 
y su alcance. Este propósito exige, pues, que se presente adecuadamente y con algún 
detenimiento el fundamento común a ambas denominaciones, ésto es, que nos ocupemos 
en primer término del tema del mundo.

Partimos, pues de una consideración general del tema, mejor aún, del problema del 
mundo. Nuestra pregunta requiere a su vez de un esclarecimiento previo. Preguntamos 
por el mundo desde el punto de vista de su qué y nos dirigimos en nuestro interrogar 
hacia el cómo del mundo, hacia una dilucidación de aquello que más propiamente 
lo caracteriza. Preguntar por el qué del mundo sólo resulta posible si partimos de un 
supuesto radical, de un saber acerca del mundo. ¿Qué sabemos de antemano acerca 
del mundo que no sólo hace posible preguntar por su qué sino que, además, torna la 
pregunta en una pregunta necesaria? Sabemos que hay mundo, es decir, sabemos que 
el mundo existe y este saber es, en general, un factum. Todo el mundo sabe que hay un 
mundo, el mundo en el que vive, del que se ocupa de distintas maneras y que concibe 
más o menos imprecisa y claramente. Nadie duda acerca de la existencia del mundo. 
El mundo es necesario, existe necesariamente. Y la misma pregunta por la existencia 
del mundo resulta absurda y carente de todo fundamento. Tampoco la certeza acerca 
de la existencia del mundo se funda en algún tipo de fe, sino que tiene su origen y su 
fundamento en el ser del hombre, en la existencia humana misma, pues sin mundo no 
nos sería posible existir. Porque existimos, y para existir, resulta necesario el mundo. 
Este carácter de radical necesidad del mundo es previo a toda concepción de mundo 
y constituye en último término la posibilidad misma de toda existencia, antes de todo 

96-  William Betancourt Delgado



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  97

preguntar y antes de toda interpretación. Porque no nos resulta posible pensar nuestra 
propia existencia sin mundo, porque el mundo está ligado de alguna manera a nuestro 
propio ser y sin él tampoco somos nosotros mismos, nuestra relación con el mundo está 
ya dada con nuestra propia existencia, es una relación a priori. Porque el mundo es a 
una con nuestro propio ser, porque nuestro contar con el mundo es siempre a priori la 
pregunta por la existencia del mundo carece de sentido, al menos filosóficamente. Este 
carácter de necesariamente existente asignado al mundo por el ser fáctico del hombre, 
fue pensado por primera vez por los antiguos griegos como  (physis), y atribuido 
al todo de lo real comprendido como w (cosmos)1. 

Pero el que ya desde siempre sepamos de alguna manera acerca de la existencia del 
mundo no significa que poseamos una adecuada comprensión de lo que propiamente 
mencionamos con el término mundo. Este nuestro saber acerca del mundo constituye, 
más bien,  no sólo la posibilidad de preguntar por él sino que funda la necesidad de tal 
preguntar.

La determinación de aquello que propiamente llamamos mundo encierra tanto 
una gran dificultad como múltiples posibilidades de comprensión, así nos lo advierte 
expresamente Martin Heidegger en Ser y Tiempo: “En el problema de ésta (de la 
cimentación de una analítica existenciaria del “ser ahí”) se encierra un desiderátum 
que agita hace mucho a la filosofía, pero en la realización del cual fracasa ésta una y 
otra vez: el desarrollo de la idea de un ‘concepto natural del mundo’ ”2.  

Como punto de partida nos limitamos aquí a mencionar algunas de las interpretaciones 
más comunes del concepto del mundo. 

El mundo fue pensado por los griegos como totalidad de lo real (fsiw) y también 
como totalidad ordenada de lo real, w. Descartes, partiendo de la Escolástica, 
conserva el concepto de sustancia y piensa el mundo como un ente en sí, como res 
extensa. La ciencia moderna piensa el mundo como naturaleza y ésta como el conjunto 
total de los objetos, ordenado según el doble parámetro de espacio y tiempo. 

Pero, también hablamos de mundo físico, de naturaleza, de mundo humano, de 
mundo histórico, cultural, espiritual, propio, social, de mundo natural y de mundo de 
la cotidianidad. 

No siendo, sin embargo nuestro propósito actual la dilucidación general del concepto 
de mundo, nos limitaremos en estas reflexiones a presentar en lo posible dos de las 
principales concepciones de mundo en el siglo XX, el mundo pensado por Edmund 
Husserl como “mundo de la vida” y el mundo concebido por Martin Heidegger como un 
existenciario desde la comprensión del  Dasein como “ser en el mundo”. Aquí hay que 

1 Para una fundamentación de la no necesidad de preguntar por la existencia del mundo, así como de lo 
absurdo que resulta formular tal pregunta véase: Martín HEIDEGGER. Prolegómenos para una historia 
del concepto de tiempo, Alianza, Madrid, 2006, p. 269 ss. 

2 Martín HEIDEGGER, El ser y el tiempo, F.C.E., Bogotá, 1993, § 11, p. 64. 



advertir, sin embargo, que aunque en los dos casos se  habla acerca del mundo y ambos 
lo  mencionan expresamente,  no lo hacen de la misma forma ni en el mismo sentido, 
no obstante los dos conceptos se corresponden entre sí.

Vamos por partes. La primera expresión, la de Husserl, mienta el mundo respecto de 
la vida, mejor aún, se refiere inmediatamente al mundo en y desde el ámbito de la vida, al 
mundo en el que la vida misma se despliega y realiza, al mundo objetivo. Por el contrario 
la expresión de Heidegger nombra una situación “subjetiva”, el ser del Dasein en el 
mundo. Sin embargo, el concepto de “mundo de la vida” (Lebenswelt) señala el sujeto, 
en cuya vida consciente es el mundo objetivo, y, de otra parte, el concepto de ‘ser en el 
mundo’  comprende el mundo como presente en la constitución de ser del Dasein. Los 
dos conceptos tematizan, pues, expresamente el mundo y la relación del hombre con el 
mundo, Husserl lo aprehende como sujeto y a éste como conciencia del yo, y Heidegger 
como Dasein. La vida de la conciencia en Husserl corresponde formalmente al “Ser en” 
en Heidegger. Mientras el Dasein confía a priori en el mundo desde su estancia junto a 
los entes intramundanos ocupándose con ellos, el sujeto vive intencionalmente referido 
al mundo y a los objetos. 

La pregunta de Husserl es, pues, ¿cómo se conoce intencionalmente el mundo y todo 
lo que le pertenece?  

Heidegger pregunta, por su parte: ¿en su detenerse, curándose de los entes 
intramundanos,  cómo confía el Dasein de cada caso en el mundo?3 

También desde el punto de vista histórico nos es posible diferenciar los dos conceptos. 
Mientras el concepto de “mundo de la vida” es un concepto relativamente tardío en la 
fenomenología trascendental de Husserl, tematizado expresamente en 1935 en la obra 
“La crisis de las ciencias europeas y la fenomenología transcendental”, el concepto 
de “ser en el mundo”, corresponde al desarrollo temprano de la ontología existencial 
de Heidegger a partir de “Ser y tiempo” (1927). Nosotros haremos referencia a estas 
dos obras en la dilucidación de ambos conceptos y nos limitaremos a ellas en estas 
consideraciones. Nos referiremos expresamente  a los parágrafos: 28 a 55 de Crisis y 
12 a 18, y 43 y 69 de Ser y Tiempo. 

Llegados aquí estamos en condiciones de abordar por separado las concepciones del 
mundo propias de los dos filósofos. Preguntamos en primer término ¿cómo determina 
Husserl el mundo? ¿De qué índole es la relación de la conciencia con el mundo? ¿Qué 
diferencia existe entre conciencia y Dasein?

2.- “Mundo de la vida”

Nos dice Husserl: “El mundo de la vida es un reino de evidencias originarias. Lo 
evidentemente dado es, según el caso, algo experimentado perceptivamente como ‘ello 
mismo’ en la presencia inmediata, o algo en el recuerdo recordado como ello mismo; 

3 Cfr. F.-W. von HERRMANN, Subjekt und Dasein, Klostermann, Frankfurt, 2004, S.44 ff.

98 -  William Betancourt Delgado



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  99

toda otra manera de intuición es un presenciar lo dado como ello mismo”. (Crisis, §34, 
p.1314).

El mundo de la vida es el ámbito propio para el desenvolvimiento natural de la vida 
humana, el medio ambiente, desde donde siempre y en el que en cada caso el hombre 
vive su vida inmediata y espontáneamente. Este mundo está vigente ya antes de toda 
consideración teorético-científica del mismo. Se trata del mundo precientífico, siempre ya 
ahí presente y disponible en el que se realiza toda vida y que también sirve de fundamento 
para toda actividad científica propiamente dicha. En este mundo de la vida natural 
precientífico se funda el mundo objetivo natural, y posee tres formas básicas de darse: 
es el mundo en el que acaece toda historia y en el que tiene lugar toda cultura; pues, el 
desarrollo natural del hombre no coincide con su modo de interpretar el mundo ni con el 
surgimiento y desarrollo de las ciencias objetivas (matemáticas, lógica, ciencias naturales, 
ciencias humanas), sino que éste es siempre un desarrollo tardío desde el punto de vista 
histórico cultural. Un segundo aspecto del mundo de la vida lo constituye el que éste lo 
es cada vez y en cada caso para un hombre determinado, para un individuo que vive su 
vida en él y que lo comprende ya antes de toda interpretación y de toda consideración 
científica del mundo. El mundo de la vida es el mundo al que yo pertenezco y en el que 
estoy inserto desde siempre y de manera personal, mi mundo. Finalmente este mundo 
posee un aspecto teórico científico en cuanto a él se dirige siempre el científico en la 
realización de su ciencia y a él retorna cada vez de nuevo. Pues “…es en esta vida donde 
el darse evidente del mundo vivido tiene, ha logrado y sigue logrando constantemente su 
sentido de ser precientífico. Aquí el camino retorna desde la evidencia objetivo, lógica (la 
‘intelección’ matemática, la ‘intelección’ científico natural, positivo-científica, así como 
la ejecuta el matemático, etc., investigando y fundamentando) hasta la protoevidencia, 
en la que está constantemente pre-dado el mundo de la vida” (Crisis, §34, p.132).

Conocemos el mundo de la vida precientífico en nuestra manera de vivir la vida 
mediante la experiencia natural sensible y en la satisfacción de nuestras necesidades 
e intereses más propios, determinados desde los más variados y diversos aspectos de 
nuestra vida (familia, estudio, trabajo, pertenencia social, vida política, vida privada, 
vida pública, etc.); “…lo subjetivo mundano-vital se caracteriza en toda su extensión 
precisamente por su real experimentabilidad.” (Crisis, § 34, p.131).

A este mundo pertenece en general todo lo que hay: cosas naturales, procesos, 
determinaciones de las cosas, seres vivos, plantas y animales, y hombres. Todo ello con 
su corporeidad sensiblemente experimentable. Es el mundo de la experiencia natural, 
de lo experimentable en general.

Pero a este mundo de la vida no sólo pertenecen los otros hombres, los hombres 
con los que yo me encuentro inmediatamente frente a su corporeidad, a este mundo 
pertenezco yo mismo y soy en él un objeto entre los objetos que constituyen el mundo 
de la vida. En este mundo se desarrolla nuestra existencia consciente y en él vivimos 
cotidianamente, a él pertenecemos en cuanto hombres y también en cuanto científicos 
o filósofos, y “…somos en él objetos sobre objetos, pues estamos siendo aquí y allí, en 

4 Edmund HUSSERL, Crisis de las ciencias europeas y la fenomenología trascendental, Folios 
ediciones, México, 1984. En adelante citamos por esta edición.



una sencilla certeza empírica anterior a todas las comprobaciones científicas, ya sean 
fisiológicas, psicológicas, sociológicas u otras. Por otra parte, somos sujetos para ese 
mundo, a saber, en cuanto sujetos-yo que lo experimentan…” (Crisis, § 28, p. 108-9). 

Yo sé de mi pertenencia al mundo de la vida, de la misma forma en que sé de la de los 
demás objetos, gracias a un simple saber empírico. En este saber yo no sólo soy objeto 
para quienes me experimentan como sujeto, sino objeto para mí mismo y me aprehendo 
a mí mismo como parte integrante del mundo de la vida.

En cuanto objeto del mundo de la vida soy también el sujeto en dicho mundo, pues 
yo lo experimento y, a partir de esta experiencia sensible, valoro, manipulo, juzgo, me 
valgo de los objetos de este mundo y los aprehendo según mis propias necesidades y 
mis propios fines. “A la parte objetiva de mi relación con el mundo de la vida pertenece 
también la parte subjetiva”5.

Los objetos del mundo de la vida adquieren su más propio sentido en cuanto son 
determinados como fenómenos materiales poseyendo este o aquel valor y un significado 
particular en cuanto son cosas con las que yo me relaciono en el trato, en mi experiencia 
sensible, valorando, juzgando y conduciéndome de una determinada manera. Estos 
objetos poseen antes de toda determinación científica, y por el mero hecho de ser 
experimentados por mí el carácter de cosas materiales, de cosas útiles, de cosas con las 
que tengo trato, y que poseen un determinado valor y su propio significado cultural; pues, 
sus modos de validez como entes reales, como posibilidades o como meras apariencias 
no dependen de una relación científico objetiva.

La entrega directa a los objetos, el mirar hacia ellos mismos y hacia sus cambios en 
sus múltiples movimientos, pertenece a la actitud natural en el mundo de la vida. Estamos, 
pues conscientemente dirigidos a los objetos tales y como ellos se nos presentan ‘en 
persona’: “Lo observamos en el cambio de actitud. Al dirigirnos rectilíneamente hacia 
el objeto y sus propiedades, la mirada atraviesa las apariencias y va hacia aquello que, 
en la continua unificación de estas, aparece continuamente, hacia el objeto en la validez 
de ser del modo presente ‘en persona’.” (Crisis,  § 28, p. 109). 

Los objetos no se nos dan ellos mismos sino en virtud del curso subjetivo de la 
percepción. El objeto aparece en los diversos modos fenoménicos relativos al sujeto 
como siendo uno y el mismo. En el estar dirigidos inmediata y directamente a los objetos 
nuestra mirada consciente va a través de una multiplicidad de apariencias hasta el objeto 
que aparece en ella continuamente. 

También nos es posible dirigir directamente la mirada reflexiva consciente al curso de 
las apariencias individuales relativas al sujeto. En la actitud reflexiva permanecemos ante 
una multiplicidad subjetiva de apariencias de un mismo objeto, mientras que en el dirigir 
la mirada directamente a la cosas tenemos ante nosotros un único objeto y sus cambios 
objetivos. En el ver directamente estamos siempre frente a uno y el mismo objeto, dado 
temáticamente en la sucesión de múltiples formas de aparecer. En la actitud reflexiva 

5 F.-W. von HERRMANN, op.cit, S.46.

100-  William Betancourt Delgado



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  101

se tematiza la multiplicidad de formas de presencia condicionadas subjetivamente. Es 
así que en el mundo de la vida el cambio de los diversos modos de aparecer del objeto 
está subjetivamente condicionado, pues éstos dependen siempre de mi percepción y de 
la perspectiva desde la que yo aprehendo el objeto, de que lo haga de un lado o del otro, 
de cerca o de lejos.

Conocemos el mundo de la vida en la simple experiencia en tanto mundo fenoménico 
espacio temporal sensible, que adviene a la presencia en la percepción actual y en las 
modificaciones de la representación correspondientes al triple horizonte temporal en el 
que la percepción sensible tiene lugar: “La percepción se refiere solamente al presente. 
Pero de antemano se mienta que este presente tiene tras suyo un pasado infinito y ante 
sí un futuro abierto…Considerando abstractamente la percepción en sí, encontramos 
como su función intencional la presentación; el objeto se da como objeto que está ‘acá’, 
que está originariamente acá en la presencia. Pero en esta presencia, en cuanto es la 
de un objeto extenso y duradero, se halla incluida la continuidad de lo aún-consciente, 
de aquello ya definido y que no es de ninguna manera intuitivo, una continuidad de 
‘retenciones’ y, en la dirección opuesta, una continuidad de ‘pretensiones’” (Crisis, §46, 
p.162). Así expone Husserl los modos de presentificación de los objetos que explican 
las maneras de darse el mundo natural.

La percepción es para Husserl el modo originario de la intuición y posee un papel 
fundamental en cuanto nos da de antemano los objetos del mundo de la vida en su 
presencia ‘en persona’. En la presencia ‘en persona’ de un objeto dado intuitivamente 
hay una medida insuperable de intuitividad. Toda intuición que no dé la presencia ‘en 
persona’ es una modificación del modo original (protomodo). La percepción nos presenta 
los objetos en su proto-originariedad, en la originariedad propia del origen. Así nos 
dice Husserl: “La percepción es el protomodo de la intuición; ella expone en proto-
originariedad, esto es, en el modo de la presencia ‘en persona’. Además tenemos otros 
modos de la intuición que, en ellos mismos de modo consciencial, tienen el carácter de 
modificación de ese ‘presente en persona’ y que lo tienen en el modo de la presencia 
‘en persona’. Estos modos de la intuición son representaciones, modificaciones de la 
presentación;…” (Crisis, § 28, p.109).

Al mundo sensible espacio temporal le pertenece según el sentido de su ser, en cuanto 
mundo vivenciado, una espacio temporalidad viviente y no lógico matemática: “La 
orientación en el mundo perceptivo, suministra en cuanto al mundo tan sólo el modo 
temporal ‘presente’, el que a su vez remite a los modos temporales pasado y futuro” 
(Crisis, §49, p.170).

En el presente tiene lugar la percepción actual, la actualidad de la percepción, y 
frente a esta se abre un doble horizonte temporal conformado por el pasado y el futuro. 
En este triple horizonte temporal se inscriben y constituyen los entes y el mundo. La 
constitución del ente es ella misma una temporalización que asigna su forma temporal 
a toda determinación específica del ente en el sistema constitutivo. A su vez el mundo 
constituye todos estos tiempos que desembocan sintéticamente en la unidad de un tiempo 
único, el tiempo, a partir de una síntesis universal y omnicomprensiva.



Hacemos presente lo percibido en el percibir y en él aprehendemos la presencia 
‘en persona’. De la misma manera aprehendemos la inactualidad en los modos de lo 
inactual, pero ésta ya no posee el carácter de lo presente ‘en persona’, de lo presente 
corporal, tal como está presente en la percepción. Lo no corporal tiene un determinado 
carácter temporal que depende de la forma de inactualidad que le corresponde: en la 
rememoración intuimos el “presente ya pasado” y en la espera “el presente venidero”. 
En la inactualidad, entendida como el horizonte de presencia que supera el campo de 
la percepción de lo presente dado ‘en persona’, aprehendemos lo no-inmediatamente 
presente6.

El pasado y el futuro como horizontes propios de la percepción inactual no nos son 
conocidos solamente mediante el recuerdo y la espera. En la experiencia sensible no sólo 
se nos da la percepción actual sino que en ella estamos igualmente abiertos al futuro y 
dirigidos al pasado. El futuro se nos da en la espera mediante la consciencia pretensional, 
en la que al mantener fijo lo que justamente pasa comprendemos el ahora del ahora y 
aprehendemos de antemano un ahora igual al presente. Sólo esperando conocemos el 
futuro pretensional y así podemos penetrar en el horizonte abierto y desconocido del 
futuro.

También el pasado se nos da en la conciencia retencional del pasado en la que 
aprehendemos previamente el paso del ahora actual a un ahora que ya no será nunca 
más. Así aprehendemos con especial claridad lo que precisamente está presente en cada 
momento dentro de un lapso de tiempo, hasta que desaparece en la oscuridad del pasado; 
para volver a aparecer en la memoria presentándose en la actualidad del recuerdo.

En la experiencia sensible no sólo vivimos en la percepción actual sino también 
en la apertura a lo inactual desde la rememoración y la espera. Vivimos, pues, en un 
mundo entendido como un universo de lo por principio intuible, actual e inactual, pues 
lo perteneciente a la vida del sujeto se caracteriza por su experimentabilidad. Respecto 
a esta determinación del ser de la vida nos dice Husserl en una nota aclaratoria: “La 
comprobación del ser de la vida, producido en la experiencia, da por resultado una 
plena convicción. Aunque sea inductiva, la anticipación inductiva es la de una posible 
experimentabilidad que decide en último término,…” (Crisis, § 34, Nota, p.131).

El estrato principal del mundo de la vida, tal como nos es conocido en la actualidad y 
en el recuerdo, está constituido por fenómenos sensibles, pues todos los objetos poseen 
una corporeidad experimentable sensiblemente7. En cuanto nos son dados en la intuición 
sensible nos son conocidos en su corporeidad todos los entes; tanto las cosas naturales 
como los productos culturales en el más amplio sentido, desde las cosas de uso hasta 
las obras de arte, en tanto requieren de un sustrato corpóreo que las sustente, desde los 
seres vivos no humanos hasta los hombres.

Los objetos del mundo de la vida están dados en el campo de la percepción para un 
sujeto experimentador, para el que la experiencia sensible en la que los aprehende en 

6 Cfr. F.-W. von HERRMANN, op.cit, S.48
7 Cfr. Edmund HUSSERL, Crisis, § 28, p.110.

102-  William Betancourt Delgado



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  103

su dimensión corporal depende estrechamente de su somaticidad: “En ello participa, 
comprensiblemente e ineludiblemente, nuestro soma, que nunca falta en el campo 
perceptivo, y que lo hace con sus correspondientes ‘órganos perceptivos’ (ojos, manos, 
orejas…)” (Crisis §28, p.110). 

Mi cuerpo en cuanto determina la experiencia sensible está tomado en la reflexión 
como un yo, que dispone de él libremente en sus experiencias y acciones, y no 
necesariamente como algo real, como una cosa meramente corpórea y experimentable. 
Mi consciencia es consciencia somática en cuanto se sabe presente en un cuerpo, cuyos 
órganos perceptivos son: ojos, oídos, cabeza, manos, en fin, todo mi cuerpo. Al percibir 
no sólo lo hago con los órganos perceptivos específicos sino con todo mi cuerpo. Husserl 
denomina los movimientos de mis órganos perceptivos y de mi cuerpo cinestesias.

La consciencia que vive en el mundo de la vida legitima en este experimentar concreto 
las cosas mediante las acciones motivadas por los intereses de la vida. Las cinestesias 
abarcan los movimientos yoicos del cuerpo en tanto este es sencillamente experimentador 
y activo. El sistema general de cinestesias determina en el curso de la percepción el modo 
en que nos son perceptibles las cosas sensibles. Experimento las cosas del mundo de la 
vida en la medida en que tengo trato activo con ellas, cuando las toco, las manipulo, las 
tomo, las necesito, las uso, etc.; y no precisamente en su consideración teórica.

Husserl amplía considerablemente el concepto de sensibilidad mediante la 
introducción de la dimensión cinestésica. Lo cinestésico como sistema total disponible 
para la consciencia es inmanente a ésta. En el mundo de la vida toda situación fenoménica 
correspondiente a mi campo de percepción está unida a una situación cinestésica, en la 
que yo actualizo cinestesias particulares. Tanto la percepción actual como el recuerdo 
están determinados en la experiencia por la dimensión cinestésica. No obstante las 
cinestesias se distinguen de los movimientos corporales conformando con ellos una 
unidad específica, perteneciendo al propio cuerpo (soma) en esta bilateralidad: cinestesias 
internas – movimientos corporales-reales externos.

Permanecemos en un mundo pasivo en tanto somos afectados sensiblemente por los 
objetos, pero nos constituimos en actores activos en cuanto nos ocupamos de los objetos 
para satisfacer nuestras necesidades y realizar nuestros propósitos y nuestros intereses 
vitales. Vivimos en el presente desde la percepción concreta en que nos ocupamos en 
los diversos asuntos de nuestra vida experimentando y teniendo trato con las cosas que 
nos son asequibles inmediatamente, pero también desde el presente permanecemos 
ligados a un pasado infinito que le sigue y a un futuro abierto que le precede. “El mundo 
es entendido aquí en cuanto temporal, en cuanto mundo espacio-temporal, en el que 
cada cosa tiene su extensión corpórea y su duración, y respecto del cual cada cosa 
tiene su puesto en el tiempo y en el espacio universal. Como tal el mundo es dado a 
una consciencia despierta, y como tal, en este horizonte universal tiene su validez. La 
percepción se refiere solamente al presente.” (Crisis, § 46, p.162). 

El análisis de la percepción nos muestra como su función intencional la presentación, 
el traer a la presencia. Así, todo objeto se da como estando aquí, al frente, originariamente 
en la presencia. Pero en cuanto la presencia lo es siempre de un objeto extenso y 



duradero, concreto, en ella está incluida la continuidad de lo aún consciente, de lo que 
dura en la consciencia, que ya no es algo intuido sino una continuidad de ‘retenciones’ 
y ‘pretensiones’. 

Al mostrar las maneras de darse el mundo y las intencionalidades expresas o implícitas 
que las posibilitan caemos en cuenta que sin estas los objetos del mundo no existirían 
para nosotros, no estarían simplemente ahí, puesto que en cada caso corresponden al 
sentido en que han sido definidos, o llegan a definirse, mediante operaciones puramente 
subjetivas. 

Lo singular en sí mismo no es nada para la consciencia, pues la percepción de la cosa 
es su percepción dentro de un campo perceptivo: “La cosa singular sólo tiene sentido 
en la percepción mediante un horizonte abierto de ‘percepciones posibles’” (Crisis, § 
47, p.164). 

La consciencia de la cosa singular presente en mi percepción inmediata está inserta 
en un doble horizonte de cosas, uno interno y otro externo. El horizonte interno encierra 
todas las determinaciones de las cosas no dadas actualmente pero susceptibles de ser 
actualizadas y llevadas a la presencia conjuntamente con la determinación presente. 
El horizonte externo abarca la región de cosas de la que mi consciencia mediante la 
atención extrae la cosa singular. Simultáneamente también son percibidas las restantes 
cosas de la región correspondiente en tanto son objetos de mi campo de percepción a 
los que no estoy dirigido en el modo de la atención actual, ocupándome en el atender 
solamente de un objeto en particular. El campo de cosas exterior, en cuanto campo de 
cosas no percibidas expresa y directamente, está conformado por un horizonte de cosas 
susceptibles de ser presentadas temáticamente y que se anuncian ya en lo presente actual 
como co-presentes. El campo actual de percepción es, pues, a una con el círculo de lo 
co-presente, un corte del mundo, entendido como el universo de cosas posibles de ser 
percibidas.

“El mundo es el horizonte universal indeterminado, pero susceptible de determinarse 
parcial y realmente en la experiencia como realidad. La conciencia de cosas y la 
conciencia del mundo se diferencian en tanto consciencia actual y experiencia de cosas 
posible e inactual. Tenemos conciencia de los objetos del mundo de la vida cada vez en 
su presencia original y del campo de percepción actual transformado en el horizonte 
del mundo. Cada cosa es una cosa dentro del mundo, a partir del mundo, una cosa del 
mundo y, viceversa, el mundo se nos da sólo como el horizonte universal de las cosas 
actualmente experimentadas”8. 

Vivir es siempre vivir en el mundo, experimentar realmente la certeza del mundo. 
Pero este experimentar la certeza del mundo no es algo así como experimentar un ente, 
pues el mundo jamás puede ser un ente, una cosa del mundo. El mundo nos es pre-dado 
como el horizonte universal y disponible ya de antemano para toda experiencia posible y 
para toda práxis. Este darse el mundo tiene el carácter de lo ya siempre y necesariamente 

8 F. –W. von HERRMANN, op. cit, S. 52.

104-  William Betancourt Delgado



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  105

dado previamente. Este darse previo del mundo es de tal índole que siempre nos son 
dadas cosas singulares y nunca el mundo mismo como un ente: “Por otro lado, el mundo 
no es como un ente, como un objeto, sino que es una unicidad para la cual el plural 
carece de sentido.” (Crisis, §37, p.146).

El mundo mismo no se nos aparece nunca como el horizonte que él mismo es, como 
un ente, sino que se nos da como consciencia de un horizonte de objetos que son y sin 
los cuales el mundo mismo no podría darse. El mundo como condición de posibilidad 
de los objetos es la condición de posibilidad para todo lo singular y plural. En él se nos 
dan las cosas como una multiplicidad de cosas, como cosas del mundo.

3-. “Ser en el mundo”

Ya se apuntó que para Heidegger, así como suele suceder en general, carece de 
sentido poner en duda la existencia del mundo, entendido como facticidad de lo 
existente inmediato y dado desde siempre. Heidegger no pregunta por el mundo desde 
la consideración del conjunto de los entes como el todo del ente, como algo ya de por 
sí y en sí existente. Antes bien, en lugar de dirigir la mirada hacia el horizonte universal 
de una posible experiencia de cosas, la dirige hacia el mundo circundante cotidiano, 
conjuntamente con las ‘cosas’ encontradas en él por el Dasein.

Heidegger tematiza el mundo al principio de la Analítica del Dasein, en la primera 
parte de Ser y Tiempo. Al comienzo del análisis el mundo no aparece mencionado 
directamente y en primer lugar. Antes bien, Heidegger lo introduce mediante la expresión 
‘ser en el mundo’, en la que se lo nombra en relación con ‘algo’ que es en él, con un ente 
diferente al mundo, pero, al menos en principio, capaz de estar en el mundo, con un ente 
a cuya naturaleza pertenece la posibilidad de tal relacionarse, precisamente en cuanto 
encuentra su ‘lugar’ en el mundo. El punto de partida para la reflexión lo constituye, 
pues, la diferencia ontológica entre mundo y cosas del mundo, entre mundo y entes 
intramundanos, ya que el mundo no se identifica sin más con las cosas tales como nos 
son dadas en cada caso.

La expresión ‘ser en el mundo’ antes que señalar un ente con la capacidad de 
permanencia en el mundo, lo que sería naturalmente propio de todos los entes, se refiere 
a la posibilidad específica de un ente determinado, al que le corresponde un modo de 
ser real o posible consistente en poseer la determinación óntica del ser en, (estar en). 
Pero, ¿qué quiere decir hablar de un ente al que le asignamos expresamente, y como 
algo privativo, la determinación específica del relacionarse con el mundo estando en 
él, ocupando un lugar en él? 

Ante todo respondemos que, en primera instancia, la expresión ‘ser en el mundo’ 
no se refiere sin más a una determinada posibilidad, propia de un ente que, además, se 
comprende desde el punto de vista de su relación con el mundo. La expresión menciona 
el modo específico de ser de un ente determinado, de un ente que posee, en su ser y 
por su ser, el modo de ser de ‘ser en el mundo’, como algo específicamente señalado, 



como algo que sólo a él le resulta propio y determinante frente a los demás entes, como 
algo que sólo él posee. La expresión ‘ser en el mundo’ introduce precisamente una 
diferencia esencial entre este ente determinado y los restantes entes, y dice, en primer 
lugar negativamente: a los demás entes, los que no poseen este carácter de ‘ser en el 
mundo’ no les es posible en general algo así como ser en el mundo, estar en el mundo 
y relacionarse con el mundo.

A los entes cuyo ser difiere del ser del Dasein no les es, pues, posible ‘ser en el 
mundo’. La expresión ‘ser en el mundo’ se refiere en primer término y exclusivamente 
al Dasein. De aquí que la expresión ‘ser en el mundo’ no hable directa ni expresamente 
del mundo, ni de los entes del mundo; así como tampoco de la manera en que estos entes 
están en el mundo. La expresión ‘ser en el mundo’ es, además, un título y, en cuanto 
tal, nombra algo cuya esencia consiste en ‘ser en el mundo’, algo determinado y, de 
ninguna manera, los entes en general, o algo que a estos les convenga o pertenezca. 
La expresión se refiere, pues, sólo a un ente, a un ente cuya determinación ontológica 
esencial es ‘ser en el mundo’. A este ente, y porque “el término expresa puramente el 
ser” (Ser y Tiempo §4, p.22)9 lo denomina Heidegger Dasein10. No es, sin embargo, 
nuestro propósito ocuparnos aquí expresa y detenidamente del Dasein como tema central 
del pensamiento de Heidegger. Si lo traemos a colación es porque su determinación 
ontológica tiene una relación fundamental con el ‘ser en el mundo’.

‘Ser en el mundo’ es lo propio de un ente, y de un ente bien determinado, el Dasein: 
“El «ser en el mundo» es sin duda una estructura necesaria a priori del Dasein, pero 
que dista mucho de determinar plenamente el ser de este último” (S u Z, §12, p.66). 
Heidegger advierte que en tanto ‘ser en el mundo’ es la estructura esencial del Dasein, en 
ella se muestra un fenómeno dotado de unidad; de la que, sin embargo, es preciso analizar 
uno a uno los elementos que la componen: el en el mundo y, por ende, el mundo mismo, 
el ente que es, en cada caso, en el modo del ‘ser en el mundo’, y el ser en, en cuanto 
tal11. En estas reflexiones abordaremos específicamente el tema del mundo, haciendo 
referencia a los restantes sólo en la medida de lo estrictamente necesario. Partimos, pues, 
de considerar el ‘ser en el mundo’ de manera necesariamente general, y desde aquí nos 
dirigimos a la dilucidación del problema  del mundo.

Heidegger denomina entes intramundanos a los entes que no son de la índole del 
Dasein, a los que no les corresponde ‘ser en el mundo’. El mundo es la condición de 
posibilidad de los entes intramundanos y está en una relación fundamental con el ser 
del Dasein, que, a su vez, es la condición de posibilidad de que sean intramundanos los 
entes. El mundo mismo hace parte, por así decirlo, de la constitución ontológica del 
Dasein, pertenece por su ser y desde su ser al Dasein.

9 En adelante, a menos que lo advirtamos expresamente nos referiremos a esta obra de Heidegger con 
la abreviatura siguiente: S u Z. Además citaremos siempre por la siguiente edición:

Martín HEIDEGGER. El Ser y el tiempo, Trad. José Gaos, F.C.E., Bogotá, 1993.
10 Dejamos sin traducir el término Dasein, por considerar que el término mismo es plenamente inteligible 

en filosofía.
11 Cfr. S u Z, § 12, pp. 65-66.

106-  William Betancourt Delgado



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  107

Es claro entonces que, según Heidegger, no debemos buscar el mundo en la 
experiencia como el horizonte universal de las cosas posibles. El mundo circundante, 
en el que el Dasein existe, no es el horizonte de la totalidad de realidad indeterminada 
conscientemente aprehendido, tal como Husserl lo concibe, así como tampoco algo, un 
ente, diferente de las cosas singulares aprehendidas en la experiencia,.

El mundo tiene, en primer término, relación con el Dasein, en cuanto es la condición 
ontológica de posibilidad para que el Dasein pueda, en general, encontrar entes 
intramundanos. Sólo si de antemano se posee un modo adecuado de acceso a los entes 
resulta posible encontrarlos. Este encontrar entes tiene lugar en virtud de que el Dasein 
mismo posee en su ser y por su ser los modos adecuados de acceso a los entes. Éstos, así 
como también los modos de darse los entes, están en una correlación esencial. El Dasein 
puede acceder a los entes en cuanto posee el carácter existencial ontológico del ‘curarse 
de’ –Besorgens-: “…se usa la expresión «curarse de» en la presente investigación 
como un término ontológico (un existenciario) para designar el ser de un posible «ser 
en el mundo’’” (S u Z, §12, p.69).  En este ‘curarse de’ propio del ente de la forma del 
Dasein éste se cura de su ser. El ‘curarse de’ en que el Dasein se detiene inmediatamente 
haciendo frente a los entes, se lleva a cabo en los modos inmediatos del usar, consumir, 
ocuparse con, manipular, conocer, etc.

El acceso a los entes curándose de comprende tanto el tener que ver con ellos en 
el usar y manipular, en que se cumple inmediatamente todo ‘curarse de’, como el 
conocimiento teórico, y mienta una relación con los entes intramundanos fundada en la 
existencia del Dasein: “La frase hoy tan repetida ‘el hombre tiene su mundo’ no quiere 
decir ontológicamente nada mientras permanezca en vago este ‘tener’. El ‘tener’ está 
fundado, como en la condición de su posibilidad, en la estructura existenciaria del 
‘ser en’. Es en cuanto ente que es esencialmente en este modo como puede el Dasein 
descubrir expresamente los entes que hacen frente en el mundo circundante, saber de 
ellos, disponer de ellos, tener el ‘mundo’” (S u Z, §12, p.70).

El Dasein vive inmediatamente en la cotidianidad y en ella vive ya desde siempre 
cabe (beim) los entes: “ ‘yo soy’ quiere decir otra vez ‘habito’, me detengo cabe…,el 
mundo, como algo que me es familiar de tal o cual manera…” (S u Z, §12, p.67). 

El ‘curarse de’ en que cotidianamente el Dasein trata con los entes precede 
ontológicamente al comportamiento no manipulador, que no tiene que vérselas con los 
entes, propio del conocimiento del mundo, y tiene prelación frente a éste12. En este modo 
de darse los entes encontramos una clara diferencia entre la manera de darse los entes 
para Husserl y el modo en que éstos están presentes para Heidegger; pues, según este 
último, todo dirigirse al mundo teoréticamente, considerándolo en cuanto tal desde una 
posición puramente cognoscitiva, presupone las formas de acceso a los entes del usar y 
manipular, y es, en sí mismo, un modo “deficiente” del tener que ver con el mundo en 

12 Cfr. S u Z, § 13, pp. 74-75.



el ‘curarse de’, un “no más que demorarse cabe…” y, no obstante sigue siendo un modo 
de acceso a los entes, no es el modo fundamental, ni el más inmediato.  

El mundo circundante, en el que acaece todo ‘curarse de’ es el mundo en el que 
el Dasein se encuentra inmerso desde siempre e inmediatamente. En éste el Dasein se 
abre inmediatamente al ente; lo que, sin embargo, no quiere decir que para Heidegger 
las cosas sean entes “inmediatamente dados”. Por el contrario, nos advierte que con 
esta denominación se yerra ontológicamente, pues, a los entes, en su ser y por su ser, 
les corresponde más bien el permanecer ocultos. “Pero los entes que hacen frente en el 
curarse de son en este ser inmediatamente ocultos, incluso preontológicamente” (S u 
Z, §15, p.81).

Este estar abierto al ente propio del Dasein es tal que posibilita el encontrar el ente 
dentro del mundo circundante en el ‘curarse de’, que tiene que ver con el ente, en cuanto 
útil a la mano (zuhandenes Zeug), en el trato no teorético; así como también en el trato 
expresamente cognoscitivo, teórico, que es una modificación de aquel, en cuanto en 
éste el ente aparece como una “cosa ante los ojos” (vorhandenes Ding), simplemente 
presente.

Al principio del análisis de la intramundanidad del ente Heidegger nos dice que el 
mundo en el que el Dasein existe, permitiendo que se presenten entes intramundanos, es 
siempre ya ahí, en todo ‘lo a la mano’. Pues el Dasein encuentra el ente en primer lugar  
como útil, como algo con lo que establece trato en el uso, en el emplearlo, consumirlo, 
manosearlo, adecuarlo para, etc. A estas formas concretas de trato con el ente las 
denomina el filósofo: ser a la mano (zuhandenheit). El útil es algo que ‘sirve para’, que 
es empleable ‘para’, que se puede consumir y manipular, que es esencialmente ‘para’, 
‘algo para…’. El ser a la mano posee la estructura de lo que ontológicamente remite 
de algo a algo. Sólo con fundamento en esta estructura ontológica de la remisión hay 
algo así como un útil. 

Heidegger recurre a ejemplos tomados de la cotidianidad para ilustrar, poniendo en 
obra, el sentido y la forma de esta remisión ontológica: la forma de acceder a un ente en 
el comportamiento cotidiano, por ejemplo a una aguja, no consiste en su conocimiento 
teórico o en su consideración abstracta; a la aguja se accede en el coser algo con ella, 
como forma adecuada del trato, cuidando de, (curándose de), pues, la aguja no es un 
ente que puede ser aislado en su ser, sino que en su ser a la mano es algo en cuya utilidad 
está referido al hilo, a algo que sirve para coser. Tampoco el hilo está aislado en su 
ser útil sino que está referido a la tela, o al material que se ha de unir con él, y ésta, a 
su vez, está referida a…aquello para lo que sirve, etc. Las distintas formas del ‘para 
qué’ se implican unas a otras y constituyen una totalidad.. Cada útil lo es sólo en tanto 
pertenece a otro en un todo de útiles. Pero un todo de útiles no es una simple suma de 
entes reunidos en el campo de la percepción (aguja, hilo, tela, costura, camisa…), sino 
la ontomórfica totalidad de referencias, que, por su parte, funda, haciéndolo posible, el 
estar juntas las cosas dentro del mundo circundante. La constitución esencial del útil es, 
pues, una constitución de referencia, aquello desde lo cual es a la mano lo a la mano, 
el mundo.

108-  William Betancourt Delgado



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  109

La conformidad (Bewandnis) es la estructura ontológica del ser a la mano: “El 
carácter del ser de lo ‘a la mano’ es la ‘conformidad’. La conformidad implica: 
‘conformarse con’ algo ‘en algo’” (S u Z, §18, p.98). La conformidad como ser de algo 
a la mano se determina desde la totalidad de conformidad a la que pertenece. En la 
totalidad de conformidad descansa el todo de útiles.

El útil hace frente al Dasein en su ser como conformidad. El hacer frente, el encontrarse, 
los entes es lo correlativo al trato propio del Dasein curándose de los entes. El ‘curarse 
de’ ocupándose con el ente tiene el carácter del permitir que el ente esté al frente, que se 
encuentre como útil en la conformidad de cada caso. Cuando al mostrarse a sí mismo en 
el conformarse que tiene con otro útil, el útil hace frente en su conformidad, el ‘curarse 
de’ correlativo es un permitir conformarse. El ‘curarse de’ ocupándose con el ente, que 
permite conformarse, tiene el carácter de un descubrir el ente en su ser. Este descubrir 
el ente de que se cura, en el que deja en libertad la conformidad en la que el ente es lo 
que es, puede mostrar previamente el ente en su ser. Este poner en libertad, en el que 
la conformidad es un ‘conformarse con’ algo ‘en algo’, acaece como cumplimiento del 
dejar conformarse ontológico existenciario con algo en algo. Todo conformarse es, en 
cada caso ya, un haberse conformado, porque aquí se trata de un “pretérito apriorístico”, 
que tiene lugar en el Dasein13. 

El Dasein tiene que existir ya en una comprensión previa de la totalidad de conformidad 
desde la que se determina la conformidad a la que pertenece el útil. Esta comprensión 
se constituye en el aseguramiento de unas con otras de las referencias al ‘con qué’ y ‘de 
qué’ de la conformidad; y acaece cuando cada ‘en qué’ de la conformidad es, a su vez, 
un ‘con qué’ de la conformidad  referido, a su turno, a otro ‘en qué’ de la conformidad. 
Así: la aguja está referida al hilo, éste al coser la tela, ésta a la producción de la camisa, 
ésta al vestido y éste a la satisfacción de la necesidad humana de cubrirse.

La cadena de referencias constitutiva de la conformidad termina en una referencia 
en la que el ‘en qué’ ya no es un ‘con qué’, sino la necesidad humana a la que apunta la 
totalidad de conformidad de cada caso, pues ésta no es ya algo así como un útil al que 
se refieran otros útiles. El último elemento de la totalidad de conformidad es siempre 
un ‘en qué’, que no se refiere a otro útil sino al Dasein. En los entes que hacen frente 
dentro del mundo se proyecta el Dasein a posibilidades suyas, propias de su ser, de su 
existencia en el mundo. Dirigiéndose a la posibilidad de ser del cubrirse, el Dasein elige 
la totalidad de conformidad ligada a este ‘por mor de que’ y, conjuntamente con ello, 
también los modos de referencia del ‘curarse de’  de los entes intramundanos, cuya 
última motivación es una posibilidad específica de la existencia.

En la apertura en que, y como la que, el Dasein existe, éste comprende de antemano 
la totalidad de conformidad de cada caso, en cuanto está referido a ella en el ‘por mor de 
que’. En el aseguramiento esencial de la apertura de su ‘por mor de que’ con la totalidad 
de conformidad el Dasein produce aquella apertura en cuyo ser abierto libera el ente 

13 Cfr. S u Z,  §18. P.99.



como útil intramundano. La totalidad de conformidad ligada al ‘por mor de que’ del 
Dasein, en la que se muestra el útil como ente intramundano es el mundo.

El mundo es, pues, una estructura ontológica. La estructura conformada por la relación 
del ‘por mor de que’ y las relaciones del ‘con qué’ y ‘en qué’ de la conformidad, así 
como también con las referencias correlativas del ‘para qué’.

En cuanto el mundo es una estructura ontológica propia del Dasein, éste comprende 
el mundo previamente como el conjunto de relaciones mundanas al que él se refiere. 
Partiendo de una posibilidad que él proyecta desde su ‘ser en el mundo’, en virtud del 
cual existe, el Dasein tiene la posibilidad de dirigirse a un ‘para qué’ en el trato con un 
útil curándose de. Así, se dirige al ‘para qué’ de la aguja desde el ‘por mor de que’ del 
cubrirse; y desde el ‘para’ de referencia está referido a un ‘para qué’: la aguja sirve para 
coser. Con el ‘para qué’ se refiere al ‘en qué’ de la conformidad, al hilo con el que debe 
coser, y con el ‘en qué’ está referido al ‘con qué’ de la conformidad, a la aguja, con la 
que guarda referencia ‘en’ el realizar la costura. El Dasein se detiene en la totalidad de 
referencias, en la totalidad de conformidad, abierta con el proyecto sobre la posibilidad 
de la existencia, precisamente en este referirse al ‘en qué’ – ‘con qué’ de referencia. 
Aquello en que la existencia se comprende de antemano y desde donde hace posible que 
haga frente el ente como útil intramundano, como totalidad ‘mundana’, es el mundo. 

El ‘ser en el mundo’ es la constitución ontológica del Dasein. ‘Ser en el mundo’ no 
significa que el Dasein venga a ser algo así como un ente, como una parte perteneciente 
al todo del mundo. La expresión ‘ser en el mundo’ no nombra un objeto entre otros, 
perteneciente al mundo de la vida. Tampoco en ella se piensa el Dasein como sujeto 
frente al mundo, pues, éste no está concebido como el horizonte universal de realidad 
indeterminada en que es la totalidad de los objetos distribuidos en tiempo y espacio. 
La totalidad de conformidad propia del Dasein, ligada al ‘por mor de que’ del todo de 
relaciones abierto en el Dasein mismo, es el mundo. Por su parte el Dasein mismo no es 
de la forma de los entes intramundanos, no es un ente entre otros, sino el ente que hace 
posible el hacer frente, el darse intramundano del ente. 

“ ‘Ser en’ en el mundo quiere decir: estar cada vez familiarizado con el mundo, 
existir en la apertura de una ‘totalidad de conformidad’ ligada al ‘por mor de’, como 
posibilitante ontológico del trato, cuidándose de, que tiene que ver con, con los entes 
intramundanos”14. 

El Dasein mantiene abiertas sus relaciones con el mundo en el estar familiarizado 
con los entes y con el mundo. Este estar familiarizado con el mundo, con el que 
permanece en relación, es un ‘estado de abierto’ previo, y tiene lugar en el ‘comprender’ 
y como ‘comprender’: “El comprender mismo se deja referir en y por estas relaciones.  
El carácter de relación de estas relaciones del referir lo consideramos como un ‘significar’”  
(S u Z., § 18, p.101).

14 F. –W., von HERRMANN, op.cit, S.59.

110-  William Betancourt Delgado



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  111

En el significar todas las relaciones están aseguradas entre sí como una totalidad 
original, en la que son lo que son. El Dasein se da a comprender a sí mismo previamente  
su ‘ser en el mundo’ en el significar de la totalidad de relaciones. La totalidad de relaciones 
significativas ensambladas entre sí es la ‘significatividad’.

La ‘significatividad’ es, pues,  la estructura interna, igual y permanente del mundo en 
la que se funda todo mundo circundante concreto. El Dasein se “significa” a sí mismo 
dándose a comprender originalmente su ser y su poder ser en relación con su ‘ser en el 
mundo’, en la familiaridad con las relaciones abiertas previamente. En éstas cada modo 
de la relación tiene un significado específico: el ‘por mor de que’ significa un ‘para’, 
este un ‘qué’, este un ‘en qué’ del conformarse, este un ‘con qué’ de la conformidad.

La ‘significatividad’ es la estructura ontológica del mundo, de aquello en que el Dasein 
en cuanto tal es en cada caso y de antemano: ‘la mundanidad del mundo’.

“El Dasein es, en su familiaridad con la significatividad, la condición óntica de 
la posibilidad del descubrimiento de entes que hacen frente en la forma de ser de la 
conformidad (‘ser a la mano’) en un mundo y pueden así hacerse notar en su ‘en sí’” 
(S u Z., § 18, p.102). El Dasein, en cuanto es, se ha referido ya en cada caso a un mundo 
que le hace frente. Los diversos mundos circundantes de cada caso son modificaciones 
concretas  de la estructura apriorística modificable del mundo.

La ‘significatividad’ está abierta a una con la existencia. El Dasein está ligado 
esencialmente, como a su propio ser, a la existencia. La ‘significatividad’ es un concepto 
ontológico – existenciario del mundo, porque en ella el Dasein se da a comprender a sí 
mismo su ‘ser en el mundo’, al tiempo en que se constituye en la posibilidad de darse 
los entes intramundanos. “El mundo pertenece a la constitución existenciaria del Dasein 
como el «ser en el mundo». Y, sin embargo, con ello no se realiza una ‘subjetivación 
del mundo’”15. 

En cuanto a la apertura del mundo pertenece esencialmente ser abierta en los 
existenciarios del proyectar y del estado de yecto, el mundo es un existenciario. La 
“proyección” -Entwurf-, el “estado de yecto” -Geworfenheit-  y el “ser cabe curándose 
de” -besorgendes Sein-bei-  son los principales existenciarios. 

Heidegger pregunta acerca de si al definir la mundanidad del mundo como un 
sistema de relaciones no se “evapora” el “ser sustancial” de los entes intramundanos y 
se “disuelve” en el “puro pensar” y, a modo de respuesta inmediata, concluye el  § 18 de 
Ser y Tiempo haciendo notar expresamente las diferentes estructuras que constituyen 
el carácter de los entes en la consideración general del ser del mundo y de los entes 
intramundanos: 

“1. El ser de los entes intramundanos que hacen frente inmediatamente (“ser a la 
mano”); 

2. El ser de aquellos entes (“ser ante los ojos”) que cabe encontrar delante 
y determinar en un peculiar proceso de descubrimiento a través de los entes que 

15 F. –W. von HERRMANN, op.cit., S.60.



hacen frente inmediatamente; 3. El ser de la condición óntica de la posibilidad del 
descubrimiento de entes intramundanos en general, la mundanidad del mundo. La 
mundanidad del mundo es una determinación existenciaria del ‘ser en el mundo’, es 
decir, del Dasein.” (S u Z., § 18, p.102).

Las relaciones que conforman el plexo de significatividad en que consiste la 
mundanidad del mundo no son algo meramente pensado, algo puesto únicamente en un 
pensar, sino el conjunto de referencias en que se detiene en cada caso el Dasein en el 
“ver en torno” curándose de”.

No se trata, pues, aquí  de un horizonte universal de percepción del que hagan parte, 
como fundados en la subjetividad del sujeto, los objetos del mundo de la vida. De 
nuevo Heidegger advierte que el sistema de relaciones constitutivo de la mundanidad 
dista mucho de hacer que se evapore el ser de lo a la mano dentro del mundo, pues es 
precisamente sobre este suelo, sobre la mundanidad del mundo, que cabe descubrir por 
primera vez estos entes en su “ser en sí” “sustancial”; ya que lo a la mano hace frente 
dentro del mundo y el “modo” de ser el mundo en todo ‘lo a la mano’ es un ser ya ahí. 
Este ser accesibles entes intramundanos del carácter de lo a la mano constituye a su vez la 
posibilidad de aprehender en estos entes lo “no más que ante los ojos”, lo “simplemente 
presente al frente”. 

La apertura de significatividad, en la que es un existenciario el mundo, no es una 
estructura ni subjetiva ni objetiva. Tanto el ente del carácter del Dasein como el ente que 
carece de éste están presentes de antemano en la apertura del mundo.

4.- El mundo en Husserl y Heidegger

Más con el ánimo de destacarlos que con el de adelantar una confrontación entre las dos 
posiciones presentamos en lo que sigue, a modo de conclusión, algunas consideraciones 
generales  en torno a los principales rasgos que al mundo y a los entes intramundanos 
les asignan Husserl y Heidegger.

Para Husserl el acceso al mundo tiene lugar como conciencia fundante del mundo 
de la vida y de los objetos del mundo de la vida en la percepción sensible actual y en la 
representación (recuerdo). Así mismo él ve el ámbito fundamental del mundo de la vida 
en el mundo de los fenómenos, apariencias, que se muestra en la percepción sensible 
y en el recuerdo.

Ciertamente Husserl no concibe la percepción sensible precientífica como 
conocimiento desinteresado sino como movida por los intereses de la vida, así también 
se refiere, en última instancia, al acceso a las cosas del mundo circundante, tal como éste 
se presenta en el trato con las cosas del mundo natural cotidiano. Pero, para él el trato 
teniendo que ver con las cosas, y el “conocimiento” del mundo correspondiente, no da 
como resultado traerlos ante la mirada fenomenológica más allá de la reflexión teórico 
cognoscitiva y sus métodos conceptuales. 

La percepción sensible aprehende inmediatamente el ente como cosa percibida, y 
sólo descubre cosas sensibles aparentes. En esto tiene fundamento la convicción según la 

112-  William Betancourt Delgado



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  113

cual las cosas materiales son la forma propia de los entes del mundo de la vida. De aquí 
que, tanto la simple intencionalidad de la experiencia como también la intencionalidad 
de significado espiritual, que versa sobre las significaciones espirituales precientíficas 
de los objetos del mundo de la vida, pertenezcan a la conciencia precientífica del mundo 
de la vida. 

En el mundo de la vida encontramos siempre, según Husserl, un sujeto yo, que como 
consciencia transcendental es constituyente tanto de los objetos que lo conforman, sean 
estos presentes o recordados, como del horizonte de presencia y copresencia en que las 
cosas se ordenan espacial y temporalmente.

Husserl supera la experiencia precientífica, y privilegia la intencionalidad de la 
conciencia científica, en la que las ciencias están en la posibilidad de substraer al mundo 
de la vida, dado a la intuición, un ser objetivo, verdadero, ideal y no intuible.

Para Heidegger la apertura primaria al ente es ‘el curarse de’, que tiene que ver con y, 
desde aquí, el ente intramundano es en primera instancia útil, pues para él la conciencia 
relativa al mundo de la vida se fundamenta ontológicamente en el ‘ser en el mundo’ y, 
desde allí, llega a ser ontológicamente perceptible.

Lo que Husserl analiza desde la perspectiva de la conciencia científica, desde el 
conocimiento y como conocimiento teórico, corresponde a lo que para Heidegger 
constituye un modo secundario de consideración de los entes. Para Heidegger en el 
tener que ver con las cosas hay un conocimiento de otro tipo, obtenido mediante el ‘ver 
en torno’, en el que el Dasein extrae las referencias del ‘para qué’, de la estructura de 
conformidad. El ver en torno es el ver más próximo al ente como ‘ser a la mano’. Sólo 
mirando desde las relaciones del “para qué” resulta posible la mirada contemplativa 
cognoscitiva al ente que, de ahora en adelante, hace frente como algo más que una cosa 
‘a la mano’ en este o aquel aspecto y con estas o aquellas características. Ciertamente, 
en todo ver en torno tiene lugar una percepción, pero el sentir en cuanto tal no descubre 
el útil “a la mano” hasta que no se dirige a él el ver en torno. Frente a ésto, Husserl no 
concibe la percepción sensible como un ver en torno.

La percepción sensible está inscrita en el ‘ver en torno’; por ello es posible modificar el  
‘curarse de viendo en torno’, y dirigirse al ente desde la mirada contemplativa como a lo 
meramente ‘ante los ojos’ (lo que hace frente) en el conocimiento teórico. La percepción 
sensible es, pues, una modificación del ‘curarse de viendo en torno’. Sólo cuando ella 
no se concibe así, se torna en la relación preeminente con el ente.

Para Heidegger tanto el mundo como el Dasein, en cuanto “ser en el mundo”, están 
dados de una sola vez en la estructura de conformidad propia del modo como están 
simplemente ahí, en la apertura del Dasein, en la mundanidad del mundo; esto es, en el 
‘ser a la mano’ entes como portadores de un ‘para qué’ fundado en el modo de ser del 
Dasein cotidiano, aprehensible previamente como tal en el ver en torno.

De lo anterior se sigue que mientras para Husserl el mundo es el horizonte universal 
espacio temporal de realidad  indeterminada en el que se encuentra la totalidad de los 
objetos, para Heidegger es un existenciario y en cuanto tal una determinación ontológica 
de la existencia humana.





La última pregunta directriz de Heidegger:
¿Hay aún hoy tierra natal?

The Final Guiding Question of Heidegger:
Is there a Native Land Today?

KLAUS HELD
Bergische Universität Wuppertal

Alemania
‡

Resumen:

La frase final del último texto manuscrito 
de Heidegger, redactado en 1976 pocos días 
antes de su muerte, reza: “... es necesario 
meditar ‘si’ y ‘cómo’, en la época de la 
civilización mundial tecnificada y uniforme, 
puede haber aún tierra natal”. Me propongo 
aquí reflexionar a fondo en torno a esto, 
advirtiendo que no es suficiente participar, 
discutiendo o negociando, en la controversia 
acerca de los pro y contra de la globalización, 
sino que es necesario detenerse y meditar. 
Doy un primer paso en esta “meditación”, 
reflexionando acerca de la relación en la que 
están los muchos mundos de las culturas 
tradicionales con el único mundo de la 
humanidad globalizada. 

Palabras claves: Heidegger, mundo, 
tierra natal, espacio.

Abstract:

The final sentence of the last manuscript 
text of Heidegger, drafted in 1976 a few days 
before his death, says: “…it is necessary to 
meditate “if” and “how,” in the age of the 
technical and uniform world civilization, 
one can have a native land.” I propose here 
to reflect deeply upon this, warning that it is 
not sufficient to participate in the discussions 
and negotiations in the controversies for and 
against globalization, but rather that it is 
necessary to stop and meditate. I provide a 
first step in this “meditation,” reflecting upon 
the relation in which the many worlds of 
traditional cultures stand with the one world 
of globalized humanity

Key Words: Heidegger, world, native 
land. 

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



A.

La frase final del último texto manuscrito de Heidegger, redactado en 1976 pocos 
días antes de su muerte, reza: “... es necesario meditar ‘si’ y ‘cómo’, en la época de la 
civilización mundial tecnificada y uniforme, puede haber aún tierra natal”1. El carácter 
uniforme del “mundo” dispuesto técnicamente, del cual hoy en día nos consideramos 
sus “ciudadanos” (cives), se me impuso ayer cuando viajé desde Alemania a Bogotá 
pasando por Caracas. En todas partes idénticos aeropuertos, la misma Coca Cola, la 
misma publicidad, el mismo inglés como idioma universal. Se podría pensar que esta 
uniformidad sirve como testimonio de que en la época de la “globalización”, en cualquier 
parte del globo terráqueo, poblado por una misma humanidad, nos encontramos “en casa”. 
Pero Heidegger pregunta: ¿puede este mundo universal en medio de su uniformidad 
constituir una “tierra natal” en la que realmente “habitemos”? o ¿esto es solamente 
posible en uno de los muchos diversos mundos, en donde estamos familiarizados con una 
determinada cultura forjada a través de la tradición, es decir, en Colombia, en Alemania 
o en cualquier otro lugar?

Para reflexionar a fondo en torno a esto no es suficiente participar, discutiendo o 
negociando, en la controversia acerca de los pro y contra de la globalización, sino que 
es necesario detenerse y meditar. Damos un primer paso en esta “meditación”, cuando 
reflexionamos acerca de la relación en la que están los muchos mundos de las culturas 
tradicionales con el único mundo de la humanidad globalizada. Solamente este tipo de 
meditación puede proporcionar a la discusión mundial actual en torno al entendimiento 
intercultural, el fundamento filosófico que requiere con urgencia para que no permanezca 
tan superficial como hasta ahora.     

A lo largo de toda su vida Heidegger se sintió decepcionado de que sus lectores 
solamente hablaran “acerca” de su pensar sin adentrarse, pensando junto a él, en tal pensar. 

1 Martin HEIDEGGER: Aus der Erfahrung des Denkens (Gesamtausgabe 13). Frankfurt a. M., 
Klostermann, p. 243.

116-  Klaus Held



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  117

Es por esto que deseo, bajo la guía de Heidegger, meditar acerca de lo que hoy en día 
puede significar “tierra natal”. En Ser y Tiempo de 1927 y en las lecciones magistrales 
en las que esta obra fue preparada, Heidegger encontró el camino para una meditación 
filosófica, que no permanece como una simple construcción intelectual, sino que obtiene 
su fuerza de convicción en el hecho de estar abierta a las cosas y a los estados de estas 
cosas. Este camino es la fenomenología fundada por Edmund Husserl.  

Tras el “giro”, así denominado por él mismo, realizado en los años que siguen a Ser 
y Tiempo, Heidegger no denominó más su pensar como un pensar “fenomenológico”. 
Sin embargo, incluso hasta en su época posterior, declaró múltiples veces que fue la 
Fenomenología la que le enseñó a “ver” filosóficamente. [Los críticos que solamente 
admiten como auténtica filosofía el pensar que argumenta con el espíritu de la ilustración 
o de la analítica anglosajona del lenguaje, reprochan permanentemente a Heidegger que 
su pensamiento posterior carece de la fuerza de convicción científica, porque no respeta 
los límites con la poesía o la mitología. Esta crítica no es convincente, básicamente porque 
todos los conocimientos esenciales que Heidegger obtuvo en las décadas posteriores a Ser 
y Tiempo se nutren todavía de la orientación fenomenológica a las “cosas mismas”].   

Si deseamos entrar con Heidegger en una meditación acerca de la posibilidad de la 
tierra natal, debemos seguir en consecuencia la máxima originaria de la Fenomenología 
y empezar con la “cosa misma”. Nos hemos encontrado con este asunto a través del 
concepto de “mundo”: “tierra natal”, la región que habitamos como nuestra “casa”, es 
en todos los casos un mundo, bien sea éste el mundo de la civilización mundial uniforme 
o el mundo de una cultura tradicional. Es por esto que deseo dedicar la primera mitad 
de mis reflexiones al concepto fenomenológico de mundo. Recurriré al pensamiento 
posterior de Heidegger en torno al problema del tiempo e intentaré explicar con su ayuda 
en qué sentido el mundo, de acuerdo con  Heidegger, posee el carácter de “región”. En 
la segunda parte de la conferencia abordaré el hecho de que una región particular  del 
mundo se manifiesta en la polaridad de dos regiones del mundo: “cielo” y “tierra”. Esta 
idea nos permite considerar desde la perspectiva del pensar heideggeriano la catástrofe 
ecológica global que se anuncia hoy en día. En toda cultura se presenta la polaridad de 
cielo y tierra, aunque en cada caso de una manera diferente. El conocimiento de esto me 
conducirá, al final de la reflexión, a las preguntas en torno al entendimiento intercultural 
y a la posibilidad de la tierra natal en nuestra época.    

 

B.

Doy inicio a la primera parte de la conferencia. ¿Qué significa el “mundo”, considerado 
fenomenológicamente? La “fenómeno-logía” trata, como su nombre lo dice, del 
phainómenon, de lo que se manifiesta en su manifestarse. Husserl dirigió su atención a 
las diversas maneras de lo que se manifiesta y a los diversos modos que corresponden a 



su manifestación. Para Heidegger se convirtió el manifestarse en general, que se lleva a 
cabo en todas las formas de la manifestación, en el tema principal de su preguntar. Toda 
manifestarse acontece – ya según Husserl – de tal manera que, lo que se manifiesta surge 
desde un horizonte en el que él está inmerso. El mundo es para Husserl el horizonte 
particular, en el que todos estos horizontes se pertenecen mutuamente. Por “horizonte” 
concibe él un contexto de remisiones: todo lo que se manifiesta –una cosa, un ser 
humano, un asunto, una institución, una idea o cualquier otra cosa– remite, a través del 
significado que tiene para mí, a determinados ámbitos, “horizontes”, de posibilidades 
que me dirigen hacia otro algo que se manifiesta.

Estas posibilidades están a mi disposición de manera latente, pero yo las puedo 
trasladar desde su estado de latencia a la presencia. En el sentido de este “yo puedo”, 
las posibilidades, y con ello todos los horizontes, son algo subjetivo. Los horizontes 
–“horízon” significa “que limita”– son finitos, porque siempre me abren solamente 
un ámbito restringido de posibilidades. Esto limita ciertamente todo mi actuar, pero 
al mismo tiempo le imprime movimiento: solamente porque me oriento en horizontes 
puedo aprehender con mi comportamiento diversas posibilidades. En este sentido es el 
mundo, en tanto horizonte de todos los horizontes, un espacio de juego, una dimensión 
de la apertura, que abre espacio al libre comportamiento del hombre. 

Las posibilidades de remisión que implica un horizonte, se muestran solamente cuando 
yo las puedo aprehender y de esta manera despliego mi “yo puedo”. En esta medida 
ellas dependen de mí. Pero en el hecho de aprehender estas posibilidades subjetivas 
presupongo de antemano la apertura que da lugar a que el horizonte en general sea 
un horizonte. Así, la apertura misma no depende de mí. Yo no la produzco, sino que 
la experimento como ya dada, en el momento en que me muevo en ella a través de mi 
comportamiento. Ciertamente hago esa experiencia de una manera singular: la apertura no 
comparece ante mí como un objeto al que se puede dirigir mi atención. Por el contrario, 
ella mantiene el horizonte abierto justamente porque ella misma no se hace presente ni 
visible. Es comparable con el aire que nos deja respirar libremente y que mientras es 
puro y claro permanece invisible. La apertura se contiene ante su propia manifestación 
y así  posibilita, precisamente, la manifestación de lo que comparece ante nosotros en 
un horizonte a través de la aprehensión de posibilidades de remisión.  

En el Feldweggespräch über das Denken [“Diálogo en torno al pensar en un camino 
de campo”] Heidegger habló de la manera más clara acerca de la relación del horizonte 
con la apertura. Este texto, escrito por él en 1945 al final de la segunda guerra mundial, 
es un texto clave y especialmente instructivo para la comprensión de su camino del 
pensar posterior. Para nuestro comportamiento, el mundo constituye el ámbito de las 
posibilidades de remisión, y en esta medida es apropiado denominarlo “horizonte”. Pero 
el horizonte, afirma Heidegger en este diálogo, es solamente el lado del mundo dirigido 
a nosotros, es decir, el lado del mundo, que como dimensión abierta, se hace presente 
para nosotros. Debemos figurarnos un lado del mundo apartado de nuestra vista. Es la 
apertura misma, que hace posible la movilidad de nuestro comportamiento en el horizonte, 
precisamente en la medida en que ella misma no se presenta ante nosotros.  

118-  Klaus Held



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  119

¿Pero cómo podemos proceder para pensar este lado del mundo apartado de nuestra 
vista? Lo que no se manifiesta ante nosotros, permanece oculto. ¿Cómo podemos pensar 
este lado oculto sin negar de esta manera su ocultamiento y así, precisamente, errar en lo 
propio de la “cosa misma” que tratamos? ¿Cómo podemos hacer justicia al ocultamiento 
como tal? No obstante el hecho de que en ella el concepto de horizonte no es su asunto, 
encontramos ayuda para responder a esta pregunta en la conferencia tardía de Heidegger 
titulada “Tiempo y Ser” de 1963. Como ya lo indica la llamativa inversión del título de 
la obra monumental de Heidegger Ser y Tiempo, también en este caso se trata de un texto 
programático, al que podemos considerar como un texto orientador para la comprensión 
del Heidegger tardío.

	 El tema principal de la conferencia es el tiempo. Hacemos la experiencia del 
tiempo si aprehendemos una posibilidad subjetiva ofrecida por el contexto remisional, que 
nos dirige en cada caso hacia algo que se manifiesta. A través de este “dirigirnos hacia” 
se nos hace presente, a saber, lo que se manifiesta y nos concierne. Se nos manifiesta 
en la forma temporal del presente. Esto estaría ausente para nosotros, si no hubiésemos 
aprehendido la posibilidad correspondiente. La aprehensión de una posibilidad en el 
contexto remisional inscrito en el horizonte es un traslado en el presente. Los horizontes 
se nos abren siempre solamente porque hacemos presente una posibilidad de remisión 
subjetiva. ¿Cómo se consuma este acontecer fundamental si lo consideramos en su 
concreción fenomenológica?

Tomemos como ejemplo “inofensivo” el caso en el que abro mi garaje para sentarme 
en mi auto. Antes de que el garaje esté abierto ya “sé” que en él veré mi auto. En una 
consideración más detallada este “saber” muestra dos aspectos: ya he visto con frecuencia 
mi auto parqueado en el garaje. Estos sucesos residen en el pasado. Además veré 
inmediatamente el auto. Este acontecimiento reside en el futuro. Lo que tiene su lugar 
en el pasado o en el futuro no está en este momento presente, sino ausente. La ausencia 
de algo es el opuesto de su presencia; no hay un tercer término que medie entre los dos, 
y en esta medida entre el presente, por una parte, y el pasado y el futuro, por otra parte, 
existe una lejanía insuperable.  

Pero la expectativa de ver mi auto no reside exclusiva ni tampoco primariamente en 
el recuerdo de acontecimientos sucedidos en la lejanía insuperable del pasado. El uso que 
hasta ahora he hecho de mi garaje me ha sido legado por la costumbre, de esperar que al 
abrir su puerta veré en él mi auto. Pero bajo la forma de esta costumbre, la contemplación 
de mi auto que está en el garaje, y por consiguiente el pasado, permanece en cierto modo 
viva en mí, de manera semejante a como en el presente dejo “trabajar” para mí un capital 
que heredé, cuando yo con ello obtengo rentabilidad. Desde Ser y tiempo Heidegger 
denomina a este pasado que permanece vivo como “el haber-sido” [Gewesenheit]. Por 
esto aún en la conferencia “Tiempo y ser” él habla de “lo sido” [Gewesen]. Lo “sido” 
designa una ausencia, que en tanto ausencia, y  por consiguiente sin negar la lejanía 
insuperable de lo pasado, permanece presente para mí o, expresado de otra manera, que 
precisamente como lejanía me es cercana.                                       



Algo semejante vale para el futuro. No solamente se da lo futuro, que para mí está 
insuperablemente ausente y está en la lejanía, sino también lo futuro que me es cercano 
precisamente en su lejanía: cuando empiezo a abrir el garaje me acerco a la visión aún 
ausente del auto que está en él. Con todo esto la visión de mi auto está próxima de llegar 
a mi cercanía y en este sentido de “advenirme”. Pero ella permanece simultáneamente 
en una lejanía insuperable, pues el futuro me puede sorprender con el hecho de que el 
auto no esté en el garaje. En el advenir viene hacia mí, por consiguiente, la lejanía futura 
precisamente como lejanía cercana. El tiempo experimentado originariamente está, de 
acuerdo con Ser y tiempo, estructurado “extáticamente”, es decir como una extensión, 
en la que la lejanía de pasado y futuro está cercana a nosotros. En la descripción del 
“advenir” y de “lo sido”, llevada  cabo en “Tiempo y ser”, se conserva este mismo 
pensamiento, aunque con una terminología ligeramente modificada.

Cuando en el lenguaje cotidiano, pero también en el de la ciencia o en el de la 
gramática, hablamos del tiempo, enumeramos tres: pasado, presente y futuro. De esta 
manera consideramos el presente como una parte del tiempo situada en medio del futuro 
y el pasado. ¿Pero es el presente realmente una “parte” del tiempo? Futuro y pasado se 
acercan a mí en su lejanía a través de dos sucesos: el advenir y lo sido. Considerado de 
manera concreta, el presente, por ejemplo la presencia de la visión del auto en el garaje, 
está situado entre estos dos sucesos. Se plantea entonces la pregunta: ¿qué significa el 
presente si lo describimos desde esta perspectiva?

Los dos sucesos dependen uno del otro. La vista del auto se puede aproximar 
solamente porque ella ya me es familiar a través de la costumbre, y por tanto a través 
de lo sido. Y yo puedo notar esta familiaridad, por su parte, solamente cuando la visión 
de lo que me es familiar se me aproxima. En consecuencia: sin el advenir no es posible 
lo sido y viceversa. “Se da tiempo” porque el abismo que separa al futuro del presente 
y a éste del pasado es en cierta medida franqueado, cuando el advenir hace posible lo 
sido y éste hace posible el advenir. Cuando esto acontece, lo sido y el advenir logran 
una cercanía de uno al otro, se “acercan” uno al otro. El éxito de este acercamiento lo 
experimentamos como presente. Porque ésta es la experiencia elemental del tiempo, con 
justa razón sostuvo Aristóteles en su clásico análisis del tiempo, llevado a cabo en el 
cuarto libro de la Física, que el tiempo comparece primariamente ante nosotros cuando 
decimos “ahora”.  

El acercamiento del advenir y de lo sido no se logra porque yo lo produzca. Cuando 
logro percibir el auto en el garaje ya presupongo el acercamiento mutuo del advenir y lo 
sido; lo experimento como algo que me ha sido dado de antemano, es decir como algo 
que me ha sido donado, como un don. El donar de este don acontece por encima de una 
lejanía, franquea el abismo entre el futuro o el pasado, por una parte, y el presente, por 
la otra parte. Un donar que va más allá de una distancia significa en alemán “reichen”, 
es decir “tender”. De acuerdo con “Tiempo y ser” ‘se da tiempo’ porque a través del 
“tender que acerca” se lleva a cabo la relación recíproca del advenir y de lo sido. 

Cuando la relación recíproca se logra como presente, significa que la cercanía del 
advenir y de lo sido, y la lejanía de futuro y pasado, forman una unidad indisoluble. 
Si se tratara de una cercanía carente de lejanía, el presente sería para nosotros algo 

120-  Klaus Held



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  121

así como una posesión. Pero en virtud de la unidad de lejanía y cercanía el presente 
escapa a nuestra apropiación. ¿Pero no “tengo” acaso por un instante, “entre” lo sido y 
el advenir, la vista de mi auto? ¿Ella no es mi posesión, por lo menos en ese instante? 
No, pues lo que yo ahora mismo a partir de este instante “tengo” es una vista del auto, 
que ya ha comenzado a conducirme lejos a la lejanía del pasado. Subo al auto para salir 
de casa. Así, la vista del auto es ya de antemano una visión pasada. El presente se debe 
al acercamiento de dos lejanías, que sin embargo permanecen como lejanías y en esta 
medida han escapado, se han retraído, de manera ineludible a nuestra apropiación. Esta 
retraerse es propiamente lo que nos permite hacer la experiencia del presente. 

Con una naturalidad que no ponen en cuestión, los clásicos griegos de la filosofía 
concibieron el aspecto de cada cosa que se manifiesta como un tipo de posesión 
permanente, como presencia permanente de lo que ellos denominaron idéa o eîdos. 
Esta concepción fue posible porque todo lo que se manifiesta posee para nosotros un 
aspecto, por el cual el entramado de remisiones del respectivo horizonte asigna a lo que 
se manifiesta, para su manifestación, un significado para nosotros y porque estamos 
familiarizados con este significado a través de una sólida costumbre. De esta manera 
el aspecto puede aparecer como una posesión, es decir como algo que en cierto modo 
hemos integrado al inventario de nuestras propiedades. Lo opuesto a esta integración a 
nuestro haber es un acontecer a través del cual algo escapa, se retrae, a nuestra posesión. 
La aparente solidez de la costumbre, a través de la cual disponemos de visiones duraderas 
de lo que se manifiesta, se debe precisamente a este retraerse. 

Con esto hemos llegado a la idea central con la cual Heidegger no solamente continuó 
y simultáneamente revolucionó la fenomenología, sino con la cual abrió a toda la filosofía 
una dimensión del preguntar completamente nueva en la historia: podemos distinguir 
dos movimientos complementarios, contrapuestos uno al otro, que forman una unidad 
en el acontecer del manifestarse. El manifestarse se lleva a cabo “en dos direcciones 
contrarias”. Por una parte tiene lugar como un movimiento a través del cual lo que se 
manifiesta entra a nuestro campo visual, es decir, en la “posesión” de la costumbre, 
que nos abre horizontes. Considerado de esta manera, el manifestarse es un acontecer 
que está dirigido a  nosotros. Este es, sin embargo, solamente su lado visible, el lado 
en el cual lo que se manifiesta se presenta para nosotros. Pero en el reverso oculto, este 
acontecer se lleva a cabo como un movimiento alejado de nosotros, como un retraerse 
(Sich-Entziehen). Heidegger se refiere a este lado oculto cuando en Feldweggespräch 
habla de la apertura que dona espacio, como el lado del horizonte del mundo apartado 
de nosotros.

C.

Sobre estas bases deseo ahora, en la segunda mitad de estas reflexiones, buscar junto 
a Heidegger una respuesta a la pregunta de si es posible o cómo es posible la tierra natal 
en nuestro tiempo. Ya dije que la tierra natal es una forma de mundo, y que éste es, en 
tanto que horizonte, algo así como un espacio, pues como dimensión de la apertura 



abre espacio a la movilidad de nuestro comportamiento. El espacio hace lugar, porque 
contiene distancias; es la dimensión de las distancias. En la reflexión acerca del tiempo 
nos hemos encontrado ya con una distancia, a saber: la lejanía del futuro y del pasado 
con el presente. Esta lejanía es la distancia fundamental por excelencia, pues hace posible 
el tender que acerca, que por su parte convierte en presente las posibilidades subjetivas 
de remisión y de esta manera abre horizontes. 

En estas posibilidades se despliega nuestro “yo puedo”. En tanto despliegue del “yo 
puedo”, nuestro comportamiento se apropia de lo que se manifiesta y de esta manera 
llega al mundo. Pero en contra de este movimiento de expansión va el acontecimiento del 
retraerse. Este movimiento contrario otorga al horizonte en su reverso oculto el carácter 
de algo, que se nos opone y forma un enfrente con la posesión de horizonte, asentado 
en nuestra costumbre. Las palabras alemanas entgegen [“en oposición”] y gegenüber 
[“enfrente”] contienen el elemento gegen [“contra”], desde cuya raíz “geg” ha sido 
formada también la palabra Gegend [“región”]. Esta es la razón por la cual Heidegger 
denomina en Feldweggespräch el lado del horizonte que se aparta de nosotros como 
Gegend [“región”]. La raíz “geg” se halla también en la palabra Gegenstand [“objeto”]. 
La apertura como reverso del horizonte es ciertamente un “enfrente” [gegenüber] pero, 
debido a que se retrae no es un objeto [Gegenstand].     

Aristóteles, el fenomenólogo ante litteram, señaló que el espacio se nos muestra 
originariamente a los hombres no como una gran dimensión que abarca todo, sino como 
lugar, es decir como tópos. Tenemos conciencia de un lugar cuando una cosa que se 
manifiesta ocupa un lugar. Que existe el espacio como lugar de todos estos lugares, es 
algo que se hace posible solamente a través de la experiencia de lugares particulares que 
ocupan las cosas. Esta es la razón por la cual debemos partir de la manifestación de las 
cosas particulares, para poder describir el espacio del mundo como la gran dimensión 
abierta, que se nos abre como región a través del retraerse. 

Una cosa en el espacio comparece ante nosotros concretamente como algo que está 
presente en su lugar. De esta manera experimentamos su manifestarse en ese lugar 
como una entrada a esta presencia. Lo que se manifiesta comparece, entonces, “como” 
algo que nos muestra una perspectiva, un aspecto, debido a que el horizonte en tanto 
contexto remisional le confiere un significado. Lo que hace posible que veamos algo en 
la experiencia cotidiana es la claridad de la luz. La cosa comparece ante nosotros desde 
el “lado visible” del manifestarse, que se lleva a cabo en dos direcciones contrapuestas 
una a la otra, en la claridad del horizonte que confiere significación. Esta claridad no 
debe ser entendida, sin embargo, en sentido físico. Con esto se quiere dar a entender más 
bien que el manifestarse en tanto entrada al presente, es decir, como tender que acerca, 
está atravesado por distancias, que dejan libre el lugar para la movilidad de nuestro 
comportamiento. Pero en tanto tender que acerca, el manifestarse es simultáneamente un 
‘retraer-se’. Lo que se retrae permanece oculto para nosotros y de esta manera permanece 
en la oscuridad. Esta es la razón por la cual el manifestarse de la cosa encierra en su 
“reverso” ocultamiento, cerramiento, oscuridad. 

122-  Klaus Held



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  123

El lugar en el que una cosa se manifiesta es, en consecuencia, una unidad de claridad 
y oscuridad. Es un lugar en un campo de distancias, que concede libertad y al mismo 
tiempo está cerrado en sí mismo. El “espacio” del mundo, el lugar de todos los lugares, 
la dimensión abarcante del manifestarse, comparece ante nosotros, en correspondencia 
con este doble carácter del lugar, de una manera doble, a saber: como región de luz y de 
libre movilidad y como región cerrada oscura, que inhibe el movimiento. En este sentido 
Heidegger dirá posteriormente que el mundo, considerado como región, se articula en 
las regiones de “cielo” y “tierra”. 

Con estos términos Heidegger se refiere por una parte a nuestra experiencia cotidiana, 
en la que somos conscientes de nosotros mismos como seres vivientes, que estamos 
erguidos hacia el cielo y que bajo nosotros tenemos la tierra. Pero cielo y tierra no son 
espacios dispuestos uno sobre el otro, que existan de manera inmodificable y estática, 
sino que son dimensiones del manifestarse de las cosas en tanto acontecer. Considerado 
como un entrar en lo abierto y en la luz este acontecer significa “cielo”. Considerado 
como un retraer-se-a lo-oscuro, como un cerrar-se significa “tierra”. Este carácter de 
acontecimiento de las regiones del mundo ‘cielo’ y ‘tierra’ se muestra en el hecho de que 
ellas están sometidas sin cesar a un hacer y a un padecer: la tierra porta y soporta todo 
lo viviente, entre otras cosas también a nosotros los hombres, lo deja crecer, envejecer y 
pasar. El cielo está lleno de los movimientos de los astros así como de los movimientos 
del aire y de todo lo está en relación con esto, la lluvia, la niebla, las tormentas etc.  

El juego de alternancia del acontecer de cielo y tierra, así como el que tiene lugar 
entre ellos mismos, transcurre en ritmos grandes y pequeños. El ritmo más familiar 
es el del día y la noche, por tanto el de la claridad y la oscuridad. Más abarcante es 
el ritmo de las estaciones del año, ya que él abarca todas las polaridades que están 
vinculadas con la claridad y la oscuridad: la humedad y la sequedad, el calor y el frío, 
la serenidad y la peligrosidad etc. En este momento deseo añadir algo, con lo que yo 
aún en el espíritu de lo dicho por Heidegger, voy más allá de él: el clima de las regiones 
geográficas de nuestro globo terráqueo depende de ‘si’ en ellas se experimentan y 
‘cómo’ las diversas estaciones del año. “Clima” no designa aquí alguna regularidad de 
la naturaleza determinable estadísticamente. Designa el nombre para el ritmo y el estilo 
en el que ocurre el acontecer, que determina y comprende todo entre cielo y tierra en 
una determinada región geográfica.   

Vivimos entre cielo y tierra no solamente en sentido espacial; nuestra vida está también 
interna y estrechamente ligada con el ritmo del clima de la región en la que habitamos. 
El ritmo de nuestra vida es su cercanía, que alterna entre la luz del nacimiento y la 
oscuridad de la muerte tanto a nivel individual como a nivel de la sucesión generacional. 
Esta cercanía alternante se expresa en el modo como “nos sentimos”, como “nos 
encontramos”. El verbo alemán “sich befinden” [encontrarse] tiene un doble sentido: 
por una parte podemos decir de algo que se manifiesta en el espacio, que se encuentra 
en un determinado lugar; por otra parte podemos decir respecto al estado de salud, que 
alguien se “encuentra bien o mal”. Cuando Heidegger acuñó en Ser y tiempo el concepto 
de “encontrarse”, aludió a estos dos sentidos de la palabra. El primero hace  referencia 
a la constitución de nuestra vida, indisociable de nuestro cuerpo, en relación con el 



nacimiento y la muerte. El segundo refiere a nuestra posición espacial y corporal entre 
cielo y tierra.   

A causa de la íntima relación del encontrarse con el clima es posible que una región 
geográfica en la que el hombre se establece por largo tiempo se convierta, en el transcurso 
de la historia de esa región, en un entorno cultural familiar. Esta es la razón por la cual 
ya Herder, contemporáneo de Kant, vió el origen de la cultura en el clima. [En los años 
treinta del siglo pasado Tetsuro Watsuji, alumno japonés de Heidegger, llevó a concreción 
esta idea a través de una comparación entre Japón y Europa]. Una región geográfica se 
nos hace familiar cuando habitamos en ella y en aras del habitar construimos nuestro 
entorno, tal como Heidegger lo expuso en la muy conocida conferencia de 1951 “Bauen 
Wohnen Denken”. Pero tal construir [bauen] puede conservar el entorno como algo 
familiar, solamente tanto tiempo como el hombre respete el hecho de que la apertura 
del espacio de juego entre cielo y tierra se debe al retraerse que abre distancias, es decir 
a un acontecer que, como donación enteramente imperceptible, se retrae al poder del 
disponer que tiene nuestro poseer. 

Precisamente porque el construir sirve al habitar, debe “proteger” a lo que se manifiesta, 
que en el hecho de manifestarse nos es otorgado como un don. “Proteger” [schonen] no 
es un conservatismo que haga subsistir fundamentalmente todo lo que ha crecido y ha 
sido construido previamente. Por el contrario, exige un fino balance entre conservación 
y transformación, por el cual las culturas tradicionales desarrollaron, a lo largo de su 
historia, una sensibilidad a la que el respectivo mundo debe su carácter específico. La 
crisis ecológica, que hoy en día se propaga a nivel global, tiene su raíz en la tendencia 
a desatender este balance en favor de una transformación técnica, que avanza de forma 
unilateral y que de esta manera pierde la sensibilidad para la protección. Además, el 
carácter uniforme de la técnica, que es culturalmente independiente, induce a no prestar 
atención al hecho de que  la polaridad de cielo y tierra adopta en las diversas regiones 
geográficas, de maneras muy diferentes, estructuras concretas en razón del clima. La 
nivelación de esta diversidad afecta profundamente la disposición afectiva, es decir, el 
modo de encontrarse del hombre en su habitar entre el cielo y la tierra.      

La crisis ecológica es, en el fondo, una pérdida del mundo concebido en términos de 
tierra natal. El hecho de que a través del avión, la televisión, el e-mail y próximamente 
el teléfono de imagen acortemos cada vez más todas la distancias en el globo terráqueo, 
provoca la impresión de que de esta manera lo “acercamos” todo. Pero precisamente con 
esto detenemos la movilidad a la que el mundo como dimensión de la apertura ofrece 
lugar, porque a través de la producción de una cercanía uniforme de todo se pierden 
las distancias que debemos al retraerse, que hace habitable al mundo en tanto tierra 
natal. El globo terráqueo de la “civilización mundial”, al que se refiere Heidegger en el 
texto citado al inicio de esta conferencia, el globo terráqueo, que a través de la cercanía 
uniforme producida técnicamente cada vez más se convierte en un mundo, no puede 
ser tierra natal. Pero sí lo puede ser el mundo, en la medida en que es experimentado en 
todas las culturas como región, como dimensión abierta del manifestarse en medio del 
cielo y tierra, y de esta manera es experimentado como “algo” habitable. 

124-  Klaus Held



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  125

En el lenguaje fenomenológico de Husserl se puede decir que, en este sentido, la 
polaridad de las regiones del mundo cielo y tierra, que hace posible a la tierra natal, 
es una invariante intercultural. Pero debemos cuidarnos de entender la unidad de esta 
polaridad en el sentido de una uniformidad universal, pues la polaridad de cielo y 
tierra y la disposición afectiva humana, que no se puede separar del lugar donde ella se 
experimenta en un habitar hogareño, tienen lugar de modo diferente en todas partes. El 
mundo sólo puede ser nuestra tierra natal en forma de diversos mundos culturales.

El pensar fenomenológico puede hacer con Heidegger el diagnóstico de nuestra época 
como pérdida de tierra natal. Este pensar no puede, sin embargo, actuar terapéuticamente 
como lo hace un médico, pues la sensibilidad que es necesaria para el mantenimiento 
del balance entre conservación y transformación no se deja deducir filosóficamente. El 
balance que implica el “proteger” debe producirse en cierto modo desde sí mismo en la 
situación histórica total que, partiendo del clima, se ha forjado en una cultura de manera 
gradual e imperceptible, a través de una larga costumbre. Esto no significa, sin embargo, 
que el pensar fenomenológico en torno a la sensibilidad que se requiere para este balance 
no pueda decir nada más y deba entregarse a la irracionalidad del “sentimiento”. Esta 
sensibilidad es el resultado de la manera como experimentamos en nuestra disposición 
afectiva nuestro respectivo mundo cultural-natal.

Nuestro mundo natal, concebido como región, no es un objeto [Gegenstand]. Sí es, 
sin embargo, un imperceptible ‘enfrente’ [gegenüber], al que tenemos acceso a través 
de nuestra disposición afectiva, indisolublemente ligada a él. Lo que se manifiesta 
ante nosotros a través de este acceso, lo hace de un sólo golpe en un “sentimiento”, 
para el cual existe en alemán la palabra “Stimmung”. En las lenguas románicas se 
puede transcribir “Stimmung” con expresiones como “estado de ánimo” en español. 
Para una fenomenología practicada en el marco del espíritu heideggeriano esta es una 
denominación equívoca, pues la referencia a un estado del alma acarrea de manera casi 
inevitable la distinción entre el interior, que el alma forma, y el mundo exterior. 

Toda la tradición filosófica ha presupuesto con naturalidad que el alma, a través de 
actividades cognoscitivas de razón o entendimiento, accede originariamente al “mundo 
exterior”. Cuando se realiza un acceso directo, la “verdad” se muestra al alma. Por el 
contrario, ella se enreda en falta-de verdad, cuando sentimientos como los “estados 
de ánimo” se mueven entre el conocimiento y el mundo exterior. Uno de los grandes 
descubrimientos filosóficos de Ser y Tiempo consistió en poner en evidencia que no 
cualquier tipo de conocimiento forja nuestro acceso originario al mundo, sino que todo 
conocimiento de objetos se hace posible, porque el mundo se nos muestra de una manera 
pre-objetual in den Stimmungen, en los estados de ánimo. Se debe añadir, sin embargo, 
que “mundo” debe ser entendido aquí fenomenológicamente: no se está haciendo 
referencia a la totalidad de objetos, sino al horizonte abarcante, con cuya apertura estamos 
familiarizados a través de nuestra disposición afectiva. 

Uno de los descubrimientos, igualmente revolucionarios, del pensamiento 
heideggeriano posterior  al “giro” consiste en la idea de que los estados de ánimo 
no tienen el significado ya indicado solamente para la relación de mundo de cada 



individuo. En tanto estados de ánimo compartidos en común por los habitantes de un 
mundo cultural en una situación histórica determinada, ellos pueden motivar nuevos 
desarrollos históricos. A partir de los años treinta Heidegger designa este tipo de estados 
de ánimo con el término “Grundstimungen” [“estados de ánimo fundamentales”]. Estos 
se hicieron significativos para Heidegger, porque finalmente para él se trataba de meditar 
acerca de la posibilidad de la tierra natal, cada vez más amenazada de perderse en la 
civilización mundial uniformemente tecnificada. Debido al triunfo de la técnica en la 
humanidad globalizada, el estado de ánimo fundamental del mundo euro-americano, del 
que proviene la técnica, se convierte cada vez más en el estado de ánimo fundamental 
de toda la humanidad. Heidegger espera encontrar en el estado de ánimo fundamental 
de la humanidad actual el impulso para una meditación en la que, quizás, se vislumbre 
un camino para salir de la creciente carencia de tierra natal.

[El mismo Heidegger ha seguido de cerca esta línea de pensamiento, ante todo en 
referencia a la historia del pensar intraeuropeo. Así, describe la situación actual del estado 
de ánimo fundamental como una respuesta a estados de ánimo fundamentales del pensar, 
que se fundan con anterioridad de manera histórico-cultural. Un ejemplo de esto es el 
asombro en los griegos, con el que se fundó el “primer comienzo” de la cultura europea, 
y que aún hoy determina esta cultura a través de la influencia directa o indirecta de la 
metafísica. Heidegger busca en su meditación “otro comienzo” para la, así entendida, 
cultura del “primer comienzo”. Las Contribuciones a la filosofía, redactadas entre 1936 
y 1938, constituyeron el preludio programático de esta meditación. En este importante 
texto, muy sistemáticamente elaborado, hacen falta sin embargo en gran parte los análisis 
fenomenológicos concretos en los que se apoya la sistemática de la obra fundamental de 
Heidegger Ser y Tiempo. Por esta razón no puedo estar de acuerdo con los intérpretes 
que catalogan este texto como la “segunda obra fundamental” de Heidegger.  

Prácticamente la única excepción a la insuficiencia fenomenológica de las 
“Contribuciones” la constituyen las aclaraciones –que sin embargo permanecen en 
forma de bosquejo– acerca de los estados de ánimo fundamentales del primero y del 
otro comienzo, que debido a esto y desde la aparición de las “Contribuciones” han 
atraído el especial interés de muchos intérpretes. Para el esfuerzo actual de alcanzar 
el entendimiento intercultural podrían llegar a ser significativas las implicaciones del 
pensamiento en torno al estado de ánimo fundamental, que Heidegger no siguió de 
cerca a pesar de que él, tal como lo señala su conocido diálogo llevado a cabo con un 
japonés, también señaló para el problema del entendimiento intercultural un camino 
filosófico que rompió por primera vez el hechizo eurocentrista de la filosofía tradicional 
de la historia.] 

Si los estados de ánimo fundamentales tienen un significado fundado culturalmente, 
una tarea de la investigación fenomenológica podría consistir en analizar los estados de 
ánimo fundamentales de las grandes regiones culturales de la humanidad, con el fin de 
penetrar de esa manera en la capa más profunda de lo que en forma concreta separa y 
vincula tales regiones. La tesis de Huntington acerca del “choque de las culturas”, que 
pareció confirmarse el 11 de septiembre de 2001, lleva al extremo aquello que separa. 

126-  Klaus Held



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  127

Por el contrario, los herederos de la ilustración confían en que la reconciliación entre 
las culturas puede ser alcanzada a través de la razón comunicativa. El descubrimiento 
heideggeriano de los estados de ánimo fundamentales nos muestra un camino libre de 
tales posiciones extremas: como experiencias de disposición afectiva común, los estados 
de ánimo fundamentales enlazan a todos los hombres, porque remiten a la  polaridad 
particular de las regiones del mundo ‘cielo’ y ‘tierra’, que se  repite en todas las culturas. 
Pero, debido a que esta polaridad se presenta solamente de tal manera que ella adopta 
una forma diferente en cada región cultural, los estados de ánimo fundamentales poseen 
también algo que separa. Continuar con esto exige, sin embargo, otra conferencia.





El sentido cabe existencia del Dasein
Comentarios a El Concepto de Tiempo, de Martín Heidegger

The Sense between –The Existence of Dasein–
Comments to Martin Heidegger´s The Concept of Time

SONIA CRISTINA GAMBOA SARMIENTO
Universidad Pedagógica Nacional

Colombia

‡

Resumen:

Esta ponencia comenta El concepto 
de tiempo, conferencia en la que Martin 
Heidegger elabora la Vorwissenschaft para 
sus investigaciones sobre el tiempo. La 
intuición heideggeriana muestra el tiempo en 
su relación indisoluble con el Dasein, como 
su condición de posibilidad; de manera que 
para el Dasein, que es siempre presente, lo ya 
vivido se constituye en su cómo ha vivido, y 
lo no vivido aún, en el único tiempo del ser-
ahí: el que, en su cuenta regresiva, de cara 
a su propio final, cierto e indeterminado, 
ubica al ser cotidiano en la necesidad de 
su propia realización, en la angustia por 
lo no logrado aún, en la esperanza y en la 
lucha por lo posible, por lo definido como 
propio, por lo amado, por lo anticipado. En 
la anticipación, el ser-ahí es su propio futuro 
que “vuelve sobre su pasado y su presente”; 
para Heidegger, entonces, el ser-ahí “cabe sí 
mismo”, pues en su posibilidad más extrema 
de ser, “no es en el tiempo, sino que es el 
tiempo mismo”

Palabras clave: Fenomenología, sentido, 
tiempo, Dasein, subjetividad.

Abstract:

This paper talks about The concept of time, 
a lecture where Martin Heidegger makes the 
Vorwissenschaft for his researches into the 
nature of time. Heideggerian intuition shows 
the indissoluble relation between time and 
Dasein, as its condition of possibility. For 
Dasein, who is always in the present, its 
lived-already turns into how-it-had-lived, and 
its not-lived-yet becomes the unique be-there 
of time. This lived time is a countdown, in 
front its own final, true and uncertain place 
of daily Being-in. Within this countdown, 
Dasein finds its necessity of self-fulfilment, 
of angst for the not-yet-achieved, of the 
hope and struggle for the its own possibility 
–for the loved, for the brought forward. In 
anticipation, be-there is its own future, which 
“comes back to its past and present.” For 
Heidegger, then, be-there is “alongside itself,” 
since in its most extreme possibility of Being, 
“is time itself not in time.” 

Key words: Phenomenology, meaning, 
time, Dasein, subjectivity

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



1.  El tiempo, el ser-ahí

En El concepto de tiempo, Heidegger elabora la Vorwissenschaft, la preciencia para sus 
posteriores estudios sobre el tiempo, en Ser y tiempo.  Aquí, emprende la comprensión del 
asunto del tiempo: mediante una descripción fenomenológica, una investigación previa, 
prepara el terreno para la ciencia: abre el camino para hacerse preguntas, se dispone 
al preguntar, en fin, se dispone a entender cuál es el asunto que se estudia cuando se 
estudia el tiempo.

Estas reflexiones, en tanto preparan el camino para la ciencia, para la filosofía, no 
pretenden serlo. Como punto de llegada, en cambio, Heidegger logra establecer la intuición 
del concepto de tiempo en relación con el ser-ahí; mediante el método fenomenológico 
de Husserl, aborda el asunto del tiempo desde el tiempo mismo: desde concepciones 
naturalistas, desde su percepción en el mundo, y como elemento diferenciador entre la 
vida cotidiana y la realización del ser-ahí.

La intuición heideggeriana muestra el tiempo en su relación indisoluble con el Dasein, 
como su condición de posibilidad; de manera que para el Dasein, que es siempre presente, 
lo ya vivido se constituye en su cómo ha vivido, y lo no vivido aun, en el único tiempo del 
ser-ahí: el que, en su cuenta regresiva, de cara a su propio final, cierto e indeterminado, 
ubica al ser cotidiano en la necesidad de su propia realización, en la angustia por lo no 
logrado aun, en la esperanza y en la lucha por lo posible, por lo definido como propio, 
por lo amado, por lo anticipado.  En la anticipación, el ser-ahí es su propio futuro que 
“vuelve sobre su pasado y su presente”; para Heidegger, entonces, el ser-ahí “cabe sí 
mismo”, pues en su posibilidad más extrema de ser, “no es en el tiempo, sino que es el 
tiempo mismo”1.

1 Martin HEIDEGGER.  Ob. Cit.; pág. 47.

130-  Sonia Cristina Gamboa Sarmiento



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  131

2.  El tiempo en la naturaleza, en el mundo y en la cotidianidad

Heidegger reconoce los postulados de la teoría de la relatividad de Einstein en lo que 
respecta a la medición de los fenómenos naturales como sistemas espacio-temporales.  
Ni el tiempo ni el espacio son nada en sí mismos; sólo existen como consecuencia de 
los acontecimientos en los que se relacionan.

En esta visión naturalista, recurre a “la morada de los antiguos” para dar cabida a 
Aristóteles: en los acontecimientos no sólo se relacionan tiempo y espacio, sino que se 
hace evidente que es en el cambio, en el movimiento, que el tiempo se manifiesta; quizá 
es en él donde se producen los cambios, los movimientos; él es el ser que cambia por 
sí mismo.

Entonces, en la observación de los fenómenos de la naturaleza es necesario aprehender 
el tiempo, y es para esto que ha sido diseñado el reloj, que no es más que un sistema 
que repite un movimiento cíclico, de frecuencia constante, inalterable por variables 
externas a él.  Este sistema permite, de una parte, medir la cantidad de ciclos que dura 
un acontecimiento, y de otra permite establecer el antes y el después de los mismos, que 
siempre ocurren en un ahora. 

En esta perspectiva, útil y, tal vez, necesaria para la física, tanto en los acontecimientos 
como en las mediciones del reloj, el tiempo se manifiesta, pero no necesariamente sus 
fundamentos, lo que lo determina como ser. En su búsqueda, siguiendo el método, 
Heidegger recurre a la percepción del tiempo como sujeto en el mundo.

¿Dónde está el tiempo en esta percepción? Está en él, en Heidegger –y en cada 
sujeto–, que lo percibe como suyo en cada ahora que se lo pregunta, independiente del 
reloj, y de su respectiva medición; está en él, en el transcurrir de sus días y sus noches, 
de sus ciclos, de sus vivencias.

Está también en san Agustín: “en ti, espíritu mío, mido los tiempos. A ti te mido 
cuando mido el tiempo. (…) las cosas que pasan y te salen al encuentro producen en ti 
una afección que permanece, mientras ellas desaparecen. Mido la afección en la existencia 
presente, no las cosas que pasan produciéndola”2.  

Aquí Heidegger se encuentra con Husserl, no sólo en su referencia a Agustín, sino 
en que a partir de ella considera el tiempo como un asunto del ser-ahí; o en Husserl, un 
asunto de la subjetividad; en los dos acaso el ser-ahí mismo, o la subjetividad misma:

(…) este flujo, este río, es algo que denominamos así según lo constituido, 
pero que no es nada «objetivo» en el tiempo.  Es la subjetividad absoluta y tiene 
las propiedades absolutas de lo que en imagen designamos como «flujo», «río», 
como algo que brota «ahora» en un punto de actualidad, punto que es fuente 
primigenia3. 

2 Libro XI de Confesiones.  Citado por Heidegger, Martin. Ob. Cit.; págs. 33 á 34.
3 Edmund HUSSERL. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. Madrid, Trotta, 

2002; §36; p. 95.



Si al comprender los distintos modos de la temporalidad del ser-ahí se logra establecer 
una conexión permanente con el tiempo, desde el primer momento, entonces, el tiempo 
es la temporalidad auténtica, el ser-ahí, o la subjetividad misma.  Para ello Heidegger 
recurre a las  “estructuras fundamentales del ser-ahí”, o, a mi modo de ver, el proceso o 
los pasos en los que se realiza el ser-ahí.

3.  La idea del Dasein

A continuación se presentan las estructuras fundamentales del ser-ahí propuestas en 
El concepto de tiempo4:

1. El ser-ahí es un ser-en-el-mundo; el “ingresar” en el mundo no es su problema, 
el ser-ahí ya es en el mundo.  En cuanto ser-ya-en-el-mundo el ser-ahí lo es de alguna 
manera; es decir, en sus actos, en sus decisiones, en sus omisiones, lo es en la manera 
que se procura su propio cuidado.

2. El ser-ahí es un ser-con, comparte su mundo con los otros, es con los otros, pero 
no puede ser por los otros. El ser-ahí, entonces, se constituye intersubjetivamente, y 
contribuye a la constitución de los otros; también, en ocasiones, el ser-ahí puede percibir 
a los otros como un objeto más, como otro elemento en la naturaleza.

3. El modo fundamental del ser-ahí con los otros es el hablar, el hablar con otros y el 
hablar consigo mismo como otro.  En el hablar el ser-ahí se interpreta y se comprende, 
mientras que logra, también, una comprensión del mundo; es el hablar el que determina 
el vivir interpretante del ser-ahí.

4. El ser-ahí se determina como “yo soy”; es decir, es en primera persona, su carácter 
de ser-en-el-mundo es su asunto: Mea res agitur.

5. El ser-ahí no lo es necesariamente cuando es ser-con-los-otros; en la cotidianidad 
“nadie es él mismo”, en la cotidianidad el yo soy, el propio y el de los otros, se presenta 
como “nadie y, sin embargo, todos juntamente”, el yo soy se presenta como uno: en 
la cotidianidad no pienso, vivo, hablo, deseo, se piensa, se vive, se habla, se desea.  
En la búsqueda del ser-ahí, es necesario dominar ese uno, es necesario propiciar la 
transformación del se es al yo soy.

6. Esta transformación es posible mientras el ser-ahí se procure cosas para sí mismo, 
se procure un cuidado: se ocupe de lo que ama, de lo que lo apasiona, en fin, mientras 
el ser-ahí se ocupe de su propia existencia.

7. También es necesario que el ser-ahí se contenga a sí mismo, es decir, que sea objeto 
de su propia reflexión.

8. En síntesis, procurarse cuidado y ser objeto de su propia reflexión, indican que la 
forma del ser-ahí es serlo.  En la autointerpretación, en el diálogo consigo mismo, en el 
ejercicio de su profesión, en la lucha por sus anhelos, el ser-ahí es.

4 Martin HEIDEGGER. Ob. Cit.; págs. 36 á 40.

132-  Sonia Cristina Gamboa Sarmiento



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  133

En estas estructuras, Heidegger muestra que el ser-ahí se debate constantemente entre 
la cotidianidad y su realización auténtica.  Se puede vivir como ente en la cotidianidad, 
se puede ser como los demás, pensar como los demás, vivir como los demás; pero es 
ante el asombro por el mundo que el ser-ahí tiene la posibilidad de reducirlo a su esfera 
de propiedad.  El mundo se le presenta con sus propiedades de ser, propiedades que le 
permiten ser comprendido, pero es el ser-ahí quien le da sentido a este mundo.

Podemos constantemente eludir el asombro que ocasiona el mundo, vivir en la 
cotidianidad, pero será precisamente así que no lograremos aprehender el ser-ahí, que 
no lograremos su realización, nuestra propia realización.

El constante asombro determina al ser-ahí a estar siempre en camino de serlo; el ser-
ahí no busca su fin, no busca su meta al final del camino, busca su realización: de cara 
a su propio final, de cara a su posibilidad extrema de ser: a su muerte, su única certeza, 
pero también su más angustiosa indeterminación.

Podemos ignorar el hecho de que la muerte llegará; entonces ella aparecerá como la 
interrupción de los acontecimientos de nuestras vidas, los cotidianos; lastimosamente 
habremos llegado al final de nuestra vida de entes, de “uno” más, de cualquiera, de nadie; 
lastimosamente, entonces, no por la muerte, sino por la vida desperdiciada.

Podemos aceptar el hecho.  Su certeza y su más absoluta indeterminación nos ofrecen 
la posibilidad más extrema de ser: el final está ahí, cada instante más cerca; cada vez 
más nuestra vida se agota, se escapa con sus posibilidades; se va, se nos va, se lleva 
nuestras posibilidades… ¡dejamos que se las lleve!  Podemos, entonces, retenerlas, 
realizarlas; podemos encaminarnos anticipadamente hacia lo que será nuestro haber 
sido; proyectarnos hacia nuestra propia y auténtica realización. 

En este encaminarse anticipado el ser-ahí se encuentra con su haber sido, con sus 
acontecimientos pasados, con las cosas, las personas, los lugares, pero también con 
sus actuaciones pasadas, sus decisiones, sus omisiones; el ser-ahí no se encuentra 
con un pasado, con simples datos, con eventos del mundo como en un periódico, con 
una historia de ficción; se encuentra con su propia historia, con su propio relato que 
construye en cada mirada, se encuentra con su propio sentido, con el “cómo” ha vivido.  
Entonces, el pasado no se constituye para el ser-ahí como una línea hacia atrás en el 
tiempo, como los valores negativos del eje del tiempo a partir del punto cero que es el 
presente; se constituye en su forma de haber sido, en la base de su propia existencia para 
la formulación de sus proyectos.  

Cada mirada al haber sido nos ofrece la posibilidad de reformular nuestras formas 
de ser; en esa medida nuestras formas de ser se van constituyendo en nuestra auténtica 
forma de ser; la continua reformulación de nuestra existencia constituye nuestro 
auténtico ser-ahí. Pero, en la medida que el ser-ahí se va constituyendo auténticamente 
en la anticipación, vuelve a caer en la cotidianidad; cada nuevo haber sido, hace que 
los proyectos recientemente formulados pierdan vigencia, pierdan sentido, hagan parte 
de un ser-ahí que ya no es, pero que fue recientemente.  También la cotidianidad debe 
transformarse en un “cómo”, de otra forma el ser-ahí puede perderse en ella.



(…) el ser-ahí en esa carrera es arrojado de nuevo al ser-ahí de sí mismo.  
Se trata del regreso del ser-ahí a la cotidianidad, cotidianidad que él es todavía, 
de tal manera que el haber sido, en cuanto “cómo” propio, descubre también la 
cotidianidad en su “cómo”, la recupera en el “cómo” con sus trajines y afanes.  
Recupera en el “cómo” todo “qué”, todo cuidar y planificar5.

En la búsqueda de nuestra propia realización corremos el riesgo de caer, una y otra 
vez, en la cotidianidad, de dejar de lado la posibilidad del “yo soy” para acoger un “se 
es”; de allí que la única forma auténtica del ser-ahí es la anticipación, y ella no es más 
que su no-vivido-aun, su futuro. Entonces el ser-ahí es anticipación, es futuro:

En la anticipación el ser-ahí es su futuro, pero de tal manera que en este ser futuro 
vuelve sobre su pasado y su presente. El ser-ahí, concebido en su posibilidad más extrema 
de ser, no es en el tiempo, sino que es el tiempo mismo6.

Para Heidegger, el tiempo es el ser-ahí, uno y otro se equivalen. No tener tiempo, 
en cambio, significa arrojarse a la cotidianidad, a sus afanes sin sentido, al transcurrir 
definido por el mundo, no por su aprehensión, en el que el tiempo que cuenta es el de las 
cosas: su “cuándo”, su “cuánto durará”, su “dentro de cuánto”, su duración, su medida, 
no el tiempo del ser: ni su haber sido, ni su consecuente anticipación; en la cotidianidad 
el ser no tiene tiempo, no es tiempo.  

El ser-ahí da tiempo, proyecta su futuro, le da sentido y se encamina a él: el ser-ahí 
es el tiempo mismo, sin duración, sin longitud, sin medida, “el tiempo no tiene tiempo 
para calcular el tiempo”7; el tiempo mismo es el futuro.

4.  El cabe

Hemos visto que para Heidegger el tiempo se equivale al ser-ahí, en tanto su única 
forma de ser es la anticipación, de cara a su propio final indeterminado, que vuelve a lo 
ya-sido.  En este enlace, indisoluble, el ser-ahí colma de sentido tanto su haber-sido, su 
propio relato, como su aun-no-vivido:

El ser-ahí es propiamente cabe sí mismo, es verdaderamente existente, cuando 
se mantiene en dicha anticipación.  Esta anticipación no es otra cosa que el futuro 
propio y singular del respectivo ser-ahí8.

De otra parte, previamente, en La constitución de la experiencia humana de 
tiempo9 se mostró la relación indisoluble que establece Husserl entre sentido-tiempo-
subjetividad.

5 Ob. Cit.; págs. 45 á 46.
6 Ob. Cit.; pág. 47.
7 Ob. Cit.; pág. 49.
8 Ob. Cit.; pág. 47.
9 Germán VARGAS GUILLÉN. La constitución de la experiencia humana de tiempo.  En La temporalidad 

humana. Asedios desde la fenomenología y la hermenéutica. Popayán, Universidad del Cauca, 2007.

134-  Sonia Cristina Gamboa Sarmiento



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  135

El tiempo es experiencia de la subjetividad. Esta sentencia, en general, es válida 
en cuanto un invariante. No obstante, la subjetividad es temporalidad. Un yo es un 
despliegue de la experiencia en cuanto torrente de vivencias entre el nacimiento y la 
muerte; entre el recuerdo y la expectativa; entre el haber-sido y el poder-llegar-a-ser. 
Y, en su despliegue, el yo configura sentido: de sí, del alter, de lo otro. Éste es el paso 
del darse a la constitución de la experiencia. Por cierto ésta recae sobre el mundo, en 
su mundear10.

Acaso, tanto para Heidegger, como para Husserl, el tiempo sea una estructura 
fundamental del ser-ahí, del Dasein, o de la subjetividad misma.  En Heidegger, como 
la única forma de realización de la existencia, en Husserl como operación reductiva del 
mundo a su esfera de propiedad.  En ambos, operaciones posibles para el Dasein, para 
el sujeto, mediante la constitución de sentido del haber-sido y lo todavía-no-vivido.

En tanto metodológicamente se encuentran en el mismo punto, queda por verificar 
la correspondencia entre ser-ahí o Dasein, y subjetividad.

Para Heidegger, el ser-ahí implica la realización auténtica del ser; del ser que huye 
de la cotidianidad, de la inautenticidad; del ser que asume su haber-vivido en la forma 
de “cómo” y su todavía-no-vivido como su más extrema posibilidad de ser

(…) por ser-ahí se entiende el ente en su ser que conocemos como vida humana; 
(…) el ente que somos cada uno de nosotros mismos (…) al que apuntamos en la 
afirmación fundamental: yo soy.  La afirmación «yo soy» es la auténtica enunciación 
del ser que ostenta el carácter del ser-ahí del hombre11.

En Husserl el sujeto se realiza mediante el heroísmo de la razón, mediante la decisión 
racional por sus proyectos.

Un tomar posición que lleva en sí el rayo del yo es por ende un acto del yo mismo, el 
yo hace o padece, está libre o condicionado. El yo, así nos expresamos también, “vive” 
en tales actos. Este vivir no significa el ser de ninguna clase de “contenidos” en una 
corriente de éstos, sino una multiplicidad de modos describibles de cómo el yo puro de 
ciertas vivencias intencionales que tienen el modo general del cogito vive en ellas como 
el “ente libre” que él es12.

Uno y otro le atribuyen al sujeto la realización de su propia existencia.  Si es posible 
corresponder ser-ahí o Dasein con subjetividad, es posible establecer correspondencia 
entre sujeto, tiempo y sentido en los dos autores, así: 

10 Ob. Cit.; pág. 17.
11 Martin HEIDEGGER. Ob. Cit.; pág. 34.
12 Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 

Libro Primero. Traducción de José Gaos. México: Fondo de Cultura Económica, 4a. reimpresión 1997; 
(92) pág. 225. Tomado del Diccionario Husserl, consulta en línea, 19 de mayo de 2007: [http://www.
diccionariohusserl.org].



Si  ser-ahí ≈ subjetividad  entonces  ser-ahí – tiempo – sentido ≈ subjetividad – tiempo 
– sentido

Designando con el símbolo “≈” la correspondencia o equivalencia entre los términos; 
y con el símbolo “–“ su relación indisoluble.  

Partiendo de las definiciones de los autores, podríamos decir que en Heidegger el 
tiempo y el sentido son estructuras fundamentales para la realización del ser-ahí; lo cual 
podemos representar de la siguiente forma:

ser-ahí ß tiempo   , y,   ser-ahí ß sentido

De otra parte, según las definiciones de Husserl, podríamos representar la relación 
entre tiempo y subjetividad, y sentido y subjetividad de la misma forma:

subjetividad ß tiempo   , y,   subjetividad ß sentido

Puesto en términos del cabe, es posible decir, entonces:

sentido cabe ser-ahí   , y,   sentido cabe subjetividad

O, lo que en términos de las respectivas metodologías sería:

El sentido cabe hermenéutica y fenomenología

O, lo que nos resulta más familiar:

El sentido cabe fenomenología y hermenéutica

5.  El no cabe

El concepto de tiempo ofrece algunas afirmaciones que Heidegger parecería no haber 
fundamentado en el desarrollo de su Vorwissenschaft.  Algunas de ellas se comentan a 
continuación:

1. 	 En la cotidianidad el ser-ahí no es el ser que yo soy; más bien, la cotidianidad del 
ser-ahí es aquel ser que uno es. Y de acuerdo con ello el ser-ahí es el tiempo en 
el que se está con los otros: el tiempo del «uno». El reloj que uno tiene, cualquier 
reloj, muestra el tiempo del ser-uno-con-otros-en-el-mundo13.

13 Ob. Cit.; pág. 52.

136-  Sonia Cristina Gamboa Sarmiento



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  137

Esta afirmación es una clara negación de la intersubjetividad. Parece que, en el 
modo de ver de Heidegger, el ser-ahí no constituye sentido estando con otros; parece, 
entonces, que el compartir se constituye en una pérdida de tiempo; en consecuencia, el 
habla, una de las estructuras propuestas por él mismo (supra, punto 3 del apartado 3. 
La idea del Dasein) no tiene sentido. ¿Cómo, entonces, se es con los otros? O, mejor, 
¿cómo se puede ser sin los otros? ¿Cómo se constituye sentido sin la influencia de los 
demás? Proyectos como la formación, la comunicación, la familia, la ética, se quedarían 
sin fundamento.

2.	 Heidegger define para el tiempo dos características: la irreversibilidad y la 
homogenización en puntos del ahora.

Con respecto a la irreversibilidad dice:

	 La irreversibilidad comprende en sí aquello que esta explicación todavía acierta 
a retener del tiempo propio. Eso es lo que queda del futuro en cuanto fenómeno 
fundamental del tiempo como ser-ahí. (…) La definición del tiempo según su 
irreversibilidad se fundamenta en el hecho de que el tiempo ha sido invertido 
previamente. (…) El ser-ahí, anclado en su presente, dice: el pasado es lo que fue, 
es irrecuperable14.

Antes, ha observado lo siguiente:

El hecho de que los acontecimientos se produzcan en el tiempo no significa que 
tengan tiempo: significa más bien que ellos, produciéndose y estando ahí, nos salen 
al encuentro como si transcurrieran a través de un presente. (…). Todo lo acontecido 
se desliza desde un futuro sin fin hacia un pasado irreversible15.

El tiempo no está en los acontecimientos, ellos solamente ocurren, producen hechos 
–que, en sí, son irreversibles–. Si el tiempo es el haber-sido que el ser-ahí constituye, 
llenando de sentido para construir su anticipación, a la que también llena de su propio 
sentido, el tiempo no puede ser reversible. Tal vez la interpretación de los hechos sí es 
reversible; a ella puedo volver una y otra vez. Las interpretaciones no sólo son reversibles, 
sino también revisables.  Podemos, en algún momento, construir nuestro haber-sido de 
alguna manera, dando a los hechos algún sentido; y, posteriormente, construirlos de otra 
manera, con otro sentido; ésta es, precisamente, la condición de posibilidad del ser-ahí 
de cara a su propio fin, como ya lo hemos visto.

3.  En cuanto a la homogenización en puntos del ahora, afirma:

14 Ob. Cit.; págs. 54 á 56.
15 Ob. Cit.; págs. 53 á 54.



la homogenización es una asimilación del tiempo al espacio, a la presencia por 
antonomasia; es la tendencia a repeler de sí todo tiempo llevándolo a un presente. 
(…) Antes y después no son necesariamente más temprano y más tarde, no son 
modos de la temporalidad. En la secuencia aritmética, por ejemplo, el 3 se da 
antes que el 4 (…). Sin embargo, no por ello es el 3 temporalmente anterior al 4.  
Los números no se dan más temprano o más tarde, porque ni siquiera están en el 
tiempo16.

Los números son constructos que no están en el tiempo, pero los números son posible 
por el numerar; y, en este numerar, sí toma sentido que el 3 esté antes que el 4, cuando 
contamos no es lo mismo decir: 1, 2, 3, 4…, que 7, 10, 19, 5, 8… como lo hacen los niños 
cuando no conocen aun las funciones de los números, cuando desconocen el numerar 
como estructura fenomenológica de los números.

6.  Para terminar

Teniendo en cuenta que Heidegger tuvo por objeto en estas reflexiones construir la 
Vorwissenschaft para sus estudios del tiempo, termina de la mejor manera: planteando 
el camino posible para esta investigación, planteando la pregunta adecuada:

¿Qué sucedió con la pregunta? Se ha transformado.  La cuestión de ¿qué es el 
tiempo?, se ha convertido en la pregunta: ¿quién es el tiempo? Más en concreto: 
¿somos nosotros mismos el tiempo? Y con mayor precisión todavía: ¿soy yo mi 
tiempo? Esta formulación es la que más se acerca a él17.

A propósito del problema del tiempo, y del camino propuesto por Heidegger, no está 
de más resaltar que 450 años antes el poeta español Jorge Manrique ya había establecido 
la relación entre el tiempo, el sujeto y la muerte:

Pues si vemos lo presente
cómo en un punto s’es ido e acabado,
si juzgamos sabiamente,
daremos lo non venido por passado.
(…) Nuestras vidas son los ríos
que van a dar en la mar,
qu’es el morir.
Jorge Manrique, Coplas por la muerte de su padre, 1477

16 Ob. Cit.; págs. 54 á 55.
17 Ob. Cit.; pág. 60.

138-  Sonia Cristina Gamboa Sarmiento



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  139

Bibliografía

Jorge Luis BORGES.  Obras completas. Tomo II. Buenos Aires, Emecé, 2002.  
Martin HEIDEGGER.  El concepto de tiempo. Madrid, Trotta, 1999.
Edmund HUSSERL. Lecciones de fenomenología de la conciencia interna del tiempo. Madrid, 
Trotta, 2002.
_________________ Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
Libro Primero. Traducción de José Gaos. México: Fondo de Cultura Económica, 4a. reimpresión 
1997.
Jorge MANRIQUE. Poesía.  Madrid, Cátedra, 1989. Consulta de la versión en línea, 22 de junio 
de 2007: [http://luis.salas.net/index1.htm].
Germán VARGAS. La constitución de la experiencia humana de tiempo. En La temporalidad 
humana. Asedios desde la fenomenología y la hermenéutica. Popayán, Universidad del Cauca, 
2007.





Trópico de Mayo
Tropic of May

IGNACIO RAFAEL DUQUE GARCÍA
Universidad de Zaragoza

España

‡

Resumen:

No tengo la voluntad de hacer una 
apología de la nostalgia, ni de anunciar un 
nuevo 68, ni mucho menos de revivir unos 
días que no viví. Por el contrario, lo que 
pretendo es atacar una situación política y 
filosófica que desde la segunda mitad de los 
años setenta y, sobre todo, desde el comienzo 
de los ochenta parece haber sofocado no sólo 
el impulso agitador sino la posibilidad misma 
de pensar la agitación. Al inicio del período en 
el cual aún hoy podemos pensarnos a nosotros 
mismos le denominó Guattari «los años del 
invierno». Comentaré aquí algunos puntos 
que, entiendo, si bien se estaban gestando 
con anterioridad años antes, eclosionan en 
el Mayo parisino y, al menos desde un punto 
de vista teórico, terminan por salpicar a uno 
de sus principales iconos, Jean-Paul Sartre. 
Continuaré analizando el paralelismo que 
dichos puntos tenían en un conjunto de 
pensadores contemporáneos al movimiento 
y las implicaciones que todo ello tiene en el 
ámbito filosófico y cultural contemporáneo, 
o más concretamente en el marco de lo que 
comúnmente se ha venido entendiendo como 
postmodernidad. Finalmente, concluiré 
justificando la necesidad de volver hoy a 
Sartre, necesidad que, no tan paradójicamente, 
surge de algunos de aquellos intelectuales que 
décadas antes se opusieron firmemente a su 
pensamiento.

Palabras claves: Guattari, “Los años de 
Invierno”, diferencia, posmodernidad.

Abstract:

I don’t wish to offer an apology for 
nostalgia, nor to announce a new 1968, nor 
much less to relive days that I never lived. On 
the contrary, I seek to address a political and 
philosophical situation that –since the second 
half of the 1970’s, above all since the beginning 
of the 1980’s– appears to have suffocated not 
only the impulse to agitate, but also the very 
possibility of thinking of agitation. Guattari 
called the beginning of the period about which 
we may consider today “the winter years.” 
Here I will comment upon some points within 
which are enclosed –although, they were 
gestating years earlier– both the Parisian May 
and, at least from a theoretical point of view, 
end with J-P Sartre’s scattering of his iconic 
principles. I will continue by analyzing the 
parallelism that these points had in common 
with contemporary thinkers of the movement, 
and the implications that all this has with 
the contemporary philosophical and cultural 
environment or, more concretely, within the 
framework that has come to be understood 
as post-modernism. Finally, I will conclude 
by justifying the necessity to return today to 
Sartre, a necessity that, not so paradoxically, 
arises from some of those intellectuals that 
decades earlier strongly opposed themselves 
to his thought.

Key Words: Guattari, “the winter years”, 
difference, post modernity. 

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



«Es el ejercicio positivo de la libertad, no la lucha negativa contra la opresión particular, 
lo que me elevará por encima de la existencia mutilada»
(Georges Bataille, Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte).

Entendía por Trópico, hasta que amanecí por primera vez en Bogotá, un lugar cálido. 
Mayo es el quinto mes del año, es un día de flores de primavera seca, al menos en la 
ciudad de donde vengo. En todo caso, el título de lo que aquí presento poco tiene que ver 
con Bogotá o Zaragoza. Más bien quiero referirme a los días de calor revolucionario, de 
agitaciones estudiantiles, de «imaginación al poder», los días en que, en definitiva, unos 
cuantos buscaron la playa bajo los adoquines de Saint-Germain-des-Près. Sin embargo, 
lo advierto, no tengo la voluntad de hacer una apología de la nostalgia, ni de anunciar 
un nuevo 68, ni mucho menos de revivir unos días que no viví. Por el contrario, lo que 
pretendo es atacar una situación política y filosófica que desde la segunda mitad de los 
años setenta y, sobre todo, desde el comienzo de los ochenta parece haber sofocado no 
sólo el impulso agitador sino la posibilidad misma de pensar la agitación. Al inicio del 
período en el cual aún hoy podemos pensarnos a nosotros mismos le denominó Guattari 
«los años del invierno»1

Comentaré aquí algunos puntos que, entiendo, si bien se estaban gestando con 
anterioridad años antes, eclosionan en el Mayo parisino y, al menos desde un punto de 
vista teórico, terminan por salpicar a uno de sus principales iconos, Jean-Paul Sartre. 
Continuaré analizando el paralelismo que dichos puntos tenían en un conjunto de 
pensadores contemporáneos al movimiento y las implicaciones que todo ello tiene en 
el ámbito filosófico y cultural contemporáneo, o, más concretamente en el marco de lo 
que comúnmente se ha venido entendiendo como postmodernidad. Finalmente, concluiré 

1 Félix. GUATTARI, Les années d’hiver. 1980-1985, Paris, 1985.

142-  Ignacio Rafael Duque García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  143

justificando la necesidad de volver hoy a Sartre, necesidad que, no tan paradójicamente, 
surge de algunos de aquellos intelectuales que décadas antes se opusieron firmemente 
a su pensamiento.

1. Mayo

Señaló el historiador inglés Eric Hobsbawm lo siguiente a propósito del mayo parisino: 
«probablemente no haya habido jamás ningún movimiento revolucionario protagonizado 
por un porcentaje mayor de personas que leen o escriben libros»2. La reflexión da cuenta, 
por un lado, del papel de una buena parte de la intelectualidad francesa, que entendía 
desde hacía tiempo -entre otros motivos porque el recuerdo de la ocupación de París en 
la Segunda Guerra Mundial es un estigma sin fecha de caducidad- que el desempeño 
de su función pasaba por una participación activa y visible en la vida pública y política. 
Pero, por otra parte, Hobsbawm advierte de un hecho aún más significativo, a saber, el 
desplazamiento producido en el interno del propio movimiento revolucionario. Un nuevo 
agente se apropió de la calle y con él nuevas reivindicaciones saltaron a la palestra de la 
mano, fundamentalmente, de los «escenógrafos de esta revolución»3, los situacionistas. 
Las pinturas callejeras invadieron París, mostrando que no había límites para aquellos 
que inundaron el panorama político por unos meses: «prohibido prohibir». Premisas 
como ésta distaban mucho de las que el tradicional sujeto revolucionario sostenía y, 
desde luego, ayudaban a configurar un paisaje sumamente novedoso. Mayo del 68 
mostró, como afirma Hobsbawm, «que era posible llevar a cabo una revolución en 
un país industrial avanzado en condiciones de paz, prosperidad y aparente estabilidad 
política»4, y, en gran medida, si esto se revela así es gracias a la consideración del nuevo 
portador de la acción contestataria.

Podrían señalarse numerosas causas que explican el estallido del 68, sin embargo, 
teniendo en cuenta este nuevo marco, es necesario detenernos en los estudiantes y a los 
primeros signos de descontento aparecidos un año antes, cuando la llegada de la primavera 
hizo aflorar una serie de proclamas que exigían la abolición de ciertos estatutos que no 
permitían la convivencia de chicos y chicas entre las mismas cuatro paredes de los colegios 
universitarios. «La génesis del conflicto remite a una reivindicación “minimalista”, a un 
foco explosivo que, en el momento mismo de su nacimiento, desconoce o no se plantea 
una globalización», señala J. L. Rodríguez García en su obra La palabra y la espada, 
para continuar diciendo: «Situado en la facultad de Humanidades de Nanterre, fundada 
en 1963, el indicio de un descontento se remonta al 22 de marzo de 1967, cuando los 

2 Eric HOBSBAWM, Revolucionarios, Barcelona, Crítica, 2000, pp. 331-332.
3 José Luis PARDO, “Espectros del 68”, Prólogo a la obra de Guy Debord, La sociedad del espectáculo, 

Valencia, Pre-textos, 1999, p. 10.
4 Eric HOBSBAWM, Revolucionarios, op. cit., p. 331.



estudiantes toman la facultad en protesta contra los reglamentos internos; nada augura 
la presencia de reivindicaciones extra-académicas»5.

No sólo en París, también en Nantes, en Jussieu o en Estrasburgo se vivieron brotes 
de protestas universitarias que, en todo caso, aún no llegaban a vislumbrar la profunda 
crisis que supondría el movimiento de un año después para el régimen gaullista. Pero 
el 68 sobrepasó con creces los límites territoriales que Francia contempla. Cuando 
justamente un año más tarde de aquellas exigencias primaverales -en todos los sentidos- 
el conflicto se reabrió en forma de herida sin cicatrizar o de fuente de esperanza, según 
se mire, algunos de los paradigmas que desde el ámbito teórico se venían señalando 
parecían confirmarse en ese momento. En julio de 1967, Herbert Marcuse visitó la 
universidad de Berlín impartiendo un curso titulado “El final de la utopía”. Apuntaba 
el alemán que el panorama vigente respondía al final del proyecto utópico, entendiendo 
por ello que era necesaria la evasión del proceso histórico y, además, sacar el proyecto 
revolucionario del mecanicismo propio que conlleva la dialéctica histórica, concediéndole 
así un carácter que podríamos catalogar como «más humano» y, desde luego, moral6. 
Desde esta perspectiva no deja de ser claro el anuncio de la crisis del proletariado como 
sujeto revolucionario y la necesidad de la proliferación de subjetividades, entidades 
individuales, que guiadas en pos de una cuestión moral decidiesen que la revolución 
era necesaria en ese momento justo y no, en cambio, en un marco presumiblemente más 
adecuado en el que se evidenciaran aún más las contradicciones que en el interno del 
desarrollo del sistema capitalista pudieran generarse.

Mayo, por tanto, se inserta en una nueva ola de agitaciones que parte de California, 
de la universidad de Berkley, y llega hasta Europa, fundamentalmente a Francia, a 
Alemania y a Italia. En todos los procesos, salvando acaso la situación italiana, que en 
origen tiene un sesgo evidentemente mucho más obrerista, son comunes algunos puntos: 
la chispa del conflicto surge de problemáticas muy concretas e, incluso, secundarias si 
nos atenemos a su desarrollo y al resultado final; las protestas iniciales desembocan en 
reivindicaciones mucho más universales y hasta entonces no siempre consideradas; y, 
por último, los protagonistas de la agitación no responden a una clase determinada ni 
siquiera a un grupo social homogéneo, de modo que la identidad del movimiento no 
resulta sencilla de desentrañar.

Con Mayo nos introducimos en una problemática general desde la que podemos 
vislumbrar algunas cuestiones fundamentales como la crisis de las nociones clásicas de 
utopía y revolución, el cuestionamiento mismo del discurrir histórico, y la subversión de 
los que aún hoy se consideran pilares básicos del paradigma filosófico moderno, esto es, 
las nociones de sujeto y de identidad. Un nuevo horizonte se estaba abriendo camino y 
con él nuevos valores y nuevas situaciones a las que atender. Profundicemos pues en ello 
y adentrémonos en esa fractura de la que aún hoy continúan emanando propuestas. 

5 J. L. RODRÍGUEZ GARCÍA, La palabra y la espada. Genealogía de las revoluciones, Madrid, 
Talasa, 1997, p. 288.

6 Ver Herbert MARCUSE, El final de la utopía, Ariel, Barcelona, 1968.

144-  Ignacio Rafael Duque García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  145

2. La diferencia

Ya desde mediados del siglo pasado -y, como veremos, con ineludibles referentes 
previos- una buena parte de la intelectualidad francesa venía apostando por un nuevo valor 
filosófico que terminaría por socavar los cimientos fundamentales de la modernidad: la 
diferencia. Sabemos que diferencia se escribe en francés différence, sin embargo, Derrida, 
en La Différance, le añade esa “A”, dándole un matiz solamente apreciable en el orden 
de la escritura, puesto que la pronunciación es la misma. ¿Qué hay detrás de esta “A” de 
différance? La “A” es, en definitiva, la materialización del proyecto rupturista que ataca 
a la modernidad. Pero vamos por partes. «La différance, que no es un concepto, no es 
una mera palabra, es decir, lo que se representa como una unidad tranquila y presente, 
autorreferente, de un concepto y de una afonía»7. Si no es un concepto, si no es una 
palabra, ¿qué es entonces? Contesta Derrida: «la différance no es, no existe»8. 

Dicho así, por lo que hemos visto hasta ahora, parece que nos disponemos a hablar algo 
de lo que no se puede hablar y que intentamos comprender aquello que no es comprensible 
porque no se puede limitar ni acotar, ni siquiera con las propias demarcaciones que 
establece la idea de existencia. Sin embargo, sí que podemos acercarnos a La différance 
atendiendo a la teoría de Derrida y a su tarea de deconstrucción. Dicho ejercicio tenía 
como uno de sus fines fundamentales la ruptura con esa jerarquía que, desde Platón, se 
había establecido en la filosofía y, más concretamente, en la plasmación del pensamiento 
mediante unos modos concretos de escritura. Derrida retoma la tradición nietzscheana, y 
el valor de lo fragmentario y de lo performativo, para invertir los términos de esa jerarquía. 
Pero, además, presta atención a una serie de vocablos a los que llama «indecidibles», 
aquellos que no tienen un significado fijo y estable, sino que varían según los contextos. 
Derrida aprecia que todas las estructuras existentes para mantener la jerarquía a la que 
antes hacíamos referencia se rompen o, cuanto menos,  se tambalean, cuando alguien 
incide en esta «cadena de indecidibles». El primer ejemplo lo encontramos en el vocablo 
griego «Pharmacon», que aparece en el Fedro de Platón, y que podría traducirse como 
veneno o remedio en función de la cantidad9. 

La deconstrucción emplea estos términos con la fórmula «ni…, ni…»: «ni palabra, 
ni concepto», como ocurre con la différance, que bien podría traducirse  a su vez como 
«palabra y concepto». No son conceptos, en definitiva, al menos desde un punto de vista 
tradicional, son ideas, vocablos o términos -o/y todo lo contrario- que ya por sí mismos 
establecen una ruptura con la tradición y marcan una apertura definitiva. Edmond Jabés, 
autor al que Derrida le dedica bastantes páginas de su obra, explicaba la différance de 
una forma muy gráfica: «Ce mot différance, ici, est synonyme de mine. Mine, bâton de 
graphite pour la trace; mine, richesse du sous-sol; mine, explosif»10. Es, una vez más, el 

7 Jacques DERRIDA, “La Différance”, en Márgenes de la filosofía, Madrid, Cátedra, 1989, p.47.
8 Ibíd., p. 42.
9 Ver Jacques DERRIDA, “La farmacia de Platón”, La diseminación, Madrid, Fundamentos, 1975.
10 Edmond JABÈS, “Lettre à Jacques Derrida. Sour la question du livre”, en Jacques Derrida, L’Arc, 

Paris, Mayo, 1990, p.63.



juego de los «indecidibles»: la différance como el «indecidible» más elemental, el más 
relevante, pero, en su interior, otros tantos vocablos como mine, que nos muestran que 
no hay salida para la deconstrucción, que la apertura es total, hasta el punto de que no 
hay estructura capaz de enfrentarse a estos términos.

Si para la modernidad el valor de lo verdadero o falso era fundamental, con la 
deconstrucción esa dicotomía no tiene ninguna vigencia. ¿Con qué referente establecemos 
el valor de verdadero o de falso? ¿En qué contexto?, y, sobre todo, ¿en qué espacio 
temporal? La différance se agota siempre en un tiempo presente, no tiene ni pasado ni 
futuro, al menos en el sentido único en el que uno la concibe. Por eso, cuando Derrida 
analiza a otros autores que «habitan» en el espacio filosófico de la différance, el Teatro 
de la crueldad de Antonin Artaud aparece con fuerza. «El teatro de la crueldad no es 
una representación. Es la vida misma en lo que esta tiene de irrepresentable. La vida 
es el origen no representable de la representación»11. Lo que a Derrida más le interesa 
del Teatro de la crueldad es su carácter único en cada representación. Nunca se dieron 
dos noches idénticas. Diferencia pura, proveniente de la repetición, algo que también 
apreció, casi paralelamente, Gilles Deleuze al afirmar que «la repetición es la diferencia 
sin concepto»12. Acto puro, elección perpetua, la diferencia fue formulada también por 
Jean-François Lyotard en forma de gerundio: Le différend13. En todos casos nos estamos 
moviendo en torno a una idea que deja de ser una cualidad para pasar a ser un rasgo 
ontológico de carácter nómada, es decir, en continua mutación y movimiento. Y cuando 
la diferencia es ontológica y nómada el sentido de la autoridad desaparece. Por ejemplo, 
en el Teatro de la crueldad Artaud podía ser tan responsable de esa diferencia perpetua 
como los receptores de la obra en general. 

Con una aspiración semejante se presentan dos obras de Derrida. Glas14, de 1974, es 
una obra extraña por ser conscientemente difícil, adrede imposible. Glas se compone a 
lo largo de todas sus páginas de dos columnas -A y B-, lo cual ya nos cuestiona nuestra 
forma tradicional de leer un libro. ¿Qué hacer? Podríamos empezar por la columna de 
la izquierda, luego la derecha y pasar a la siguiente página; podríamos también leer una 
columna en todo el texto y luego empezar por la otra; o, por qué no, leer la primera 
línea de una, luego la primera de la otra… El problema se agudiza al comprobar que 
ambas columnas comienzan en minúscula y terminan con preposiciones. Derrida crea un 
círculo en el que todo es posible y válido, del mismo modo que no hay ninguna lectura 
perfecta del mismo: el lector se convierte en el autor de un texto del que Derrida se 
desprende. Nos ubicamos en el horizonte del texto fragmentado. Y así ocurre también 
en Jacques Derrida, la obra que el propio Derrida escribe junto a Geoffrey Bennington15 

11 Jacques DERRIDA, “El teatro de la crueldad y la clausura de la representación”, La escritura y la 
diferencia, Barcelona, Anthropos, 1989, p.320.

12 Gilles DELEUZE, Diferencia y repetición, Madrid, Júcar universitaria, 1988, p.70.
13 Que podríamos traducir por algo así como «el diferendo». Ver Jean-François LYOTARD, La diferencia, 

Barcelona, Gedisa, 1988.
14 Jacques DERRIDA, Glas, Paris, Denoël-Gonthier, 1981.
15 Geoffrey BENNINGTON y Jacques DERRIDA, Jacques Derrida, Madrid, Cátedra, 1994.

146-  Ignacio Rafael Duque García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  147

y que, de nuevo, queda dividida en dos: La parte superior de todas las hojas está escrita 
por Bennington y lleva como título Derridabase; la parte inferior, escrita por Derrida, 
tiene un carácter más biográfico y lleva por título Circunfesión. Una vez más, la obra 
ya nos hace partícipes a los lectores antes incluso de que empecemos a leer. Por un lado 
se nos plantea de nuevo la cuestión de la ausencia de reglas, pero, además, los mismos 
títulos de cada apartado Derridabase y Circunfesión se convierten en juegos de palabras 
que, pretendidamente, ponen en guardia a los lectores: el primero se convierte en una 
alusión a la importancia del signo en la teoría derridiana, el segundo a la centralidad del 
judaísmo en su filosofía.

Una breve mención, al menos, merecería la que seguramente sea la más consecuente 
trayectoria con respecto a la diferencia, la de Maurice Blanchot. Blanchot, despreció 
su condición de autor, renegó de ella y dejó que fueran los lectores los autores de su 
ausencia. Desaparecido totalmente de la vida pública -de él sólo se conservaron dos 
fotografías-, Blanchot se convirtió en un espectro casi fantasmal, un ejemplo viviente de 
la radicalización de La Différance. Basta con atender al título de algunas de sus obras, el 
juego de palabras sin concluir que dejan abierto al lector la posibilidad de interpretar de un 
modo u otro. Por ejemplo: Faux pas (1943), que podría traducirse como «pasos falsos» o 
como «no hace falta» -Il ne faut pas-; Pas au-delà, que podría indicar «el paso más allá» 
o «no más allá»; algo similar sucede con su novela, L’arrêt de mort, que entendemos 
bien como «sentencia de muerte», bien como «parada de muerte». Con Blanchot jugamos 
al mismo juego que con Derrida, si un indecidible para Derrida cumplía esa norma de 
«ni…, ni…», lo mismo ocurre aquí, L’arrêt de mort, «ni sentencia, ni parada», sino 
todo lo contrario, ambas cosas a la vez. La cuestión se agudiza en Blanchot cuando nos 
referimos al término pas, presente en gran cantidad de sus títulos, como no, como paso 
o como espacio tal y como ejemplifica L’espace littéraire.

Lo que nos está mostrando Blanchot es que no hay posibilidad alguna de llegar a 
un acuerdo definitivo, a un absoluto que otorgue nuevas categorías de comprensión. La 
diferencia se plasma ya antes de que empecemos a leer sus obras, dado que ya somos 
autores -intérpretes- de un título conflictivo, hasta el punto de que -por mucho que se 
empeñen las ediciones españolas- no se pueden traducir, sino citar. Porque traducir aquí 
sería descontextualizar, apropiarnos de un uso que, tal vez no era el indicado. Pero ¿no 
es eso precisamente lo que se pretende con la deconstrucción? ¿No «juegan» a esto 
Blanchot o Derrida?

Dice Blanchot: «El lenguaje no comunica sino que pone al desnudo y lo hace de 
acuerdo con la desnudez -el sacar afuera- que le es propia y que sólo se puede mitigar, 
es decir, pervertir, con ese rodeo que es el juego de dicho afuera siempre oblicuo, juego 
asimismo y, ante todo, del lenguaje sin derecho, sin dirección, indirecto como por 
juego»16. La tan misteriosa reflexión de Blanchot hace referencia al carácter performativo 
del lenguaje y a su capacidad de descontextualizar, de no seguir líneas rectas, sino de 

16 Maurice BLANCHOT, El paso (no) más allá, Barcelona, Paidós, 1994, p.69.



«pervertirlo», alejarlo de las normas para insertarlo en una lógica muy alejada de la que la 
tradición impone. Ese afuera, como la différance, son modos de subvertir las categorías 
modernas, son vocablos que cumplen una función estratégica contra la tradición del logos. 
Frente a ella, frente al dogma del positivismo, frente a la razón y al inmovilismo, Derrida, 
Blanchot y algunos más crean juegos y, no sólo eso, sino que, además, nos muestran 
las posibilidades de los mismos, la capacidad de romper contextos fijos, la movilidad, 
la performatividad alejada de consensos imposibles. Es una mirada hacia Nietzsche 
como primer pensador de la diferencia ontológica. El Nietzsche del Zaratustra o de 
La genealogía de la moral, nos alaba al poeta, al hombre capaz de desprenderse de las 
normas, al individuo que no se siente amarrado con las nociones de sujeto e identidad. 
También Derrida o Blanchot piensan en ese margen, que implica una frontera en donde 
no está prohibido hablar de poetas, de dramaturgos. Ese espacio en el que el verso piensa 
tanto o más que la prosa. Pero la différance, que la hemos visto aplicada al ámbito de 
la escritura, también tiene sus implicaciones en otros ámbitos. De hecho, en todos los 
espacios en los que aparezcan los rasgos de esa jerarquía tradicional, que se agudiza en 
la modernidad, ahí hay una posibilidad de apertura y de insubordinación.

3. En los albores de la postmodernidad (explicada por Lyotard)

El sujeto moderno estaba puesto en cuestión, y con él la ordenación misma de la 
sociedad y del mundo. Lo había percibido antes Horacio Oliveira, el personaje de la 
novela de Julio Cortázar, Rayuela: tampoco nosotros podemos ya entender nuestra 
existencia partiendo de la imagen de la baldosa que en este momento estamos pisando, 
se acabaron las certezas absolutas porque ya no quedan referentes absolutos; adiós a las 
explicaciones universales y, consecuentemente, adiós a las utopías que durante siglos 
movieron el espíritu emprendedor del ser humano. Ya no hay futuro. Pero el diagnóstico 
merece ser analizado con más detalle.

La diferencia, en su aparición desde un punto de vista teórico, se ve acompañada 
por la eclosión de la multiplicidad, el surgimiento de nuevos sujetos que luchan por 
ocupar su lugar en el espacio público. Foucault y Deleuze ya habían confirmado la 
presencia de nuevos sujetos capaces de ocupar la centralidad de la narración: el esquizo 
y el reo dan prueba de ello. Pero lo que los años setenta constatan es un surgimiento 
sumamente tangible de nuevas propuestas y de nuevos protagonistas que habrían de ser 
obligatoriamente escuchados: la cuestión racial y los problemas de género modificaron 
los emblemas contrarios al orden hegemónico y generaron los llamados desde entonces 
«nuevos movimientos sociales». Los años setenta dieron paso a una pluralidad 
innegociable, una sociedad colorista y de compleja catalogación se abría paso entre las 
viejas estructuras del entramado moderno pero, seguramente como consecuencia de 
ello, esos mismos años asistieron al inicio una desregulación sin parangón histórico y 
que aún hoy nos obliga a volver a ella para comprender nuestro lugar en el mundo. Una 
metáfora fehaciente de la paulatina descomposición de las estructuras modernas en pos 

148-  Ignacio Rafael Duque García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  149

de este nuevo estadio la encontramos en el diagnóstico de Lyotard: «la disolución del 
lazo social y el paso de las colectividades sociales al estado de una masa compuesta de 
átomos individuales lanzados a un absurdo movimiento browniano»17.

Y con esta referencia llegamos al que popularmente se considera como pistoletazo 
de salida para la reflexión filosófica de un nuevo paradigma cultural, la postmodernidad. 
Corrían los últimos años de la década de los setenta cuando Lyotard, en La condición 
posmoderna, afirmó que «se tiene por postmoderna la incredulidad con respecto a 
los metarrelatos»18. Dos vocablos caracterizan pues, según el filósofo francés, a la 
postmodernidad y en ellos me detendré ahora. En primer lugar, cuando Lyotard habla 
de «incredulidad» no quiere decir, como a menudo se ha entendido, «crisis», sino que, 
por el contrario, a lo que está aludiendo es a un problema de «descreimiento», lo cual 
implica poner en entredicho no tanto el discurso metanarrativo en cuanto tal, sino su 
propia capacidad de llegar a la sociedad a la que antes accedía, que antaño regulaba. 
Pero qué entiende Lyotard por «metarrelato». Este sería el segundo punto a tratar: cuáles 
son estos «grands récits» a los que Lyotard alude en su escrito.

En La posmodernidad (explicada a los niños) Lyotard matizaba algunos de los puntos 
fundamentales aparecidos en su  escrito anterior. Sobre los grandes relatos señala que «son 
aquellos que han marcado la modernidad», esto es, siguiendo con su explicación:

«Emancipación progresiva de la razón y de la libertad, emancipación 
progresiva o catastrófica del trabajo -fuente del valor alienado en el capitalismo-, 
enriquecimiento de toda la humanidad a través del progreso de la tecnociencia 
capitalista, e incluso, si se cuenta al cristianismo dentro de la modernidad -opuesto 
por lo tanto al clasicismo antiguo-, salvación de las creaturas por vía del relato 
crístico del amor mártir. La filosofía de Hegel totaliza todos estos relatos y, en este 
sentido, concentra en sí misma la modernidad especulativa»19.

Un metarrelato inserta al hombre en la historia y, sobre todo, da un sentido profundo 
al presente en el que habita. Tomemos por ejemplo el cristianismo, si como Lyotard 
consideramos que forma parte también de la modernidad -ya sea como tal, ya sea como 
una forma predominante que se esconde tras una incierta secularización20-: tendremos 
que reconocer que se trata de un discurso que aporta un inicio original, el libro del 

17 Jean-François LYOTARD, La condición postmoderna, Madrid, Cátedra, 1984, p. 36.
18 Ibíd., p. 10.
19 Jean-François LYOTARD, La posmodernidad (explicada a los niños), Barcelona, Gedisa, 2005, p. 29.
20 Cuestión en la que no nos detendremos ahora, pero que constituye uno de los principales núcleos de 

debate acerca de la modernidad y, por ello, también de la postmodernidad. Autores tan destacados como 
Adorno y Horkheimer profundizaron en este debate con una obra de referencia fundamental, Dialéctica de 
la ilustración (Madrid, Trotta, 1997). Para analizar otros puntos de vista también resulta muy interesante 
el análisis elaborado por el alemán Karl Löwith en El sentido de la historia. Implicaciones teológicas de la 
filosofía de la historia (Madrid, Aguilar, 1968), o, desde luego, el conocido texto heideggeriano “La época 
de la imagen del mundo”, recogido en su obra Caminos de bosque (Madrid, Alianza, 1996).



Génesis; un pasado, la tradición antiguo-testamental; un presente, que bien podríamos 
iniciar con la crucifixión y, desde luego, con el inicio de la tarea evangelizadora de San 
Pablo; y un futuro, más allá del Apocalipsis, el juicio mismo y el triunfo del reino de 
dios. Esta temporalidad da sentido a la existencia del creyente, justifica su presencia en 
el mundo y le otorga una tarea hacia la que miran buena parte de sus obras en vida. Los 
distintos y muy variados discursos que surgen de la ilustración no distan mucho de este 
esquema: un tiempo que, diremos aquí, se caracterizaría por las sombras y la oscuridad, 
esto es, los siglos en los que el mito predomina sobre la razón y la superstición da una 
explicación válida para cualquier fenómeno que acontezca; un presente en el que el sabio 
ilustrado está dando las primeras muestras de luminosidad poniendo a la razón como 
eje de su discurso histórico -y, en este sentido, como destacase Foucault, la ilustración 
es, por primera vez en la historia un período que tiene consciencia de sí mismo como 
tal21-; y, por último, un futuro, que no es nada más que el triunfo absoluto de la razón, 
ya sea en forma de articulación definitiva de la sociedad, tal y como lo plantea Kant en 
Sobre la perpetua, o como un modelo de sociedad perfecto que, por ejemplo, quedaría 
reflejado en la fuerza de la palabra que Condorcet nos legó con su maravilloso libro 
Bosquejo de un cuadro histórico de los progresos del espíritu humano. Como ya se habrá 
podido adivinar, el pensamiento hegeliano termina aglutinando todos estos metarrelatos, 
determinando en buena medida el propio devenir filosófico de la modernidad.

Ahora bien, Lyotard apuntaba contra un metarrelato determinado frente al que 
dirige su ataque. De una manera evidente, o tal vez no tanto, en la mirilla del francés se 
encontraba el marxismo. Que el marxismo es un gran relato es algo evidente, y desde 
luego ahí también se encuentra el sentido a su propio discurso -un discurso y una lógica 
histórica a todas luces-. Ahora bien, la pregunta que habría que plantearse es por qué 
Lyotard, así como otros filósofos, que bien podríamos ubicar en la vanguardia política, 
o al menos en un progresismo evidente, enarbola una crítica tan furibunda contra dicho 
discurso, llegando a afirmar incluso su crisis en el plano ideológico -en tanto que 
descreimiento-. Tres focos diversos pueden portarnos a una posible respuesta: en primer 
lugar, toda la problemática y el más que notable conflicto que entre los intelectuales 
franceses surge a partir de las posiciones del PCF, sobre todo desde la segunda mitad del 
siglo pasado; en segundo lugar, como bien refleja La posmodernidad (explicada a los 
niños), la aparentemente indisoluble vinculación que se teje entre el discurso marxista 
y el calificativo de totalización; finalmente, en tercer lugar, y como consecuencia 
seguramente de los puntos anteriores, la apuesta teórica por la multiplicación de 
los sujetos emancipados de esa lectura histórica que ubicaba al proletariado como 
protagonista de la narración.

El discurso refractario, sin embargo, devino en algunas consecuencias que 
evidentemente no eran las deseadas y que necesariamente tendremos que analizar. Un 
frío helador templó ánimos y mitigó ilusiones que, desde entonces se nos presentan como 

21 Michel FOUCAULT, ¿Qué es la ilustración?, en Saber y verdad. Madrid, La Piqueta, 1985, pp. 
200-201.

150-  Ignacio Rafael Duque García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  151

descabelladas. Como si algo flotase en el ambiente, una melodía repetitiva y desagradable 
a la que terminamos por acostumbrarnos no para de decir que, si ya no puede ser cambiado 
el mundo, deberemos conformarnos únicamente con sobrevivir a él.

4. Por qué es invierno

En La voluntad de saber, primer volumen de la Historia de la sexualidad escrita por 
Foucault, señalaba el francés lo siguiente: «los puntos de resistencia están presentes en 
todas partes dentro de la red de poder»22. No obstante, en el ámbito contemporáneo, 
es necesario cuestionarse si este poder actual, al que habitualmente nos referimos 
denominándolo «global», encuentra una oposición equivalente que pueda oponer una 
fuerza similar a la que contra sí recibe. Tres puntos habremos de destacar para resumir 
brevemente algunos de los rasgos fundamentales de este entramado hegemónico. 

En primer lugar, hay que constatar que estamos ante un poder eminentemente 
económico, algo que es a todas luces evidente. Podemos relacionarlo, como ha hecho 
y sigue haciendo el norteamericano Fredric Jameson, con dos análisis sumamente 
esclarecedores del nuevo contexto económico, el de Ernest Mandel y el de Giovanni 
Arrighi. El primero nos sitúa en una tercera fase del desarrollo capitalista que tendría 
por nombre «capitalismo tardío» que vendría a suceder a los estadios previos, esto es, al 
«capitalismo industrial» y al «capitalismo monopolista»23; el segundo, por su parte, nos 
ubica en un marco más amplio que parte del auge de los estados de la Italia renacentista 
y llega hasta nuestros días en un esquema de sucesión de hegemonías, de modo que 
dentro de este esquema nos encontraríamos en una subfase que se incluiría dentro de 
la hegemonía norteamericana y que será denominada como «capitalismo financiero»24. 
Ambas perspectivas, en cualquier caso, presentan características similares a la hora de 
describir este nuevo contexto socioeconómico. Ninguna de ellas nos resultará extraña: 
desaparición paulatina de las fronteras interestatales, predominio de las grandes 
compañías multinacionales frente a una política económica nacional, auge de la industria 
armamentística, debilitamiento de los movimientos obreros y sindicales… Es obvio, no 
necesita presentación ni en Colombia, ni en España, ni en Francia ni en Irak, Estados 
Unidos o Japón: ante nosotros nuestro mundo.

Pero no sólo de economía se trata. El segundo aspecto que tendremos que destacar es 
que dicho poder alcanza todos los ámbitos de nuestra vida. Es, usando una terminología 
propiamente foucaultiana, un biopoder, pero también, como explicó Guattari, un poder 
«semiótico»: «el capital es mucho más que una simple categoría económica relativa a 
la circulación de bienes y a la acumulación», dice Guattari, «es una categoría semiótica 

22 Michel FOUCAULT, Historia de la sexualidad I: la voluntad de saber, Madrid, s. XXI, 1989, p. 116.
23 Ver Ernest MANDEL, El capitalismo tardío, México, Ediciones Era, 1979.
24 Giovanni ARRIGHI, El largo s. XX. Dinero y poder en los orígenes de nuestra era, Madrid, Akal, 

1999.



que concierne al conjunto de los ámbitos de la producción y al conjunto de los niveles 
de la estratificación de los poderes», y concluye apuntando que «el CMI -Capitalismo 
Mundial Integrado- se inscribe, en primer lugar, en el marco de las sociedades divididas 
en clases sociales, en clases raciales, burocráticas, sexuales, grupos de edad, etc., y en 
segundo lugar, en el seno del tejido maquínico proliferante»25.

Esta reflexión nos conduce al tercer aspecto que debemos destacar, y éste no es otro 
que la  confirmación de que este poder ha generado una reconfiguración «global» de la 
sociedad en todos sus pequeños quehaceres y recovecos, y también un nuevo diseño de 
cartografía geopolítica mundial. La tercera fase del capital se vislumbra detrás de cada 
título que proyectan nuestros cines, detrás de cada libro que monótonamente reaparece en 
cada una de las tiendas libres de impuestos de todos los aeropuertos del mundo, en cada 
hamburguesa «extra-sin-queso» que alguna cadena sin fronteras publicita sin pudor, y 
también detrás de nuestro lenguaje, detrás de esas palabras que a veces no sabemos por 
qué las decimos, detrás de nuestras ropas y de nuestro calzado. Ahora bien, se trata de un 
poder que no sólo de sutilezas y de letreros luminosos vive en su progresiva extensión. 
También, y sobre todo, los tanques, las bombas y la muerte contribuyen a su expansión 
y consolidación: bastará como prueba abrir cualquier periódico.

Nos topamos, por tanto, ante un poder de dimensiones mundiales, ostentador de 
una hegemonía sin parangón alguno. Paradójicamente -o no tanto-, nunca la oposición 
a dicho semblante estuvo tan fragmentada. Con la crisis del sujeto proletario como 
protagonista del movimiento revolucionario frente al capitalismo sistémico e, insistamos 
en ello, «semiótico», se perdió no sólo un punto de referencia, sino también el carácter 
internacional de la oposición. Por el contrario, desde mediados de los años setenta del 
siglo pasado, surgen numerosos movimientos de muy distinto calado que vendrían a 
conformar los nuevos movimientos sociales. La reivindicación feminista, los problemas 
raciales, el ecologismo o las cuestiones de género adquirieron desde entonces una voz 
propia que con el paso de los años ha ido adquiriendo cada vez más fuerza, alcanzando, 
incluso, objetivos que décadas atrás hubieran resultado utópicos. Sin embrago, de 
la fragmentación no nace un frente común, sino que, más bien, se dilucidan algunas 
contradicciones y problemas que podrían conducir a estos grupos a ubicarse en frentes 
opuestos26. Estemos a favor o en contra de esta situación, no podremos negar que la 

25 Félix GUATTARI, “El capitalismo mundial integrado y la revolución molecular”, en Plan sobre el 
planeta, Madrid, Traficantes de sueños – Mapas, 2004, p. 60.

26 Un claro ejemplo de ello lo encontramos en la tercera de las cuatro antinomias que Fredric Jameson 
ha extraído de la postmodernidad. Consiste esta tercera antinomia en la convivencia actual de dos visiones 
completamente antagónicas del concepto de naturaleza: nunca un tiempo se preocupó tanto por el devenir 
del planeta, por su cuidado y su protección; nunca una cultura vio florecer tantos movimientos que refutaran 
de un modo tan evidente la noción misma de naturaleza. El ecologismo y el antiesencialismo -desde 
Simone de Beauvoir y Foucault hasta Judith Butler, Monique Witting, Julia Kristeva, Luce Irigaray o 
Donna Haraway- se ubican en el campo de batalla contra las prácticas habituales del poder hegemónico, y, 
no obstante, parten de dos paradigmas difícilmente reconciliables. Ver Fredric Jameson, Las semillas del 
tiempo, Madrid, Trotta, 2000, pp. 42 y ss.

152-  Ignacio Rafael Duque García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  153

oposición que el sistema mundial encuentra es, aparentemente, mucho más débil que 
aquélla que de un poder semejante cabría esperarse.

Como resultado, nos topamos con numerosos discursos que señalan el fin de las 
ideologías, el fin de la filosofía y, sobre todo, el fin de la historia. Y por mucho que 
insistamos en contradecir a Fukuyama, lo cierto es que quince años después de la 
publicación de su popular, y más que discutible, El fin de la historia y el último hombre 
aún nos seguimos preguntando si es posible pensar más allá del estado actual de las cosas, 
si es posible plantear un cambio estructural en nuestros días, es decir, una revolución, 
y si todavía tenemos los mecanismos ideológicos y filosóficos para, siquiera, plantear 
las posibilidades de llevar a cabo un proyecto de dicha magnitud. Desde la visión de 
Fukuyama, algunos acontecimientos nos estarían supuestamente indicando el acceso a un 
estadio histórico y cultural finalista: la caída del muro de Berlín, el fin de la guerra fría 
y el apogeo de los gobiernos de tipo democrático liberal configurarían, en este sentido, 
los primeros signos de un marco que ya no será posible, ni deseable -siempre desde 
este punto de vista-, superar27. Y ante semejante cuadro, dibujado con cemento armado, 
cristales ahumados y la indiferencia más injuriosa, uno no puede dejar de tener frío.

5. Viaje al trópico

¿Por qué volver a Sartre? Y, sobre todo, ¿por qué volver a él en términos de necesidad? 
La lectura de autores como Derrida, Foucault o Deleuze nos emplaza en el horizonte de la 
más absoluta subjetividad y nos reporta, además, una buena dosis de libertad individual 
reafirmando su potencia de acción como tal. Pero, teniendo en cuenta el contexto que 
resumidamente hemos presentado aquí, resulta sencillo adivinar que es necesario dar 
un paso más. Así, llegamos de nuevo a Sartre. 

Ha sido, y sigue siendo, el filósofo norteamericano Fredric Jameson quien con más 
fuerza se ha encargado de la recuperación del pensamiento sartreano en nuestros días. 
Autor de Sartre. The Origins of a Style28 o de Marxism and Form29, Jameson ya dio 
muestras de una perspectiva en la que la figura del francés ocupaba un lugar central 
en el interno de una tradición que atraviesa pensamientos tan destacados como los de 
Adorno, Benjamin, Lukács o Althusser. Pero, curiosamente, podemos considerar que su 
alegato más potente a favor del pensamiento de Sartre se  encuentra en un escrito en el 
que dicho filósofo no es el tema central a tratar, al menos aparentemente. Y, sin embargo, 
Sartre sobrevuela todas y cada una de las páginas de la obra The Political Unconscious, 
de 1981, traducida en nuestra lengua con un título que remite a Walter Benjamin y a su 
Tesis sobre la filosofía de la historia: Documentos de cultura, documentos de barbarie. 

27 Francis FUKUYAMA, El fin de la historia y el último hombre, Barcelona, Planeta, 1992, pp. 14 y ss.
28 Fredric JAMESON, Sartre. The Origins of a Style, New York, Columbia University Press, 1984.
29 Fredric JAMESON, Marxism and Form. Twentieth-Century Dialectical Theories of Literature, New 

York, Princeton University Press, 1974.



En ella Jameson aborda una respuesta clara y directa contra los postulados defendidos 
por Lyotard en La condición postmoderna. Frente al descreimiento en que devienen los 
metarrelatos en el ámbito postmoderno, Jameson propone un imperativo antagónico con 
el que abre su escrito: « ¡Historicemos siempre!»30. Tal propuesta es aplicada con rigurosa 
exactitud como una modalidad de crítica que nos permite dilucidar el inconsciente político 
que subyace a toda obra, en este caso literaria -Balzac, Conrad….- No será necesario 
insistir en que este uso de la «historia» al que Jameson alude responde sin tapujos a la 
tradición marxista, lejos por tanto de otros horizontes historiográficos que jalonaron el 
siglo XX. El norteamericano lo confirma con prontitud:

«Sólo el marxismo puede darnos cuenta adecuadamente del misterio del pasado 
cultural que, como Tiresias al beber la sangre, vuelve momentáneamente a la vida 
y recobra calor y puede una vez más hablar y transmitir su mensaje largamente 
olvidado en un entorno profundamente ajeno a ese mensaje»31.

Ahora bien, dónde se encuentra y en qué lugar se manifiesta el componente sartreano 
de esta propuesta. Entiendo que la propuesta jamesoniana pasa por una apuesta por la 
lectura en un sentido sumamente político que implica una recuperación del sentido 
histórico y metanarrativo y, consecuentemente, una renovación de la crítica, aplicable a 
cada gesto cultural o estético, que nos concede la posibilidad de reconfigurar la proyección 
futura que en los albores de la postmodernidad -y también hoy- parecía puesta en cuestión. 
Se trata, por tanto, de un proyecto. Y es aquí, precisamente en esta bella palabra, donde 
se reúnen Sartre y Jameson y sus respectivas concepciones de la praxis de la literatura 
y del inconsciente político. En ¿Qué es la literatura? Sartre reclamaba la necesidad de 
ejercer el compromiso político en el acto de escribir, recordemos algunas de las palabras 
con las que culminaba su obra:

«He tratado solamente de describir una situación, con sus perspectivas, sus 
amenazas, sus consignas. En la época en que no nos es posible encontrar un público, 
nace una escritura de la Praxis. Tal es el enunciado y cada cual debe solucionar su 
problema. Su problema, es decir, su estilo, su técnica, sus temas. Si el escritor tiene 
conciencia, como yo la tengo, de la urgencia de este problema, se puede tener la 
seguridad de que propondrá soluciones en la unidad creadora de su obra, es decir, 
en la indistinción de un movimiento de creación libre.

«Nada nos garantiza que la literatura sea inmortal; hoy, su oportunidad, su única 
oportunidad es la oportunidad de Europa, del socialismo, de la democracia, de la 
paz. No hay que perderla; si la perdemos nosotros, los escritores, tanto peor para 
nosotros. Pero también tanto peor para la sociedad. Por medio de la literatura, como 
lo he demostrado, la colectividad pasa a la reflexión y a la meditación y adquiere 

30 Fredric JAMESON, Documentos de cultura, documentos de barbarie, La narrativa como acto 
socialmente crítico, Madrid, Visor, 1989, p. 11.

31 Ibíd., p. 16.

154-  Ignacio Rafael Duque García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  155

una conciencia turbada y una imagen desequilibrada de sí misma que trata sin 
tregua de modificar y de mejorar»32.

Escribir es un acto político para la consecución de un mundo mejor, el ojo de la 
cerradura al que nos asomamos para vislumbrar el futuro que nosotros mismos estamos 
en disposición de construir.

Entiendo este acto como la plena realización del trabajo del filósofo, como la 
posibilidad de encontrar una praxis para su propio pensamiento y, como tal, concibo 
este ejercicio como una realización ético-política del trabajo teórico. En este caso, será 
necesario recordar, como ha señalado el pensador J. L. Rodríguez García, que la noción 
de «proyecto» en Sartre no dista mucho de «le souci de soi» foucaultiano, en tanto que 
ambos terminan por encontrarse en ese lugar en el que la vida es concebida como una obra 
de arte33. En ambos casos, el compromiso individual se abre al ámbito de lo colectivo y 
el plano subjetivo alcanza una proyección universal como articulación de la diferencia. 
Es así como, en definitiva, la vida como obra de arte termina por generar solidaridad.

Volvamos al principio. Trópico de Mayo es una necesidad y una invitación. Propongo 
retomar el calor de aquellos días del 68 y extrapolarlo a nuestro tiempo. Entonces todo 
empezó con una anécdota, la reivindicación estudiantil de un año antes por la que se 
pedía que se permitiera convivir a chicos y chicas bajo el techo cálido de los colegios 
mayores universitarios. Mi propuesta tiene un punto de partida similar para el ámbito 
intelectual. Considero fundamental dejar de lado la reflexión filosófica que no conduce 
más que a la autosatisfacción del filósofo, esa que en gran medida termina por convertirse 
en lo que el antropólogo francés Marc Augé ha denominado como «no-lugar», espacio 
de soledad, de nula interrelación y, en definitiva, para el ejercicio de la «contractualidad 
solitaria»34. Y es que más allá del onanismo intelectual se abren otras posibilidades. 
Esta posición no pasa por sueños imposibles ni por actos que hoy consideraríamos 
a todas luces descabellados. Por el contrario, lo que aquí quiero reseñar siguiendo a 
Sartre, a Jameson y a algunos otros, es que entiendo que el trabajo filosófico en nuestros 
días pasa indispensablemente por la consideración de que leer y escribir no son actos 
individuales. Cada vez que abrimos un libro llevamos a cabo un acto colectivo, cada vez 
que escribimos una palabra, incluso la más insignificante coma que pueda acompañarla, 
estamos realizando una acción política. Sólo a partir de ahí la idea de solidaridad quedará 
liberada de constricciones teóricas y teológicas para elevarse como un valor en poderoso, 
extendido por nosotros y por muchos otros que, como nosotros, pretenden hacer de su 
vida un acto político, una obra de arte. 

32 Jean-Paul SARTRE, ¿Qué es la literatura?, Buenos Aires, Losada, 1962, pp. 241-242.
33 José Luis RODRÍGUEZ GARCÍA, “La presencia de Sartre en Foucault y Deleuze (Una aproximación)”, 

Daimon. Revista de Filosofía, nº 35, mayo-agosto 2005, p. 109.
34 Marc AUGÉ, Los «no-lugares». Espacios del anonimato. Una antropología de la sobremodernidad, 

Barcelona, Gedisa, 1993, p. 98.



Hay leyes globales y sistémicas que aparentemente resultan imposibles de subvertir, 
sin embargo basta pensar, repensar, reflexionar, escribir, ejercer la libertad para abrir una 
pequeña brecha en todo el entramado que nos rodea y que también nosotros construimos. 
Fueron precisamente algunos de estos actos los que, de manera acertada o no, me 
convocaron en Colombia y me permitirán subvertir la inviolable ley de las estaciones: 
este año, si nada lo remedia, viviré tres inviernos. En todo caso, el objetivo final de 
mi viaje era encontrar aliados, amigos a quienes escuchar, con los que intercambiar 
opiniones, con quienes discutir y conversar. En Cali, en Bogotá y en tantos otros lugares 
ayer, hoy, aquí y ahora, estamos redefiniendo y configurando un nuevo espacio público 
para la filosofía, para la amistad, para la política. Aprovechémoslos y démosles la fuerza 
que se merecen.

156-  Ignacio Rafael Duque García



Una descripción del cuerpo en el mundo
A Description of the Body in the World

EDWARD ORTIZ VALENCIA
Departamento de Filosofía, Universidad del Valle

Colombia

‡

Resumen:

La valoración del cuerpo como unidad 
dispuesta según su conformación por órganos 
especializados que se integran en el mundo, 
es una de las razones para entrar a observarlo, 
no solamente como cuerpo en sí, sino 
también como capacidad de realización 
que se contiene en sí misma, es decir, 
capacidad de instalación en el mundo a 
propósito de su ser mismo. En el presente 
ensayo surge la inquietud de la exploración 
del cuerpo a partir de su descripción propia 
como fenómeno, la cual permite remitir la 
experiencia proyectada desde el cuerpo a la 
lectura de una intencionalidad posible.

Palabras clave: Cuerpo, descripción 
fenomenológica, Sartre, Merleau-Ponty.

Abstract:

To speak of the body is to place the sight 
on the self because the knowledge of the body 
offers us the experience of the seen, assumed 
and pictured –even felt- others. However, this 
is not to mean that we do not do from our own 
body the sum of all we have of and know 
about it. Unlike the actor that has his / her 
own body as an instrument that lives itself, we 
display and heighten the body in connection 
to the experience nurtured by what is own. 
This paper presents a phenomenological 
approach to the body by means of punctual 
considerations of Sartre and Merleau-Ponty.

Key words: body, phenomenological 
description, Sartre, Merleau-Ponty.

‡ Recibido: Febrero 05 de 2008;  Aprobado: Marzo 10 de 2008.



“A quienes menosprecian el cuerpo quiero decirles una gran verdad: 
Su despreciar, a pesar de los pesares, es su apreciar”

F. Nietzsche

La valoración del cuerpo como unidad dispuesta según su conformación por órganos 
especializados que se integran en el mundo, es una de las razones para entrar a observarlo, 
no solamente como cuerpo en sí, sino también como capacidad de realización que se 
contienen en sí misma, es decir, capacidad de instalación en el mundo a propósito de 
su ser mismo. Es en este sentido y disposición que surge la inquietud de la exploración 
del cuerpo a partir de su descripción propia como fenómeno, la cual permite remitir la 
experiencia proyectada desde el cuerpo a la lectura de una intencionalidad posible. En 
su posicionamiento sobre la realidad a la que asistimos en calidad de cuerpos también 
juega un papel la conciencia como lo intramundano vivido y escenificado en el marco 
de lo existente.

La apropiación de la palabra en virtud de la descripción del cuerpo se hace posible 
a partir de la experiencia entre cuerpos, cuyo advertencia ofrece la evidencia de lo que 
somos como cuerpo; queda implicado en ello no solo uno, sino todos los cuerpos en 
razón de la descripción que se dirige al mundo en que se experimentan éstos entre sí. 
La disposición de estar en el propio cuerpo proyecta a éste como actor que da vida y 
plenitud a su propia y continua pieza teatral. Hablar sobre el cuerpo es posar la mirada 
sobre sí mismo, puesto que su conocimiento nos ofrece la experiencia de los otros 
vistos, asumidos, retratados y hasta sentidos. No obstante, esto no quiere decir que no 
hagamos del propio cuerpo la suma de lo que tenemos y conocemos de él, sino que a 
diferencia del actor que tiene su propio cuerpo como instrumento que se vive a sí mismo, 
desplegamos y realzamos el nuestro en conexión con la vivencia nutrida de lo propio. 
De igual modo, como el atleta al instante de la prueba, el propio cuerpo sabe y confía 
en sus desempeños.

158-  Edward Ortiz Valencia



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  159

1 Jean-Paul SARTRE. El ser y la nada. Ediciones Altaya. Barcelona. 1993, p. 331.

La conciencia del propio cuerpo se nos ofrece a propósito de la estimación de éste por 
parte del yo; a ello se refiere su consideración como conciencia vivida, porque no existe 
–como lo advierten J. P. Sartre y M. Merleau-Ponty– cuerpo separado de la conciencia, 
destituido lo uno de lo otro. Consideramos esta dualidad como cohabito en el que se 
hace difícil distinguir lo uno de lo otro. De esta suerte J. P. Sartre nos dice que “no hay 
que partir de ahí”, de la separación cuerpo-conciencia, sino de nuestra relación primera 
con el en-sí como aparición en el mundo.

Se hace claro que no hay por una parte un para-si o un ver al sujeto separado del 
mundo. Esta consideración que nos abre la mundanidad del cuerpo para vivirlo como 
experiencia, actuarlo en contacto con otros, es el anuncio de lo separado, que deja sentado 
que el cuerpo no solo corresponde a una versión fisiológica, o a una versión biológica o 
física, sino además a “nuestra relación originaria con el mundo”. En no pocas ocasiones 
el cuerpo se ha pensado siendo ajeno, no perteneciente a la esfera de nuestra inclusión en 
el mundo. Todo esto es erróneo; según nuestra corporeidad, tenemos la responsabilidad 
de implicar el cuerpo, modificarlo y asumirlo. Restituir  cuerpo y mundo es implicar 
descriptivamente la exterioridad del cuerpo, pregnado de constante intencionalidad y 
de mundos disponibles que yacen en el encuentro y constante referencia al ser de las 
cosas. Para ello consideraré los siguientes puntos:

a). La experiencia entre cuerpos
b). Una simbología del cuerpo
c). Cuerpos compartidos

Experiencia entre cuerpos
La verificación del cuerpo propio se realiza en la situación del afuera, ya que este se 

encuentra “en medio del mundo” en posesión de facultades que lo actúan como  verificación 
de sí mismo. Esta cualidad del propio cuerpo, de su realización en contingencia con el 
mundo, es la comprobación de cómo lo consciente está en permanente modificación, y 
cómo dota al cuerpo del reconocimiento de lo otro. Por ello la primera conciencia que 
tenemos del cuerpo la tenemos en otros, en medio de otros, o como afirma J.P. Sartre: 
“Mi cuerpo tal cual es para mí, no me aparece en medio del mundo”1. El propio cuerpo 
es aprehendido en medio de lo vivido, de la misma manera como el encuentro que se 
tiene a propósito de la representación del bailarín y del actor, cuando cada cuerpo o lo 
equivalente al ser de cada quien realizan sus despliegues como trascendido en acción, 
deviniendo cada cual estética del movimiento y realización del espacio. 

En cada valoración de sí mismo reformulamos el lineamiento corpóreo introduciendo 
en él estilos; en ello radica que el cuerpo advenga como instrumento según se module 



para-si; por ejemplo, lo actuado comporta el tratamiento corporal de la escenografía, 
el vestuario, el maquillaje, la kinesis, las variaciones del lenguaje verbal, la mirada y 
en general el mundo contenido en su significación. Lo otro y el entorno suscita una 
hermenéutica conjunta entre mundo y sujeto, igual a como describe el bailarín su 
cuerpo como objeto trascendido en rítmica, en silencio musical, en mirada o tensión de 
la mano. En cualquier caso no sólo se interviene en el mundo como un cuerpo sujeto a 
si mismo sino que éste se despliega para sí, se interpela y reconduce como experiencia 
intrahumana.

Extrapolar el cuerpo, ofrecerlo a otro, es incorporarlo al horizonte perceptivo y en 
consecuencia a “las cosas utensilios” de las que nos habla  J. P. Sartre2, las cuales no 
carecen de sentido, ya que el espacio de las cosas se ofrece como escenario de significado, 
y no como cosa vacía o hueca del mundo. El despliegue del sujeto en virtud de su lectura 
del mundo condiciona la experiencia del otro cuerpo, ya que la entrega entre cuerpos, 
como en el caso del bailarín, se debe precisamente al fondo de percepción en el que 
se sucede el espectáculo. Hay una modificación de la realidad con ocasión del propio 
cuerpo, que se expresa como consecuencia de la entrada a lo otro, como cuando lanzo 
una mirada, brindo la mano en el saludo o tropiezo y me excuso. La modificación de lo 
corporal es de esta suerte el nacimiento de nuevas estructuras por las que movilizamos 
nuestra comprensión y referencia al otro (tanto juega esto, que al ser espectadores de 
una obra actuada o de una pieza de baile imaginamos el propio cuerpo ejecutando 
movimientos, identificándose con lo actuado). Advertir esto es colocar nuestro en-sí 
como realización del para-sí, valorando y aclamando la naturaleza corporal del otro, 
admirando el desarrollo de su cuerpo, en lo propio. Esta mezcla de mi ser con el ser 
de lo otro como experiencia tiene como propósito brindar conciencia de mis propias 
capacidades en tanto que dispuestas en mí como cuerpo, susceptibles de modificación 
en virtud de la adaptabilidad corporal.

Esta consideración se encuentra en J. P. Sartre cuando nos muestra con el ejemplo 
de la mano en tanto que cuerpo, que si bien me revela cualidades del mundo, ella no 
se revela a sí misma más que cuando la tengo en la mano de otro, no obstante esta 
disposición parece olvidar que entre la mano y el mundo surgen consecuencias que 
disponen el orden de las cosas como al escribir, al abrir una ventana, etc. Ahora bien, 
la simple descripción del acto de mi mano al escribir suscita la afectación de las cosas 
en el mundo, no como mera fisiología, ni como automatismo (estimulo-respuesta), sino 
por el contrario como el reclamo del propio cuerpo que necesita devenir cuerpo como 
responsabilidad ante el orden del mundo. De ahí que el no poder ver mis actuaciones 
más que a través de un registro exterior llame la atención sobre el propio cuerpo; esta 

2 “En particular –afirma Sartre–, nuestro cuerpo no es solamente lo que durante mucho tiempo se ha 
llamado «la sede de los cinco sentidos»; es también el instrumento y la meta de nuestras acciones. Hasta 
es imposible distinguir la «sensación» de la «acción», según los propios términos de la psicología clásica: 
es lo que indicábamos cuando hacíamos notar que la realidad no se nos presenta ni como cosa ni como 
utensilio, sino como cosa-utensilio”. Jean-Paul SARTRE. El ser y la nada. Ed. cit., p. 347.

160-  Edward Ortiz Valencia



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  161

consideración de mis partes no vistas como construcción de realidades que se orientan 
en la armonía de cada cuerpo, hace efecto sobre mí y sobre el mundo3. 

Este mundo-cuerpo que revela la presencia o ausencia de mi ser sobre lo otro, de mi 
mano en disposición del mundo referido a mí, en últimas, es la existencia como reclamo 
del escenario mundo, en el cual se coloca a prueba el ser, o como bien lo advierte M. 
Merleau-Ponty, donde lo otro se dispone no como monólogo, sino como cúmulo de formas 
proyectadas desde el cuerpo hacia el “otro”. Siendo la intencionalidad lo recreado entre 
mundo y sujeto, la experiencia entre cuerpos consiste por tanto en reclamarse como cuerpo 
agenciador, habiendo en esto, antes que representación de mi cuerpo, comprensión del 
mismo. Este signo propone el sentido no como señal muerta y meramente indicativa, no 
como mera intencionalidad, sino como vida fáctica en el mundo, ya como bailarín que 
desarrolla el cuerpo para el mundo, ya como la mirada viva del sujeto como prolongación 
de las partes extra partes de la corporeidad.

En conclusión podemos decir que las cosas no se nos ofrecen como meras presencias 
instaladas en el mundo y determinadas de una vez por todas, sino todo lo contrario, ya 
que es en el encuentro donde podemos concretar  experiencias dirigidas por el propio 
cuerpo hacia los otros cuerpos; además, bajo esta iniciativa investimos el cuerpo de 
valor existencial, no como objeto acabado, sino como vida que se despliega, es decir 
que el encuentro con la otredad equipara al sujeto a un cuerpo vinculante, valorándole 
sus expectativas, no en razón de su desprecio, su agravio, su desvalorización, sino como 
posibilidad de inserción, de incidencia que funda la existencia como un yo entre otros 
yos.  

Simbología del cuerpo
La conciencia nos revela hechos en conexión con el mundo, pero concebir el 

mundo es disponer el cuerpo como delineador que toca a la mundanidad de los cosas, 
acercándolas y distanciándolas. Esto se explica en la pieza musical que se escucha, que 
al trascenderla deviene en posibilidad de baile, nos penetra no sólo por oídos sino por 
toda nuestra corporeidad, deviniendo formas y posibilidades de ser; de ahí que nuestro 
cuerpo refleje la musicalidad en el cuerpo como distanciamiento fijado en virtud de la 
diferencia en relación con el otro cuerpo.

3 A este respecto, bien vale considerar la magnífica descripción de Julio Cortázar en el relato titulado 
«Carta a una señorita en Paris», donde se refleja el orden de las cosas como atribución del cuerpo y de su 
mundo:

“Andrée, yo no quería venirme a vivir a su departamento de la calle Suipacha. No tanto por los conejitos, 
más bien porque me duele ingresar en un orden cerrado, construido ya hasta en las más finas mallas del aire, 
esas que en su casa preservan la música de lavanda, el aletear de un cisne con polvos, el juego del violín 
y la viola en el cuarteto de Rará. Me es amargo entrar en un ámbito donde alguien que vive bellamente lo 
ha dispuesto todo como una reiteración visible de su alma, aquí los libros (de un lado en español, del otro 
en francés e inglés), allí los almohadones verdes, en este preciso sitio de la mesita el cenicero de cristal 
que parece el corte  de una pompa de jabón, y siempre un perfume, un sonido, un crecer de plantas, una 
fotografía del amigo muerto, ritual de bandejas con te y tenacillas de azúcar …” Julio CORTÁZAR. «Carta 
a una señorita en Paris», En Bestiario. Editorial Alfaguara Bogotá. 1998, p. 23.



La referencia al cuerpo es un paso seguro al disponerse entre las cosas, como 
experiencias que notifican su significado no en la palabra, sino mediante ella, de ahí 
que el cuerpo movido se disponga ante lo otro no en mero cuerpo material, sino en 
lenguajes entramados con él. Esta facticidad practicada entre el yo y lo otro es una 
de las características del baile cuando se practica con ocasión de un evento social, lo 
que significa que el baile como objetualidad se pregona desde el cuerpo. En la primera 
situación, lo simbólico se vive en la intersubjetividad del espacio, por la determinación 
y el modelaje que hacemos del espacio en la situación del baile, por lo tanto lo simbólico 
lo actuamos en cada cuerpo integrado en un espacio, cuando lo disponemos y lo vivimos 
intensamente, y se nos presenta construido, reconociendo en el otro la experiencia del 
instante recreado como espacio desde la propia piel. En el segundo caso, de un bailarín 
clásico, tenemos la simbología como fondo, vivida por el cuerpo a distancia, reflejada 
en la percepción como fondo, no excluyendo la construcción del espacio, pero sí como 
deconstrucción objetual, según que la presencia asista al evento desde otro espacio.

La simbología es vivida y asumida en los dos casos, provocando diversos sentidos 
como juegos de contacto. Nos encontramos constantemente ante entidades que podemos 
concebir como cuerpos, cabe decir: el cuerpo de la música, el de las instituciones, el del 
otro, y en general el mundo como el gran cuerpo que contiene esta diversidad de cuerpos. 
Esta capacidad plástica del cuerpo como modulación de su estar en medio de las cosas 
nutre su percepción, proponiendo nuevas simbologías no como mero nominalismo, sino 
como condición de facticidad que me otorga el significado de lo humano, es decir, de 
nuestro cuerpo como unidad, como condición humana extrapolada del yo, en conjunción 
con realidades que me penetran a mi paso por el mundo. 

M. Meleau-Ponty nos dice: “Se trate del cuerpo del otro o de mi propio cuerpo, no 
tengo otro medio de conocer el cuerpo humano que vivirlo, es decir, reasumir por mi 
cuenta el drama que lo atraviesa y confundirme con él”4. La referencia al baile y al teatro 
donde experimentamos el propio cuerpo y el cuerpo ajeno de manera más evidente, la 
realizo en extrapolaciones en forma pedagógica, dándole vida a mi cuerpo, poniendo mi 
ser a disposición de la vida como gran escenario de actores naturales. Este ofrecimiento 
para mí y para el otro es la clara condición de la mirada dirigida a las cosas, donde 
la apertura del mundo como escenario y entramado traza líneas que se entrecruzan y 
amarran con otros cuerpos. La piel, si hablamos de exterioridad, puede ser vista como 
simple contorno, como margen que me indica el presente del mundo.

Cuerpos compartidos
A propósito del relato de J. Cortázar, el anuncio del orden que cada ser da a su mundo 

como disposición del para-sí, queda expuesto en la intimidad del mundo recreado, 
siendo nuestro ingreso en el mundo de las cosas la intervención sobre lo común, sobre 

4 Maurice MERLEAU-PONTY. Fenomenología de la percepción. Planeta D’Agostini. Barcelona. 
1985, p. 18.

162-  Edward Ortiz Valencia



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  163

otras decodificaciones y definiciones que tienen vida por el ser depositado en ellas; 
como cuando observo el retrato de un ser querido en mi sala, y este se realiza allí como 
parte del entorno alcanzado por mi presencia. Lo que tenemos allí es el encuentro con 
el otro, con mi cuerpo y lo surgido entre éstos. La descripción fenomenológica de esta 
manera de significar lo mío con lo otro o entre cuerpos la expone Husserl en Ideas III5 

con respecto a la constitución del cuerpo como encuentro con el cuerpo físico, y con lo 
que soy en él y vivo al sentirme en él y estar dentro suyo.

El encuentro con los cuerpos ajenos es la posibilidad que tenemos de vivirlos, de 
ser instrumentalidad como cuerpo de cada quien. Esto podemos llevarlo a cabo como 
préstamo que acepta la integración y penetración de ese cuerpo, o bien podemos verlo 
como consonancia con la corporeidad del otro pregnada para sí o para mí. Ejemplo de 
esto se encuentra inadvertidamente en los espacios incorporados al ser, cohabitados y 
hechos para mí al paso de lo vivido, o en el ejemplo del encuentro sexual, que bien lo 
podemos llevar a cabo como reproducción o significación de emociones, como seducción 
de nuestros cuerpos. Este tipo de implicaciones, de empoderamiento de espacios, de lo 
convenido y catalizado en el encuentro, en el abrazo, o en el estrechón de manos redunda 
en compartir mi corporeidad con el otro, dejándolo entrar y significar en mi cuerpo.

La mejor vivencia que nos puede dar forma a esta descripción la vemos en bailes 
que se componen entre dos cuerpos, en la integración y el entramado dispuesto ante 
el espacio del para-sí, como reflejo de cuanto compartimos con nuestros cuerpos. El 
tango, por ejemplo, en su disposición del espacio de vinculación de cuerpos determina 
en un abrazo la dualidad que resuelve en un solo cuerpo; pero es de tener en cuenta 
que el cuerpo como unidad hace su aparición como ser en-sí, deviniendo para-sí, por lo 
tanto la aparición de estos dos cuerpos en el espacio de ejecución, halla en el abrazo la 
restitución del yo con lo posible: composición del tango como evento. 

Esta observación del espacio y del cuerpo como surgimiento que se realiza en el tango, 
en la salsa, en el bolero o en el pasodoble es el escenario que constituye mi experiencia 
con lo que deseo integrar como cuerpo agenciador de experiencias. Observar lo implicador 
del cuerpo es dejar clara la invitación de lo propio con lo ajeno, no como violación de 
espacios, sino como concitar entre y como cuerpos. La observación que salta a la vista 
es la necesidad de los otros cuerpos, de asumir otras corporeidades y hacerle conciencia, 
ya que si observamos en el cuerpo su ser exterior este nos revela  el vínculo de otros 

5 “Así es posible comprender la opinión de que el cuerpo con sus órganos “reacciona” ante las cosas 
externas, de que, a consecuencia de ello el yo tiene ciertas percepciones de las cosas y de que sobre la base 
de estas percepciones toma posición frente a ellas de tal y cual manera. De un lado se encuentran las cosas, 
entre ellas el cuerpo, que también es sólo una cosa, pero una cosa a la que está enlazada una vida anímica 
(alma y yo no se diferencian), primero percepciones y sensaciones (que tampoco se diferencian) que el alma, 
como no puede menos de hacer en su relación causal con la cosa-cuerpo, de modo peculiar les adjudica un 
sitio en el cuerpo en ciertos campos sensitivos, en otros no; lo que requiere una explicación más detenida”. 
Cf. Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica, Libro 
tercero: la fenomenología y los fundamentos de las ciencias. Universidad Nacional Autónoma de México 
– Instituto de investigaciones filosóficas. México. 2000, p. 146.



cuerpos, nos lo reclama y los hacemos explícitos al ver en mi cuerpo al otro como quien 
tiene una mano más grande, como quien da pasos más extendidos, como quien cuando 
me abraza me envuelve totalmente y demás por el estilo.

Las características de los cuerpos de una pareja en el baile se hacen evidentes en 
el espacio, en el cuerpo vivido, cuando se declara abiertamente a la percepción cómo 
esta  pareja se hace unidad, se envuelve bajo la musicalidad hecha cuerpo. Nuestro 
cuerpo se dice a sí mismo cosas como: “¡qué pareja tan compenetrada!”, “¡qué pareja 
tan estudiada!”, “¡qué pareja tan desarticulada!” Es de esta suerte como en el tango, por 
ejemplo, la experiencia hecha en la unidad del abrazo, en ese conocerse uno al otro, en 
dejarse sentir como cuerpo propio y compartido, concretamos la experiencia del encuentro 
ya que nos pone en condición de ofrecimiento. Este tipo de valoraciones sobre el sí 
mismo se dispone como lenguaje corporal en el que la respiración, el tacto, los olores y 
sensaciones hacen una unidad tal, que el préstamo de mi cuerpo es consciente de lo que 
busca: hacerse cuerpo compartido como estilo de vida.

164-  Edward Ortiz Valencia



Sobre el sentido de la experiencia de cocinar
On the Sense of the Experience of Cooking

JULIO CÉSAR VARGAS BEJARANO
Departamento de Filosofía, Universidad del Valle

Colombia

‡

Resumen: 

El texto es una descripción fenomenológica 
del proceso del cocinar e intenta abordar las 
siguientes preguntas: ¿cómo se transforma el 
alimento en un plato? y ¿en qué medida este 
último funge como expresión simbólica para 
expresar sentimientos y afecto? El marco 
de la descripción es la actividad del cocinar 
realizada en casa, en contraposición a la 
alimentación que tiene lugar en sitios externos 
al hogar. Cocinar para la familia o con los 
amigos es una experiencia que se realiza en 
la esfera privada, de la intimidad y que abre 
la posibilidad al diálogo y al encuentro con 
el otro. 

Palabras calve: Fenomenología, senti
mientos, afectos, cocina, comida.

Abstract: 

A phenomenological description of the 
process of cooking is presented. The following 
questions are revised: How does food turn into 
a dish? To what extent the latter does play 
a role as a symbolic expression to express 
feelings and affection? The framework of the 
description is the activity that takes place in 
places different to home. Cooking for one´s 
family or with friends is activity that is made 
on a private scenario; intimacy is involved 
and makes some room for dialogue and the 
encounter with the other.

Key words: phenomenology, feelings, 
affections, cuisine, food.

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



“Las cosas físicas no pueden ser fácilmente aprehendidas o descritas, como 
la mayor parte de veces nos parece creer. La mayoría de los acontecimientos son 
indescriptibles, pues ellos se realizan en un espacio al cual aún no ha accedido nunca 
palabra alguna. Y las obras de arte son las más indescriptibles de todo. Existencias 
plenamente secretas, cuya vida transcurre al lado de la nuestra, que se esfuma”1. 
Rilke, R.M. Carta a Franz Xaver Kappus,  17 de Febrero de 1903.

Este texto versa sobre el sentido de la obra de arte culinaria. Para ello, partimos del 
presupuesto de que cocinar es también un arte. El ejercicio que realizamos intenta ser 
una descripción de la experiencia del cocinar y debido a que no siempre la preparación 
indiscriminada de un alimento equivale al arte culinario delimitamos la descripción a 
lo que aquí hemos denominado ‘comidas lentas’, esto es, aquellas en las que tenemos 
cierta disposición de preparar algo agradable para nosotros mismos o para otros. 

En lo referente al carácter y al método de estas reflexiones podemos responder que 
se trata de una descripción fenomenológica, esto es, el intento de explicitar el sentido 
y estructura general de la experiencia del cocinar. Si bien el marco general de esta 
descripción es la estética, no acudimos a los textos clásicos de esta área que desarrollan 
el problema ya sea del ser y verdad de la obra de arte, ya sea del buen gusto (por ejemplo 
Kant, Schiller, Heidegger y Gadamer). 

En la primera parte delimitamos el campo de la experiencia culinaria. Posteriormente 
preguntamos por el modo de ser del alimento como capa fundante sobre la cual 
construimos el sentido de la obra de arte culinaria. En la tercera parte intentamos, en 
primer lugar, describir cómo es posible que presentifiquemos en un alimento el valor 
de lo delicioso y lo exquisito. En segundo lugar, señalamos dos aspectos básicos del 
sentido de la comida compartida, esto es, la manifestación de afecto y, en cierta medida, 
la apertura de la esfera privada.

1 Cfr. RILKE, R.M. Briefe an Franz Xaver Kappus, am 17. Februar 1903.

166-  Julio César Vargas Bejarano



§ 1. Del Arte de la cocina
La tesis de que la cocina es un arte tan válido como la pintura, la literatura o la música 

parece razonable. Como sabemos, un arte, mucho más que un acopio de técnicas o una 
disciplina, se caracteriza por que permite abrir horizontes de mundo y comprender un 
aspecto de la experiencia de vida. La culinaria, el arte de cocinar, abre horizontes de 
mundo pues gracias a él se puede acceder a nuevas experiencias, esto es, se pueden 
descubrir nuevos placeres para el paladar, reproducir la existencia y, además, permite la 
apertura de nuevos contextos. Así, cuando alguien aprende a cocinar una nueva receta, 
generalmente conoce nuevas técnicas e ingredientes; por ejemplo verduras que antes 
casi ignoraba cobran un nuevo sentido después que se ha aprendido su utilidad en la 
preparación de un plato y de que han sido degustadas. Adicionalmente, la experiencia 
del cocinar permite a quien practica este arte, interesarse por la cultura y la tradición de 
la que proviene el nuevo alimento que está aprendiendo a preparar.

Si bien, la actividad del cocinar no genera un producto permanente, sino consumible, 
su rendimiento, genera un sentido que equivale al simbolismo de lo que se quiere expresar 
mediante el alimento preparado, y que se realiza en el gozo común del consumo. Cocinar 
es un arte, cuyo rendimiento es el plato preparado, al que corresponde una receta rigurosa 
que da cuenta de su proceso de producción; el arte culinario permite la conquista de 
nuevos horizontes de experiencia, de nuevas posibilidades de interactuar con los alimentos 
y de ofrecerlos a otros2. Con todo, parece importante delimitar el campo de este arte, 
puesto que no siempre que alguien cocina lo hace como un despliegue artístico. Así, 
quien en su cotidianidad cocina algún alimento con premura no genera una obra de arte, 
tal y como sucede con quien, por ejemplo, prepara un desayuno rápido antes de ir al 
trabajo o al estudio. No examinaremos este caso, pues al parecer ese no es el escenario 
donde se despliega el arte de la cocina, sino que pertenece a aquellas actividades que se 
realizan con el propósito de mantener la existencia, como el dormir. El arte de la cocina 
se realiza, más bien, cuando el cocinero tiene la disposición de preparar un plato, ya sea 
con otros, para otros o para él mismo, y se compromete en la realización o supervisión 
de la totalidad de ese proceso. 

En efecto, el arte de la cocina se desarrolla en las siguientes fases: a) preparación, b) 
confección y presentación del plato y c) consumo. En este texto dirigimos la atención 
especialmente al proceso del cocinar en la propia casa, y no nos detendremos en otras 
experiencias, como es el caso del consumo de alimentos en los restaurantes o el caso de 
una invitación a almorzar o a cenar, pues el arte culinario se despliega en la actividad 
del cocinar y no equivale al consumo de un alimento. 

2 La tesis de que la cocina es un arte, no es tan evidente como podría parecer. De hecho, llama la atención 
que Schiller en su clasificación de las obras de arte, no tiene en cuenta en absoluto el arte de cocinar. 
Cfr. Schiller, Schema über den Dilettantismus, Sämtliche Werke, Carl Hanser Verlag, München, 1962, 
p. 1048.

-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  167



Como es obvio, la relación con alimentos varía según los contextos en que tratamos 
con ellos. Así, podemos contrastar dos situaciones: de una parte los alimentos pueden ser 
preparados personalmente en la intimidad del hogar, de manera que el plato es producto 
de una intención específica; en este caso, hay una producción, en la que si bien el objeto 
no tiene una larga durabilidad en el mundo, ni es producido para ser comercializado, con 
todo, su finalidad es el deleite y el cultivo del buen gusto. De otra parte, la relación con 
el alimento puede tornarse como una actividad dirigida exclusivamente al sostenimiento 
de la vida, cuando alguien va, por ejemplo, a un restaurante de ‘comidas rápidas’, con el 
fin exclusivo de alimentarse. En este caso, la comida no alcanza el nivel del simbolismo, 
esto es, no se puede ver como la ofrenda de una persona a otra, porque la primera ha 
producido algo especial que desea compartir con el otro. Lo anterior da pie para formular 
la tesis de que la actividad del cocinar trasciende el sentido de ser un medio para el 
sostenimiento de la vida y llega a ser un arte cuando el “cocinero” toma la iniciativa de 
ponerse en la tarea de preparar un plato, ya sea para otro o para él mismo.

La experiencia culinaria sólo es posible en el marco de las comidas ‘lentas’; el plato 
que allí es preparado se puede tornar en símbolo, pues permite expresar afecto e incluso 
estados de ánimo. El plato servido es el producto final de un proceso que va desde la 
selección y compra de los alimentos, pasando por su preparación, la adecuación de la 
mesa y del recinto en general, hasta su presentación final. 

La comprensión del sentido de la preparación de la comida exige clarificar en primer 
lugar qué es un alimento y en segundo lugar cuál es el tipo de relación que se tiene con 
ellos cuando se prepara una comida o plato. El alimento se ofrece como un objeto que es 
algo más que una cosa espacial, pues posee un valor determinado que sirve de base para 
lo que consideramos como de ‘buen gusto’ y apto para compartir con otros, familiares, 
amigos o allegados.

§ 2. Hacia una descripción de la experiencia del alimento
La comprensión del ser propio de un plato que pueda ser considerado como ‘obra de 

arte’, exige clarificar previamente qué es un alimento. En nuestra relación con nuestro 
entorno opera un instinto que nos permite distinguir claramente un alimento de cualquier 
otro objeto físico; un alimento es aquello que se puede consumir porque tiene el valor 
de reproducir la existencia. Los alimentos tienen, además, un sabor para ser degustado; 
sin embargo, debemos tener presente que no todo comestible es alimento, pues ellos 
pueden ser simples ‘pasabocas’, esto es, objetos que se dejan digerir y asimilar a nivel 
orgánico, pero cuyo valor alimenticio es casi nulo, y que antes que favorecer la salud  
-si se consumen excesivamente- pueden atentar contra ella. El alimento se caracteriza 
esencialmente porque tiene el valor de reproducir la existencia3 y porque posee un 

3 La oración del Padre Nuestro expresa  en cierto modo el sentido que tienen los alimentos, en términos 
de la prolongación de la existencia e incluso de su sacralidad, esto es, de su misterio  (en cuanto a su función 
y  a su origen). Me refiero al verso que solicita: “Danos hoy nuestro pan de cada día.” (Mt VI, 11; Lc XI, 
3). Por lo mismo llama la atención que la tradición cristiana y católica hace acto de fe de la presencia de 
la divinidad en el pan y el vino.  

168-  Julio César Vargas Bejarano



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  169

sabor que puede ser disfrutado4. Así, por ejemplo, hay ciertos objetos comestibles que 
no son alimentos, como es el caso de algunas golosinas, pero también hay productos 
que son alimenticios, como es el caso del suero, o de las vitaminas en pastas, que 
normalmente no cuentan como alimentos. Prueba de que un alimento tiene un valor, es 
que usualmente prestamos atención a aquello que consumimos, a su valor nutritivo, a 
su sabor, la manera como puede incidir en el metabolismo y sus propiedades para ser 
cocinado. Así, la alimentación tiene que ver especialmente con la nutrición y con la 
renovación de las fuerzas necesarias para la conservación de la vida; de ahí, que cada 
quien tiene la expectativa de que los alimentos que consume no le generen malestar 
físico, ni psíquico; salvo que los ingiera deliberadamente para atentar contra su salud, 
como es el caso de las drogas. 

El alimento se ofrece como un objeto físico especial susceptible de ser consumido. En 
una primera aproximación se ofrece como un objeto determinado a la percepción visual 
y, en este sentido no se diferencia de otros objetos. A lo anterior hay que añadir que la 
relación que tenemos con ellos se plenifica cuando lo probamos, en ese primer nivel 
de la experiencia el lenguaje como palabra aún no entra en juego; pues allí predomina 
una relación básicamente sensitiva, tal y como sucede en la percepción de un color. 
Posteriormente, para describir la experiencia de degustar una comida o alimento se 
requieren expresiones lingüísticas que remiten a las sensaciones en general que tenemos 
al degustar un alimento, sin por ello alcanzar a describir su sabor plenamente. Así, por 
ejemplo, cuando probamos una naranja decimos que sentimos su sabor dulce o amargo 
y, con ello, más que describir al objeto, lo que hacemos es atribuirle un sentido, sin dar 
cuenta propiamente de su sabor. Saber que la naranja sabe dulce, quiere decir que el objeto 
se nos presenta en uno de sus diversos aspectos, que  no se deja conceptuar plenamente 
y la síntesis de estos diversos sabores y propiedades físicas del objeto la denominamos 
como “naranja”. De ahí que debe distinguirse entre: a) la sensación del sabor de la naranja, 
b) el sentido que damos cuando describimos su dulzura y c) el objeto naranja. 

Ya desde la percepción visual de un alimento preparado o por lo menos ‘maduro’, 
comestible, y en el contexto del apetito, operan una serie de estructuras -podríamos 
decir- pasivamente, esto es, sin la atención consciente del yo. Así, por ejemplo, cuando 
alguien tiene hambre y percibe un alimento que le gusta, se genera la pulsión de intentar 
acercarse a él, olerlo, tocarlo y consumirlo; y en el caso de la degustación o consumo, 
también intervienen las quinestecias o movimientos corporales de asimilación, pulsiones, 
síntesis de las sensaciones gustativas, entre otras. Las mencionamos así sea de paso, 
ya que tematizar a fondo cada una de estas estructuras nos desviaría mucho de nuestro 
objetivo principal. Las quinestecias permiten al modo de habitualidades la prensión, 

4 Si bien contribuyen al proceso de producción culinaria, no todos los ingredientes con que preparamos 
una receta de cocina son alimentos, tal es el caso de un condimento. De hecho cuando estamos, por ejemplo, 
ante una porción de  “comino”  usualmente no sentimos deseo de consumirlos, sino de probarlos para tener 
experiencia de su sabor. 



manipulación y deglución del alimento. Las pulsiones llevan a buscar el alimento, e 
incitan a consumirlo hasta alcanzar la satisfacción del apetito. Las síntesis operan al 
momento de sentir la simplicidad del sabor de un alimento a pesar de que éste ofrezca 
múltiples sensaciones gustativas, así por ejemplo cuando consumimos un alimento 
agridulce en el que podemos diferenciar claramente ingredientes como la piña (en el 
caso de una pizza hawaiana) de otros sabores que contrastan (por ejemplo el jamón)5; 
en esta función también interviene el sentido olfativo, pues el olor tiene cierta similitud, 
con el sabor de un alimento. Asimismo, las síntesis de sensaciones gustativas entran en 
juego, cuando sentimos la dureza, la suavidad o la fluidez del alimento. Estas síntesis 
ofrecen un entramado de nuestras sensaciones y tienen por condición de posibilidad 
la temporalidad vivida. En este sentido, la relación con el alimento es principalmente 
de carácter temporal. Si bien, cuando deglutimos un alimento, aún lo sentimos como 
objeto trascendente (pues aún no ha sido asimilado o metabolizado), se trata de un objeto 
particular al que normalmente no se le atribuyen categorías físicas, como peso, masa, 
etc. El alimento tiene el sentido de un objeto que, de algún modo, tiene como finalidad 
ser asimilado o consumido por el cuerpo. Así, el consumo es sinónimo de asimilación, 
esto es, el alimento ya no es un objeto trascendente, salvo en los casos en los que la 
asimilación falle y surjan problemas digestivos. 

La relación con los alimentos está mediada por las habitualidades6. El cuerpo está 
habituado a cierto tipo de alimentación, que a su vez es determinada por el mundo 
entorno en que habita quien los consume y por su historia personal. El consumo de los 
alimentos se realiza de acuerdo con los ciclos circadianos, de las semanas e incluso 
mensuales y anuales. Estas determinaciones son tan decisivas que una alteración puede 
influir al metabolismo, por ejemplo las comidas diarias, el desayuno, almuerzo y cena 
se suelen diferenciar y si alguien decidiera intercambiar arbitrariamente su orden le 
afectaría su metabolismo e incluso su estado anímico. Al respecto sabemos que de noche 
es recomendable cenar livianamente y que el desayuno resulta decisivo para el inicio 
de una jornada de trabajo. Podríamos añadir que el alimento transforma sigilosamente 
el cuerpo y esto se evidencia en el hecho de que cualquier alteración afecta la salud, tal 
es el caso cuando alguien afirma que le sentó mal la comida o que se preocupa por la 
obesidad, por el colesterol, etc.

5 Esta síntesis de los datos sensibles está fundada en otra síntesis de carácter formal, más profunda y 
decisiva, que constituye la vida de la conciencia: la síntesis temporal. Este tema no lo podemos profundizar 
en este trabajo. Cfr. Husserl, E.: Zur Phänomenologie des inneren Zeitsbewusstseins, Hua. X, (1893-1917). 
Hrsg. v. R. Boehm. 1966. Hay traducción española Fenomenología de la conciencia del tiempo inmanente.
Bs.As. Ed. Nova. 1981. Trad. Otto E.Langfelder.

6 Nuestras habitualidades, esto es, los modos como hemos aprendido a comportarnos y a relacionarnos 
con los objetos, están determinadas por los ciclos temporales del día, de la semana, del año. Cfr. Held, Klaus. 
La experiencia generativa del tiempo. En: Escritos de fenomenología. Nos. 33-34, Bs. As., 1988.

170-  Julio César Vargas Bejarano



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  171

En definitiva, los alimentos poseen un valor cuyo fin es preservar y reproducir la 
vida, por medio de su consumo y asimilación cada quien se fortalece y se afirma en 
cuanto satisface la pulsión de vida7, al tiempo que tiene la posibilidad de degustarlos 
y paladearlos. Terminemos este punto señalando que la alimentación y el trato que 
tenemos con  los alimentos reflejan aspectos psicológicos y aún sociológicos; un signo 
de autonomía personal se evidencia cuando alguien logra, como se dice popularmente, 
“ganarse el pan con el sudor de la frente.” Así, hay una gran diferencia cuando alguien 
accede a los alimentos mendigándolos, que poniendo él mismo el empeño y los medios 
para conseguirlos. Además, hay que tener presente que los alimentos en general y los 
modos de prepararlos están en estrecha relación con la historia personal de cada quien, 
esto es, con el mundo entorno y la cultura a la que pertenece8.

§3. Esbozo de la producción de la obra de arte culinaria
El tema que abordamos en este parágrafo es la producción del sentido de la obra de 

arte culinaria. El análisis exige centrar la atención en el proceso del cocinar, en el que 
tienen lugar un tipo de relación con el alimento y la producción del plato; aquí planteamos 
la tesis de que en éste último son expresados los estados de ánimo y la constitución de 
los valores de lo delicioso y lo exquisito. Finalmente, abordaremos la pregunta de por 
qué la comida compartida cobra un sentido especial del que carece el consumo de los 
alimentos en solitario.

3.1.  Del plato preparado como expresión de sentido
La comida cumple una función que desborda la alimentación y el sostenimiento de la 

vida,  pues ella también  funge como símbolo o medio de comunicación personal. Así, 

7 El siguiente poema de Bertolt Brecht muestra el valor que representa la alimentación, en términos de 
la preservación de la vida. Al tiempo que da cuenta del sinsentido de la pregunta por su utilidad, es decir, 
resulta infundado mantener la pregunta por la finalidad de valores supremos como la preservación de la 
vida, el amor, la libertad, entre otros. El poema de Brecht nos deja entrever que este tipo de valores no se 
dejan medir por el baremo de la utilidad. 

	 El servidor de la finalidad
	 El señor K formuló las siguientes preguntas :
“Cada mañana  mi vecino coloca música en su equipo de sonido. Para qué coloca él música? Escucho 

la repuesta, porque él hace gimnasia. Y por qué  hace gimnasia? Escucho la respuesta, porque necesita 
fuerza. Y para qué necesita fuerza? Porque debe vencer a sus enemigos en la ciudad, afirmó él. Y por qué 
debe vencer al enemigo? Escuché de nuevo la repuesta, porque él quiere comer.

Después de que el señor K  había escuchado que su vecino ponía música, para hacer gimnasia, hacía 
gimnasia para estar físicamente fortalecido, quería estar físicamente fortalecido para golpear sus enemigos 
y golpea sus enemigos para poder comer, entonces formuló la pregunta: “Y para qué come él?”. 

Cfr. Bertolt Brecht: Geschichten vom Herrn Keuner, in: Prosa 3, Sammlungen und Dialoge, Werke, Bd. 
18. Frankfurter Aufgabe, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1995, S. 448-449.

8 Este punto abre otro tema de reflexión que no tematizaremos aquí, a saber, cómo los alimentos que 
cocinamos están determinados por la cultura en que crecimos, por la familia y, en general, por las experiencias 
que de ellos hemos tenido en nuestro desarrollo personal.



cuando alguien cocina especialmente para otro, lo que él ha producido funge como medio 
para la expresión de su afecto e incluso de su estado de ánimo. Que la comida cumple 
una función simbólica, se deja ver en el hecho de que ya su preparación puede verse 
como una interpretación de cómo y en qué proporción deben contribuir los ingredientes 
al proceso, el sabor que debe tener el plato y aún como debe confeccionarse para su 
presentación. La interpretación se pone de manifiesto en el trato que da el cocinero al 
alimento, el cual se expresa en todo el proceso de preparación (la selección y manipulación 
de los alimentos, el control de las mezclas justas en el momento oportuno, respeto de los 
tiempos de cocción, de aliñado, etc.). En este proceso hay un intento de hacer presentes 
en el plato los valores de lo agradable, lo delicioso, lo nutritivo y lo bello. 

La simbología del plato como obra de arte reside en su mediación entre dos regiones 
distintas, entre las pulsiones9 e instintos y el sentido propiamente expresado, esto es, 
el afecto hacia la persona para quien alguien cocina, la seguridad que proporciona el 
alimento como medio de reproducción de la existencia, la confianza que alguien tiene en 
aquellos con quien comparte una comida. Aquí surge la pregunta sobre cómo se proyecta 
el campo de lo pulsional en la obra de arte, en la producción del sentido de lo delicioso 
y lo bello. Partimos del presupuesto de que el sabor de lo cocinado, no sólo depende de 
la calidad de los alimentos seleccionados, sino también del estado de ánimo de quien los 
prepara. Lo anterior se refleja en la expresión popular de que el mejor ingrediente es el 
amor. Esto quiere decir, que basta una buena disposición para lograr preparar un buen 
plato y de que no hay necesidad de que haya una gran cantidad de insumos. 

Preparar un buen plato de comida exige una actitud especial, un buen estado de 
ánimo. ¿Cómo sucede esto? En primer lugar se requiere concentración; cuando alguien 
prepara un plato y para ello, por ejemplo, corta una cebolla, lava el arroz, pone a hervir 
agua para la pasta, etc. debe estar atento a lo que hace y permitir que el proceso avance 
según el modo esperado. Este proceso se caracteriza porque en él hay una manipulación, 
un tratamiento de los alimentos, en el que se hace uso de una técnica básica, como es 
el caso del cortar, pelar, mezclar, etc. Con todo, al parecer no basta el dominio de las 
técnicas, sino que hace falta que quien cocina tenga agrado o buen gusto por lo que 
prepara. ¿Cómo se transpone este ‘buen gusto’ en el alimento?10 Si bien las quinestecias, 
es decir, los movimientos corporales, en cuanto modos conscientemente aprendidos y 
habitualizados, posibilitan el desarrollo de las técnicas del cocinar, sin embargo en la 
preparación se juega algo más que este formalismo; se trata de un virtuosismo semejante 
al de la interpretación musical; cuando alguien logra descentrar su atención del modo 

9 Entendemos por pulsión el impulso o fuerza que nos motiva a realizar un acto, ya sea un movimiento 
corporal, ya sea mediante la toma de posición ante cierto objeto.  Si bien la pulsión es una fuerza biológica 
y psíquica, puede tematizarse también como condición de posibilidad para la realización de nuestros actos. 
La pulsión, como el instinto demandan un cumplimiento, una satisfacción o plenificación. Como se sabe, 
este concepto ha sido ampliamente tematizado en la tradición filosófica, así por ejemplo son clásicos los 
análisis de Fichte, Freud y Husserl.

10 Podríamos plantear la pregunta al revés sin alterar por ello su sentido: Cómo se transpone  ‘la mala 
gana’ en el alimento?

172-  Julio César Vargas Bejarano



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  173

como realiza sus movimientos y da lugar a su libre expresión, abre un espacio a la 
creación, a la expresión de la pulsión. La receta opera al modo de una estructura (tal y 
como sucede con la partitura), que es un punto de referencia básico, pero no basta ceñirse 
estrictamente a ella, sino que ella da lugar a la libre interpretación, a la creatividad; lo 
cual se traduce en que alguien puede agregar o quitar ingredientes, acortar o prolongar 
tiempos de cocción, etc. Esta variación solo es posible cuando la persona gana confianza 
en sí misma, pues ya ha adquirido dominio en el arte. Cocinar como cualquier arte, exige  
un compromiso con la obra y asumirla. Al respecto cabe añadir que así varias personas 
cocinen al tiempo, tan solo una de ellas debe dirigir el proceso, de lo contrario se corre 
el riesgo de que se malogre el resultado. Este sentido se expresa en el refrán alemán: 
“Muchos Chefs dañan el plato”.

Las anteriores consideraciones nos permiten afirmar que cuando alguien se arriesga 
a aprender a cocinar logra abrir nuevas vías para expresar su afecto y para compartir 
con aquellos que le son cercanos lo que él ha elaborado por sí mismo.

3.2. Del sentido del compartir con otro(s) la obra de arte culinaria
¿Por qué cocinar con y/o para otro(s) es más agradable que cuando tan sólo se cocina 

para sí mismo? Si bien esta pregunta es muy compleja ya que exige dar cuenta de las 
relaciones interpersonales que se dan en el escenario de la comida compartida, sin 
embargo nos detendremos en el sentido del compartir y en el agrado y gusto que suscita. 
De esta experiencia resaltaremos un aspecto que ya hemos enunciado antes, a saber, que 
el cocinar para otro es símbolo de afecto y de apertura de la esfera íntima.

a. El escenario de la mesa como espacio para alimentar el cuerpo y el espíritu
Partimos del supuesto de que cuando alguien invita a otro a comer a casa -si no 

está procediendo estratégicamente- le manifiesta un afecto y confianza. Esto se debe a 
que cuando él mismo ha cocinado, ha dispuesto del tiempo y de la dedicación que ello 
requiere. Asimismo, el anfitrión está en disposición de ofrecer al otro algo que ha sido 
preparado directamente por él mismo con esmero. Como decíamos arriba, cocinar exige 
prestar atención a todo el proceso de preparación, con el fin de lograr una armoniosa 
y exquisita combinación en el sabor del plato y de realizar una acorde presentación 
de la comida. Por lo anterior, se puede decir que cocinar para otro es tan dispendioso 
y extenuante que normalmente no estamos dispuestos a cocinar cotidianamente para 
distintas personas.

La comida en el contexto de una invitación personal a la casa no sólo se torna símbolo 
para expresar afecto, sino que también procura la satisfacción de poder ofrecer algo, 
una obra, de la cual hay una apropiación común, directa e inmediata11. En efecto,  en el 
escenario de la mesa compartida se da la ocasión para alimentar el cuerpo, pero también 
al  espíritu.  En este sentido,  cabe mencionar que -según los conocedores del tema- la 

11 Esta apreciación se la debo a una conversación con Alba Nubia Rodríguez.



mejor prueba de acogida y gusto por lo cocinado es que la persona, a quien le ofrecemos 
nuestro plato, lo consume totalmente. Asimismo, prueba de que la comida compartida 
alimenta también el espíritu es el horizonte de diálogo que se abre al momento de 
compartir la comida y después de la misma.

b. Cocinar como apertura de la esfera íntima
Otro sentido propio de la experiencia de compartir la comida es que allí se efectúa 

una apertura de la esfera de la intimidad. En efecto, cuando alguien invita a otro, por 
ejemplo a cenar y cocina para esa ocasión, lo hace generalmente en su propio hogar, 
en el cual puede disponer de amparo y seguridad12. Así, abre la posibilidad para que 
el otro sea huésped y visite su morada. Que la experiencia del comer pertenece a la 
esfera de la intimidad se puede evidenciar en los siguientes casos: a) en el disgusto que 
ocasiona interrumpir este proceso abruptamente, por ello muchas personas tienen la 
costumbre de no atender- por lo menos por extenso -al teléfono cuando están comiendo 
o cocinando. b) El deseo de privacidad también se pone de manifiesto cuando alguien va 
solo a un restaurante, donde no conoce a casi a nadie; el sentimiento de soledad le lleva 
normalmente a centrarse en sus pensamientos y a entrar en una especie de ‘privacidad’ 
de la cual no quiere ser perturbado.

En definitiva, cuando alguien invita a una persona cercana a comer algo que él 
ha preparado por sí mismo en su hogar, equivale a una manifestación de afecto y de 
amistad, en la cual se da la oportunidad de abrir horizontes para el encuentro y el diálogo. 
Así mismo, compartir esta experiencia estética permite vivir de un modo distinto la 
temporalidad, pero ello exige del anfitrión preparación y esmero, a tal punto que si él 
siempre es el que debe cocinar normalmente no está dispuesto a tener invitados en casa 
cotidianamente.

12 Para una descripción fenomenológica de la experiencia del hogar cfr. Otto BOLLNOW: Mensch und 
Raum., Stuttgart, Kohlhamer, 2000. Hay traducción al español. Hombre y espacio.

174-  Julio César Vargas Bejarano



La ardua liberación de la interpretación
The Arduous Liberation of Interpretation

CARLOS B. GUTIÉRREZ
Universidad de los Andes

 Colombia

‡

Resumen:

En un fragmento póstumo sostuvo 
Nietzsche hace ya ciento veinte años que 
“Contra el positivismo que se detiene 
ante el fenómeno sólo hay hechos yo 
diría: no, justamente no hay hechos, sólo 
interpretaciones”. A partir de la rebelión 
de Nietzsche me propongo en este trabajo 
reconstruir a grandes trazos la historia del 
sometimiento y de la habilitación de la 
interpretación en el discurrir filosófico del 
siglo XX y destacar los aires de liberación 
que circundan hoy a las ciencias humanas en 
razón de la concientización creciente de la 
temporalidad radical de lo humano. Ello nos 
llevará a explorar planteamientos ontológicos 
que le hagan justicia a la movilidad de la 
comprensión interpretativa. 

Palabras claves: Nietzsche, Positivismo, 
Interpretación, Liberación, Hermenéutica.

Abstract:

In a posthumous fragment from one 
hundred twenty years ago Nietzsche held 
that, “Against positivism that stopped before 
the phenomena with there are only facts, I 
would say: precisely speaking, there are no 
facts, but only interpretations.” Beginning 
from Nietzsche’s rebellion I propose in this 
work to reconstruct in broad strokes the 
history of submitting to interpretation in the 
philosophical flow of the twentieth century, 
and to highlight the air of liberation that 
today surrounds the social sciences, due to the 
growing awareness of the radical temporality 
of the human. This will lead us to explore 
ontological proposals that do justice to the 
mobility of interpretative understanding.

Key Words: Nietzsche, Positivism, inter
pretation, liberation, hermeneutic.

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.4 op. cit. p. 315.



Vivir en un mundo determinado globalmente por imágenes fugaces de portentosa 
manipulación electrónica tiene que habernos sensibilizado al fluir incesante de todo 
sentido, cuyo sistemático desconocimiento hizo que durante tanto tiempo se desfigurase 
ideológicamente  la creatividad interpretativa del ser humano. A partir de la rebelión 
de Nietzsche me propongo en este trabajo reconstruir a grandes trazos la historia del 
sometimiento y de la rehabilitación de la interpretación en el discurrir filosófico  del 
siglo XX y destacar los aires de liberación que circundan hoy a las ciencias humanas 
en razón de la concientización creciente de la temporalidad radical de lo humano. Ello 
nos llevará a explorar planteamientos ontológicos que le hagan justicia a la movilidad 
de la comprensión interpretativa. 

1. La rebelión contra el positivismo
En un fragmento póstumo sostuvo Nietzsche hace ya ciento veinte años que “Contra 

el positivismo que se detiene ante el fenómeno sólo hay hechos yo diría: no, justamente 
no hay hechos, sólo interpretaciones”1. Para él todo acontecer tenía carácter interpretativo 
puesto que no hay acontecimiento en sí alguno; lo que acaece, lo que cada vez es del caso, 
es un grupo de fenómenos escogidos y reunidos por un intérprete2. Hablar de un estado de 
cosas en sí era para Nietzsche tan disparatado como hablar de un sentido en sí: un sentido 
tiene siempre que ser insertado interpretativamente para que pueda haber un estado de 
cosas en medio del fluir y refluir de la vida, sabiendo que el hombre sólo encuentra en 
las cosas lo que él mismo ha puesto en ellas. La verdadera tarea del ser humano no es 
por tanto la de constatar estados de cosas sino la de poner, querer y disponer creativos, 
fijando objetivos y configurando lo fáctico hacia ellos, todo lo cual era para Nietzsche 
interpretar3. Interpretar no era, sin embargo, una empresa subjetiva; quien interpreta y 
se interpreta es el ser de lo que es, la voluntad de poder, los instintos4.

1 Friedrich NIETZSCHE. Sämtliche Werke, Kritische Studienausgabe, Berlin 1980, Bd. 12, p.315
2 op. cit. p. 38
3 op. cit. p. 359
4 op. cit. p. 315

176-  Carlos B. Gutiérrez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  177

El conocimiento es fábula, según Nietzsche, y la verdad un ejército móvil de 
metáforas necesarias en su momento para la auto-afirmación del ser humano y, como 
tales, ilusiones de las que se olvida que lo son; de ahí que la objetividad no pase de ser 
la convención de mentir según una convención fija5. La interpretación, por el contrario, 
es una categoría universal porque la vida con su carácter perspectivo es justamente el 
proceso de interpretación de sí misma, es decir, de su esquematización en perspectivas y 
horizontes en interés de su conservación y de su escalación. Lo que existe emerge para 
Nietzsche del juego azaroso de las fuerzas, juego que deciden quienes se apoderan de los 
sistemas de reglas, de por sí libres de significación esencial, y les imponen la dirección 
de su voluntad, es decir, una nueva interpretación6. El devenir de la humanidad no es 
así otra cosa que toda una  sucesión de interpretaciones; y la genealogía es justamente 
la memoria crítica del surgimiento de las diversas interpretaciones de las morales, de 
las nociones metafísicas y de los saberes socialmente sancionados.

Nietzsche captó muy temprano la razón de la enorme resistencia a aceptar que en lugar 
de la verdad absoluta y de hechos inconmovibles haya interpretaciones. El entrevió que 
el pensamiento europeo no es más que la reiteración continuada del idealismo platónico 
que por encima de la realidad fenoménica, siempre cambiante, privilegia a lo inmutable, 
a lo eterno, y lo venera como esencia de todo lo que es. En esta eternitis convergen las 
tres grandes fuerzas de lo que podríamos llamar “el sindicato intelectual de occidente”: 
la filosofía, la religión cristiana y la ciencia. Mientras que la filosofía platonizante da 
por supuestas la verdad eterna, la inmortalidad del alma y la identidad inmutable de la 
conciencia, el cristianismo, por su parte, no ceja en su empeño de que desconozcamos la 
temporalidad de nuestra existencia a fin de que a nuestro paso por este valle de lágrimas 
acumulemos tantos puntos como podamos para la vida eterna, patria y verdadero destino 
de la criatura humana; la ciencia, finalmente, cifra su trabajo en formular leyes que sean 
expresión matemática de lo que hay de constante en el ir y venir de los fenómenos. 

Para liberarnos de semejante tiranía de lo absoluto Nietzsche vuelve a temporalizar 
lo que el “sindicato occidental” había desfigurado como ideal e inmortal: en vez de 
ideas eternas nos habla de interpretaciones que se suceden en el tiempo según intereses 
y perspectivas. El sentido histórico a la manera de Nietzsche asume por tanto la necesaria 
incompletud de todo comprender junto con la injusticia de la propia unilateralidad y no 
se impone abstinencia valorativa alguna7.

Valga relievar que Nietzsche no descubrió la universalidad de la interpretación en 
la vida humana; él volvió tan sólo a hacer conciente algo que siempre se supo pero 
que se encubrió y reprimió desde los inicios de la modernidad. Los griegos crearon las 
matemáticas y tuvieron ciencia (episteme) que se ocupaba de lo que acaece por necesidad 
y como tal es susceptible de leyes universales. Lo que nunca se les ocurrió, sin embargo, 
fue someter el ámbito de lo humano a las determinaciones de la ciencia; ellos sabían 

5 Friedrich NIETZSCHE. Sämtliche Werke, Bd. 1, pp. 880-881
6 Michael FOUCAULT. Nietzsche, la genealogía, la historia. Valencia 2000, p. 41
7 op, cit. p. 54



que ese ámbito era el de lo que siempre puede ser de otra manera y que requería por 
tanto de una razón práctica, libre de afanes universalizantes, que nos permita estar a 
la altura de circunstancias siempre diferentes. Tanto en sus orígenes míticos como en 
forma ya de hermeneutike techne el ejercicio práctico transformativo y comunicativo del 
interpretar se contrapuso así a la teoría como contemplación de esencias eternas. Más 
tarde el Imperio Romano conoció como ninguno la función medular de la jurisprudencia 
interpretativa en el despliegue del derecho y de la justicia. La Edad Media, por su parte, 
supo muy bien que la palabra divina requería de la mediación interpretativa de la prédica 
y de la exégesis.

Fue sólo la necesidad sentida de descubrimientos e innovaciones que mejorasen la 
condición humana sobre la tierra la que llevó a los modernos a desdeñar la tradición de 
los clásicos, a deslarvar la miseria epistemológica connatural al ser humano y a plantear 
la imprescindibilidad del método científico, a manera de autopista única y acumulativa 
del progreso por la que debe transitar todo verdadero saber de dominación. A partir de 
Bacon la experiencia humana cotidiana se ve relegada por la experiencia artificiosa del 
científico que supera las limitaciones connaturales y el azar de todo lo que no es preciso, 
que ahora se ve descartado como subjetivo. Así se inicia el desconocimiento sistemático 
de la interpretación en el comprender.

2. El contraataque de los datos brutos 
Lo dicho por Nietzsche sin tapujos a fines del siglo XIX en abierta rebelión contra el 

positivismo de Comte chocó con el neokantismo académico entonces imperante, para 
el cual la tarea de la filosofía se reducía a aclarar las condiciones lógicas de la ciencia 
exacta, tal como se daba en la física matemática, la cual brindaba una imagen del mundo 
rigurosamente ajustada a leyes. A comienzos del siglo XX, no obstante, tuvo Nietzsche 
su “cuarto de hora” en la atmósfera apocalíptica de lo que se dio en llamar la crisis de la 
cultura en torno a la primera guerra mundial y en tiempos de la República de Weimar; 
inspirado por “la óptica del artista” vibró entonces por doquier el anhelo de proximidad 
a la vida y el rechazo ideológico de la ciencia, cuyo principio fáustico de causalidad 
apareció en El ocaso de occidente de Spengler como opción desmembradora y de muerte 
contrapuesta a la creatividad de la vida. 

La dimensión interpretativa de la vida se vio luego tajantemente excluida a manos 
de la filosofía de la ciencia que dominó desde los tempranos años veinte hasta bien 
entrada la segunda mitad del siglo XX, la cual sólo se ocupó de cuestiones relativas a 
los fundamentos de las matemáticas y a la metodología de las ciencias naturales exactas 
así como de la consistencia lógica de las teorías vistas como conjuntos proposicionales. 
Esta filosofía resultó de la rehabilitación del positivismo que bajo el nombre de 
empirismo lógico floreció en Viena durante los años veinte y que a raíz de la persecución 
nacionalsocialista de profesores judíos se desplazó a los Estados Unidos, en donde 
terminó sobreviviéndose. Resucitado a una segunda vida en Nueva York y en Chicago 
el positivismo lógico revivió los dogmas decimonónicos del monismo metodológico, 
de la función canónica de las ciencias naturales exactas y de la concepción causal de la 

178-  Carlos B. Gutiérrez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  179

explicación científica y se propuso reconstruir el conocimiento de  manera que no hubiese 
necesidad de apelar a la interpretación o a juicios no susceptibles de verificación. Dato 
e interpretación se excluyen recíprocamente: ¡tal fue su dogmática divisa! El elemento 
básico para esa reconstrucción del conocimiento fue la impresión o dato sensorial, unidad 
de información supuestamente no aportada por juicio alguno y que por definición no 
contiene nada de apreciación o de interpretación, siendo por ello literalmente un dato 
bruto, para emplear la expresión de Anscombe y Searle. La ambición positivista fue la 
de lograr la reconstrucción a partir de tales datos brutos mediante juicios basados en 
una certeza que prescindiese de toda intuición subjetiva. No en vano calificó Adorno al 
positivismo de “puritanismo del conocimiento”8.

Por aquellos años, coincidiendo con la primera edición de La construcción lógica 
del mundo de Carnap, paradójicamente apareció Ser y Tiempo, obra en la que culminó 
el proyecto de una  Hermenéutica de la facticidad en el que  Heidegger había laborado  
todo un decenio. ¿Por qué necesitaba la vida de hermenéutica?  Porque el ser humano en 
vez de asumir y de tomar en sus manos su propia existencia se ve absorbido por el mundo 
y cae en la interpretación de su ser que esté de moda, entrevió el joven Heidegger. La 
interpretación de la propia auto-comprensión era la instancia que le permitía al ser humano 
contrarrestar su tendencia arruinante, “destruir” críticamente concepciones cientifistas 
entonces en boga y desplegar en su lugar el poder ser que tenía que asumir expresamente. 
Ahora no era la teoría de la interpretación sino el interpretar mismo el quehacer de una 
hermenéutica elevada a filosofía con miras a  alcanzar la auto-transparencia del ser del 
ser humano.

Mencionemos de paso que James, Dewey, Bergson y Husserl ya se habían percatado 
de la inexistencia de semejantes datos brutos. Rigurosamente hablando no hay hechos 
puros y simples ya que todo hecho es desde un comienzo seleccionado mediante 
actividades mentales a partir de un contexto universal. En vez de afirmar que no hay 
hechos sino interpretaciones podemos decir más propiamente que hechos son siempre 
interpretaciones. Esto no significa que, en la vida diaria o en la ciencia, seamos incapaces 
de captar lo que es mundo; sí más bien que sólo aprehendemos de él los aspectos que 
nos son relevantes ya sea desde lo que hacemos o desde el punto de vista del cuerpo de 
reglas procedimentales del pensamiento aceptado como método científico9. Esos son 
los hechos cuyo sentido es la facticidad de  creencias, usos y valoraciones compartidas 
que constituyen un sistema de vida. Es muy diciente que los aspectos de la realidad que 
en una sociedad son seleccionados como puntos cotidianos de referencia y convertidos 
así en hechos, dejen de serlo a los ojos del extranjero que viniendo de otra cultura y 
de otro entorno orienta su quehacer por otros “hechos”10, tal como lo constató Alfred 

8 Theodor ADORNO. Einleitung, en: Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Neuwied 
1969, p.67

9 Alfred SCHÜTZ. The problem of social reality. Collected papers I, The Hague 1962, pp. 3-5
10 Alfred SCHÜTZ. Studies in social theory, Collected papers II, The Hague 1964, p. 91 ss. Ver el trabajo 

de José GRANÉS “La realidad y la relatividad de los hechos científicos”.



Schütz. Como bien lo dice el juego de palabras atribuido a Bachelard un fait est un fait, 
un hecho es siempre hecho.

3. La rehabilitación de la interpretación en la convergencia de lo analítico y lo 
hermenéutico

Al desistir Wittgenstein en los años treinta de la idea de un lenguaje universal que 
reproducía hechos pudo pensar en estrecha e inseparable relación lenguaje y formas de 
vida, para lo cual acuñó la noción de juego de lenguaje. La comprensión del lenguaje 
dejó de apoyarse en la accesibilidad intuitiva de reglas lógicas universales y pasó a 
consistir en un saber práctico gracias al cual todo juego de lenguaje se entiende desde 
sí mismo, desde la relación específica de significado y praxis social. En los juegos de 
lenguaje como formas de vida hay así diferentes versiones del sentido de la vida que 
respetar; este análisis de las condiciones de la comprensión del lenguaje convergió con 
la concepción de culturas extrañas como formas de vida que deben ser comprendidas a 
partir de sí mismas, esbozada en las anotaciones sobre La rama dorada de Frazer11. 

A raíz de este vuelco algunos aspectos metodológicos de las ciencias de la conducta y 
de la historia comenzaron a interesar a filósofos analíticos ingleses como Dray, Anscombe 
y Winch, quienes, siguiendo a Wittgenstein, se distanciaban del positivismo y de su 
rígido esquema de explicación causal a la manera de Hempel y plantearon la necesidad 
de flexibilizar el esquema para dar cabida en él al carácter propositivo del actuar humano. 
Winch en La idea de una ciencia social12 sostuvo en 1958 que el científico social sólo 
puede alcanzar la comprensión del significado de los datos que registra como hechos 
sociales mediante la interpretación de esos datos en términos de los conceptos y reglas 
que determinan la realidad social de los agentes estudiados.

Mientras que los planteamientos analíticos se hacían receptivos de temas y autores de 
la tradición continental se dio en Alemania el rápido ascenso de la filosofía hermenéutica 
con la aparición en 1960 de Verdad y Método13, obra capital de Gadamer, en la cual el 
lenguaje y las cuestiones del método y de la filosofía de la ciencia tienen también lugar 
central. Frente a la reducción de la experiencia humana a lo metodizable nomológicamente 
y a lo accesible al rígido esquema causal la hermenéutica hace énfasis en la universalidad 
de la comprensión interpretativa no como método alternativo sino como rasgo 
ontológico del ser humano, o mejor, como movilidad fundamental de la existencia cuya 
caracterización desemboca en el concepto nietzscheano de interpretación14. “El giro 
ontológico de la hermenéutica que tiene al lenguaje como hilo conductor” ofrece, según 

11 Ludwig WITTGENSTEIN. Bemerkungen über Frazers “The golden bough”, en: Sprachanalyse und 
Soziologie. Die sozialwissenschaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphilosophie. Rolf Wiggershaus 
(Hrg.), Frankfurt am Main 1975, pp. 37 ss

12 Peter WINCH. The idea of a social science, London 1958
13 Hans-Georg GADAMER. Verdad y Método, Salamanca 1977
14 Ibíd, p. 105

180-  Carlos B. Gutiérrez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  181

Habermas,  una ágil perspectiva para captar la convergencia de las filosofías tardías de 
Heidegger y Wittgenstein15.

En la convergencia de la filosofía analítica con motivos hermenéuticos que se dio en los 
años siguientes el tema de la interpretación ganó importancia especial. Esto vale también 
de la analítica norteamericana del lenguaje. Quine abogó por un holismo semántico que 
apartándose del atomismo lógico sostuvo que el sentido de una expresión depende de 
su contexto referencial; él propuso en 1960 su teoría de la traducción radical, en la que 
mostró la mucha indeterminación semántica que circunda inexorablemente al traducir, 
en razón de que las lenguas se comprenden a partir de sí mismas y sólo se  pueden 
traducir desde dentro, lo cual excluye la posibilidad de alcanzar en la interpretación la 
genuina externalidad de la posición observadora. La tesis davidsoniana de la “asunción 
de verdad”, es decir, de asumir que “una proposición es verdadera si quien la dice la 
tiene por verdadera”, resultó luego comparable a la aperturidad original planteada por 
Heidegger; el lenguaje dejó de ser concebido como sistema instrumental de signos 
cuya relación con los objetos sólo se puede asegurar mediante datos sensoriales extra-
lingüísticos y pasó a ser visto en su función primordial de abrir mundo. En el famoso 
artículo de Davidson Interpretación radical (1973) ganó el planteamiento de Quine 
alcance hermenéutico: el hablante se mueve ahora competentemente en medio de la 
diversidad de lenguas pues logra siempre de nuevo la proto-interpretación. La tarea 
eminente del trato vivo con el lenguaje sigue siendo la de encontrar lo que se quiere 
decir  con cada acto de habla, ya que el análisis lógico no ayuda en el caso del lenguaje 
natural a ganar evidencias directas. De ahí que el principio de caridad exija el mayor 
acuerdo posible entre hablante y escucha, entre intérprete e interpretando, en cuanto que 
de entrada concede plena verdad a aquello que se va a interpretar, a efectos de poderlo 
integrar en la imagen del mundo del intérprete.

Valdría la pena elaborar las contribuciones de Nelson  Goodman, Richard Rorty y 
Hillary Putnam a lo que podríamos llamar una “teoría de la racionalidad incompleta”. 
Mención especial merecen también, a propósito de la convergencia que nos ocupa, los 
planteamientos del filósofo canadiense Charles Taylor quien ya en 1971 se distanció 
del behaviorismo concibiendo al ser humano como “proto-interpretación”, como el ser 
que experimenta su situación en términos de sentidos conformados por el lenguaje en 
el que los vive. Diez años después planteó Taylor la “visión interpretativa” que aborda 
la comprensión que se da entre seres humanos como un diálogo a raíz del cual vive 
cambiando la comprensión que cada uno de los interlocutores tiene del mundo y de sí 
mismo16.

Del lado francés y a finales de los años sesenta, en lo que iba a resultar en crítica 
y complementación de la hermenéutica de Gadamer, Derrida, acogiendo impulsos de 

15 Jürgen HABERMAS.  Wie ist nach dem Historismus noch Metaphysik möglich? en: “Sein, das 
verstanden werden kann, ist Sprache”. Hommage an Hans-Georg Gadamer, Suhrkamp, Frankfurt am Main 
2001, p.95

16 Charles TAYLOR. Understanding and ethnocentricity, op. cit. pp. 116-133



Nietzsche, Heidegger y Lèvinas, planteó la deconstrucción como práctica interpretativa 
que se propuso hacerle justicia a la alteridad radical que al resistirse a la apropiación 
le abre su genuina posibilidad a la comprensión. Derrida estuvo convencido de que el 
mundo occidental se basa en la premisa equivocada de poder confiar en el verdadero e 
inamovible significado de las palabras y los conceptos; de ahí que con la deconstrucción 
intentara mostrar que no es posible establecer un significado definitivo de los textos. En 
este principio se apoya la tesis de que ningún pensamiento y ningún concepto pueden ser 
interpretados de manera absoluta; un análisis verdadero y objetivo de los textos sería, 
por tanto, imposible.

4. La hermeneutización de la teoría de la ciencia 
La rehabilitación de la interpretación en la convergencia de lo analítico y lo 

hermenéutico ha venido incidiendo en lo que últimamente se ha dado en llamar “la 
hermeneutización de la filosofía de la ciencia”. Ya a comienzos del siglo XX  Pierre 
Duhem sostuvo en su libro clásico El objetivo y la estructura de la teoría física que 
“un experimento en física es la observación precisa de los fenómenos acompañados de 
una interpretación de ellos; tal interpretación sustituye los datos concretos realmente 
recolectados a través de la observación por una representación abstracta y simbólica, 
con base en teorías previamente aceptadas por el observador”17. A la altura de Popper 
el papel central de la interpretación y de la dependencia teórica de observación y 
experimentación en la investigación científica se contrapuso a la idea positivista de un 
lenguaje observacional teóricamente neutro a partir del cual se definen con precisión 
todos los términos no lógicos de las teorías  y se verifican las hipótesis. La crisis de la 
teoría positivista de la ciencia alcanzó su punto culminante con la aparición en 1962 de 
La estructura de las revoluciones científicas18, obra que acabó con la total separación 
de ciencia como modo de conocer y ciencia como fenómeno social y vio el discurrir de 
la ciencia principalmente al servicio de modelos oficiales de interpretación. 

Puesto que teoretizar no consiste simplemente en explicar normas ni en registrar 
hechos sino en conceptualizar o reconstruir, es decir, en interpretar el material de estudio 
dentro de cierto marco conceptual previamente dado, que es precisamente lo que llamamos 
una teoría19, Ulises Moulines ya hacia 1980 llegó a ver la filosofía de la ciencia como 
una disciplina hermenéutica que “consiste en la construcción de marcos interpretativos 
filosóficos que nos permiten  entender aquellos marcos interpretativos de la realidad que 
llamamos teorías científicas”20. Así como el crítico literario moderno no concibe su tarea 

17 Pierre DUHEM. The aim and structure of physical theory, New York 1977, p. 21, citado por: Ambrosio 
VELASCO GÓMEZ. La hermeneutización de la filosofía de la ciencia contemporánea, en: Dianoia/Anuario 
de Filosofía Vol. XVI, México 1995, pp. 55-56

18 Thomas KUHN. La estructura de las revoluciones científicas, México 1971,
19 Ulises MOULINES, Díez Fundamentos de filosofía de la ciencia, Barcelona 1999, p. 24
20 Ulises MOULINES. La filosofía de la ciencia como disciplina hermenéutica, en: Isegoría 12, Madrid 

1995, p. 110

182-  Carlos B. Gutiérrez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  183

como descripción ni como exégesis de una obra sino como un análisis interpretativo 
que le permite sacar a luz las estructuras subyacentes de las cuales  el autor mismo es 
inconsciente en la mayoría de los casos, así también la tarea del filósofo de la ciencia, 
según Moulines, consiste en interpretar las obras científicas para poner al descubierto e 
identificar las estructuras subyacentes que llamamos teóricas21. Las teorías interpretativas 
de la realidad son “objetos culturales producidos por ciertas personas en ciertos contextos 
sociales y en determinadas épocas”: como interpretación de interpretaciones de la realidad 
la filosofía de la ciencia es parte sin duda de las ciencias de la cultura o humanidades que 
para dejar de ser las hermanas pobres de las ciencias naturales tendrán ahora, eso sí, la 
tarea de buscar, valiéndose incluso de potentes herramientas matemáticas, las estructuras 
conceptualizables de sus muy complejos objetos, incluyendo el “fenómeno cultural tan 
pasmoso y difícil de apresar que llamamos ciencia”22. 

5. Aires de liberación en las ciencias humanas
El giro que ha llevado al reconocimiento de la dimensión interpretativa de la ciencia 

se echa de ver en la desenvoltura con que hoy se mueven las ciencias humanas, libres 
de la compulsión del método supuestamente único a la que han sido sometidas por las 
distintas variantes del positivismo en los dos últimos siglos. Basten al respecto unos pocos 
testimonios recientes. Para Jacques Le Goff, destacado medievalista contemporáneo, los 
hechos históricos son construidos, no dados, y la objetividad histórica se construye “poco 
a poco, a través de revisiones incesantes del trabajo histórico, de laboriosas rectificaciones 
sucesivas, de la acumulación de verdades parciales”23; el pasado, en otras palabras, es 
reconstrucción que se da como una constante reinterpretación que continuamente se 
pone en cuestión a sí misma24. 

La narratividad con su fuerte componente interpretativo es un aspecto  del saber 
de las ciencias humanas que ha pasado a primer plano. Para Ricoeur la narratividad 
responde a la necesidad  humana  de  “articular el tiempo para darle la forma de una 
experiencia humana”25.  

No basta con decir que la temporalidad sea un rasgo ontológico del ser humano; 
hay que añadir que la temporalidad gana sentido en cuanto es narrada. Los seres 
humanos comprendemos las acciones no de manera aislada, como simples reacciones 
a circunstancias inmediatas o a intenciones precisas, sino dentro de un amplio contexto 
temporal “como parte del desarrollo de una historia” Somos una historia y sobre todo el 
relato, la versión interpretativa que hacemos de esa historia. Justamente en interés de su 
carácter interpretativo Ricoeur insistió en sus últimos ensayos en que no hay que concebir  
el pasado como algo cerrado, concluido; “hay”, más bien, “que volver a encontrar lo 

21 Ulises MOULINES. Exploraciones metacientíficas, Madrid 1982, p. 53
22 Op. cit. p. 118 
23 Jacques LE GOFF. Pensar la historia, Barcelona1991, p. 35
24 op. cit. pp. 28-29
25 Paul RICOEUR. Autobiografía intelectual, Buenos Aires 1997, p. 65



incierto en la historia” de manera que al poner  lo inconcluso del pasado a salvo del 
olvido el pasado vuelva a tener futuro y la historia siga siendo la maestra de la vida26. 

El prestigioso antropólogo estadounidense Clifford Geertz, por su parte, describe con 
entusiasmo la atmósfera renovada en la que discurre hoy el trabajo de los científicos 
sociales; ellos han empezado a comprender que no necesitan ni emular con los físicos 
ni inventarse un dominio propio de la realidad en el que supuestamente ejerzan su saber 
de manera excluyente; disfrutando de su nueva libertad ellos más bien han asumido 
un enfoque interpretativo de su investigación que les permite por fin actuar “según su 
vocación”. En vez de ver en la antropología la traducción de conceptos de la experiencia 
local a los de la experiencia distante de los teóricos, Geertz ha pasado a plantear una 
“antropología interpretativa”27 que da testimonio de “la diversidad de vías que los seres 
humanos adoptan para construir sus vidas por medio de su propia actividad”28. Nunca, 
dice él, había sido tan remota la aspiración a una ciencia unificada o teoría general de lo 
social; lo que despunta en nuestros días es la “ciencia social interpretativa en general”29 
que desiste de las estructuras causales universales para situarse en “marcos locales de 
conocimiento” y sabe que en su casuística labor interpretativa no se pueden separar 
explicación y evaluación30.

El giro interpretativo se hace sentir entretanto hasta en frentes proverbialmente 
cerrados a la interpretación como es el de la psicología en el mundo angloparlante. 
Pienso, para dar un ejemplo, en el llamado socio-construccionismo31 en psicología que 
deja de lado el interés en el conocimiento universal y exacto del comportamiento humano 
y enfoca sus esfuerzos hacia la comprensión de por qué nos comportamos en la manera 
en que lo hacemos en época y lugar determinados. Los psicólogos construccionistas no 
entienden al yo como claustro de cognición privada y sí como una construcción a partir 
de las prácticas sociales según inteligibilidades constituidas históricamente, como un 
discurso que se da en un lenguaje público ligado a los entornos de orientación en los 
que el ser humano despliega sus actividades junto con todos los demás. 

La situación de la sociología y la politología es especialmente diciente. Ellas se 
encuentran sumidas en la irregularidad a raíz de la intensificación a escala mundial de 
las interdependencias, la desterritorialización de las relaciones sociales, la resistencia 
a la homogenización universalizante por parte de localismos ahora vistos como 
emancipatorios, lo desueto de conceptos tradicionalmente claves como el de clase y el 

26 Paul RICOEUR. “Hay que volver a encontrar lo incierto en la historia”, en: Humboldt 127, Bonn 
1999, pp. 6-9

27 Op. cit. pp. 16, 27
28 Op. cit. p. 26
29 Op. cit. p. 14
30 Ibídem
31 Ver: Kenneth GERGEN. Realities and relationships: Soundings in social construction. Cambridge 

(Mass.) 1994; Philip Cushman. Constructing the self, constructing America: A cultural history of 
psychotherapy, New York 1995; Terapia como construcción social. McNamee, Gergen (eds.), Barcelona 
1966

184-  Carlos B. Gutiérrez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  185

anacronismo del reduccionismo económico, fenómenos todos que exigen que las ciencias 
sociales busquen nuevas formas de construir el saber social que, sin olvidar su potencial 
crítico, den cuenta de los cambios vertiginosos y de los muchos escenarios posibles. 
El sociólogo y politólogo portugués Boaventura de Sousa Santos hizo recientemente la 
propuesta de “mil comunidades interpretativas”, las cuales parten de prácticas concretas 
de emancipación que se resisten a los mecanismos de globalización e invisibilización 
de las formas de regulación. Los horizontes locales de estas comunidades se amplían 
y complementan gracias a lo que el autor llama una hermenéutica diatópica que trata 
de “elevar la conciencia de la incompletud recíproca en un diálogo con un pie en cada 
cultura”32.  El saber científico social como “narrativa no ficcional” es tan sólo parte 
del saber social de cuyo ámbito se parte siempre lo mismo que de la pertenencia del 
investigador a los fenómenos que estudia. 

Añadamos para terminar un momento más de reflexión a la manera de Vattimo. 
El proyecto de las ciencias sociales más que interpretar lo que siempre perdura tiene 
que, inspirado por Benjamin, indagar lo que las interpretaciones prevalentes encubren 
y han encubierto. La lógica para describir y evaluar críticamente el saber de las 
ciencias humanas es una lógica hermenéutica que busca la verdad como diálogo entre 
interpretaciones y no como conformidad de enunciados con supuestos estados puros de 
cosas. Esta lógica es tanto más rigurosa cuanto menos se deja imponer como definitiva 
una determinada narración. 

6. Interpretación y ciencias naturales
Hemos presentado el giro interpretativo de las ciencias humanas como liberación 

porque fueron ellas las que se vieron expuestas a la compulsión a plegarse al método 
supuestamente único de las ciencias naturales y a la reconstrucción de sus saberes a partir 
de hechos brutos con exclusión de toda interpretación, reconstrucción supuestamente 
lograda por el empirismo lógico en el caso de las ciencias naturales. A la vez el estudio 
del papel que juega la interpretación en las ciencias naturales se ve ahora facilitado por la 
claridad ampliamente compartida en ellas, en cuanto a que no haya modelos explicativos 
únicos y a que en vez de ocuparse de hechos brutos ellas se ocupan de fenómenos en la 
medida en que encajan en constructos teóricos interpretativos, a la luz de los cuales se 
diseñan los experimentos y los instrumentos de medición respectivos. 

Todo constructo teórico es una interpretación coherente de un sector de la realidad 
abierta a ser corroborada experimentalmente hasta que sus limitaciones y las nuevas 
perspectivas que ofrezca una interpretación total o parcialmente divergente muevan a la 
comunidad científica a sustituirla. La forma decisiva en la que los resultados del trabajo 
de investigación en las ciencias naturales han determinado y cambiado la condición 
humana no debería llevarnos a desconocer que ese trabajo gira en torno a teorías que 
interpretan la realidad. Francis Bacon definió en sus inicios a la ciencia moderna como la 

32 Boaventura de SOUZA SANTOS. De la mano de Alicia. Bogotá 1998, p. 357



verdadera interpretación de la naturaleza33 que superando tanto las debilidades congénitas 
del entendimiento y de los sentidos como la precipitación de la inteligencia al proyectar 
sus nociones a la naturaleza34, se apoyaba en el examen de los hechos, de sus series y 
de sus órdenes, a partir eso sí de una experiencia preparada y bien regulada35. El hecho 
de que el libro de la naturaleza esté escrito en símbolos matemáticos, como lo sugirió 
Galileo, no dispensa que el libro como el texto que al fin de cuentas es tenga que ser 
leído, es decir, comprendido y por tanto interpretado. 

Reflexionar sobre la condicionalidad de la verdad en el ámbito de la ciencia es algo 
que hasta ahora ha resultado particularmente difícil  ante el peso que en ésta mantiene 
la ideología de la objetividad. Es bien sabido que la conciencia científica re-constituye 
los objetos del mundo de la vida para hacerlos accesibles a su método; la objetivación 
científica, en otras palabras, presupone el recurso a horizontes precisamente delimitados  
dentro de los cuales los objetos aparecen desde perspectivas altísimamente determinadas: 
los objetos así restringidos a los aspectos que fija selectivamente el constructo teórico 
interpretativo del caso aparecen en clara  dependencia de éste. Acto seguido, sin embargo, 
se da una notable inversión pues a pesar de que las limitaciones de horizonte reducen 
ostensiblemente el grado de adecuación ontológica de la observación, el énfasis que 
se hace en el carácter claro y distinto de lo que aparece a la luz de la teoría crea una 
impresión desproporcionada de sobria pertinencia. Es así como surge la creencia de que 
la objetividad de la ciencia se basa en la completa supresión de elementos subjetivos 
en la observación cuando en realidad lo que hace el método científico es escalarlos, 
asimilando la realidad a los constructos de la mente.

Hacer conciente además la condicionalidad histórica y lenguájica de la ciencia libera 
a ésta de una definitividad que la mantiene prisionera de engañosa teleología una vez 
que se sabe que la verdad científica es producto histórico, necesariamente temporal y 
transitorio. La afirmación de la historicidad de la ciencia no despoja de sentido al esfuerzo 
científico en pos de la objetividad y de la verdad; se trata más bien de que sólo a partir 
de la historicidad de la ciencia se puede determinar el sentido de objetividad y de verdad 
que la ciencia ha declarado meta del saber.

7. La interpretación como movilidad de la existencia humana en la mediación 
lenguájica de mundo

Para entender el auge actual del concepto de interpretación es necesario, según 
Gadamer, entender la vuelta del lenguaje natural al centro de la filosofía. Frente a las 
ilusiones de la autoconciencia y frente a la ingenuidad de la noción positivista de hechos 
el mundo mediador o intermedio del lenguaje se vuelve a mostrar como la genuina 
dimensión de la realidad -en la que juega la interpretación un papel central. Esto significa 
que la interpretación no es un recurso complementario del conocimiento y sí más bien 

33 Francis BACON. La gran restauración, Madrid 1985, p. 64
34 Op. cit. p. 94
35 Op. cit. p. 104

186-  Carlos B. Gutiérrez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  187

un rasgo del ser del ser humano, la movilidad de la existencia en la que se articula el 
sentido de todo lo que es, el sentido de mundo. La comprensión interpretativa es la 
estructura originaria de nuestro ser-en-el-mundo, para hablar con Heidegger, de nuestro 
movernos en un horizonte de orientación en familiaridad actuante andando en lo que 
diariamente andamos, dentro del cual aquello con lo que  tenemos que ver tiene sentido 
relacional hacia el proyecto que siempre somos y es pre-interpretado comprensivamente 
como algo para algo. 

Hasta hace relativamente poco se pensó que la interpretación era una ayuda en casos 
en los que la comprensión se dificultaba; hoy se sabe que “comprender e interpretar son 
la misma cosa”36. Si bien la interpretación parece una creación nueva frente al texto dado, 
jamás afirma ella existencia propia al lado de la comprensión37. La forma de realización 
de la comprensión es la interpretación que se despliega en el medio de un lenguaje que 
pretende dejar hablar a la cosa de que se trata y es al mismo tiempo el lenguaje propio de 
su intérprete, lo cual vale de toda interpretación incluyendo desde luego a la interpretación 
musical, escénica o artística en general38; esto implica que la interpretación tiene que 
dar con el lenguaje adecuado si es que quiere hacer hablar realmente al texto en cada 
nueva situación. Puesto que el intérprete le presta su lenguaje al texto para que éste pueda 
hablarle a la respectiva situación, el texto accede cada nueva vez al habla no en calidad 
de propiedad del intérprete o del autor sino como algo en común. No puede haber por 
tanto una interpretación correcta en sí porque se trata en cada caso del texto mismo que 
habla en el lenguaje de una nueva apropiación. El hecho de que  toda interpretación deba 
plegarse a la situación hermenéutica a la que pertenece no relativiza en lo más mínimo 
su pretensión de verdad toda vez que el lenguaje que ella presta no genera un segundo 
sentido además del interpretado; los conceptos interpretativos desaparecen más bien tras 
la cosa de que se trata a la que ellos ponen “en la balanza de las palabras”39.

8. Lo humano como lo mismo que es siempre distinto
La interpretación como la movilidad que es de la existencia es el ámbito en el que 

alienta la temporalidad de todo lo humano. De ahí que para captar lo que es interpretación 
debamos como propuso Nietzsche quebrar en nosotros la metafísica de las esencias 
inmutables para toda la eternidad. La vida humana no es un carrusel fantasmal de 
identidades absolutas y constantes. No. La temporalidad es otra cosa. Ella no consiste 
únicamente en que todo nazca y perezca sino también y ante todo en que el sentido de 
todo lo que es fluye sin cesar, en que lo que es no sea de otra manera que siendo cada 
vez distinto. Tal es el ámbito de “lo que se puede comportar así y de forma distinta” del 
que habla la Ética Nicomaquea, el ámbito de la vida humana por todas sus vertientes 
y ejemplos. 

36 Hans-Georg Gadamer. Verdad y Método I, op. cit. p. 467
37 Op. cit. p. 566
38 Op. cit. p. 479
39 Op. cit. p. 478



Remitiéndonos a atisbos de proveniencia griega podemos pensar que lo humano sea 
uno y múltiple porque del sentido del ser de lo que es forma parte esencial su salir a luz, 
su mostrarse y representarse. Y puesto que el lenguaje es el medio natural de mediación 
especulativa de todo lo que es, acceder al lenguaje es parte del ser de lo que es. Acceder 
al lenguaje no quiere decir existir de otro modo; en todo aquello que es lenguaje se trata, 
por el contrario, de una unidad especulativa, de una distinción de ser y representación 
que es al mismo tiempo la indistinción de ambos. En tanto que mundo es mundo en 
cuanto que accede al lenguaje, sólo representando mundo cada vez de manera distinta 
existe el lenguaje40. 

Este acaecer especulativo lenguájicamente mediado es también el de la historia. Igual 
que las cosas toman la palabra, también las tradiciones tienen que acceder siempre de 
nuevo al lenguaje en comprensión interpretativa, como las realidades especulativas que 
son. Lo que nos habla desde las tradiciones, los significados de eventos o de textos, no 
son objetos fijos en sí, como tales constatables, y sí unidades especulativas de sentido que 
son lo que son siendo las mismas y a la vez distintas en sus continuas reinterpretaciones: 
la conciencia histórica se despliega así en la mediación lenguájica de pasado y presente.  
Algo análogo puede decirse de la conciencia estética: la obra de arte lejos de ser un 
ser en sí  diferente por completo de sus manifestaciones contingentes o ejecuciones, 
es ilustración fehaciente del ser lo mismo y a la vez distinto en simultaneidad con 
cualquier presente. La unidad de la obra y su efectualidad no permite hablar de un sentido 
original de la obra sin que en la comprensión de ella no se haya deslizado ya siempre el 
sentido propio del intérprete. Lo mismo vale de la conciencia que comprende lenguaje 
interpretativamente de  manera distinta cada vez que comprende.

Buscamos por tanto una ontología que no siga abriendo un abismo entre lo constante 
como verdad del ser y lo temporal cambiante como añadido efímero y trivial, meramente 
accidental, a ese ser. Necesitamos, en otras palabras, una ontología que le haga justicia 
a la radical temporalidad de lo humano y deje de ver a la finitud como detrimento 
ontológico. Se trata de pensar ser como acontecer de manera que lo que es no se distinga 
de su salir a luz, de su representarse. Sabemos que una composición musical sólo lo es 
en sus ejecuciones, que son siempre interpretaciones diversas. Mediante esta diversidad 
vive la obra a través del tiempo. Lo mismo sucede con una obra de teatro o con un texto 
cualquiera. Aristóteles ha estado en las manos de la Escolástica, de Werner Jäger, de 
Heidegger, de Aubenque, de Martha Nussbaum: en tan diferentes voces nos sigue él  
interpelando. La historia sigue su curso reconstruyéndose en interpretaciones a partir 
de muy diversos presentes. El lenguaje mismo vive mediándonos de maneras siempre 
cambiantes. ¡Así es lo humano!

Necesitamos también una ontología nueva de la palabra. Sólo porque el ser de lo que 
es se representa en la palabra hay comprensión. La palabra no es ni reproducción de un 
arquetipo ni mero signo convencional sino algo intermedio entre los dos. Toda palabra 

40 Op. cit., p. 531

188-  Carlos B. Gutiérrez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  189

dice algo de algo desde una determinada situación; por ello es representación propia y 
distinta. Y como representación que de manera cada vez distinta congrega el ser de lo 
que es, incide la palabra de vuelta sobre lo representado porque éste es inseparable de sus 
representaciones. Se trata como vemos de un mostrar como dejar ser algo que ha venido 
siendo de otra manera. La palabra como imagen no es reproducción de algo distinto de 
ella sino representación diferente de algo cuyo ser comparte. El ser mismo discurre en 
la mediación permanente de ser y ente: lo uno se da en lo otro y lo otro en lo uno. Así 
también se da el movimiento sin fin de mediación recíproca de ser y palabra. De ahí que 
a raíz de sus múltiples representaciones o interpretaciones el ser se enriquezca, sea más. 
Hegel habló del movimiento reflexivo de esencia y apariencia: el ser es idéntico consigo 
mismo no porque permanezca inmóvil en sí sino porque está plenamente presente en 
toda representación suya a la que luego recoge en sí. Lo que accede a la palabra es algo 
distinto de la palabra proferida. Pero la palabra, como ya vimos, sólo es palabra  a raíz 
de lo que en ella accede a la palabra. El ser sensorial de la palabra termina aboliéndose 
en lo dicho. Recordemos que en la teoría neoplatónica de la emanación el ser platónico 
inmutable se destruye al darse la unidad de ser y devenir. Lo que hay es el movimiento 
circular de ser que en la palabra se pone como lo otro y de lo otro como palabra al ser.

 Concluyo con la cordial exhortación a que sigamos disfrutando de la liberación de 
la interpretación a la que asistimos. Probablemente, tal como lo enseña la historia, haya 
un nuevo positivismo acechando a la vuelta de la esquina. Para entonces se volverá a 
acabar el recreo.





Las emociones  y la experiencia humana del lugar
Emotions and human experience about the place

LUZ GLORIA CÁRDENAS MEJÍA
Instituto de Filosofía, Universidad de Antioquia

Colombia

‡

Resumen: 

Nuestro propósito será abrir, siguiendo 
la dirección del pensamiento propuesta por 
Ricoeur sobre la experiencia humana del 
tiempo, una reflexión sobre la experiencia 
humana del lugar. Así como este pensador 
francés percibió la conexión entre la expe
riencia humana del tiempo y la narración, 
nosotros volveremos sobre una percepción que 
consideramos se encontraba ya en Aristóteles, 
la conexión entre el lugar, las emociones 
y la retórica. Esta primera percepción 
nos permitirá, desde la fenomenología 
y la hermenéutica en dialogo con las 
reflexiones actuales sobre las emociones y 
el lugar, avanzar hacia una reflexión sobre la 
experiencia humana del lugar y con ella a una 
hermenéutica de la comunidad.

Palabras claves: Ricoeur, Aristóteles, 
emociones, retórica, lugar.

Abstract:

Our goal is to open, following the line 
of thinking proposed by Ricoeur on the 
human experience about time, awareness on 
the human experience about place. The way 
this French thinker perceived the connection 
between the human experience about time 
and the narration, we will get to a perception 
that we considered to be found in Aristotle, 
the connection between place, emotions and 
rhetoric. Is this first perception what would let 
us,  from the phenomenology and hermeneutic 
in association with the actual thinking 
about emotions and place, go towards a 
thinking on the human experience about the 
place, and with this towards a community 
hermeneutic. 

Key Words: Ricoeur, Aristotle, emotions, 
rhetoric, place.

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



En el marco del seminario “La Temporalidad humana. Asedios desde la Fenomenología 
y la Hermenéutica” realizado en la Universidad del Cauca tuve la oportunidad de leer 
un ensayo dedicado a la experiencia humana del tiempo1. En dicho ensayo hice una 
presentación sobre el problema filosófico del tiempo tal como lo desarrolla Paul Ricoeur 
en su obra Tiempo y narración2. En esta obra propuso la siguiente tesis: “el tiempo se 
hace tiempo humano en cuanto se articula de modo narrativo; a su vez la narración es 
significativa en la medida que describe los rasgos de la experiencia temporal”3. Expresé 
en aquella oportunidad, que a finales del siglo XX y comienzos del siglo XXI ha surgido 
un renovado interés por el tema de las emociones y del lugar4. Señalé que no existe en 
Ricoeur propiamente una reflexión sobre dichos temas. A diferencia de la importancia 
que el problema del tiempo pareció adquirir en los comienzos y mediados del siglo 
XX, en especial en algunos de los pensadores de la fenomenología y la hermenéutica 
(Husserl, Heidegger, Gadamer, Ricoeur), nuestra época está marcada por la urgencia de 
hacer de nuestros entornos lugares más habitables. Por lo tanto, nuestra inquietud será 
abrir, siguiendo la dirección del pensamiento propuesta por Ricoeur sobre la experiencia 

1 Este ensayo fue publicado Luz Gloria CÁRDENAS “Las emociones, la experiencia humana del tiempo 
y el lugar” En: La Temporalidad humana. Asedios desde la fenomenología y la hermenéutica. Popayán, 
Editorial Universidad del Cauca,  2007, p. p. 121-147. 

2 Paul RICOEUR. Temps et récit. I, II, III. Paris, Editions du Senil, 1983, 1984, 1985. (En español: 
Tiempo y narración I, II, III. México, Siglo Veintiuno Editores, S., 1995, 1995,1996).

3 Paul RICOEUR.  Tiempo y narración I. Configuración del tiempo en el relato histórico,  p. 36. 
4 Se puede ver al respecto los trabajos de: D. Le Breton. Las pasiones ordinarias. Antropología de las 

emociones. Buenos Aires, Nueva Visión, 1998. A. Heller La teoría de los sentimientos. México, Ediciones 
Coyoacán, S.A., México, 1999. R. De Sousa. The Rationality of Emotion. Cambridge, MA, MIT Press, 
1987, y el  libro de M. Nussbaum. l’intelligenza delle emozioni. Bologna,  Società Editrice il Mulino, 2004. 
Para una completa reseña de la discusión sobre el tema de las emociones hoy, ver: R. De Sousa, Emotion, 
2003. Disponible en Internet: http://plato.stanford.edu/entries/emotion/

 Sobre el lugar: M. Santos. De la totalidad al lugar, Barcelona, Oikos-Tau, 1996. M. Santos. La naturaleza 
del espacio: técnica y tiempo, razón y emoción, Barcelona, Editorial Ariel, 2000. M. Augè. Los no-lugares 
espacios del anonimato. Barcelona, Ed. Gedisa, 2000.

192-  Luz Gloria Cárdenas Mejía



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  193

humana del tiempo, una reflexión sobre la experiencia humana del lugar. Así como 
este pensador francés percibió la conexión entre la experiencia humana del tiempo y 
la narración,  volveremos sobre una percepción que consideramos se encontraba ya en 
Aristóteles, la conexión entre el lugar, las emociones y la retórica.  

Con el fin de mostrar la validez de su tesis Ricoeur propuso un modelo: la Triple 
Mimesis. Con éste pudo mostrar de qué manera se construye la experiencia humana 
del tiempo mediante el entrecruzamiento de los relatos de ficción y de historia. Para 
hacerlo puso a dialogar disciplinas aparentemente tan dispares como la epistemología 
de la historia, las teorías de la narración y la filosofía. Tomó como punto de partida dos 
pensadores del comienzo de la filosofía, Agustín, quien según Ricoeur, formula por 
primera vez la aporía sobre el tiempo y Aristóteles en quien encuentra los primeros 
esbozos de lo que para él será una teoría de la narración que abarque tanto los relatos 
de ficción como los de historia. Dicho recorrido le permitirá finalmente decir: “la 
temporalidad no se deja decir en el discurso directo de una fenomenología, sino que 
requiere la mediación de un discurso indirecto de narración”5.  

Dos disciplinas fundamentalmente están en la base del proyecto de Ricoeur en Tiempo 
y Narración: la Poética y la Hermenéutica. Sin embargo, Ricoeur en su artículo Retórica-
Poética-Hermenéutica nos habla de tres disciplinas, y no sólo de dos que, según sus 
palabras articulan “configuraciones de sentido mayores que la frase”6. En este artículo 
nuestro pensador francés se preocupó por establecer los campos y los entrecruzamientos 
que se dan entre ellas: 

“La retórica sigue siendo el arte de argumentar con miras a persuadir un 
auditorio de que una opinión es preferible a su rival. La poética sigue siendo el arte 
de construir intrigas para ampliar lo imaginario real y colectivo. La hermenéutica 
sigue siendo el arte de interpretar los textos en un contexto distinto al de su autor y 
al de su auditorio inicial, con el objeto de descubrir nuevas dimensiones de realidad. 
Argumentar, configurar, reescribir, tales son las tres operaciones mayores que en 
su respectiva intención totalizante hacen excluyente a cada una de ellas, pero que 
la finitud de la situación original condena a la complementariedad”7. 

Otra indicación que para nosotros es importante, apareció también en este artículo, las 
conexiones que tienen la retórica con la ideología, y la poética con la utopía.  Ricoeur les 
reconoce, en una de las conferencias que sobre este tema desarrolló y fueron recogidas 
en el Libro Ideología y Utopía, que ellas cumplen una determinada función en lo que 

5 Paul RICOEUR. Tiempo y narración III, El tiempo narrado,  p. 991.
6 Paul RICOEUR “Retórica-Poética-Hermenéutica” En: Estudios de Filosofía, Nº 4, Agosto de 1991, 

p. 87.
7 Ibídem.,  p. 97.



“podría llamarse la imaginación social y cultural”8. Así entonces poética y retórica se 
encuentran vinculadas a la construcción de la comunidad. Pero también en Metáfora 
Viva9, cuando Ricoeur se pregunta por la innovación, parte de la poética y de la retórica 
de Aristóteles. Una hipótesis de trabajo puede ser planteada a partir de las anteriores 
reflexiones: si desde la poética le fue posible a Ricoeur pensar la experiencia humana 
del tiempo, una reflexión sobre la retórica, a la vez parece, nos lo permitiría con respecto 
a la experiencia humana del lugar. 

En la primera parte del libro Retórica, poética y formación10, del cual tomé algunos 
apartes en el ensayo sobre la experiencia humana del tiempo, quise insertar en el 
modelo de la Triple Mimesis las emociones, al considerar que éstas no se encontraban 
presentes de manera explícita en tal modelo. En Mimesis I, en la red conceptual de la 
acción, en los caracteres simbólicos y en las estructuras temporales. En Mimesis II en 
la configuración de los relatos; allí propuse que se integraran los nuevos desarrollos 
que se han venido realizando desde la semiótica de las pasiones. En Mimesis III los 
efectos que las emociones producen en el lector. Tal trabajo de incorporación apenas está 
bosquejado, pero a su vez éste conduciría a la pregunta sobre sus posibles implicaciones 
en el pensamiento de Ricoeur. Lo que sí nos parece es que a su vez las emociones tendrían 
que hacer parte de manera más explícita de su modelo de la triple mimesis. No es nuestro 
interés continuar en esta dirección. Nuestro propósito, como lo hemos anotado, apunta 
más bien a pensar la experiencia humana del lugar.  La reflexión de Ricoeur se inserta, 
como el mismo lo ha indicado, en un proyecto que apunta hacia una hermenéutica  
del sí11. El nuestro pretende avanzar hacia una hermenéutica de la comunidad, desde lo 
que se podría denominar la construcción de una experiencia común del lugar. 

1. Retórica, emociones y lugar
En Aristóteles, la poética y la retórica tenían su lugar de realización en la polis12. En 

cada una de ellas, las emociones cumplen el papel de producir finalmente el efecto para 
el cual estaban destinadas. Con el temor y la compasión en la tragedia, se da la catarsis13. 
Con las emociones presentes en los discursos retóricos se contribuye a que se forme el 
juicio en el oyente, sobre lo que se considera conveniente, justo o digno14.  En Aristóteles 

8 Paul RICOEUR. Ideología y utopía. Barcelona, Editorial Gedisa, 1994,  p. 45.
9 Cfr. Paul RICOEUR. La Metáfora Viva. Madrid, Ediciones Europa, 1980, p. p. 17-69.
10 Cfr. Germán VARGAS GUILLEN. L.G. Cárdenas Mejía. Retórica, poética y formación. De las 

pasiones al entimema. Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional, 2005, p. p. 64-68. 
11 Ver Paul RICOEUR. Sí mismo como otro. México, Siglo Veintiuno Editores, 1996.
12 Sobre este tema realizamos el siguiente estudio: L. A. Fallas López. L. G. Cárdenas Mejía “La ética y 

la política en sus vínculos con la retórica y la  poética” En: En diálogo con los griegos. Bogotá, Universidad 
Pedagógica Nacional. San Pablo, 2ª edición, 2006, p. p. 319-334.

13 Cfr. ARISTÓTELES, Poética. Traducción Valentín García Yebra, Madrid, Gredos, 1992, 1449 b 
24-28.

14 Cfr. ARISTÓTELES, Retórica. Traducción de Quintín Racionero, Madrid, Gredos, 1994, 1358 b 
22-25.

194-  Luz Gloria Cárdenas Mejía



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  195

no encontramos propiamente una teoría de las emociones, pero sí la más completa 
exposición de que se tenga noticia en los griegos, en el Libro II de la Retórica. Este hecho 
puede indicarnos el vínculo específico que ellas tienen con la retórica y también con la 
construcción de la comunidad. Esto si prestamos atención a la afirmación de Aristóteles 
de que la retórica se encuentra subordinada a la política, ciencia arquitectónica cuyo 
papel es la construcción de la comunidad, la cual se hace posible mediante la formación 
de nociones comunes sobre lo conveniente, lo justo y lo digno15. 

En Ricoeur tampoco encontramos una obra dedicada a las emociones; pero sí algunas 
reflexiones sobre ellas en el marco de otros estudios. En Finitud y culpabilidad, obra 
dedicada al problema del mal, Ricoeur a partir de un estudio sobre Platón nos presenta 
lo que sería una filosofía de los sentimientos16. Aunque anuncia que realizará una 
hermenéutica de las pasiones esta jamás parece haberse llevado a cabo17. En lo Voluntario 
y lo involuntario se desarrolla una reflexión sobre las emociones, vinculada a la pregunta 
por su papel en la realización de las acciones humanas18. Dicha reflexión no parece 
desprenderse del pensamiento de Aristóteles, lo que parece darse es una propuesta que más 
bien responde, como lo hace también Sartre, a lo que en ese momento estaba planteando 
la psicología, desde la fenomenología19. Sin embargo, cuando Ricoeur realiza nuevos 
desarrollos sobre la teoría de la acción, alude al pensamiento de Aristóteles, con el fin 
de establecer que, a diferencia de Kant, en Aristóteles se encuentra presente el deseo 
como principio de las acciones humanas20. Su trabajo sobre el deseo, más inspirado en 

15 La política  “es la que regula qué ciencias son necesarias en las ciudades y cuáles ha de aprender cada 
uno y hasta qué extremo.  Vemos que las facultades más estimadas le están subordinadas como la estrategia, 
la economía, la retórica” Aristóteles. Ética Nicomaquea, Traducción de Julio Pallí Bonet, Madrid, Gredos, 
1998, 1094 b 1-3. 

16 Cfr. Paul RICOEUR. Finitud y culpabilidad. Madrid, Editorial Trotta, S.A., 2004, p. p. 99-149.
17 Ídem “Ese nacimiento del ídolo, de la servidumbre y del sufrimiento pasional incumben a una 

hermenéutica de las pasiones que realizaremos en otro lugar” p. 148.
18 Cfr. Paul RICOEUR. Lo voluntario y lo involuntario. Buenos Aires, Editorial Docencia, 1986, p. 

p. 277-306. Las emociones son situadas en lo involuntario. Ricoeur propone las siguientes distinciones: 
emociones-choques, emociones-pasiones, emociones-sorpresa. 

19 “Denominaremos emoción una brusca caída de la conciencia en lo mágico. O, con otras palabras, hay 
emoción cuando el mundo de los utensilios se desvanece de repente y es sustituido por el mundo mágico. 
No cabe, pues, considerar la emoción como un desorden pasajero del organismo y de la mente que turbe 
desde afuera la vida psíquica. Es por el contrario, la vuelta de la conciencia a la actitud mágica, una de las 
grandes actitudes que le son esenciales, con la aparición del mundo correlativo: el mundo mágico”. J.P. 
Sartre. Bosquejo de una teoría de las emociones. Madrid, Alianza Editorial, 1.999, p.124.

20 “La idea de que la razón sea por sí misma práctica, es decir que ordene en tanto razón sin consideración 
del deseo, me parece aún más lamentable. Compromete a la moral en una serie de dicotomías mortales para 
la noción misma de acción, algo que la crítica hegeliana denuncia con toda razón. Forma contra contenido, 
ley práctica contra máxima, deber contra deseo, imperativo contra felicidad. Aquí también Aristóteles 
explicaba mejor la estructura específica del orden práctico, cuando forjaba la noción de deseo deliberativo 
y unía deseo recto y pensamiento justo en su concepción de parénesis”  P. Ricoeur. Del Texto a la acción. 
Ensayos de Hermenéutica II. México, Fondo de Cultura Económica, 2002, p. 230.



sus estudios sobre el psicoanálisis21, parece opacar la importancia que pueden tener las 
emociones.  En el primer tomo de Tiempo y narración, al tomar como punto de partida la 
Poética de Aristóteles, desde luego se detiene en las  emociones del temor y la compasión 
y sus vínculos con la catarsis22. Sobre el papel de las emociones en la Retórica tenemos 
sólo un pequeño comentario que aparece en la Metáfora Viva23 y un artículo publicado 
en la revista Esprit24, en el cual se hace una interesante reflexión sobre la ira y la justicia, 
a partir del Libro II de la Retórica de Aristóteles. 

Con respecto a la experiencia del lugar no tenemos una obra comparable a Tiempo y 
narración. Encontramos una interesante indicación en Sí mismo como otro. Allí se nos 
habla del espacio en los siguientes términos, haciéndose de nuevo alusión al Libro II de 
la Retórica, en una nota de pié de página: 

“Si permanecemos en el ámbito trazado por la ontología del ser-en-el 
mundo, podemos preguntarnos si la fenomenología de la espacialidad, iniciada 
perfectamente en Husserl, recibe en Heidegger la atención que merece. Es cierto 
que en el parágrafo 24 de El ser y el tiempo está consagrado específicamente a la 
espacialidad del Dasein y señala la irreductibilidad de esta espacialidad al espacio 
geométrico en cuanto sistema de lugares cualesquiera”25. 

Ricoeur le reclama a Heidegger el no haberle dado una oportunidad a una 
fenomenología de la espacialidad auténtica y por lo tanto, según sus palabras a una 
ontología de la carne, de la cual habla desde el sufrir y el padecer. Tal ontología, desde 
luego tendría que abordar el  tema de las emociones. En las reflexiones actuales sobre 
el lugar, se insiste con demasiada frecuencia en su distinción con respecto al espacio. 
Esta última noción parece más vinculada a una concepción más abstracta, mientras que 
la de lugar hace alusión a la vivencia concreta que las personas tienen de sus entornos. 
Tales distinciones a su vez nos exigirían un estudio más detallado sobre cómo ellas han 
sido pensadas desde la fenomenología y la hermenéutica. 

Aunque es cierto que tanto la poética como la retórica tenían su lugar de realización 
en la polis, es en la Retórica de Aristóteles, como lo he indicado, donde existe una 

21 Ricoeur estudia con detalle el Psicoanálisis en su obra: P. Ricoeur. De l’interpretation. Essai sur 
Freud, Paris, Éditions du Senil, 1965.

22 Cfr. Paul RICOEUR. Tiempo y narración I. Configuración del tiempo en el relato histórico, p. p. 
80-112.

23 “posiblemente la retórica murió en el siglo XX por un exceso de formalismo; pero lo paradójico es que 
ya estaba condenada por un exceso de contenido; así, el Libro II de la Retórica abunda en una psicología 
que Kant hubiera llamado «popular» en una moral «popular», en una política «popular»; esta tendencia 
de la retórica a identificarse con una antropología decadente plantea un serio problema”  P. Ricoeur. La 
metáfora viva, p. p. 49- 50.

24 “Je propose de mettre en relation la contribution d’Aristote concernat la colère et la vengeance avec la 
discusión contemporaine portant sur le droit de punir et les apories de la peine qui lui sont liées” P. Ricoeur. 
“Aristote: de la colère à la justice et à l’amitié politique” En: Esprit, novembre 2002, pp. 19-31, p. 19.

25 P. Ricoeur. Sí mismo como otro, p. 364. 

196-  Luz Gloria Cárdenas Mejía



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  197

primera percepción de la articulación de la retórica, el lugar y las emociones. Esta primera 
percepción nos permitirá, al explicitarla en el pensamiento de Aristóteles, avanzar desde 
la fenomenología y la hermenéutica en diálogo con las reflexiones actuales sobre las 
emociones y el lugar, hacia una reflexión sobre la experiencia humana del lugar y con 
ella a una hermenéutica de la comunidad.

2. Aristóteles, retórica y emociones
Una primera tarea es preciso realizar. El regreso a Aristóteles. Actualmente desarrollo 

una investigación26 sobre el Libro II de la Retórica con la cual pretendo establecer 
cómo al ser incluidas las emociones en los discursos retóricos, éstas harían parte de las 
nociones comunes desde las cuales se construye comunidad. En la segunda parte de esta 
ponencia trataremos de precisar por el momento la percepción que aparece en Aristóteles 
entre la retórica, el lugar y las emociones, desde la cual, considero se puede comenzar 
a desarrollar un trabajo sobre la experiencia humana del lugar.

Los discursos retóricos son pronunciados en lugares específicos en la polis. Existen 
para Aristóteles tres especies de discursos retóricos: deliberativo, judicial y epidíctico. 
Tres son los lugares en los cuales ellos aparecen: la asamblea, los estrados judiciales, las 
ceremonias públicas. Allí los oradores entran en contacto con sus oyentes con el propósito 
de que formen un juicio sobre lo que es conveniente o inconveniente, justo o injusto, 
digno o indigno de ser elogiado. Una comunidad, representada en sus oyentes, juzga 
sobre lo conveniente de una acción por realizar, sobre lo justo de una acción sucedida, 
o sobre lo digno de una acción presente27.  

Aristóteles, a diferencia de los tratadistas que le precedieron, hará un estudio de 
carácter teórico sobre los medios mediante los cuales se persuade con los discursos 
retóricos28. Su gran aporte es evidenciar el tipo de pruebas de las se hace uso con el 
fin de persuadir. Este logro sólo fue posible a partir de la teoría que él mismo realizó 
sobre los distintos tipos de razonamiento en los Analíticos y en los Tópicos29. A partir 
de tal teoría Aristóteles puede caracterizar los tipos de razonamiento que son utilizados 
en los discursos retóricos, los cuales son semejantes a los de la ciencia y la dialéctica: 
entimemas y ejemplos retóricos. Pero a diferencia de los razonamientos utilizados en la 
ciencia y en la dialéctica, Aristóteles introduce tres tipos de pruebas: “unas residen en 
el talante del que habla, otras en predisponer al oyente de alguna manera y, las últimas, 

26 Investigación doctoral L. G. Cárdenas Mejía. La retórica, las pasiones y la persuasión Doctorado en 
Filosofía. Instituto de Filosofía, Universidad de Antioquia.

27 Cfr. ARISTÓTELES. Retórica. Traducción de Quintín Racionero, Madrid, Gredos, 1994, I, 3, 1358 
b 22-30.

28 “Reconocer los medios de convicción más pertinentes para cada caso” Retórica   1355 b 11.
29 Ver al respecto  ARISTÓTELES. Analíticos Segundos,  Trad. de Miguel Candel Sanmartín, Madrid, 

Gredos, 1988, 71 a 4-10. Aristóteles. Tópicos. Trad. de Miguel Candel Sanmartín, Madrid, Gredos, 1982, 
100 a 25-30 100 b 1-24.



en el discurso mismo, merced a lo que éste demuestra o parece demostrar”30. Aquí  
vemos a Aristóteles introducir las pruebas que tienen que ver con la disposición de los 
oyentes. Para lograr construir tales pruebas, Aristóteles considera fundamental tener un 
conocimiento de las emociones.

La primera inquietud que surge frente a la introducción de tales tipos de pruebas es 
la de tratar de entender, por qué estas aparecen en la Retórica y no en los Tópicos, ni 
en los Analíticos. En el libro I Aristóteles asegura que las emociones afectan nuestros 
juicios. Pero es preciso establecer que no se trata de cualquier tipo de juicio sino de 
aquellos que tienen que ver con acciones determinadas

“porque el juicio del legislador no versa sobre lo particular, sino que trata sobre 
lo futuro y lo universal, mientras que el miembro de una asamblea y el juez tienen 
que juzgar inmediatamente sobre <casos> presentes y determinados, a los que 
muchas veces les viene ya unida la simpatía, el odio y la conveniencia propia, de 
suerte que ya no resulta posible establecer suficientemente la verdad y más bien 
oscurecen el juicio <razones de placer o de pesar>”31. 

Es precisamente, nos lo dice Aristóteles, debido a que se trata de juicios sobre acciones 
presentes y determinadas que las emociones aparecen. Pero también nos dice, algo que 
todos hemos experimentado, las emociones oscurecen el juicio. Si esto es así, una de las 
opciones que se ha tomado frente a tal hecho es tratar de evitar su presencia con el fin 
de garantizar un juicio objetivo. Pero es otro el camino que sigue Aristóteles.

Para Aristóteles no se trata de negar las emociones, ellas son importantes y colaboran 
en la formación de juicios adecuados. Lo que es fundamental consiste en lograr que ellas 
no oscurezcan el juicio, sino que ayuden a una mejor comprensión  de las situaciones en 
las cuales se dan las acciones concretas. ¿Cómo por ejemplo, sin el temor o la compasión, 
el amor o el odio, o la ira, podemos emitir un juicio que sea adecuado y pertinente a 
las situaciones en las que una acción determinada se da? Sin el temor, por ejemplo, que 
acompaña la inminencia de un peligro; o el sentimiento de compasión que nos hace 
percibir que una desgracia sufrida es inmerecida, o sin el amor que nos vincula a los 
bienes que nos son comunes, o sin el odio, que por el contrario, nos lleva a rechazar el 
mal, o sin la ira que suscita el desprecio que sufrimos o sufren los que nos son cercanos. 
Ciertamente nos equivocaríamos en nuestros juicios.  

Si la necesidad de la presencia de las emociones parece ser importante en la formación 
del juicio, no parece entenderse muy bien lo que significa construir pruebas que sean 
capaces de disponer al oyente para que emita el juicio adecuado. Una opción consiste 
en pensar que lo que se hace es producir mediante las emociones determinados efectos 
en los oyentes. Aristóteles criticaba a los tratadistas antiguos por utilizarlas sólo ellas 
para mover al oyente. Esto, contemporáneamente, se traduce en la afirmación de que 
su uso produce la  seducción o hasta la manipulación; impidiéndose con ello que 

30 Retórica 1356 a 1-5.
31 Retórica I, 1.2, 1354 a 13-31 1354 b 1- 11.

198-  Luz Gloria Cárdenas Mejía



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  199

conscientemente elaboremos nuestros juicios. Precisemos los supuestos desde los cuales 
parte Aristóteles, con el fin de entender cuál es el lugar que les concede a las emociones 
como pruebas retóricas: Primero, si la retórica está subordinada a la política y ésta está 
orientada a la formación de la comunidad, debe por lo tanto contribuir a ello. Segundo, 
el interés de Aristóteles en la retórica consiste, por lo tanto, en que el oyente logre 
mediante ella formar un juicio adecuado. Tercero, es un hecho que las emociones se hacen 
presentes con los juicios que hacemos sobre acciones determinadas. Es precisamente, 
debido a todo lo anterior, que las emociones serán también incluidas como pruebas. Y 
esto significaría que podemos tener un control crítico sobre ellas a la hora de persuadir 
mediante los discursos retóricos. 

En el Libro II de la Retórica Aristóteles presentará un análisis sobre las emociones 
desde el cual el orador podrá obtener el conocimiento necesario para elaborar sus 
correspondientes pruebas. La primera inquietud que nos surge es tratar de determinar de 
qué tipo de análisis se trata, pues éste no parece corresponder a los que se han hecho en 
otras partes de su retórica. Lo que uno esperaría, antes de empezar el análisis de cada una 
de las emociones, es al menos una caracterización general de la emoción, desde la cual 
fuera posible identificarlas como tal.  No existe en las obras que conocemos propiamente 
una teoría sobre la emoción, sin embargo, podemos establecer algunos de los rasgos que 
le atribuye Aristóteles a las emociones, los cuales se encuentran dispersos por varias de 
sus obras. Las emociones son afecciones del alma que se manifiestan en el cuerpo32. No 
son simples movimientos corporales, como pueden serlo, por ejemplo, los movimientos 
del corazón. A ellas las acompaña el placer y el dolor33. Estas indicaciones nos permiten 
decir, al menos, lo siguiente: las emociones son afecciones del alma que se manifiestan 
en el cuerpo. Para que se produzcan, es preciso que esté presente en el alma, tanto el 
deseo como la sensación y con ella la imaginación. A su vez en su entorno debe darse 
aquello que se busca o de lo cual se huye. Sólo así es posible explicar la aparición del 
placer o del dolor, los cuales se encuentran presentes tanto en los animales como en 
el hombre. La diferencia, ya lo sabemos, entre unos y otros, radica en la presencia del 
logos. Sólo con éste se da la opinión y sólo debido a ella el hombre, y no los animales, 
puede ser persuadido. 

“La opinión δowξα, va siempre acompañada de convicción pƒstiς –no es desde 
luego, posible, mantener una opinión si no se está convencido– y en ninguna bestia 
se da convicción a pesar de que muchas de ellas poseen imaginación. Además, 
toda opinión implica convicción, la convicción implica haber sido persuadido y 
la persuasión implica la palabra λόγος”34.    

32 ARISTÓTELES. Acerca del alma. Traducción de Tomás Calvo Martínez, Madrid, Gredos, 1988 403 
a 16-31- 403b 1-3.

33 “Llamo pasiones a lo que sigue indignación, temor, vergüenza, apetito y en general, todo lo que en sí 
mismo va, comúnmente acompañado de placer y dolor” Ética Eudemia. II, 2, 1220 b 10-15 Esto también 
aparece en  Ética Nicomaquea 1105 b 20-25.

34 ARISTÓTELES.  Acerca del Alma., III, 3, 428 a 20-24.



Si gracias a la opinión el hombre es persuadido y las emociones hacen parte de las 
pruebas retóricas, por supuesto en ellas tendría que estar presente de alguna manera la 
opinión. Con su presencia ciertamente se modificaría en el hombre su percepción de lo 
que le es placentero o doloroso. 

Veamos, a grandes rasgos, cuál sería el tipo de análisis que propone Aristóteles 
se realice de las emociones. Un sin número de comentaristas han encontrado que 
Aristóteles no sigue con rigor el esquema por él propuesto en este Libro II. Por su parte  
Heidegger afirmó en El ser y el tiempo: “Aristóteles estudia los pathe en el segundo libro 
de su Retórica.  Hay que tomar ésta como la primera hermenéutica sistemática de la 
cotidianidad del ‘ser uno con otro’ ”35.  Lo anterior implicaría que si se queremos entender 
a lo que se refiere Heidegger con una hermenéutica de la cotidianidad sería preciso a 
su vez leer con cuidado su curso sobre este Libro II, el cual sólo recientemente ha sido 
publicado36. Nosotros, por el momento, hemos encontrado que hay una indicación de 
Aristóteles que no ha sido tenida en cuenta, al comienzo de su análisis. Aristóteles dice: 
“En consecuencia, pues, de igual modo que en nuestros anteriores análisis hemos descrito 
(diegravyamen)37 los correspondientes enunciados (pρotάsei~) así proveeremos respecto 
a las pasiones y las dividiremos de acuerdo con el método establecido”38.  Aristóteles 
utiliza el verbo δierawyamen39, que se traduce por ‘hemos descrito’, pero que quizás 
sería mejor traducir por ‘hemos diagramado’40, para referirse al procedimiento que será 
empleado por él en esta parte de la Retórica. Tanto Pellegrin como Decarie se refieren a la 
indicación que hace Franz Dirlmeier41, para quien, cada vez que el verbo grάfein aparece 

35 Martín HEIDEGGER. El ser y el tiempo. México, Fondo de Cultura Económica, 1980,  § 29, 
p.156.

36 Martin HEIDEGGER. Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Frankfurt am Main, 
Vittorio Klostermann, 2002.

37 Cope hace la siguiente precisión sobre este verbo diagavfein, de-scribere, de-lineare, to describe, lit. 
draw in detail, with all divisions (diav) marked: comp. diavgramma, de mathematical diagram: applied to 
descriptive analysis of subjet.  Rhetoric of Aristotle. With a commentary by Edgard Meredith Cope. Revised 
and Edited by John Edwin Sandys, II, Georg Olms Verlang Hildesheim- New York, 1970, § 9, p. 7. 

38 Retórica, 1378 a 28-31.
39 Este verbo aparece en la obra aristotélica en los siguientes pasajes: Ética Éudemia 1230b.12, 1231b.8, 

1233a.9, Metafísica. Traducción de Valentín García Yebra, Madrid, Gredos, 1987, 1054a30. Décarie en su 
traducción al francés, hace referencia a la nota de Dr que lo traduce por schematisch aufgezeichnet  que 
significaría “mostrar esquemáticamente” Aristote. Éthique a Eudème  Traduction Vianney Décarie, Paris, 
Librairie J. Vrin, 1978, nota 33, p. 128. 

40 La palabra en griego para descripción es e]kfasi~. La cual adquiere su sentido más teórico sólo hasta el 
siglo I d.c. “Les Caractères de Théophraste (v. 370- v.287 av. J.-C.), qui, par cet exercice d’école, mettent en 
scène des caractères, décrivent l’homme dans ses passions (genre qui porte le nom d’«éthopées», en quelque 
sorte un sous-genre de l’ekphrasis)”. “Ekphrasis” En: Peinture et couleur dans le monde grec antique

Disponible en Internet: 
http://arts.enslsh.fr/Peintureancienne/antho/menu2/partie5/antho_m2_p5_01.htm
A pesar de que aquí se afirme que esta obra de Teofrasto es un ejercicio de escuela, más bien, podría 

ser también una descripción en un sentido más científico.
41 P. PELLEGRIN. La classification des animaux chez Aristote La classification des animaux chez 

Aristote. Paris, Les Belles Lettres, Paris, 1982, nota 43, p.173.  

200-  Luz Gloria Cárdenas Mejía



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  201

en las distintas obras de Aristóteles, se debe entender que se está citando la Investigación 
sobre los animales.  Esta indicación nos permite entender que a semejanza del tipo de 
análisis que hace Aristóteles con respecto a los animales, las emociones también deben 
ser estudiadas a partir de la observación de cómo ellas se dan. Los animales viven, 
sienten y se comportan de una determinada manera de acuerdo a los lugares en los cuales 
habitan, responden a su medio con la búsqueda y la huída. Los hombres habitan en la 
polis, allí se encuentran para actuar, hablar y sentir en común. Allí los hombres también 
son afectados por su entorno, por las maneras en que los hombres se relacionan entre 
sí y por la clase de asuntos que consideran en cada caso. Así podemos entender porqué 
Aristóteles propone analizar las emociones desde el siguiente esquema: 

“Ahora bien, en cada una se deben distinguir tres aspectos: en relación a la 
ira -pongo por caso-, en qué estado se encuentran los iracundos, contra quiénes 
suelen irritarse y por qué asuntos; pues si sólo contamos con uno o dos de estos 
<aspectos>, pero no con todos, no es posible que se inspire la ira.  Y lo mismo 
ocurre con las demás <pasiones>”42. 

Las emociones son afecciones vinculadas con situaciones específicas, frente a las 
cuales percibimos, opinamos y somos movidos de una determinada manera. Para com
prender tales componentes que aparecen con las distintas situaciones en las que se dan 
determinadas emociones y no otras, Aristóteles pudo sentir a su vez la necesidad de 
construir ‘diagramas’, semejantes a los que hizo para su estudio sobre los animales.  Si esta 
manera de proceder es hermenéutica, requiere por lo tanto un estudio más detallado.

Las emociones, en el caso del hombre, estarían determinadas por las opiniones que 
éstos tienen de lo que es placentero o doloroso o quizás también de lo que es bueno o 
malo, justo o injusto, digno o indigno, lo cual puede ser revelado por un estudio más 
cuidadoso del análisis que realiza Aristóteles de las emociones.  Los hombres forman 
en sus relaciones con otros, y respecto a la manera en que son afectados concepciones 
específicas sobre sus emociones.  Dichas concepciones son analizadas por Aristóteles 
en sus distintas partes a partir de las situaciones en las que están aparecen. Es este tipo 
de análisis el que suministrará al orador el conocimiento necesario para construir las 
pruebas mediante las cuales se puedan disponer a los oyentes a formar su juicio sobre 
lo que una comunidad considera como conveniente, justo o digno. Pensamos que al ser 
introducidas tales clases de pruebas en los discursos retóricos, las concepciones que los 
hombres en comunidad tienen de sus emociones estarían continuamente en formación. 
Son  las acciones presentes y determinadas sobre las cuales se emiten los correspondientes 
juicios, las que exigen al orador que sean presentadas este tipo de pruebas al oyente, 
con el fin de que pueda comprender adecuadamente las  situaciones singulares en las 
cuales ellas se dan.

42 Retórica, 1378 a 24- 28.



Si uno se detiene en el análisis que realiza Aristóteles de cada una de las emociones, 
encuentra a su vez particularidades que solamente pueden pertenecer a la comunidad 
griega. Esto lo podemos establecer, comparando las distintas concepciones que sobre 
algunas de ellas aparecen en distintas comunidades y épocas históricas. Esto ha 
sido mostrado por algunos de los trabajos que se están realizando en el campo de la 
antropología cultural. Al interior de la filosofía lo podemos observar también, si tenemos 
en cuenta las reflexiones que hacen los filósofos al hablar sobre determinadas emociones. 
Es el caso, por ejemplo, si comparamos la descripción que hace Aristóteles de la ira, y 
la de Séneca43. O, por ejemplo, el estudio más reciente de Scheller sobre el pudor y la 
vergüenza y la presentación que el mismo Aristóteles hace de esta emoción44. 

Sólo hemos presentado de manera muy general, la idea de que en Aristóteles se 
encuentra presente una primera percepción sobre el vínculo que existe entre las emociones, 
el lugar y la retórica.  Esta aparece cuando Aristóteles plantea que las emociones aparecen 
en los juicios que realizamos sobre acciones presentes y determinadas. Tales juicios, 
como ya vimos, son el propósito de los discursos retóricos, los cuales son pronunciados 
en lugares específicos de la polis. Es esta percepción de Aristóteles la que creemos nos 
permitirá realizar a nosotros una reflexión sobre la experiencia humana del lugar con el 
fin de avanzar hacia una hermenéutica de la comunidad.  

Bibliografía

Augè, M. Los no-lugares espacios del anonimato. Barcelona, Ed. Gedisa, 2000.
Aristóteles. Acerca del alma. Traducción de Tomás Calvo Martínez, Madrid, Gredos, 1988.
____________ . Analíticos Segundos,  Trad. de Miguel Candel Sanmartín, Madrid, Gredos, 
1988 
____________ . Ética Nicomaquea, Ética Eufemia. Traducción de Julio Pallí Bonet, Madrid, 
Gredos, 1998. 

43 De la ira Séneca dice: “En las demás, ciertamente, algo de quietud y placidez hay, ésta es todo arrebato 
y a impulsos del despecho; en absoluto humana, furiosa en sus ansias de guerras, sangre, tormentos; con 
tal de dañar al otro, descuidada de sí, precipitándose sobre sus propios dardos y ávida de una venganza que 
ha de arrastrar con ella al vengador”. Séneca. De la cólera. Traducción de Enrique Otón Sobrino, Madrid, 
Alianza Editorial, S.A., 2000, p. 33. Aristóteles la define así: “Admitamos que la ira es un apetito penoso 
de venganza por causa de un desprecio manifestado contra uno mismo o contra los que nos son próximos, 
sin que hubiera razón para tal desprecio” Retórica, 1378 a 31-33.

44 “La vergüenza es, por lo tanto, un sentimiento de culpa para el sí mismo individual en general –no 
necesariamente para misí mismo individual, sino para uno semejante a mi o en otro, esté dado donde esté 
dado –.” M. Scheler. Sobre el pudor y el sentimiento de vergüenza. Salamanca, Ediciones Sígueme, 2004, 
p. 41. Aristóteles la define así: “Admitamos, para ello, que la vergüenza es un cierto pesar o turbación 
relativos a aquellos vicios presentes, pasados o futuros, cuya presencia acarrea una pérdida de reputación”. 
Retórica, 1383 b 13-16. Recientemente ha sido traducido el libro M. Nussbaum. El ocultamiento de lo 
humano. Repugnancia, vergüenza y ley, Buenos Aires, Katz Editores, 2006.

202-  Luz Gloria Cárdenas Mejía



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  203

____________ . Éthique a Eudème  Traduction Vianney Décarie, Paris, Librairie J. Vrin, 1978. 

____________ . Metafísica Traducción Valentín García Yebra, Madrid, Gredos, 1987. 
____________ . Poética. Traducción Valentín García Yebra, Madrid, Gredos, 1992.

____________ . Retórica. Traducción de Quintín Racionero, Madrid, Gredos, 1994.

____________ . Tópicos. Trad. de Miguel Candel Sanmartín, Madrid, Gredos.

Cárdenas M., Luz Gloria “Las emociones, la experiencia humana del tiempo y el lugar” En:  
La Temporalidad humana. Asedios desde la fenomenología y la hermenéutica. Popayán, Editorial 
Universidad del Cauca,  2007, p. p. 121-147. 

De Sousa, R. The Rationality of Emotion. Cambridge, MA, MIT Press, 1987 

____________ . Emotion, 2003. Disponible en Internet: http://plato.stanford.edu/entries/
emotion/

“Ekphrasis” En: Peinture et couleur dans le monde grec antique Disponible en Internet: 

http://arts.enslsh.fr/Peintureancienne/antho/menu2/partie5/antho_m2_p5_01.htm

Fallas López, Luís Alberto. Cárdenas Mejía, Luz Gloria En diálogo con los griegos. Bogotá, 
Universidad Pedagógica Nacional. San Pablo, 2ª edición, 2006.

Heidegger, M. El ser y el tiempo. § 29, p.156.

____________ . M. Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Frankfurt am Main, 
Vittorio Klostermann, 2002.

Heller, A. La teoría de los sentimientos. México, Ediciones Coyoacán, S.A., México, 1999.

Le Breton, D. Las pasiones ordinarias. Antropología de las emociones. Buenos Aires, Nueva 
Visión, 1998.  
Nussbaum, Martha. l’intelligenza delle emozioni. Bologna,  Società Editrice il Mulino, 2004. 
____________ . El ocultamiento de lo humano. Repugnancia, vergüenza y ley, Buenos Aires, 
Katz Editores, 2006.
Pellegrin, P.  La classification des animaux chez Aristote La classification des animaux chez 
Aristote. Paris, Les Belles Lettres, Paris, 1982, nota 43, p.173.  
Rhetoric of Aristotle. With a commentary by Edgard Meredith Cope. Revised and Edited by John 
Edwin Sandys, II, Georg Olms Verlang Hildesheim- New York, 1970. 
Santos, M. De la totalidad al lugar, Barcelona, Oikos-Tau, 1996. 
____________ . La naturaleza del espacio: técnica y tiempo, razón y emoción, Barcelona, 
Editorial Ariel, 2000. 
Sartre, Jean-Paul. Bosquejo de una teoría de las emociones. Madrid, Alianza Editorial, 1.999.
Scheler, Max. Sobre el pudor y el sentimiento de vergüenza. Salamanca, Ediciones Sígueme, 
2004.
Séneca. De la cólera. Traducción de Enrique Otón Sobrino, Madrid, Alianza Editorial, S.A., 
2000.

Ricoeur, Paul. “Aristote: de la colère à la justice et à l’amitié politique” En: Esprit, novembre 
2002, pp. 19-31. 



____________ . Lo voluntario y lo involuntario. Buenos Aires, Editorial Docencia, 1986. 

____________ . Del Texto a la acción. Ensayos de Hermenéutica II. México, Fondo de Cultura 
Económica, 2002.

____________ . De l’interpretation. Essai sur Freud, Paris, Éditions du Senil, 1965
____________ . Finitud y culpabilidad. Madrid, Editorial Trotta, S.A., 2004.
____________ . Ideología y utopía. Barcelona, Editorial Gedisa, 1994.
____________ . La Metáfora Viva. Madrid, Ediciones Europa, 1980.
“Retórica-Poética-Hermenéutica” En Estudios de Filosofía.  Nº 4, Agosto de 1991, p .p. 87-97
____________ . Sí mismo como otro. México, Siglo Veintiuno Editores, 1996
____________ . Temps et récit. I, II, III. Paris, Editions du Senil, 1983, 1984, 1985. 
____________ . Tiempo y narración I, II, III. México, Siglo Veintiuno Editores, S., 1995, 
1995,1996.
Germán VARGAS y Luz Gloria CARDENAS. Retórica, poética y formación. De las pasiones 
al entimema. Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional, 2005.

204-  Luz Gloria Cárdenas Mejía



El sujeto de acción o la persona
The Person or the Subject of Action

MARTA CECILIA BETANCOURT GARCÍA
Departamento de Filosofía, Universidad de Caldas

Colombia

‡

Resumen:

Del mismo modo en que la constitución del 
ser humano es hermenéutica, su conocimiento 
también lo es. Esta concepción de Paul 
Ricoeur aparece desarrollada en buena parte 
de sus obras, particularmente en dos obras que 
centran su atención en el estudio del hombre 
como sujeto agente de la acción o como 
persona: El discurso de la acción y Sí mismo 
como otro. En relación con este problema, 
me propongo señalar dos caminos en la obra 
de Ricoeur: un camino destructivo de crítica 
y discusión de la metafísica anterior, crítica 
a la afirmación del hombre como sujeto, 
como substancia pensante o como yo puro 
trascendental que funciona como fundamento 
del conocimiento y del mundo; y un camino 
constructivo que busca proponer una nueva 
concepción del hombre que lo reconozca 
como ser corporal y natural y como ser 
que vive la vida en dimensiones sociales, 
culturales y espirituales. Para realizar esta 
empresa me acompaño también de los aportes 
de Heidegger, de la filosofía analítica del 2º. 
Wittgenstein y del Husserl de la Lebenswelt

Palabras clave: sujeto, persona, acción, 
Ricoeur.

Abstract:

The human being’s knowledge is 
hermeneutic in the same way as is his 
constitution. This conception of Paul Ricoeur 
appears to be developed in a large part of his 
works, especially in the two works that center 
their attention upon man as a subject and 
agent of action, or as a person: The Discourse 
on Action and Oneself as Another. Regarding 
this problem I propose to indicate two 
roads in the work of Ricoeur: a destructive 
road of discussion and critique of earlier 
metaphysics, a critique of the affirmation of 
man as subject, as thinking substance or as 
pure transcendental ego which serves as the 
foundation of knowledge of the world; and 
a constructive road which seeks to propose 
a new conception of man which recognizes 
him as a natural and corporeal being, and 
as a subject of life with social, cultural and 
spiritual dimensions. In order to realize this 
undertaking I will rely upon the contributions 
of Heidegger, of the analytic philosophy of 
the second Wittgenstein and of the Husserl 
of the Lebenswelt.

Key Words: subject, person, action, 
Ricoeur.

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



La filosofía de Ricoeur en gran medida es una Antropología filosófica en cuanto 
tiene por objetivo principal avanzar en la comprensión de sí del hombre. Para lograr 
este objetivo el filósofo se apoyó en muy diversas posiciones filosóficas, así como en el 
desarrollo de la ciencia. En relación con el tema del que nos vamos a ocupar hoy, cual es 
la forma en que  propone una nueva concepción del sujeto, partiendo de la superación de 
la metafísica de la subjetividad, Ricoeur se apoya en la empresa iniciada por Heidegger 
y en algunas indicaciones de Wittgenstein. Como Heidegger y Wittgenstein cree que este 
es un recorrido necesario si se quiere avanzar en una nueva concepción sobre el hombre, 
la cual estaba encerrada en los límites y las orientaciones trazados por Descartes. 

En Sí mismo como otro, obra en la que Ricoeur propone su más elaborada teoría sobre 
el ser del hombre, considera que éste es un sujeto agente o persona que se constituye 
de manera hermenéutica, es decir a través de una construcción dinámica atravesada por 
la interpretación de sí mismo, la cual, a su vez, está mediada por las interpretaciones 
que los otros hacen de mí. Del mismo modo en que la constitución del ser humano es 
hermenéutica, su conocimiento también lo es, lo cual significa que no es un conocimiento 
puntual e inmediato, como lo determinaba la metafísica de la subjetividad. Esta 
concepción ricoeuriana sobre el hombre aparece desarrollada en buena parte de sus obras, 
sin embargo, se puede plantear a través de dos de ellas que se centran en el estudio del 
hombre como sujeto agente de la acción o persona. Estas son El discurso de la acción1 
y Sí mismo como otro2.

En relación con este problema, se puede hablar de dos caminos en la obra de 
Ricoeur: un camino destructivo de criticar y discutir la metafísica anterior, que en 
este caso se realiza mediante la discusión de la metafísica de la subjetividad, que ha 
seguido por dos senderos distintos pero relacionados. Por un lado, se lleva a cabo una 

1 Paul RICOEUR. El Discurso de la acción. Madrid. Cátedra, 1977 (original francés), 1981  
(español). 

2 Paul RICOEUR. Sí mismo como otro. España. Siglo XXI. 1996 (Francés) 3ª edición en español 
2006.  

206-  Martha Cecilia Betancourt García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  207

crítica a la afirmación del hombre como sujeto, como substancia pensante o como yo 
puro trascendental que funciona como fundamento del conocimiento y del mundo. Esta 
oposición se apoya en la discusión de Heidegger y de Wittgenstein a los fundamentos 
substancialistas y cosificadores de la metafísica desarrollada a partir de la modernidad 
cartesiana. Por otro, se critica la afirmación del conocimiento intuitivo e introspectivo 
del yo; pues una vez ubicado el punto de partida del conocimiento en la primera persona 
del yo pienso, gran parte conocimiento del hombre se ha abordado a partir de allí, 
criterio que ha conducido a posturas idealistas y subjetivistas o en otros casos a negar 
el conocimiento de la subjetividad humana. El camino constructivo busca proponer una 
nueva concepción del hombre que lo reconozca como ser corporal y natural y como ser 
que vive la vida en dimensiones sociales, culturales y espirituales. Para realizar esta 
empresa se acompaña también de los aportes de Heidegger, de la filosofía analítica del 
2o Wittgenstein y del Husserl de la Lebenswelt. 

1. Camino destructivo: superación de la metafísica de la subjetividad
Siguiendo a Heidegger y a Wittgenstein, Ricoeur pretende superar la metafísica de 

la subjetividad, que asimila el sujeto con el yo y con el hombre, desde Descartes. Para 
ello también cree pertinente hacer una crítica al aspecto idealista de la fenomenología 
de Husserl3 quien, como lo plantea también Danilo Cruz Vélez, conserva la orientación 
cartesiana. Esto separa a Heidegger de Husserl; pues  aunque los dos filósofos están 
interesados en investigar al hombre, el primero tiene como propósito hacerlo desde 
una renovación de los supuestos y de la pregunta por su ser, mientras que el segundo 
conserva la línea que había trazado la metafísica cartesiana de considerarlo como 
supuesto y fundamento absoluto del conocimiento y del mundo. “La pieza que ambos 
persiguen -afirma Danilo Cruz-  en el camino histórico  es el sujeto pero sus intenciones 
son diferentes. Lo que Husserl pretende es justificar la convicción que sustenta todo su 
pensamiento, según la cual el sujeto es la fuente del ser. Heidegger, en cambio, quiere 
desenmascarar esta convicción como un supuesto insostenible”4. 

Heidegger orienta el estudio del ser del hombre por un nuevo rumbo al investigarlo 
como Dasein, como ser en el mundo, como ser existente o como ser en el tiempo, y, para 
hacerlo, debe destruir el camino  seguido por la metafísica tradicional, especialmente 
desde Descartes, que ha consolidado la concepción del hombre a partir de la asunción de  
éste  como yo pienso o substancia pensante. La tarea de Heidegger consiste en desentrañar 
el origen de los conceptos de objeto y sujeto, según como fueron concebidos desde la 
filosofía moderna, cuyo significado domina el escenario filosófico hasta hoy. 

A partir de Heidegger sabemos que el término ¨sujeto¨ proviene de ¨Subjectum¨ 
que significa soporte y substrato  permanente de cualidades, y que subjectum se hizo  

3 Se refiere al Husserl de Ideas 
4 Danilo CRUZ VÉLEZ. Filosofía sin supuestos. Editorial U. de Caldas. Manizales.  P. 112-113.



equivalente a hipokeímenon, términos que han conservado ese significado desde la 
filosofía medieval, como substantia, lo que está en la base,  el soporte, el sub-puesto, o 
sustrato permanente de propiedades. Sin embargo, también se sabe que  el significado 
de “sujeto”, antes de la asunción de hipokeímenon  como subjectum, era muy distinto 
al que se asume en la filosofía moderna. Fue Descartes quien asimiló el término de 
subjectum con las características del hipokeímenon, al afirmarlo como lo arrojado a la 
base, lo sub-puesto; ontológicamente “el ese en se en el que reposan y se fundan las 
propiedades”5. En el latín anterior ¨el sujeto¨ estaba ligado a la noción gramatical de 
sujeto de la proposición, como aquello de lo cual se habla. Y aquello de lo que se habla 
son las cosas, la casa, el árbol, Juan. Esta forma de entenderlo va a aparecer de nuevo 
en la Filosofía Contemporánea con la teoría de la acción de Ricoeur y de algunos otros 
filósofos del lenguaje. Al asumir hipokeímenon como subjectum, las cosas cambian, 
éste término acoge las notas esenciales de aquél, por lo que recoge las características 
de sustrato absoluto, de sostén y soporte de propiedades que reposa en sí mismo. Ahora 
bien, mientras que subjectum no tenía que ver con el yo, objectum, sí que tenía que ver, 
puesto que era lo representado por el yo, pues objeto eran las cosas en cuanto ideas y 
representaciones del hombre.

Así, la moderna metafísica de la subjetividad se basa en la relación sujeto/objeto, 
pero no a partir de la manera  como son entendidos en la filosofía medieval, sino por una 
transformación de su significado. En Descartes el sujeto pasa a ser el yo, el ego cogito. 
¿Pero, cómo ocurre ese tránsito? Veamos. Todo se origina en la necesidad planteada 
por Descartes de encontrar la certeza, de aspirar a un conocimiento cierto, a la certitud. 
Esta búsqueda de la certeza lo lleva mediante el método de la duda a encontrar una 
primera verdad  indubitable, un fundamento absoluto; se trata del “yo pienso”, que en 
cuanto subjectum se convierte en fundamento. Este es el sentido del sujeto que cuestiona 
Ricoeur y que se ha consolidado a través de la metafísica de la subjetividad. “El cogito 
-afirma Ricoeur- no tiene ninguna significación filosófica fuerte si su posición no lleva 
implícita una ambición de fundamento último, postrero. Así pues, esta ambición es 
responsable de la formidable oscilación bajo cuyo efecto el “yo” del “yo pienso” parece, 
alternativamente, exaltado en exceso al rango de verdad primera, o rebajado al rango 
de ilusión importante…Esta ambición de fundamento último se ha radicalizado desde 
Descartes a Kant, después de Kant a Fichte y, finalmente, al Husserl de las Meditaciones 
Cartesianas”6. 

Desde Descartes, el yo que piensa es el ser por excelencia; a partir del “yo pienso” 
con sus contenidos de conciencia, es posible recuperar la existencia y el conocimiento 
del mundo, puesto que de lo único que se tiene certeza es de que “yo pienso”. Todas las 
cosas y los conocimientos, en principio, no son más que contenidos de mi conciencia. 
Ahora bien: “si el ego cogito es el subjectum por excelencia, en él tienen que reaparecer 
las notas del hipokeímenon fijadas anteriormente, pero elevadas de acuerdo con su 

5 Danilo CRUZ. Ibíd. P.125. 
6 Ricoeur. Sí mismo como otro. 1996. p. XV.

208-  Martha Cecilia Betancourt García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  209

excelencia al sumo grado. El subjectum, el sujeto o el “yo pienso”, es lo subyacente en 
todos los actos, lo permanente en los cambios y el sustentáculo o soporte de propiedades. 
Por último el yo es el fundamento por ser lo absoluto. Las cosas son relativas a mí, a la 
substancia. El yo es la substancia por excelencia, de la cual depende lo demás.

Para seguir brevemente el estudio de la nueva idea de sujeto desarrollada a partir de 
Descartes, permítanme acudir al juicioso estudio realizado por el pensador colombiano,  
Danilo Cruz Vélez. “El único subjectum es el yo. -afirma- La metafísica moderna saca 
esta consecuencia implícita en el punto de partida cartesiano. Pero esto no ocurre de un 
golpe, sino en lenta evolución. Descartes emplea aún en las Meditaciones el término 
subjectum en el sentido medieval. En Kant encontramos una completa identificación de 
sujeto y yo, aun cuando algunas veces, muy pocas, usa el primero en el viejo sentido. 
Desde el llamado idealismo alemán (Fichte, Schelling y Hegel) hasta Husserl, la 
identificación sí es total. El sujeto y el yo son lo mismo”7. Danilo Cruz sigue con sumo 
rigor el desarrollo de esa idea en Kant y Husserl, para demostrar que ni uno ni otro 
superan la posición cartesiana, pues continúan enmarcados en los mismos presupuestos. 
Kant quiere destruir el concepto errado del yo elaborado por Descartes, quien descubrió 
un yo trascendental pero lo explicó como un yo empírico, dado que encontró un yo 
que es condición trascendental del conocimiento o de los contenidos de conciencia, 
pero lo estudió como una substancia pensante, aplicándole los conceptos recibidos de 
la tradición, esto es, de la ontología de las cosas. La crítica al estudio cartesiano del yo 
es realizada por Kant a través de la discusión de la psicología  racional 8 que asumió de 
manera cartesiana la idea de que el yo pienso es el alma, por lo que es objeto del sentido 
interno, que se conocería por observación interior. 

En relación con el yo, en Kant, el sujeto es lo que está a la base del yo pienso, lo 
permanente de la base del pensar, el sujeto lógico, no un sujeto real. “El sujeto que esté 
a la base del yo pienso (sujeto en el sentido moderno) no es un substrato real substancial, 
sino la unidad funcional lógica de la actividad pensante”9. De modo que el “yo” del ego 
cogito no puede ser una substancia, ni una cosa. Por lo que el error de Descartes resulta 
ser el haber pasado a tratarlo y a investigarlo como cosa, como res, o substancia. Por ello 
Kant distingue entre un yo psíquico, que es el yo empírico, un yo objeto, anímico, objeto 
del sentido interno, y un yo trascendental. Este último va a encarnar las características 
del yo pienso de Descartes.

El sujeto en cuanto “yo pienso” o ego cogito es un yo fundamento, puro, trascendental, 
condición de posibilidad de todas las representaciones del mundo. Sigue siendo lo 
permanente, en Kant. Aunque éste no hizo una explicación abierta del yo, en los 
paralogismos de la razón, hay una determinación positiva del yo que lo caracteriza 
como “una forma de toda representación”. Es sujeto, ya no en cuanto substancia, o 

7  Danilo CRUZ.  Op. Cit. P. 132-133
8 Cfr.  Kant. Paralogismos de la Razón. En Crítica de la Razón Pura. Buenos Aires, Losada, 1960. Vol. 

2. Pp. 78-130. 
9 Danilo CRUZ.  Ibíd. P.145.



substrato real de lo objetivo,  sino en el sentido de que hace posible toda representación, 
es sujeto del legein del pensar, de la unión en el juicio predicativo, de la construcción 
de síntesis. “Por ello, el yo es subjectum: actividad unificante, siempre idéntica a sí 
misma, que está a la base de la multiplicidad de las representaciones…el yo es forma 
de toda representación; es decir, aquello que fija la ley invariable del representar”10. 
Ahora bien, lo que plantea Heidegger es que Kant no logra superar completamente ni 
la cosificación del yo ni la metafísica de la subjetividad. Esto es así porque el filósofo 
le sigue otorgando al ego cogito las características del hipokeímenon o de la substancia: 
“la permanente presencia (Ousa)… El yo es lo permanentemente presente en todas 
las representaciones, lo idéntico a sí mismo en todos sus actos, lo que no cambia en la 
multiplicidad cambiante del representar”11. La concepción substancialista y cosificadora 
sigue haciendo sus trampas,  como el genio maligno cartesiano, al aparecer de nuevas 
formas en la filosofía de Kant12.   

Sin entrar a analizar el cambio que se da en Husserl en su concepción sobre el yo, 
entre las Investigaciones filosóficas e Ideas I, y señalando lo que interesa destacar, 
retomemos  las ideas que en esta última construye sobre el yo. Convirtiendo la duda 
metódica de Descartes en una epojé fenomenológica, que pone entre paréntesis el mundo 
empírico trascendente, se vislumbra en el filósofo un yo no empírico que se constituye en 
subjectum, soporte o sustrato permanente de los datos subjetivos o del flujo constante de 
las corrientes de vivencias. Es un yo puro que aparece caracterizado en el  &57 de Ideas 
de la siguiente manera: “El yo parece estar ahí constantemente, incluso necesariamente, 
y esta constancia no es patentemente la de una vivencia estúpidamente obstinada, la 
de una “idea fija”. Por el contrario, es algo que pertenece a toda vivencia que llega y 
transcurre; su “mirada” se dirige “a través de” cada cogito actual a lo objetivo… Al 
menos, considerada en principio, puede cada cogitatio cambiar, ir y venir, aunque se 
puede dudar si toda cogitatio es algo necesariamente fugaz, y no tan sólo fácticamente 
fugaz, como encontramos que es. Pero frente a esto parece ser el yo puro algo necesario 
por principio, en cuanto es algo necesariamente idéntico en medio de todo cambio 
real y posible de las vivencias, no puede pasar en ningún sentido por un fragmento o 
factor ingrediente de las vivencias mismas”13. Mientras que las vivencias constituyen 
una corriente, un flujo incesante en que todo cambia, en la base de ellas debe haber 
un substrato invariable que las sustenta: el yo puro, que es “permanencia”, en cuanto 
debe estar ahí constantemente, incluso, necesariamente, e “identidad” en cuanto es lo 

10 Danilo CRUZ. Ibíd. P.150.
11 Ibíd. P.151.
12 Realmente la noción de substancia, el dualismo substancialista,  la cosificación y, por tanto, la 

metafísica de la subjetividad aparecen en toda la filosofía moderna, incluyendo al empirismo inglés, como 
lo han mostrado muy bien Heidegger y Wittgenstein. Existen hoy importantes escritos sobre este problema. 
Cfr. Rosieri Frondizi. Substancia y función en el problema del yo. Jorge Vicente Arregui. Acción y sentido 
en Wittgenstein. EUNSA, España, 1984. Capítulo 8.    

13 Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
México. FCE. 3ª. Edición, 1986. &57. p. 132.

210-  Martha Cecilia Betancourt García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  211

idéntico en contraposición a lo cambiante de las vivencias. Como se ve, en el yo puro 
aparecen de nuevo las características del subjectum de la Filosofía Moderna. El mundo 
es trascendente y no aparece más que como una corriente de vivencias en un yo puro 
trascendental, que es condición de ellas. Frente a la continuidad del cambio, al carácter 
fluctuante de las vivencias que son ausencia y presencia, la permanencia y la identidad 
están en el yo puro trascendental. 

Así mismo, en Ideas II, dentro de un marco teórico distinto, Husserl realiza un 
estudio de “el yo puro” en el que llega al mismo resultado. A través de un análisis de la 
constitución del hombre encuentra que en éste hay varios modos de ser del yo, como 
son un yo intracorporal, un yo anímico y un yo personal, de los que resulta un yo puro 
trascendental, condición de todo lo demás. El yo intracorporal es el sustrato íntimo que 
sustenta y sintetiza todas las sensaciones corporales internas como el calor, el frío y el 
dolor físico. Se opone al cuerpo exterior. El yo anímico es la cara del alma que tiende hacia 
el interior o la intimidad. Este yo es alma que se determina a sí misma y que sintetiza y 
sirve de sustrato a las vivencias anímicas, a los recuerdos y  a la proyección del futuro. 
Por último el yo personal “es el substrato permanente que unifica la multiplicidad de 
propiedades personales adquiridas en su evolución histórica”14. Es el yo que con una 
actitud distinta, personalista, asume las cosas en su utilidad o en sus valores. Y es un yo 
con propiedades de un ser y  de un mundo no ya naturales sino culturales e históricas. 
Ahora bien, este yo personal es un yo histórico y libre, capaz tanto de actuar en el mundo 
como de ser afectado por él. El yo personal es “un yo real con sus propiedades reales”, por 
lo que es un yo mundano como los otros, y en gran medida determinado por el mundo, 
razón por la cual no cumple la condición de ser la pura inmanencia que se buscaba. Por 
ello, Husserl opone el mundo real, la realidad, en la que abarca tanto al mundo físico 
como a los tres estratos del yo, al yo puro que constituye la subjetividad trascendental 
(condición de posibilidad de…)”. El yo personal por ser real puede ser puesto entre 
paréntesis mediante la epojé trascendental, operación que conduce al último estrato 
de la intimidad, eliminando del yo todo resto de realidad y dejando como residuo “la 
subjetividad trascendental absoluta y el universo de sus fenómenos”15. Este yo es puro, es 
decir, purificado de todo lo real; es absoluto porque reposa en sí mismo; es trascendental, 
pues es condición de todo lo demás; y por ello es fundamento de lo real. 

En palabras de Husserl: “En toda ejecución de un acto yace un rayo del estar-dirigido 
que no puedo describir de otra manera que diciendo que tiene su punto de partida en 
el “yo”, el cual evidentemente permanece ahí indiviso y numéricamente idéntico, 
mientras que vive en estos múltiples actos, actúa en ellos espontáneamente y en rayos 
siempre nuevos  a lo objetivo de su sentido”16. Y en el & 23 afirma: todo lo objetivo, en 

14 Ibíd. P. 165.
15 Ibíd. P. 167.
16 Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. Libro 

II. Investigaciones fenomenológicas sobre la constitución.  Universidad Nacional Autónoma de México. 
1997. P. Sección 2ª. Cap. 1º. & 22.



el más amplio sentido, es pensable solamente como correlato de la conciencia posible, 
o más precisamente: de un posible “yo pienso” y por ende en cuanto referible a un “yo 
puro”17.   

Lo que importa resaltar aquí es la forma como llega Husserl a encontrar “el yo” en 
cada caso: siempre en medio de la búsqueda de un sustrato o soporte de propiedades. 
Analizando en primera persona ciertos contenidos mentales, lo que queda es un soporte 
a sustrato de tales contenidos. Se parte de un yo que piensa, que siente, que recuerda 
y que imagina; lo que se analiza no es la actividad del pensar o del imaginar, sino los 
contenidos de tales actividades.  Ahora bien, ¿Qué método nos ha brindado este resultado? 
El camino de la reflexión. Husserl ha seguido el método sugerido por Descartes. De  
nuevo, como éste ha partido de la primera persona y ha realizado el estudio del yo a 
partir de la autorreflexión o de la reflexión sobre sí mismo. Es una indagación a partir 
del conocimiento privado o íntimo. “En la reflexión me vuelvo sobre el yo que percibe 
convirtiéndolo en objeto”18. En la reflexión el tiempo determinante es el pasado, porque 
se reflexiona sobre las percepciones y experiencias vividas.  Se da una división del yo, 
en un yo que percibe, que conoce, que piensa, y un yo objeto de la percepción interna.

Este es el supuesto en el que se basa la concepción moderna y cuya  superación en gran 
parte fue obra de Heidegger. Sin embargo, la crítica ha sido realizada simultáneamente 
también por otra gran discusión filosófica: la llevada a cabo por Wittgenstein sobre 
otro presupuesto aceptado sin discusión anterior, el de que el mundo del sujeto o de la 
substancia pensante se conoce por introspección, autognosis o autorreflexión, como se ha 
señalado en Husserl. Heidegger critica la noción de sujeto como substancia pensante y 
como supuesto soporte permanente de accidentes. Wittgenstein también discute esa noción 
de substancia y critica el supuesto conocimiento netamente introspectivo y autorreflexivo 
de ese sujeto. Las dos grandes críticas han significado una nueva concepción sobre el 
hombre, en la cual ha avanzado de manera considerable Paul Ricoeur. 

La crítica se centra en los siguientes aspectos: en la pretensión de buscar un fundamento 
último del conocimiento  y del mundo que se encuentra en la subjetividad, en la asunción 
de la intuición y la reflexión como mecanismos que permiten el conocimiento inmediato, 
directo y apodíctico del yo. En la asimilación del sujeto al yo como substancia pensante, 
lo cual se origina en la asunción del hombre a partir de la relación sujeto/objeto. Para 
Ricoeur éstas, en lo fundamental, son las ideas que aparecen en la filosofía de Descartes a 
Husserl, lo cual aparece incluso confirmado por el mismo Husserl: “De hecho, el yo puro 
no es otro, en efecto, que aquel que Descartes captó con mirada genial en sus magníficas 
meditaciones y estableció como tal para siempre, sobre cuyo ser no es posible ninguna 
duda, y que en toda duda volvería él mismo a encontrarse necesariamente como sujeto 
de la duda”19 

17 Ibíd. P. 137.
18 Danilo CRUZ. Ibíd. P. 169.
19 Ibíd. P. 139.

212-  Martha Cecilia Betancourt García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  213

De manera muy resumida, sinteticemos las críticas realizadas por Ricoeur a ese modelo 
fundado en Descartes: En primer lugar el hombre no es una substancia pensante. Con 
Heidegger, Ricoeur afirma que antes que seguir considerando al  hombre como un sujeto 
que conoce y se enfrenta a un objeto por conocer, hay que llevarlo a su modo de ser más 
originario, en cuanto “ser en el mundo”20. Para Ricoeur como para Heidegger el hombre 
es un ser vital, un existente, un ser en el que su manera de ser es “existir”. Ricoeur parte 
de las fórmulas que había propuesto Heidegger para analizar al hombre. Frente al sujeto 
moderno pensado como condición trascendental de conocimiento, Heidegger propone 
girar la pregunta hacia la relación del hombre con el ser, a la relación más originaria del 
hombre con el mundo; de modo que el que entra en relación no es un sujeto frente a un 
objeto sino el ser humano. “El hombre no es sujeto, no es el ente privilegiado que pone 
el ser, es el ente que no sólo es como los demás entes, sino que está en relación con el 
ser y que tiene como característica esencial la comprensión del ser”21. 

El hombre es un Dasein, es una relación con el ser que se caracteriza por el 
comprender. El Dasein es existencia. A través del hombre el ser se hace patente, se 
desoculta. El saber referido a los objetos se funda y tiene sus raíces en la existencia. El 
Dasein es un ser en el mundo; no es un ser enfrentado al mundo, sino inmerso en él, 
como el animal en su hábitat; sólo que el mundo humano es más complejo en cuanto es 
social y cultural. Además el Dasein es temporalidad,  es posibilidad, y es libertad. Es 
temporalidad en cuanto vive la vida de manera temporal, ocupándose por el tiempo. El 
ser del hombre se realiza y se constituye temporalmente, a través del tiempo de la historia 
y de la intratemporalidad. En el sentido de que es temporalidad, la vida del hombre se 
presenta como posibilidad, como una proyección de futuro. La vida del hombre es un 
continuo hacerse en un presente que proyecta un futuro a partir de un haber sido. Estas 
ideas antropológicas básicas propuestas por Heidegger son asumidas por Ricoeur.   

En segundo lugar, la crítica a la concepción del hombre como sujeto enfrentado a 
un objeto y como substancia pensante lleva consigo en Ricoeur una segunda objeción: 
la crítica a la teoría de Descartes y de Husserl de que el yo es lo primero se conoce y 
cuyo conocimiento se realiza por intuición, es decir por un conocimiento inmediato y 
por introspección o mediante la percepción de un objeto interior. Ricoeur discute esas 
dos posiciones. Afirma que el yo del hombre no es lo primero que se conoce, es más, 
considera que es lo más difícil y lo más complejo de conocer. El conocimiento del hombre 
es un proceso, es mediado, es una interpretación a lo largo de su vida. A esa concepción 
cartesiano-husserliana, por tanto, Ricoeur le opone la idea de que el hombre se conoce 
de manera mediada a través de los símbolos, del lenguaje, de las acciones y de otras 
objetivaciones de la cultura. El hombre se expresa y se actualiza en obras; de ahí que 
al método de la descripción fenomenológica haya que aplicarle  la interpretación de 
las obras de la cultura, del lenguaje y de las acciones, a través de las cuales se expresa. 

20 Cfr. Martín HEIDEGGER. El Ser y el Tiempo. México. FCE. 1993.
21 Danilo CRUZ. Ibíd.  P. 199.



En síntesis, la posición de Ricoeur es que el conocimiento del sí del hombre no es un 
conocimiento inmediato, ni el conocimiento primero, sino que es mediado y prolongado 
a través del tiempo. Por otra parte, si el conocimiento del yo es prolongado y realizado 
de manera dinámica a través del tiempo, su construcción también se realiza de manera 
interpretativa y mediada a través de la confrontación con los otros.  

A partir de la idea de que el conocimiento de sí del hombre no es inmediato, Ricoeur 
lleva la crítica más lejos, pues considera que este conocimiento tampoco puede darse 
solamente por introspección y autorreflexión. Y en este aspecto acude a la crítica realizada 
por Wittgenstein al conocimiento y al lenguaje privado. Esta crítica está ligada en 
Wittgenstein a una crítica a la perspectiva egocéntrica de la que parte la filosofía moderna 
de Descartes y del empirismo inglés y que aparecen en la Filosofía Contemporánea en el 
positivismo lógico y la fenomenología22. La perspectiva egocéntrica consiste en realizar el 
estudio del conocimiento, del mundo y del hombre a partir de la primera persona, del yo 
o del estudio del propio caso. “Este punto de vista filosófico fue inaugurado oficialmente 
por Descartes cuando, como resultado de la duda metódica, decidió filosofar partiendo 
de los datos que le eran accesibles desde la clausura del cogito, pero no es privativo 
del cartesianismo, ni siquiera de la tradición del racionalismo continental, sino que se 
encuentra también en los empirismos clásico y contemporáneo”23. En la perspectiva 
egocéntrica el estudio de los problemas se lleva a cabo desde la primera persona por 
lo que ha tenido como consecuencias la caída en el solipsismo y el escepticismo, por 
un lado, y en el conductismo, por el otro. La caída en el solipsismo y en el lenguaje 
privado se ha hecho evidente en la dificultad de Descartes para superar el solipsismo 
en que se ve sumido y para intentar de nuevo la recuperación del mundo y del propio 
cuerpo. Una vez se ha asumido la perspectiva egocéntrica todo en el mundo pasa a ser 
una construcción del sujeto. Esto también se ve claramente en la dificultad de un sector 
de la filosofía contemporánea para demostrar la existencia de las otras mentes, pregunta 
mediante la que pretenden plantear la existencia de los “otros hombres”. 

Dada la dificultad de referirnos en este ensayo a los matices de la crítica radical realizada 
por Wittgenstein a la perspectiva egocéntrica, conviene plantear los aspectos centrales 
de esa discusión. Para Wittgenstein la existencia misma del lenguaje nos permite salir 
de esa postura. El lenguaje no es nunca privado ni es posible un lenguaje completamente  
privado y limitado al sujeto que lo usa. El lenguaje es desde siempre, originariamente, 
público. Afirmaciones escuetas de Wittgenstein lo comprueban, como aquélla de que no 
es posible un lenguaje usado por un solo hombre en una única ocasión, pues para que 
sea lenguaje o forma de comunicación humana debe ser social, intersubjetivo y público.  
Las reglas del lenguaje, para que sean reglas, implica que sean seguidas por más de un 
hombre, en más de una ocasión. Por otra parte, el significado del lenguaje en ninguna 
ocasión es un objeto interior o privado. El significado lo establece el uso, de manera 
social; es en medio de la praxis social como se establecen y se aprenden los significados. 

22 Cfr. Wittgenstein. Investigaciones filosóficas &240 a 323.  
23 Alonso GARCIA SUÁREZ. La lógica de la experiencia. Tecnos. Madrid.  1976. P. 72.

214-  Martha Cecilia Betancourt García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  215

La teoría del lenguaje privado surge, para el Wittgenstein de las investigaciones, en el 
equivocado modelo del nombre, y del referente como su significado, que condujo a la 
substancialización y a la cosificación. Suponer que la palabra por excelencia es el nombre 
y que su significado es un referente o un objeto ha conducido a pensar que lo significado 
por los nombres de términos abstractos son “objetos” interiores y privados. Esto es lo que 
ha pasado con términos como “mente”, “dolor”, “tristeza”, de los cuales se espera que 
haya un objeto, así sea interior que les corresponda. Lo que propone Wittgenstein frente 
a esta cosificación y substancialización es superar la teoría nominalista del lenguaje o 
el privilegio del nombre y la teoría referencialista24. Estas son las ideas que comprendió 
muy bien Ricoeur y en las que basa su teoría.

      
2. Constitución y conocimiento hermenéutico del sí
A la metafísica del sujeto Ricoeur opone una hermenéutica del sí. Veamos el siguiente 

texto del prólogo de sí mismo como otro: “La ojeada que acabamos de proponer de 
los estudios que componen esta obra da una primera idea de la distancia que separa la 
hermenéutica del sí, de las filosofías del cogito. Decir sí no es decir yo. El yo se pone, o 
es depuesto. El sí está implicado de modo reflexivo en operaciones cuyo análisis precede 
al retorno hacia sí mismo”25 La metafísica que defendía el conocimiento inmediato y 
apodíctico del yo es sustituida por una hermenéutica del sí que consiste en afirmar que 
la reflexión sobre el yo debe estar mediada o atravesada por el análisis del lenguaje y por 
la comprensión de las obras de la cultura. Esto es así porque la conciencia de sí mismo 
del hombre no es puntual, ni idéntica en todas las épocas, ni se conoce, en primer lugar, 
por autorreflexión e intuición inmediata. La propuesta de Ricoeur es que la conciencia de 
sí se va construyendo de manera hermenéutica y se conoce a través de la interpretación 
hermenéutica que ha pasado por el análisis del lenguaje, alimentado con la descripción 
fenomenológica de sus supuestos y por la interpretación de las obras. Además en la obra  
puntualiza que el yo no es ni inmediato ni simple, dado que por el contrario, es sumamente 
complejo como bien lo han demostrado Nietzsche y Freud y como se desprende de las 
dificultadas halladas para lograr su comprensión adecuada.

Con base en estos planteamientos Ricoeur hace un giro y realiza una propuesta nueva 
sobre lo que es el hombre como sujeto. Este filósofo no quiere renunciar a la idea del 
hombre como sujeto, sino a la forma como se concibe desde la filosofía moderna, para 
lo cual inicia una redefinición y reconceptualización del término. Sin embargo, cabe 
precisar que aunque no renuncia al término “sujeto”, Ricoeur pasa siempre a hablar 
del sujeto como “persona”, que parece preferir. Para hacerlo, se apoya en una idea que 

24 Actualmente existen estudios muy juiciosos sobre estos tópicos en la teoría de Las Investigaciones 
filosóficas de Wittgenstein. Cfr. Jorge Vicente Arregui. Acción y sentido en Wittgenstein. EUNSA, España, 
1984. Alonso García Suárez. La lógica de la experiencia. Tecnos. Madrid.  1976. Anthonny Kenny. 
Metafísica de la mente. Paidós. Barcelona, 2000.  Hacker. Wittgenstein. Meaning and Mind. Part I Essays. 
Blackwell. Oxford. 1993.   

25  Paul RICOEUR. Sí mismo como otro. 1996 p. xxix. (introducción).



había afirmado: que el hombre se conoce a través de sus obras, a través del lenguaje y a 
través de sus acciones. En este caso va a acudir al lenguaje y concretamente al lenguaje 
de la acción. Se había dicho que el “sujeto” era también en la gramática y en la filosofía 
medieval el sujeto de la oración, aquello de lo cual se predica en la oración. Pues 
bien, aquello de lo cual se habla son los seres del mundo, entre los cuales se encuentra 
un sujeto especial, que aparece en un tipo especial de oraciones, los enunciados de 
acción. El hombre es el sujeto agente del cual se habla en los enunciados referidos 
a las acciones. Pero además es el “quien” que aparece en el habla, el que enuncia el 
enunciado. Lo que hace  Ricoeur en estas obras es abordar la investigación sobre el 
ser del hombre mediante las siguientes preguntas: “Daremos una forma interrogativa a 
esta perspectiva, introducida por la pregunta ¿quién?  Todas las aserciones relativas a 
la problemática del sí, dando así igual extensión a la pregunta ¿quién? Y a la respuesta 
sí. Cuatro subconjuntos corresponden así a cuatro maneras de interrogar: ¿quién habla?, 
¿quién actúa?, ¿quién se narra?, ¿quién es el sujeto moral de imputación?” (1996: p. xis).  
Estos son los cuatro interrogantes cuya respuesta, a través de los análisis del lenguaje 
ordinario y de la interpretación hermenéutica permitirán la respuesta acerca del sujeto 
agente como persona.  

En El Discurso de la acción, Ricoeur realiza un importante entrecruzamiento entre 
la hermenéutica, la fenomenología no idealista y la filosofía del lenguaje ordinario. 
Haciendo suyas algunas fórmulas de Wittgenstein inicia el análisis del sujeto a partir del 
lenguaje de la acción.  Haciendo uso de la noción wittgensteiniana de juego de lenguaje 
inicia el estudio del sujeto a partir del juego de lenguaje de la interacción humana. Ricoeur 
acepta otra importante fórmula de Wittgenstein: todo juego de lenguaje corresponde 
a una forma de vida y a toda forma de vida corresponde un juego de lenguaje, lo que 
significa que el lenguaje se da arraigado en las formas de vida intersubjetiva y da razón 
del vivir y el actuar humanos. 

Partiendo del presupuesto de que para explicar y comprender al hombre y al mundo 
de la acción humana es necesario partir del análisis de los conceptos involucrados 
en los enunciados de acción,  en El Discurso de la Acción realiza un análisis de los 
conceptos implicados en estas frases. La idea es que estos conceptos tienen un alcance 
trascendental en cuanto hacen posible la acción humana, son condición de que se realice 
y comprenda la acción humana en cuanto cargada de significado. Ahora bien, esto no 
significa que el análisis lingüístico sea suficiente para comprender la acción; significa 
que el análisis lingüístico debe ser complementado con su fundamentación mediante la 
descripción fenomenológica. Si un juego de lenguaje se da arraigado en una forma de 
vida humana, el análisis del lenguaje describe la primera parte, el juego de lenguaje; 
y la descripción fenomenológica expone la forma de vida humana, el tipo de ser y de 
mundo en que se desenvuelve ese juego. Dado que la base del lenguaje es el mundo “las 
operaciones de predicación y descripción identificadora no son posibles sin el supuesto 
de una organización de nuestra experiencia que implica particulares de base como los 
cuerpos y las personas”26. 

26 Paul RICOEUR. El Discurso de la acción. 1977: p. 19.

216-  Martha Cecilia Betancourt García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  217

El estudio es realizado en esa obra, por Ricoeur, en tres niveles que permiten un grado 
progresivo de aproximación al sujeto agente del lenguaje y de la acción: El primer nivel es 
el análisis de la red conceptual implícita en las frases de acción. El segundo nivel lleva a 
cabo el análisis de la proposición, o mejor, de la emisión de un enunciado o  la realización 
de un acto de habla. Y el tercero hace el análisis del discurso o del argumento.  

El análisis de la red conceptual y de las proposiciones de la acción demuestra que este 
tipo de oraciones son distintas a las proposiciones del lenguaje descriptivo de la ciencia, 
por lo que es un juego de lenguaje distinto. El sujeto que de allí surge es un sujeto que 
realiza acciones de diverso rango de voluntariedad, motivadas por intencionalidades, 
causas o motivos. Mientras que en las oraciones descriptivas se describe lo que pasa o lo 
que sucede, en las frases de acción se interpreta una acción realizada por un agente con 
una intención. De ahí la diferencia entre una oración como “el perro acecha la presa” 
y la oración “Franco Bacile prepara una comida para la teleaudiencia”.  Y la diferencia 
se torna mayor cuando se pasa de la narración de la acción de otro, a la expresión de 
una acción en la que el sujeto mismo se compromete. Es el caso de enunciados como 
“Prepararé la comida para la teleaudiencia” en la cual el sujeto que habla es el sujeto 
agente no solo de la oración gramatical sino de la enunciación, por lo que el sujeto es 
autorreferencial. Además, el sujeto de la enunciación es un sujeto de acción porque emitir 
un enunciado es una acción humana entretejida con otra.

En las oraciones en que se enuncia la acción de un ser humano, como en “Franco 
Bacile prepara un róbalo asado para la teleaudiencia”, el sujeto de la frase hace referencia 
a un particular de base de cierto tipo, diferente a otros como ese róbalo o aquel pino. 
Un particular de base con propiedades específicas que hacen posible que ese sujeto se 
relacione con un verbo como “preparar”. Un particular de base es un individuo al que 
se refiere un concepto que no puede reducirse a otros más simples. Es un ser corporal, 
social y cultural. A medida que avanza el estudio de las oraciones, las características de 
la persona se van especificando.  Pasando por el análisis llevado a cabo por Elizabeth 
Anscombe y Artur Danto, Ricoeur demuestra que los enunciados de acción tienen una 
forma lógica diferente a los enunciados descriptivos. En los enunciados de acción no 
describo mi acción sino que anuncio la realización de la acción.  El enunciado de acción 
no surge de la observación de un estado interior o de una creencia sino de saber  lo que 
voy a hacer, y, en este sentido, se basa en la diferencia entre “saber qué” y “saber cómo”. 
“Saber qué” es saber lo que pasa en el mundo, lo que sucede; es saber de un contenido. 
“Saber cómo” es el saber del hacer, saber cómo hacer. Y está ligado a la vida práctica, a 
la realización de acciones y a la capacidad humana de adquirir habilidades y desarrollar 
disposiciones para hacer las cosas. El momento de la descripción fenomenológica no 
desaparece. El análisis lingüístico nos lleva a la descripción fenomenológica, en el 
sentido de que conduce a examinar la experiencia humana en medio de la cual se arraiga 
tal juego de lenguaje. El análisis del juego de lenguaje de la interacción humana por 
sí solo no expone las vivencias socio culturales en medio de las cuales se da. Es decir,  
la fenomenología describe la forma de vida en medio de la cual se arraiga tal juego de 
lenguaje.  Por ejemplo, el juego de la acción descubre que el sujeto de la acción es un 



ser corpóreo, al ser uno de los particulares de base a los que se refiere un enunciado 
de este tipo.  Un enunciado de acción no se refiere a una entidad metafísica, sino a una 
persona de carne y hueso.

El análisis lingüístico tiene sus límites, como sucede en este caso, con la relación 
que tiene el desarrollo de capacidades y habilidades del cuerpo con el “yo puedo” de la 
fenomenología, por lo que el estudio fenomenológico del cuerpo, que no es tematizado 
por la filosofía analítica debe ser completado con la descripción fenomenológica. El 
análisis lingüístico avanza en cuanto pone en evidencia que el análisis de la acción 
remite a un agente que es quien la realiza, el autor, a una intención que es el para qué de 
la acción; y a unos motivos que son el por qué de ella. Ahora bien, el poner en evidencia 
se ve claramente cuando se tiene en cuenta que en el enunciado de acción el sujeto hace 
referencia a un ser corporal, a un ser capaz de realizar acciones y consciente de que puede 
realizarlas. El sujeto de las frases de acción, incluso como otras oraciones, tiene una 
referencia identificadora, en el sentido de que se refiere a un individuo, al cual le otorga 
propiedades, mediante el predicado. El individuo al cual se refieren éstas es un sujeto 
agente, esto es, con consciencia de sí. Pues sólo de un ser que sabe realizar acciones y 
que sabe que puede, es posible afirmar “Juan se comprometió a venir a la clase” o, puede 
afirmar él de sí mismo “asistiré al Encuentro de hermenéutica y Fenomenología, en la 
ciudad de Cali”, lo cual significa que sólo de un ser con consciencia de que puede y de 
lo que puede hacer es posible afirmar que es agente de intención.

Ahora bien, ¿Cuál es la conveniencia de iniciar el estudio del sujeto a partir del 
análisis lingüístico? Dejemos que Ricoeur responda: “Por tanto, en lugar de remitirnos a 
una intuición de esencias  de lo vivido, aprehendidas mediante ejemplos singulares bien 
elegidos, nos apoyamos en la codificación de la experiencia en su decir y contamos con 
la extraordinaria propiedad del lenguaje, no solamente de articular la experiencia, sino de 
conservar, gracias a una especie de selección natural, las expresiones más adecuadas, las 
distinciones sutiles más apropiadas a las circunstancias del actuar humano. Este carácter 
de conservatorio del lenguaje ordinario respecto a los hallazgos de la expresión en la 
escala de una experiencia cultural milenaria es lo que lo hace aconsejable para la atención 
del filósofo”27. Queda claro que el recurso al lenguaje saca al discurso filosófico de la 
fenomenología del tinte idealista que tenía, a partir de la intuición personal de esencias 
y de vivencias. El estudio se saca de la perspectiva egocéntrica y se ubica donde lo 
posicionó Wittgenstein, en el análisis del lenguaje como medio social intersubjetivo y 
público donde se arraigan y originan esas experiencias.  

En el segundo nivel de análisis, Ricoeur va más lejos. En él se apropia de los análisis 
llevados a cabo por Austin y Searle sobre los actos de habla. Asume una equivalencia 
entre la voluntad y el querer, para demostrar que los cinco actos performativos señalados 
por Austin expresan enunciados de acción y verbos que pertenecen al campo de la 
práctica, de la praxis social28. Se trata de los performativos veredictivos, ejercitivos, 

27 Paul RICOEUR. El Discurso de la acción. Madrid. Cátedra, 1981, p. 12
28 Cfr. Paul RICOEUR. El Discurso de la acción. Ibíd. P. 81-82. 

218-  Martha Cecilia Betancourt García



conductivos, promisorios y expositivos, frente a los cuales afirma Ricoeur: “Si, en 
efecto,  preguntamos a cuál de las clases corresponde lo que se llama querer, podemos 
sostener con todo derecho que las cinco clases designan un aspecto del querer o de la 
acción intencional”29. El veridictivo designa el querer que algo se apruebe,  se acepte o 
se rechace; el ejercitivo es una especie de decreto que manifiesta un poder una potencia, 
como en la sentencia; el querer  es una especie de compromiso, en la cual se compromete 
al agente, “la promesa es la forma expresa cuya forma implícita es la intención”30. En los 
conductivos la voluntad establece una relación con el interlocutor; su sentido consiste 
en tener en cuenta al otro. En ellos se realiza muy claramente la relación de voluntad a 
voluntad en la cual la acción implica una forma de comportamiento con el otro, que no 
está ausente en las acciones anteriores. Por último, los expositivos expresan un querer 
en cuanto argumentan, dan razones para hacer comprensible o inteligible una acción. La 
observación que hace Ricoeur del análisis es sugerente “Estos análisis son tan seductores 
como desconcertantes: seductores porque manifiestan lo que se podría llamar la sabiduría 
del lenguaje, el cual, si cabe decirse, sabe más que nosotros…Desconcertantes, porque 
no parecen prestarse ni a una enumeración completa, ni siquiera a distinciones firmes…; 
estamos aquí en el plano de las “semejanzas  de familia”, de las imbricaciones y de las 
intrusiones”31.

Ricoeur avanza de Austin a Searle para, a partir del estudio de la tricotomía de 
los actos de habla y de sus características definitorias, establecer una relación con la 
fenomenología que permite progresar en la comprensión del hombre. La teoría del acto 
de habla establece que emitir un enunciado es tanto un acto locutivo, como un acto 
ilocutivo, es decir, el emitir el enunciado tiene una fuerza que permite afirmar que al 
hacerlo, se está haciendo además otra cosa, como prometer, aprobar, preguntar, dar una 
orden, etc. Por otra parte, Searle planteó que cada tipo de acto ilocutivo está regido 
por una regla que funciona como la condición esencial y necesaria para que el acto de 
habla se cumpla con éxito, la cual fue llamada por el filósofo, regla constitutiva. Así 
en el acto de habla de la promesa, la condición esencial o la regla constitutiva es que la 
promesa “cuenta como” la asunción de la obligación de cumplir la promesa. Si en ella, 
el autor no se compromete realmente o no está en capacidad de comprometerse, el acto 
es fallido, no es una verdadera promesa. Ahora bien, que realizar la promesa “cuente 
como”, la regla constitutiva de Searle corresponde para Ricoeur a lo que en Husserl es 
el contenido del sentido; el contenido de la promesa y la intención de ella está en la 
pretensión de cumplirla y en la posibilidad de hacerlo. Hacer una promesa es tener la 
intensión de cumplirla, por lo que es un estado mental, del campo de lo psicológico, que 
aparece como condición esencial, como regla de un enunciado.

Pero, ¿En qué se avanza con el estudio a partir del análisis del lenguaje? De nuevo, 
como mediante el análisis de los conceptos y las oraciones, en que se saca el análisis 

29  Ibídem. P. 82.
30  Ibíd. P. 83.
31  Ibíd. P. 85.

-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  219



del ámbito autorreflexivo y de estudio de vivencias inmediatas para iniciarse a partir del 
análisis de las oraciones en las cuales se dan. En el acto locutivo e ilocutivo siempre es 
posible establecer las reglas sintácticas y semánticas a través de las cuales se expresa 
la fuerza ilocutiva. Así, el estudio de la promesa no es necesario  empezarla por la 
descripción de la experiencia personal de la vivencia, esto es, en el ámbito sicológico, 
sino que es posible hacerlo mediante el análisis del enunciado en que se realiza. Este a su 
vez, nos lleva a la investigación del ser corporal, natural y social que está en capacidad de 
realizar estos actos de habla. Así concluye Ricoeur: “El momento psicológico realiza la 
unión de todas las condiciones  (esencial, preparatoria, preposicional) al interiorizarlas; 
así es como el análisis lingüístico, que había comenzado con la eliminación de lo psíquico 
y el sólo recurso a los enunciados públicos acaba con (termina en) un redescubrimiento 
de lo psíquico, en tanto que significado y expresado en la misma semántica de los actos 
ilocucionarios”32.

Ahora bien, en la realización de actos ilocucionarios, en los cuales se expresa una 
acción de la voluntad o un querer, la enunciación de la acción es el comienzo de su 
realización. Cuando yo digo “quiero asistir a Cali” o “prometo asistir al encuentro”, la 
enunciación del enunciado es el inicio de la acción que supone ponerse en la tarea de 
cumplirla. El querer humano supone la deliberación, la elección entre varias posibilidades, 
como entre asistir y no asistir; supone además el “yo puedo”, el decidir entre varios 
“puedo”, dado que puedo tanto asistir como no hacerlo. Este es el tercer nivel del análisis 
llevado a cabo por Ricoeur, en El Discurso de la acción. El del argumento o el acto de 
habla como totalidad que está dirigida a un interlocutor y expresa los elementos ligados 
e implícitos en la declaración de una acción de la voluntad. Estas características también 
remiten a la fenomenología que ha avanzado en la investigación del “yo puedo”, dado 
que éste supone un recurso al propio cuerpo que está presente en la acción voluntaria y en 
la acción involuntaria; que demuestra la necesidad de tener en cuenta que el agente de la 
acción es también un sujeto paciente, que está cargado con predisposiciones, capacidades 
tanto de realizar acciones como de ser afectado por el mundo del cual hace parte.

En Sí mismo como otro Ricoeur avanzará aún más en la apropiación del discurso 
de la acción, para progresar en la comprensión del hombre. Así,  la interpretación de la 
persona que se deja entrever en los actos de habla es un agente que realiza acciones, que 
es agente y paciente que se dirige siempre  a un interlocutor, por el cual debe cumplir 
sus promesas, lo que significa que tiene un compromiso moral. La toma de decisiones, 
como la decisión de hacer una promesa o de asistir a un sitio, que pone en evidencia 
el “yo puedo” del hombre deja traslucir también, la existencia de la libertad humana. 
Tomar una decisión supone la deliberación entre varias opciones y la escogencia de una; 
la deliberación supone también el examen entre varias posibilidades y la conciencia de 
que en algunas puedo incidir y en otras no.  Además, sin perder de vista que el sujeto 
que realiza esa acción no es un ente metafísico sino un particular de base, un ser físico/ 
natural pero también social y cultural.  

32 Paul RICOEUR. Ibíd. P. 177.

220-  Martha Cecilia Betancourt García



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  221

Esto nos hace recordar que no conviene perder de vista que el sujeto agente y paciente 
de la acción es el ser en el mundo o el Dasein de que hablaba Heidegger, que para Ricoeur 
está relacionado con el ser en el mundo de la vida de que habla Husserl. El hombre es 
un ser en el mundo que se desenvuelve o que habita en un mundo natural/social/cultural, 
lo cual significa que es un mundo en el que lo natural no se da ya, ni se pueda dar  de 
manera aislada como meramente natural, sino un mundo natural experimentado y 
organizado culturalmente. Pero tampoco es un mundo en el que lo cultural se dé sólo 
o independiente de lo natural material, dado que, lo cultural se presenta objetivado o 
materializado en lenguaje, instituciones y obras. El mundo humano, el contexto del 
hombre es un mundo en el que lo natural, lo social y lo cultural se encuentra entrecruzados.  
Así,  decir “Antonio me prometió venir” descubre un particular de base persona corporal, 
agente de acción, que se compromete con sus actos, que vive en relación con otros y 
que espera algo de ellos, como que crean en el cumplimiento de la promesa. Es un 
particular de base natural/social/cultural. La descripción fenomenológica deja entrever 
el sentido que el hombre le otorga a la experiencia a través del lenguaje, pues la realidad 
aquí no desaparece, sino que aparece en el sentido otorgado por el hombre. “En este 
caso la reducción fenomenológica no es la pérdida de algo, -afirma Ricoeur- ni ninguna 
sustracción, sino el distanciamiento, a partir del cual no sólo hay cosas, sino signos, 
sentido, significaciones; la reducción fenomenológica marca el nacimiento de la función 
simbólica en general; al hacer esto da un  fundamento a las operaciones contingentes 
del análisis lingüístico…lo que busca la fenomenología bajo la capa de los enunciados 
es una constitución del sentido”33. 

En síntesis, lo que descubre el análisis lingüístico es la persona que hay debajo 
del sujeto de la enunciación, que es el sujeto agente de la acción. Y la descripción 
fenomenológica descubre a la persona y el mundo de símbolos y significados en que habita 
ese sujeto. Un sujeto que es cuerpo, que es naturaleza pero que es también sociedad y 
cultura. Una persona que da sentido a la experiencia, a través del universo de símbolos. 
Esta forma de interpretar al hombre deja al descubierto el mundo social y cultural en 
que habita. Y la interpretación de ese mundo cultural y del hombre que se constituye a 
través de esas obras está a cargo de la hermenéutica.

33  Ibíd. P 20.



Bibliografía

Danilo CRUZ VÉLEZ. Filosofía sin supuestos. Manizales. Editorial U. de Caldas. 2001.
Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenología pura y una filosofía fenomenológica. 
México. FCE. 3ª. Edición, 1986.
Emmanuel KANT.  Crítica de la Razón Pura. Argentina. Losada. 7ª. Edición, 1981. P. 78-130.
Paul RICOEUR.  El Discurso de la acción. Madrid. Cátedra, 1977 (original francés), 1981  
(español). 
____________ . Sí mismo como otro. España. Siglo XXI. 1996 (Francés) 3ª edición en español 
2006.

222-  Martha Cecilia Betancourt García



Kierkegaard o el esteta A, para una hermenéutica de la seducción
Kierkegaard or the Aesthete A, for the Hermeneutics of Seduction

JENNIFER HINCAPIÉ SÁNCHEZ
Departamento de Filosofía, Universidad del Valle

Colombia

‡

Resumen:

Desde el título mismo del opúsculo de 
Kierkegaard, integrado como se sabe a O lo 
uno o lo otro (1843) como una de sus partes, 
obliga inferir que el Diario de un seductor 
describe el fenómeno de la seducción, 
que se realiza en diversos planos, a saber: 
el lenguaje indirecto, el sensualismo, los 
signos de atracción. Contrario a lo que pueda 
imaginarse, el lenguaje indirecto no participa 
de la seducción bajo la forma del engaño o la 
impostura, sino como un proceso de reflexión 
y desplazamiento de planos de observación 
adelantado por el autor y el narrador que 
dirigen la mirada al personaje seductor. En 
este sentido, el presente ensayo adelantará 
una lectura del circuito hermenéutico de la 
seducción.

Palabras clave: Kierkegaard, seducción, 
hermenéutica, sensualismo, atracción.

Abstract:

The very title of Kierkegaard´s little work 
that is integrated to O lo uno o lo otro (1843) 
as a part of it, forces us to infer that the Diary 
of a Seducer describes the phenomenon of 
seduction, which is made on different levels: 
indirect language, sensualism, the signs 
of attraction. Contrary to what one could 
imagine, indirect language does not play a 
role in seduction in the form of deceitfulness 
or fake, but as a process of reflection and 
displacement of levels of observation put 
forward by the author and the narrator 
that lead their sight towards the seducing 
character. In this sense, the present paper 
presents a lecture of the hermeneutics circuit 
of seduction.

Key words: Kierkegaard, seduction, 
hermeneutics, sensualism, attraction.

‡ Recibido: Febrero 05 de 2008;  Aprobado: Marzo 10 de 2008.



“Un escritor acaba residiendo dentro de otro 
como cajitas en un juego de cajas chinas”

						      Søren Kierkegaard, O lo uno o lo otro

La figura del seductor extensivo, conocida en obras literarias como Don Juan, antes que 
ilustrar el Johannes descrito por el esteta A en el Diario de un seductor de Kierkegaard, se 
contrapone a éste por su esquematismo e inmediatez. Desde el título mismo del opúsculo 
de Kierkegaard, integrado como se sabe a O lo uno o lo otro (1843) como una de sus 
partes, obliga inferir que el Diario de un seductor describe el fenómeno de la seducción, 
que se realiza en diversos planos, a saber: el lenguaje indirecto, el sensualismo, los signos 
de atracción. Contrario a lo que pueda imaginarse, el lenguaje indirecto no participa de 
la seducción bajo la forma del engaño o la impostura, sino como un proceso de reflexión 
y desplazamiento de planos de observación adelantado por el autor y el narrador que 
dirigen la mirada al personaje seductor que observa los detalles, ritmos y movimientos 
de la adolescente. Atravesado por la reflexión, el lenguaje indirecto ilustra un ejercicio 
dialéctico habitual en Kierkegaard, que en el Diario de un seductor se intensifica como 
la “actividad de un esteta ambulante”1. 

Para hacer un análisis de la seducción como erotismo inmediato, Kierkegaard estudia 
la que podría considerarse como la ‘dialéctica de la pena’, a la que da el estatus de 
elemento fundamental de la seducción intensiva. “La pena –escribe Kierkegaard– encierra 
siempre algo más sustancial que el dolor. El dolor denota siempre una reflexión acerca 
del sufrimiento que la pena no conoce”2. Desde esta perspectiva, el problema del dolor 
se inscribe en el marco de uno más general: lo humano, en la medida en que los seres 
humanos viven el dolor desde un espacio de representación tan importante como puede 

1 Cf. Søren KIERKEGAARD. OC VIII. 109-120. 
2 Søren KIERKEGAARD. «El reflejo de lo trágico antiguo en lo trágico moderno», en O lo uno o lo 

otro. Editorial Trotta. Madrid. 2006, p. 166.

224-  Jennifer Hincapié Sánchez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  225

serlo el lenguaje. Al involucrar el dolor con la reflexión, Kierkegaard consigue definir al 
que denomina ‘seductor intensivo’ como quien alcanza un tipo de dolor que se propone 
a toda costa declarar y transmitir. 

Los anteriores son apenas esbozos del tipo de ejercicio hermenéutico en el que 
nos involucra Kierkegaard con su bien conocido Diario de un seductor. Kierkegaard 
emprende el análisis del seductor igualmente en Los estadios eróticos inmediatos, o el 
erotismo musical y en Siluetas, recogidos también en O lo uno o lo otro. Las observaciones 
hermenéuticas que propondremos a continuación, si bien fundamentales para la 
comprensión general de la seducción, se localizan principalmente en el que Kierkegaard 
denomina: «Preámbulo intrascendente», con el que da apertura a la presentación de los 
tres estadios eróticos. A fin de no incurrir en el tipo de generalidades que intenta ver 
en Kierkegaard las formas del erotismo expuestas muchos años después por autores 
como George Bataille3, Jean Baudrillard4 y Octavio Paz5, intentaremos despejar el tipo 
de significación que se emplaza en la conjunción: experiencia –reflexión– escritura, 
desde la que Kierkegaard da cuenta del fenómeno de la seducción como un circuito 
hermenéutico en sí mismo suficiente.

El preámbulo comienza:

“Desde el primer instante de ofuscación en que mi alma, humillada y llena de 
asombro, se prosternó ante la música de Mozart, muchas veces ha sido para mí una 
actividad grata y reconfortante la de pensar en aquella jovial concepción griega que 
denomina al mundo kόsmος, puesto que se muestra como un todo bien ordenado, 
como una grácil y diáfana alhaja del espíritu que obra en él y lo entrelaza; pensar 
que esa jovial concepción puede repetirse en un orden de cosas superior, en el 
mundo de los ideales, y que también en él hay una providencial sabiduría que es 
digna de admiración, puesto que ante todo, reúne a los que se pertenecen de manera 
mutua: Axel y Valborg, Homero y la guerra de Troya, Rafael y el catolicismo, 
Mozart y el Don Juan”6.

Para el esteta A, Mozart ingresa en el círculo de los hombres individuales gracias al 
Don Juan, a tal punto que él mismo invierte su vida entera en hacer este reconocimiento, 
olvidando incluso la necesidad de hacer algo notable con su propia vida; el esteta A 
reconoce que a estos hombres hay que admirarlos profundamente, pues sus obras seducen 
del mismo modo como lo haría el seductor con una jovencita. Esta valoración apela al 
desafío de convencernos a todos de que aquella personalidad musical ha conseguido 
como ninguno otro imprimir una proximidad con el sentimiento de seducción y atracción. 

3 Cf. Georges BATAILLE. L’Érotisme. Les Éditions de Minuit. París. 1957.
4 Cf. Jean BAUDRILLARD. Seduction. Les Éditions de Minuit. París. 1973.
5 Cf. Octavio PAZ. La llama doble, amor y erotismo. Editorial Seix Barral, S.A. Barcelona. 1993.
6 Søren KIERKEGAARD. «Los estadios eróticos inmediatos, o el erotismo musical», en O lo uno o 

lo otro. Ed. cit., p. 73.



El esteta A llega a considerar a Mozart en el plano de los inmortales, como aquel que 
nos anuncia la intimidad de las cosas y nos revela las tensiones de la seducción. En 
contraposición, cualquier otro perfil humano concentrado en la expresión mínima de 
sí mismo, incapaz de transformar la materialidad de las cosas en elevamiento sublime, 
puede decirse que se encuentra reducido a un plano de lo incidental que lo aproxima a 
la mediocridad.

Las grandes inspiraciones llegan a Mozart de manera espontánea, hasta concentrar 
en el Don Juan la posesión del inmenso arte de la seducción. El esteta A no está movido 
en este caso por el discernimiento de la música, tanto menos por la facultad del gusto, 
sino por la inconmensurable inspiración que cada elemento de la obra, por insignificante 
que parezca, deposita en su sentimiento, su tiempo, su reflexión sobre la vida. El esteta 
A considera que esta producción clásica responde a la conjunción de dos fuerzas, cuya 
unión es a tal punto absoluta, que reflexiones posteriores no podrían separarlas: en el caso 
de Homero, el gran Homero, el armonioso hombre ciego, la guerra de Troya como una 
partitura en la que las potencias se interrogan; en el caso de Mozart, la superación del 
Don Juan de Molière, que siendo la fuente de todos los demás, desvirtúa en lo cómico 
las artes de la seducción. 

Las dos fuerzas a las que aludimos son: el ‘anhelo’ y la ‘genialidad’. En su acepción 
metafórica y en un sentido absoluto, ‘anhelo’ significa el deseo vehemente. Tornándose 
la respiración fatigosa como signo del empeño y ansia con que se va en pos de una cosa, 
el anhelo representa ese agotamiento del ser cuya determinación es la búsqueda. Las 
artes y las ciencias, las empresas y las navegaciones, son espacios donde el anhelo ve tan 
cercano el objeto del deseo, que dispone toda la emoción y todas las fuerzas para conseguir 
materializar el anhelo; la pretensión es enorme por alcanzar la expresión del anhelo 
jovial de la seducción. La ‘genialidad’, por su parte, alude al carácter extraordinario, a 
la habilidad creativa, como de ser sobrenatural que identifica la conjunción de elementos 
que congrega lo espiritual y lo temporal humano.

Superando la generalidad de las anteriores descripciones, el «Preámbulo 
intrascendente» exige pensar en otros términos el anhelo, entendiendo que éste no es 
norma y función de ningún arte, pues, para comenzar, el anhelo se piensa en relación 
con lo que no hay; planteado de manera adecuada, el anhelo implica en sí mismo todo 
un arte, recurso o circunstancia para expresar la vehemencia por el sentido y el placer 
de la dificultad. A través del anhelo es posible llegar a obtener, de lo que se tiene a la 
mano, la belleza que los objetos y materiales no poseen en sí mismos. 

“Anhelar de la manera correcta –plantea el esteta A– es un gran arte, o, mejor 
aún, es un don. Es lo que hay de inexplicable y misterioso en el genio, lo mismo 
que una vara mágica a la que nunca se le ocurriría anhelar algo distinto de lo que 
obtendrá”7.

7 Ibid., p. 75. 

226-  Jennifer Hincapié Sánchez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  227

Por otra parte, en la dinámica que realiza el tránsito hacia la belleza, se hace manifiesta 
la genialidad que hace de Homero y Mozart dos inmortales. Puede considerarse por tanto 
que ‘anhelo’ y ‘genialidad’ realizan un equilibrio que se singulariza en el entramado de 
determinadas obras, en la conjunción que alcanza la idea más abstracta con la materia 
que dirige, dispone y dimensiona. 

La seducción, o “genialidad sensual”, como la nombra el esteta A, constituye una 
idea abstracta que sin embargo se transmite y alcanza a través de la música, del encanto 
nemoroso de la música. La “genialidad sensual” infunde a la idea abstracta el supremo 
atractivo, la figura enigmática que representa y oculta la verdad. De esta manera la 
movilización sensual y la seducción que el esteta A plantea en relación con el Don Juan 
de Mozart, es mucho más que una deslumbrante fachada; aunque toda su obra musical 
puede llegar a satisfacer y llenar de gozo a un público exigente en materia musical, ello 
no quiere decir que la obra completa de Mozart tenga la misma genialidad y manifieste 
el mismo anhelo del Don Juan. 

“La genialidad sensual, por tanto –sanciona el esteta A–, es el objeto absoluto 
de la música. La genialidad sensual es absolutamente lírica, y hace irrupción en la 
música con toda su impaciencia lírica; está determinada espiritualmente, y por eso 
es fuerza, vida, movimiento, inquietud constante, sucesión constante”8.

El genio, como el seductor intensivo, es el creador de un lenguaje que le permite 
penetrar los objetos dotándolos de tiempo y sentido; sus desempeños están movidos por 
el anhelo de transformar el discurrir abstracto de sus reflexiones en un lenguaje vivo. 
Por el contrario, la que se denomina ‘obra completa’, pertenece al tiempo prosaico que 
se tiene la oportunidad de estudiar y contemplar. Si las obras clásicas se consideraran 
como tal fruto del equilibrio de fuerzas entre ‘anhelo’ y ‘genialidad’, probablemente se 
llegaría a pensar que toda la obra de Homero gana individualidad e inmortalidad, pero no 
es así. Para hacer una obra que realmente sobresalga entre las obras clásicas, es necesario 
comprender aquello que hace justamente que consiga retirarla del tiempo e ingresarla en 
el circuito hermenéutico de la seducción. La clasificación de las obras clásicas se realiza, 
como es bien sabido, sopesando el equilibrio y la genialidad reflejada en la obra; de esta 
manera Homero vincula su nombre con la Ilíada y la Odisea, clasificadas como obras 
clásicas de la poesía épica, pero no es sólo el nombre del autor lo que les da este estatus 
a las obras, sino el que podríamos considerar como el encuentro entre la genialidad del 
individuo creador y la materia transformada. 

Hay además otras artes cuya idea abstracta se plasma en un medio absolutamente 
concreto, tal es el caso de la arquitectura, donde queda rotundamente ilustrado cómo un 
espacio donde la materia funda la expresión y reflexión en uno y en muchos hombres que 
proyectan su anhelo en aras de la formalización de un lenguaje. En palabras del esteta 
A, la idea más abstracta que cabe pensar en medios como la arquitectura, la escultura, la 

8 Ibid., p. 94. 



pintura y la música, es la genialidad sensual, concediendo que entre todos, el elemento 
adecuado para plasmar la sensualidad es la música. La escultura, por ejemplo, pone 
en sus obras una suerte de determinación interior; por su parte la pintura delimita su 
representación al espacio en el que intervienen formas y contrastes del color. Resumiendo, 
la genialidad sensual carece de contorno, lo que viene a significar que sólo la música 
muestra un ímpetu y una imponencia que dan testimonio de un lirismo que si bien no 
llega a ser poesía, sí consigue expresar una pasión que desborda los límites impuestos 
por las otras artes. En la música la genialidad sensual constituye, como la seducción, 
una sucesión de momentos que impide contenerla. El genio de Mozart, para no ir muy 
lejos, apropia la música como elemento absoluto e intemporal, disponiendo la genialidad 
erótico sensual para expresar una belleza celestialmente transfigurada.

“Cuando esa genialidad erótico-musical en toda su inmediatez exige, a su 
vez, una expresión –anota el esteta A–, se plantea la pregunta de cuál es el medio 
adecuado a ella. Lo que hay que puntualizar especialmente aquí es que aquélla 
exige ser expresada y exhibida en su inmediatez”9.

El esteta A es conocedor de las limitaciones de muchas personas para acercarse a la 
música, pero reconoce que en la inmediatez hay una exigencia. Para apropiar la música, 
es necesario ponerla en los términos del lenguaje, pero no de un lenguaje coloquial, 
sino del lenguaje en cuanto proporciona un estado de éxtasis que penetra el espíritu. 
Como medio de expresión erótico-sensual, el lenguaje se ofrece magníficamente como 
seducción. Al ser escuchado, el Don Juan redunda en lenguaje, sensualidad, éxtasis y 
seducción. La música comparte con el lenguaje un elemento común que es el tiempo, 
pero mientras en el lenguaje el tiempo es continuidad, en la música es inmediatez. El 
esteta A hace explícito que éste podría ser un motivo para aceptar que la música es 
un arte imperfecto, pues mientras las demás artes instauran sus producciones en lo 
espacial, lo que les garantiza su continuidad en el tiempo, ello prueba que la música 
es, efectivamente, un arte espiritual que genera sentimientos desgarradores, entabla la 
comunicación indirecta y funda la seducción. 

Para concluir, tres aspectos importantes llaman la atención en relación con la que 
hemos denominado ‘hermenéutica de la seducción’: 

a) La genialidad sensual es puramente lírica, de modo que su manifestación está 
en la inmediatez musical como el perfume en las flores. Para el esteta A, el lirismo 
de la genialidad sensual suena y se incorpora, siendo esta la razón por la cual la 
música, como la seducción se manifiestan como una suerte de encarnación. 

b) El momento que da ocasión en la historia de la música a la hermenéutica de 
la seducción, lo identifica el esteta A con el cristianismo. La inmediatez sensual 

9 Ibid, p. 88.

228-  Jennifer Hincapié Sánchez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  229

pertenece al cristianismo en tanto que revelación de los elementos propios de 
la seducción, como la representación icónica, los salmos, la elevación musical.  
El esteta A expone:

“Puesto que lo sensual, en definitiva, es lo que hay que negar, sólo se patentiza, sólo se 
postula en el acto mediante el cual es excluido al postular el elemento positivo contrario. 
Como principio, como fuerza, como sistema en sí, la sensualidad es puesta por primera 
vez por el cristianismo, y en este sentido el cristianismo ha introducido la sensualidad 
en el mundo”10.

c) El esteta A orienta la experiencia viva de la música y el lenguaje a la ‘situación 
fundamental de la existencia’: música y lenguaje se ofrecen como formas definidas 
de espiritualidad y seducción dirigidas a la existencia humana.

10 Ibid., p. 85.





Yuxtaposición crítica  sobre la Belleza Natural y la Belleza Artística
en G.W. Hegel y Theodor Adorno

Critical yuxtapositions about the Natural Beauty and the Artistic Beauty 
in G.W. Hegel and Theodor Adorno

RODOLFO LEDESMA
Facultad de Artes Integradas, Universidad del Valle

Colombia
‡

Resumen:

Para Hegel la Belleza Natural es la primera 
manifestación de la Idea y sus grados sucesivos 
responden al desarrollo de la vida y al de la 
organización en los seres. La unidad es su carácter 
esencial, siendo más real y verdadera en los 
seres orgánicos y vivos que en lo inanimado. Sin 
embargo, la belleza natural es imperfecta porque 
todo lo que la conforma en un nivel superior como 
los seres orgánicos, carecen de  libertad absoluta 
por su limitada existencia. En otras palabras, 
la belleza natural es imperfecta por ser finita. 
Debido a esto, la vida animal y los seres humanos 
no pueden realizar la idea en su forma perfecta 
e igual a la  idea misma. Por esta razón, la única 
salida del  espíritu  que no puede encontrar en la 
esfera de la realidad  la satisfacción de su libertad, 
es satisfacerse en una región más elevada, y esta es 
la región del arte y su realidad, el ideal. Son pues 
éstas, a rasgos generales, las razones de Hegel para 
encontrar a la belleza artística superior a la belleza  
natural.  Sin embargo, Adorno encuentra que Hegel 
aniquila la belleza natural porque no se puede 
comprender a sí misma, es externa y solamente 
a través del sujeto es bella. Por consiguiente, la 
belleza natural en Hegel es dominada por el sujeto 
y racionalizada y sentida por él. Esto es pues, una 
obscura influencia de un idealismo el cual quiere 
usurpar a través del sujeto, todo lo que no se deje  
someter, convirtiendo las cualidades objetivas  
en meros materiales. De acuerdo con Adorno, 
el idealismo hegeliano tiene el papel de estar en 
defensa de lo sensible lo cual corroe la verdadera 
espiritualización. Por esta razón Adorno concluye, 
que el momento espiritual del arte no es lo que el 
idealismo designa como espíritu, sino el desterrado 
impulso mimético considerado como totalidad.

Palabras claves: Hegel, Adorno, Belleza 
Natural, Belleza Artística.

Abstract:

In Hegel the Natural Beauty is the first 
manifestation of the Idea and its next levels 
concern with the development of life and the 
organization of human beings. The Unity is its main 
and essential character and it is more real in the 
organic life than in the inanimate world. However, 
the natural beauty is imperfect because everything 
which forms it in a high level like organic beings, 
lack of absolute freedom for their limitation in 
their existence. In other words, the natural beauty 
is imperfect for being finite. Because of this, the 
animal life and human beings cannot achieve the 
idea in its perfect form and equaling   to it. For 
this reason, the only way for the spirit which 
cannot find the  level of reality and freedom; it is 
to satisfy itself in the higher region of art, and its 
reality is the ideal.  All these reasons make Hegel 
to conceive the artistic beauty superior to natural 
beauty. However, Adorno’s   point of view is that 
Hegel annihilates the natural beauty because it 
is not comprehended by itself, it is external and 
only trough the subject is beautiful. Therefore, 
the natural beauty in Hegel is dominated for 
the subject, and rationalized and fell it by him. 
This is a dark influence of an idealism which 
wants to usurp through the subject everything. 
In other words, it changes the objective qualities 
into mere materials. According to Adorno, the 
hegelian idealism has the role of being in defense 
of the sensitive world, which corrupts the real 
spiritualization. For this reason Adorno concludes 
that the spiritual moment of the art is not what 
the idealism designates as spirit, but the banished 
mimetic impulse considered as a whole.

Key Words: Hegel, Adorno, Natural beauty, 
Artistic Beauty.

‡ Recibido: Febrero 05  de 2007;  Aprobado: Marzo 10 de 2007.



Belleza  Natural 
Sintéticamente hablando, mientras Platón  muestra una intransigencia inconmensurable 

en cuanto a lo inalcanzable práctico de su idea de belleza; una idea de belleza que más 
tarde es matizada por Hegel con su idea concreta derivada de su visión  estética absoluta 
idealista, la manifestación de los posicionamientos suspicaces de Adorno se explayan 
sobre un amplio valle donde lo bello toma formas diversas. De esta forma  revela   
una estética dialéctica donde lo bello natural y lo bello artístico, se corresponden 
equitativamente más allá de las mediaciones de lo racional y lo real, y sobre una 
emancipación del  sujeto de la cerrada  subjetividad  planteada  por Hegel1. 

En Hegel, la belleza natural es la primera manifestación de la Idea y sus grados 
sucesivos responden al desarrollo de la vida y al de la organización en los seres. La  
unidad es su carácter esencial, siendo más real y verdadera en los seres orgánicos y 
vivos que en lo inanimado. Esta (la unidad), se revela como la  relación de reciprocidad  
y de encadenamiento mutuo entre los órganos; “de suerte que cada uno de ellos  
pierde su existencia independiente, para constituir una unidad enteramente ideal 
que se revela como el principio vital que los anima”2. Por consiguiente, la vida es 
bella en la naturaleza porque es la esencia, la idea realizada en su forma primera.  
No obstante,  el pensamiento hegeliano aniquila a la belleza natural, ya que es ineficaz 
para  comprenderse a sí  misma, es exterior, y solamente a través  del  sujeto es bella3. 
Más aún, la belleza natural es imperfecta, porque todo lo que forma su conjunto a un 
nivel superior como organismos vivos, carece de libertad absoluta por su limitación  en 

1 “La filosofía de Hegel  abdica ante la belleza: al identificar lo racional y  lo real  por  sus mediaciones, 
hipostatiza  como algo absoluto la  estructuración subjetiva de cualquier ser y lo  no idéntico sólo le vale 
como cadena de subjetividad en lugar  de considerar su experiencia como télos del sujeto estético, como su 
emancipación. Una estética que quiera ser dialéctica hasta el fin se convierte por  necesidad  en crítica de 
la hegeliana”. Theodor W. Adorno. Teoría Estética. Ediciones Orbis, S.A. Barcelona. 1983 p. 106.

2 G.W.F. HEGEL.  Estética. Vol. I. Capítulo II.  De  la Belleza Natural. Editorial Alta Fulla. Barcelona 
1988. p. 41.

3 “Sin embargo, la belleza natural es todavía enteramente exterior, no tiene conciencia de sí; no es bella 
sino para la  inteligencia que la ve y  la contempla”.  Ibíd.

232-  Rodolfo Ledesma



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  233

su existencia, es decir, imperfecta por lo finito. La vida animal y  la vida humana no 
pueden realizar  la  idea  en su forma perfecta e igual a la  idea misma.  Por  consiguiente,  
la única salida del espíritu  que no puede encontrar  en la esfera de la realidad y sus 
límites  la visión inmediata y la satisfacción de su libertad, es satisfacerse en una región 
más  elevada, y esta es la región del arte y su realidad, el ideal. Son pues éstas, a rasgos 
generales,  las razones de Hegel para encontrar a la belleza artística superior a la   belleza  
natural.  

Es así que  la  belleza  natural  es  por  tanto  dominada  por el  sujeto,  es  racionalizada  
y sentida  por él, pero para Adorno,  ésta es una influencia sombría de un  idealismo  cuyo 
concepto de dignidad quiere elevar el animal  humano sobre su animalidad. Todo lo que no 
domine el sujeto es aniquilado y esto incluye a  la  belleza natural 4.  Ahora bien, Adorno 
cuestiona desde una característica de la estética  actual, que  la  verdad de tal libertad  
del sujeto, es la carencia  de verdad  entendida como la  falta de libertad  para aceptar y 
ver lo distinto. Una “dignidad” como usurpación del sujeto, que  degrada  todo lo que 
no se deje  someter, y convirtiendo las cualidades objetivas  en meros materiales. 

Para Adorno, Hegel  desarrolla una estética de consecuencias,  la cual se deriva de la 
identificación de lo real  con lo racional,  es decir, “de determinar la naturaleza como la  
Idea  en su ser-otro”5. Las determinaciones  contenidas en una doctrina donde la belleza 
ha sido integrada en algo superior, vienen impuestas a la belleza natural  desde arriba. 
Una  belleza natural que procede en Hegel de su teodicea de lo real. Esto implica que la  
Idea  no puede  ser  más que como se realiza a sí misma,  es decir, en su manifestación 
primera en lo sensible o como forma natural  inmediata,  siendo “adecuada” de por sí y  
para sí, y  por lo tanto  hermosa. Sin  embargo,  la dialéctica pone fin a esta  afirmación: 
“en la polémica con Schelling,  ya no se acepta la identidad de la naturaleza con el espíritu,  
pues  la naturaleza tiene que ser el espíritu en su ser-otro, pero no es inmediatamente 
reductible a espíritu” 6. Realmente para Adorno, el movimiento de los conceptos en 
Hegel  busca la verdad inmediata, la no expresable. Es decir, en el  acto de nombrar lo 
particular, lo limitado, lo finito y lo falso; así  finiquita  la  belleza  natural cuando apenas  
había aparecido. Aparece y desaparece en su inmediatez de lo sensible, “viviente belleza  
natural que no es bella ni se manifiesta  bellamente  ni para sí, ni a partir de  sí misma, 
pero únicamente  bella para otro, para  el que tiene conciencia capaz de captar la 
belleza” (de Hegel). Y  pregunta  Adorno; ¿ pero no es cierto  que se ha pasado  por alto 

4 “Desapareció la  belleza natural   a  causa del concepto de dignidad y libertad humanas, inaugurado 
por  Kant y  transplantado a la estética por  Schiller  y  Hegel. Según aquél, nada puede ser apreciado en 
el mundo más que por el sujeto autónomo”. Theodor W. Adorno. Teoría Estética. Ediciones Orbis, S.A. 
Barcelona. 1983 p. 87.

5  Ibíd.   p.103.
6  Ibíd.



la esencia misma de la belleza natural  precisamente  por  el  interrogatorio  de aquello 
que no es sólo un para-otro?. Realmente esta crítica de Adorno a la belleza natural de 
Hegel,  nace de la  frecuente dirección  subjetivista de la estética de éste último, “una 
dirección contraria a la contingencia de las impresiones  subjetivas” 7.  A  esta  belleza  que 
se presenta independiente del sujeto, que no tiene conexión  con lo  artificial  construido, 
cae en un subjetivismo “enfermizo” por su indeterminación. Realmente, “a  la  estética 
de Hegel  le falta completamente ese órgano para  percibir  cualquier  lenguaje que no 
sea significativo, lo mismo  que le falta a su teoría del lenguaje”8. Y es este  un punto 
negativo en cuanto a la extensión de la conceptualización  estética hegeliana sobre el  
arte  abstracto contemporáneo,  ya que no puede valorar individualistamente; desde el 
objectus, de lo meramente externo. Para  Hegel, solamente se determina a la naturaleza 
como espíritu en su ser-otro, y esto no sólo los pone en contraposición, sino que también  
los une sin que se haya preguntado de  ese  instante de unión. Por esto es suspicaz 
Adorno respecto a la estética hegeliana,  porque además  de no  aceptar  que la verdadera 
causa  del aniquilamiento de la belleza  natural yace en su enraizado subjetivismo, “su 
idealismo objetivo  está a punto de convertirse en su estética, en un partidismo craso y 
apenas reflejo a  favor del espíritu objetivo”9.

No  obstante  para Adorno, Hegel  acierta al afirmar  que la belleza natural  no puede 
quedarse en sí misma, sino que se salva  en  la conciencia  del  otro  que se le opone y  la  
comprende. Pero no ve  por su  estética  de consecuencias, lo que en la naturaleza  escapa 
a las redes de los  conceptos. El concepto  de  lo subalterno aparece literalmente en el 
paso de la  belleza natural a la artística. Cuando  la  esencial carencia  o  imperfección  
de la  belleza natural  conduce a la necesidad del  ideal, el cual no se puede hallar en 
la naturaleza,  este (el  ideal),  transforma por  la necesidad inmediata a  la belleza 
natural en subordinada.  Es verdad que  la  belleza natural  es subordinada para los que 
la aprecian y alaban,  pero no lo es  para sí misma: “Aunque las determinaciones  del  
arte sobrepasan  a las  de la  naturaleza, aquél  tiene su modelo en la expresión de la 
naturaleza y no en el espíritu que el  hombre pueda infundirle”10. No  hay  pues  un arte 
ex–natura. Por más  que se recree una expresión pictórica  no mimética  en un lenguaje 
abstracto, ya  el mero uso del  color  recuerda que ha sido dictado  por la naturaleza. Por 
consiguiente para Adorno y como característica de su dialéctica estética negativa en 
oposición reprochable a la hegeliana, el concepto  de  ideal,  de lo fabricado o construido,  
lo que en el  arte  está orientado a lo  purificado, le  es  externo: “La altanería idealista 

7  Ibíd.
8 Theodor ADORNO, Tres  escritos  sobre  Hegel (“Aspectos”, “la sustancia experimental”, y “Skoteinos” 

o cómo habría de leerse”), Editorial Tauros 2º ed. Madrid. 1974. p 104.
9 Theodor W. ADORNO. Teoría Estética. Ediciones Orbis, S.A. Barcelona. 1983 p. 104.
10 Ibíd.

234-  Rodolfo Ledesma



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  235

frente a cuanto en la naturaleza no sea espíritu, se venga  en todo lo que en arte trasciende 
su  espíritu subjetivo” 11. 

Ahora  bien, el carácter  finito de la  belleza natural como imperfección en la filosofía 
idealista hegeliana, revela una característica muy contradictoria  para Adorno. Esta, la 
belleza natural,  adquiere su  pleno derecho sólo por  fenecer y es  así  que esta  carencia 
natural  se instala entonces  en el centro de la  belleza artística  como su  raison d’etre:  
“Y sin embargo, lo que Hegel atribuye a la belleza natural como carencia, como situado 
más allá del concepto firme es la sustancia misma de la belleza”12. Más aún, en el tránsito  
hegeliano de lo natural al arte, la belleza natural desaparece sin que se la reconozca de 
nuevo en la  belleza artística.  En otras palabras, la  belleza natural  no está dominada ni 
determinada por  el espíritu, y esto demuestra para Adorno que en Hegel, la belleza natural 
es algo anterior a la estética. Pero se llega al acuerdo en que el espíritu dominador, es 
sólo el instrumento del arte y no su contenido. Es  más,  Hegel llama prosaica a la belleza 
natural, y esto es  para Adorno, una  ceguera infalible con  respecto al desarrollo de un 
arte más moderno “que hubiera podido ser estudiado bajo el aspecto de la penetración 
de la prosa en la ley formal misma”13. Para Adorno, verdaderamente y especialmente en 
términos del arte del siglo XX, la prosa es el reflejo en el arte, es un reflejo imborrable 
del desencantamiento del mundo, no sólo de su adaptación a un estrecho utilitarismo, 
sino por las particularidades inherentes en la diversidad de conceptualizaciones  estéticas 
nuevas.

En términos estéticos  adornianos, la línea de avance de la evolución del arte no es 
todavía previsible en tiempos de Hegel,  no coincide en modo alguno con el realismo,  sino 
que se relaciona con esas formas de proceder liberadas de la dependencia de los objetos y 
de los lugares comunes. En otras palabras, la estética de Hegel  es clasicista y reaccionaria. 
Por ejemplo en Kant, la concepción clasicista de la belleza  fue compatible con la belleza 
natural, pero en Hegel, se sacrifica esta belleza al espíritu subjetivo  y subordina a éste, 
a un clasicismo que viene de afuera e incompatible con él, tal vez por miedo a una 
dialéctica que debía ser operativa en la idea de belleza. Por su tendencia a rechazar lo 
transitorio de la  belleza natural,  esto es y en general, todo lo inconceptualizable, dice 
Adorno, “Hegel se vuelve torpe e indiferente frente al motivo central del arte, frente a la 
búsqueda de la verdad en lo transitorio y caedizo”14. Hegel es esclavo de las mediaciones, 
de las consecuencias, y de un enfermizo subjetivismo que le impide ver más allá, hacia 
una valoración de lo concreto no formal, de lo instantáneo, de la experiencia como 
télos (fin) del sujeto estético, ya que confunde  los  momentos materiales del arte con 
su contenido objetivo. Solamente una estética dialéctica negativa puede diferenciar lo 
racional y lo real de las mediaciones, una estética que rompa la absoluta estructuración 
subjetiva de cualquier ser, que tenga  conciencia de la presencia perenne en-natura más  

11 Ibíd.,  p.105.
12 Ibíd.
13 Ibíd.
14 Ibíd  p 106.



allá de las conceptualizaciones, que valore la verdad en lo transitorio, y con respecto a 
lo formal concreto, que vaya  más allá de lo clasicista.

Belleza  Artística

Hegel plantea el Ideal  como lo  bello en  el arte y con respecto a sí mismo,  es decir,  
al ideal como la bella individualidad y se puede decir desde lo más general, que lo 
verdadero en éste no  tiene existencia ni autenticidad, sino en cuanto a que se desarrolla 
en la realidad exterior. No obstante y de alguna manera  en su misma manifestación,  
deja ver una unidad donde cada una de las partes  muestra  el  alma que penetra y anima 
el todo. En otras palabras y desde un punto más sublime, esa unidad revela lo espiritual  
como  lo enigmático de la obra de arte15. Pero esta  alma  tiene una naturaleza especial  por 
ser capaz de encontrar en el arte su manifestación pura. No es el alma inorgánica, ni aún 
la de los seres vivos y animados, ya que en ellos todo es finito, limitado, sin conciencia 
de sí, ni libertad. Es  el alma  como revestimiento de lo espiritual que está más allá, en 
el desarrollo de la vida del espíritu, y es  ahí donde únicamente se encuentra la infinitud 
libre. Una  infinitud libre  que consiste en permanecer para sí, en su existencia real,  que 
se identifica con el espíritu y así  mismo como principio interno de su existencia exterior 
permaneciendo en sí y sin dejar de  desarrollarse: “Así nos es dado sino el espíritu, 
cuando al pasar al mundo entra en los límites de lo finito, marcado con el sello de su 
propia infinitud  y de  la  libre vuelta sobre sí propio”16. 

Se deduce de la frase anterior, que  el espíritu no es realmente libre sino en cuanto 
ha llegado a conocerse en su generalidad sobre lo sensible, y es elevado a los fines 
que en sí mismo lleva según  su propia  idea. Por consiguiente, mientras no ha tomado 
posesión de  esta libertad, existe como fuerza limitada,  es decir, como carácter detenido 
en su desarrollo, o como lo expresa  el propio Hegel de una manera estricta, “como alma 
mezquina y prosaica”. Posición esta insignificante del espíritu ya que es puramente 
formal, o sea, una forma vacía de la verdadera espiritualidad. Según esto:

“Sólo hay un fondo verdadero y sustancial en sí que pueda comunicar a la 
realidad  finita y pasajera su independencia y su sustancialidad. Por esto el objeto 
mismo parece a la vez determinado, limitado, encerrado en sí y sustancial, sólido, 
lleno.  Por  esto la existencia real, aún  cuando finita en sí, adquiere  la posibilidad  
de manifestarse  al mismo tiempo como principio  universal y como alma,  gozando 
de la personalidad”17.

15 Cita: “…podemos figurarnos el arte  del mismo modo. Tiene por objeto hacer la  forma, por la cual 
representa la idea semejante en toda su extensión a la vista, que es el asiento del alma y hace el espíritu visible. 
Cada una de las formas que el arte ha modelado, deviene un Argos de innumerables ojos, por los cuales el 
alma y el espíritu  se dejan ver desde todos los puntos de la representación”. G.W.F. HEGEL. Estética. Vol. 
I. Capítulo III.  De lo bello en el arte o del Ideal. Editorial Alta Fulla. Barcelona 1988. p. 58.

16 Ibíd. 
17 Ibíd. p 59.

236-  Rodolfo Ledesma



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  237

Por  esto  el arte  tiene como designio, coger y representar lo real como verdadero 
de conformidad con la idea, es decir, de acuerdo a ella misma y con su verdadera 
naturaleza, o como dice Hegel, “habiendo alcanzado la existencia reflexiva”. Por lo 
tanto la  verdad en el arte, no es  la simple fidelidad  entendida como imitación de la 
naturaleza, sino que lo exterior  debe concordar con un fondo que esté en  armonía con  
él  mismo,  para poder manifestarse  exteriormente como en realidad es él mismo. Como 
observación personal, esta afirmación de Hegel es de crasa importancia  para clarificar  
la problemática del arte contemporáneo,  que radica brevemente desde lo estilístico y 
con la inconveniencia de lo  mimético dado, en el  tránsito de la concordancia hacia 
la  discrepancia. Discrepancia inverosímil de variables que en muchos casos, en su 
exagerada disconformidad no se puede sostener sobre una configuración significativa, 
a menos que exista la verdad como la  armonía  con  el  fondo, o el reflejo vivaz y puro  
de  lo  espiritual   de la conformación, en su nuevo orden como caos estético.

En Hegel, el  arte  recoge de lo real  lo que está manchado por la mezcla de lo casual  
y  lo exterior,  pero al estar supeditado a la armonía del objeto con su verdadera  idea,  
rechaza todo lo que en la representación no responde a ello, y  es  esta  la  purificación que  
produce a su vez en primer término, al  ideal.  De  aquí se deduce  que es exclusivo del 
propio ideal,  poner en armonía la forma exterior con  el  alma.  Es así que, “esta propiedad 
de reconducir la realidad externa a la espiritualidad, de suerte que la apariencia exterior 
conforme con el espíritu sea su manifestación, constituye la naturaleza del ideal” 18. Así 
define Hegel  la naturaleza del Ideal,  no obstante,  aclara  que esta  espiritualización no 
llega  al  término extremo del pensamiento, o sea, cuando se presenta lo general en su 
forma abstracta.  Realmente se detiene en un punto intermedio, donde la forma puramente 
sensible y el espíritu puro  se encuentran de acuerdo,  es decir, en el baricentro del  aquí  
y  del  allá.  Y así lo expresa  Hegel:

“El  ideal es,  por tanto, la realidad abstraída del dominio de lo particular y de 
lo accidental, en tanto  que el principio espiritual, en esta forma que se eleva frente 
a la generalidad, aparece como individualidad  viva,;  porque  la individualidad que 
lleva  es en sí un principio sustancial y lo manifiesta al exterior, y está colocada en 
el punto medio preciso en que la idea no puede todavía desarrollarse en su forma 
abstracta y  general, sino que queda encerrada en un realidad individual que por 
su parte, libre de los lazos de lo finito y lo condicional, se ofrece en una armonía 
perfecta con la naturaleza íntima,  la esencia del alma” 19.

Es  así que  el  ideal  tiene una manifestación dual  identificada  en una medianía de 
una  realidad abstraída de lo finito,  de lo particular y accidental, y  de la forma misma 
como armonía espiritual con su  fondo como esencia  de un  alma  sublimada que se  hace 
visible. Y esto parecería suspicaz a los ojos Adorno,  ya que se identifica someramente 
una bifurcación para lado y lado de la esencialidad del  ideal, es decir, de la medianía 

18 Ibíd. 
19 Ibíd.  p  60.



de lo exterior o realidad, y del fondo desde la armonía de lo espiritual. Parecería que 
cada lado es afirmado sólo en su  no identidad  respecto del otro, lo cual en una partición 
definitiva,  hace que la razón y la realidad no coincidan, y es esto lo que  genera en primera 
instancia,  la  estética dialéctica negativa. Dialéctica Negativa como un rechazo de la 
identidad sujeto-objeto de Hegel, basada en el principio de la no identidad. Concepto 
primordial adorniano para el arte actual, que desde el punto estético hace que las partes 
en sí mismas diverjan libremente con su  expresión particular y transitoriedad. 

En general,  toda esta metafísica estética  expuesta desde el lado de Hegel, devela la  
naturaleza  espiritual del  ideal en el arte,  explica su infinitud,  su libertad e independencia  
en el seno de lo sensible, el cual  en potencia, es decir, permaneciendo encerrado dentro 
de sí,  se repliega pleno de  felicidad  como una divinidad bienaventurada deseosa de 
ser expresada. Pero aunque esta naturaleza espiritual del ideal realmente puede ser un 
común denominador  tanto para Hegel como para Adorno, hay grandes diferenciaciones. 
Para Adorno, el recalcitrante idealismo objetivo hegeliano  enfatiza enérgicamente y  
exageradamente la contraposición del momento espiritual al momento sensible, “así 
ha unido la objetividad con el espíritu: enlazándose sin escrúpulos con la tradición ha 
identificado lo sensual, con lo accesorio”20. Hegel  reconoce el espíritu como la sustancia 
del arte por ser  el espíritu un ente  en y por sí mismo,  pero no debe ser definido como 
algo sutil y abstracto,  tal como “lo dice  en la definición de lo bello como el brillo sensible 
de la idea”21. Esto implica en Adorno, considerar una  dialéctica de la espiritualización  
de carácter constructivista, sobre la sustancia material del objeto en sí,  muy  diferenciada 
de lo espiritual  del idealismo filosófico hegeliano.

Para Adorno,  el  idealismo hegeliano desempeñó un papel de defensor de lo sensible 
que corroe la verdadera espiritualización. En Hegel “la doctrina de lo bello como brillo 
sensible de la Idea tenía carácter afirmativo”22. Una cualidad sobre lo sustancial, una 
apología de  lo inmediato lleno de sentido, pero que es contraria a la espiritualización 
radical. Por esto para Adorno, el momento espiritual del arte no es lo que el idealismo 
llama espíritu, sino más bien, el desterrado impulso mimético considerado como 
totalidad. Esto representa una mayoría de edad del arte, el cual le tomó mucho tiempo 
para emanciparse en los tiempos modernos,  de aquella cuestionable afirmación kantiana 
de que, “nada sensible es sublime”.

“Al ser eliminado el principio de imitación en pintura y escultura,  y  la retórica 
en la música, se hizo casi inevitable que los elementos liberados: colores, sonidos, 
configuración absoluta  de las palabras aparecieran e interviniesen como si ya por 
si mismos expresasen algo. Pero esto es ilusorio: su elocuencia  procede  solamente  
del  contexto en que aparecen”23.

20 Theodor W. ADORNO. Teoría Estética. Sobre la estética hegeliana del espíritu. Ediciones Orbis, 
S.A. Barcelona. 1983  p. 124.

21 Ibíd.
22 Ibíd. 
23 Ibíd.  p. 125.

238-  Rodolfo Ledesma



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  239

Esta es una clara oposición a Hegel, especialmente cuando se refiere a la belleza 
como unidad abstracta de la materia. Esto es, cuando vincula una unidad con ella misma 
excluyendo toda diferencia, y constituyendo en último término la pureza. Hegel advierte el 
contexto donde la belleza de la materia objetiva de las artes deviene, también reconoce su 
valor y belleza individual. Dicho de otra forma, esa pureza de los sonidos solos, la pureza 
de los colores en sí mismos, inmiscuyen para Hegel, una belleza agradable a todos por su 
carácter de sencillez y unidad constante a diferencia de lo que es mezclado. No obstante 
para Adorno, esta belleza como unidad abstracta de la materia, es ilusoria, ya que no 
se  ha constituido por estar fuera de la composición.  Realmente, es  un engaño, afirma 
Adorno, creer que el color rojo posee en sí mismo valores expresivos, o en los supuestos 
sonidos desunificados fuera de contexto, como en lo sonoro del  timbre instrumental  por 
el timbre, o del efecto  por el  efecto. Desde este punto de vista, esta es una buena crítica 
para aquellas tendencias musicales de vanguardia, las cuales manifiestan meros  sonidos 
complejos sin “ebullición” discursiva y como negación de los valores tradicionales. 
No obstante, algunos músicos experimentales del siglo XX y XXI, han adoptado estas 
posturas con estas características extremas, que aunque realmente responden a la 
arbitrariedad  y al azar en las relaciones entre los materiales y la expresión, muchas se 
han desvanecido en una repetición monótona de agotadas posibilidades. Por esto, como 
aporte crítico y valorativo contra estas posturas, realmente es vacuo y banal  el reducir 
todo a material natural, y como dice Adorno, “las teorías que lo mistifican no tienen 
más sustancia que la charlatanería de los experimentos cromo-acústicos, el fisicalismo 
de última hora, en música, por ejemplo, se reduce literalmente a sus elementos, una clase 
de espiritualización que en consecuencia arroja de sí al espíritu”24.  

Hablando en términos generales, Adorno no está dispuesto a reconocer la construc
tividad recalcitrante que arroja el espíritu hacia afuera. Y aunque  hay un reconocimiento 
implícito del espíritu en la obra, el sobrepeso de lo espiritual sobre él no es causal de la 
verdad del objeto, es decir, como sustancia material estética. Para Adorno hay un aspecto 
autodestructivo de la espiritualización hacia afuera, “filosóficamente se trata de una 
metafísica muy cuestionable y, por otra parte, es una caracterización demasiado general 
como para hacer justicia al espíritu en arte. Las obras se afirman realmente como algo 
de esencia espiritual  aunque ya no se presuponga  el espíritu como sustancia”25.

 Concluyendo este aspecto desde Adorno, la estética hegeliana deja abierto el problema 
de cómo se debe hablar del Espíritu como determinación de la obra de arte, sin tener que 
hipostasiar su objetividad como identidad absoluta. En Hegel, el Espíritu, al ser una de 
las formas de manifestación en el arte, se tiene que deducir del sistema filosófico y  tiene 
que aparecer  unívocamente en cada género artístico y potencialmente en cada obra.  
Pero  esto es siempre a costa del atributo estético de las multi-expresiones de lo exclusivo 

24 Ibíd.  
25 Ibíd.



sustancial del objeto. Aún más, cuando Hegel  dice que, “tenemos más necesidad de 
la ciencia que del arte mismo”, esto  aparece, como un rebosamiento problemático “de 
su visión jerarquizada de las relaciones mutuas de los distintos dominios espirituales. 
Pero por lo demás esta afirmación, comparándola con los crecientes intereses teóricos 
en arte,  tiene algo de verdad profética porque el arte tiene necesidad de la filosofía para 
desplegar su propio contenido”26. 

Virando en sí y sobre otras palabras,  en Adorno el  problema de la infusión  (como 
identidad) de lo espiritual en la sustancia que revela la metafísica del espíritu en 
Hegel,  parece conseguir paradójicamente  algo así como  la cosificación del espíritu 
en la obra de  arte,  ya que lo reduce a su idea, es decir,  a  una idea capaz de ser fijada. 
No obstante  esto representa ya  dentro del método filosófico hegeliano, una ambición 
bastante moderna  y  es  el hecho de pensar el arte desde su interioridad y no desde fuera, 
o lo que es lo mismo, a partir de su constitución subjetiva: “Aunque Hegel  pueda tener 
razón en este cambio de orientación, no la tiene porque sea deducible de un concepto 
sistemático superior,  sino porque procede de la esfera específica del arte. No todo ente es 
espíritu,  pero el arte es ente que llega a ser espíritu en su configuración”27.  Realmente 
el modelo idealista del arte reclama el arte para sí  de manera absoluta. Adorno acepta 
sesgadamente esta idea  y reafirma que toda mediación objetiva del arte por medio del 
espíritu,  definitivamente no puede ser arrojada de él.  Esto tiene no obstante,  una utilidad 
de juicio ya que  pone una barrera  apropiada, para la necia doctrina  del realismo estético 
entendido como mimetismo por excelencia, aunque simultáneamente esto recuerde 
reflexivamente y críticamente desde  el mismo Adorno, “que el arte no es el hermano 
gemelo del idealismo”.

26 Ibíd.
27 Ibíd.  p  126.

240-  Rodolfo Ledesma



Crítica y experiencia
Criticism and Experience

BERNARDO ORTIZ CAMPO
Universidad de los Andes

Colombia

‡

Resumen:

La escritura sobre arte, sobre todo en las 
últimas décadas, en su empeño por borrar 
todo vestigio de belle lettrisme, ha renegado 
de la condición experimental, que resuena en 
español con la palabra “ensayo”, implícita en 
un texto sobre arte. En todo caso el ensayo, 
este ensayo, busca sugerir más relaciones 
entre arte y escritura que las que la conjunción 
‘y’ señala —en otras palabras que el asunto 
no se reduce a una relación entre disciplina y 
objeto de estudio.

Palabras clave: Arte, escritura, herme
néutica, ensayo.

Abstract:

The literature on arts, and especially 
that of the last three decades, has denied the 
experimental conditions in its effort to erase 
any vestige of belle lettrisme, a condition 
which resounds with the word “essay”, which 
is implicit in the text on arts. In any case, 
this essay intends to suggest more relations 
between arts and writing than what the 
conjunction “and” yields –in other words, that 
this issue cannot be reduced to the relation 
between the field and the object of study.

Key words: Arts, writing, hermeneutics, 
essay.

‡ Recibido: Febrero 05 de 2008; Aprobado: Marzo 10 de 2008.



A modo de introducción. 

Este texto es un ensayo y como tal es un ejercicio de especulación. Especular significa 
aquí tomarse en serio la pregunta ¿Por qué una revista de arte, October, sólo publica 
fotos en blanco y negro? En la pregunta está implícita la posibilidad de interpretar 
críticamente una decisión de diseño. A su manera, este ensayo tiene algo que decir sobre 
el diseño gráfico pero lo dice de una forma oblicua. Porque lo que motiva la pregunta 
no es el diseño sino la relación entre arte y escritura. Es una relación que pide ser vista 
de una forma amplia; que incluya también los medios a través de los cuales circula la 
escritura sobre arte -de ahí que se tome en serio esa pregunta. Que la escritura sobre 
arte esté implicada -al igual que el arte- en una consideración sobre sus medios, es algo 
que a veces pasa sospechosamente desapercibido. Y aunque aquí no entro en la cuestión 
política implícita en esa omisión, sí creo que es algo que merece ser considerado. La 
escritura sobre arte, sobre todo en las últimas décadas, en su empeño por borrar todo 
vestigio de belle lettrisme, ha renegado de la condición experimental, que resuena en 
español con la palabra ensayo, implícita en un texto sobre arte. En todo caso el ensayo, 
este ensayo, busca sugerir más relaciones entre arte y escritura que las que la conjunción 
‘y’ señala -en otras palabras que el asunto no se reduce a una relación entre disciplina y 
objeto de estudio. Uno puede decir que hay una escritura ante el arte, bajo el arte, con 
el arte, contra el arte, del arte, desde el arte, mediante el arte, para el arte, en el arte, 
entre el arte, sin el arte, sobre el arte, por el arte, según el arte, y tras el arte. Asumo que 
el acto de escribir permite entender cosas que sólo se pueden entender escribiendo, así 
como hay cosas que sólo pueden ser estando en los espacios del arte. La relación entre 
la escritura de arte y la experiencia del arte no es mutuamente exclusiva. Pero al mismo 
tiempo ninguna puede dar cuenta totalmente de la otra y ambas se contaminan.

1.
Octubre. Existe una revista de teoría, crítica e historia del arte que tiene una política 

editorial muy curiosa: todas las imágenes que publica -que además no son muchas- se 

242-  Bernardo Ortiz Campo



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  243

publican en blanco y negro. Dado que la revista en cuestión ha tenido una influencia 
decisiva en el ecosistema del arte contemporáneo durante los últimos veinte años 
preguntarse por el por qué de esa decisión no resulta tan extraño. Una pesquisa por 
Google no revela ningún documento que aclare la cuestión. Eso no debería sorprender 
a nadie, no creo que es tan usual preocuparse por decisiones que son en última instancia 
formales y que, al menos en teoría, poco deberían importar. Después de todo el diseño 
sencillo -y hasta aburrido- de esa revista parece calculado para indicarle al lector que 
debe prestar atención sólo al contenido.

Y, ¿por qué no preguntarse por esas cuestiones formales? ¿No revelan acaso esas 
decisiones, así sean meramente formales -o precisamente por ser meramente formales-, 
posiciones sobre la relaciones entre escritura e imagen? ¿Posiciones que en lugar de ser 
articuladas en un escrito se materializan en una revista? ¿No entra en juego en la idea 
de revista el asunto de su materialización? En todo caso la ausencia de un documento 
que fije históricamente las razones de esa decisión me da cierta libertad especulativa 
que voy a aprovechar.

Lo primero será decir que detrás de esa política editorial, de sólo publicar fotos en 
blanco y negro, no se esconden, seguramente, razones económicas o técnicas. Eso se 
puede descartar si se piensa en que la revista la publica la M.I.T. Press y en sus últimas 
páginas hay una lista importante de benefactores (que ellos categorizan a la manera de un 
museo). Ese modelo de financiamiento, de hecho tiene dos consecuencias importantes: 
por un lado le permite a la revista mantener su independencia editorial y, no menos 
importante, le permite mantener su páginas libres de anuncios y propagandas que plagan 
otras revistas. Subrayo que esa segunda consecuencia no puede verse simplemente 
como un agradable efecto colateral. Si el diseño, inconspicuo, lo que busca es enfatizar 
el contenido de la revista, el esquema de financiación es una pieza fundamental para 
lograr ese propósito. Evita presiones innecesarias y permite un diseño editorial que no 
incluye fotografías a color.

Esto implica, entonces, que la razón no es de orden económico. Se podría alegar que 
es una cuestión de gusto. Un gusto un poco conservador, incluso nostálgico. Tal vez es 
una manera, un poco esnobista, de diferenciarse de las otras revistas de arte. Como si 
el blanco y negro fuera el síntoma inequívoco de la seriedad. Pero si eso fuera así, los 
criterios editoriales de la revista serían absolutamente arbitrarios y frívolos. Y si sus 
fundadores se tomaron el trabajo de diseñar un esquema de financiación que garantizara 
a la vez independencia editorial y publicitaria, sería absurdo que el diseño de la revista 
obedeciera a cuestiones de gusto. El diseño de la revista debería ser el resultado de un 
mecanismo crítico que le dé forma. De cierta manera, en la crítica, en el acto de escribirla, 
también entran en juego problemas formales, de ahí que reconocer su condición de 
ensayo, es decir de género literario, permite referirse a ellos.



La decisión de sólo publicar fotografías en blanco y negro tiene que ser el fruto, la 
condensación material, de una idea sobre la relación entre texto e imagen en un escrito 
crítico. Después de todo, una política editorial es algo que se establece para darle forma 
a una posición. Como si se dijera “nuestra posición es ésta, y por eso la revista tiene 
este formato, por eso tiene estos textos, por eso tiene estas fotos. Por eso tiene esta 
forma.” Entendida de esa manera una política editorial es susceptible de ser apreciada 
estéticamente. Y ese pequeño giro se convirtió para mí en una obsesión. Tenía que entender 
la lógica detrás de esa forma. La lógica detrás de la decisión de sólo publicar fotografías 
en blanco y negro. Lógica que debería poder deducirse de la misma revista.

Rodchenko. Un día el asunto se aclaró. La revista reprodujo en un artículo sobre 
Nikolai Tarabukin tres pinturas monocromas de Alexander Rodchenko: Puro color rojo, 
Puro color amarillo y Puro color azul (Gough, Tarabukin 86). Tres pinturas monocromas 
que, reproducidas en blanco y negro sólo producían tres rectángulos en diferentes tonos 
de gris. Ante eso me pregunté, ¿no sería mejor no reproducirlas? Llegué a pensar que 
tal vez esas reproducciones no eran reproducciones de las pinturas mismas, que tal vez 
habían sido “generadas” en el proceso de fotomecánica de la revista, y que lo único que 
las identificaba como pinturas de Rodchenko era el pie de foto. Intuí que este caso extremo 
podía revelar un razón (hipotética, es cierto, porque es fruto de mi especulación), pero 
una razón al fin y al cabo para las reproducciones en blanco y negro.

Paréntesis. Viéndolo en retrospectiva, resulta significativo que haya sido un artículo 
sobre la vanguardia rusa el que haya arrojado alguna luz sobre el asunto. No sólo porque 
la revista se llama October, si no porque son varios los artículos que esa revista le ha 
dedicado a las vanguardias soviéticas y a su relación con el diseño. Después de todo 
fueron los constructivistas quienes buscaban una mayor correspondencia entre las formas 
materiales y los procesos de pensamiento que les dan pie.

La abuela de Proust. Pero la verdad, lo que vino a mi cabeza en ese momento no fue 
la vanguardia rusa sino un episodio de En busca del tiempo perdido. Es un párrafo al 
principio de la primera parte del primer tomo. El narrador, todavía un niño, ha logrado 
que Francisca, la criada, le lleve una nota a su madre requiriendo, bajo falsos pretextos 
su presencia. Este capricho le genera un disgusto a la madre. No obstante ella accede 
a darle el beso de buenas noches y a leerle un libro de Georges Sand que la abuela le 
había regalado el día de su santo. Y en ese párrafo el narrador se preocupa por describir 
lo que él denomina “el arte del regalo de la abuela”.

“En realidad, no se resignaba nunca a comprar nada de lo que no se pudiera sacar un 
provecho intelectual, sobre todo ese que nos procuran las cosas bonitas al enseñarnos 
a ir a buscar nuestros placeres en otra cosa que en las satisfacciones del bienestar y la 
vanidad. Hasta cuando tenía que hacer un regalo de los llamados útiles, un sillón, unos 
cubiertos, o un bastón, los buscaba en las tiendas de objetos antiguos, como si, habiendo 
perdido su carácter de utilidad con el prolongado desuso, parecieran ya más aptos para 
contarnos cosas de la vida de antaño que para servir a nuestras necesidades de la vida 
actual. Le hubiera gustado que yo tuviera en mi cuarto fotografías de los monumentos y 

244-  Bernardo Ortiz Campo



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  245

paisajes más hermosos. Pero en el momento de ir a comprarlas, y aunque lo representado 
en la fotografía tuviera algún valor estético, le parecía enseguida que la vulgaridad y la 
utilidad tenían intervención excesiva en el modo mecánico de la representación: en la 
fotografía. Y trataba de ingeniárselas para disminuir, ya que no eliminar totalmente, la 
trivialidad comercial, de sustituirla por alguna cosa artística más para superponer varias 
capas o «espesores» de arte; en vez de fotografías de la catedral de Chartres, de las fuentes 
monumentales de Saint-Cloud o del Vesubio, preguntaba a Swann si no había un artista 
que hubiera pintado eso, y prefería regalarme fotografías de la catedral de Chartres, de 
Corot; de las fuentes de Saint-Cloud, de Hubert Robert, y del Vesubio, de Turner, con 
lo cual alcanzaba un grado más de arte. Pero aunque el fotógrafo quedase así eliminado 
de la representación de la obra maestra o de la belleza natural, sin embargo, el fotógrafo 
volvía a recuperar los derechos al reproducir aquella interpretación del artista. Llegada 
así al término fatal de la vulgaridad, aún trataba mi abuela de defenderse. Y preguntaba 
a Swann si la obra no había sido reproducida en grabado, prefiriendo, siempre que fuera 
posible, los grabados antiguos y que tienen interés más allá del grabado mismo, como, 
por ejemplo, los que representan una obra célebre en un estado en el que hoy ya no la 
podemos contemplar (como el grabado hecho por Morgen de la Cena de Leonardo, antes 
de su deterioro). No hay que ocultar que los resultado de esta manera de entender el arte 
del regalo no siempre fueron muy brillantes. La idea que yo me formé de Venecia en un 
dibujo de Ticiano, que dice tener por fondo la laguna, era mucho menos exacta de la que 
me hubiera formado con simples fotografías. En casa ya habíamos perdido la cuenta, 
cuando mi tía quería formular una requisitoria contra mi abuela, de los sillones regalados 
por ella a recién casados o a matrimonios viejos que a la primera tentativa de utilización 
se habían venido a tierra agobiados por el peso de uno de los destinatarios. Pero mi abuela 
hubiera creído mezquino el ocuparse de la solidez de una madera en la que aún podía 
distinguirse una florecilla, una sonrisa y a veces un hermoso pensamiento de tiempos 
pasados. Hasta aquello que en esos muebles respondía a una necesidad, como lo hacía 
de un modo que ya no estamos acostumbrados, la encantaba, lo mismo que esos viejos 
modos de decir en los que discernimos una metáfora borrada en el lenguaje moderno 
por el roce de la costumbre. Y precisamente las novelas campestres de Jorge Sand que 
me regalaba el día de mi santo abundaban, como un mobiliario antiguo, en expresiones 
caídas en desuso, y convertidas en imágenes, de esas que ya no se encuentran más que en 
el campo. Y mi abuela las había preferido lo mismo que hubiera alquilado con más gusto 
una hacienda que tuviera un palomar gótico o cualquier cosa de esas viejas que ejercen 
en nuestro ánimo una buena influencia, inspirándole la nostalgia de imposibles viajes por 
los dominios del tiempo.

(Proust, Por el camino de Swann 56-57)

La abuela buscaba evidenciar que entre ese objeto y su nieto había un tiempo y una 
distancia. La fotografía, seguramente sentía ella, le podía dar una ilusión perniciosa de 
inmediatez. La ilusión de que nada media entre la imagen y la cosa. Y esa preocupación de 
la abuela es mi hipótesis. Las fotos se reproducen en blanco y negro para hacer explícita 
la distancia que separa al lector de la obra reproducida. Una distancia que uno sabe que 
está allí, pero que en ocasiones las reproducciones se encargan de enmascarar.



Paréntesis. Retrospectivamente pienso también en una obra de John Baldessari que 
lleva por título The Best Way to do Art. La obra reproduce una fotografía de un avión, 
un Boeing 747. Bajo la fotografía un pie de foto dice:

“Un joven artista, en la facultad de artes, idolatraba las pinturas de Cézanne. Miraba 
y estudiaba todos los libros que podía encontrar sobre Cézanne y copiaba todas las 
reproducciones de Cézanne que hallaba en ellos. Visitó un museo y por primera vez vio 
una pintura de Cézanne en la vida real. La odió. No se parecía en nada a los Cézannes 
que había estudiado en los libros. Desde ese día, hizo todas sus pinturas del tamaño de 
las reproducciones y las pintó en blanco y negro. También pintó los pie de foto y las 
explicaciones que los libros ofrecían sobre sus pinturas. Muchas veces sólo usaba palabras. 
Y, entonces, un día se dio cuenta que muy pocas personas, en cambio, ven los libros y 
revistas como él lo hacía, y también como él, los reciben por correo. Moraleja: es difícil 
introducir una pintura en un buzón”.

(Lippard, Six Years 254)

La distancia que la abuela buscaba evidenciar entre el objeto (la catedral de Chartres, 
por ejemplo) y su nieto es la misma distancia que media entre el joven artista y las pinturas 
de Cezanne en el ejemplo de Baldessari. No sólo eso, entre los dos ejemplos también hay 
una distancia. Distancia que se revela en el cambio de relación con la fotografía entre el 
niño de finales del siglo XIX y el joven estudiante de arte de Baldessari.

Es precisamente en ese juego de distancias donde encuentro una razón de peso para 
la reproducción exclusiva de fotografías en blanco y negro en la revista. Aún para la 
reproducción de esas tres pinturas monocromas de Rodchenko en blanco y negro. Y 
es que, con las reproducciones en blanco y negro, la revista busca hacer explícita la 
distancia que separa el texto crítico de la obra. Esa distancia no se señala para renegar 
de un defecto de la escritura. Se hace explícita para dejar claro que esa distancia es en 
último grado insalvable. Y, no obstante, esa distancia insalvable debería tomarse como 
un punto de partida. Una perfecta reproducción en colores podía dar la ilusión de que 
no hay distancia. Esa, digo yo, es la razón por la que los editores tomaron la decisión 
de sólo ofrecer reproducciones en blanco y negro en la revista.

2.
Toda escritura sobre arte tiene que luchar con el vacío de la distancia. De las 

distancias, para ser más preciso: la distancia que separa la obra del texto; al artista que 
del que escribe (que puede llamarse crítico o crítica, historiadora o teórica); y al texto 
del lector -o lectora. Ese vacío de la distancia es evidente en cualquier texto, sea o no 
de arte. Pero a uno sobre arte habría que agregarle, a la distancia que separa la obra del 
texto, la que separa el texto del lector. Alguien podría objetar que estoy equiparando 
las dos distancias. Como si la presencia de la obra fuera de la misma naturaleza que la 
presencia del texto. Yo digo que si y que no. Que obviamente es distinta, pero que no 
habría que despreciar la importancia que tiene la experiencia de escribir dentro de la 
experiencia de la obra.

246-  Bernardo Ortiz Campo



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  247

La escritura sobre arte ha estado por mucho tiempo al servicio de cierta necesidad de 
preservar la originalidad de la obra de arte. Y originalidad es una palabra que uso aquí 
en su acepción más literal. En la que originalidad es cercanía al origen. Aunque sabemos 
que una obra de arte no tiene un origen único, el mito de que el origen de la obra de arte 
es el artista sigue siendo una de las piedras angulares de todo el aparato institucional 
del arte. Los museos, la crítica, la historia del arte, incluso las concepciones populares 
de arte (para no hablar del mercado y de la industria del arte) están siempre orientadas a 
preservar esa originalidad, ese origen mítico. “¿Cuál fue la intención del artista?” “¿Qué 
quiso decir el artista?” Esas preguntas son las que casi siempre se hacen ante una obra de 
arte. Como si la experiencia del artista fuera el único horizonte interpretativo. Subrayo 
la palabra único. La exigencia sobre cualquier discurso del arte es que debe responder 
esas preguntas. El texto parecería tener entonces una función clara: remontar la distancia 
que separa el texto de la obra y en últimas al espectador de la obra. Esa es la concepción 
benévola —y humanista— de la crítica de arte: acercar al espectador a la obra. Pero a 
esa misma concepción benévola de la crítica se le achaca que nunca puede remontar 
por completo la distancia. Y la crítica termina siendo una tarea estéril y susceptible de 
ser instrumentalizada por la industria cultural.

Esta manera de ver el asunto descansa sobre la noción de que la escritura sobre arte 
es un acto mimético. Mimético porque si el horizonte interpretativo es preservar la 
originalidad de mítica de la obra, es decir la intención del artista, entonces el texto debe 
articular en palabras lo que el artista hizo. Las palabras deben imitar la obra. Ser una 
especie de traducción. Las palabras fijan y reflejan (como un espejo) lo que el artista quiso 
decir, su intención. El criterio de verdad sería qué tan buen espejo es. Un texto crítico, 
entendido así, simplemente traza los contornos de la intención y del qué-quiso-decir-
el-artista. Como si la escritura fuera un sustituto, pobre, de la experiencia del arte. Y al 
sustituirlo renuncia a la experiencia misma de escribir. Aquí es posible señalar otra vez 
la obra de Baldessari. Recordar que el joven artista copiaba no solo las reproducciones 
-en blanco y negro- de las pinturas de Cezanne sino sus pie de foto y los texto que las 
acompañaban.

La escritura sobre arte, asumida como una escritura que imita, es, en parte, el resultado 
de la separación marcada entre el acto de escribir y el acto de leer. El que lee un escrito 
sobre arte está doblemente removido de la obra sobre la cual lee. Ese texto es una sombra 
de una sombra. Esto es lo que está implícito en esta manera de comprender la crítica. 
Esto, a su vez, explica por qué el crítico casi siempre se describe como alguien pasivo, 
desprovisto de experiencia (artista frustrado), flaco y ojeroso. Como si viviera sumergido 
en ese mundo de sombras. Baudelaire:

Habéis visto un Gavarni que representa a un pintor encorvado sobre su tela; detrás 
de él un señor, grave, seco, estirado y de corbata tiene en la mano su último folletín. 
«Si el arte es noble, la crítica es santa». -«Quién dice eso?»- «¡La crítica!» si el artista 
representa tan fácilmente el mejor papel es porque el crítico sin duda es un crítico como 
tantos. En materia de medios y procedimientos tomados de las obras mismas, el público 



y el artista no tienen nada que aprender. Esas cosas se aprenden en el taller , y el público 
no se preocupa más que del resultado.

(Baudelaire, ¿Para qué la crítica? 101)

“Sí, el artista representa fácilmente el mejor papel” reclama Baudelaire con razón 
es porque el crítico ha escogido detenerse “en los medios y procedimientos tomados 
de las obras mismas”, en otras palabras su escritura sólo busca imitar, es mimética. Ese 
crítico que señala Baudelaire no echa mano de su propia experiencia, ni siquiera de su 
experiencia de escribir. De lo que el acto-de-escribir-sobre-lo-que-está-en-frente puede 
poner a su consideración. Lo que se oculta detrás de esto es el mito (aún vivo) de que la 
crítica es una labor desprovista de experiencia. Despojada de la experiencia intoxicante 
de la creación. Y cuando Baudelaire anuncia la necesidad de una crítica parcializada y 
apasionada, lo que busca en el fondo es una crítica cargada de experiencia.

Un ensayo de Agamben. En un ensayo titulado Infancia e historia, Giorgio Agamben 
señala dos cosas que son relevantes aquí. La primera: que en la época moderna hay una 
inversión absoluta del papel de la imaginación en el acto de conocer. “Para los antiguos 
-dice Agamben- la imaginación, desterrada hoy del conocimiento por ser irreal, era el 
medio supremo del conocimiento” (Agamben, Infancy and History 27)1 La imaginación 
no es ya “el intermediario entre los sentidos y el intelecto, permitiendo, a través de la 
fantasía, la unión entre la forma sensible y su inteligibilidad.” (27) Y la segunda: que ese 
destierro de la imaginación implica también un destierro del deseo. En otras palabras que 
la concepción moderna de ciencia está desprovista de deseo y de imaginación. Agamben: 
“En verdad, el fantasma, que es la fuente del deseo, es también -como mediador entre 
el hombre y el objeto- la condición para lograr atrapar ese objeto de deseo y, en última 
instancia, para satisfacer su deseo”. (28)2 En última instancia se trata de lograr el anhelo 
de Duchamp de “atrapar las ideas en la mente como la vagina atrapa al pene”: el fantasma 
se construye escribiendo.

El acto crítico encierra dos formas de experiencia. Una es obvia. Se trata de la expe
riencia de estar ante la obra. La segunda entra en relación con la primera: se trata de la 
experiencia de escribir. Pero esta relación no tiene por que ser una relación de imitación, 
una relación mimética. Porque el acto de escribir, como tal permite tener otro tipo de 
relación con la obra. Es aquí donde esa exigencia de un lenguaje mimético se vuelve 
contraproducente. Eso es precisamente lo que criticaba Baudelaire, y que no es otra cosa 
que una escritura desprovista de imaginación y deseo para utilizar palabras de Agamben. 
“Un crítico como tantos” es el que no desarrolla una escritura alrededor de las obras de 

1 “For antiquity, the imagination, which is now expunged from knowledge as ‘unreal’, was the supreme 
medium of knowledge. As the intermediary between the senses and the intellect, enabling, in phantasy, the 
union between the sensible form and the potential intellect.” (Agamben, Infancy and History 27).

2 “Indeed, the phantasm, which is the true source of desire (‘phantasia ea est, quae totum parit desiderium’) 
is also -as mediator between man and object- the condition for the attainability of the object of desire and 
therefore, ultimately, for desire’s satisfaction.” (Agamben, Infancy and History 28).

248-  Bernardo Ortiz Campo



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  249

arte. Es decir que usa instrumentalmente el lenguaje (un tono meramente informativo 
es un síntoma inequívoco de ese uso instrumental del lenguaje). Esa exigencia mimética 
está enquistada en la idea de lo que debe ser una disciplina teórica y es una consecuencia 
directa del destierro de la imaginación, en el sentido profundo que le da Agamben.

Un texto crítico tiene la posibilidad de afectar su objeto de estudio. En ese sentido 
la crítica, la historia y la teoría del arte tienen una relación complicada con su objeto 
de estudio. Porque al contrario de una ciencia, todas esas disciplinas retornan sobre su 
objeto, transformándolo. Sin embargo todos los protocolos académicos, institucionales 
y burocráticos que rodean la escritura sobre arte hacen de cuenta que eso no es así. Y 
este problema, que parecería un problema meramente teórico, se expresa en el estatuto 
de la investigación en artes dentro de las instituciones académicas. O en la separación 
casi esquizofrénica entre las materias teóricas y las materias prácticas dentro de los 
planes de estudio de artes.

Octubre, bis. El gesto editorial de la revista, publicar únicamente fotos en blanco y 
negro, se puede entender como una manera de mantener abierta la distancia. De no tratar 
de cerrarla ilusoriamente con medios que parecieran nos acercan acríticamente al objeto. 
Una reproducción a colores de las tres pinturas de Rodchenko, por ejemplo. Porque 
esa ilusión le daría a la escritura un papel secundario. Casi irrelevante. Una especie de 
solución transitoria al problema de la distancia. Como si se esperara que algún día la 
obra pueda transmitirse por completo.

3.
Y ¿qué pasa si se entiende la escritura sobre arte como un ejercicio? En la cultura 

occidental se ha ido perdiendo paulatinamente la posibilidad del ejercicio como una 
manera de aprender. Durante toda la antigüedad el ejercicio era una de las formas 
fundamentales de entender algo. El arte es, tal vez, el último reducto del ejercicio en la 
vida contemporánea. Como si la información consistiera en el único paradigma válido. 
Una de las consecuencia importantes de la enseñanza del arte en la universidad es que 
la obliga a mantener abiertas formas de aprendizaje que están basadas en ejercicios. Que 
en el fondo es un aprendizaje a través de la experiencia.

Una escritura sobre arte entendida como ejercicio no implica una escritura que 
abandone el rigor de las formas académicas establecidas. La noción de ejercicio lo que 
hace es agregar otra capa. Otro espesor. Esto traería consigo una reflexión necesaria 
sobre los medios a través de los cuales circula la crítica. Por eso mismo es tan importante 
la decisión editorial que he citado reiterativamente. El contenido crítico no se articula 
únicamente a través de palabras impresas, sino que el impreso, como tal -su diseño- 
tiene un contenido crítico. En este caso mantiene abierta la distancia entre la obra y el 
texto.

Un ejemplo (artístico). Poco antes de convertirse en artista, Vito Acconci publicaba, 
con Bernadette Mayer una revista de poesía que se llamaba 0-9. El título hacía referencia 
a una serie de dibujos de Jasper Johns que se llaman 0-9. Johns superpuso todos los 
números, uno encima de otro. Un proceso manual. La revista se imprimía por mimeógrafo. 



Acconci transcribía todos los artículos en una máquina de escribir y eso le producía cierto 
placer. El acto físico de sentarse y transcribir. Tanto que empezó a transcribir textos que 
le gustaban. Simplemente por el gusto de hacerlo. Textos de Flaubert, de sus Diarios 
de viaje. Poemas oscuros del siglo XIX. La transcripción se convirtió en ejercicio. Esto 
era una continuación de la manera como había empezado a escribir poesía: traduciendo 
doce versos de Esquilo que se extendían por 15 páginas. La “traducción” de cada verso 
ocupaba casi una página. Lo interesante es que hacer la revista se convierte en un ejercicio, 
que es a su vez un vehículo que retorna sobre la poesía.

Entendida como un ejercicio, la escritura lo que hace es hacer entender a través de la 
experiencia de escribir. No se trata de una escritura que informa, sino de una escritura 
que transforma.

Otro ejemplo (no artístico). En “El maestro ignorante” de Jacques Rancière un profesor 
de la época de la ilustración, Joseph Jacotot, tiene una epifanía. Todo empezó cuando 
debía enseñarles francés a unos estudiantes holandeses. Él no sabía holandés. Así que 
aprovecha la publicación de una edición bilingüe del Telémaco de François Fenelon: se 
la entrega a los estudiantes que deben leerla y escribir, en francés, un comentario sobre 
el libro y “Cuál no fue su sorpresa -escribe Rancière- al descubrir que sus alumnos, 
entregados a sí mismos, habían realizado este difícil paso tan bien como lo habrían hecho 
muchos franceses.” (Maestro ignorante 10) Lo que llevó a Jacotot a pensar:

“No había dado a sus «alumnos» ninguna explicación sobre los primeros elementos 
de la lengua. No les había explicado ni la ortografía ni las conjugaciones. Ellos solos 
buscaron las palabras francesas que correspondían a las palabras que conocían y las 
justificaciones de sus desinencias. Ellos solos aprendieron cómo combinarlas para hacer, 
en su momento, oraciones francesas: frases cuya ortografía y gramática eran cada vez 
más exactas a medida que avanzaban en el libro; pero sobretodo eran frases de escritores 
y no de escolares. Entonces ¿eran superfluas las explicaciones del maestro? O, si no lo 
eran, ¿a quiénes y para qué eran entonces útiles esas explicaciones?” (Rancière, Maestro 
ignorante 12)

“Pero sobre todo eran frases de escritores y no de escolares” es una frase que sintetiza 
perfectamente la tesis con la que tiene que concluir este texto. Y es que entendida como 
un ejercicio que recupera el papel de la imaginación en el acto de conocer, la crítica 
tiene una relación analógica con el mismo proceso creativo. Su medio es el lenguaje y 
todas las mediaciones que tienen lugar en el lenguaje. Eso incluye los medios técnicos 
por los cuales el lenguaje fluye. Uno podría decir, por lo tanto que la crítica es un acto 
productivo. Es decir transformador de la realidad.

“En el acto de la palabra el hombre -dice Rancière- no transmite su conocimiento 
sino que poetiza, traduce, e invita a otros a hacer lo mismo. Comunica como artesano: 
manipulando las palabras como herramientas. El hombre comunica con el hombre por 
obra de sus manos así como por las de las palabras de su discurso: -citando a Jacotot- 
«Cuando el hombre actúa sobre la materia, las aventuras de ese cuerpo se convierten en 

250-  Bernardo Ortiz Campo



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  251

la historia de las aventuras de su espíritu» […] Comunica poetizando: como un ser que 
cree que su pensamiento es comunicable, su emoción susceptible de ser compartida. 
[…] Es necesario que el artesano hable de sus obras para emanciparse; es necesario que 
el alumno hable del arte que quiere aprender. -En palabras de Jacotot- «Hablar de las 
obras de los hombres es el medio de conocer el arte humano».

(Rancière, Maestro ignorante 87-88).

Bibliografía

Giorgio AGAMBEN. “Infancy and History: An Essay on the Destruction of Experience”. Infancy 
and History: On the Destruction of Experience. Trad. Liz Heron. Lóndres: Verso, 2007. 13-72.

Charles BAUDELAIRE. “¿Para qué la crítica?”. Salones y otros escritos sobre arte. Trad. Carmen 
Santos. 2a ed. Madrid: Visor, 1999.

María GOUGH. “Tarabukin, Spengler, and the Art of Production”. October. 93 (2000): 79-108

Lucy LIPPARD. Six Years: The Dematerialization of the Art Object. Berkeley: University of 
California Press, 1973.

Marcel PROUST. Por el camino de Swann. Trad. Pedro Salinas. 1a. ed. revisada. Madrid: Alianza 
Editorial, 1998.

Jacques RANCIÈRE. El maestro ignorante: Cinco lecciones de emancipación intelectual. Trad. 
Núria Estrach. Barcelona: Laertes, 2003.





Experiencia de lo inefable y rigor político de la mirada en el cine
Experience of the Ineffable and Political Rigor in the Cinematic Gaze

JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO
Departamento de Filosofía, Universidad del Valle

Colombia

‡

Resumen:

¿Cómo decir algo de lo que nada se dice, 
precisamente? Sin embargo, en el decir hay 
siempre una audacia que alcanza, que salva 
obstáculos, como cuando hacemos relato de 
aquellas situaciones de terror que nos han 
dejado sin habla y sin nervios (entonces 
recuperamos en la palabra algo que fue 
torturantemente inefable). Con el lenguaje 
se vuelve siempre, como insistiendo en 
liberar algo que ha quedado atrapado, sólo 
así es posible que al menos algo sea dicho 
para que no corra la idea de que nada se dijo, 
de que con todo el recurso del lenguaje con 
que contamos hayamos quedado sin remedio 
en lo inefable. Cuando la experiencia corre 
en un silencio de muerte y la boca no es ya 
boca para declarar, ni el aire movimiento 
de sonidos articulados que consiga delinear 
una idea, cifrar un mensaje, es en lo inefable 
donde nos encontramos. Pasión muda de 
la vida vivida como deslumbramiento. He 
llegado a esta situación de querer decir algo 
acerca de lo inefable porque una frase de Hans 
Georg Gadamer ha quedado en entredicho 
al leer y discutir Verdad y método, y puede 
ser que aún él, el filósofo del optimismo de 
lo humano en el lenguaje, no haya querido 
dejar sin opciones al lenguaje cuando alude 
precisamente al: “fracaso del lenguaje…”. 

Palabras claves: Gadamer, lenguaje, 
inefable, expresión.

Abstract:

How can one talk about something about 
which precisely nothing is said? Nevertheless, 
in speaking there is always an audience that 
succeeds, overcoming obstacles, as when we 
tell a tale of terrifying situations that we have 
left unspoken and without nervousness (we 
then recover in words something that was 
tortuously ineffable). It always turns around 
with language, as insisting in liberating 
something that has been entrapped; only thus 
is it possible that at least something may be 
said, so that the idea about which nothing is 
said will not run away, which has remained, 
despite all the recourses of language without a 
mouth to speak it, nor does the air move with 
articulated sounds that manage to delineate 
an idea, code a message; we find ourselves 
in the ineffable. Passion changes a life lived 
as bedazzled. I have arrived at the point of 
wanting to say something about the ineffable 
because, upon reading and discussing Truth 
and Method, a phrase of Hans Georg Gadamer 
has remained in doubt, and it may be that even 
he, the philosopher of optimism of the human 
in language, had not wished to leave language 
without options when he alludes precisely to: 
“the failure of language…”

Key Words: Gadamer, language, 
ineffable, expression. 

‡ Recibido: Septiembre 03 de 2007;  Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



254-  Juan Manuel Cuartas Restrepo

“Un film no es una suma de imágenes sino una forma temporal”
	 Maurice Merleau-Ponty

I.

Algo diré de lo inefable sin importar de momento si al declararlo de esta manera 
una sombra de sin razón se haga presente. ¿Cómo decir algo de lo que nada se dice, 
precisamente? Sin embargo, en el decir hay siempre una audacia que alcanza, que salva 
obstáculos, como cuando hacemos relato de aquellas situaciones de terror que nos 
han dejado sin habla y sin nervios (entonces recuperamos en la palabra algo que fue 
torturantemente inefable). Con el lenguaje se vuelve siempre, siempre, como insistiendo 
en liberar algo que ha quedado atrapado, sólo así es posible que al menos algo sea dicho 
para que no corra la idea de que nada se dijo, de que con todo el recurso del lenguaje con 
que contamos hayamos quedado sin remedio en lo inefable. Cuando la experiencia corre 
en un silencio de muerte y la boca no es ya boca para declarar, ni el aire movimiento de 
sonidos articulados que consiga delinear una idea, cifrar un mensaje, es en lo inefable 
donde nos encontramos. Pasión muda de la vida vivida como deslumbramiento. 

He llegado a esta situación de querer decir algo acerca de lo inefable porque una 
frase de Hans Georg Gadamer1 ha quedado en entredicho al leer y discutir Verdad y 
método, y puede ser que aún él, el filósofo del optimismo de lo humano en el lenguaje, 
no haya querido dejar sin opciones al lenguaje cuando alude precisamente al: “fracaso 
del lenguaje…”. ¿Cuántas veces vivimos este “fracaso del lenguaje”?, ¿cómo se nos 
representa? (aunque resultaría absurdo hablar en tal caso de ‘representación’). No es con 
el lenguaje como resolveremos ciertos asuntos, ni con razones ni con frases hechas; ambas 
parecen sobrevolar la situación sin conseguir afectarla, sin darle una salida, sin fluir ni 

1 Cfr. H. G. GADAMER. Verdad y método. Vol. I. Ediciones Sígueme. Salamanca. 1994.



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  255

comprender, como no encontrando recurso que decida finalmente lo que hemos alcanzado 
en la experiencia. Pareciera entonces que no sólo es el lenguaje sino también uno mismo 
y la cultura que nos asiste lo que fracasa; son momentos que podrían confundirse con 
una versión acerca de los hechos, pero para los que no alcanza la palabra, como si algo 
vivo se nos apagara en las manos. ¿Entonces para qué la palabra que crea mundos y 
traza puentes, si no podemos salvar ese momento y esa forma viva?

Nuestro esfuerzo se mide reiteradamente en el despliegue del lenguaje, que es 
desproporcionadamente lingüístico, con descripciones, evaluaciones, prospecciones y 
demás. Pero que Gadamer considere en la misma proporción el “fracaso del lenguaje”, no 
parece tolerable cuando nos han enseñado, que es en el lenguaje donde habitamos y es en 
él donde damos forma al tiempo. Enmarcados en el optimismo de la razón, consideramos 
haber dado con la fórmula fundante de las cosas, cuando el lenguaje nos lleva de la mano 
hasta las cosas mismas para enseñarnos que son así o asá. Gadamer agrega a su frase 
la siguiente primicia: “[…] el fracaso del lenguaje demuestra su capacidad para buscar 
expresión para todo […]”2 El filósofo pone así de precedente que sí es lícito decir algo 
de lo inefable, o intentar decirlo, no contentarse con la suspensión de la experiencia 
como poniéndose en presencia de un vacío que desfigura la misma realidad. En tanto 
que somos en el lenguaje, este representa un instinto de vida que consigue sobrellevar 
absolutamente todo; no obstante, ¿cómo entender que haya espacios para lo inefable? 
(fracasa el lenguaje sin fracasar por ello el ser que lo sustenta; el mismo ser que no 
consigue representarse en la experiencia de lo inefable, buscará en un tiempo alterno de 
restitución la expresión apropiada para apuntalar dicha experiencia).

Un poeta místico español que todos conocemos, si no por haberlo leído, sí por la 
diseminación de su nombre, curiosamente traducido a otras lenguas: Saint Jean de la 
Croix, San Giovanni della Croce, Saint John of the Cross, nos entrega en sus tres poemas 
principales: «Noche oscura del alma», «Cántico espiritual» y «Llama de amor viva» una 
profundidad de paisajes interiores que bien pueden lindar con lo inefable. San Juan de 
la Cruz consiguió resolver en lo inefable místico la honda conmoción de su espíritu, la 
retención de su ser vivo; vivió el tormento de las visiones y acaso, como lo anunciaron 
ayer las noticias en la radio, vivió como un 60% de la población, la experiencia de 
escuchar voces mientras sostenía su diálogo íntimo del alma consigo misma, que en su 
momento también lo vivió Platón, sólo que este último hizo de su experiencia objeto de 
análisis, fundando el problema de la verdad y la apariencia.

“Entreme donde no supe, / y quedeme no sabiendo, /toda ciencia trascen
diendo.

Yo no supe dónde entraba, /pero cuando allí me vi, / sin saber dónde me estaba, 
/ grandes cosas entendí; / no diré lo que sentí, / que me quedé no sabiendo, / toda 
sciencia trascendiendo. […]

2 Ibíd.



256-  Juan Manuel Cuartas Restrepo

Estaba tan embebido, / tan absorto y ajenado, / que se quedó mi sentido / de 
todo sentir privado, / y el espíritu dotado / de un entender no entendiendo, / todas 
sciencia trascendiendo”3.

¿Qué estaba ocurriendo a San Juan de la Cruz que no tengamos la inclinación de 
atribuir a un trastorno mental? Algo de la pura experiencia se estaba poniendo en 
evidencia, y sin embargo era inefable, inenarrable, el padre carmelita descalzo adolecía 
de una fórmula de lenguaje para entroncarla en el devenir de sus acciones. Cualquiera 
de nosotros puede hacer hoy el ascenso a la gruta donde se sucedían las visiones y las 
voces de San Juan de la Cruz, donde la luz que embadurnaba tenuemente el lugar cobraba 
forma en las piedras, donde el monje hundía la cabeza entre las manos para apaciguar 
la algarabía de las representaciones; sin embargo al entrar en aquel lugar que ya no es 
ni místico ni humano, no hay más movimiento que el paso de las tropillas de turistas y 
el resonar exterior de un megáfono que anuncia la hora de la partida. ¿A dónde ha ido 
lo inefable?, o quizá no sea esta la pregunta adecuada, una vez que advertimos que se 
trata de nosotros mismos, que no somos en la misma proporción seres de lo inefable. 
Acaso resida la diferencia en que para San Juan de la Cruz no hubo hora de partida, que 
cuanto contenía su alma, se hizo realidad allí, en el silencio de la gruta, en la elocuencia 
muda de la rugosidad de las piedras, en el misterio.

Volvemos entonces a Gadamer, que anuncia enfáticamente ante el “fracaso del 
lenguaje”, la “capacidad de buscar expresión para todo”, lo que puede significar en la 
escala poética de San Juan de la Cruz la escritura de su declaración en prosa de los poemas 
mayores; el primero de ellos inmensamente célebre, la «Subida del monte Carmelo», 
que “trata de cómo podrá una alma disponerse para llegar en breve a la divina unión, 
da avisos y doctrina, así a los principiantes como a los aprovechados, muy provechosa 
para que sepan desembarazarse de todo lo temporal y no embarazarse con lo espiritual y 
quedar en la suma desnudez y libertad de espíritu, cual se requiere para la divina unión”4. 
San Juan de la Cruz va revelando lo inefable, lo va alzando del misterio a la palabra, de 
la palabra al sentido y a la comprensión de su experiencia mística; no de otra manera 
llegamos a las cosas por él nombradas.

Hay que resaltar aquí dos aspectos: primero, que “fracaso” no es un término absoluto, 
y segundo, que en su resolución el lenguaje busca, traza un horizonte, disuelve el fracaso 
y de lo inefable dice algo. La experiencia es por tanto filosófica, cuando del asombro 
que nos produce nuestra percepción de la realidad se va derivando el conocimiento en 
un ejercicio de penetración, indagación, elucubración y comunicación; sin ese primer 
momento, sin ese sentirse en un vacío sin nombre en el que están ocurriendo cosas nunca 
antes nombradas, no hay experiencia de lo inefable, como no hay tampoco búsqueda 
de una expresión en el lenguaje. De esta manera nos cuenta el niño sus tormentos 

3 S. J. de la CRUZ. «Coplas de él mismo, hechas sobre un éxtasis de hasta contemplación», en Poesías 
completas. Editorial oveja negra. Bogotá. 1983, pp.- 19-21.

4 Ibíd.



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  257

nocturnos y a su turno la poesía revela la belleza, tirana universal, como hablándonos 
desde lo alto.

II.

Lo inefable en el cine podría ser un gran tema, no necesariamente como evocación 
del cine mudo o a riesgo de los buenos oficios que presta el sonido a la edición 
cinematográfica, sino como experiencia de mundos en la “gruta” donde la luz cobra 
forma, contraste, movimiento. En el ingreso en el espacio-mundo de la sala de cine, la 
retención de la continuidad del lenguaje es la primera disposición de cara a lo que podrá 
considerarse como una experiencia contemporánea de lo inefable. Fijación del cuerpo, 
anulación de la luz y la transparencia que nos enseña como desaparecidos el lugar en 
donde estamos y las cosas que nos rodean; y de pronto: banquete visual y auditivo del 
que no declaramos nada en el momento, que vivimos como en un paréntesis del tiempo. 
Inefable la condición de sujeto mínimo ante la desproporción de los cuerpos, los rostros, 
las escenas expuestas; inefable igualmente el ingreso en otras realidades sin tocar a la 
puerta ni avanzar un paso, como habitantes invisibles. En la primera escena del filme 
Caravaggio (1986), del inglés Derek Jarman, en el extremo de una rústica habitación un 
hombre enfermo en una cama divaga con sus recuerdos; si preguntáramos ¿quién más 
está allí?, los lógicos responderían: –el criado fiel que lo acompaña. Pero la realidad es 
otra, porque los habitantes invisibles que viven aquella escena como inefable también 
están presentes.

Para ir al punto, lo inefable contiene la experiencia estética que se rompe en la palabra. 
En esa lucha entre la palabra y su silencio, corresponde aún al cine delimitar lo uno y lo 
otro, como si no tuviera el cine otro destino diferente a reproducir formas y animarlas, 
disponerlas en un tiempo propio que asombra. Lo que consigue el cine es proporcionar 
espacios para que ingresen a escena sentidos más puros que derivan precisamente de lo 
inefable, de lo simplemente expuesto y nunca modificable; el esguince visual que declara 
sin palabras, que capta la mirada, la suspende, la hunde en lo profundo. 

Aunque resulte duro decirlo, el uso de la palabra humaniza, pero también cosifica; 
con su hostigante logicismo, en el cine la palabra tiende un asalto a lo inefable, y quien 
ha sido retenido en el espacio-mundo de la sala puede no considerar la suspensión y 
deslumbramiento del que ha sido objeto, redundando en la palabra y en la trama como 
un crítico avieso que no considera su retención en la “gruta” ni el paréntesis del propio 
cuerpo y el propio mundo, sino que entabla una discusión desde los nombres comunes: 
actores, directores, efectos, temas. No obstante, lo que ha ocurrido es lo siguiente: la 
condición de mundo que nos ofrece el cine es global y suficiente; se percibe en toda su 
dimensión, al punto que la palabra es allí sólo conducción narrativa, no experiencia de 
comunicación con los caracteres de la pantalla. Ante el cine, ofrecido en la plenitud de 
un “aludir”, el observador guarda silencio; de momento es suficiente guardar silencio 
y percibir como un objeto grandioso el regalo de la luz, algo que, como en San Juan de 
la Cruz, habla desde lo inefable. Mientras se permanece con asombro e interés ante un 



258-  Juan Manuel Cuartas Restrepo

filme, parece resolverse la pregunta: ¿por qué tendríamos que decir algo? la experiencia 
del cine bien puede decirse a gritos, como puede restituirse en un análisis o derivar 
en una crítica; en los dos últimos casos, una pedagogía de lectura y análisis rodea de 
instrumentos lingüísticos la observación del cine, bombardea la pura vivencia de lo 
inefable, ignorando que enfrentados al objeto somos en silencio una experiencia muda 
que se construye. 

En Caravaggio hay una singular sucesión de situaciones anacrónicas que no 
necesitarían resolverse: la vida del pintor italiano Michelangelo Merisi, Caravaggio, 
transcurrió entre 1571 y 1610, lo que significa que difícilmente objetos como una 
bicicleta, una calculadora, un bombillo, una máquina de escribir, o ruidos como el paso 
de los carros, un vapor, una transmisión radial podrían estar presentes, y sin embargo lo 
están; emplazados en la cotidianidad del pintor, coexisten allí como traídos del futuro. 
Al desenvolverse las imágenes, no va quedando duda de la vida tumultuosa del pintor, 
la recurrencia en su pintura a fuertes contrastes de luz y sombra, el realismo dramático, 
la indagación del desnudo masculino, pero el film quiere declarar muchas cosas más que 
desde la modernidad ingresan en los espacios del pintor, disponiéndose sin ordenamiento 
lógico, por el sencillo hecho de que el cine puede hacer este tipo de cosas. Que sea este 
un gesto de postmodernidad, precisamente en el cine, donde confluyen todas las estéticas, 
donde la redefinición de mundo es finalmente posible, quedaría del lado del análisis, 
pero es allí donde lo inefable pone sus huevos.

“El mundo percibido –afirma Maurice Merleau-Ponty– comporta relaciones, y de 
una manera general un tipo de organización, que no son clásicamente reconocidos por 
el psicólogo o el filósofo”5. Dichos ordenamientos son asaltados en el cine al punto que 
la percepción no halla la pregunta adecuada por el ser de las cosas. Sobreviene entonces 
lo inefable, y lo que pudo ser un juego estético para Derek Jarman, será para el receptor 
de su film un ofrecimiento matizado de formas en el tiempo límite del cine.

III.

En su primera consideración lingüística, la palabra ‘mirar’, latín mirāri, aludía a: 
‘admirarse’, ‘quedarse suspenso’, ‘maravillarse’; aquella consideración hacía vislumbrar 
experiencias de lo inefable que fueron adelgazándose hasta la valoración contemporánea 
de la mirada, en la que se privilegia la ‘fijación de la vista’, el ‘prestar atención’, pero ante 
todo ‘atender’ y ‘considerar’, situaciones todas en las que el ‘maravillarse’, el ‘quedarse 
en suspenso’ han cedido su lugar al pensamiento y al “rigor político de la mirada”. Sin 
dejarse llevar por la fascinación de quien advierte en la percepción la retención de la 
mirada como primera corporización entre sujeto y mundo, Merleau-Ponty identifica esta 

5 Maurice MERLEAU-PONTY. Le primat de la perception et ses conséquences philosophiques. Éditions 
Verdier. Paris. 2004, p. 44.



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  259

última opción política de la mirada: “No hay mirada sin pensamiento –escribe en su 
ensayo «El ojo y el espíritu»–. Pero no basta pensar para ver: la mirada es un pensamiento 
condicionado, nace ‘con motivo de’ lo que sucede en el cuerpo, por él es ‘excitada’ a 
pensar […]. El pensamiento de la mirada funciona según un programa y una ley que ella 
no se ha impuesto […]. La situación es por tanto esta: todo lo que decimos y pensamos 
de la mirada la convierte en pensamiento”6.

La ‘mirada’ vuelve en el cine a su consideración primera, en tanto que el cine es 
estética de luz y movimiento, percepción instantánea de mundos, soledad del receptor, 
siendo tanto y más: acumulación de la imagen, libertad de ofrecimiento y de contraste, 
violencia, transparencia. No obstante, en la raíz de estas movilizaciones, la estética en 
el cine confecciona formas diversas de dominación que queremos nombrar como: “rigor 
político de la mirada” y que necesitamos indagar:

a)	 De muchas maneras se ha venido planteando la separación de los dominios ético 
y estético; aquella frase admirable de Ludwig Wittgenstein en el Tractatus lógico-
Philosophicus: “Ética y estética son una y la misma cosa (Ethik und Aesthetik sind 
Eins)”7  podría dejar de ser cierta, en tanto que la estética ha cobrado una autonomía tal 
que parece desprendida del hombre, sin afán de restituir al arte su condición ética. Lo 
visual en el arte contemporáneo aparece como desarraigado de la objetividad debida 
a quienes prestan la mirada; dicho así, la elección es definitivamente postmoderna, y 
sentencia en la fragmentación la imposibilidad de conferir una ética al acto estético. 
Las formas que sustentan el ser nos han enseñado que éste tiene plenitudes y fronteras 
(su constitución ética, su condición política); sin embargo, de la mano del arte vamos 
aprendiendo que también hablan en él su corteza o su perfil, su desfiguración o su 
aparecer efímero. Lo visual, que restituye sus ofrecimientos en el cine, construye 
episodios de percepción como una explosión de premisas que intenta borrar la 
prescripción ética de la mirada, en la que acaso reconocía Wittgenstein que aquello 
a lo que se da forma, es asimismo forma ética del ser.

b)	 La circularidad de la estructura ha hecho enfático en el cine, desde sus comienzos, 
un control de la temporalidad; el “rigor político de la mirada” indaga aquí por el 
estado final de los personajes, los eventos y las cosas. Dicha circularidad construye 
a la audición cinematográfica un marco de exposición que se infiere y acepta, en el 
que cada elemento rinde un provecho, que lo que se ha de romper se rompa, lo que 
se ha de unir se una. No cuesta trabajo identificar en esta descripción una estética 
en la que la mirada aplica su máximo rigor; ver una película es ver esa circularidad 
de la estructura que se cierra y se abre, o que también puede atraparse en un relato 
sobre la película misma. En Kill Bill (2003), como en los filmes de animación y 
de artes marciales que recrea, una estela de resentimiento encarnado en la heroína 

6 Maurice MERLEAU-PONTY. «El ojo y el espíritu», en Eco, N° 52/54, tomo IX 4-5-6, agosto-
septiembre-octubre 1964. Bogotá, pp. 365-411.

7 Ludwig WITTGENSTEIN. Tractatus lógico-Philosophicus. Alianza editorial. Madrid. 1993, p. 177.



260-  Juan Manuel Cuartas Restrepo

traza la ruta que el espectador construye sin dificultad; la singular escena en la que 
a mujer vuelve del estado de coma y dialoga con el dedo grande de su pie, es el 
primer deslizamiento de una espiral en la que la patada mortal de la protagonista 
sentenciará muchas cosas. Todas aquellas circularidades a las que el rigor político 
de la mirada les ha impuesto unos parámetros, sacrifican su libertad estética para en 
círculos concéntricos reconocer un desenvolvimiento del que se puede dar cuenta.

c)	 La novedad y readaptación de antiguos fragmentos ha hecho del cine el territorio 
postmoderno por excelencia. La sola condición del remake, que favorece la vuelta 
atrás a fuentes diversas de la cultura y de la historia misma del cine y la literatura, pone 
en evidencia un ejercicio político de la mirada que saca provecho de objetos, lugares, 
lenguajes, caracteres humanos extraídos adrede, como en un gesto imperialista se 
hace abuso de las formas culturales desapropiándolas y transponiéndolas. Para nadie 
es un secreto que la yuxtaposición trae lo cómico, lo insólito, lo desafiante, lo necio, 
procedimientos que cultivan en la mirada valoraciones reducidas de los objetos 
y sus fuentes culturales. Este rigor cruel de la mirada ha roto todos los espacios 
penetrándolos y disolviéndolos; la plena ficción no consigue inventar mundos sin 
recurrir a la yuxtaposición, sin balancear nociones fijas de bien y de mal, de lo 
corriente y de lo exótico. En Babel (2006), diferentes estéticas cinematográficas se 
acoplan para reproducir un tema único que podemos denominar “irresponsabilidad”; 
un rifle en manos de un niño pastor de cabras que hace puntería con un bus de turistas, 
dos niños norteamericano cruzando de manera ilegal la frontera entre México y 
Estados Unidos, una adolescente sordomuda trastabillando entre drogas y peligros 
por las calles de Tokio, un matrimonio norteamericano que deja dos hijos pequeños 
mientras malpasan de turistas en un país del Medio oriente. En cada uno de estos 
casos el espectador participa en el evento de reposición cultural que practica el cine, 
reproduciendo en la mirada la fragmentación estética, la yuxtaposición cultural, 
rigores políticos que cobran a su vez un nuevo espacio en la cultura global.

d)	 El cine manifiesta, finalmente, un generalizado procedimiento de sustitución 
política; lo que en la realidad es un estado, en el cine puede ser un personaje, no 
necesariamente oficial. Es este el campo para la ironía que expone al receptor las 
acciones más desafiantes en individuos que difícilmente podrían llevarlas a cabo: en 
el esquema del bien y del mal, un perro, una anciana, un bebé, consiguen liquidar 
el mal y salvar a una familia, a un pueblo, al planeta mundo. Este juego político es 
desafiante como representación, intentando construir en la mirada la evidencia de que 
basta distinguir entre bien y mal para sobreponer la adversidad. Obstinadamente el 
cine ha querido manifestar que el individuo es síntesis del imperio, que su voluntad 
es la empresa común aunque su noción del bien se imponga con la misma crueldad 
y temeridad de quien representa el mal. Ejemplo evidente de esta situación es el 
filme La vida de los otros (2006), donde se reconstruye el momento sin libertades 
que vivieron los alemanes del Este, o para ser más precisos, traduce a imágenes de 
precariedad y acoso los raptos de escritura de un intelectual que ha advertido en el 
suicidio recurrente de personas de todas las edades, la única opción de libertad. El 
espectador se halla igualmente atrapado, el mundo entorno es desolado y desabrido; 
al terminar la audición aplaude o grita ¡libertad!



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  261

En el ensayo de Merleau-Ponty «El cine y la nueva psicología», recogido en Sentido 
y sinsentido (1948), se resalta cómo la estética del cine de los años 30 distinguía ya la 
progresión de las emociones de un personaje con sólo sostener la cámara y fijar su rostro 
por 5, 10, 20 o más segundos; de esta manera lo que podía ser una misma expresión 
adquiría en la percepción del receptor de la sala de cine diversas lecturas que iban de 
la admiración al asombro, la emoción, la confusión, el espanto. Esta nueva semántica 
localizada en el rostro puso en plano de discusión diversas tesis de disciplinas como la 
psicología, la filosofía y la estética cinematográfica. “Para el cine, como para la psicología 
moderna, el vértigo, el placer, el dolor, el amor, el odio –expone Merleau-Ponty– no son 
hechos psíquicos escondidos en lo más profundo de las conciencias de los demás, son 
tipos de comportamiento o estilos de conducta visibles desde fuera”8. El papel del cine 
será indagar, en términos de edición, lo que vienen a significar estas y otras emociones; 
revelar la vida como un hecho singular y fragmentario que puede sumarse a través 
de imágenes, como dibujando una forma temporal próxima a la nuestra pero a la vez 
diversa. En otros términos, puede considerarse el proceso y el producto del cine como 
la experiencia de la tensión y distensión entre la identidad de las partes. La percepción 
analítica, necesaria tanto en el creador de las secuencias como en el lector, aplica un 
altísimo grado de interés a cada elemento. Lo anterior queda infinitamente ilustrado en la 
filmografía reciente de Quentin Tarantino, él en sí mismo una enciclopedia práctica del 
cine que sabe usar y disponer de los géneros cinematográficos, de la música, los modos 
de actuación, los planos, los fundidos y todo cuanto implique construir una secuencia sin 
descuidar el menor detalle por el sencillo hecho de que todo es evocación y significado. 
De esta manera el cine construye la realidad postmoderna y nos la entrega, como comenta 
Merleau-Ponty, “como nuestro modo de percepción espontáneo”9.

8 Maurice MERLEAU-PONTY. «El cine y la nueva psicología», en Sentido y sinsentido. Ediciones 
Peninsula. Barcelona. 2000, p. 98.

9 Ibíd.





Poesía y fenómeno en “Llanura de Tuluá”
de Fernando Charry-Lara

Llanura de Tuluá: Poetry and Phenomenon in Fernando Charry Lara

LUÍS FELIPE VÉLEZ
Departamento de Filosofía, Universidad del Valle

Colombia
‡

Resumen:

El siguiente texto pretende poner en 
relevancia el fenómeno poético en el escrito la 
“Llanura de Tuluá” del colombiano Fernando 
Charry-Lara. En este poema, reconstruye la 
historia viva de nuestro conflicto armado 
y pone en relevancia la relación existente 
entre filosofía y poesía. Nos proponemos 
fundamentar que el lenguaje poético permite 
analizar y descomponer la realidad y el 
habla, la conciencia se da y es en la palabra, 
no como un medio de comunicación ni 
como un modelo para escudriñar la esencia 
de las cosas, sino como un fenómeno de 
representación sensible.

Palabras claves. Charry Lara, poesía, 
filosofía, Tuluá, lenguaje poético. 

Abstract: 

The present article emphasizes on the 
poetic phenomenon in Fernando Charry Lara´s 
Llanura de Tuluá. This poem reconstructs 
the living history of our armed conflict and 
emphasizes the existing relation between 
philosophy and poetry. The goal is to support 
the view that poetic language enables us to 
analyze and decompose reality and speech; 
consciousness is given and is only in the word, 
not as a means to communicate or a model 
to scrutinize the essence of things, but as 
phenomenon of sensible representation.

Key words:  Charry Lara, poetry, 
philosophy, Tuluá, poetic language. 

‡ Recibido: Febrero 05  de 2007;  Aprobado: Marzo 10 de 2007



Llanura de Tuluá

Al borde del camino, los dos cuerpos 
uno junto del otro, 
desde lejos parecen amarse. 
Un hombre y una muchacha, delgadas 
formas cálidas 
tendidas en la hierba, devorándose. 
Estrechamente enlazando sus cinturas 
aquellos brazos jóvenes, 
se piensa: 
soñarán entregadas sus dos bocas, 
sus silencios, sus manos, sus miradas. 
Mas no hay beso, sino el viento 
sino el aire 
seco del verano sin movimiento. 
Uno junto del otro están caídos, 
muertos, 
al borde del camino, los dos cuerpos. 
Debieron ser esbeltas sus dos sombras 
de languidez 
adorándose en la tarde. 
Y debieron ser terribles sus dos rostros 
frente a las 
amenazas y relámpagos. 
Son cuerpos que son piedra, que son nada, 
son cuerpos de mentira, mutilados, 
de su suerte ignorantes, de su muerte, 
y ahora, ya de cerca contemplados, 
ocasión de voraces negras aves.

			   Fernando Charry-Lara

264-  Luis Felipe Vélez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  265

El siguiente texto pretende poner en relevancia el fenómeno poético en el escrito la 
“Llanura de Tuluá” del colombiano Fernando Charry-Lara. En éste poema, reconstruye 
la historia viva de nuestro conflicto armado y pone en relevancia la relación existente 
entre filosofía y poesía. Pretendo además en esta oportunidad, rendir un sentido homenaje 
a su memoria que aún nos acompaña y a sus pasos que hoy se extrañan, pues su labor 
cultural, que incluyó entre otras actividades ser el director de la radiodifusora nacional 
de Colombia, miembro del consejo de redacción de las revistas literarias Mito y Eco, 
miembro de número de la Academia Colombiana de la Lengua y miembro honorario del 
instituto Caro y Cuervo, son motivos para comprender, que en un país donde la prosa y 
el verso requieren de más representantes, un gran baluarte ha dado paso a generaciones 
más jóvenes que con dificultades se van formando. 

El lenguaje y la manifestación poética
Todo aquello que se presenta como fenómeno al mundo sin importar si es fugaz,  

indisoluble, efímero o invariable es una manifestación. Fenómeno -φαινόmενον- lo 
entiendo fundamentalmente de dos maneras, una como todo aquello que se hace presente a 
la conciencia de uno o varios sujetos y aparece como objeto de su percepción y juicio. Otra 
como acto que se produce naturalmente y que muchas veces no se realiza en presencia de 
subjetividad humana alguna pues no necesita de ella. Son varios los modos mediante los 
cuales se manifiestan los fenómenos tanto del mundo (catástrofes naturales por ejemplo) 
como los del hombre (económicos, culturales, etc.), y uno de ellos en especial, la poesía, 
que en su idea más original se remite a una forma especial de creación -ποίησις-, en la 
que se posibilita el enunciar de lo que no es y de lo que es real. Pero ¿Cómo es posible 
el traspaso de lo imaginario a lo real? tal manifestación se da por medio de un lenguaje 
que corresponda al fenómeno, y pretender expresarlo es labor del poeta. El poeta tiene 
que inventar o crear otros mundos, en la poesía plasma la situación más allá de la 
ficción, cobra conciencia real de la infinitud. El lenguaje poético le permite analizar y 
descomponer la realidad y el habla, la conciencia se da y es en la palabra, no como un 
medio de comunicación ni como un modelo para escudriñar la esencia de las cosas, sino 
como un fenómeno que es representación sensible. Platón en el libro X de La República 
inicia una querella por demás enconada, en contra de un cierto tipo de poesía porque 
se suponía, era más imitativa que la filosofía, la cual pretendía encontrar la verdad.  
Pero no es la vieja querella entre filósofos y poetas muy rebatida en la actualidad de lo 
que se está hablando, sino del poeta y de su manifestación en el lenguaje. 

El conocimiento del poeta es más intuitivo que racional y el grado de intuición que 
tiene un poema se expresa en el nivel de universalidad del ser que aprehende y del grado de 
pureza del estado puro de lo que devela. El lenguaje utilizado por el poeta es discrecional, 
no está sujeto a las reglas de la gramática ni de la sintaxis, utiliza su propia medida métrica 
para dar a entender sus significados en y para el lenguaje. Danilo Cruz Vélez afirma “[El 
lenguaje] nos rodea por todas partes como el aire, y así como del aire depende nuestro 



ser biológico, del lenguaje depende nuestro ser específicamente humano”1. Desde esta 
perspectiva no hay nada que esté más cerca de nosotros que el lenguaje; todo lo que 
somos, lo que hemos sido y lo que seremos está entretejido indisolublemente en él, 
motivo por el cual no puede ser tomado como la caja de herramientas que se pensaba 
-como un martillo que se usa y se deja- sino como un todo constituido sin el que no se 
podría coexistir. La poesía tiene una lógica distinta del lenguaje convencional de todos 
los días, una lógica en la que el tiempo y el espacio no son las categorías dominantes y 
en donde, en un sólo instante pueden acontecer múltiples hechos.

La poesía tiende a desocultar los fenómenos prosaicamente, saca como afirma Cruz 
Vélez, la palabra rosa del olvido en el que la mantiene el lenguaje ordinario que no 
brinda su concepto sino una visión de la rosa; la rosa en su apariencia plena. Se trata 
de ver la rosa a la luz de la palabra poética, vivir el acontecimiento de la entrada en la 
conciencia del fenómeno mismo, donde al nombrar la rosa surge la visión propia de su 
fulgor ante el mundo, aunque se condene a la fugacidad y una vida efímera. Contrario 
al lenguaje científico por ejemplo -Dice Cruz Vélez- donde la rosa es conocida como 
un contenido significativo de carácter lógico, reducida a un concepto que se sustituye 
por una estructura que la diseña como objeto formal, como un mero número molecular 
y botánico. Es una rosa universal. La palabra como instrumento que brota de sí mismo, 
tiene la particularidad de adaptarse a cada nueva situación como versatilidad del ser, 
“[la palabra] afirma Heidegger es el peligro de los peligros porque ella precisamente, 
comienza por crear la posibilidad de peligro, la palabra proporciona al hombre la 
primera y capital garantía de poder mantenerse firme ante el público de los entes»2. 
Únicamente donde haya palabra habrá mundo como responsabilidad y representación, 
habrá historia construida y compartida por todos como una otredad en la que es posible 
representarse. 

La historia puede fundarse como acontecimiento poético porque posibilita la cultura de 
un pueblo dando vida igualmente al Ser y al lenguaje como propiedad comunal que une 
a los hombres. Lo que se dice del ente de las cosas y los eventos es un decir compartido 
que el lenguaje posibilita; lo nombrado queda fijado como algo permanente y así, el 
hombre puede apreciar lo inconstante, lo venidero, lo pasajero que se abre al tiempo y 
funda la historia. Es una manera de conocer lo que viene siendo de manera continua sin 
perderse en la ambigüedad del universo infinito. El poeta es quien cumple la función al 
nombrar las cosas para que se muestren, acaso no como verdad, pero si como realidad 
que pueda construir verdad. El hombre como persona es el resultado de una lucha entre 
la vida y el espíritu, no hay un hombre universal, éste adquiere su humanidad en función 
de la cultura a la que pertenece, y el lenguaje no es sólo un elemento más de esa cultura: 
es el principio de toda ella. El lenguaje posibilita el pensamiento y le permite al hombre 
interrogarse sobre sí mismo y responder a ese interrogante no de manera sucesiva sino 

1 Rubén SIERRA: la época de la  crisis, conversaciones con Danilo Cruz Vélez. Editorial Universidad 
del Valle. Cali, 1996, p.164.

2 Martín HEIDEGGER. «Hölderlin y la esencia de la Poesía». Editorial Anthropos 1986 IV, 246.

266-  Luis Felipe Vélez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  267

simultánea. El poeta dibuja un modo de estar en el mundo cierto, otro modo en que la 
diferencia da sus pasos, su permanente intención de transformación, su preguntarse sobre 
las razones esenciales del hombre y la existencia. 

La manifestación en el texto poético se constituye como fuerza cognitiva y expresiva 
de la función poética propiamente dicha. El texto puede remitirse a la ejecución oral, 
evocando una forma hablada, pero siempre será un hecho de escritura, cuya fuerza 
primaria es el plasmar por medio de la palabra, un lenguaje que reflexiona sobre la 
inmediatez de los procesos cotidianos para asumirlos en toda su complejidad. La 
expresión misma del acto lingüístico comprometido con sus circunstancias puede ser un 
impedimento para la comprensión clara de las ideas, por lo que se construyen con palabras 
conceptos para designar fenómenos por fuera de la realidad que designan fenómenos 
no palpables como lo sensible y lo sublime creando su representación, su imagen. “La 
imagen –expone Octavio Paz- se sustenta en sí misma, sin que le sea necesario recurrir 
ni a la demostración racional ni a la instancia de un poder sobrenatural: es la revelación 
de sí mismo que el hombre se hace a sí mismo”3 La creación poética logra traer desde lo 
oculto aquello ininteligible y lo ofrece a la contemplación del hombre como un fenómeno 
manifestado, es concretamente, hace su tránsito desde la mímesis para convertirse en 
acto y en ello, supera las nociones confusas a las que la percepción sensible se somete 
por el juicio humano.

Es necesario entonces que un orden que no es filosófico ni científico sino poético 
delimite la manera de hacer poesía, siendo ella  misma la que se manifiesta y se organiza 
como forma dada en-el-mundo, con sus reglas, sus esquemas y métodos. La poesía 
puede mediante negaciones y palabras de rechazo expresar todo lo contrario, el lenguaje 
que utiliza se brinda para esto, es en la atmósfera emocional que la palabra encierra su 
propia música poética, la relación de tono y timbre con el ambiente, la disposición del 
aura donde la rosa se presente y no sólo sea palabra o signo independiente. El lenguaje 
poético devela la realidad del objeto adjetivado, es la rosa la que está aquí, mostrada 
como fenómeno, pero sin ser en ninguna medida la representación que ahora forma la 
conciencia adquirida por la experiencia de la rosa en el cerebro. La poesía saca a la luz y 
da vida a la vida misma, a las cosas, al olvido del polvo que nunca se barrió, la noche que 
un silencio sin esperar perpetuó. Es la libertad de la poesía la que inspira su creación.

Llanura de Tuluá
Toda la manifestación de un fenómeno que hasta aquí se ha enunciado, hace su 

aparición para nuestro caso en el poema de Charry-Lara el cual se ofrece puro, sublime 
y concreto al espectador que en él fácilmente se deja impactar por la claridad de su 
prosa y la eficacia de sus palabras. Este acto de comunicación es sin duda complejo 
y constituye el punto de partida de todo acto lingüístico. Su vitalidad, más allá de los 
procesos cognitivos y afectivos involucrados, emana del hecho de que tal acto implica 

3 Octavio PAZ. “El arco y la Lira”. La revelación poética. FCE. 1994 P. 98. 



un contacto indisoluble entre el emisor que ejecuta el mensaje, el receptor del mismo 
y el hecho de referencia. La función de la Llanura de Tuluá en éste caso, no consiste 
tanto en dar permanencia física al mensaje, esencialmente etéreo, sino en desarrollar el 
proceso de conocimiento, permitiendo la posibilidad de poner la atención en el mensaje 
mismo, en su contenido y en su estructura. Independientemente de las circunstancias en 
que fue cifrado, independientemente de su emisor, el poema se refiere a una realidad que 
gracias a su literalidad, puede ser cualquiera, se ofrece objetivamente como fenómeno 
a-histórico fundamentado en la intuición de palabras únicas y distintas. 

La tarea de Charry-Lara no es dar nuevos nombres a lo que ya se conoce, sino 
abrir el ente, entendido éste como lo que puede existir, la esencia del ser que no puede 
obtenerse por composición ni por deducción. En su libro de poemas “Los adioses (1963)” 
se establece a través de una donación libre del autor, lo que Heidegger llama acto de 
fundar entre el Ser y la palabra, haciéndose a sí mismo en la poesía que sale de sí para 
fundamentar su propia realidad. Su lenguaje se concibe como una forma casi trágica de 
lucidez que aún siendo un instrumento de comunicación, empuja al escritor a una soledad 
inevitable. Es también una forma expresiva a la cual se tiende de modo fatal, pues no 
existe otro modo de indagar en el sentido del universo y de explicárselo al otro. 

Al borde del camino, los dos cuerpos 
uno junto del otro,
desde lejos parecen amarse.    
Un hombre y una muchacha, delgadas 
formas cálidas 
tendidas en la hierba, devorándose.

La primera impresión es de esperanza. El lenguaje tornadizo y ambiguo de los 
amantes no tiene origen lógico ni gramatical, sino afectivo. La prosa que se manifiesta 
da la ilusión de la felicidad, pero tal como ocurre en el Poema XX de Neruda; “Eso es 
todo. A lo lejos, alguien canta, a lo lejos”, sólo a lo lejos, en la mera apariencia es que se 
aman. Charry-Lara objetiva el ritmo de la vida interior a través del cual el poeta revela la 
lejanía de las cosas envueltas con frenesí en su ánima; es el canto de un pueblo a través 
de la evocación, no es la rústica exaltación de héroes, personajes y productos típicos de 
un lugar, siempre en oposición con otros personajes y productos, sino que extiende sus 
aseveraciones poéticas más allá de las representaciones del contexto empírico, como 
coribante en el delirio sagrado del rapto, vaciando el saber del mundo en los vocablos, 
siempre rudos, nunca exactos, únicos posibles para expeler el ímpetu de ese silencio 
alucinante.

Estrechamente enlazando sus cinturas
 aquellos brazos jóvenes se piensa: 
soñarán entregadas sus dos bocas, 
sus silencios, sus manos, sus miradas.

268-  Luis Felipe Vélez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  269

En la poesía de Charry-Lara hay una ruptura tajante y un tránsito lírico hecho con 
elementos de la belleza más allá de todas las tendencias de una época. Charry hurga en 
lo más hondo en la esencia numinosa de las palabras hasta aproximarse a lo absoluto del 
lenguaje poético, vislumbrando el canto órfico y llevando la poesía a desvestirse de toda 
vanidad de saber racional para penetrar con la fuerza de la videncia. El espíritu saldrá del 
entresijo a la luz de la armadura de su piel, esto es, el poema primario susceptible a los 
demás como una mera apariencia. El poeta hace experiencia con la palabra al instituir 
la relación con las cosas, la palabra deja aparecer las cosas en cuanto cosas que son y 
así advienen a la presencia, puesto que la palabra se declara al poeta como aquello que 
puede sostener y mantener las cosas en su ser, por esto, la palabra le está confiada al 
poeta de una manera eminente, en tanto ella es fuente del ser que se devela desde el 
ocultamiento. En sus versos se puede apreciar la fusión que realiza el poeta entre el 
pasado y el presente, como una forma de eliminación de la dualidad entre la naturaleza 
y lo humano para trascender los planos espacial y temporal. 

Más no hay beso, sino el viento sino el aire
seco del verano sin movimiento.
Uno junto del otro están caídos, 
muertos, 
al borde del camino, los dos cuerpos.

Pero he aquí que se presenta el fenómeno del develamiento. La verdad del ser (la 
muerte que suprime lo manifestado como bello y sublime en el amor de los cuerpos) es 
concebida como un desocultamiento del ente a partir de lo que, como fondo, permanece 
oculto. La verdad que se desarrolla por medio del poema, manifiesta en uno de sus 
modos que es la belleza, las maneras para configurar dentro de la obra todo el ser ente 
de la obra, esta belleza si se da de manera simple y sin ornamentaciones está más cerca 
de mostrar la verdad tal como es. Si se muestra inmersa en elementos que no le son 
propios del ocultamiento mismo, se corre el riesgo de perder de vista el camino que 
guía por la indagación del pensar. La configuración de la verdad como tal es necesaria 
para su manifestación, como una disposición que sirve de base para el poema pero que 
permanece oculta hasta que acontece por medio del ser-poema en la totalidad del ente 
que es llevado a la verdad. Por ser expresión de una interpretación del mundo mediante 
una conciencia creadora, su producto, el poema, representa un universo alterno a esa 
realidad, que exige del lenguaje su máxima fuerza creadora, originaria e imaginativa. 
El mundo representado en la poesía de Charry-Lara se disuelve en sus elementos, es la 
naturaleza elemental en cuyo seno se producen las oscuras transformaciones. El fenómeno 
crece en la penumbra, se engrosan sus brazos en la ciudad que se apaga.

Debieron ser esbeltas sus dos sombras 
de languidez
adorándose en la tarde.



Y debieron ser terribles sus dos rostros 
frente a las 
amenazas y relámpagos.

Esta naturaleza del estado poético en su inefabilidad, se opone a la naturaleza como 
resultado técnico de la transformación del mundo científico y pretende que el hombre 
salve su sentido en la vida, sienta la vida y logre, aunque sea por un instante reducirla 
en el fenómeno, entregando el saber al develamiento de una verdad sacada de todo 
aquello que se mueve en el caos de lo in-nombrado, alumbrando de repente rincones 
desconocidos y todo el mundo lleno de fantasmas inesperados. Es la poesía el refugio 
y morada del hombre que anhela ser manifestado como palabra y verso; así como la 
pintura logra reunir la infinitud en la finitud de la obra, el poeta configura un sistema en 
el que sin importar situación histórica o temporal, recoge en la emanación del lenguaje 
profundo la descripción de situaciones y acontecimientos. 

Son cuerpos que son piedra, que son nada, 
son cuerpos de mentira, mutilados, 
de su suerte ignorantes, de su muerte, 
y ahora, ya de cerca contemplados, 
ocasión de voraces negras aves.

La libertad que una vez fue propia de vivaces cuerpos, ahora se encuentra silenciosa 
como la inerte piedra; el fenómeno del poder los vuelve ignorantes de su sino; ya no 
será posible acceder al fundamento de lo que mora en el ser, lo que comenzó siendo 
una oda solemne al aparente movimiento de la gracia y el amor, concluyó con la amarga 
realidad que es la base de la relación del hombre con su mundo. Las determinaciones 
del hombre no están en la esencia, no le han sido dadas, sino que resultan de la relación 
de lo que afirma Danilo Cruz Vélez como “Punto de cruce con el ser, que es el centro 
de la relación, pues en ese cruce se constituye el hombre en cuanto hombre y aparecen 
todos los entes”4 

Charry-Lara con su poesía intenta hacer volver al hombre a su posición de oyente 
frente al lenguaje, para volver a oír el misterio del mundo y del ser, advirtiendo así que 
no es el hombre el que determina el ser sino que es el ser quien saca al hombre de la 
nada. Vivió el enigma y revivió el misterio habitando la poesía en el simbolismo que 
lo identificó y lo enfrentó al devenir del pensamiento y las concepciones. Los cuerpos 
sin alivio ni escampo que aguardan en la bruma de la noche son miles; se nombró el 
fenómeno de manera poética y sublime, se sintió la sangre y el olor de los cuerpos 
durante días al sol pero no hubo rechazo ni desagrado, sólo conciencia en silencio que 
anheló en sus momentos más auténticos de la relación con el lenguaje. El poema de 
Charry-Lara aproxima una terrible soledad frente a la nada de la que se vuelve hacia el 

4 Danilo CRUZ VÉLEZ, Filosofía sin supuestos. Editorial Sudamericana. Bs As. 1970. P. 203.

270-  Luis Felipe Vélez



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  271

ser con una actitud más reverencial ante el mundo. Cada cosa, pequeña o grande está 
viva y avanza como ese aliento que toda hoja mueve; la tierra revela para el poeta un 
saber porque éste le presta atención, suspende los juicios tradicionales y sólo mediante 
la εποχη -epochế- capta la esencia fundamental del lenguaje que se da en la naturaleza 
y se brinda incansablemente a toda conciencia. Como la de Charry-Lara a quien, “le 
es aplicable aquella noción de Fernando Pessoa, para quien “la poesía es asombro, 
admiración como la de un ser caído del cielo en plena conciencia de su caída, atónito 
ante las cosas”5 

Como Charry diría “Los ríos todos se encuentran/ en las mismas aguas/ Las vidas 
todas se distancian/  en el mismo aire”6.

5 Carlos-Enrique RUIZ. Revista el Aleph Nº 100. Artículo: Suscitaciones. Manizales. 1997 P.145.
6 Ibid. P. 148.



COLABORADORES

Julia Valentina Iribarne

Doctora, licenciada y profesora de Filosofía de la Academia nacional de Ciencias de 
Argentina. Es Directora de la Sección en Fenomenología y Hermenéutica de la Academia 
Nacional de Ciencias. Es profesora de Antropología Filosófica en la Universidad Católica 
Argentina (UCA). Ha publicado los libros: Por las calles de Dios en plena siesta (2004), 
Puerto (2000), Sueño de sombras (1999), Husserls Theorie der Intersubjektivität (1994), 
La intersubjetividad en Husserl, bosquejo de una teoría Vol. I. (1987) y Vol. II (1988), 
La libertad en Kant. Actualmente es representante en América Latina y la Península 
Ibérica en el Comité Ejecutivo de la Organización de Organizaciones de Fenomenología 
(OPO). Es miembro ordinario del Círculo latinoamericano de Fenomenología.

Dirección electrónica: jiliairibarne@fibertel.com.ar

Daniel Herrera Restrepo

Doctor en Filosofía. Estudió en Lovaina y Friburgo. Ha sido Doctor y Decano de 
la Facultad de Filosofía de la Universidad de Buenaventura, Decano de Humanidades 
de la Universidad del Valle y decano de Filosofía de la Universidad Santo Tomás y 
por varios años profesor invitado especial de la Universidad Nacional. Ha publicado: 
Hombre y Filosofía. El dinamismo teleológico de la conciencia (1972). La filosofía en 
Colombia. Bibliografía. 1620-1973 (1975), Los Orígenes de la Fenomenología (1980), 
Teoría Social de la Ciencia y la Tecnología (1993), América Latina y la Fenomenología 
(México 1999) y La persona y el mundo de su experiencia (2002). Ha publicado un sin 
número de artículos y ensayos sobre fenomenología y filosofía en general diseminados 
en distintas revistas filosóficas. Es miembro ordinario del Círculo Latinoamericano de 
Fenomenología.

Dirección electrónica: danielherrera@007mundo.com

272- 



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  273

Germán Vargas Guillén

Filósofo de la Universidad de San Buenaventura (1984). Maestría en Filosofía 
Latinoamericana, Universidad de Santo Tomás (1990). Doctor en Inteligencia Artificial 
y Procesos de Razonamiento, de la Universidad Pedagógica Nacional (2003), con la 
investigación “La representación computacional de dilemas morales, investigación 
fenomenológica de epistemología experimental”. Profesor titular de la Universidad 
Pedagógica Nacional. Publicaciones: Fenomenología del ser y del lenguaje (2003); 
Tratado de Epistemología (2003); Filosofía, Pedagogía, Tecnología (2ª. Ed. 2003); 
Pensar sobre nosotros mismos, introducción fenomenológica a la filosofía en América 
Latina (2002). Es miembro ordinario del Círculo Latinoamericano de Fenomenología.

Dirección electrónica: gvargas@cable.net.co

Harry P. Reeder

Es profesor asociado de la Universidad de Texas en Arlington. Recibió su Maestría y 
su Doctorado en la Universidad de Waterloo (Canadá). Algunas de sus publicaciones son: 
Argumentando con cuidado, Editorial San Pablo, Bogotá, 2007. El sentido: dimensiones 
lingüísticas y extralingüísticas, Universidad Pedagógica Nacional, Bogotá, 2007. La 
globalización y la fenomenología del lenguaje, Editorial Jitanjáfora, México, 2007. 

Dirección electrónica: reeder@uta.edu; harryreeder@hotmail.com

Pedro Juan Aristizábal Hoyos

Filósofo de la Universidad de Caldas (1984). Magister en Filosofía de la Pontificia 
Universidad Javeriana, Bogotá. Doctor en Filosofía de la Universidad Bolivariana de 
Medellín. Profesor de la Universidad Tecnológica de Pereira. Es autor de los libros 
Intimidad y Temporalidad, Husserl-Rilke. Alejandría Libros, Bogotá, 2003. Subjetividad, 
Historia y Cultura, estudios fenomenológicos, Alejandría Libros, Bogotá, 2005. Ha sido 
colaborador en las Revistas Folios, Praxis Filosófica y Ciencias Humanas. Líder del 
Grupo de Investigación “Fenomenología y Teoría Crítica de la Sociedad” (Colciencias, 
A). Miembro ordinario del Círculo Latinoamericano de Fenomenología.

Dirección electrónica: juansipaso@utp.edu.co

William Betancourt Delgado

Estudios de filosofía en las Universidades Nacional, de Colombia y Heidelberg, de 
Alemania. Actualmente profesor titular jubilado del Departamento de Filosofía de la 
Universidad del Valle. Su producción intelectual se encuentran múltiples artículos sobre 
temas filosóficos, además de los siguientes libros: Existencia y cosmos en la época 
presocrática de la cultura occidental (1982), Del lógos al eidos (1992), Heráclito, un 
pensador en la cercanía de lo sagrado (1992) y Los caminos de Grecia (1997).

Dirección electrónica: williambetancourt@cable.net.co



Klaus Held

Estudió filosofía y filología clásica (1916), se promovió en 1962 con la investigación 
“Lebendinge Gegenwart” über Edmund Husserl.” Y se habilitó en la Universidad 
de Colonia 1970 con una investigación sobre Heráclito 1971-1974. Fue profesor de 
filosofía en 1974-2001 en la Universidad de Wuppertal en la Technischen Hochshule 
Aachen y 1974-2001 en la Universidad de Wuppertal. En1987-1994 fue presidente de 
la sociedad alemana de investigación fenomenológica. Como becario de investigación y 
huésped se desempeñó largo tiempo en Japón, en Estados Unidos, Hong-Kong y Korea. 
Numerosas invitaciones de conferencias lo llevaron a los principales países de Europa, 
norte y Sudamérica, Asía y África Oriental. Es editor o coeditor de los escritos de 
Husserl y Heidegger como de temas y obras completas como revistas en el interior y en 
el extranjero. Sus libros y conferencias sobre el pensar de los antiguos y sobre filosofía 
política son traducidos a 18 idiomas. Miembro asociado del Círculo Latinoamericano 
de Fenomenología. 

Dirección electrónica: held@uni-wuppertal.de

Sonia Cristina Gamboa Sarmiento

Ingeniera de Sistemas y Magister en informática de la Universidad Industrial de 
Santander. Candidata al título de Doctor en Enseñanza de la Filosofía de la Universidad 
Pedagógica Nacional. Ha colaborado en las revistas  y Cuadernos de Filosofía. Autora del 
libro Creatividad y Entornos Virtuales de aprendizaje. Editorial Universidad Pedagógica 
Nacional, Bogotá, 2004. Investigadora en el proyecto: Institucionalización de la 
Investigación y la Enseñanza de la Filosofía, en la Universidad Pedagógica Nacional.

Dirección electrónica: sgamboa@pedagogica.edu.co

Ignacio Rafael Duque García

Doctor en Filosofía de la Universidad de Zaragoza, tesis sobre Frederic Jameson y 
la postmodernidad. Especialista en Ciencias de la cultura de la Fondazione Collegio 
San Carlo di Modena, en Italia. Desde el año 2006 es responsable del área de reseñas 
de la Revista Riff-Raff. Socio y miembro del Consejo de Dirección de la Asociación 
Integrapluss, dedicada a la integración social y a la educación familiar en ámbitos de 
marginación. 

Dirección electrónica: nachodg@hotmail.com

Edward Ortiz Valencia

Estudiante del Programa de Licenciatura en Filosofía de la Universidad del Valle. 
Co-investigador del Grupo de Investigación Hermes. Ha publicado el artículo El perdón 
en el marco de una teoría de la acción en Revista Légein  No. 3, Departamento de 
Filosofía, Universidad del Valle.

Dirección electrónica: edwardortizv@yahoo.com

274- 



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  275

Julio César Vargas Bejarano

Filósofo de la Universidad San Buenaventura y Psicólogo de la Universidad de la 
Sabana. Magíster en Filosofía de la Pontificia Universidad Javeriana, Doctor de Filosofía 
de la Universidad de Wuppertal bajo la dirección del Prof. Dr. Klaus Held. Profesor 
Asociado de la Universidad del Valle; ha publicado: Fenomenología y Psicología pura, 
un estudio de la vía psicológica en Edmund Husserl, en Colección Filosofía y Ciencia, 
Vol. 2, 1999. Miembro Ordinario del Círculo Latinoamericano de Fenomenología.

Dirección electrónica: jucevargasb@yahoo.com

Carlos B. Gutiérrez

Doctorado en Filosofía, Máster of Arts en Filosofía, Licenciado en Filosofía y Letras. 
Profesor Titular de Filosofía de la Universidad de los Andes desde el año 1976. Ha sido 
profesor asociado de Filosofía de la Universidad Nacional de Colombia desde1978. Fue 
Presidente de la Sociedad Colombiana de Filosofía (1979-1983) (1993 -2000). Presidente 
de la Sociedad Interamericana de Filosofía (1994-1999) y Titular de la Medalla Goethe 
(1989). Miembro del Consejo Científico de la Fundación Internacional Marx-Engels de 
Ámsterdam desde el año 1991 y ha sido profesor Visitante de las Universidades Nacional 
Autónoma de México, Ankara, Morelia y Campinas. Entre sus últimas publicaciones 
encontramos Temas de filosofía hermenéutica. Conferencias y ensayos, Univ. de los 
Andes/Univ. Nacional de Colombia, Bogotá 2002 y fue Editor de No hay hechos, sólo 
interpretaciones. Universidad de los Andes, Bogotá 2004.

Dirección electrónica: cgutierr@uniandes.edu.co

Luz Gloria Cárdenas

Profesora Instituto de Filosofía. Universidad de Antioquia. Estudios de filosofía, 
Universidad Colegio Mayor de Nuestra Señora del Rosario. Maestría Universidad 
Católica de Lovaina, Bélgica. Actualmente realiza sus estudios de doctorado en el Instituto 
de Filosofía de la Universidad de Antioquia. Ha publicado los siguientes libros: (Coautor, 
Luis Alberto Fallas López) En diálogo con los griegos. Introducción a la filosofía antigua, 
Bogotá, Universidad Pedagógica Nacional, Universidad de Antioquia, 2005. Miembros 
del Grupo Filosofía Griega (Colciencias A). Miembro del Grupo Filosofía y enseñanza 
de la Filosofía (Colciencias A). Miembro ordinario del Círculo latinoamericano de 
Fenomenología.

Dirección electrónica: lcardenas@quimbaya.udea.edu.co

Martha Cecília Betancourt 

Licenciada en Filosofía y Letras, Universidad de Caldas. 1981, Magíster en Filosofía, 
Universidad Nacional de Colombia, Bogotá. 1995, Doctora en Filosofía. Universidad 
de Sevilla – España. 2007. Profesora titular de la Universidad de Caldas. Ha publicado 



los siguientes libros editados por la Universidad de Caldas: El texto escrito (1998, en 
coautoría de Beatriz Jaramillo); Russell: mundo y lenguaje; Metáfora y ver cómo - La 
creación de sentido de la metáfora (2006). Áreas de investigación: filosofía del lenguaje 
y de la acción. Algunas otras publicaciones son “Wittgenstein, Madrid. Editextos”. 2004 
(en coautoría con Dr. Jorge V. Arregui). 

Dirección electrónica: martac.betancur@ucaldas.eu.co ; martacb55@hotmail.com 

Jennifer Hincapié Sánchez

Licenciada en Filosofía, estudiante del programa de Maestría en Filosofía de 
la Universidad del Valle. Co-investigadora del Grupo de Investigación Hermes.  
Ha publicado: Søren Aabye Kierkegaard y su concepto de ironía Serie Opera Prima 
No. 1, Programa Editorial Facultad de Humanidades, Universidad del Valle, Cali, 2007. 
¿Olvido o perdón: un grave problema se nos pone de precedente? en Revista Légein  
No. 3, Departamento de Filosofía, Universidad del Valle.

Dirección electrónica: chafa023@hotmail.com

Rodolfo Ledesma

Profesor Asociado en la Escuela de Música de la Facultad de Artes de la Universidad 
del Valle. Con estudios de Composición Musical a nivel de postgrado en la Illinous 
State University  (USA 1982), en la University of Miami (USA 1990), y en la Escuela 
de Estudios Musicales superiores en Detmold Alemania. También es graduado como 
Ingeniero Civil en la Universidad Santo Tomás de Bogotá y tiene una Maestría en 
Filosofía de la Universidad del Valle 2007-2008. Ha escrito diversos artículos sobre la 
filosofía del arte de los cuales algunos han sido publicados en Revistas de la Facultad 
de Humanidades.

Dirección electrónica: ledesmarodolfo@yahoo.com

Bernardo Ortiz Campo

Artista Plástico. Magister en Filosofía de la Universidad del Valle. Director de la 
Revista independiente Valdés. Fue director técnico de la Biblioteca Departamental Jorge 
Garcés Borrero de Cali. Actualmente profesor de tiempo completo de la Universidad 
de los Andes.

Dirección electrónica: beortizce@yahoo.com

Juan Manuel Cuartas Restrepo

Profesor titular del Departamento de Filosofía de la Universidad del Valle. Magister 
en Lingüística Hispanoamericana por el Instituto Caro y Cuervo, y Doctor en Filosofía 
por la Universidad Nacional de Educación a Distancia, de Madrid. Ganador del Premio 

276- 



-  Anuar io  Co lombiano  de  Fenomeno log ía  -  277

Nacional de Ensayo Rafael Gutiérrez Girardot, 2006, Ministerio de Cultura-Instituto 
Caro y Cuervo. Corredactor del Volumen IV del Diccionario de Construcción y régimen 
de la Lengua Castellana, de Rufino José Cuervo (Instituto Caro y Cuervo, 1994). Autor 
de Blanco Rojo Negro, Programa Editorial de la Universidad del Valle, Cali, 1998. 
Autobiografías de filósofos y poetas, Editorial Universidad de Caldas, Manizales, 2004. 
Los 7 poetas del haikú, Programa Editorial de la Universidad del Valle, Cali, 2005. Los 
rumbos de la mente, ensayos sobre el yo, la mente natural y la inteligencia artificial, 
Editorial San Pablo, Bogotá, 2006. Marvel Moreno, treinta años de escritura de mujer, 
Instituto Caro y Cuervo, Bogotá, 2007. El Budismo y la Filosofía, 2a Ed. Programa 
Editorial de la Universidad del Valle, Cali, 2007.

Dirección electrónica: juancuar@univalle.edu.co

Luis Felipe Vélez

Licenciado en Filosofía de la Universidad del Valle. Profesor contratista del 
Departamento de Filosofía de la Universidad del Valle. Co-investigador del Grupo de 
Investigación Hermes. Ha publicado el artículo Retornar al Otro en Revista Légein  No. 
3, Departamento de Filosofía, Universidad del Valle.

Dirección electrónica: velezluisf@yahoo.com




