Anuario Colombiano
de Fenomenologia

VOLUMEN lI

Programaadiloral Universidad del Valle






Anuario Colombiano
de Fenomenologia

VOLUMEN lI



Cuartas Restrepo, Juan Manuel, 1960-
Anuario colombiano de fenomenologia / Juan Manuel Cuartas
Restrepo. -- Santiago de Cali : Programa Editorial Universidad del Valle, 2008.
278 p. ; 24 cm. -- (Colecciodn libro de investigacion)
1. Fenomenologia 2. Fenomenologia - Historia y critica
3. Filosofia - Historia y critica 4. Filosofos - Critica e interpretacion 1. Tit. II. Serie.
142.7 cd 21 ed.
A1180619

CEP-Banco de la Republica-Biblioteca Luis Angel Arango

Universidad del Valle
Programa Editorial

Titulo: Anuario Colombiano de Fenomenologia Volumen Il
Compilador: Juan Manuel Cuartas Restrepo
ISSN: 2027-0208

Primera edicion

Rector de la Universidad del Valle: Ivan Enrique Ramos Calderon
Director del Programa Editorial: Victor Hugo Duefias Rivera

© Universidad del Valle para esta Edicion

© Juan Manuel Cuartas Restrepo

Impreso en: Imprenta Departamental del Valle del Cauca

Universidad del Valle

Ciudad Universitaria, Meléndez

A.A. 025360

Cali, Colombia

Teléfonos: (+57) 2 321 2227 - Telefax: (+57) 2 330 8877
E-mail: editorial@univalle.edu.co

Este libro, o parte de él, no puede ser reproducido por ningin medio
sin autorizacion escrita de la Universidad del Valle.

Cali, Colombia
Octubre de 2008



Diseiio y Diamagracion:

Katherine Esponda Contreras

Revista Praxis Filosofica

Departamento de Filosofia

Universidad del Valle

Correo electronico: praxis@univalle.edu.co
Pagina Web: praxis.univalle.edu.co

Universidad del Valle

Facultad de Humanidades

Departamento de Filosofia

Ciudad Universitaria Meléndez

Edificio 386, Tercer piso.

Correo electronico: esc-filo@univalle.edu.co
Pagina Web: filosofia.univalle.edu.co







INDICE

PRESENTACION ..o e e e s et s e e s e s e e s s es e e eseseseseasas

E. Husserl. La pregunta por el sentido

JULIA VALENTINA IRIBARNE ....ooiiiiiiiiieeteeeecseenee e

Husserl critico de Descartes

DANIEL HERRERA RESTREPO ....cccoiiiiiiiiiiiiiicneeeecececcecc

El sentido del ser
GERMAN VARGAS GUILLEN ..o es e senanann

Fenomenologia: trascendental y también hermenéutica
HARRY P. REEDER .....coiiiiiiiiiiiiecieeeee ettt

Fenomenologia y Crisis: Aportes a las ciencias sociales

PEDRO JUAN ARTISTIZABAL HOYOS ..o
El mundo en Husserl y Heidegger “Mundo de la vida” y “Ser en el mundo”
WILLIAM BETANCOURT DELGADO .....ooiiiiiiiiiiecieeeeee e

La tltima pregunta directriz de Heidegger ;Hay atin hoy tierra natal?
KLAUS HELD ..ottt sttt sttt saeesaeesneesneesneas

El sentido cabe existencia del Dasein: Comentarios a
El concepto de tiempo, de Martin Heidegger
SONIA CRISTINA GAMBOA SARMIENTO ..o

Tropico de mayo
IGNACIO RAFAEL DUQUE GARCIA ..o



Una descripcion del cuerpo en el mundo
EDWARD ORTIZ VALENCIA ....coiiiiiiiiiiceereseeeeeee et

Sobre el sentido de la experiencia de cocinar
JULIO CESAR VARGAS BEJARANO .....coooomimiiiieieieeeeeeeeeeeeeeeeeeeeses s

La ardua liberacion de la interpretacion
CARLOS B. GUTIERREZ .......oociiiiiiiiiiiceereeeeeeeeee et

Las emociones y la experiencia humana del lugar
LUZ GLORIA CARDENAS MEJIA .....cooooiiiiiiinirieeeee e

El sujeto de accion o la persona
MARTHA CECILIA BETANCOURT GARCIA ........ccoooooiioeeeeeeeeeeeee

Kierkegaard o el esteta A, para una hermenéutica de la seduccion
JENNIFER HINCAPIE SANCHEZ .....coovvioriiriieriieeeiesiisseesseeseseesessesessenn

Yuxtaposicion critica sobre la Belleza Natural y la Belleza Artistica
En G.W. Hegel y Theodor Adorno
RODOLFO LEDESMA ..ottt

Critica y Experiencia
BERNANDO ORTIZ CAMPO .....ccocoiiiiiiiiiiiieiieicceeeee e

Experiencia de lo inefable y rigor politico de la mirada en el cine
JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO .....ccccoiiiiiiiiiniiiicciiceeceeee

Poesia y fenémeno en Llanura de Tulud de Fernando Charry Lara
LUIS FELIPE VELEZ .....coevvtiiiiirioeriieeeseseissssesssesssse st sssessssessssnns

COolaADOTAAOTES ...t e et eeeeaeaes



PRESENTACION

Hemos esperado este momento de reencuentro de las voces que construyen el quehacer
en fenomenologia. ...Y no es vano nombrar la espera, que es en lo continuo una tension
que busca definir un punto de encuentro. ;Qué sabe uno de la espera?; Acaso una forma
diferente de las cosas, un arrebato de los tiempos, una mano tendida, un silencio para
esta guerra?

Lo que nos llega hoy no es tan s6lo una lecciéon de fenomenologia. Multiplicando las
voces, sopesando las teorias y concertando el entusiasmo por la produccion del sentido y
por la interpretacion, otros movimientos se hacen presentes: la hermenéutica y la estética.
Las autoras y los autores que nos han respondido con sus lecciones piden ser leidos en
este registro en el que la fenomenologia es cruce de caminos; la fenomenologia, que
con todo rigor ha querido ser una ciencia cuyo objeto es la evidencia o el darse de los
objetos, con el correr de los tiempos con gran amplitud ha conseguido ser un dialogo
sobre el mundo de la vida.

Para este volumen II del Anuario Colombiano de Fenomenologia nos han llegado
trabajos de profesores de Argentina, Estados Unidos, Alemania, Espafia y por supuesto
Colombia, lo que significa que es colombiana en este caso, no una manera de pensar
fenomenologicamente, sino un lugar de concertacion de intereses. Hemos conseguido
estructurar el volumen en dos movimientos:

a) La realizacion en septiembre de 2007 del 11 Encuentro de Fenomenologia y
Hermenéutica del Suroccidente colombianol, en el que participaron, entre otros, los
profesores: Julia Valentina Iribarne; Klaus Held, Harry P. Reeder, Ignacio Duque, Carlos
B. Gutiérrez, German Vargas Guillén, Sonia Cristina Gamboa, Luz Gloria Cardenas,
Martha Cecilia Betancourt, Pedro Juan Aristizdbal Hoyos, William Betancourt, Julio
César Vargas y Juan Manuel Cuartas Restrepo.

b) La promocion en el grupo de investigacion Hermes, de la Universidad del Valle, de
la reflexidn y escritura en fenomenologia, hermenéutica y estética, entre cuyos aportes
han sido seleccionados los ensayos de Jennifer Hincapié¢ Sanchez, Luis Felipe Vélez,
y Edward Ortiz.



Nuestra aspiracion puede ser ahora vivir este momento con la plenitud que permite
la lectura, ingresando con determinacion en los temas abordados y en lo que se ha
denominado: el “circuito hermenéutico”, donde el sentido que es puesto en marcha a
partir de preguntas, de exposiciones de los filosofos, exégesis y reescrituras, enriquece
paralelamente la comprension de nosotros mismos. Adicionalmente, con este encuentro de
voces aspiramos a alcanzar la resonancia que merece la filosofia en el entorno colombiano
y universal, y que como lo reclamaba Friedrich Nietzsche cuando elevaba su voz y
zanjaba de preguntas la condicion humana, cada uno de los textos que se recogen en el
volumen funde a su manera una indagacion precisa que puede sintetizarse asi:

la. Parte. La pregunta por el sentido en Husserl; Husserl critico de Descartes;
la idea de ‘mundo’ y de ‘tierra natal’ en Heidegger; mayo del 68; aplicaciones
fenomenologicas en la experiencia de cocinar.

2a. Parte. Liberacion de la interpretacion; las emociones y la experiencia
humana del lugar; el sujeto de la accion; una hermenéutica de la seduccion en
Kierkegaard.

3a. Parte. Disquisicion sobre lo bello en Hegel y Adorno; critica y experiencia
en Walter Benjamin; experiencias de lo inefable en el cine; poesia y fendmeno, a
proposito del poema «Llanura de Tulua», de Fernando Charry Lara.

Pero acaso sea mera presuncion que la fenomenologia, y la filosofia en general,
rompan los muros de la indiferencia y la muerte del sentido, para que ocurra en cambio
que se lea y multiplique el “valer del valor” —como bien nos lo ha hecho entender
recientemente el profesor German Vargas Guillén—. De cualquier manera aqui estan
presentes quienes han venido a acompafiarnos, de cualquier manera es en la eleccion
que hemos tomado de pensar nuestro tiempo, donde alcanzamos la libertad de no seguir
otros destinos ni concitar violencias. Los signos que otorgan valor a nuestro encuentro se
multiplican entonces, y si en el primer momento dijimos que se trataba de un ‘esperar’,
ahora precisamos que viene movido por la libre determinacion: ningtn tipo de clausula
ad hominem ha prevaricado en contra del ejercicio de la palabra.

Esta salutacion, que exige brevedad, no puede eludir abundar en la referencia explicita
a los favorecedores de esta tarea: el profesor Julidn Fernando Trujillo, director de la
revista Praxis Filosofica, del Departamento de Filosofia de la Universidad del Valle; su
monitora administrativa: Katherine Esponda, y muy especialmente el profesor Harry
P. Reeder, veedor del control de calidad de los resumenes de los ensayo. Queremos,
para terminar, resaltar el apoyo del Departamento de Filosofia, del Programa editorial
y de la Vicerrectoria de investigaciones de la Universidad del Valle, que respondieron
al compromiso que se suscribid de viva voz con representantes de las universidades
Tecnologica de Pereira, Pedagogica Nacional, de Antioquia y del Cauca, para sacar a la
luz en nuestra universidad el volumen Il del Anuario Colombiano de Fenomenologia.

Juan Manuel Cuartas R.
Cali, julio de 2008



E. Husserl. La pregunta por el sentido
Edmund Husserl: the Question of Meaning

JULIA VALENTINA IRIBARNE
Academia Nacional de Ciencias de Buenos Aires
Argentina

Resumen:

Coneltitulo“Edmund Husserl: lapregunta
por el sentido” nos proponemos reflexionar
sobre este tema a partir de la toma de posicion
del filésofo. En particular nos apoyamos
en un texto de febrero de 1923. Conviene
aclarar el sentido del sentido por el que
preguntamos. Descartamos, en primer lugar,
su vinculo con el orden de la semantica, del
que se ocupo6 Husserl en sus Investigaciones
Logicas, donde hallaba el fundamento
del sentido en los actos intencionales de
la subjetividad. Tampoco nos ocupamos
del sentido de la vida bioldgica, pregunta
que puede formularse desde el ambito de
las ciencias particulares. La cuestion del
sentido se vincula necesariamente a ciertos
conceptos: la finalidad, en la medida en que
entendemos el sentido como realizacion a
que apunta un desarrollo que lo precede;
el telos, como dimension ideal que orienta
hacia la realizacion del sentido; el valor,
pues el sentido por el que preguntamos
es necesariamente valioso (si no lo fuera
no podriamos considerarlo finalidad); la
historia, que es lo decantado en el tiempo
por la marcha de la humanidad, esto es, la
historia y su potencialidad significante. En
resumen, la pregunta por el sentido tal como
se ha presentado filosoficamente en general y
en particular en el caso de Husserl, se refiere
a dos ambitos. En primer lugar, ser trata de
la pregunta por el sentido de mi vida; en
segundo lugar, concierne al sentido del Todo
que nos abarca.

Palabras claves: Husserl, sentido, mundo,
persona, accion.

i

Abstract:

With the title “Edmund Husserl: the
Question of Meaning” 1 propose to reflect
upon the theme in terms of the philosopher
Husserl. In particular, we rely upon a text
from 1923. It is suitable to begin to clarify the
meaning of meaning, about which we inquire.
We will emphasize, in the first place, the
relation of meaning in the order of semantics,
with which Husserl occupied himself in the
Logical Investigations, where he found the
grounding of sense in subjective intentional
acts. We are not concerned with the sense of
biological life, a question which can be raised
from the particular sciences. The question of
meaning is necessarily linked with certain
concepts: finality, insofar as we understand
meaning as a realization which points to a
development that proceeded it; end (telos) as
an ideal dimension oriented to the realization
of meaning; value, because the meaning
we seek is necessarily valued (if it weren’t
we couldn’t consider it an end); history,
which is poured out in time by the march of
humanity, that is, history and its significant
potential. In sum, the question of meaning, as
it is generally presented in philosophy, and in
particular is the case of Husserl, refers to two
domains. In the first place it has to do with the
meaning of my life, and in the second place it
concerns the Whole that we embrace.

Key Word: Husserl, meaning, world,
people.

i Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



12- Julia Valentina Iribarne

Algunas veces nos sentimos por fin / asentados en la tierra /

Ella parece entonces nuestra casa. Y por un momento olvidamos /
Nuestros pintorescos atuendos / de seres destinados al exilio.
Roberto Juarroz (1991)

1. Introduccion

Antes de abordar el tema en el pensamiento de Husserl, es necesario hacer algunas
consideraciones introductorias. Nos proponemos reflexionar sobre una de las cuestiones
mas graves, mas comprometidas de la filosofia: la pregunta por el sentido. Esta pregunta
ha suscitado diversas tomas de posicion a lo largo de la historia del pensamiento.

En primer lugar conviene aclarar el sentido del sentido por el que preguntamos.
Descartamos, en primer lugar, su vinculo con el orden de la semantica, del que se ocupo
Husserl en sus Investigaciones Logicas, donde hallaba el fundamento del sentido en
los actos intencionales de la subjetividad. Tampoco nos ocupamos del sentido de la vida
biologica, pregunta que puede formularse desde el ambito de las ciencias particulares.

El ambito de sentido por el que vamos a preguntar podria suscitar y de hecho ha
suscitado el rechazo por causa de la ilegitimidad de la pregunta. Con palabras de L.
Wittgenstein: “La solucidon del problema de la vida se descubre en la desaparicion de
ese problema”!, (si bien esta no es su tinica toma de posicion a ese respecto).

El orden de cosas al que se dirige la pregunta que formulamos, se vincula, sin
duda, a la constatacion kantiana en cuanto que las cuestiones que mas interesan a la
razén humana exceden la capacidad que ella tiene de responderlas a la manera del
conocimiento cientifico. Recordemos que el Prefacio a la primera edicion de la Critica
de la Razon Pura comienza diciendo: “Tiene la razon humana este singular destino: en

!'L. Wittgenstein, Tract. Log-philos., 1921, p. 6521.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 13

cierto género de conocimientos, el verse abrumada por cuestiones de indole tal, que le
es imposible evitar porque su propia naturaleza se las impone, y a las cuales, ademas,
no puede responder porque rebasan totalmente sus limites™.

Por otra parte, nuestro camino sigue una experiencia sefialada también por Kant
cuando dice: “Dos cosas llenan el animo de admiracion y respeto, siempre nuevos y
crecientes cuanto con mas frecuencia y aplicacion se ocupa de ellas la reflexion: el
cielo estrellado sobre mi y la ley moral en mi’. Tales experiencias son memorables y
han suscitado repetido asombro a lo largo de los siglos: ;por qué si somos parte de la
naturaleza tenemos la posibilidad de ser libres de sus mandatos, de admirar el orden y
la belleza e inventar el bien?

La cuestion del sentido se vincula necesariamente a ciertos conceptos: la finalidad,
en la medida en que entendemos el sentido como realizacion a que apunta un desarrollo
que lo precede; el felos, como dimension ideal que orienta hacia la realizacion del
sentido; el valor, pues el sentido por el que preguntamos es necesariamente valioso
(si no lo fuera no podriamos considerarlo finalidad); la Aistoria, que es lo decantado
en el tiempo por la marcha de la humanidad, esto es, la historia y su potencialidad
significante.

En resumen, la pregunta por el sentido tal como se ha presentado filos6ficamente en
general y en particular en el caso de Husserl, se refiere a dos ambitos. En primer lugar,
ser trata de la pregunta por el sentido de mi vida; en segundo lugar, concierne al sentido
del Todo que nos abarca.

Luego de estas aclaraciones, podemos avanzar con nuestro proposito.

Con el titulo “E. Husserl: La pregunta por el sentido” nos proponemos reflexionar
sobre este tema, a partir de la toma de posicion del filosofo. En particular nos apoyamos
en un texto de febrero de 1923, vale decir contemporaneo de la preparacion de los
articulos que redactaba Husserl para la revista japonesa Kaizo. U. Melle sostiene que
es posible sospechar que la redaccion de los manuscritos para Kaizo impulsé a Husserl
a redactar este texto. Su titulo es “Valor de la vida, valor del mundo™ y es considerado
por Melle como “manuscrito de investigacion”, con lo que se indica que incluye
formulaciones muy breves como sefialamientos para si mismo del autor, “tanteos” a
modo de vias de investigacion en diversas direcciones, preguntas, ausencia de lineas
rectas en el camino del pensamiento. Desde el punto de vista U. Melle?, este texto no

2 Kant, Critica de la Razén Pura, traduccion de Manuel Fernandez Nuifiez, Buenos Aires, Editorial
"El Ateneo", 1950; p. 11

3 Kant, Critica de la Razoén Prdctica, traducido por E. Mifiana y Villagrasa y Manuel Garcis Morente,
Buenos Aires, Editorial "El Ateneo", 1951; p. 150.

*E. Husserl, "Wert des Lebens, Wert der Welt", editado por Ullrich Melle en Husserl Studies, Vol. 13,
N° 3, Kluwer Academic Publishers, Paises Bajos, 1996-1997; pp. 201-235.

3 Ibidem, Introduccion del editor, p.202.



14- Julia Valentina Iribarne

encubre las caracteristicas de los tiempos y la situacion personal de Husserl. Sin negar
esta afirmacion, es posible agregar que los temas sobre los que Husserl medita en ese
texto desbordan la circunstancia concreta, pertenecen a todos los tiempos y son propios
de la preocupacion de todos los seres humanos.

Justamente dado el caracter del texto, no pensado para su publicacion sino fiel al estilo
monologico y libre del pensamiento de Husserl en sus “escritos de investigacion”, he
procurado reunir la tematica segtin ciertos hilos conductores. Nucleo de la meditacion
es le pregunta acerca de la correcta actitud del ser humano, que aspira esencialmente a
la felicidad, en un mundo cuyo sentido racional es interferido por todas las formas de
negatividad que Husserl agrupa bajo la denominacion “destino”.

Los pasos seguidos son los siguientes: en primer lugar, se delinean los rasgos propios
del mundo y la persona en ¢él; a continuacion, se estudia el tema de la conformidad
consigo mismo; luego se hace referencia a algunos valores y a la relacion con los fines;
en cuarto lugar, se exponen las caracteristicas de las diversas circunstancias que de uno
u otro modo aparecen como contrasentido respecto de lo que podria ser el sentido del
mundo y de la vida; se termina retomando la posicion que Husserl considera como la
unica respuesta humana digna para el estado de cosas descripto.

1. El mundo y las personas

Partimos de la relacion esencial personas-mundo; con el término “personas”
aludimos al entretejimiento originario de los seres humanos, los unos respecto de los
otros, y €so no meramente como un ser “el uno junto al otro” sino como un ser “el uno
en el otro” seglin la terminologia de Husserl. Cada ser humano se sabe entre los otros
con su cuerpo vivido, entrelazado con su psique y su yo-punto-cero-de-orientacion.
Este rasgo radical ya es indice de una potencial problematica, relativa a la necesaria
superacion de esta version centripeta, propia de cada uno. Se trata del centramiento
respecto al mundo familiar que, articulado con el mundo familiar de los otros, configura
“una comunidad mas abarcadora que eventualmente puede ser vista como miembro
central” (p.206). Tal comunidad adquiere mayores dimensiones a partir de la mas
elemental, la familia, hasta la naciéon y el agrupamiento de naciones. La familia, por
su parte, tiene experiencia de si misma como miembro central respecto de formas mas
abarcadoras; otro tanto sucede con todas las comunidades singulares mas amplias. Vale
decir, que tanto el sujeto personal como la comunidad familiar y las comunidades mas
amplias de que forme parte, en el punto de partida tienen un saber de si como punto
cero de orientacion. La persistencia de este estado de cosas se halla en la raiz de los
conflictos.

El mundo hacia el que los seres humanos nos orientamos se compone, de otros
seres humanos pero también de cosas; estas son captadas desde el cuerpo vivido, “Las
cosas son en si, ain cuando son experienciadas, valoradas, manipuladas [...]. Ellas
configuran el reino de las cosas respecto al que se abre la posibilidad de actuar” (p.207).
El ser humano es capaz de producir cambios en las cosas y en la naturaleza por medio
de su cuerpo vivido, porque su actividad es un acontecer cosico, que procede de la



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 15

capacidad del sujeto de animar su cuerpo vivido. La produccién de esos cambios es de
tipo causal, en tanto que cuando se trata de la eventual influencia de una persona sobre
otra, el “efecto” resulta de la motivacion; esto proviene de que en la persona operan
diversas estructuras en la produccion de los cambios.

En la cosas es necesario diferenciar entre lo subjetivamente cambiado (cosas
configuradas activamente) y cosas modificadas sin intervencion humana. Esto define,
por otra parte, lo que esta a nuestro alcance, y lo que nos supera. Que las cosas cambien,
aun en lo nimio, es parte de la facticidad que me abarca; en el orden temporal hay una
dimension temporal que fluye en mi, independientemente de lo que yo quiera consentir.
Lo que esta a mi alcance es introducir modificaciones en mi y en el mundo a lo largo
del tiempo del que yo s¢€, del tiempo constituido. El fluir originario al que he sido
(heideggerianamente) “arrojado” no es constituible.

Acerca de esta relacion personas-mundo es necesario sefialar que ese mundo tenido
como universo de objetividad, con caracter de tiempo plenificado, emergente de la
vida universal, es “unitariamente fluyente”, y lo es también, con palabras de Husserl,
como “una infinitud abierta, como el ambito de lo dado perceptivamente y de lo dado
en el recuerdo, pero cada uno de los presentes de experiencia [estd] rodeado de un
horizonte indeterminado. Cada acontecer singular [...] tiene su horizonte singular que
se ordena respecto al horizonte en conjunto” (207). La importancia de este experienciar
la infinitud procede del contraste que resulta al confrontarlo con la posibilidad de que
el mundo sea finito.

La dimension temporal humana hace que toda accion dirigida al mundo circundante
implique un actuar futuro en el horizonte de futuro y es fuente de cierto entonamiento de
la vida personal. Hay en la accion un predelineamiento de lo esperado, de acuerdo con
lo posible real. Estos rasgos propias de la accion se acompanan de la conciencia de la
posibilidad imprevisible; llegamos asi a lo que Husserl sefiala como “cierta inseguridad
general de la vida”, que hace que se la viva con inquietud. La accién humana cuenta
con lo accidental, con el azar. Mi obrar puede errar la meta, y esto no solo respecto del
mundo de las cosas sino de mis projimos e inclusive de mi mismo (p.208).

2. Conformidad consigo mismo. Circunstancias de la accion

La inseguridad propia del vivir, las modalidades con que se lo lleve adelante se
vinculan a experiencias esenciales; para Husserl, llegar a alcanzar esas experiencias
esenciales deviene nuestra motivacion. Se trata, por una parte, de la conformidad
consigo misma de la persona y, por otra, de la esperanza de alcanzar la felicidad.

Comenzamos por examinar el tema de la conformidad consigo mismo, que Husserl
designa con la palabra alemana Selbstzufriedenheit, que a la letra podria traducirse
como satisfaccion consigo mismo; sin embargo, la frase “conformidad consigo mismo”
expresamejor laideade “acuerdo de cada uno consigo mismo”, laidea de “consistencia”,
y elude la carga semantica de complacencia, propia del término “satisfaccion”. Para
Husserl, una vida concuerda consigo misma, y es satisfactoria, cuando se alcanzan las
metas propuestas en relacion con fines superiores; en cambio es insatisfactoria, cuando
la intencion hacia lo superior se trunca.



16- Julia Valentina Iribarne

Lo que conduciria a la conformidad consigo mismo es el haber logrado lo 6ptimo,
ya que el felos que conduce la accion humana la orienta hacia lo superior y actua a
pesar de las contingencias. El ser humano se eleva hacia una valoracion de la vida
desde el punto de vista de lo mejor, de lo mas frecuentemente preferible, de modo que
la vida resulte la que satisfaga mas plenamente, porque en la practica no seria posible
nada mejor. Para una mejor comprension de este punto, conviene recordar que la ética
husserliana es la que busca “lo que sea mejor dentro de lo posible”. Es esencial tener
claro que el proyecto no debe ser irrealizable; por esa razon también hay el derecho y la
obligacion de reclamar del mundo ciertas condiciones, posibles de alcanzar para que los
mejores proyectos tengan, a su vez, la posibilidad de cumplirse. Tal vez sea oportuno
ilustrar este punto con un ejemplo. Silo mejor para un pueblo es que sus habitantes sean
capaces de participar positivamente en el destino de la comunidad y alcanzarlo seria
su meta y su proyecto, es obligatorio para los sujetos, respecto del mundo circundante
reclamar y trabajar para producir la infraestructura de salud, habitacion, escolar, de
formacion, de capacitacion tan variada como sea adecuado para que el proyecto acorde
con esa poblacion pueda cumplirse.

Este reflexionar, elegir y valorar se basa en la “hipdtesis” (existencial, del mundo
vivido, no cientifica) de que, con palabras de Husserl, “lo probable sucede, de que
las expectativas se cumplen y que puedo elegir en un mundo circundante fijo y
previsible, [puedo] buscar lo mejor para mi, que soy estable, estable con salud corporal
y espiritual, estable en mi poder, etc.” (210). Esta hipotesis es importante; muestra que
si bien vivimos en la incertidumbre, actuamos a partir de ciertas convicciones y, no
obstante, ellas no suprimen la incertidumbre. Dice Husserl: “Debo decidirme, pero en
cada momento puedo equivocarme, en diversos 6rdenes de cosas puedo fracasar, y no
solo puedo apreciar equivocadamente el valor mismo, sino plantear equivocadamente
el curso del mundo. A pesar de todo actio, no me dejo paralizar y dejo que ingresen el
azar, el destino, la posible falencia de mis propias fuerzas, la enfermedad, la muerte;
quiero decidirme segin la mejor comprension y conciencia y capacidad, quiero
reconcentrarme, quiero tensionarme, quiero hacerlo en el sopesar y en el llevar a cabo”
(210-211).

3. Valores y fines

Dijimos antes que el sentido como finalidad se vincula con el valor. Al hacer
referencia a “fines superiores”, el planteamiento se instala en el campo de los valores y
de la ética. En primer lugar, se trata del valor de la vida, no de la vida en general sino de
la propia, la de cada uno; sin embargo, para Husserl, no es posible valorar la propia vida
sin valorar la vida del otro, entretejida con la mia. Esta afirmacion resume el sentido
ultimo de la vida ética.

No hay en Husserl una exposicion de la jerarquia de los valores, pero el valor
superior sera siempre el que concierne a una comunidad amorosa que incluya al ser
humano proximo y al remoto, en ultima instancia, a toda la humanidad.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 17

El ser humano pleno, despierto respecto de la humanidad, valora la vida en su
universalidad, vale decir, valora la vida propia en el nexo de la vida comunitaria. Para el
ser humano, vivir es ascender de la pasividad a la actividad, pasar de un vivir segun las
inclinaciones, a una vida criticamente valorada como superior. El ser humano se eleva
hacia lo superior y hacia lo 6ptimo. Los valores superiores son los de la subjetividad,
ella produce y también se apropia de los valores; el mas alto al que se dirige es la
apropiacion de “lo mejor posible” (p.220). Es la certeza de haber alcanzado lo mejor
posible lo que lo lleva a la experiencia de la felicidad, a la alegria por haber concretado
ese logro en relacion con el mundo circundante.

Husserl sostiene que el deseo de vivir en la alegria es justo, pero sostener como
el fin mas alto “vivir siempre en la alegria” (231) es injusto e irracional. Este tema
conduce al de la sombra que yace sobre toda vida que aspira y actia en relacion con
la racionalidad. El valor a que se aspira es el de la alegria, pero aspirar a una alegria
persistente es irracional porque sé de antemano que no puedo cumplirlo. Dice Husserl:
“Si hay algo seguro es que no habra alegria”. Si llega lo adverso, no puedo sustracrme
sin mas; el duelo debe ser vivido. Y dice también: “Es necesario superar la tristeza
asumiéndola; la gente vil la elude para no ensuciarse con eso” (231). La dicha es un
acontecimiento vital, pero no la forma de la vida plena. La verdadera dicha es la alegria
por el triunfo de lo mejor que uno se propone y el éxito de lo mejor para todos los que
ama y, en fin, para todos los seres humanos. Podemos entender el felos que habita la
aspiracion a una felicidad que no es tal si no incluye a todos los seres humanos, como
esa atraccion que siente el sujeto y que inspira o que puede inspirar su accion, en el
sentido de lo mejor universalizado; como en todos los demas casos se cumple que el
telos es el ideal que convoca, incita pero no determina.

4. ;Sentido o sinsentido de la vida?

La persona cuya accion se orienta siempre hacia lo mejor posible no solo para si
sino para los demas abre su camino hacia la vida ética.

En este punto sobreviene la pregunta: Si la vida misma no tiene sentido jtiene
sentido la opcion por la vida ética como vida de centramiento descentrado en busca
de lo mejor posible, en comunidad amorosa y sometimiento al imperativo categorico
correspondiente? Sin duda esta es una de las grandes preguntas de la filosofia.

No es la primera ni la tnica vez que Husserl aborda esta problematica, pero, hasta
donde llega mi conocimiento, el texto que comentamos es el que retine todos los
ambitos en cuestion en busca de una respuesta. Tales ambitos pueden ser discriminados
si no jerarquizados; en primer lugar, ellos se manifiestan como pertinentes a un orden
existencial; segundo, se trata del ambito de lo que se agrupa bajo el rubro “destino”;
tercero, concierne a lo irracional del error de conocimiento y decision; cuarto, la
violencia de la naturaleza y el enigma del “destino” de la Tierra en el Cosmos.

Para estimar la distancia que media entre el sentido y el sinsentido de la vida,
recordemos que la fenomenologia ha dejado en descubierto el funcionamiento
teleoldgico, tendiente al cumplimiento de lo superior, que en el orden practico se
manifiesta como aspiracion a logros siempre mas altos y unificadores de lo humano.



18- Julia Valentina Iribarne

La culminacion seria la union de todos los seres humanos en “el todo de las monadas”,
una unidad de orden ideal, que no homogeneizaria sino que la unidad anhelada seria
articulacion de diferencias. Recordemos también que eso “mas alto” a que nos hemos
referido son los valores (el bien, la justicia, etc.) que como tales son los de la vida
subjetiva, capaz de crearlos y realizarlos.

Segun esto, afirmar el “sentido de la vida” implicaria tener la certeza de que la
humanidad camina inexorablemente hacia el cumplimiento del felos. Pero sabemos
que el funcionamiento teleoldgico no opera al modo de la causalidad sino que es mas
bien una posibilidad motivante; no se le oculta a Husserl que el mundo de la vida ofrece
experiencias orientadas en sentido inverso.

En primer lugar, dado que el ser humano aspira espontaneamente no s6lo a conservar
la vida sino a preservarla, esto es, a mantener y acrecentar la identidad que la persona va
dandose a si misma por medio de sus opciones a lo largo del tiempo de su existencia, la
certeza empirica de la muerte resulta ser el gran obstaculo. Para el ser humano una vida
con sentido realiza proyectos, termina obras, sin embargo, todo eso es inevitablemente
interferido por la muerte. La muerte es el caso extremo, pero de modo semejante obra
la decadencia fisica y mental, la enfermedad, la locura. Nuestra vulnerabilidad fisica
y psiquica atenta contra la culminacion de nuestro proyecto y nuestra busqueda de
sentido.

Lo que en segundo lugar agrupamos bajo el rubro “destino” incluye el azar, lo
contingente, lo accidental. Es el dato que aporta el mundo en direccion inversa al
sentido. La guerra es el ejemplo supremo. Pero el “destino” tiene formas variadas.
Husserl se pregunta “;qué sucede si el bien alcanzable disminuye, si todos los seres
humanos que amo mueren, si los tesoros amados del arte y la ciencia se derrumban, si la
humanidad en que vivo cae en una desierta degeneracion y el bien que yo puedo obrar
en mi y en otros se vuelve infimo respecto a lo que ya habia, a lo que yo podia esperar,
a lo que debo desear?” (p. 213). Existe la posibilidad de que la humanidad permita “que
se haga de la Tierra un desierto de hielo y todo quede fijo en una muerte helada [...]”
(p- 214). Y dice también: “La lucha contra la necedad, la locura, el egoismo; también
eso forma parte del concepto de lo contingente. El plan mas bello, el gran trabajo de
una vida se aniquila porque la vida racional del hombre bueno entra en colision con el
egoismo y la maldad individual. [...]” (p. 221).

En tercer lugar, el sinsentido procede del error, del hecho de que la accion cuenta con
una repercusion futura, imprevisible en buena parte de los casos. Tengo la evidencia
de que actud dentro de ciertos limites; queda abierta la posibilidad de impedimentos,
desvios, molestias relativas a cada accion. Junto con la evidencia de mi libertad se
dan las posibles interferencias a mi libertad. El remordimiento es el indice de la no
concordancia de mi libertad consigo misma.

El cuarto lugar lo ocupa lo imprevisible de la naturaleza, y en una dimension mas
amplia todavia se trata de la incertidumbre acerca del destino del planeta Tierra. Dice
Husserl: “Tenemos una historia. A partir de lo inferior surgieron culturas, y también
comunidades de vida de diverso grado de valor. Pero las culturas mas apreciadas
han colapsado y han degenerado pueblos auténticos. Fuerzas ciegas de la naturaleza



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 19

llegaron a menudo como poderes destructores, temblores de tierra, desertificaciones;
la astronomia y la geologia nos cuentan también historias y nos muestran que esas
posibilidades no son meras posibilidades vacias. A partir de las ruinas a menudo
florece la vida. Pero ;[qué sucede] con un valor valioso o que pugna por ser mas alto?
(Es este mundo y este mundo espiritual una confusion ciega de desarrollo de valores
y de aniquilaciéon de valores, y en todo presente [hay] de lo bueno y de lo malo en
mezcla casual, un pedacito de resultado racional de nuevo demolido y con miles de
irracionalidades que prevalecen? ;Progreso? ;Desarrollo?” (214).

U. Melle, el editor del texto que estamos considerando, destaca que estas paginas
traducen la circunstancia historica que Husserl vivio. Esta afirmacion nos llevo a
recordar que el arte, en la forma del cine de I[gmar Bergman, inmortalizé precisamente
los afios en que el texto fue escrito. El film estd ubicado en la Alemania de 1923. La
inflacion hace estragos, nos informan que un paquete de cigarrillos cuesta un millon
de marcos alemanes, que la poblacion carece de lo mas elemental, que Hitler amenaza
con avanzar con un sector del ejército y que el gobierno no sabe como responder a ese
estado de cosas. La persecucion de los judios impera como discriminacion, agresion y
persecucion; la prensa se pliega a esa campafia y colabora en la instauracion del miedo.
En una clinica privada se hacen experiencias abominables con seres humanos. Dado
este estado de cosas, se agregan a la lista de dificultades para la conduccion de la historia
de acuerdo a fines superiores, que en ese, que fue uno de los casos en que la humanidad
se mostro en una de sus mas vituperables formas, sin embargo, ni la propia poblacion,
ni los estadistas europeos pudieron leer en su presente la ignominia del estado de cosas
futuro. El film trata del mal imperceptible-perceptible a través de la tenue consistencia
de una membrana; su titulo, metaforico, es “El huevo de la serpiente”.

Lo que de este modo se agrega a la lista de las dificultades para la afirmacion del
sentido de la vida, es la dificultad para predecir el futuro en lectura del presente: puesto
que el futuro no tiene ser, la imprevisibilidad resulta uno de sus rasgos esenciales. Eso,
por lo que concierne a los afios en que Husserl se hacia eco de esta problematica.

Si intentamos una visidén semejante respecto a nuestros propios tiempos, parece
adecuado recoger la advertencia de un escritor norteamericano, Paul Auster, en su
novela En el pais de las ultimas cosas. La afirmacion de que ese texto es una advertencia
resulta de mi propia lectura (que en vista de las consideraciones precedentes creo que
también habria podido ser la de Husserl), esto es, resulta de mi propia preocupacion por
el curso de los acontecimientos; es probable que la obra también pueda ser leida desde
otro punto de vista. Es una novela breve, que no tiene otra peculiaridad que su tema,
nada mds pero tampoco nada menos. La protagonista llega a una ciudad innominada
en busca de su hermano. Curiosamente se trata de una ciudad aunque el titulo del libro
alude a un pais. La ciudad ha perdido la estructura de la civilizacion, todo atisbo de
proyecto ha desaparecido. No hay nada mas que los restos de lo que fue una cultura
compartida. Los habitantes de la ciudad deambulan por las calles, escarban la basura
en busca de algo para comer, o de objetos intercambiables. “La gente ha perdido la
memoria pero no todos olvidan las mismas cosas. {Como se puede hablar a alguien de



20- Julia Valentina Iribarne

aeroplanos, por ejemplo, si esa persona no sabe lo que es un aeroplano? Es un lento
pero ineluctable proceso de eliminacion” (p. 88-89). Las palabras tienden a durar un
poco mas que las cosas, pero eventualmente ellas también desaparecen junto con las
imagenes que evocaban”. Categorias enteras de objetos desaparecen. La comunicacion
se vuelve muy dificil. El avance de la destruccion alcanza la religion; los libros son
quemados como combustible; hay frigorificos de carne humana. No hay solucion para
el intento de ayudar a los miserables, el nimero es demasiado grande, todo lo que se
emprenda esta destinado al fracaso, a crear dificultades mayores.

Cuando se le preguntd a Paul Auster como habia sido capaz de imaginar un
panorama tan insoportable, respondi6 que se habia limitado a reunir en un solo lugar
circunstancias concretas ocurridas en diferentes lugares del mundo, de las que daban
cuenta los diarios. En el campo de la literatura, Paul Auster llevo a cabo una incursion
a la destruccion del sentido, y ha sido capaz de dar forma estética a una posibilidad
aterradora que por momentos parece asomar desde el mundo circundante.

5. (Cual es la respuesta auténticamente humana para conducir la acciéon sobre
un trasfondo de incertidumbre?

Si yo fuera un juguete de fuerzas ciegas que rigen mi vida solo tendria la ilusion
de obrar libremente. Sin embargo, yo s€ que soy y puedo algo. En el punto de partida
es necesario asentar que en el comienzo del filosofar se halla, junto con el “yo soy”, el
“yo puedo”. A este respecto, es posible decir que Husserl ofrece un vision que viene
a enriquecer la experiencia del “yo pienso” cartesiano. Dice: “[...] aun si puedo fallar
y conozco muy bien lo ocurrido no-en-mi-voluntad y mas alld de mi voluntad ¢no
conozco precisamente este a-partir-de-mi-voluntad, el ser producido por mi? ;No tengo
la evidencia del “yo actiio” en cuanto la accion esta en curso dentro de limites que hay
que conocer, en un ambito inmediato, y el recuerdo de acciones llevadas a cabo? [...]
Tengo la evidencia de poder, [en el sentido de capacidad], de libertad, junto con la
evidencia, que no se da, de las posibles interferencias a la libertad” (p. 212-213). En
mi esfera practica sé que “[...] tengo bienes, puedo realizar y lograr siempre un bien
y un 6ptimo, puedo instituir en mi una mentalidad buena universal [...]”. Por la via de
mi experiencia tengo constancia de que actiio y con mis actos puedo cambiar o por lo
menos intentar cambiar las circunstancias y las cosas.

“1Y si no puedo tener ninguna esperanza de que haya un cambio? ;Y si debo
juzgar el mundo como un mundo irracional, si la belleza de la naturaleza se
derrumba por revoluciones naturales, y si mi aprecio por la humanidad se extravia
como resultado de tal guerra [...]?”.

Entonces, vuelve la pregunta: Si tal como en ciertos casos parece hacerse manifiesto,
la vida no tiene sentido, ¢tiene sentido mi compromiso €tico? (p. 212). A esa pregunta
sigue otra jPuedo vivir en un mundo sin sentido? Si la humanidad consiste en seres
racionales, ella podria crear un mundo bello. “Pero atin cuando soy racional, ;tengo la
perspectiva de determinarlos, de mejorarlos, si ellos estdn espiritualmente enfermos



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 21

(o locos) y se vuelven algo semejante cuando actuan como idiotas?” (p. 214). Por
afnadidura Husserl constata que sabemos muy poco. “;Qué sabemos del universo?
Fragmentos. ;Puede una ciencia universal no procurarse visiones que sefialen esas
temidas posibilidades como imposibilidades?” Y concluye: “Pero al final es el deseo el
padre del pensamiento” (p. 215). A lo que es posible agregar, o mas bien decir con otras
palabras, que son los ideales pensados los que conducen por el camino de humanizacioén
de la humanidad.

A continuacion del reconocimiento de la vigencia de las multiples formas del
destino, Husserl sostiene que la situacion no es tan triste. (p. 214). Hay una cultura
con grandes valores, es posible hacer pie en esa constatacion, tal como puede hacerlo
la gente educada. No es un despropdsito la voluntad de tener efecto sobre los otros.
En otros textos, Husserl ha expresado su confianza en la tarea formadora que puede y
debe llevar a cabo la comunidad fenomenoldgica y en general la comunidad cientifica.
Ha sostenido la necesidad de que quienes se hallan en estado de vigilia despierten a
quienes no estan despiertos; y basa su esperanza en el ejercicio de la pedagogia y de una
politica ética. En este texto hace alusion a esa posicion cuando dice: “[...] busquemos
en este mundo. En este clima relativamente estable, en estos paises, hacer posible y
recompensar la cultura nacional regular etc., ordenarnos a nosotros mismos lo mas
racionalmente posible y formar nuestra vida comunitaria racional, tan racional como
sea posible. Aqui la razon tiene su fuerza” (p. 214). Y sigue diciendo: “[...] aqui se
puede obrar, encontrar compaferos de mentalidad afin, tener efectos en comun que se
expandan; crece una comunidad racional. ;Con eso no surge ya la ‘verdadera cultura’?,
aqui hay un progreso, un desarrollo que no sélo hace objetivamente mas valiosos a los
participantes sino que se elevan ante si mismos y su vida produce un valor vital para si
misma, abre un mundo abierto infinitamente para ella y valores crecientes, [...] ciencia,
arte. Los extrafios van a poder ver lo bello que ahi se obra en las almas, y como eso
bello esta disponible para todos, algo que hace feliz y que, sin embargo, es un bien
comun” (p. 215).

No obstante, esas posibilidades nos suprimen la preocupacion del punto de partida:
Si el mundo es sinsentido ;qué puedo hacer? ;Debo hacer algo?

La respuesta parte de haber asumido la muerte, cuenta con la interminable cadena
de las generaciones y la continuacion de la propia vida en los descendientes: “El
pensamiento de la muerte pierde su aguijon, la muerte [pierde] su desvalor, si me sé en
una humanidad interminablemente perdurable, que ella misma se socializa libremente
y puede avanzar hacia una ética socializada”. La continuidad de las generaciones hace
que mi tarea sea recuperada en el camino hacia la meta de una humanidad que me
contiene y me desborda; mis esfuerzos no han sido en vano, he trabajado en el sentido
del telos.

Pero ;y si no fuera asi, si un final ineluctable nos amenazara desde el futuro?; a esa
posibilidad Husserl responde con el ejemplo de la madre que ama al hijo. Si la madre
supiera que puede sobrevenir un diluvio que anulara todo, no por eso dejaria de atender
amorosamente a su hijo.



22- Julia Valentina Iribarne

Si los seres humanos estuviéramos a bordo de un barco destinado a hundirse, no
por eso dejariamos de actuar como auténticos seres humanos. Si el mundo fuera un
infierno, si la valoracion del mundo todo no condujera a ninguna suma de valores
positivos, dice Husserl: “Yo resisto a ese infierno y cumplo con mi ‘deber’. Yo soy y
puedo querer el bien, esforzarme practicamente, aunque sea en el pequefio circulo, y
hago el bien, entonces he hecho lo mio y no puedo reprocharme nada. En cierto modo
estoy conforme conmigo mismo” (p. 216).

De esta descarnada toma de conciencia de la vulnerabilidad de nuestra situacion
en el mundo y en el cosmos, en un intento de reunir los diversos elementos puestos en
juego por la meditacion de Husserl, parece adecuado interpretar su respuesta en el
siguiente sentido: El amor es una capacidad disposicional propia de los seres humanos;
si se la actualiza en el sentido de la universalizacion ética, el ser humano encuentra
su camino hacia lo superior en la opcion por lo mejor posible, tal como resulte de su
critica racional, para si mismo, para sus projimos y para la humanidad. Esto vale atin
en el caso extremo de que llegaramos a estar convencidos de que la persona nada puede
contra el destino y/o que el planeta Tierra esté destinado a desaparecer; aun en esos
casos, el amor y la consecuente compasion y solidaridad respecto a uno mismo y al otro
nos lleva a optar por el comportamiento ético.

O bien, con palabras apenas diferentes: Husserl sefiala de manera incansable la
igualdad trascendental y existencial de los seres humanos. Cada uno de nosotros sabe
de nuestra propia grandeza, puesto que no solo nos ha sido dada la disposicion a amar
sino a crear el bien; y cada uno sabe de sus propias miserias, o sea de la posibilidad y
realidad de no elegir el camino hacia lo superior, hacia lo mejor, que es nuestra meta.
Por eso, Husserl reconoce la busca del bien como el sentido de cada vida humana. A
partir de alli, y aun aceptando la hipdtesis de la carencia de sentido en lo cosmico y hasta
en la historia, el ser humano realiza su sentido en la asuncion de su responsabilidad.

En todo caso, el triunfo de la arbitrariedad es tan poco predecible con certeza como
lo es el triunfo de la marcha de los seres humanos segtn la orientacion del ideal; y esto
es asi a pesar de que la lectura de los tiempos que a cada generacion toca vivir parezca
dar razoén a la primera posibilidad.

En cualquier caso el ser humano se humaniza por la respuesta ética. Desde este
punto de vista, no habria una relacion necesaria entre el sentido final y totalizador de la
vida, por una parte, y por otra, la decision de cada ser humano de conducir éticamente
la propia vida.

No obstante, esta no es la tinica posicion de Husserl a ese respecto. En otro texto®,
en el que Husserl examina, aunque mas brevemente, la misma problematica, sostiene
la exigencia de creer en el sentido del Todo; sin esa creencia, declara no tener fuerzas
para conducir la propia vida. La discusion sobre la compatibilidad de ambas posiciones
queda abierta.

¢ Ese texto de Ms. AV 21, 15b, esta transcripto en J.V. Iribarne, 2007, p. 220.



Husserl critico de Descartes
Husserl as a Critic of Descartes

DANIEL HERRERA RESTREPO
Universidad Santo Tomas
Colombia

Resumen:

El filésofo mas admirado por Husserl
fue, sin duda, Descartes, por haber sido
quien mas se acerco a lo que deberia ser
una filosofia verdaderamente rigurosa. Esta
admiracion, sin embargo, no fue obstaculo
para que Husserl sometiera al cartesianismo
a una rigurosa critica. Con el presente
trabajo quiero dar a conocer la critica
husserliana a algunos puntos de la filosofia
de Descartes tal como aparece en el Anexo
VI que los editores afiadieron a la edicion de
Die Krisis der europdischen Wissenschaften
und die transzendentale Phdnomenologie
(N. Nijhoff, La Haya, 1954). Se trata de uno
de los ultimos textos escritos por el fildsofo
(mayo de 1937) sobre la Primera Meditacion
de Descartes. En este ensayo Husserl le
critica a Descartes tres cosas: a) el haber
aceptado, sin fundamentarlo, la validez de
la ciencia galileana; b) el no haber sometido
efectivamente el mundo de la experiencia a la
duda ni haber tomado conciencia de que este
mundo, por principio, no puede ser objeto de
duda; c) el presentarnos un Ego encerrado
sobre si mismo, separado del mundo. Veamos,
por separado, cada uno de estos puntos.

Palabras clave: Husserl, Descartes,
critica, filosofia.

Abstract:

Descartes was Husserl’s most admired
philosopher —no doubt about it- since he
made the closest approach to what a truly
rigorous philosophy should be. However,
his admiration for Descartes never came to
be an obstacle for Husserl to establish severe
criticisms to Cartesian philosophy. This paper
intends to divulge three of those criticisms,
namely, (a) Husserl accepted beforehand
Galilean science without any grounds; (b)
He did not posit any doubts on the world of
experience and was not aware of the fact that
this world, in principle, cannot be subject to
doubts; (c) He presented us an Ego apart of
the world and closed on itself; We shall revise
each one of those objections separately.

Key Words: Husserl, Descartes, critics,
philosophy.

 Recibido: Febrero 05 de 2008; Aprobado: Marzo 10 de 2008.



24- Daniel Herrera Restrepo

El filésofo mas admirado por Husserl fue, sin duda, Descartes, por haber sido
quien mas se acerco a lo que deberia ser una filosofia verdaderamente rigurosa. Esta
admiracion, sin embargo, no fue obstaculo para que Husserl sometiera al cartesianismo
a una rigurosa critica.

Con el presente trabajo queremos dar a conocer la critica husserliana a algunos puntos
de la filosofia de Descartes tal como aparece en el Anexo VI que los editores afiadieron
a la edicion de Die Krisis der europdischen Wissenschaften und die transzendentale
Phédnomenologie (N. Nijhoff, La Haya, 1954). Se trata de uno de los tltimos textos
escritos por el filosofo (mayo de 1937) sobre la Primera Meditacion de Descartes.
Escogemos este texto dado que su conocimiento no es facil por no existir ninguna
traduccion del alemén y porque, que sepamos, no existe ninguna referencia a ¢l en lo
bibliografia espafiola sobre Husserl.

En este ensayo Husserl le critica a Descartes tres cosas: a) el haber aceptado, sin
fundamentarlo, la validez de la ciencia galileana; b) el no haber sometido efectivamente
el mundo de la experiencia a la duda ni haber tomado conciencia de que este mundo,
por principio, no puede ser objeto de duda; c) el presentarnos un Ego encerrado sobre si
mismo, separado del mundo. Veamos, por separado, cada uno de estos puntos.

Segun Husserl el descubrimiento del Ego por Descartes fue hecho en funcion de la
necesidad de fundamentar filoséficamente la nueva concepcion del mundo, concepcion
que pretendia ser un conocimiento sistematico y universal de éste como totalidad
de verdades definitivas. Ahora bien, una tal fundamentacion exigia el encontrar una
premisa que no pudiese ser objeto de duda. Para Descartes esta premisa seria el Cogito
(406-407).

Esta actitud de Descartes revela una falta de radicalismo ya que estaba presuponiendo
la validez de la ciencia galileana y la estaba utilizando como guia en todo el proceso de
la duda y en la misma formulacion del Cogito.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 25

La objecion de Husserl 1a podriamos entender en el sentido de que en el esclarecimiento
de lo que es la ciencia, no podemos tomar como modelo ninguna ciencia en particular.
Desde las Investigaciones logicas el pensamiento de Husserl fue muy explicito en este
punto: si queremos saber qué es la ciencia no lo lograremos ni a partir de una comparacion
entre las diversas ciencias ni tomando como modelo una determinada ciencia, tal como
lo hicieron Descartes y Kant. El punto de partida no puede ser otro que el anélisis
fenomenologico de la intencion que ninguna ciencia en via de constitucion para —Husserl
no habra nunca una ciencia plenamente constituida— logra realizar.

En el Anexo V Husserl critica, por extenso, el cardcter definitivo que Descartes le
concedio a la ciencia fisico-matematica. Husserl comienza por afirmar que el hombre
en su vida cotidiana no conoce nada que sea definitivo:

“(Reflexion6 Descartes en que su critica del mundo sensible esta guiada
de antemano por la idea de un mundo absoluto y definitivamente verdadero?
(Reflexion6 en que es necesario hacer una distincion entre la posibilidad de 1a duda
que tiene el hombre en su vida, la cual no esta guiada por un ideal de indudabilidad
absoluta y de un ser absoluto y la posibilidad de duda que guia al fildsofo, el
cual fundamenta en un ser absoluto todo aquello que es verdadero relativamente,
ser absoluto que de alguna manera debe fundamentarse en el conocimiento que
tenemos de é1?” (396).

Descartes postul6 una verdad absoluta a partir de la ciencia galileana sin reflexionar
que tanto la idea de una verdad absoluta como la filosofia dentro de la cual surge esta
idea “es una posesion historica del hombre y, en cuanto tal, pertenece al mundo” (397),
a ese mundo del cual se quiere dudar.

Esto significa para Husserl que no s6lo el mundo de la experiencia sino también las
verdades cientificas deben ser sometidas a la duda ya que son un producto histdrico a
partir de la praxis del hombre:

“Esta ciencia y su verdad son una tarea, un proyecto, una praxis que pertenece
al mundo de la vida cotidiana” (398).

Para Husserl es claro que la ciencia es una “creacion del hombre”, es la creacion
de un dominio de necesidad realizada en un momento de la evolucion humana. Por
consiguiente, en contraposicion a Descartes:

“La tarea de una teoria auténtica y real de las ciencias es el esclarecimiento de
la posicion de fines y de la posibilidad y realizacion efectiva de una logificacion del
conocimiento precientifico o, correlativamente, la idealizacion del ser del mundo
de la vida cotidiana en un ser ideal idéntico e identificable” (398).



26- Daniel Herrera Restrepo

Fue a partir de este conocimiento precientifico como, segiin Husserl, Galileo cred
la espacio-temporalidad ideal de la ciencia moderna. Pero tanto el conocimiento
precientifico como los conocimientos cientificos dados nada tienen de absoluto, de
definitivo, de necesario. Ellos son, en terminologia actual, simple materia prima para
nuevos conocimientos. La idea de necesidad se produjo en cierto momento de la historia
y so6lo constituye una perspectiva entre otras posibles. Ninguna de éstas puede asumir
el rango de modelo para definir lo que es la ciencia.

Fue, pues, un error de Descartes el concebir de una manera determinada el dominio
de la matematica y de la fisica matematica y el aplicar éstos al mundo sin haber
fundamentado criticamente el valor de dicho dominio y su aplicacion al mundo de la
vida (406). Pero, en verdad, esta primera objecion no la trae Husserl en este Anexo VI
para decirnos que Descartes no es universal ya que, aunque ¢l quiso someter a duda el
mundo de la experiencia, no lo logré, sin haber aclarado, por otra parte, el hecho de que
este mundo no es, por principio, objeto de duda.

1I
Veamos esta segunda objecion que tiene una importancia capital en Husserl:

“;Descartes ha mostrado realmente que el ser del mundo de la experiencia
sensible, es decir, el ser del mundo cotidiano es sujeto de duda o que este
mundo pierde su certeza de ser en el pensamiento de un suefio posible? ;Acaso
la caracteristica fundamental de la certeza del mundo no es la de permanecer
inquebrantable, en forma apodictica, como evidencia del mundo, a pesar de todas
las situaciones de duda posibles o reales?” (407).

Para quien ha leido la primera meditacion de Descartes, la objecion de Husserl
parece no tener valor, pues alli vemos recaer la duda sobre el mundo en su totalidad.
Sin embargo, Husserl considera que ello no es asi, puesto que Descartes se sirve de
experiencias particulares, experiencias que no son suficientes para poner en duda la
existencia del mundo en su totalidad.

“;La duda respecto de una situacion, a primera vista segura, es identificable a
la duda respecto del ser del mundo en general?”” (407).

Descartes quiso poner en duda la existencia del mundo pero, de hecho, no logrd
demostrar que este mundo fuera efectivamente objeto de duda.

Si tenemos en cuenta todo el contexto de la discusion, nosotros podemos encontrar,
ademas de esta argumentacion, algo de mayor interés. Podriamos decir que la posibilidad
de dudar del mundo a partir de situaciones particulares es valida en la medida en que yo
permanezca en la actitud natural o “ingenua”. En esta actitud, cuando yo me pregunto si
duermo o estoy despierto, si estoy aqui o alli, a pesar de la duda, la certeza del mundo



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 27

permanece necesariamente. Como esta no es la situacion de Descartes, bien podria €l
haber pensado que el mundo habia caido bajo su duda. Efectivamente, el filosofo no se
encontraba en la actitud natural, a nivel de la Lebenswelt. Cuando yo paso de esa evidencia
inmediata seglin la cual yo estoy en contacto directo con el mundo, a la afirmacion
cartesiana de que mi unico contacto directo es con mis ideas, entonces soy llevado
necesariamente a dudar de la totalidad del mundo. En este sentido el Cogito cartesiano,
separado del mundo, esta en una dimensién diferente al que supone la argumentacion
de Husserl. Pero nuestro filosofo no aceptara el punto de vista cartesiano, pues ¢l
supone la teoria de las ideas como imagenes separadas y distintas del mundo, teoria que
fenomenologicamente es considerada falsa. La conciencia es intencional. Ella es siempre
conciencia de algo: es imaginacion, recuerdo, representacion, juicio, etc. de algo. Pero
todos estos modos de conciencia reenvian necesariamente a la conciencia perceptiva
como a la “intuicion donadora originaria”. Correlativamente, ese “algo” imaginado,
recordado, representado, juzgado, etc. reenvia, finalmente, a la presencia efectiva de la
realidad. De aqui que Husserl pueda decir en Erfahrung und Urteil:

“Toda adquisicion de la ciencia funda su sentido en la experiencia inmediata
y reenvia al mundo de esta experiencia” (43).

Por consiguiente, yo puedo muy bien cambiar de actitud, abandonar la actitud
“natural” y asumir una actitud filosofica o cientifica frente a la realidad, pero todo esto

“se dara sobre el suelo (Boden) de este mundo de la vida. Ahora bien, éste
permanece siempre en su valor de ser (Seinsgeltung). El mundo de la vida es un
presupuesto para todos los proyectos de conocimiento. El es, pues, el suelo para
toda teoria de la ciencia” (399).

La idealizacion que lleva a cabo la ciencia se realiza sobre y en el mundo de la vida
en cuanto presupuesto necesario, y todas las constantes del universo como posibilidades
que nosotros podemos alcanzar a través de la epojé solo se comprenden a partir de este
fundamento previo.

No solo el mundo de la experiencia no es objetivo de duda sino que la duda s6lo
es posible a partir de la certeza del ser del mundo. En Krisis, la Lebenswelt pudo asi
convertirse en uno de los caminos posibles de la reduccion trascendental.

Los seres particulares pueden cambiar y de hecho cambian, pero la creencia en el
mundo de la experiencia permanece inmutable. En relacion con el mundo nosotros
podemos errar pero

“¢l es aquello que es anterior a todo lo que nosotros podemos decir de €, a
toda posicion de ser, a toda actividad practica o teorica” (499).

Frente a este mundo, el fildsofo s6lo puede



28- Daniel Herrera Restrepo

“cuestionar el modo de ser de la Lebenswelt pre-cientifica y preguntarse sobre
aquello que en él motiva al hombre para la nueva tarea y la nueva praxis que se
denomina cientifica” (298).

El mundo no es, pues, objeto de duda y no lo es, en pocas palabras, porque, como lo
veremos en seguida, conciencia y mundo implican, no son separables. Fue eso lo que,
segun Husserl, Descartes no pudo ver.

I

Como consecuencia de lo anterior se sigue una nueva critica: el Ego cartesiano, al
estar separado del mundo, es un Ego solitario, encerrado sobre si mismo. El Ego que
Husserl conquista a través de su epojé es un Ego acompanado de toda una vida mundana,
vida en la cual nosotros experimentamos el valor del mundo antes y después de la epojé
(408).

(Qué podra significar el que Husserl después de afirmar esto escriba que en la
epojé

“yo puedo distinguir el yo del ser intencionado, del ser de las cosas mundanas
y del mundo?” (409).

En realidad no hay contradiccion. Cuando Husserl habla de distincion entre el Ego y
el mundo, no se trata de la distincion entre dos seres que se encuentran sobre el mismo
plano, sino la distincion entre un ser relativo al sujeto —el ser del mundo— y el ser
absoluto de este sujeto. No hay separacion entre sujeto y mundo sino una unidad, pero
una unidad entre dos seres, la unidad del sujeto y del mundo que, en cuanto constituido
por el sujeto, es relativo a éste.

Descartes frente a las cosas corporales se interroga solo, a través de la duda, si ellas
existen o no existen. Husserl a través de la epojé se interroga por el sentido de las cosas.
Y precisamente porque Descartes no se interrog6 sobre este sentido, una vez alcanzado su
Cogito procedio de inmediato a identificarlo con el alma humana, colocando su existencia
en forma paralela a la existencia de las cosas. Para Husserl la identificacion cartesiana
del Cogito con el alma presupone la fisica mecanicista de Galileo y no simplemente,
como algunos lo han interpretado —v. g. Brunschvicg— el que en la mente de Descartes
existiera la simple idea de substancia. La introduccién de la idea de alma significa que
Descartes aceptaba, de antemano, la concepcion del ser de la substancia corporea como
substancia extensa —concepcion mecanicista—, como ser en si, autbnoma en relacion con
el sujeto. Esta caracterizacidén implica la interpretacion de la extension como paralela
al alma. Y esto explica por qué Descartes, al querer identificar al Cogito, vuelve a esa
unidad que es el hombre antes de la duda y separa del cuerpo —objeto de duda— aquello
que no lo es, a saber, el alma.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 29

Husserl, en cambio, a través de la epojé pone en evidencia que las cosas en relacion
con el Cogito no tienen una existencia autonoma, sino una existencia intencional, una
existencia constituida por el sujeto.

El Ego de Descartes no s6lo es un Ego solitario. El paralelismo que Descartes establece
entre el Ego y el mundo hace, irénicamente, del Ego cartesiano un Ego mundano, un
Ego no trascendental:

“So6lo mediante el método de la epojé (el método cartesiano purificado), la vida
sin la epojé y antes de la epojé, es decir, la vida naturalmente ingenua, se distingue
de la vida pura como vida del Ego” (409).

Cuando Husserl ejerce su epojé sobre el mundo, cuando €l lo coloca entre “paréntesis”,
de ninguna manera trata de ponerlo en duda como Descartes: tampoco trata de suprimirlo.
Poner el mundo entre paréntesis no significa dirigir la mirada hacia algo diferente,
sino limitar lo que se quiere ver e indicar el punto de vista a partir del cual se le quiere
ver: el mundo es colocado entre paréntesis para hacer surgir el interrogante sobre su
significado, convirtiendo asi al mundo en el centro del interés. En una actitud “ingenua”
todos sabemos qué significa “ser”. Pero cuando abandonamos esta actitud, la existencia
se hace problematica. Gracias a esta problematizacion llegamos a saber algo que el
hombre ingenuo nunca penso: una cosa es el mundo en si —que Husserl llama “la cosa
mas vacia” (das leerste Etwas)—y otra cosa es el mundo en cuanto objeto intencionado,
o, utilizando una terminologia marxista, una cosa es el “‘concepto real” y otra el “concreto
pensado”. La fenomenologia trata de poner en claro los actos o los modos que adquiere
este mundo al ser intencionado por el sujeto. Al hacerlo, pone de presente que el sentido
del mundo, tal como lo vivimos, lleva el sello de la subjetividad.

“al mismo tiempo que yo realizo la epojé en forma total respecto al mundo, mi
ser humano se transforma y se transforman igualmente mis vivencias humanas que
hacen parte de este conjunto que es el mundo. Ellas se transforman en valores de
ser, valores que yo coloco entre paréntesis al mismo tiempo que coloco el valor
de ser del mundo” (409).

Pero al realizar esta epojé, yo aprehendo mi ser como aquel que pone estos valores
pudiendo entonces distinguir

“el ego del torrente de las Cogitationes (das Ego des Stromes der Cogitationes)
que es una Cogitatio unida y sintética en cuanto es un ‘torrente’, y el mundo como
su correspondiente Cogitatum con todos sus seres” (Ibid).

Con la epojé, el filosofo ve como se transforma todo lo que constituye la Lebenswelt
en algo nuevo, en “valores de ser” y como surge el Ego como aquello a partir del cual
el mundo, tal como lo vivimos, adquiere un sentido:



30- Daniel Herrera Restrepo

“Reteniendo el valor de ser y reflexionando sobre mi mismo, yo me descubro
como el sujeto de todos estos objetos, como quien les atribuye valor y el aceptarlo
como teniendo valor es tomar conciencia de ellos como conciencia pura” (/bid).

“Aquello que se descubre por medio de la epojé, como Ego, como sujeto de la
pura conciencia no es, por consiguiente, nada que se dé en el mundo, en el mundo
que es para mi, en el mundo que yo expreso con la palabra mundo y al cual pertenece
todo aquello que yo experimento” (/bid).

A lo largo de todo el proceso fenomenologico que conduce de la presencia ingenua,
inmediata, del mundo a la afirmacion del sujeto trascendental, yo no reniego del mundo
ni me encontraré al final con una conciencia pura en el sentido cartesiano, es decir,
con una conciencia cerrada sobre si misma, separada del mundo, definida solo por sus
Cogitationes. El sujeto transcendental s6lo puede ser definido en funcion de la presencia
del mundo.

Para Husserl, el problema de definir la relacion sujeto-objeto es un problema falso.
Ello implica concebir al sujeto como un objeto mas, para preguntarse sobre la relacion
entre dos objetos que se encuentran el uno frente al otro. Para Husserl, la definicion de
la relacion se identifica con la definicion del sujeto transcendental. Cuando yo defino
éste, estoy definiendo al mismo tiempo la relacion entre el sujeto y el mundo.

El error fundamental de muchas criticas que se le dirigen a Husserl es el tener como
punto de partida la clasificacion de los fildsofos en filosofos idealistas y filosofos
realistas. Ahora bien, esta distincion presupone una separacion radical y arbitraria entre
conocimiento sensible y conocimiento intelectual. Husserl no acepta esta separacion y, por
consiguiente, no acepta el primado de ninguno de los dos polos. Para Husserl lo sensible
y lo intelectual son distinguibles pero no separables: ellos son las dos caras de un mismo
gesto. Toda nuestra vida predicativa se fundamenta en la experiencia pre-predicativa,
experiencia que transciende la distincion clasica entre lo sensible y lo intelectual. Cuando
definimos lo sensible como simple momento de la experiencia psicologica, es decir, como
esencialmente particular e individual no hay posibilidad de fundamentar la pretension
del conocimiento a lo universal. E, inversamente, cuando el objeto del pensamiento y
el juicio son revestidos de esta pretension, el alcance real no puede ser verificado en la
experiencia. Ante esto s6lo nos encontramos ante un dilema: o bien abandonamos la idea
de una filosofia que eche sus raices en la experiencia cosa que ningun filésofo aceptaria,
o bien, habria que identificar la filosofia con un empirismo que nos habla de la “ilusion”
de lo universal pero que no consigue definirse sin contradiccion.

Como muy bien lo ha expresado De Waelhens, cuando Husserl funda toda evidencia
en la Selbsgegebenheit y toda Gegebenheit en el objeto percibido, ¢l estd afirmando que
la verdad del conocimiento tiene sus raices en aquello que todos nosotros llamamos
experiencia. Pero, inversamente, si la experiencia implica necesariamente un “darse”
y correlativamente una receptividad, lo que la experiencia “da” ella lo ofrece a una
conciencia humana, es decir, a una forma de presencia que no es aquella de dos cosas



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 31

que se encuentran la una frente a la otra. Conocer no es introducir el objeto en uno
mismo, ni introducirse uno mismo en el objeto. La conciencia humana es significante y
es didlogo. Esto significa que ella promueve el don que recibe a un sentido que el don
no poseia de antemano. La verdad, en cuanto es verdad de un sentido, es una promocion.
Ella no consiste en bautizar perro al conejo, ni tampoco en decirse a si mismo un sentido
que el objeto poseeria en si independientemente de toda relacién con el hombre. Sin
la presencia del hombre no podemos hablar del sentido de una realidad. Conocer es
dialogar y cuando dialogamos no hay simplemente el cambio de unas ideas que son
solamente las de uno cuyo valor es independiente de este cambio. El conocimiento es
un movimiento de promocion en el cual la “realidad” aporta al espiritu su facticidad y
el espiritu confiere a la realidad su sentido de verdad, la eleva al rango de objetividad
conocible y conocida. So6lo asi lo universal es real y lo real se hace universal.






El sentido del ser

The meaning of being

GERMAN VARGAS GUILLEN

Profesor titular, Universidad Pedagogica Nacional

Colombia

Resumen:

El articulo se orienta a mostrar la diferencia
entre fenomenologia y hermenéutica, tanto
en la caracterizacion tematica como en la
aproximacion fenomenologica, sobre los
titulos “ser” y “sentido”. Para ello introduce
la complejidad de la cuestion, a modo
de presentacion; en el primer paragrafo
caracteriza los caminos de la constitucion
de la hermenéutica de la facticidad y de la
fenomenologia trascendental; en el segundo
pardgrafo caracteriza las relaciones entre
antropologia y hermenéutica de la facticidad,
en el tercero, caracteriza la hermenéutica
de la facticidad como filosofia del ser; en
el cuarto se muestra la diferencia entre
fenomenologia trascendental y hermenéutica
de la facticidad a la luz de sus implicaciones
en la comprension del mundo de la vida
politica; en el quinto, a modo de conclusion se
estudian dos formas de enfrentar el Oowpdlev
a luz de las concepciones caracterizadas en
los paragrafos anteriores.

Palabras claves: Fenomenologia, her-
menéutica, facticidad, retorica, descripcion,
interpretacion.

Abstract:

Thearticle is oriented to show the difference
between Phenomenology and Hermeneutics,
as much in the thematic characterization as
in the phenomenological approach, on the
titles “being” and “meaning”. According
to this, it introduces the complexity of the
question, as a presentation; in the first section,
it characterizes the ways of the constitution
of the Hermeneutics of the Facticity and
the Transcendental Phenomenology; in the
second section, it characterizes the relations
between Anthropology and Hermeneutics
of the Facticity; in the third section, it
characterizes the Hermeneutics of the
Facticity like philosophy of the being; in the
fourth section, it discusses about the difference
between Transcendental Phenomenology and
Hermeneutics of the Facticity which is the
light of its implications in the understanding
of the world of the political life; in the fifth
section, as in a conclusion, it studies two
ways to understand the /, under the light of
the conceptions characterized in the previous
sections.

Key Words: Phenomenology, herme-
neutic, Facticity, rhetoric, description,
interpretation.

¥ Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007. Este es un desarrollo de la
investigacion El sentido cabe fenomenologia y hermenéutica; Bogota, Universidad Pedagdgica Nacional,
2006-2009; la codirigen los profesores German Vargas Guillén y Harry P. Reeder.

En la parte I de la investigacion El sentido cabe fenomenologia y hermenéutica se logro:



34- German Vargas Guillén

Hay dos titulos que comportan no s6lo problemas, en el sentido epistemologico del
término, sino también enigmas que —por su propio caracter— podrian ser catalogados
de “metafisicos”; tales son: ser y sentido;y estos problemas 'y enigmas tienen especial
validez cuando se tratan tanto desde la perspectiva fenomenoldgica como desde la
hermenéutica. Husserl, por su lado, procur6 mantener fuera de juego toda hipotesis
metafisica en sus investigaciones; Heidegger, expresamente, renuncia a la metafisica.

(Qué puede, entonces, indicarse con cada uno de esos titulos en cada una de esas
perspectivas? En sintesis, para Husserl: la afirmacion de la “tesis general del mundo™:
ser, por una parte; y, por otra, la promocion de la facticidad que se dona en la experiencia:
sentido. Para Heidegger, en cambio, lo que ha caido en el olvido: ser; lo dado —factum— en
tanto campo de la realizacion de la existencia del Dasein y en cuanto intepretante:
sentido.

Es obvio que la fenomenologia, tanto como la hermenéutica, tienen que vérselas con
estos dos polos:ser y sentido. Para la primera aquél es “pura hylé”, mientras el segundo
es, precisamente, un dar cuenta que lleva a cabo el sujeto al experimentarla. Para la
segunda ser remite a un “campo” —“campo de remisiones”— que “circunda” y en si “es”
estructurante de la experiencia de sentido.

* Establecer el darse del sentido (Vid. infra Reeder, 2007; Vargas, 2007),

* Su alcance (Vid. infra Reeder, 2007; Vargas, 2007),

* Sumodo de validacion (Vid. infra Reeder, 2007; Vargas, 2007).

Para ello se examiné la direccion hermenéutica del “joven Heidegger” —a quien por igual se lo puede
llamar el “Heidegger te6logo”—; y, el pensamiento de Husserl del periodo de 1920 —que corresponde tanto
a la via psicolégica como a la genética; periodo que, por tanto, se puede llamar fenomenologia del mundo
de la vida.

Reeder, Harry P. El lenguaje: dimension lingiiistica y extralingiiistica del sentido. Bogota, UPN-
Coleccion Filosofia y enseiianza de la filosofia, 2007.

Reeder, Harry P. Argumentando con cuidado. Bogota, UPN-San Pablo, 2007.

Vargas, German (Ed.). Formacion y subjetividad. Bogota, UPN-Coleccion Filosofia y ensefianza de
la filosofia, 2007.

Vargas Guillén, German (Ed.). Enseriar filosofia. Bogota, UPN-Coleccion Filosofia y ensefianza de la
filosofia, 2007.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 35

Entonces debe ser advertido el hecho de que tanto fenomenologia como hermenéutica
tienen un referente en este par de titulos; pero que no solo hay diferencias temadticas,
sino también metodoldgicas en el modo como cada una de ellas los abordan. Sobre las
primeras ya se han hecho las anotaciones minimas indispensables para establecer la
diferencia de las dos vias.

Sobre las metodologias, baste decir: la fenomenologia se atiene exclusivamente a lo
dado a la primera persona, a un quien para quien el mundo es dado en la experiencia, y
el cual, mediante ésta, a su vez, lo promueve a sentido al promoverse —como sujeto del
mundo: cada quien. Por ello, la fenomenologia —que se ha entendido a si misma como
un “puro ver’— se restringe y autolimita a la descripcion.

Metodoldgicamente, en cambio, la hermenéutica parte de otros supuestos. Acaso
el primordial es el de que el ek-sistente, a saber, el Dasein, es interpretante. Y que,
precisamente, de la experiencia sélo se puede dar cuenta en tanto es inferpretada.
Y, sin embargo, el interpretante puede falsificar su experiencia, hacerla in-auténtica,
precisamente si se queda en el plano de la habladuria, si no va hasta la experiencia
originaria, que, a su turno, s una interpretacion auténtica o, lo que vale por igual en
este caso, una interpretacion originaria. Y es auténtica si es nacida de la experiencia
factica del Dasein; o, lo que es lo mismo, si la interpretacion se origina y origina un
sentido de ser, que corresponde a lo dado originalmente al Dasein. Y este darse original
tiene como propio el poder suscitar un “salto fuera” de la cotidianidad, que a fuerza de
la repeticion, contiene la in-autenticidad.

Ahora bien, si aparecio la filosofia —sea ella en sentido fenomenologico o hermenéutico
o en cualquiera otra direccion— es porque se tuvo la experiencia radical de la admiracion.
Pero esta puede ser enfrentada metdédicamente de diversas maneras: bien describiendo
la experiencia subjetiva que se puede calificar como “admiracién” e igualmente
su correspondiente polo objetivo, o, también, se puede enfrentar caracterizando
hermenéuticamente —esto es, interpretando— la “admiraciéon” como “puro fenémeno”,
como un “puro manifestarse”, en el que la captacion misma de la dimension fenoménica
resulta, de por si, una interpretacion.

Se puede, entonces, ver una diferencia ostensible entre la formulacion: el ser del
sentido;y, la formulacion: el sentido del ser. En la primera direccion, la fenomenolégica,
se encuentra que la cosa misma para la investigacion es captar, comprender, como el
sentido deviene como correlacion entre el “polo objetivo” —la hylé, la facticidad, el
mundo, el ser—y el “polo subjetivo” —el sujeto, la persona, la “vida que experimenta
el mundo”. En la segunda direccion, la hermenéutica, resulta evidente que si se quiere
superar “el olvido del ser” se trata, pues, de internarse en su sentido, en las multiples
expresiones y posibilidades que se tiene para una tal superacion; y, en especial, ésta se



36- German Vargas Guillén

ha de alcanzar en tanto se puede llegar, en el caso de cada Dasein, a una experiencia
auténtica, cabe decir, radical, en la que sea una y otra vez actuado el ser del Dasein como
interpretante y el “campo de remisiones” como pluralidad de horizontes de sentido.

Y, si de una y otra via es posible un despliegue de la comprension, ello resulta como

efecto de situarse ante el asombro. ;Codmo hacerlo en cada una de estas direcciones? Es
a ello a lo que apunta este estudio.

a. Los arios 1919 a 1923. Suele recordarse el hecho de que Heidegger, entre 1919 y
1923, fue asistente de Husserl en la Universidad de Friburgo, con quien se inici6 en el
método fenomenologico, que luego haria suyo. De esta época datan obras que tienen,
por esto mismo, un interés particular para comprender y evaluar la relacion y diferencia
entre hermenéutica de la facticidad y fenomenologia genética. Por ejemplo, de este
periodo entre otras obras de Heidegger se encuentran:
*  Fundamentos filosoficos de la mistica medieval [Notas de trabajo y esbozos para
una leccion no impartida, 1918-1919],

*  Laidea de la filosofia y el problema de la concepcion del mundo (1919),

*  Problemas fundamentales de la fenomenologia (Semestre de Invierno de 1919-
1920),

»  Fenomenologia de la intuicion y la expresion (Semestre de Verano de 1929),

* Introduccion a la fenomenologia de la religion (Leccion del Semestre de Invierno
de 1920-1921),

e Agustin y el neoplatonismo [Leccion impartida en la Universidad de Friburgo
en el semestre de Verano de 1921],

o [Interpretaciones fenomenologicas sobre Aristoteles. Indicacion de la situacion
Hermenéutica (1922),

*  Ontologia. Hermenéutica de la facticidad (1923).

A estos datos se debe agregar la conocida estancia de Heidegger, en el otofio de 1909,
en el noviciado de la Compatfiia de Jesus en Tisis; su ingreso al Seminario Teoldgico de
Friburgo donde empez6 a estudiar teologia catolica en la Universidad de Friburgo en el
invierno del mismo afio. Estudios que se prolongaron hasta el invierno de 1910-1911.

El mismo Husserl —hacia 1922—no dudé en recomendar a Heidegger a las autoridades
académicas de la Universidad de Marburgo como un fenomenologo innovador y gran
conocedor de «todas las formas de la teologia protestante».

No se trata de resefiar aqui las obras de Husserl, que datan de este periodo. Baste con
indicar que es en este periodo que desarrolla, entre otras:

e IdeasIl, e

* Ideas I1l. De las cuales se tiene la base para las

*  Lecciones de psicologia fenomenologica (del verano de 1925).



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 37

Hay suficientes razones para pensar que la observacion de Heidegger' sobre la
liberalidad con que Husserl puso a su disposicion algunos de sus inéditos, ante todo,
tuvo por referente principal tanto los Ms. de Ideen 11 e Ideen 11l como las Lecciones de
la conciencia interna del tiempo (de Semestre de Invierno de 1904-1905)>.

De lo editado de la obra de Husserl, tanto anterior al periodo resefiado como de éste
mismo, hay abundantes referencias documentales en la obra de Heidegger. Se sabe, por
ejemplo, la importancia que Heidegger otorgo siempre a la “intuicion categorial”, que no
dudo en considerar como el principal hallazgo de Husserl en las Investigaciones logicas;
igualmente, se sabe del estudio detenido que Heidegger llevo a cabo de Ideen 1.

(Son todos estos meros datos anecdoticos? No. Lo que interesa aqui es llamar la
atencion sobre el peculiar hecho de que en los aflos de la referencia (1919 4 1923) es el
periodo en que hay mas apertura de Heidegger a la comprension de la fenomenologia
como posible base de una investigacion hermenéutica; asi mismo, durante este lapso
de tiempo se constata en la obra de Husserl un marcado interés no solo por abrirse a las
preguntas de las ciencias de la cultura, sino también por dar fundamento a las dimensiones
interpretativas de la experiencia subjetiva de mundo.

(De qué se ocupa particularmente Husserl, por entonces? Dicho sintéticamente: de
fundar la via psicoldgica que pudiera establecer, en su radicalidad, la fenomenologia
del sujeto, de su experiencia de mundo; a saber, pues, se ocupa del descubrimiento de
la subjetividad protooperante como punto basilar de la comprension de mundo.

Se requiere, por tanto, caracterizar lo que en uno (el de Husserl) y otro (el de
Heidegger) proyectos se tiende a alcanzar; sus estrategias; precisamente, para ver,
igualmente, los nexos y diferencias que se trazan entre ambas perspectivas.

b. La fenomenologia trascendental no es, ni mucho menos, algo que haya empezado
con la apertura de este periodo. Se conocen las referencias que Husserl ya habia

! “Wenn die folgende Untersuchung einege Schritte vorwérts geht in der in der Erschliessung der ‘Sachen
selbst’, so dankt das der Verf. in erster Linie E. Husserl, der den Verf. Wahrend seiner Freiburger Lehrjahre
durch eindringliche personliche Leitung und duch freieste Uberlassung unverdffentlichter Urtersuchungen
mit den verschiedensten Gebieten der phdnomenologischen Forschung vertraut macht” (Tiibingen, Max
Niemeyer Verlag, 1967, p. 38, nota 1). “Si la siguiente investigacion logra dar algunos pasos hacia la apertura
de las ‘cosas mismas’, lo debe el autor, en primer lugar, a E. Husserl, que, durante sus afios de docencia en
Freiburg, con su solicita direccion personal y libérrima comunicacion de investigaciones inéditas, familiarizo
al autor con los mas diversos dominios de la investigacion fenomenologica” (Ser y tiempo. Santiago de
Chile, Ed. Universitaria, 1998, p. 61, nota 1).

2 Se debe recordar, en este caso, que “Stein recibio a principios de julio 1917 la carpeta con la leyenda
«conciencia interna del tiempoy. (...) Al finalizar agosto de 1917, Edith Stein habia dado por concluido
su trabajo (...).

(...) casi diez afios después (...) En abril de 1926, en las vacaciones que los Husserl disfrutaron con los
Heidegger en Todtnauberg, salié de nuevo a colacion el texto inédito de las Lecciones. Heidegger aceptd
entonces la responsabilidad de editarlo (...) y (...) se convirtié en la publicacion de 1928”.

Cf. Agustin SERRANO DE HARO. Presentacion de la edicion espaiiola. En: Husserl, Edmund.
Lecciones de la conciencia interna del tiempo. Madrid, Ed. Trotta, 2002; pp. 16-17.



38- German Vargas Guillénv

establecido sobre ella en La idea de la fenomenologia (1907) y, en especial, el particular
sentido que ella habia adquirido en /deen 1 (1913). Sin embargo, debe destacarse el hecho
de que tal fenomenologia es, si es adecuada la expresion, un continuum que da unidad al
desarrollo del proyecto intelectual desde el comienzo de la carrera filoséfica de Husserl
hasta el final. En resumidas cuentas, de lo que se trata es de estudiar y comprender la
subjetividad como polo fundante de toda operacion cognoscitiva. Cierto, tal polo subjetivo
tiene su correlato en el polo objetivo. No obstante, siempre resulta claro que este tltimo
solo llega a comprenderse —en su interés, estructura y necesidad— a partir del primero.

La “nueva” fenomenologia que realiza concientemente la reduccion
fenomenologica y con ello toma deliberadamente una actitud trascendental y
adquiere asi ella misma el calificativo de “trascendental”, no puede ya seguirse
llamando “psicologia descriptiva”. Sin embargo, es importante constatar que
esta ultima fue siempre para Husserl una ciencia no sélo legitima y posible, sino
incluso una ciencia necesaria para fundamentar adecuadamente la psicologia
empirica. Ya fuera bajo el nombre de psicologia descriptiva, bajo el de psicologia
fenomenologica o incluso bajo el de fenomenologia psicologica, esta ciencia,
concebida como ciencia eidética (esencial) de la conciencia, debia constituir, como
estudio de las esencias de los fendmenos psiquicos o, en terminologia husserliana,
de las esencias de las vivencias de conciencia, la ciencia eidética en que tendria
que basarse la psicologia empirica (encargada no de las esencias de las vivencias,
sino de las vivencias en cuanto hechos); debia, pues, constituir la racionalizacion
de la psicologia empirica. Lo que la distingue de la fenomenologia trascendental
es unicamente ese “cambio de actitud” que significa la adopcién de la epoje, de
la reduccion trascendental. Pero por lo demas, ambas son, al decir de Husserl,
ciencias paralelas (...).

En suma, la “nueva” fenomenologia, la trascendental o pura, ha depurado
precisamente lo que aun estaba sin depuracion en la psicologia descriptiva: (...) las
vivencias mismas, la conciencia misma. Ahora no sélo hay que hacer caso omiso
—por decirlo asi— de la existencia real de los objetos de las vivencias investigadas,
sino también de la de las vivencias mismas. El sujeto de las vivencias, el yo de la
conciencia (el que Husserl “aprendi6 a encontrar”) no es un sujeto en el mundo,
un sujeto empirico, un hombre (o un animal), un fragmento de la naturaleza. Es,
simplemente, un sujeto puro, un yo sin insercion en el mundo —y, sin embargo, es
un yo concreto, un yo individual con una vida individual concreta’.

Se entiende, pues, como la fenomenologia y la psicologia tienen una relacion estrecha
hasta el punto de que, como proyecto cientifico, aquélla se funda en ésta; pero ésta, a su
turno, solo llega a superar el positivismo e incluso el empirismo si y s6lo si se sirve de
aquélla. A partir de este descubrimiento se puede llegar a resolver, incluso, la paradoja

3 Antonio ZIRION QUIJANO. Introduccion. Cf. http://www.filosoficas.unam.mx/~zirion/BDINT.pdf,
consultado: 24 de marzo de 2008.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 39

de la subjetividad, a saber, la de ser “sujeto del mundo” y “objeto en este mundo”. El
problema es que al mismo tiempo la subjetividad que funda el sentido del mundo tiene
que comprenderse, ella misma a si misma, en sus funciones instauradoras de sentido.
En ultimo término, esto genera la situacion de que la instancia que crea sentido, lo
valida. Entonces se corre el riesgo del “solipsismo”, de que la “razén monologue”.
Y, sin embargo, la manera de salir de este aparente circulo radica, entonces, en que la
comprension de la subjetividad unas veces se experimente en su vivenciar; y en otras
ocasiones en las operaciones dadoras de sentido a este vivenciar.

Precisamente, esta “doble posicion de existencia” de la subjetividad es, en si, la que
puede enfrentarse no sélo “dando sentido a la facticidad” —a través de su vivenciar; sino
estableciendo el eidos, la esencia del darse del mundo al sujeto —que en este caso, de
manera contingente soy yo, pero puede ser ti y cualquiera de los demds pronombres. En
el primero de los sentido ya es, de por si, una fenomenologia hermenéutica, que puede
llegar o no a ser trascendental; pero en el segundo, y radical sentido, es fenomenologia
trascendental que fundo —por una situacion o experiencia en que interpretd lo dado—un
sentido de mundo que clama por llegar a validez; es decir, se mantiene la intima
conexion entre “sentido” —experiencia de mundo, experiencia constitutiva de sentido
de mundo-y “validez” —el darse “asi e indefinidamente un determinado sentido en una
posicion de existencia”— validez que se encuentra toda vez que este sujeto que soy yoy
que experimenta lo dado, lo experimenta como lo puede experimentar cualquiera otro
en la posicion de existencia de cualquiera de los demés pronombres. De ahi que se deba
volver a la observacion de Husserl segun la cual:

No es la fenomenologia trascendental una teoria que esté simplemente ahi para
responder al problema historico del idealismo; es una ciencia fundada sobre si misma
y absolutamente independiente, mas atn, la tinica absolutamente independiente.
Soélo que, desarrollada consecuentemente (como ya resulta visible en la parte final
del libro, tan importante para la comprension —se refiere a la ultima parte de /deen
1-) conduce a los “problemas constitutivos” y las teorias que abarcan todos los
objetos concebibles con que jamas podamos encontrarnos —o sea, el mundo real
y dado entero con todas sus categorias y objetos ¢ igualmente todos los mundos
ideales—, haciéndolos comprensibles como correlatos trascendentales. Pero esto
implica que el idealismo fenomenologico-trascendental no es una tesis ni una
teoria filosofica particular entre otras, sino que la fenomenologia trascendental es
en si misma, en cuanto ciencia concreta y aunque no se diga una palabra sobre el
idealismo, un idealismo universal desarrollado como ciencia. La fenomenologia
prueba este idealismo, por obra de su propio sentido como ciencia trascendental,
en cada uno de sus dominios constitutivos en particular®.

Asi, pues, a pesar del posible descrédito con el que hay que cargar por usar la palabra
“idealismo”, es necesario acudir a ésta. Por cierto, la comunicacién es posible gracias

* Edmund HUSSERL. Epilogo a las Ideas, p. 385-386.



40- German Vargas Guillén

a estos “correlatos trascendentales”. Pero, en efecto, ellos han sido constituidos. Solo,
pues, en el orden de estas abstracciones ideales —que ciertamente empiezan a construirse
a partir de la experiencia efectivamente vivida— hay ciencia’.

Pero, es preciso puntualizar qué se esta entendiendo, en este caso, bajo el titulo
psicologia y como ella se enlaza con la fenomenologia. Husserl, en escrito del periodo
en estudio aqui, indica:

[Ala] psicologia racional pertenece, ademas de la teoria eidética de las vivencias,
(...) los componentes aprioristicos del yo puro (...). (...) la fenomenologia en
rigor incluye la psicologia racional, es decir, (...) aqui (...) la parte consume al
todo. Vayamos del mundo empirico, del hombre empirico, del alma empirica,
a la idea del alma, captemos la idea de todos los estados animicos, aislémosla
abstractivamente tal como aislamos espacio y figura espacial cuando hacemos
geometria, y establezcamos una teoria eidética de las vivencias®.

Entonces lo que queda de una vez por todas fundado es una respuesta a la pregunta:
(De qué se ocupa la fenomenologia trascendental? Y, entonces, se dird: de una teoria
eidética de las vivencias fundada en la idea de todos los estados animicos. Y, a su turno,
(de qué se ocupa la psicologia (racional, en Gltima instancia; empirica, previamente)?
Y, entonces, se dira: del mundo empirico, del hombre empirico, del alma empirica —en
su dimension de psicologia empirica; luego, de la idea del alma, de fodos los estados
animicos— en su dimension de psicologia racional o trascendental.

Como se observa, el estudio de todos los estados animicos tiene el caracter de conector
o enlace entre la psicologia racional o trascendental y la fenomenologia trascendental.
El “caso” como tal vale si y s6lo si permite configurar una compresion estructural de las
operaciones subjetivas; no es, pues, que el dato en si no tenga “valor de existencia” —como
puede ser el caso de un delirio, de una experiencia bajo alucinégenos, etc.— lo que pasa
es que el valor de este “dato” tiene que ser enlazado con el conjunto de la experiencia
trascendental del sujeto, donde el “caso particular” ilustra una de las variantes de las
posibles formas de ser sujeto, de vivir la experiencia subjetiva.

La fenomenologia trascendental exige, pues, una teoria eidética y esto supone la
posibilidad de dar cuenta aprioristicamente de lo que en si es la subjetividad en las
multiplicidad de variantes que puede tener no sélo en su darse, sino en las vias de su
realizacion.

5 Por cierto, es uno de los puntos en que queda trazada la linea divisoria entre Husserl y Heidegger;
mientras en el primero hay una vocacion de ciencia —que hay que entender en los términos propiamente
fenomenologicos y en ningln caso del positivismo— en el segundo se privilegia la vocacion del pensar.
Incluso dentro del periodo de mayor cercania entre Husserl y Heidegger se encuentra como este ultimo
insiste una y otra vez en que si la filosofia quiere ser fiel a si misma tiene que desprenderse de la idea de
la ciencia y de la aspiracion que viene junto con tal denominacién. No es que Heidegger acuse la idea
husserliana de la ciencia de positivismo, es que de plano ve que tal /lamado es una negacion del sentido
mismo de la filosofia.

¢ Edmund HUSSERL. Ideen IIT; p. 71; v.e., p. 83.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 41

(...)lafenomenologia (...) Sudominio (...) [es] la conciencia trascendental con
todos sus procesos trascendentales, que debe investigarse en la intuicién inmediata
y en generalidad eidética’.

Ahora bien, esta fenomenologia trascendental es psicologia trascendental en cuanto
detiene su consideracion tematica en la subjetividad que experimenta el mundo de la
vida®. Se atiene, entonces, a los problemas relativos al sentido y, como ya se ha dicho,
suspende los de la validez, dado que estos —si se miran desde el punto de vista de la
investigacion empirica: son meros datos—. Estos conciernen, ahi si, por entero al campo
de la fenomenologia trascendental en cuya esfera la validez no se refiere a la materia
de hechos, sino a la estructura.

Como ya quedd visto, la complementariedad entre psicologia fenomenologica y
fenomenologia trascendental es no so6lo posible, sino necesaria; sobre todo con vistas al
estudio de la subjetividad. Queda claro, entonces, que aquélla se restringe al campo de
la dimension noética, mientras hace suspension de la noematica; a su turno, en cambio,
¢ésta muestra el mutuo enlace de esas dos dimensiones: incluye, por tanto, las cuestiones
sobre sentido y validez.

Ahora bien, para poner en evidencia la fenomenologia trascendental es preciso
explicitar algunos niveles de subjetividad en los que se revelan varias instancias del
yo, que posibilita comprender la importancia de la filosofia trascendental para la
fenomenologia. Ello implica poner de relieve los grados de reflexion fenomenologica
con el objetivo de purificar a la psicologia de todo naturalismo:

*  Lafenomenologia trascendental es a su turno psicologia trascendental (cf. Krisis,
§§58-59); y a esto se tiene que agregar que:

* La fenomenologia empirica es ciencia empirico-natural de la subjetividad
trascendental (cf. Chalmers, D.; 1999: 59).

¢. Fenomenologia hermenéutica, hermenéutica de la facticidad, hermenéutica
fenomenologica.

Fenomenologia y hermenéutica en la experiencia religiosa es el titulo con el cual se
pueden agrupar, mutatis mutandis, los escritos de Heidegger del periodo de la referencia;
acaso con excepcion de Problemas fundamentales de la fenomenologia. Sobre las
relaciones entre estas dos polaridades (fenomenologia y hermenéutica) se debe interrogar,
al menos, en los siguientes sentidos:

7 Edmund HUSSERL. Ideen II; p. 84; v.e., p. 97.

8 Husserl explica que el acceso a priori a los datos de la psicologia descriptiva y a los de la fenomenologia
trascendental es el mismo, excepto por un radicalmente importante cambio de foco. Véase Hua 1X,
Introduccion, Seccion 3 s. Traduccion inglesa: Phenomenological Psychology: Lectures, Summer Semester;
1925, trad. J. Scanlon (The Hague: Martinus Nijhoff, 1977).



42- German Vargas Guillén

1. ;Es la experiencia factica de vida objeto de la fenomenologia y su
interpretacion objeto de la hermenéutica?

2. ;Todas las experiencias facticas de vida son tan originarias como las
religiosas, que son capaces de crear mundos de sentido?

Para esta reflexion se debe aclarar el siguiente prejuicio: cuando una reflexion recae
sobre la experiencia que se tiene a partir de la vivencia que un otro ha registrado: s6lo
cabe hacer hermenéutica.

Considerado mas en detalle el prejuicio, se encuentra que si la reflexion recae sobre
un texto que registra la experiencia de otro y si ese otro es Pablo de Tarso: la “vuelta” o
el “rodeo” hermenéutico es imperativo. Se puede leer a Pablo en castellano, se lo puede
leer en griego; se pueden confrontar las dos ediciones —o mas—de las cuales se disponga.
Se puede y se debe preguntar por la diferencia, por ejemplo, del griego que usa Pablo y,
por ejemplo, de aquel en que se encuentra la composicion del cuarto de los evangelistas,
o el primero de ellos. ;Qué significa que Pablo tenga una formacion académica, tanto
como Juan; mientras Lucas es, mas bien, un “barbaro”? Y, ;como entender la relacion
entre el griego en que se encuentran los evangelios, con respecto a las voces y las lenguas
en que se produjo la vida y el testimonio de Jesus? Y, ;qué pasa, hermenéuticamente, al
transvasar o al traducir el pensamiento semita en el griego?

Pero, se debe dar un paso mas atras: ;qué distancia hay entre la experiencia de
Pablo y su “transposicion” en conceptos?; y, ;qué otras diferencias causa el hecho de
que ¢l mismo no esté ante el testimonio para si, en una suerte de “diario intimo” —como
por ejemplo lo fue el Diario de Etty Hillesum— a diferencia de una escritura lanzada,
proyectada, dirigida al alter, es decir, a una audiencia o a unos corresponsales —pues,
el género epistolar ya esta proyectado al alter; y, en el caso de la vision cristiana: al
proselitismo de la palabra?

Ademas, como se sabe, Pablo no fue testigo de la vida de Jesus. A su vez, la
informacion de la que toma conocimiento tanto de Jestis como de sus ensefianzas fueron
de suyo, ya, “interpretadas” o, al menos, coleccionadas por distintos testigos que, a su
vez, informaron con una intencion, con una orientacion.

En resultas, se puede conjeturar que Pablo, al escribir, es “intérprete” de su propia
vivencia. Y lo es no porque toda relacion escrita —por ejemplo, un descripcion— sea
“interpretacion”, sino porque hay diversidad de horizontes en juego —el propio, el de la
comunidad, el de los creyentes, el de los no-creyentes, el de las lenguas en el entorno— que
se ponen en interaccion deliberada; en fin, se puede conjeturar que Pablo no buscaba
comprender su propia vivencia; sino dar a entender o hacer comprender su horizonte en
la perspectiva del alter. Y, en medio de ello, procuraba hacer comprensible, para si mismo
y para los demas, los festimonios —de segunda mano— ofrecidos por los testigos.

En el caso de Pablo hay un aspecto que debe, ademas, quedar explicito: se trata
de un intento de persuadir —si, con el testimonio ofrecido por los testigos— pero para
lograr la adhesion de los espiritus. Mas aun, todavia en una profilaxis —del lenguaje,



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 43

de la ciencia, etc.— se tendria que acudir a las posibles diferencias entre: describir’,
interpretar, persuadir etc. Parece que Pablo —ciertamente, entrenado en las artes de la
retérica— incursiona en el género epistolar con una motivacion proselitista.

A diferencia de ello, parece, en cambio, que la fenomenologia, la descripcion
fenomenologica, no busca la persuasion: solamente se limita a informar la experiencia
vivida para someterla, desde su pretension cientifica, al principio de corregibilidad.
Entonces, en la investigacion tiene que ser considerada esta otra mediacion: qué se
pretende al describir, qué al interpretar, qué al argumentar —qué es lo propio de la
retorica'’. En fin, parece que es indispensable ir a un momento anterior al que se propone,
a saber, a las motivaciones que estan impulsando el ejercicio y el informe.

Con esta aclaracion del prejuicio, a saber, que Pablo no estaba movido por una
motivacion descriptiva, sino persuasiva, se puede ir las cuestiones propuestas:

1. La experiencia factica el sujeto la puede vivir despierto como si estuviera dormido
(DK 22 B 1), segtin lo expres6 Heraclito. No es cierto que la facticidad —pese a que sea
“signada” con las vivencias subjetivas; y, entonces, sea interpretada, precisamente por
el caracter interpretante del Dasein en su existir— quede eo ipso COMPRENDIDA; queda si
ciertamente dotada de sentido, pero no se despliega automaticamente la comprension.

Entonces, se puede afirmar que la experiencia factica es una plétora de sentido, pero
todavia no es, en si misma, mas. Sobre ella se puede desplegar desde el mas radical
positivismo hasta la mas fundamental descripcion fenomenolédgica. La vivencia, pues, en
siy en su puro contenido no puede ser calificada ni de hermenéutica ni de fenomenolégica.
A sus orillas, en sus bordes, cabe el campo hermenéutico o el fenomenologico; pero
hay que dar el salto de la corriente de vivencias a la comprension, al sentido en cuanto
interpretado o en cuanto descrito.

2. La segunda pregunta tal como esta formulada no exige argumentar. Basta con
un s7 o con un no. Es, pues, de estado discreto. No obstante se puede afirmar que, en
efecto, todas la vivencias crean mundo, sean o0 no miticos, sean o no facticos, sean o
no verdaderos, etc. Precisamente, porque “el interpretante que en cada caso somos”, es
decir, porque el ser existenciario como Dasein no es un estar en las margenes o en los
bordes de la vivencia, sino en su fluir. Entonces ahi se da la facticidad como mundo.

Pero, tal como se interrogo, no se pretende argumentar aqui. Baste solamente indicar la
posicion asumida. Con ello queda como resultado que la religiosa es un tipo de vivencia;
pero lo mas importante es la expresion que “religiosa” es, precisamente, un calificativo;
un adjetivo calificativo. Lo sustantivo es la vivencia. Asi, entonces, la vivencia puede
obtener muy diversos calificativos: religiosa —ya se dijo, moral, estética, ética, politica,
cientifica, cotidiana, etc—. Entonces lo que se modaliza es el ambito “objetivo” (o
“circunmundo”) sobre el cual se despliega; pero no su caracter mismo, que radica en
ser subjetiva, por una parte; pero simultaneamente correlativa de algo (algin mundo
o dimensidn del mundo) que se objetiva o se puede objetivar mediante el despliegue,
precisamente, del vivir.

° Por cierto, en cualquier caso tendremos informes, pero su régimen y contenido los diferencian en
cada caso.
19 De esta ya sabemos: conmover, persuadir, infundir 4nimo, inducir a la accion.



44- German Vargas Guillén

Parece, por tanto, que la experiencia religiosa crea mundo religioso, pero no es la
peculiaridad de esta vivencia el crear mundo; sino lo propio de cualquier vivencia. Por
supuesto, el mundo creado o desplegado sera: el vivido. Asi, pues, correlativamente el
mundo desplegado sera correspondiente con el “polo objetivo”. Asi, incluso, la persona
a-religiosa, en situacion, despliega un sentido de lo religioso.

Evidentemente, lo religioso no tiene necesariamente que ver con lo divino como su
motivo; sino con el religare, con el volverse hacia si en el intento de comprender. Los
mundos de sentido son efecto de la vivencia, no del “polo objetivo”. En fin, son creaciones
o daciones que efectiia el sujeto en su mundear. En cierto modo, la produccion de sentido
es una medida de ajuste del sujeto al mundo, de acople. Ahi es donde se mantiene como
torrente que puede ser o no tematizado; y, posteriormente, comprendido —desde el campo
fenomenologico o desde el hermenéutico.

d. El problema retérico: ¢interpretacion o descripcion en la mistica medieval?

Cansados de aquel delirio hermenéutico, los trabajadores repudiaron a las
autoridades de Macondo y subieron con sus quejas a los tribunales supremos''.

(Qué tienen en comun el Obispo de Hipona y Rétor del Aredpago? La lista es larga.
Se puede comenzar por recordar que sobre ambos recae la reflexion —filosdfica, esto es,
fenomenoldgica; hermenéutica— del joven Heidegger; pero la lista viene de mucho mas
atras: ambos fueron formados en la retorica, ambos tuvieron una “conversion”, ambos
“se hicieron cristianos”, ambos se convirtieron en prosélitos de la palabra; ambos,
aunque relacionados con Roma, no fueron parte de este centro de poder. La serie de
“coincidencias” es suficiente para que se caiga, al menos, en la cuenta de que cumplen los
criterios de eleccion que usé Heidegger al enfrentar tanto las lecciones de fenomenologia
de la religion como los Estudios sobre la mistica medieval. Son, de hecho, textos tan
cercanos en el tiempo que no es de extrafar la presencia de los mismos criterios.

Por supuesto, se podria llamar la atencion sobre la serie de citas que hace Agustin de
pensamientos y tesis de Pablo; pero no es de esto de lo que se trata aqui. Sin embargo,
deteniendo la atencion en Agustin si debe sefialarse de manera expresa el propdsito de
las Confesiones —incluso para el fragmento que cita y trata Heidegger en sus Estudios;
tal es:

(...) Mas he aqui que tu amas la verdad (Sal. 50, 8); y quien obra segun ella
viene a la luz. Yo quiero obrarla en mi corazon y en tu presencia con una confesion
muy intima, pero quiero hacerla por escrito delante de los muchos testigos'.

(Qué se propone Agustin? En una sola frase: dar testimonio. Este se refiere a una
vida vivida y se comunica por escrito. ;/Qué papel tiene aqui la retorica? Agustin conocid

' Gabriel GARCIA MARQUEZ. Cien aiios de soledad. Bogota, Ed. Alfaguara, 2007; Edicién
Conmemorativa de la Asociacion de Academias de la Lengua Espaiola, p. 342.
12 Agustin de HIPONA. Confessiones; X, 1.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 45

la tradicion de ésta y supo de primera mano que cualquiera de las formas del discurso
(el epidictico, el deliberativo y el forense o judicial) tiene que conmover para poder
persuadir. ;Qué papel tiene aqui el testimonio? Hacer creible lo que se esta diciendo,
inducir a otros para que hagan lo mismo; en ultimo término: lograr la adhesion de los
espiritus. Es de hecho una de las formas o recursos de la retorica; acaso debe recordarse
que con el testimonio se contribuye a crear el llamado talante del orador. Asi, no tiene
el mismo “peso argumentativo” contar con el testimonio de quien estuvo en la escena
—digamos, de un crimen, en un proceso forense o judicial— que el relato de alguien que
escucho al testigo. Agustin sabe que no fue un apodstol, pero quiere dar cuenta desde si
mismo, y por si mismo, de lo que ha acontecido en su a/ma, en su vida, en su entorno.

Se debe ahondar, brevemente, en otro asunto. La escritura. Ciertamente tal no fue
una época de prensas, de difusion masiva, de divulgacion. Entonces, ¢a quién se dirige
el texto? Es claro, a los pocos lectores que podian acceder al mismo; a miembros de la
Iglesia, a los que —como €él— gozaban simultaneamente de una formacion académica y
de una audiencia a la cual se dirigian desde el estrado o desde el pulpito.

(A qué vienen todas estas observaciones? En efecto, Heidegger advierte el caracter
retdrico de los autores que considera como nticleo para su reflexion sobre la hermenéutica
de la facticidad. Si, en efecto, el Dasein es un interpretante; y, si el vivir mismo es una
estructura hermenéutica, de ello no se deriva que quien comunica su vivencia obre
como interpretante —aunque acaso si como intérprete. Lo propio y radical de la vivencia
—por ejemplo, religiosa, e, incluso, mistica— es que se da en primera persona. Agustin
tal vez relata o0 —como ¢l mismo lo dice— rememora el haber-sido-interpretante en la
experiencia en que el Dios vivo de Israel se hace o se torna su esfera de propiedad; pero
de ello no se desprende que al relatarla: un otro se halle en la misma experiencia. Ese
otro a quien esta dirigida la composicion escrita: tendria que pasar de las margenes o la
orilla del sentido vivido que relata Agustin al rio mismo de la experiencia —religiosa o
mistica. Quiza Agustin pueda decir, con Isaias (45,15), “vere tu es Deus absconditus”,
porque se le ha revelado; pero para los otros, lectores de Agustin, quedaria escondido,
todavia escondido.

El rétor hace creible su relato; pero el auditorio todavia tiene que dar el paso de la
emocion o la conmocidn a la vivencia, ya no del relato o del discurso, sino de la “realidad”
o “fuente” u “hontanar” de la vivencia.

(Como se halla una plena y total religacion?, ;como se puede dar un encuentro con
Dios?; y, si esto ltimo es posible, j;como realizar la unio mystica’®, la del humano —que
en cada caso soy yo—y Dios —que en cada caso es El y es absconditus?!

Estas preguntas son materia, mas que de la retorica: de la poética. Si, el sujeto podria
hallarse ante Dios, aquel ante el cual se puede danzar y hacer sacrificio; y, precisamente,
ante El: descubrirse interpretante. Es, o seria, la experiencia mistica vivida en primera
persona. El sujeto puede volverse hacia su suidad y “descender” a su “interioridad”
—acaso sea mas exacto decir, en este caso: “a su intimidad”— y, entonces, estar en la

3 Que, al fin y al cabo es la cosa misma de la mistica.



46- German Vargas Guillén

plenitud de la experiencia religiosa; ser interpretante. {Como “elevarse” desde ahi
—interpretante— para tornarse en intérprete: sea rétor o hermeneuta? Y, a todas estas:
(donde esta la funcion realizada desde el campo fenomenologico, es decir, descriptivo
—y, dicho de paso, cientifico?

Todos aquellos que se cansen del delirio hermenéutico tienen que acudir a instancia
superior, a un tribunal supremo; que, para el caso, es la vivencia. Y, de nuevo, qué es
lo vivido en la experiencia religiosa, qué en la experiencia mistica. Respectivamente,
“solamente”, la suidad —eso que reclama Agustin: “; quién soy?”—y Dios; dos rios que,
en realidad, son uno solo. Yo, cualquier yo, es lo que queda de la divinidad en cada
ser humano; Dios, es, a su turno, fuente de todo, incluido dentro de ese todo que es la
subjetividad. Entonces, se comprende, la reduccion o reconduccion de la pregunta desde
la esfera de lo trascendente (Dios) a la esfera de lo trascendental (1a subjetividad) —que,
en si, es fluencia inmanente: fuente constituyente de sentido.

;Donde, pues, esta el problema que ha legado el Joven Heidegger? En que ha
omitido el caracter retdrico de los autores —Pablo y Agustin; en que ha confundido el
ser interpretante y el ser intérprete’#; en que ha ocultado la descripcion como vivencia
sui y, al tiempo, como “dacion de sentido” que queda sometida a los avatares de la
corregibilidad; en fin, en que ha puesto en la fenomenologia el abandono de la experiencia
factica, pero al mismo tiempo ha abandonado la filosofia misma.

Quiza desde un punto de vista descriptivo, meramente fenomenologico, nunca se
pueda decir qué es Dios; pero si se puede describir como se presenta éste al sujeto, como
lo encuentra, qué sentido tiene en su vida, etc. Por supuesto, todas estas vivencias se
pueden describir con independencia de la existencia de Dios, pero el punto de vista del
sujeto puede ser comprendido por otro, discutido por él, corregido. No se trata de decir
lo que es Dios, sino de decir lo que le es dado al sujeto experimentar de él.

Entre tanto, en la experiencia religiosa —acuda o no ésta a la idea de la divinidad
o a la realidad de Dios— el sujeto puede “internarse” en su suidad; dar cuenta de ella;
etc. Todos sus informes, desde luego, no solo resultarian comprensibles, sino también
corregibles por el otro.

Si se trata de Dios o de la suidad como cosa misma se puede hacer ciencia —
fenomenologia, filosofia. | Ofrece esto Agustin? Aqui se puede conjeturar que no. Agustin
hace retorica; quiza, como se observo, se halle en las margenes de la poética. Agustin
no se reclama, no tenia por qué hacerlo, interpretante; pero funge como intérprete. En
algiin —o quiza en muchos sentidos— el réfor “apacienta corderos” (Jn. 21, 15), “guia
la grey”, es un “arconte”. Por eso mismo no describe, sino que “muestra su version”,
clausura sobre si un circulo hermenéutico. La audiencia podra seguirlo o no, pero no
validar 1o propuesto como una descripcion corregible.

4 Como en el caso de los hablantes de diversas lenguas: el interpretante “habla en la lengua propia”,
“constituye sentido”; mientras el intérprete (1éase: traductor) “vuelca”, “trasvasa”, “traduce”. Todavia
estas complejidades tienen que ser estudiadas y comprendidas en mas detalle; pero tanto su distincion
como su comprension abren el camino para diferenciar el Dasein —interpretante— del rétor, del exégeta,
del hermeneuta, etc.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 47

1T

Para Heidegger la tarea fundamental de una hermenéutica fenomenologica de la
facticidad, ante todo y en si, consiste en la realizacion de una antropologia fundamental
radical®. ;Se torna asi a una forma renovada de humanismo? El autor va a negar, en el
curso de sus investigaciones posteriores'®, esa posibilidad; sin embargo, aqui queda mucho
por aclarar. En si, ;qué es el hombre que se menciona en ese titulo (antropologia)?, ;no
es zoon metron —homo mensura, al estilo de Protagoras— que lo reduce todo a si mismo,
precisamente, porque es fundamento que fundamenta o fundamento radical?

Hace falta, pues, esclarecer, en qué consiste la radicalidad que pretende Heidegger
en, al menos, los siguientes puntos:

* ;Como aceptar que en san Pablo!” 0 en san Agustin'® hay una experiencia radical,
factica, de la constitucion de sentido, y no un relato —mas o menos fidedigno, aunque
en ambos casos “atravesado” por una estrategia retorica— de una experiencia acaso
auténtica, radical?

* ;Se puede “trastocar” el “jVolver a Kant!”, con las argucias que sea, por un “j Volver
a Aristoteles!”?

Preocupa que en su afan de novedades la pretendida originalidad, y ante todo, la
presunta radicalidad de Heidegger no sea mas que un debilitamiento del proyecto
fenomenologico, de un intento de radicalizar la radicalidad del pensar. Preocupa que, sin
las debidas pruebas, se de un paso del sujeto —subjecta, subjectum, subjecto— al Dasein
—ser-ahi, existencia, existenciariedad.

Cierto, Husserl “pone” o “sitiia” el origen de la desorientacion y el extravio de la
Ciencia Moderna, en el cambio de curso que se origina en Galileo y que se extiende
hasta su tiempo, pasando, por supuesto, por Descartes, Locke, Hume y Kant. Heidegger,
erudito en materias medievales y modernas (en la especificidad del debate teologico de
la Reforma; de Lutero y la Contrarreforma —y ésta en cabeza de la Compaiiia de Jesus,
fundada en 1534) al igual que en la obra de Juan Duns Scoto (11308), procura un “retorno”
al lugar en el que, seglin su hipdtesis, todo comienza para la filosofia: en Aristoteles.

15 Martin HEIDEGGER. Introduccion a la fenomenologia de la religion. México, F.C.E. & Siruela,
2000; p. 23-24/55.

16 Su afirmacion fue: “En consecuencia, todo humanismo sigue siendo metafisico. A la hora de determinar
la humanidad del ser humano, el humanismo no sélo pregunta por la relacion del ser con el ser humano, sino
que hasta impide esa pregunta, puesto que no la conoce ni la entiende en razon de su origen metafisico”.

Cf. Heidegger, Martin. Carta sobre el «Humanismoy. En: Hitos. Madrid, Alianza, 2001; p. 321/265.

17 “Sobre el talante de fondo de san Pablo comparese Flp. 3,13: la certidumbre propia de la posicion
en su propia vida —ruptura en su existencia—, la comprension historica originaria de su yo mismo y su estar
ahi. De ahi que ejerce su actuacion como apostol y hombre”.

Cf. Heidegger, Martin. Introduccion a la fenomenologia de la religion. México, F.C.E. & Siruela, 2000;
p. 73-74/99.

18 <“Agustin ve claramente la dificultad y lo en tltima instancia «atemorizador» y «angustiante» del ser
ahi en semejante tenerse-a-si-mismo (en la plena facticidad)”.

Cf. Heidegger, Martin. Estudios sobre mistica medieval. Madrid, Siruela, 2001; p. 133; §16.



48- German Vargas Guillén

En Interpretaciones fenomenologicas sobre Aristoteles. Indicacion de la situacion
hermenéutica, Heidegger intenta una filosofia “fundamentalmente atea” [p. 15/45] que
hurgue entre las ideas matriciales del pensamiento griego del Estagirita; matriz que pasa,
con variaciones, pero sin discusion de su hermenéutica de la situacion factica inicial
fundante, al pensamiento medieval a través de la hermenéutica novo y veterotestamentaria
de san Pablo y san Agustin; que llega a J. Duns Scoto, G. de Occam, G. Biel y G. de
Rimini; que, con variaciones, pero sin una critica radical se acentua en Lutero y en la
modernidad [cf. p. 22/53].

En fin, Heidegger toma por cosas mismas las de la hermenéutica que se ha dado de eso
y desde eso que llamamos filosofia, en la tradicion. Aqui se tiene un punto basilar de la
diferencia entre la fenomenologia del mundo de la vida y a fenomenologia hermenéutica.
Aquélla, aunque conoce y reconoce la tradicion, no la mira con un temor reverencial
—reverencia que puede adquirir incluso el modo de una destruccion; ésta llama cosas
mismas a los cauces del pensamiento, al canon, a lo determinado.

111

(Qué se propone Heidegger con la hermenéutica de la vida factica? La tesis que
se sostiene aqui es que se propone una filosofia del ser; concretamente, del sentido de
ser. Esta tiene que hacerse cargo no solo del mundo, sino del ser-ahi-que-mundea. No
obstante, en su mundear el Dasein no solo promueve la facticidad a sentido, sino que
¢l mismo se hace pleno de sentido.

De ahi la importancia que cobran las observaciones finales del /nforme Natorp. Alli
no soélo se hace visible y patente el caracter constitutivo, sino también constructivo del
Dasein.

El ser de la casa consiste en el ser-construido; el sentido del ser (...) es un
sentido completamente determinado (...); el ser es relativo a su produccion (...).

Este mismo rasgo de ser tiene su origen en el mundo circundante originariamente
dado®.

Para el Dasein es evidente que hay un mundo. Este de hecho lo circunda. No
obstante, éste no es mas que punto de partida (argai) que, una vez dado, puede llegar
a ser maximamente explicitado como sentido. Quien construye la casa, pues, requiere
materiales dados. Propio del Dasein, pues, es que puede y llega producirla.

El Dasein es el ser-mismo en cuanto determinante. No es, pues, que tenga o no la
posibilidad de construir. Todo lo contrario, aun en su mundaneidad-anonima —en su
mundanear-anonimo, el Dasein tiene que habitar y para ello ha de hacer su morada.

19 Martin HEIDEGGER. Interpretaciones fenomenoldgicas sobre Aristételes. [Informe Natorp]. p.
50/84-85.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 49

La determinabilidad del ser por el Dasein es insita en la naturaleza de éste. En
cambio, que el ser sea efectiva o efectualmente determinado por la accion del Dasein
—parece— es una evidencia circunstancial. No se sabe de otro ser que de sentido como el
que otorga al mundo, en su mundear, el Dasein; pero se conjetura —sin salir del planeta
tierra— que otros animales no-humanos constituyen sentido; asi, por ejemplo, el perro
en sus marcaciones del territorio, en su reconocimiento del amo y de la morada, de los
amigos de la familia, etc. ;Se vuelve casa con el caracter de ser-construido el mundo del
perro, para el perro?, en fin, ;construye sentido? Aqui es donde vale la pena diferenciar
“construccion” de “constitucion”. Aparentemente, humanos y perros constituyen sentidos;
pero, al parecer, solo los primeros construyen la casa.

Se trata, por tanto, de establecer qué ente no sélo constituye, sino que también
construye sentido. Ese ser hace filosofia. Hay, pues, un ente que no solo vive —acaso
dando sentido a la facticidad—, sino que en ese su hacer se percata de su actividad; que
no vive solo en la region parcial o particular de un reconocimiento del entorno, o incluso
del mundo, sino que puede preguntarse y elaborar el sentido de la totalidad del ser o
region de las regiones; y, no obstante ver el polo-no-yo, reconoce el polo-yo, dador de
sentido, que es la region misma del sentido del sentido. Asi, pues, plantea Heidegger,
una ontologia fundamental enlaza la region de las regiones o ser con la region dadora
de sentido o la region del sentido del sentido.

La filosofia trata el problema del ser de la vida factica. Desde este punto de vista,
la filosofia es ontologia fundamental, de tal manera que las ontologias regionales,
determinadas individualmente de forma mundana, reciben de la ontologia de la
facticidad el fundamento y sentido de sus problemas®.

(Como ir en procura de esa region? No se trata, pues, como pareciera, de una
metafisica, sino, exactamente, de una ontologia fundamental. ;| Donde radica la diferencia?
En que una metafisica habla del ser-en-si —incluso lo puede acentuar con mayuscula: el
Ser; en que una ontologia fundamental se trata si de un polo al que remiten las operaciones
del Dasein, es decir, hay ser —tan es asi que hay mundo; pero el develar el sentido,
que es la cosa misma —Mea res agitur— del Dasein, tiene el polo mismo que funda la
fundamentacion de todo fundamento, y este fundamento es, precisamente, el Dasein.

Y,

estructura: la de dar-sentido-al-ente y la de dar-sentido-al-ente-conforme-a-los-canones-
de-la-expresion, de sus modos de configurarse, de realizarse.

(,como puede dar fundamento el Dasein? Al parecer dos funciones operan en su

Ontologia y 16gica deben ser reconducidas a la unidad originaria del problema
de la facticidad y, por consiguiente, deben ser comprendidas como expresiones de
la investigacion fundamental, investigacion que puede definirse como hermenéutica

fenomenoldgica de la facticidad?..

20 Ibid.; p. 16/46.
2 Ibid.; p. 16/47



50-German Vargas Guillén

Asi, una hermenéutica fenomenologica de la facticidad se interna en la ontologia
—que no es cualquier ontologia, sino la fundamental, esto es, la que puede dar cuenta
de la manera como se despliega el ente que sabe del ser, que es el lugar no sélo de la
comprension, sino también del despliegue de la comprension de la comprension—y en
la logica. Y, {qué viene a significarse aqui con el titulo /ogica? Desde luego, logos que
al tiempo es cuenta, medida, razoén y, en la direccion de este analisis: sentido.

Mas, este sentido ha de presentarse (apd), y como presentacion lo que hace es
manifestar lo que se manifiesta (phanestai), es decir, es puro fenémeno (phainomenon).
La hermenéutica fenomenolodgica, en todos los sentidos, es manifestacion de la
manifestacion; en esta direccion: sobreexposicion.

(...) La hermenéutica es fenomenologica, lo cual significa que en su ambito
objetivo —la vida factica en relacion con el modo de su ser y de su hablar— se
considera, segun la tematica y el método de la investigacion, como un fenomeno.
La estructura objetiva que caracteriza a algo como fenomeno, la intencionalidad
plena (el estar referido a, el despliegue temporal de este acto, la custodia de este
despliegue temporal), (...) es (...) el objeto que tiene el caracter ontoldgico de la
vida factica?.

(Qué es entonces lo fenomeénico, qué lo fenomenolégico? Lo fenoménico es la facticidad
en cuanto encontrada por el Dasein; lo fenomenologico, en cambio, lo fenoménico sobre
lo cual se ha otorgado sentido, abierto mundo. De ahi que la intencionalidad sea el objeto
de la ontologia de la vida factica, pues, el enigma, precisamente, es que de todo lo que
hay: “algo” cae en el marco de la experiencia del Dasein; ese “algo” queda, asi, pues,
enlazado con €l. Entonces, y solo entonces, el Dasein “apunta” hacia €l. El Dasein es
un ente que se dirige hacia los entes, que los destaca de su estar para transponerlos en
su ser; y en su-ser-tal.

(Qué tiene, entonces, el caracter de una estructura objetiva—que mejor se ha de llamar:
objetivante? Sin mas, el caracter jecto del Dasein. El ser-arrojado 1o es porque tiene
que habérselas con lo ente. Pero, ;por qué un(os) ente(s) de su nudo darse se tornan en
materia de consideracion, por ejemplo, en ob-jecto? En su mundear, el Dasein destaca
de su fondo no so6lo aquello a lo que se arroja, sino aquello-que-le-sale-al-paso. Ente
(mundo) y Dasein (en su mundear) se interestructuran.

(Qué estructura es esta, que inter-estructura? Exacta y precisamente: la
intencionalidad; el que un Dasein, plenamente tal, no pueda ek-sistir sin lo ente, sin
aquello hacia lo cual apunta; sin aquello que lo puede hacer perder o, simultaneamente,
poner en el camino de la realizacion de su autenticidad.

Y, (qué es en si la intencionalidad? Podra darse muchos valores a la misma:
temporalidad, responsabilidad, reciprocidad, ontologicidad, etc. Todos, en cada caso,
derivados de o sujetos a la temporalidad. Ese “enlace” entre lo ente-ente y el Dasein

2 Ibid.; p. 17/47



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 51

es, en todo y en cada caso, despliegue temporal: ahora (hic) me dirijo a... (la variedad
es, en si, la onticidad del “mundo”); y luego a...; etc.

La idea de la hermenéutica fenomenologica de la facticidad incluye entre sus
tareas: la teoria formal y material del objeto y de la 16gica, la doctrina de la ciencia,
la «logica de la filosofia», la «logica del corazony, la logica del pensamiento
«preteodrico y practicox; e incluye todas esas tareas (...) en el sentido (...) que(...)
proporciona el punto de partida fundamental de la problematica filoséfica®.

(,Objeto formal y objeto material? Si.

Llamase objeto de una ciencia la materia o cosas que considera o investiga.
Esta materia, considerada en si misma, constituye el objeto material de la ciencia.
El punto de vista especial, o la razon particular que en esta materia considera e
investiga la ciencia, se llama su objeto formal. (...) El objeto material de la Logica
son las cosas conocidas por el entendimiento: el objeto formal de la misma, es
la disposicion artificiosa que el entendimiento pone en ellas para favorecer el
conocimiento®.

Heidegger, por supuesto, no tiene a la vista la reflexion escolastica de Z. Gonzalez
(1831-1894); pero si tiene ante si esa distincion —de Escuela®.

La hermenéutica fenomenologica de la facticidad, segun Heidegger, tiene que ser
establecida segun los canones de la ciencia tal y como los entendio la Escolastica. Segin
esto, el objeto material es, en sus diversas direcciones: la facticidad tanto de los entes
que estan en su puro estar en el mundo y la del ente que los promueve a sentido, esto es,
del Dasein. El objeto formal, en cambio, es el sentido que es construido por el Dasein,
y el modo como lo construye.

De la lista ofrecida por Heidegger, en especial, se debe detener el estudio en la
«logica del corazon» y en la 16gica del pensamiento «pretedrico y practico». Conforme
con la Escuela Franciscana, alli se refiere la ratio cordis®®. Tal razdn hace su transito
por los filésofos franciscanos hasta llegar a Meister Eckhart”’. ;De qué se trata? De
reconocer los sentimientos, la aisthesis, la vida-que-experimenta-el-mundo (como la
llamaba Husserl).

B Ibid.; p. 18/48.

2 Cf. Zeferino GONZALEZ. Filosofia elemental. Libro primero: Légica. Seccion segunda: Logica
especial. En: Obras del Cardenal Gonzalez. Ver: http://www.filosofia.org/zgo/zgte2121.htm; consulta: 24
de Junio de 2008.

2 No se discute aqui la importancia de que Heidegger use un concepto escolastico de ciencia —que en
si: no esta exento de problemas, pero que, por brevedad, no se tratan aqui.

26 Aquélla de la que Agustin dice: “Ac per hoc, cum in talibus operibus Dei deficiat ratio cordis et
sermonis humani, sicut ista non ideo non sunt, sic non ideo etiam illa non erunt, quoniam ratio de utrisque
ab homine non potest reddi” (De civitate dei, XXI, V).

27 Quien, mas bien, hablara de De motu cordis.



52- German Vargas Guillén

El punto de partida, entonces, de toda filosofia tiene que ser, en sentido absoluto,
ir a las cosas mismas. Ahora bien, ;se trata de ir a un antes, antes de la postura de
Aristoteles, e incluso de los presocraticos? Para Husserl si; para Heidegger, como queda
mostrado en su vuelta a Aristoteles —antes a san Pablo y a san Agustin—: no. Para Husserl
si en el sentido de que de lo que se trata, sin mas, es de volver a eso que en primera
persona experimenta cada sujeto, como sujeto, del mundo. Para Heidegger, no; pues
¢l espera que se vaya a un lugar de acceso a la facticidad que fue el motivante de la
interpretacion aristotélica o de la presocratica, etc. Si bien éste en las palabras reclama
una tal radicalidad, en su propia investigacion se queda corto con respecto a su propia
mira. Es cierto, Heidegger indica que:

(...)lahermenéutica fenomenologica de la facticidad arranca necesariamente del
coraz6én mismo de su situacion factica, de un determinado estado de interpretacion
de la vida factica, estado que le viene predado, que sostiene inicialmente la misma
hermenéutica fenomenoldgica de la facticidad y que no puede ser enteramente
erradicado®.

(En qué consiste el estado de “predado”?, ;por qué no puede ser “enteramente
erradicado”? Heidegger alega a favor de una tal determinacion del presente por la obra
de logos didonai que fundaran los griegos, y particularmente Aristoteles. ; Tendremos,
entonces, que cambiar el lema “;Volver a Kant!” por “jVolver a Aristoteles!”? —lemas
que, en si, fueron el motivo para la reaccion de Husserl con el dictum “{A las cosas
mismas!”.

iSi! Quiza, al menos desde el punto de vista de las lenguas particulares y concretas
con que en cada caso se ha aprendido a pensar y en que, en cada caso, se puede expresar
el pensamiento, “la experiencia se nos da lingiiisticamente sedimentada” —como lo
senald Husserl en Experiencia y juicio; pero este “darse” tiene que ser entendido como
“dotacion” y no como “determinacion”.

La situacion factica de que trata una hermenéutica fenomenologica —pensada en el
sentido propuesto por Heidegger— tiene un estado determinado de interpretacion. En
clave fenomenologica, al menos, puede decirse, pero esto lo cambia todo, la situacion

factica es un estado dado de interpretacion. Un retroceso al mundo de la vida requiere
deshacerse de las capas sedimentadas del sentido a través de los usos de la lengua;
tiene que explorar lo no-lingiiistico (como indican unos) o lo no-lenguajico (como lo
sugieren otros).

(Por qué, pues, claudicar ante la posibilidad de una reconstruccion genética,
fenomenologico-genética, que se orienta a la deconstruccion como punto de partida de
una fenomenologia del sentido? Esta tal deconstruccion no se arredra miticamente ni
ante los griegos, ni ante las culturas no-occidentales, ni ante el presente-viviente; pero
no deshecha a ninguna de ellas. En cambio, vuelve y reemprende la tarea incesante del

2 Martin HEIDEGGER. Ob. cit.; p. 18-19/49



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 53

sentido, como construccion subjetiva que acepta la primera persona como el punto
protofontanar del mismo.

(...) la hermenéutica fenomenolodgica de la facticidad, en la medida en que
pretende contribuir a la posibilidad de una apropiacion radical de la situacion actual
de la filosofia por medio de la interpretacion —y esto se lleva a cabo llamando la
atencion sobre las categorias concretas dadas previamente—, se ve obligada a la
tarea de deshacer el estado de interpretacion heredado y dominante, de poner de
manifiesto los motivos ocultos, de destapar las tendencias y vias de interpretacion
no siempre explicitadas y de remontarse a las fuentes originarias que motivan toda
explicitacion por medio de una estrategia de desmontaje. La hermenéutica, pues,
cumple su tarea solo a través de la destruccion®.

Una estrategia de desmontaje, en efecto, es lo que tiene como método la hermenéutica
fenomenologica de la facticidad. Este método, ante todo, tiene que destruir lo dado por la
tradicion, esto es, lo heredado y dominante: las categorias previas que se han convertido
en el suelo nutricio del pensar, de este que constituye el presente viviente.

(Qué tan radical es este proyecto? En realidad, Heidegger no se percata de que
esta prestando un gesto reverencial a lo-sido como determinado. Al intentar pensar
lo impensado —en esta obra, en el pensamiento de Aristoteles; en otras obras, en el
pensamiento presocratico— queda atado a ese tal pensar, ya pensado, como cosa misma
del pensar.

v

(Qué se enfrenta cuando se contrapone (“contrarreforma’) la fenomenologia
trascendental desde una perspectiva hermenéutica? Escuetamente planteado, de
manera intuitiva, sin acopiar las pruebas del caso: el libre examen, el libero arbitrio, y
la Reforma.

La fenomenologia, en su defensa de la subjetividad y la exposicion plena de toda
su potencialidad, destrona y destruye todo principio de autoridad. ;Qué acta frente
a ésta, la pretendida fenomenologia hermenéutica? Actia expresa y concretamente
la restauracion del principio de autoridad, lo ubica en diversos lugares —Aristoteles,
Heraclito, Parménides, etc., y, precisamente, con una “fraseologia” que infunde un temor
reverencial; Heidegger mismo se constituye en la voz del ser, en una suerte de profeta
y/o iniciado a quien por un acaso desconocido el ser-le-habla, se le revela.

La fenomenologia trascendental, como se ha mostrado, no sélo es defensa de la
persona, reivindicacion de la misma, sino también y por ello mismo democracia radical.
La hermenéutica fenomenologica de la facticidad es, en cambio, arcontica, exacerba la
posicion de que cada sociedad requiere lideres, quien dirija.

 Ibid.; p. 20/51.



54- German Vargas Guillén

En fin, lo que se pretende en la fenomenologia trascendental es que cada quien al
realizarse se haga responsable de si en un entorno comunitario, plena y radicalmente
intersubjetivo. En su pretension de hallar la autenticidad, el Dasein se torna egoista,
narcisista, individualista; cree no co-responder con la comunidad, se aisla a un recodo
de la Selva Negra a la espera del ser para poderlo comunicar a la gleba, ignorante e
inauténtica.

Los que aparecen aqui son dos modelos ciertamente politicos de enfrentar no sélo el
pensamiento, sino también la responsabilidad social e histérica del devenir comunitario:
Reforma (fenomenologia genética) y Contrarreforma (hermenéutica de la facticidad).

Sino se advierten estas diferencias: toda la reflexion se queda en un plano especulativo
que termina por lanzarse autocomplacientemente sobre si mismo. En cambio, reparar
en estas diferencias hace visible como se da el paso de una ética de la intencion —en el
sentido kantiano del término— a una ética de la responsabilidad que, finalmente, con
Benjamin, tendra que decir una y otra vez, incesantemente, pero confiada en el heroismo
pleno de la razén —como razoén de ser, precisamente, de la filosofia— “jQue Auschwitz
no se repita!”

Se debe preguntar: ;jpor qué la fenomenologia trascendental se exige a si misma un
proyecto racional in fieri; mientras la hermenéutica fenomenologica de la facticidad
termina en “suspiros del alma a Dios” como lograron darlos, exultantes, los misticos
de todos los tiempos?

La fenomenologia trascendental se mueve bajo un principio —ciertamente
epistemoldgico— de CORREGIBILIDAD, la hermenéutica practicamente se juega como la
apuesta de “lo toma o lo deja”, esto es, o se acepta que alli hay una iluminacion, una
revelacion —como el caso de las personas, tal como se ha dicho, del Rétor del Aredpago o
del Obispo de Hipona. En fin, los modelos son los de una busqueda plenamente racional
que vuelve y se abre en cada quien como sujeto del mundo (en interaccion irreductible
con el alter) o la aparta por un misticismo oscurantista que termina entronizando la
figura del déspota ilustrado. Con el primer modelo: todo esta abierto para el examen
—critico, desde la primera persona, comprometido en el presente con un futuro comun:
grande y lejano; con el segundo hay una condena a pensar-se como individuo para hallar
una suerte de salvacion antes de que sobre-venga-la-muerte, un destino irrecusable que
debe primar en la orientacion de todos y cada uno de los instantes y de las acciones en
que el Dasein se desenvuelve como tal y es.

\%

Oavpdlewv. En si mismo, ;qué es el misterio?, ;qué es lo misterioso?, ;se tiene acceso
al misterio? y ;como?; ;qué es el “misterio” como “problema filos6fico™?, ;como se
investiga filoséficamente el misterio?

El mysterium, arcano o secreto de la religion cristiana, cosa inaccesible a la razéon y
que debe ser objeto de fe, en cierto modo “vivifica” en si lo pooteplov —lo arcano y muy
recondito, que no se puede comprender, ni explicar; ese negocio muy reservado. Tan



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 55

reservado que es en las ceremonias aquello sobre lo cual se despliega el culto sagrado
y muchas de estas ceremonias son secretas para algunas divinidades.

Ahora bien, ;hay equivalencia entre “asombro” y “misterio”? Primariamente: no.
También ante el misterio el ser humano se asombra; y, a su vez, el asombro, la capacidad
que el sujeto tiene de “abrirse” al mundo, a lo que experimenta, puede mostrar como
misterio o, al menos, como misterioso todo lo que en el mundo es, ha sido y sera; todo
lo que el sujeto es, ha sido y serd; todas las formas de correlacion que son, han sido y
seran.

a. (...) la actitud mitico-religiosa consiste en que el mundo como totalidad
se vuelve tematico y, precisamente, practicamente tematico (p. 152).

(...) la actitud universal, pero mitico-practica, contrasta agudamente la actitud
‘tedrica’, no practica en todo sentido dado hasta ahora, la del @avudlew, al que los
grandes maestros del primer periodo culminante de la filosofia, Platon y Aristdteles,
atribuyeron el origen de la filosofia (p. 153).

(...)Espreciso (...) esclarecer como de la indole y el horizonte de la humanidad
griega del siglo VII, en su relacion con las grandes y altamente cultivadas naciones
de su mundo circundante, pudo aparecer aquel Oavpdlewv, y de qué modo pudo
volverse un habito primeramente en los individuos (p. 154)%.

(Qué hacer frente al asombro? Sin él, en efecto, podra haber ‘erudicion filosofica’,
pero no filosofia®. Lo que el fenomenodlogo se propone es esclarecer su eclosion. De
hecho, ese asombro es un fenémeno en la cultura; ¢l, a su vez, ha creado un peculiar
horizonte para ella; ella lo ha acogido y desenvuelto multiplemente. Se podra preguntar:
(por qué ha aparecido?, ;como?, ;en qué sentidos se ha realizado? Se podra introducir una
reflexion sobre su manifestacion en el presente viviente; sobre sus alcances —direccion,
sentido, horizonte— en el devenir. Este asombro es, en si, en los sentidos dados al mismo,
constitutivo del proyecto de Occidente.

Y, /qué asombra en el asombro? Fenomenologicamente: todo. Se podria decir que
el motivo de toda tematizacion —“volver la atencion a...”— es precisamente el asombro.
Y todo, por necesidad, asombra; pero la permanencia y el habitar en el asombro es una
decision deliberada y racional. El sujeto pregunta, en toda situacion. En cierto modo, ese
preguntarse, propio del sujeto, es su modo de “instalarse” en el mundo. No obstante, el
incesante fluir de su instalarse en el mundo pasa de un “aqui” a otro; de una vivencia a
otra. Nuevas vivencias exigen nuevos acoples. El preguntar transita por tantas cuantas
experiencias de mundo tiene el sujeto. De hecho, sus respuestas suceden unas a otras,
se “naturalizan”.

3 Edmund HUSSERL,. La filosofia en la crisis de la humanidad europea. En: La filosofia como ciencia
estricta. Bs. As., Nova, 1981.

3'Edmund HUSSERL,. La filosofia como autorreflexion de la humanidad. En: La filosofia como ciencia
estricta. Bs. As., Nova, 1981; p. 131.



56- German Vargas Guillén

En su pura fenomenidad: el mundo se presenta al sujeto; en tanto yo-corriente-
de-vivencias: se pregunta y se responde. El preguntar-responder es, asi mismo, dialéctica
de la experiencia. Sin embargo, esa “naturalizacion” de tal dialéctica requiere ser
suspendida. El fenomendlogo sabe que el preguntar, como contrapregunta —que suspende
el fluir; que constituye la emoyé— es antinatural. De hecho, a esa primera pregunta-
respuesta la pone entre paréntesis para que ocurra el transito a la actitud reflexiva (o
fenomenologica). Ahi, entonces, se descubre que ha devenido un “preguntar-responder-
natural” —que por cierto, es “naturalizado” en y por la experiencia cultural, histdrica,
social, etc.— que tiene que ser deliberadamente subvertido para que se desnaturalice su
primer responder, esto es, su sentido pristino.

Lo que fenomenologiza la actitud reflexiva es el darse mismo del asombro. Lo que
desnaturaliza tal actitud es la presunta totalidad, verdad o ser del sentido pristino; y no
lo desnaturaliza porque en si sea un “error”, sino porque el darse de ese sentido puede
ser variado, enriquecido, corregido, etc.

(Qué es entonces el misterio? Un sentido pristino, dado o devenido arcanamente
frente a un modo mitico-religioso de preguntar. Sobre el mismo cabe siempre una
contrapregunta que interroga por la totalidad de la totalidad del sentido dado al misterio,
sobre su verdad y sobre su ser —su ser-en-si.

Asi, entonces, se funda o se puede fundar una fenomenologia del misterio que,
al menos, tiene los polos de lo-experimentado-en-la-experiencia-del-misterio o polo
objetivo: misterio, la experiencia-subjetiva-del-darse-del-misterio o polo subjetivo:
experiencia del misterio; tanto como la misteriosa-correlacion “misterio-sujeto” en la
cual se da uno y otro.

Al cabo, entonces, desde el polo objetivo, se pregunta: ;qué es lo que se despliega
como misterio?, o lo que es lo mismo ;qué es lo que se “da” al sujeto cuando
experimenta el misterio? Entre tanto, desde el polo subjetivo, las cuestiones se centran
en la experiencia que se tiene cuando se vivencia el misterio: jcomo se despliega la
subjetividad al experimentar el misterio?, ;cuales y como son los procesos subjetivos
—de subjetivacion— al tener la vivencia del misterio?

Y, sin embargo, por rigurosa y cientifica que sea la pregunta y su consecuente
elaboracion queda siempre abierta tanto regresiva como progresivamente, en su
haber sido y en su poder llegar a ser, la posibilidad de la contrapregunta. Y, por ello,
la investigacion no se restringe a su comprension genética. Por igual, hic et nunc, el
preguntar y el contrapreguntar puede ser ejercido en la pura e inmediata experiencia de
la correlacion.

b. Seria muy superficial, y ante todo pensariamos de modo no griego, si
quisiéramos dar a entender que Platon y Aristoteles s6lo comprobaron aqui que
el asombro sea la causa del filosofar. Si fueran de tal opinion, entonces aquello
querria decir: cierta vez los hombres se asombraron (...). Impulsados por este
asombro, comenzaron a filosofar. No bien la filosofia se puso en marcha, el
asombro en tanto estimulo, se volvid superfluo, de tal manera que desaparecio.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 57

Pudo desaparecer porque era s6lo un impulso. Pero el asombro es épyé —domina
por completo cada paso de la filosofia. El asombro es wéfoc (...)[,] temple de
4nimo (...). En el asombro [Bavpdlewv] nos contenemos (étre en arrét). En
cierto modo retrocedemos ante el ente —ante eso de que es y de que es asi y no
de otra manera. Tampoco se agota el asombro en este retroceder ante el ser del
ente, sino que, en tanto retroceder y detenerse, esta al mismo tiempo arrastrado
hacia aquello y por asi decir encadenado por aquello ante lo cual retrocede. De
tal modo, el asombro es la dis-posicion (Dis-position) en la que y por la que se
abre el ser del ente®”.

En su ser el Dasein se instala en el ser (Sein) al experimentar el asombro (Bovpdalew).
La apertura del Dasein radica en la experiencia misma del Sein, que es en si un
acontecimiento. So6lo que aqui se exige la determinacion del comprender. Y éste, a su
vez, es escucha atenta a la voz (Stimm); en si, entonces, es Adyog. La relacion Dasein-
Sein-Aoyoc, en resultas, se realiza como dtoAdyoc. Solo que aqui el no es, en ningin
sentido, ni cuenta, ni medida; sino, por el contrario, StoAeyév. Lo que deviene sentido
es la reunion, el estar-junto-de...; pero éste es —mas alla de experiencia, entendida en
sentido fenomenoldgico— existencia.

Ahora bien, hay una distancia entre la existencia como un “puro estar arrojado” —en
la situacion de caida—y existenciariedad. Esta se enraiza en la situacion que “junta” o
“une” lo “siempre mismo y siempre diferente”. Aqui, entonces, la comprension no es un
dominio o un estado de la ratio, sino un “volver a aprehender” —que “junta” o “une”— en
y al estar-siendo-en-tanto-ek-sistente. Y esta aprehension —que no es de ratio, como ya
se dijo— es apertura y es captacion. En cuanto “abierto” el Dasein se mantiene en la
dis-posicion; en cuanto “capta” el Dasein “obra” —se obra, realiza el sentido que queda
como obra— y su existencia es oo,

Lenguaje, ser y Dios son, respectivamente, condicion de posibilidad, estancia y
destino (acaso sea mas exacto decir: horizonte, de origen y de poder-llegar-a-ser) del
Dasein. En la pura existenciariedad devienen, en un momento dado, misterio. Pero no
lo son porque “no los conozcamos” (lenguaje, ser y Dios), pues, en efecto, no se trata
de “conocerlo”, sino porque se manifiestan multiplemente y son “inagotable[s] / y se
confunde[n] con la suma de la criaturas / y no llegara jamas el ultimo verso / y varia[n]
segun los hombres™33.

Lafilosofia, en si, es instalarse en el Oovudlev y permitir, en la pura existenciariedad
del Dasein, que se ponga en libertad el misterio, esto es, que se liberen las multiples
manifestaciones que constituyen el mundo y su mundear. Sélo asi se conquista la
autenticidad. Lo auténtico es lo que en si obra, por si, en creacion la creacidon y apertura
de mundo; y esta creacion de mundo es el mundear del Dasein, que se confunde en su

32 Cf. Martin HEIDEGGER. ;Qué es eso de la filosofia? Bs. As., Editorial Sur, 1960; p. 50 4 52.
3 Otro poema de los dones. En: Nueva antologia personal. Bruguera, Bs.As., 1980; p. 42.



58- German Vargas Guillén

correalizacion misma del ser. El mundear, entonces, es propio del sentido jecto del
Dasein; pero al mismo tiempo es el caracter-ser del ente, es el ser en su devenir (haber-
sido, ser, poder-llegar-a-ser).

Asi, entonces, el Oovpalew instala en el misterio al Dasein: libera las multiples
posibilidades de manifestacion del ser, mediante el misterio mismo del lenguaje, y busca
un sentido ultimo en el origen y en el destino de ser (Dios).

c. Y, al entrar en intima y esencial relacion con el misterio, ¢estamos todavia en los
“dominios del filosofar”?

En los dos sentidos que se ha elaborado la respuesta es, radicalmente, un si.

Cuando se aboca fenomenoldgicamente se trata de la ratio que no se satisface con
ninguna respuesta y que contrapregunta.

En la orientacion hermenéutica-existenciaria se trata del cuidado que induce una y
otra vez al Dasein a reinstalarse en el poetizar, como pura experiencia wottiki, que lleva
a un despliegue permanente de la pluralidad de sentidos que liberan sentido.

Asi, no se trata, si es “campo de la filosofia”, de “perderse” en el misterio, sino de
liberarlo y de hacerlo en un sentido —fenomenolégico— cada vez mas racional; en otro
sentido —hermenéutico-existencial— cada vez mas abierto y liberado.

Bibliografia

Agustin de Hipona. La Ciudad de Dios (Civitate dei). Madrid, B.A.C., 1988.
. Confesiones. Madrid, B.A.C, 1991.
Borges, Jorge Luis. Nueva antologia personal. Bruguera, Bs.As., 1980.

Chalmers, David J. La mente consciente. En busca de una teoria fundamental. Barcelona, Ed.
Gedisa; 1999.

Jean-Frangois Courtine. Les catégories de L étre. Etudes de philosophie ancienne et médiévale.
Paris, PUF, 2003, en: “Epiméthée”’; Husserl, Les “Recherches Logiques”. Une oeuvre de percée
(coédition avec Jocelyn Benoist). Paris, Puf, 2004.

Jacques Derrida. Le probleme de la genése dans la philosophie de Husserl. Paris, PUF, 1990.
Maurizio Ferraris,. Jackie Derrida. Retrato de memoria. Bogota, Siglo del Hombre, 2007.
Hans-Georg Gadamer. Verdad y método. Salamanca, Sigueme, 2003.

Gabriel Garcia Marquez. Cien afios de soledad. Bogota, Ed. Alfaguara, 2007; Edicion
Conmemorativa de la Asociacion de Academias de la Lengua Espafiola.

Adolfo Ledén Gémez Giraldo. Filosofia analitica y lenguaje cotidiano. Bogota, USTA-BCEF,
1986.

Zeferino Gonzalez. Filosofia elemental. Libro primero: Logica. Seccion segunda: Logica especial.
En: Obras del Cardenal Gonzalez. En linea [http://www.filosofia.org/zgo/zgfe2121.htm]. Consulta:
24 de Junio de 2007.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 59

Martin Heidegger. Interpretaciones fenomenologicas sobre Aristoteles. [Informe Natorp]. Madrid,
Ed. Trotta, 2002. (Edicion y traduccion de Jestus Adrian Escudero, basada en Phdnomenologische
Interpretationen zur Aristoteles. [Anzeige der Hermeneutischen Situation]; edicion de Hans-
Ulrich Lessing, publicada en la revista Dilthey-Jahrbuch fiir Philosophie und Geschichte der
Geisteswissenschaten [vol. 6, pp. 237-269]).

. Carta sobre el «Humanismoy. En: Hitos. Madrid, Alianza, 2001.

. Estudios sobre mistica medieval. Madrid, Siruela, 2001.

. Introduccion a la fenomenologia de la religion. México, F.C.E. & Siruela,

2000.

. El concepto de tiempo. Madrid, Ed. Trotta, 1998.

. Ser y tiempo. Santiago de Chile, Ed. Universitaria, 1998.

. Sein und Zeit. Tiibingen, Max Niemeyer Verlag, 1967.

. (Qué es eso de la filosofia? Bs. As., Editorial Sur, 1960.

Michel Henry. Encarnacion. Salamanca, Sigueme, 2001.

Johann Gottfried Herder. Essay of the origen of Language. En: On the Origin of Language: Jean-
Jacques Rousseau, Essay on the Origin of Language. (Trad. John H. Moran & Alexander Gode)
Chicago, University of Chicago Press, 1966.

Edmund Husserl. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.
Libro II: Investigaciones fenomenologicas sobre la constitucion. México, UNAM, 1997. Citado:
Ideas II.

. Ideen zu einer Phdnomenologie und phdnomenologischen Philosophie.
Zweites Buch: Phenomenologische Urtersuchungen zur Konstitution. Haag, Martinus Nijhoff,
1952; Hua. 1V.

. La filosofia como autorreflexion de la humanidad. En: La filosofia como
ciencia estricta. Bs. As., Nova, 1981.
. La filosofia en la crisis de la humanidad europea. En: La filosofia como
ciencia estricta. Bs. As., Nova, 1981.

. Phenomenological Psychology: Lectures, Summer Semester; 1925, trad. J.
Scanlon. The Hague, Martinus Nijhoff, 1977, Hua 1X.

Jean-Luc Marion. Inventio Analogiae. Métaphyique et ontothéologie. Paris, Vrin, 2005, 384 pp.,
“Problémes et Controverses”.

. Elidolo y la distancia. Salamanca, Sigueme, 1999.
Harry P Reeder. Argumentando con cuidado. Bogota, UPN-San Pablo, 2007.

. El lenguaje.: dimension lingiiistica y extralingiiistica del sentido. Bogota,
UPN-Coleccion Filosofia y enseiianza de la filosofia, 2007.

The Theory and Practice of Husserl's Phenomenology. New York, University

Press of America, 1986.

. Language and Experience. Descriptions of Living Language in Husserl and
Wittgenstein. Washington, Center for Advanced Research in Phenomenology & University Press
of America, 1984.
Paul Ricoeur. Del texto a la accion. Ensayos de hermenéutica II. México, F.C.E., 2002.

. El conflicto de las interpretaciones 1. Ensayos de hermenéutica. México, F.C.E.,
2003.



60- German Vargas Guillén

. Historia y narratividad. Barcelona, Paidos, 1999.

Agustin Serrano de Haro. Presentacion de la edicion espariola. En: Husserl, Edmund. Lecciones
de la conciencia interna del tiempo. Madrid, Ed. Trotta, 2002.

German Vargas Guillén (Ed.). Enseriar filosofia. Bogota, UPN-Coleccion Filosofia y ensefianza
de la filosofia, 2007.

. (Ed.). Formacion y subjetividad. Bogota, UPN-Coleccion Filosofia y
ensenianza de la filosofia, 2007.

. La constitucion de la experiencia humana del tiempo: subjetividad, tiempo,

sentido. En: La temporalidad humana. Asedios desde la fenomenologia y la hermenéutica.
Popayan, Universidad del Cauca, 2007; pp. 11 & 37.

y Luz Gloria Cardenas Mejia. Retorica, poética y formacion. Bogota,
Universidad Pedagogica Nacional & Universidad de Antioquia, Bogota, 2005.

. Fenomenologia del ser y del lenguaje. Bogota, Alejandria Libros, 2003.

Antonio Zirién Quijano. Introduccion. En linea:
[http://www.filosoficas.unam.mx/~zirion/BDINT.pdf]. Consulta: 24 de marzo de 2008.
Zirion Quijano, Antonio. La nocion de fenomenologia y el llamado a las cosas mismas.

En: Hermenéutica y fenomenologia. México, Universidad Iberoamericana — Cuadernos No. 34,
2003.



Fenomenologia: trascendental y también hermenéutica
Phenomenology: transcendental and hermeneutic also

HARRY P. REEDER
Universidad de Texas en Arlington
Profesor Invitado Universidad Pedagogica Nacional

Resumen

Este articulo intenta demostrar, usando
los textos publicados por E. Husserl mismo
que: el método fenomenologico completo,
que incluye el “mirar las cosas mismas”,
y también el método cientifico que busca
poner los resultados de aquel en palabras y
comunicarlas con sus colegas cientificos,
incluye pasos o elementos trascendentales y
hermenéuticos. Este argumento usa la figura
de la espiral trascendental-hermenéutica
del método fenomenolodgico para ilustrarlo.
Este argumento no pretende eliminar
todos los problemas y desacuerdos, quizas
irreconciliables, entre la tradicidon post-
husserliana de “fenomenologia trascendental” y
“fenomenologia hermenéutica”. Al contrario, la
meta es preparar la via para una fenomenologia
trascendental-hermenéutica (basada en los
textos husserlianos) que reconoce una mezcla
inseparable entre evidencia trascendental
y problemas hermenéuticos (en el sentido
tradicional, especialmente antes del siglo XX)
de comunicar cientificamente esta evidencia.
Por supuesto, quedan muchas preguntas sobre
la naturaleza de la ciencia misma (que no es
la misma en Husserl y Heidegger) y sobre el
rol del lenguaje en la intuicién trascendental
dentro de la reduccion fenomenologica (que
no es el mismo en Husserl, ni en Heidegger,
ni en Ricoeur).

Palabras clave: Fenomenologia, espiral
trascendental, fenomenologia hermenéutica,
fenomenologia trascendental-hermenéutica,
método fenomenoldgico, epojé, reduccion
fenomenolodgica, lenguaje, interpretacion,
fenomenoldgica cientifica, hermenéutica
trascendental.

i

Abstract

This article attempts to demonstrate —using
Husserl’s own published works- the complete
phenomenological method. This method
includes both the “inward glance” at the things
themselves, but also the scientific method of
placing the results of this inward glance into
words, and of communicating these results
to one’s scientific colleagues. This complete
phenomenological method includes steps or
elements that are both transcendental and
hermeneutic. This argument in no way suggests
that there do not remain problems and
disagreements —perhaps irreconcilable—
between the post-husserlian traditions
of “transcendental phenomenology”and
“hermeneutic phenomenology.” On the
contrary, the goal is to prepare the way for a
trascendental-hermeneutic phenomenology
(based in Husserl's texts), which recognizes
an inseparable mixture between transcendental
evidence and the scientific problems of
communicating this evidence to one’s
scientific colleagues, the later of which are
traditional herrmeneutic problems, at least in
the pre-twentieth century sense. Of course,
there remain questions regarding the nature of
science itself (which is different in Husserl and
Heidegger) and problems concerning the role
of language in transcendental intuition under
the phenomenological reduction (which differs
in Husserl, Heidegger and Ricoeur.

Key words: Transcendental, language,
phenomenology, hermeneutic, scientific
phenomenology, transcendental-hermeneutic
phenomenology, phenomenological method,
epoche, phenomenological reduction,
interpretation.

 Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



62- Harry P. Reeder

§1. Introduccion al problema

Para Husserl, la fenomenologia es una tarea infinita', un desarrollo historico humano?,
en breve, una ciencia’. Por lo tanto no se debe esperar que ¢l trabajo de Husserl mismo
sea ni la finalizacion ni la ultima palabra sobre la fenomenologia, su método y sus
resultados. Este articulo intenta esbozar algunos desarrollos de mi propio pensamiento
fenomenoloégico, inspirados por las obras publicadas de Husserl. En particular se
dirige al cisma creciente entre los fenomenologos quienes se llaman “fenomendlogos
trascendentales” y los que se llaman “fenomendlogos hermenéuticos”. La meta es mostrar,
basado en las obras publicadas de Husserl, que el método fenomenoldgico completo
—basado en lo que se puede llamar la fenomenologia genética de la fenomenologia*—
necesita una combinacion de elementos trascendentales y elementos hermenéuticos, es
decir, lo que se puede llamar una fenomenologia trascendental-hermenéutica.

En sintesis, los elementos trascendentales requieren la devocion fenomenologica al
fundamentar el conocimiento en los rasgos intencionales y eidéticos de la experiencia
(para evadir el relativismo)’, mientras los elementos hermenéuticos se requieren
para la explicacion fenomenoldgica de los rasgos intersubjetivos e historicos de la
experiencia misma de la fenomenologia y su metodologia completa como una filosofia

"' Edmund HUSSERL. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental: Una in-
troduccion a la filosofia fenomenologica Tr. Jacobo Muiloz y Salvador Mas. Barcelona: Editorial Critica,
1991, §15. De aqui en adelante citada como Crisis. Edmund Husserl. Meditaciones Cartesianas. Tr. José
Gaos y Migue Garcia-Bard. Segunda edicion, aumentada y revisada. México, D. F.: Fondo de Cultura
Economica, 1986, §64, primer parrafo. De aqui en adelante citada como MC.

2 Crisis, §15.

3 Edmund HUSSER. La filosofia como ciencia estricta. 4* Ed. Tr. Elsa Tabernig y Peter Baader. Buenos
Aires: Editorial Nova, 1962.

4 Sobre la fenomenologia de fenomenologia, v. Crisis, §§38—44; MC, §64.

> CF. MC, §13, la discusion del primer estrato de la investigacion fenomenologica.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 63

cientifica de la experiencia®. Para ilustrar eso usaré varias figuras para esbozar la espiral
trascendental-hermenéutica del método fenomenologico’. Con estas figuras indicaré
que el método completo de la fenomenologia, como disciplina cientifica, estd fundado
trascendentalmente en la cosa misma vista en la experiencia trascendental o reducida de
la primera persona, pero también esta fundado en el proceso hermenéutico de interpretar
y compartir con otros fenomendlogos los resultados de esta vision. Interpretar post-
husserlianamente el método fenomenoldgico conduce a comprender la fenomenologia
que tiene que rechazar el cisma entre fenomenologia trascendental y fenomenologia
hermenéutica.

Comenzando con el Ser y Tiempo de Heidegger®, algunos fenomenodlogos se oponian
al énfasis de Husserl en la intuicion, en el encuentro intencional inmediato con la cosa
misma y, al contrario, enfatizaban la necesidad de una fenomenologia hermenéutica
o interpretativa debido a la dependencia humana del lenguaje. El enfoque primario
de Husserl, durante su vida fenomenologica, fue en las estructuras trascendentales
de la experiencia vivida (la vivencia) de cualquier ego o yo. El se dio cuenta, pero
no desarrollé completamente, los que se pueden llamar elementos hermenéuticos
(elementos lingiiisticos, interpretativos, argumentativos e historicos) del método de la
fenomenologia como ciencia. Aqui me referiré a las obras de Husserl, pero también, en
las notas, a mis propias obras (publicadas y no publicadas) —las cuales son el resultado
de la fenomenologia de Husserl, pero también de Heidegger, Ricoeur y algunos otros
fenomenologos post-husserlianos.

Es necesario clarificar al principio que no sugiero que no queden diferencias
—diferencias significantes y posiblemente irreconciliables entre una fenomenologia
mas o menos pura trascendental (en el sentido husserliano) y una fenomenologia mas
o menos pura hermenéutica (en el sentido heideggeriano). Sobre todo, Heidegger y sus
seguidores rechazan la naturaleza metodica y cientifica de la fenomenologia trascendental,
por lo tanto sus perspicacias a menudo son brillantes, pero carecen de fundamentacion
intersubjetiva, dado que s6lo son compartidas por otros que tienen la misma “inspiracion”
o “iluminacién’. Al contrario, intento a demostrar que la practica fenomenologica y las
obras publicadas de Husserl mismo incluyen un reconocimiento de muchos elementos
hermenéuticos tradicionales —muchos de esos estan ignorado por los fenomendlogos
post-husserlianos, en sus criticas hermenéuticas de Husserl.

¢ Cf. MC, §13, la discusion del segundo estrato de la investigacion fenomenoldgica.

7 Quiero expresar mis gracias a Sonia Cristina Gamboa Sarmiento para su ayuda con las figuras de
este ensayo.

$ Martin HEIDEGGER. Ser y Tiempo. Tr. Jorge Eduardo Rivera, Santiago, Editorial Universitaria, 1997.

? Con todas las implicaciones religiosas de estas palabras: del principio al fin Heidegger, y también
Ricoeur, fueron tedlogos.



64- Harry P. Reeder

Como voy a demostrar, Husserl mismo fue consciente de muchos elementos
interpretativos en la ciencia fenomenologica'®, pero su enfoque metodolégico central
siempre quedo6 en la importancia de la dacion intuitiva de cualquier objeto de la
experiencia'!. Para Husserl, el cambio de mirada que llamo epojé hizo posible la reduccion
trascendental, es decir, la reduccion que despliega la fundamentacion de cualquier
evidencia posible sobre cualquier objeto, en este encuentro del ego con el objeto'?, y en este
encuentro el ego y el objeto son correlatos trascendentales, ninguno de los dos puede estar
antes de o primario a/ otro". Esto no significa que la epojé y la reduccion trascendental
son procesos distintos, sino que indica que la “brecha” de la epojé con el mundo
cotidiano es lo que hace posible ver al ego y al mundo como correlatos trascendentales.
Para Husserl este movimiento metodoldgico fue extremadamente importante, puesto
que proveyd una manera de evadir ambos énfasis excesivos: del objeto (materialismo,
positivismo!*) y del sujeto (idealismo)'®. No obstante, este énfasis de Husserl en la
intuicion, y su falta de describir ampliamente su propia practica como “fenomenologo
practicante” (hoy en dia bien conocido por la publicacion de su correspondencia de
obras de otros'®) condujo a algunos pensadores posteriores (como Heidegger y Ricoeur)
—quienes se consideraban dentro del movimiento fenomenoldgico'’— a rechazar lo
que interpretaron en Husserl (sin razén, como voy a demostrar) como una filosofia
idealista'®. Por consiguiente, se desarrollo dentro del movimiento fenomenologico una
division creciente entre la “fenomenologia trascendental”, con su énfasis en la intuicién

10 Cf. Harry P. Reeder, “Hermenéutica y apodicticidad en el método fenomenologico”, en Lenguaje:
dimensiones lingiiisticas y extralingiiisticas del sentido. Coleccion Filosofia y ensefianza de la filosofia —7.
Bogota: San Pablo—Universidad Pedagdgica Nacional, 2007, pp. 19—48.

' Cf. Edmund Husserl, Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica. 2a.
ed., tr. José Gaos, (México: Fondo de Cultura Economica, 1962), §24 —De aqui en adelante citado como
Ideas; MC, §§29-33; Crisis, §55; Edmund Husserl, Experiencia y juicio: Investigaciones acerca de la
genealogia de la logica. Tr. Jas Reuter. México: Universidad Nacional Auténoma de México, 1980, §§17,
38 —De aqui en adelante citado como EJ.

12 Crisis, §42.

13 Crisis, §§41-42. Este es un elemento de la fenomenologia de Husserl que parece claramente refutar
las acusaciones de ellos, como Ricoeur, que la fenomenologia husserliana se atasca en alguna forma del
idealismo. V. Paul Ricoeur, , “Fenomenologia y hermenéutica: desde Husserl”, Parte I, en Del texto a la
accion: Ensayos de hermenéutica II. México D.F.: Fondo de Cultura Econdémica, 2000.

14 Husserl acuso al positivismo de decapitar la filosofia. V. Crisis, §3.

15 Para Husserl, este error tanto de Kant como de Berkeley. V. MC, p. 143; IL, 1, Prolegémenos §§38,
58.; Crisis, §27.

16 Cf., p.e., Eugen FINK and Edmund HUSSERL, Sixth Cartesian Meditation: The Idea of a Trans-
cendental Theory of Method. Tr. Ronald Bruzina. Studies in Continental Thought. Bloomington: Indiana
University Press, 1995.]

17 Cf., p.e., Martin Heidegger, Ser y tiempo, op. cit., §7; Paul Ricoeur, “Fenomenologia y hermenéuti-
ca: desde Husserl” en Del texto a la accion, op. cit.

18 Paul RICOEUR, ibid.; Martin Heidegger, Ser y tiempo, op. cit., §§22-4.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 65

y la reduccion trascendental'?, y la “fenomenologia hermenéutica”, con su énfasis en la
naturaleza interpretativa y lingiiistica de la filosofia fenomenologica®.

Muchos de estos desacuerdos (y otros desacuerdos con respecto a la fenomenologia)
provienen de mal entendimiento del uso de Husserl del término trascendental. La mayoria
de veces Husserl us6 este término Gnicamente para referirse a los resultados de la epojé,
que no es mas de un reconocimiento del hecho de que —para resolver muchos problemas
tradicionales sobre la relacion entre lo “subjetivo” y lo “objetivo” en la experiencia, que
resultd de la revolucion cientifica y la reaccion filosofica a ella en la filosofia moderna
(primariamente de Descartes a Kant)— es necesario cambiar el punto de vista (Husserl se
refirid a este cambio como una “alteracion de mirada”) en el flujo sujetivo-y-objetivo de
la experiencia vivida (de las vivencias). A este cambio de vista, totalmente importante, lo
llam¢é Husserl epojé, reduccion, y reduccion trascendental?'. El intento de Descartes, en
sus Meditaciones metafisicas, de lograr un mejor entendimiento de la relacion entre la
experiencia subjetiva y el mundo objetivo a través de un serie de argumentos escépticos
resultd en debates sin fin acerca de como “vincular” lo sujetivo con lo objetivo. En
sus Meditaciones cartesianas, Husserl reemplaza los argumentos de Descartes (en
las primeras dos Meditaciones, aproximadamente doce paginas) con una descripcion
minuciosa del mismo punto de partida (en aproximadamente ciento sesenta paginas). De
esta “nueva mirada” al problema clave de Descartes (la relacion entre mente y mundo)
Husserl hall6 una manera de evadir la mayoria de los problemas con los que Descartes se
encontro en sus Meditaciones 3—6 —y, al mismo tiempo, evadir muchos problemas sobre
la relacion enigmatica entre lo “sujetivo” de la experiencia individual y lo “objetivo”
de la experiencia intersubjetiva, que plagaban toda lo filosofia después de Descartes,
incluso muchos de los problemas que afligen la filosofia y las ciencias (naturales y
sociales) actual. Debido a la naturaleza intencional de toda experiencia conciente, una
persona normal nunca esta restringida a la forma cartesiana de “subjetividad” —la que
es mal formada para resolver los problemas basicos de la filosofia moderna: la relacion
entre sujeto y mundo.

Esta interpretacion de Descartes fue un mal entendimiento radicalmente tragico
sobre el uso de las matematicas en la observacion cientifica, a menudo con el resultado
de distinguir entre cualidades primaria y secundarias®* —distincién que aparentemente
presume que la evidencia cientifica cuantificada aparece misticamente del uso de las

19 Cf. Harry P. Reeder, “Self-Presentation,” en ,” E.F. Kaelin and C.O. Schrag, eds. American Pheno-
menology: Origins and Developments. Analecta Husserliana: The Yearbook of Phenomenological Resear-
ch, Vol., XXVI. Boston: Kluwer Academic Publishers, 1989, pp. 367-368.

2 Cf., p.e., Ser y tiempo, op. cit.,, §§31—4; Paul Ricoeur, “Fenomenologia y hermenéutica: desde
Husserl” en Del texto a la accion, op. cit., Parte 11-2.

2 Harry P. REEDER, The Theory and Practice of Husserl’s Phenomenology. N.Y.: University Press of
America, 1986, Chapter 3.

22 Es interesante notar que Husserl fue de acuerdo con los empiristas Berkeley y Hume en rechazar
esta distincion. V., p.e., Edmund Husserl, Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia feno-
menologica. Libro Segundo: Investigaciones fenomenologicas sobre la constitucion. Tr. Antonio Zirién Q.
México: UNAM, 1997, §18d.



66- Harry P. Reeder

matematicas, sin ninguna necesidad de interpretacion®. De veras, Husserl, como buen
empirista fue forzado por la evidencia empirica* de un punto de vista basado en su
formacion en las estructuras logicas (la fenomenologia estatica)® a una vision de la
experiencia basada en el flujo humano e historico del tiempo y sus efectos en la evidencia
fenomenologica (la fenomenologia genética)*® —pero nunca renuncié a aquello para
esto.

Para ver las pistas de los elementos hermenéuticos en el método fenomenoldgico
completo, vamos a referirnos a las discusiones de Husserl sobre los roles del lenguaje
y de la critica y correccion intersubjetiva.

Este ensayo continuara con un esbozo corto del circulo hermenéutico tradicional, y mi
propia modificacion de ello en una espiral hermenéutica (§2), luego con la introduccion
de lo que llamaremos dos espirales trascendentales-hermenéuticas distintas del método
fenomenologico (§§3—4)?, y finalmente una conclusion (§5) en la que intentaré presentar
un sumario de los resultados de este ensayo y anticipar algunas objeciones a su argumento
central.

§2. La espiral hermenéutica

Introduje le nocidn de la espiral hermenéutica para ilustrar mas claramente los
elementos temporales e historicos de la interpretacion (el tema del campo de investigacion
conocido como la hermenéutica®®. Lo que tuve en mente fue el circulo hermenéutico
tradicional extendido en una tercera dimension (para representar el tiempo). El circulo
hermenéutico tradicional fue usado a indicar el proceso “circular” de la interpretacion,
en el que se usa su propia comprension actual (ahora llamada la pre-comprension) para
adquirir una comprension nueva (ahora llamada la comprension) por leer un texto®.
Se puede representar el circulo hermenéutico tradicional como lo siguiente:

2 Cf. Harry P. Reeder, “El flujo heracliteo y sentidos parmenideos,” en Acta Fenomenoldgica Lati-
namericana, Vol. IIl. Morelia, Mexico: Universidad Michoacana de San Nicolas de Hidalgo y Pontificia
Universidad Catdlica de Perti, en prensa. Este ensayo fue presentado en el IV Coloquio de la Filosofia
Latinoamericana, Universidad Pedagdgica Nacional, Bogotd, Colombia, August 29—September 1, 2007.

2 Cf. p. e. La filosofia como ciencia estricta, op. cit.

5 Husserl recibi6 su primer doctorado en la matematica, disciplina que ignora el tiempo casi comple-
tamente, de la Universidad de Viena en 1883.

26 Husserl se intereso en la relacion entre tiempo y evidencia de lo que algunos llaman su “periodo
temprano” (/L, 1, Introduccién al segundo volumen, §2; 2, Investigacion V, §6), por su “periodo medio”
(MC, §§14, 18-20), hasta su “periodo tarde” (Crisis, Partes [ y IL, ).

" De hecho, creo que estas dos espirales no son distintas en el sentido separadas (estan entretejidas,
como espero que va a ser claro abajo), sino en el sentido que es ttil separarias para el analisis.

28 Cf. Harry P. Reeder, “Hermenéutica y apodicticidad en el método fenomenoldgico”, op. cit. En este
ensayo esbocé un grupo mas corto (e incompleto) de estos elementos hermenéuticos del método fenome-
nolégico.

» La tradicién hermenéutica, que proviene, a lo menos, del De Interpretatione de Aristoteles, enfocd
principalmente en la interpretacion de textos. En el siglo XX la nocion de interpretacion fue extendida a
incluir toda actividad humana. V. p.e. Paul Ricoeur, “El model del texto: la accion signicativa considereada
como un texto”, en Del texto a la accion, op. cit., pp. 169 — 195.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 67
comprension

precomprension

El circulo hermenéutico tradicional

Nunca me gusto la nocion de la comprension como “circular”, porque siempre
cambiamos (y aprendemos) con el tiempo. Por lo tanto representé el proceso del
aprendizaje y comprensién, en términos del método fenomenoldgico, como lo
siguiente:

re-leciura

feciura

——— precomprensian

La espiral hermenéutica

La extension vertical de la espiral representa el flujo del tiempo inmanente®. Usé la
espiral, en vez de un serie de circulos, para indicar que el aprendizaje, la interpretacion

3 Edmund HUSSERL, Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo. Tr. Agustin
Serrano de Haro. Madrid: Editorial Trotta, 2002.



68- Harry P. Reeder

y la comprension no se da en un movimiento circular: debido al flujo de la conciencia
del tiempo inmanente nunca se termina donde se empieza.

En §§3—4 usar¢ diagramas semejantes para ilustrar la relacion entre los elementos
trascendentales y los elementos hermenéuticos en el método fenomenologico completo, y
para indicar que si estan involucrados ambos tipos de elementos o pasos (voy a usar estos
términos intercambiablemente) en el método fenomenoldgico explicado completamente,
a pesar del hecho de que Husserl mismo a veces caracterizé el método fenomenoldgico
como completamente reflexivo’!.

Deberia advertir al principio que al hablar de pasos o elementos no debe ser interpretado
literalmente. En cada etapa de la practica individual del método fenomenologico hay
una mezcla, dentro de la “pertinencia profesional” del individuo, de los elementos de:
(i) la confrontacion con la cosa misma en la intuicion intencional (trascendental); (ii) la
relacion entre la intuicion y el lenguaje (para escribir y/o hablar de la descripcion de lo
que se encuentra en la intuicion); (iii) la necesidad de participar en el discurso cientifico,
para presentar sus resultados (porque la fenomenologia es una ciencia intersubjetiva, y no
una contemplacion psicologica individual); (iv) para recibir confirmacion o correccion;
(v) para avanzar la ciencia de fenomenologia, por relatos cada vez mejores de la cosa
misma (véase 1). Por todo esto hay una mezcla de la confrontacion trascendental con la
cosa misma y la confrontacion hermenéutica con el discurso y con la tradicion historica
de la filosofia.

§3. La espiral trascendental-hermenéutica de la descripcién fenomenologica.

Deberia recordarse aqui que, aunque la confrontacion intuitiva con la evidencia vivida
de la cosa misma es el nucleo de la fenomenologia, no es la meta en si. A raiz de que la
fenomenologia es una ciencia y parte de la lucha del ser humano de entenderse y entender
el mundo, esta confrontacion trascendental es solamente el primer paso evidencial de un
proceso largo e intersubjetivo. Aunque toda evidencia es, en su base, autoevidencia, la
nocion de evidencia cientifica requiere confirmacion y critica intersubjetiva®2, El resto
de este ensayo va a dirigirse a este tema. Este paragrafo explicara el proceso completo
de la descripcion fenomenologica, y el siguiente paragrafo se dirigira a lo que hace el
fenomendlogo practicante con su descripcion cuando esta satisfecho con esta. Este es el
proceso de compartir sus resultados con sus pares cientificos (y con sus estudiantes). Voy
a usar el diagrama basico de la espiral para ilustrar el entretejimiento de los elementos
trascendentales y hermenéuticos en el alcance completo del método fenomenologico.

31 P.e., en Ideas, dice que: “el método fenomenoldgico se mueve integramente en actos de la reflexion”
(p- 172); y “’La tarea fenomenologica es aqui de indagar sistematicamente el conjunto de las modifica-
ciones de las vivencias que caen bajo el nombre de reflexion” (p. 177, cf. p. 179). Cf. IL, Prolegomena,
§51; Edmund Husserl, Logica Formal y Logica Trascendental. Tr. Luis Villoro. Filosofia Contemporanea.
Meéxico: UNAM, 1962, p. 274. De aqui en adelante citado como LFLT.

32 MC, §2; TP, pp. 91ff. V. también Harry P. Reeder, “Hermenéutica y apodicticidad en el método
fenomenoldgico”, op. cit.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 69

Vamos a listar los pasos requeridos para producir una descripcion fenomenologica,
y luego comentar en ellos.

1. Se experiencia algo en la experiencia ingenua y ordinaria.

2. Se decide producir una descripcion fenomenologica de algun objeto dentro de
esta experiencia.

3. Se mantiene el objeto para ser descrito en la retencion.

4. Serealiza la epojé.

5. Se mantiene el objeto en retencion y se realizan las variaciones imaginativas
requeridas para confrontar los rasgos eidéticos del objeto®.

6. Se escribe una descripcion del objeto.

Se revisa su descripcion escrita.

8. Se “re-visita” la experiencia (en realidad otra experiencia del mismo objeto),
para revisar su descripcion ya revisada, y revisar mas, si es necesario.

~

Se puede ilustrar este proceso como lo siguiente:

elementos hermendulicos elementos rascendentales

-

paso 8
paso ¥
paso &
paso s
paso 4
pase 2 paso 3
paso i

33 En realidad este paso incluye varias etapas o pasos. Husserl provee una explicacion muy clara de este
proceso en Experiencia y juicio, §87.



70- Harry P. Reeder

La espiral trascendental-hermenéutica de la descripcion fenomenolégica

Comentarios en los pasos de la descripcion fenomenologica:

Paso 1: Se empieza de una experiencia ordinaria, no reducida y pre cientifica®, la
que es hermenéutica (interpretada) pero todavia pretrascendental.

Paso 2: Araiz de la formacion filosdfica y fenomenoldgica, y de sus propios intereses
investigativos (esto se considera en el siguiente paragrafo), se decide, como fenomendélogo,
producir una descripcion fenomenologica de los rasgos esenciales de algo dentro de esta
experiencia. Esta decision es en parte la decision de compartir hermenéuticamente con
otros la evidencia trascendental. No es posible compartir directamente su experiencia
interna y trascendental: este compartimiento de resultados requiere del lenguaje®, y éste
abre la puerta a un ambito completo de problemas hermenéuticos.

Husserl comenta en Crisis, §59 un problema hermenéutico que es particularmente
fenomenologico. En este paragrafo Husserl trata con la via posible a la fenomenologia
comenzando de la psicologia. La psicologia, como todas las otras ciencias no
fenomenologicas, esta “ligada al ambito de lo precientificamente dado (...) a aquello
que es nombrable, enunciable, descriptible en el lenguaje general” (p. 220). En este nivel
ingenuo (no reducido) de la experiencia del mundo, “el mundo de la vida —el «mundo
para todos nosotros»— es idéntico al mundo del que cabe hablar en general” (p. 220). Este
mundo “siempre es el mundo exhibible empirico-generalmente (intersubjetivamente) y,
al mismo tiempo, lingiiisticamente exhibible” (p. 220). El cambio a la fenomenologia,
aunque esto mismo comienza de una experiencia en esta actitud ingenua (la que
tenemos en comun como seres humanos), requiere “la reorientacion fenomenolodgico-
trascendental” (p. 220 —véase Paso 4, anterior), es decir, la epojé. Esta epojé lleva
consigo un problema peculiarmente fenomenoldgico hermenéutico, el de transformar
los sentidos de las palabras para adecuarlos a esta nueva vision fenomenologica de los
objetos intencionales:

Todas la apercepciones de nuevo tipo, (de nuevo tipo, a pesar de que utilizo el
lenguaje comuin, como es inevitable, mas también con una inevitable transformacion
de sentido)... (p. 220)

Husserl provee muchas pistas sobre como la fenomenologia transforma asi los sentidos?®.

3# Cf. MC, §6; Ideas, §§70, 77.

35 Cf. IL, 1, Introduccion al segundo volumen, §§1-2.

3¢ He seguido estas pisas en varias obras. V. Harry P. Reeder, “Hermenéutica y apodicticidad en el
método fenomenologico”, op cit.; “Lenguaje y reduccion fenomenoldgica: una respuesta a la objecion
wittgensteiniana”, en Lenguaje: dimensiones lingiiisticas y extralingiiisticas del sentido. Coleccion
Filosofia y ensefianza de la filosofia —7. Bogota: San Pablo—Universidad Pedagdgica Nacional, 2007,
pp. 125-138; “Intencién Signitiva y Textura Semantica,” trad. Esteban Marin Avila, Devenires. Revista
de Filosofia y Filosofia de la Cultura. Aio VII, Nimero 14, julio 2006, pp. 19-59; “Living Words and
Concepts: Semantic Space and Semantic Texture,” electronic publication in Phenomenology 2005: Selec-
ted Essays from North America, (Bucharest: Zeta Books, 2007), pp. 535-559; y “Conceptos Lingiiisticos



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 71
Una de estas pistas ocurre mas temprano en Crisis, donde Husserl se refiere a:

(...) los problemas que la misma fenomenologia plantea al fenomenélogo en
la reflexion superior: los problemas del lenguaje fenomenologico, de la verdad,
de larazon, y no sélo los problemas respectivos del lenguaje, la ciencia y la razon
constituidos en la mundaneidad natural en todas las configuraciones®’.

Paso 3: Se mantiene el objeto para describir en la retencion. “Toda evidencia es
auténtica aprehension de una existencia o de una esencia en el modo «ella mismax»3® Este
es un paso puramente interno, requerido antes de realizar la reduccion trascendental. Sin
embargo el paso esta guiado horizontalmente por la “vocacion” de la fenomenologia®,
dentro de la que el investigador participa en una tarea filosofica historica, a raiz de la
posibilidad de que atn tal autoevidencia puede, por la pesquisa critica e intersubjetiva,
llegar a ser dudosa®. En la retencion se mantiene en el presente la experiencia
recientemente pasada, con una mirada critica hacia la descripcion futura todavia no
producida.

Paso 4: Se realiza la epojé. Esta es el movimiento a la esfera trascendental, es decir,
un cambio inmanente del punto de vista, dentro del cual el ego y el mundo de cualquier
objeto (sean cosas corporales, niimeros, suefios, objetos imaginarios, etc.*!) son correlatos
trascendentales. Por consiguiente este paso parecia ser completamente trascendental, con
ningin matiz hermenéutico. No obstante, a raiz de los “horizontes profesionales™ que
guian el proyecto de descripcion fenomenologica, el investigador retiene los horizontes
hermenéuticos de la intersubjectividad y de la meta de contribuir a la historia de la
filosofia como tarea humana (y no meramente individual)**. Vamos a discutir mas este
tema en el siguiente paragrafo.

Paso 5: Se mantiene el objeto en la retencion y se realizan la variaciones imaginativas
para afrontar los rasgos eidéticos del objeto*’. De nuevo el enfoque tematico es
trascendental, pero los horizontes incluyen la intersubjetividad y la historia.

Paso 6: Ahora, en la confrontacion eidética trascendental con el objeto, se comienza
el proceso hermenéutico de tratar de captar en palabras los resultados de la confrontacion

y la Responsabilidad Intelectual,” presentado al Sexto Congreso Internacional de Filosofia, Universidad
Rafael Landivar University, 9-12 de agosto de 2005. Este ultimo ensayo sera publicado en Harry P. REE-
DER, La globalizacion y la fenomenologia del lenguaje, Serie Fenomenologia, No. 10. Morelia, México:
Jitanjafora Morelia Editorial, en prensa.

37 Crisis, p. 199, cursiva anadida.

®MC, p. 56.

¥ Husserl anota “lo profesional también a proposito del fenomenodlogo (Crisis, p. 144).

0 MC, §6. V. también Crisis, Partes 1 y I, y Edmund Husserl, La filosofia como ciencia estricta. 4* Ed.
Tr. Elsa Tabernig y Peter Baader. Buenos Aires: Editorial Nova, 1962.

UV, Ideas, §3; IL, 2, Investigacion 111, §2.

2 Tbid. a las dos citas en la nota previa.

* Husserl provee una descripcion detallada en EJ, §87.



72- Harry P. Reeder

trascendental, empezando con la biisqueda y eleccion de palabras del lenguaje cotidiano
(o filosofico)*, para hallar las palabras que “captan lo mejor” lo que se ve intuitivamente,
para luego escribirlas. En este paso examinamos las intuiciones trascendentales
presentadas, y luego:

(...) las vemos, y, viéndolas, podemos destacar intuitivamente su esencia, su
constitucion, su caracter inmanente, y podemos ajustar nuestro discurso a la plenitud
de claridad intuida, en puro conformarse con ella®.

Seguramente, esto cuesta mucho esfuerzo. Segun la tradicion hermenéutica, el acto
mismo de escritura introduce un campo de asuntos hermenéuticos*. En esta etapa se
confronta directa y tematicamente con un entretejimiento de problemas trascendentales
y hermenéuticos. Esto implica la referencia de Husserl a un “lenguaje fenomenologico”
en el pasaje de Crisis, p. 199 citado en mis comentarios en Paso 2, arriba. El problema
trascendental es mantener la “claridad de vista” de la confrontacidon con la cosa
misma:

Por mas de tres décadas todo mi trabajo ha sido en el area de la experiencia
inmanente e intuitiva. He aprendido, laborando en dificultades sin precedentes, a
ver y a guardar lo que veo fuera de las proyecciones®.

El intento Husserl aqui, de evadir proyecciones, es un elemento hermenéutico
importante del método fenomenolodgico. La sensitividad a la posibilidad misma se
tales proyecciones es un tema central de la hermenéutica, y el intento de mantener una
franqueza pasiva hacia la cosa misma (como presentada en la intuicion trascendental) es
una meta central de la fenomenologia. Husserl anota la naturaleza larga y teleologica de

4 Crisis, §59. Las observaciones de Husserl con respecto a este proceso son breves (v. arriba, Paso 2),
y necesitan mas investigacion. V., p.e., Harry P. Reeder, “A Phenomenological Account of the Linguistic
Mediation of the Public and the Private,” Husser! Studies, Vol. 1, no. 3 (1984), pp. 263-280.; “Herme-
néutica y apodicticidad en el método fenomenoldgico”, op. cit.; “Living Words and Concepts: Semantic
Space and Semantic Texture,” op. cit.; y “Language and the Law of Oriented Constitution,” presented at
the 35th annual meeting of the Husserl Circle, University College Dublin, June 9-12, 2005. Eugene “Two
Phenomenologists Do Not Disagree,” en Ronald Bruzina and Bruce Wilshire, edd., Phenomenology: dia-
logues and bridges, Selected Studies in Phenomenology and Existential Philosophy, no. 8. Albany: State
University of New York Press, 1982, pp. 321-335]

4 Edmund HUSSERL. La idea de la fenomenologia. Tr. Miguel Garcia-Bar6. México, D.F.: Fondo de
Cultura Econémica, 1982. De aqui en adelante citado como /P,

46 Paul RICOEUR, p.e., confronta a este tema. V. especialmente Teoria de la Interpretacion. Tr. Gra-
ciela Monges Nicolau, 2da ed. México D.F.: Siglo Veintiuno Editores, 1998, Capitulo 2; y Paul Ricoeur,
St mismo como otro. Tr. Agustin Neira Calvo. 3a Ed. México D.F.: Siglo xxi Editores, 2006.

47 Edmund HUSSERL. Introduction to the Logical Investigations. Tr. P.J. Bossert and C.H. Peters, ed.
Eugen Fink. The Hague: Martinus Nijhoft, 1975, p. 57; v. también p. 58. Las citaciones de este volumen
son traducidos por el presente autor. De aqui en adelante citada como 1913 Intro.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 73

lograr esta meta en MC, §5, donde indica que la meta de la evidencia cientifica es ambos:
intuitiva (y por lo tanto trascendental) e historica (y por lo tanto hermenéutica): “Si la
ciencia, como a la postre comprende necesariamente ella misma, no alcanza de facto a
realizar un sistema de verdades «absolutas» y se ve obligada a modificar continuamente
sus «verdadesy, esto mismo demuestra que persigue la idea de la verdad absoluta, o de la
auténtica verdad cientifica, y que vive en consecuencia dentro de un horizonte infinito de
aproximaciones que aspiran a tocar esta idea” (p. 53). Este aspecto de la filosofia cientifica
nos obliga a buscar de manera “zigzag” (véase la discusion del Paso 7, abajo).

El problema hermenéutico es capturar esta confrontacion en palabras de un lenguaje
existente (incluso el poder del lenguaje de producir metaforas y neologismos), para
comunicar a los otros lo que se “ve” intuitivamente. La evidencia interna individual
no es, en si misma, la meta cientifica de la fenomenologia: al contrario lo que se busca
es el compartir rasgos generales e intersubjectivos de tal evidencia para la critica
intersubjetiva®®. Este “capturar” requiere mucho esfuerzo, incluso, como indica Husserl
en la cita de arriba, el esfuerzo a evadir “proyecciones” para que permitir que la cosa
misma “hable para si misma”. Vamos a discutir los problemas hermenéuticos de la
comunicacion de sus resultados con los otros, y de la critica intersubjetiva que resulta,
en el siguiente paragrafo, abajo.

Paso 7: Cuando se cae de la retencion (y por eso de la confrontacion directa y
tematicamente trascendental con el objeto) se lee lo que se ha escrito y se compara la
descripcion con la memoria del objeto descrito. Hay aqui una confrontacion directa
de elementos trascendentales y hermenéuticos en el acto de producir una descripcion
fenomenologica®. Se revisa lo que se ha escrito, teniendo en mente que se intenta ofrecer
a otros un texto que ellos puedan interpretar y entender. La adicion del lenguaje, ligado
a la vision intencional, no es ni completamente “vacio”, ni desprovisto de problemas
hermenéuticos:

Vistas las cosas con mas precision, y sobrepasamos las cogitationes reducidas
con los juicios predicativos que fallamos sobre ellas. (...) vamos ciertamente mas
alla de las meras cogitationes [es decir, las intuiciones] con las formas logicas, que
se reflejan también en la expresion lingiiistica. Hay ahi un plus que no consiste en
una mera acumulacion de nuevas cogitationes™.

Se confronta aqui una gama completa de problemas hermenéuticos, los que han
sido investigados a largo plazo por la tradicion hermenéutica y por fenomenodlogos
hermenéuticos post-husserlianos. Sin embargo, el hilo conductor de cualquier descripcion
fenomenologica siempre es la cosa misma®'. El fenomenologo queda horizontalmente

® Cf. IP, p. 87.

4 Este problema necesita mucho mas trabajo. Este ensayo intenta a proveer un fundamento para tal
trabajo.

S0 JP, p. 63. Este ultimo punto e un tema central de Eugene Gendlin, “Two Phenomenologists do not
Disagree,” op cit.

SUCE. Ideas 1, §§24, 75.



74- Harry P. Reeder

o tematicamente, €l que fuvo la confrontacion trascendental con el objeto de la
descripcion. Husserl se refiere a esta forma de sedimentacion del pasado en términos
de habitualidades®?.

Paso 8: Cuando se tiene una descripcion mas o menos completa, ordinariamente
el fenomenologo re-realiza la epojé para re-examinar la cosa misma (un elemento
trascendental) y compara el objeto confrontado con su texto, para revisar éste lo mejor
posible para “corresponder’ el texto con el objeto descrito (un elemento hermenéutico). Se
realiza este paso varias (0 muchas) veces, hasta que se esta satisfecho con su descripcion
escrita®. Esta satisfaccion esta basada en el juicio de que su lenguaje “corresponde con”
o “captura” la naturaleza esencial del objeto descrito, y de que este uso del lenguaje
fenomenologico (es decir, lenguaje ligado evidencialmente a la intuicion trascendental)
en el discurso cientifico procedera a conducir a otros a su propia confrontaciéon con
el objeto descrito —para soportar el proceso de correccidon y corroboracion mutuo de
evidencia compartido intersubjetivamente®. Este tema se discutira en el siguiente
paragrafo, abajo.

Noétese que por todas las partes de este proceso estan involucrados, horizontalmente o
tematicamente, elementos trascendentales y hermenéuticos. Esto se debe a la naturaleza
horizontal de toda vivencia y a la naturaleza profesional de la ciencia de la fenomenologia.
Cuando no se hablan tonterias se habla de algo. Si un texto es fenomenoldgico (al menos
en el sentido husserliano) es sobre algo trascendental. Por eso no se puede eliminar los
elementos trascendentales del proceso y queda fenomenodlogo. Sin embargo, porque la
fenomenologia es una ciencia, un intento intersubjetivo, tampoco se pueden negar los
elementos hermenéuticos del método fenomenoldgico®. Hay que producir textos, y no
solamente textos para si mismo, sino para la interpretacion y evaluacion de otros. Husserl
define una ciencia como un sistema coherente de validaciones fundadas®. La evidencia
trascendental provee esta fundamentacion, y la practica histérica e intersubjetiva
de la “profesion” de la ciencia de fenomenologia provee la validacion coherente y
sistematica®’.

Veamos la manera en que Husserl describe este tejido de elementos trascendentales y
hermenéuticos, temprano en las /nvestigaciones logicas, en la parte pre-fenomenoldgica.
No obstante esta discusion aplica, con la adicion de la epojé, a la fenomenologia
trascendental. Esto indicaré con interpolaciones.

2 Cf. MC, §32.

53 Cf. IP, pp. 39-41.

3 Cf. MC, §2. Cf. Edmund Husserl. Cartesian Meditations: An Introduction to Phenomenology. Tr.
Dorion Cairns. The Hague: Martinus Nijhoff, 1970, p. 64 n. 1. (Esta nota no aparece en la truduccion
espanola.

55 Husserl escribio miles de paginas de texto que no prepard para la publicacion. El fue muy conciente
de la necesidad de comunicar sus resultados a otros, y de los esfuerzos requeridos para hacerlo. No obs-
tante, no escribid explicitamente sobre estos problemas en sus obras publicadas. Sin embargo, hay muchas
pistas sobre este proceso, muchas de las que cito en este ensayo.

¢ IL, 1, Prolegdmenos, §§6-—7.

STCt. Crisis, p. 144.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 75

La fundacion fenomenologica de la logica lucha también con la dificultad de
tener que emplear en la exposicion casi todos los conceptos, cuya aclaracion se
propone. (...) O dicho con otras palabras: en si y por si considerada, la aclaracion
sistematica de la 16gica pura, como la del cualquier otra disciplina, exigiria que se
siguiese paso a paso el orden de las cosas, la conexion sistematica de la ciencia a
aclarar. (I, §6, p. 226)

El uso de términos que necesitan clarificacion durante su clarificacion sistematica
(es decir, cientifica) es un elemento hermenéutico del método fenomenoldgico. Husserl
anota muchas veces que tenemos que usar palabras tomadas del lenguaje ordinario (o de
la tradicion filosofica), y luego cambiar sus sentidos por la confrontacion con la evidencia
trascendental fenomenoldgica’.

Pero en nuestro caso la propia seguridad de la investigacion exige que sea
roto una y otra vez este orden sistematico; exige que oscuridades de conceptos,
capaces de menoscabar el curso de la investigacion misma, sean remediadas
antes de que el natural curso de las cosas conduzca a dichos conceptos. [Es decir
que la fenomenologia quita oscuridades conceptuales por separarse de la manera
lingiiistica ordinaria de tal clarificacion para enfocar en la intuicion trascendental
la que fundamentara los sentidos nuevos fenomenoldgicos de tales términos
y conceptos.] La investigacion se mueve, por decirlo asi, en zigzag; y esta
comparacion es tanto mas adecuada cuanto que, por la intima interdependencia de
los distintos conceptos del conocimiento, resulta necesario una y otra vez volver a
los analisis primarios y contrastarlos con los nuevos, como éstos a su vez con los
primeros [es decir, trascendentales]. (I, 1, p. 226)

En el siguiente parrafo Husserl describe este movimiento zigzag como para atras y para
adelante entre “intuiciones singulares ejemplares de vivencias”y “la fijacion descriptiva
en conceptos puros de la esencia intuida” (/L, p. 227) Esto es una indicacion clara del
movimiento, durante la descripcion fenomenoldgica, entre un enfoque en los elementos
trascendentales de la experiencia y un enfoque en la correspondencia de palabras (y
conceptos) con estos elementos trascendentales, para producir una descripcion fiel®.
En el siguiente paragrafo abajo discutiremos el efecto reciproco de este proceso en su
propio ver (y hablar) de su evidencia vivida.

§4. La espiral trascendental-hermenéutica de la comunicacion y critica cientifica

Este paragrafo examina el método fenomenologico completo, que incluye todos los
aspectos de la fenomenologia como ciencia. Producir una descripcion fenomenologica,

8 Cf. p.e. Ideas I, §§34, 84, 124; MC, §34; Crisis, §59; IL, Investigacion V, §6.
% Sobre la relacion entre palabras y conceptos, v. Harry P. Reeder, “Living Words and Concepts:
Semantic Space and Semantic Texture,” op. cit.



76- Harry P. Reeder

esbozado en el paragrafo anterior, serd solamente un paso en el método fenomenologico
completo, aunque este es el paso que recibe casi toda la atencion en discusiones, de
Husserl y de otros, sobre el método fenomenologico. Como en el paragrafo anterior,
primero listamos los pasos y luego comentaremos en ellos.

Los pasos de la espiral trascendental-hermenéutica de la comunicacion y critica
cientifica son los siguientes:

10.

I1.

Aprender de la filosofia y de sus problemas por medio de un estudio intensivo de
textos filosoficos (y usualmente por medio de clases y discusiones con otros).
Reflexionar sobre lo que se ha aprendido sobre la filosofia y sus problemas.
Basado en esta reflexion, decidirse a producir una descripcion fenomenologica,
para dirigirse a un problema o cuestion filosofica.

Producir una descripcion fenomenologica.

Compeartir la descripcion mas o menos formalmente con colegas fenomenologos
y/o con estudiantes.

De la base de las discusiones en Paso 5 a menudo se revisa la descripcion, para
corresponder mejor con la cosa misma o para comunicar efectivamente sus
resultados con otros.

El paso siguiente ordinariamente es presentar sus resultados en un congreso,
para recibir mas critica intersubjetiva. La fenomenologia nunca se limita a la
descripcion pura, sino que requiere interpretacion y argumentacion para su
comunicacion exitosa.

Después de la critica del Paso 7, a menudo se revisa de nuevo la descripcion, por
las mismas razones en Paso 6.

Cuando se esta satisfecho con la descripcion, se la presenta para publicarla como
articulo o monografia.

Después de la publicacion se reciben comentarios y criticas de otros, en formato
verbal o escrito (cartas fisicas o electronicas, publicaciones de otros, etc.).
Después de la critica intersubjetiva del Paso 10 es posible decidirse a revisar mas
su descripcion.

Se puede diagramar este proceso como lo siguiente:



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 77

alementos hermenéuticos elementos trascedentales

-

—paso N
paso 10 ———
paso 8
paso d ———
paso ¥
paso f ——
—— paso 5
pasC 4
paso 2 paso 3

pasa 1

La espiral trascendental-hermenéutica de la comunicacion y critica cientifica

Al igual que en el caso de los pasos de la descripcion fenomenoldgica, en todos
los pasos anteriores hay una combinacion, tematica u horizontal, de elementos
trascendentales y hermenéuticos. Lo mismo que en el proceso de escribir una descripcion
fenomenologica, cuando se confronta el proceso de comunicar sus resultados a otros, se
guia por el polo trascendental de la experiencia inmanente y por el polo hermenéutico
de los elementos retoricos® y hermenéuticos de la comunicacion intersubjetiva. Ahora
comentamos individualmente en los pasos de la espiral trascendental-hermenéutica de
la comunicacion y critica cientifica.

Paso 1: Una parte del método cientifico —en un sentido amplio— es el estudio e
investigacion requeridos para llegar a serun cientifico. Para el fenomendlogo este proceso
comienza con la lectura, usualmente acompafiado por el escuchar ponencias y el participar
en discusiones como estudiante. Esta parte del método cientifico en un sentido extendido
a menudo esta ignorado, pero fue discutido por Thomas S. Kuhn, inspirando una gran

¢ Cf. Calvin O. Schrag, Communicative Praxis and the Space of Subjectivity. Studies in Phenomenology
and Existential Philosophy. Indianapolis: Indiana University Press, 1989, Part I11.



78- Harry P. Reeder

controversia®'. Sin entrar aqui en esta controversia, es suficiente decir que, para Husserl,
la fenomenologia existe como respuesta a problemas provenientes de la historia de la
filosofia®®. Husserl habla repetidamente de la necesidad de la reflexion trascendental, para
tratar con problemas provenientes de la historia de la filosofia. He encontrado que en la
ensefianza de la fenomenologia es necesario emplear bastante tiempo en el esbozo de
temas basicos de la filosofia moderna, para ayudar los alumnos a comprender la necesidad
de reflexion trascendental. Las etapas tempranas en el adquirir un entendimiento de los
problemas y temas para los que la fenomenologia es una respuesta son completamente
hermenéuticas, cuando los estudiantes luchan por comprender por qué, histéricamente,
actualmente pensamos como pensamos, por qué es que tenemos nuestros problemas
filosoficos, y por qué la fenomenologia ofrece soluciones a estos problemas.

Paso 2: Como se da cuenta de la necesidad de la reflexion trascendental, se reflexiona
sobre la historia de la filosofia con sus problemas y temas. Esta reflexion queda en el
nivel hermenéutico y “pretrascendental” hasta que se adquiere un comprension bastante
sofisticada de temas y problemas filosoficos, y se reflexiona en ellos utilizando la epojé.
Es solamente cuando se entiende la necesidad de reflexion trascendental que se esta
preparado para la obra larga y dura de aprender lo que es la epojé y como realizarla; este
proceso de aprendizaje requiere mucho tiempo, esfuerzo y paciencia.

Paso 3: No se decide a realizar una descripcion fenomenologica “solamente para
divertirse”. Una descripcion no es sobre “todo” y no es sobre “nada”. Es una reflexion
trascendental sobre un tema o problema particular (el tiempo vivido, el cuerpo vivido,
el lenguaje vivido, etc.), la que esta guiada por un interés especifico que fue adquirido
hermenéuticamente del estudio y deliberacion. Para decirlo de otra manera: la decision
involucra el marco de un problema o tema historico de la filosofia, y de la percepcion
de la necesidad de una nueva interpretacion del problema —percepcion basada en la
reflexion trascendental. Hay que entender la naturaleza de la epojé y de los resultados
de la reflexion trascendental, hasta un punto®, para decidirse a utilizarla.

Paso 4: El analisis de la produccion de la descripcion esta presentado en §3, arriba.

Paso 5: Cuando “tiene en la mano” una descripcion fenomenologica, el filosofo
cientifico la comparte con otros. Si éste es un fenomendlogo trascendental-hermenéutico,
tal compartimiento no es solamente una demostracion de su brillantez o iluminacion,
sino una presentacion seria de trabajo-en-progreso para una evaluacion y critica cientifica
(intersubjetiva). Al principio este compartimiento generalmente se hace mas o menos

" Thomas S. Kuhn inspird esta controversia por insistir que es peligroso ignorar este elemento de
la ciencia, en su The Structure of Scientific Revolutions, 2d Ed. Chicago: University of Chicago Press,
1970. La controversia se refleja en una coleccion de ensayos: Imre LAKATOS, y Alan MUSGRAVE, eds.,
Criticism and the Growth of Knowledge, Proceedings of the International colloquium in the Philosophy of
Science, London, 1965, Vol. 4. Cambridge: Cambridge University Press, 1970.

62 Cf. p.e. los Prolegémenos a las Investigaciones légicas; y Crisis, Partes 1y 1L

% La epojé es una capacidad que mejora con la practica. Husserl se refiere al hecho de que su propia
comprension de la epojé y sus resultados profundizé gradualmente con el tiempo y la practica. V., p. e.,
Crisis, §§43, 48.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 79

informalmente, con sus colegas y/o estudiantes®. En esta etapa hay que confrontar con
el entretejimiento de problemas hermenéuticos de expresion y comunicacion, y también
la confrontacion trascendental con la cosa misma —por si mismo y mediante la invitacion
a otros a hacer lo mismo.

Paso 6: El trabajo trascendental-hermenéutico del Paso 5 usualmente resulta en una
revision de la descripcion. Esto involucra tematizar ambos: los temas trascendentales de lo
que se describe y los temas hermenéuticos para desarrollar un “lenguaje fenomenologico”
que lograra comunicar a otros los resultados trascendentales. Hay mucha reflexion sobre
la eleccion de palabras, explicacion de palabras usadas en sentidos nuevos hallados por
la reflexion trascendental, y sobre el “hacer ptblico” de este lenguaje fenomenolégico,
para compartirlo con colegas cientificos.

Paso 7: El paso ordinario para el fenomendlogo practicando es presentar formalmente
su descripcion muy revisada en un congreso o una ponencia publica. Aqui se confrontan
todos los temas trascendentales y hermenéuticos del Paso 6, pero con el horizonte
adicional de que ahora uno esta en un entorno formal y cientifico, comunicando con
sus pares cientificos. Esta capa horizontal requiere atencion cuidadosa a los temas
trascendentales y hermenéuticos que estan involucrados en el método zigzag de la
fenomenologia. Por ejemplo, en este entorno se da cuenta de las obras fenomenologicas
de al menos algunas de las personas en la audiencia, y esto involucra el afiadir citas y
explicaciones para confrontar a esta audiencia particular. Otro rasgo poco discutido del
método fenomenologico completo es que después de esta presentacion ordinariamente
hay un tiempo planeado para la discusion y la critica de ésta; lo anterior involucra no
solamente explicacion sino también argumentacion (“No es como eso, es como esto”,
“Ud. no me comprende correctamente, cuando digo esto intento eso”, etc.).

Para Husserl esta discusion y critica es un rasgo central del método fenomenologico®.
El dice que “En dos estratos tienen que desarrollarse —vemos por adelantado— los trabajos
cientificos para los que se ha presentado el titulo fenomenologia trascendental”. El
primero de estos dos estratos se refiere a lo que he llamado el polo trascendental del
método fenomenologico: “En el primero tendra que recorrerse el reino de la experiencia
trascendental del yo”. El segundo estrato incluye elementos de este polo trascendental,
pero también elementos de lo que llamo el polo hermenéutico del método fenomenologico
completo: “El segundo estrato de la investigacion fenomenolodgica tocaria precisamente a
la critica de la experiencia trascendental y sobre esto a la del conocimiento trascendental
en general”. Husserl afirma que esta critica intersubjetiva de la experiencia trascendental
constituye “Una ciencia inauditamente original”. Esta nueva forma de la ciencia es,
de hecho, la espiral trascendental-hermenéutica que enlaza la experiencia subjetiva y

% Cf. e., el Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo, op.cit. es el resultado de
una serie de cursos que dio Husserl, y su Crisis es el resultado de una ponencia publica que fue invitado a
presentar en Viena. También trabajaba intimamente con sus asistentes, como es evidente en Eugen Fink y
Edmund Husserl, Sixth Cartesian Meditation: The Idea of a Transcendental Theory of Method, op. cit.

9 Cf. MC, §13. Las citas en el parrafo arriba son de este paragrafo.



80- Harry P. Reeder

trascendental al discurso intersubjetivo y hermenéutico —un discurso que, en esta forma
nueva de la ciencia, toma el camino zigzag (dos etapas) entre la experiencia subjetiva
y la critica intersubjectiva— utilizando las dos espirales trascendentales-hermenéuticas
del método fenomenoldgico completo. También Husserl llama esta nueva ciencia
“una ciencia de la subjetividad trascendental concreta, como subjetividad dada en una
experiencia trascendental real y posible” y “una ciencia de la subjetividad, pero de la
subjetividad objetiva”.

A esto aparecen algunos comentarios en este orden orden: primero, por referir a
la fenomenologia trascendental como ciencia Husserl implica claramente todos los
elementos hermenéuticos que hemos esbozado arriba. También se implica en esto la
frase de Husserl “subjetividad objetiva”. Para Husserl, el término objetivo significa
esencialmente, intersubjetivo®®. Pero jqué es la subjetividad intersubjetiva? Es la critica
cientifica (y por lo tanto en parte hermenéutica) de la experiencia trascendental.

Segundo, (qué quiere decir Husserl al referirse primero a experiencia como “concreta”
pero a lamisma vez “actual y posible”? La ciencia de la subjetividad subjetiva es concreta
porque la forma basica de la evidencia de esta nueva ciencia es la experiencia vivida y
trascendental, dado de facto en un encuentro concreto con la cosa misma. Sin embargo
es actual y posible porque por la reduccion eidética se puede lograr una perspicacia en
la naturaleza potencial y “arbitraria™®’ de la experiencia, con sus estructuras puramente
esenciales, y por eso abiertas.

Otro rasgo de los congresos cientificos y de las ponencias publicas es que son, hace
siglos, internacionales y transculturales. Comentaré este aspecto en mis comentarios
sobre Paso 9, abajo.

Paso 8: Después de la presentacion formal, la discusion y la critica, ordinariamente
se revisa mas la descripcion, con todos los temas trascendentales y hermenéuticos de
Pasos 47, arriba.

Paso 9: La siguiente etapa del método fenomenoldgico completo es revisar mas
la descripcion, para presentarla para publicacion. En esta etapa se esta “liberando”
la obra para ser interpretada potencialmente por cualquier lector, con poca o ninguna
posibilidad de confrontacion, explicacion y elaboracion cara a cara. Este movimiento de
una audiencia verbal, o verbal-o-escrito-para-ser-discutido, a una audiencia abierta de
lectores, de presentar a una audiencia presente a presentar a una audiencia no presente,
es un tema hondamente hermenéutico del que ha comentado la tradiciéon hermenéutica
desde el Fedro de Platon hasta las obras de Ricoeur®. Esto obliga a confrontar de
nuevo el entretejimiento de estos temas hermenéuticos con la evidencia adquirida por
la reflexion trascendental.

% Cf. IL, Investigacion I, §§11, 13; LFLT, §§59-61, 66, 102—4, 107; Ideas, §§29, 48, 135, 151.

ST Cf. EJ, §87b.

 Cf. especialmente Paul Recoeur, Teoria de la Interpretacion, op. cit., Capitulo 2; y “La funcion her-
menéutica del distanciamiento”, en Del texto a la accion, op. cit. pp. 95-110.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 81

Los asuntos hermenéuticos de la publicacion involucran el rasgo adicional de que tales
publicaciones estan disponibles para todo el mundo, lo que abre asuntos interpretativos
que involucran la comunicacion internacional, interlingiiistica, e intercultural. Llega a
ser un asunto la relacion entre conceptos eidéticos y palabras basadas en las lenguas
individuales®. En adicion a los asuntos interlingiiisticos estan los asuntos hermenéuticos
de la comunicacion intercultural. En esta sociedad cada vez mas globalizada estos asuntos
transculturales han llegado a ser mas importante y mas investigados™. La globalizacion
ha ensanchado los esfuerzos de la comunicacion internacional més alld de las naciones
tradicionales occidentales u orientales, para incluir una variedad mas amplia de lenguas
y culturas.

Paso 10: Después de la publicacion de la descripcion hay nueva forma de respuestas,
en textos de la audiencia nueva. Estas respuestas pueden tener la presentacion informal
del e-mail, o la presentacion formal de publicaciones que repostan a la publicacion
original. Estas respuestas atin pueden aparecer en una lengua desconocida; en este caso
se aprenderia de la critica de colegas. Aqui esté otra etapa del entretejimiento de asuntos
trascendentales y hermenéuticos, debido a la naturaleza texto-a-texto de la comunicacion
cientifica, ahora entre personas que no han (y ta vez no van a) encontrarse. Esta vez,
confrontacion, de nivel “mas alto” (o a lo menos distinto) con el zigzag entre la reflexion
trascendental y los asuntos hermenéuticos introducida por esta forma de comunicacion
aun mas basada en textos. (“;Identifiqué correctamente la estructura trascendental en la
reflexion? “;Pudiera expresarme mas claramente para una audiencia internacional?”)

Paso 11: Para el fenomendlogo practicante esta confrontacion con la audiencia no
presente en Pasos 9 y 10 puede resultar en una nueva revision de lo que ha “pasado por
alto” o donde ha “descrito erroneamente” algun elemento de la cosa misma. Porque la
fenomenologia es una tarea infinita, es posible tener que realizar de nuevo Paso 4 para
producir una descripcion nueva y mejor.

§5. Conclusion

Espero que en esta discusion se haya aclarado que el método fenomenologico
completo, con sus espirales trascendentales-hermenéuticas, nunca es meramente una
“vision privada” de la experiencia interna, sino que siempre esta guiado y formado por
los asuntos hermenéuticos de una ciencia intersubjetiva e historica, pero con la diferencia
fenomenologica de que siempre tiene que ser enlazado a la evidencia de la experiencia
interna de las estructuras trascendentales de la cosa misma.

% Harry P. REEDER, “Living Words and Concepts: Semantic Space and Semantic Texture,” op. cit.

" P.e., la Universidad Rafael Landivar, Ciudad de Guatemala, organizd una seria de congresos filosofi-
cos internacionales para tratar con los asuntos relacionados a la globalizacion. De mi participacion en estos
congresos resultd Harry P. Reeder, La globalizacion y la fenomenologia del lenguaje, op. cit. en donde
trato con muchos temas de la globalizacion especificamente en términos de la fenomenologia del lenguaje
—tales temas como la comunicacion, palabras y conceptos, la educacion, la cultura, y la responsabilidad.



82- Harry P. Reeder

Anticipo dos respuestas criticas interpretativas de este ensayo (y esto es una
expresion de mi conocimiento de problemas hermenéuticos), 1o cual es un resultado
logico de la naturaleza esencialmente intersubjetiva y autocritica de la ciencia. Primero,
algunos fenomenologos trascendentales haran objeciones a lo que he descrito como el
método fenomenoldgico completo, diciendo que los problemas de la comunicacion y la
interpretacion no son, dicho correctamente, problemas del método fenomenologico, sino
problemas cientificos generales’. En este ensayo intento demostrar claramente que la
insistencia de Husserl en que la fenomenologia es una ciencia estricta involucra el método
zigzag de confrontar problemas trascendentales de la evidencia intuitiva con problemas
hermenéuticos del lenguaje, de la comunicacion y de la interpretacion —los que confronta
Husserl mismo, aunque cortamente. También involucra la ciencia de la fenomenologia
tal interpretacion de la naturaleza completa del método fenomenologico completo, el
que llamo la fenomenologia trascendental-hermenéutica. Este entretejimiento zigzag, de
dos etapas, de elementos trascendentales y hermenéuticos es, afirmo, lo que hace de la
fenomenologia una ciencia de la cosa misma, de la experiencia humana. Husserl llama
a la fenomenologia “la fenomenologia pura de las vivencias en general” (IL, 1, p. 216)
—con todas sus implicaciones filosoficas. Sin embargo, este zigzag no es entre dos polos
estaticos: a raiz de la naturaleza del tiempo vivido el zigzag se describe mejor como una
espiral trascendental-hermenéutica.

También anticipo una segunda objecion. Algunos fenomendlogos hermenéuticos
van a decir (con Heidegger y Ricoeur) que el lenguaje es “entre” nuestra consideracion
cientifica y la “vuelta al dentro” de la intuicion. Intenté demostrar que el lenguaje
es sobre algo™, pero que puede ser también sobre la experiencia trascendental’.
Mi propia experiencia como fenomenologo practicante (y muchas discusiones con otros
fenomenologos) atestigua al problema hermenéutico mismo de “corresponder” una
lengua ya existente (dentro de la cual vivo) con la evidencia descubierta utilizando la
epojé. Intenté demostrar, por medio de la citacion de las obras publicadas de Husserl,
que Husserl mismo se dio cuenta de este problema. Por supuesto el filosofo de tareas
infinitas no pudo desplegar todas las facetas e implicaciones del método fenomenolégico.
En este ensayo intenté dar un pequefio paso mas hacia nuestro entendimiento de estas
facetas e implicaciones.

"I Recibia tales objeciones cuando presentaba mis obras en congresos.

2 Esto es, de veras, una afirmacion de Ricoeur, pero en otro sentido. V. El conflicto de la interpreta-
ciones: Ensayos de hermenéutica. Tr. Alejandrina Falcon. México, D.F.: Fondo de Cultura Econdmica,
2003, Primera Parte.

3 Cf., p.e. los comentarios de Husserl sobre la experiencia prepredicativa, en MC, §§4-5.



Fenomenologia y Crisis: Aportes a las ciencias sociales
Phenomenology and Crisis: Contributions to Social Sciences

PEDRO JUAN ARISTIZABAL HOYOS
Escuela de Filosofia, Universidad Tecnologica de Pereira
Colombia

Resumen:

El presente texto explicita historicamente
la crisis de la razon que resalta Husserl a partir
de su ultima obra: Die Krisis (...). Ello con el
fin de mostrar que el origen y la evolucion de la
fenomenologia, esta estrechamente vinculada
con la crisis inherente a la sociedad, y que
tiene por eso mismo, una evidente cercania
con las ciencias sociales. Se desarrolla en
tres partes, en una primera, se dan algunos
elementos de la racionalidad humana frente al
escepticismo y el relativismo, posteriormente
se toman algunos referentes de la ruptura
primordial de la modernidad entre el “mundo
en si” y el “ente psiquico” que generaria
evidentes peligros para los problemas de la
razon y su crisis manifiesta. Al final, con
base en algunas categorias de R. Koselleck,
se hace una corta explicacion histérica de la
connotada crisis de la racionalidad actual.

Palabras clave: Ciencias sociales, feno-
menologia, crisis, sociedad.

Abstract:

The present text historically explicitates
the crisis of reason that Husserl stresses in his
last work, The Crisis of European Sciences
and Transcendental Philosophy. That work
intends to show that the origin and evolution
of phenomenology is tightly linked with the
crisis inherent in society, and therefore has
an evident proximity to the social sciences.
The essay is developed in three parts: the first
presents some elements of human rationality
in the face of skepticism and relativism; then
it takes up some elements of the primordial
rupture within modernity between the “world
in itself” and the “psychic entity,” which
creates obvious dangers for the problem of
reason and its evident crisis; finally, based
upon various categories of R. Kosseleck, it
presents a short historical explanation of the
implied crisis of reason today.

Key Words: social sciences, phenome-
nology, crisis, society.

¥ Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



84- Pedro Juan Aristizabal Hoyos

Presentacion:

Fue contra las limitaciones de la psicologia y del psicologismo para explicar las
complejidades de la experiencia humana por lo que aparecid, a principios del siglo XX,
la fenomenologia. Al inaugurarla, Husserl si dio a la tarea de comprender y describir
las vivencias intencionales de la conciencia y también el estudio del tiempo interno o
de la conciencia. En sus ultimas obras, como sefiala Gadamer, Husserl pretende dejar a
un lado toda inventiva subjetivista heredada de la modernidad cartesiana, al no hablar
tan incisivamente en términos de conciencia sino de vida, vida que experimenta el
mundo, con un importante concepto acuilado posteriormente en “Experiencia y Juicio”
y en su obra posterior: Mundo de la vida (Lebenswelt), que define el mundo abierto
de la experiencia. Este concepto al decir de Waldenfels, aparece al tiempo como “foco
patdégeno”y como “terapia”, pues con él no solo se hace evidente la crisis de objetivacion
y naturalizacion que vive el mundo sino que su develamiento posibilita igualmente
superarla. Esto intentaremos describirlo adelante.

En los medios universitarios, cuando Husserl inaugura la fenomenologia,
estaba en pleno auge el debate metodologico entre las llamadas ciencias naturales
(Naturwissenschaften) y las ciencias del espiritu (o de la cultura) (Geisteswissenschaften),
en el cual, nos dice L. van Breda, uno de los estudiosos de las ciencias del espiritu,
W. Dilthey, quién tanto impacto la filosofia y la sociologia alemana, separandose
de los criterios naturalistas y positivistas de ese entonces, sefialaba lo siguiente: “El
conocimiento del mundo humano y de las culturas historicas supone la comprension de
ciertas significaciones inmanentes a la vida, y (...) tal comprension difiere radicalmente

9]

de la explicacion causal practicada por las ciencias de la naturaleza™'. Esto, en otras

palabras, significaba que los fenomenos socio-culturales no deben ser comprendidos

'Van BREDA, H. L. Prologo. En: Alfred Schutz,. El problema de la realidad social. Escritos 1. Buenos
Aires, Amorrortu, 2003, p.7.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 85

y explicados como en la relacion determinista causa-efecto propia de los fenomenos
naturales, sino desde la intencionalidad, o desde la motivacion, o desde las multiples

posibilidades abiertas a la experiencia social y su sedimentacion cultural. Posteriormente
H. Rickert concreto esas diferencias metodologicas y Max Weber logro establecer una
sociologia comprensiva que pretendiera “descifrar los fenomenos sociales e historicos a
la luz de ciertos tipos ideales, o de esencias, en cierto modo puras y activamente creadas
por el espiritu humano™. Precisamente uno de los objetivos que se propuso el socidlogo
austriaco A. Schutz, discipulo del Husserl de los tiltimos afios, se condens6 en relacionar
la sociologia comprensiva de Max Weber con la fenomenologia Husserliana. De este
modo una serie de conceptos como sentido comun, critica al naturalismo, indagacion
de la vida sobre si misma, comprension de las significaciones, ideacion, etc., eran los
aspectos centrales metodologicos de las ciencias humanas con que estaban familiarizados
filosofos y socidlogos. “Fundamentar filosoficamente la comprension del sentido, tal
como ella es ejercida y encarada por las ciencias sociales es hallar su fuente / en la
experiencia humana misma y en el mundo de la vida/ (...)’”, y eso ya supone un intenso
dialogo con la fenomenologia de Husserl.

A partir de esta corta ambientacion desarrollaremos algunos planteamientos de
Husserl sobre la crisis de la razon moderna. Al final, con base en algunas categorias de
Reinhart Koselleck, se hace una corta explicacion historica de la connotada crisis de la
racionalidad humana.

1. Introduccion general a la crisis

En una época nihilista y escéptica como la que vivimos, algunos autores sienten la
necesidad de reafirmar una nueva filosofia fundada en la racionalidad humana. Contra
el nihilismo lucho implicitamente Husserl al final de su vida, pero contra el escepticismo
lo hizo explicitamente a lo largo de su evolucion filosofica. En consecuencia, tres afios
antes de morir y, en abierta, aunque tacita, oposicion al nihilismo escribia: “El peligro
mas grande que /nos/ amenaza (...) es el cansancio. Luchemos contra este peligro de los
peligros (...) con aquella valentia que no se arredra ni siquiera ante una lucha infinita (...)™.
Este cansancio que sefiala el texto, esta relacionado en profundidad con la pérdida de fe
en las ideas y en los ideales, que han sido las fuentes rectoras de la conducta humana.
Asi el cansancio apuntaba en la misma direccion que lo hacia el desvanecimiento de los
valores supremos de la conducta humana que ya habia anunciado Niestzche desde su
avistamiento solitario: la muerte de Dios y el advenimiento del nihilismo, con aquellas
siempre recordadas y sombrias palabras: “; El nihilismo esta a la puerta, de donde nos
llega este, el mas terrible de los huéspedes?””.

2Idem

3 Ibid. p. 8

4 Edmund HUSSERL. La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental. Barcelona,
Critica, 1991 P.358.

5 El nihilismo, una de cuyas manifestaciones es el cansancio, como el peligro mds grande que nos
amenaza, habia ya sido puesto “ante los ojos” por F. Niestzsche que desde su mas profunda soledad lo



86- Pedro Juan Aristizabal Hoyos

El cansancio como el peligro de todos los peligros, concomitante con el
derrumbamiento de los valores supremos, abarcaba igualmente a la razén, una razén
que se volvid instrumental, positivista, (simbolizada por su largo bostezo), ocupando
entonces el vacio dejado en la cultura por la crisis de la moral nihilista. Contra esta
razon instrumental y deshumanizante se levant6 no solamente la 7eoria Critica sino
la Fenomenologia, quien no atacaba directamente a la razén humana, sino a su uso
indebido, a su valor de abuso manifestado en un objetivismo extremo, hecho que llevo
a sus denegadores a afirmarse con mayor fuerza en el irracionalismo, el escepticismo y
el misticismo, obligando entonces a Husserl, a reivindicar de nuevo la razén humana, y a
ser incisivo en sus ataques contra el escepticismo y el relativismo, que en el otro extremo,
hacian perder obviamente, la confianza en el rigor de la ciencia, y que puso igualmente en
peligro a la propia fenomenologia. No es gratuito que sus propios discipulos, impulsados
por el pensamiento de Heidegger, rechazaran a la fenomenologia, no solamente como
una metafisica de la subjetividad, sino como un idealismo subjetivo y solipsista hace
tiempos superado. Juicio que desconoce su obra escrita a partir de los afios 20, en la cual
practicamente Husserl reconoce a la intersubjetividad como la facticidad primordial,
frente al ego trascendental en el que aparentemente se encontraba inmersa su obra al
derivar a la intersubjetividad desde ese mismo ego solipsista.

2. La crisis de la racionalidad moderna

Husserl desde sus primeras obras centra sus ataques contra la filosofia naturalista
fundada en las leyes exactas de las ciencias de la naturaleza, representadas por el
psicologismo, como contra el historicismo y la filosofia de la cosmovision. Pues ambas
filosofias, dice, han mantenido vivo el escepticismo, y este representa, un fracaso mas
de la racionalidad occidental; el escepticismo moderno se ha convertido, en su concepto,
en una amenaza para la humanidad.

En su lucha contra el psicologismo, al pretender establecer una “logica pura”, Husserl
hace un severo juicio a toda teoria que subyugue la razon a algo relativo a la especie
humana, como a su constitucion siquica, o al funcionamiento de los procesos mentales,
es decir, a lo que denomina psicologismo, al que acusa de caer en un relativismo
esceéptico’, pues al reducir, por ejemplo, las leyes y principios logicos (identidad, no-
contradiccion, etc.) a experiencias subjetivas y procesos psiquicos, esto es, a costumbres,
estados de animo, etc., se deja de lado la nocion de verdad y su fundamento no sera

anunciaria como un huésped incomodo con el cual tendriamos que contar, sentenciandolo con aquellas
languidas palabras ya mencionadas. Nietzsche asumiria este fendmeno de nuestro tiempo, con un nombre
que daria forma a la pérdida de fe en las ideas y los ideales que han sido las fuentes rectoras de la conducta
humana. Su significado esta basado en la teoria de los dos mundos. Las raices profundas que mueven nuestro
mundo de la Physis (de la naturaleza), estan mas alla de ella, y por eso, con el anuncio de la muerte de Dios
y de los valores que ¢l encarna, la tierra, sin el mundo metafisico que la oriente, anda en la mas completa
oscuridad y desligada del sol, tal y como la presentaria en su metafora del hombre frenético de la “Gaya
scienza”. Cf. Friedrich NIETZSCHE. La ciencia jovial, Caracas, Monte Avila, 1992, p. 114.
¢ Edmund HUSSERL. Filosofia primera (I). Santafé de Bogota, Norma, 1998 p. 116.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 87

pues objetivo sino psicologico, y reducir, por ejemplo, la logica a la psicologia, (que es
puro psicologismo), lleva a la absurda consecuencia de evaporar la verdad al hacerla
relativa al modo humano de pensar. En consecuencia con la representacion psicologica
solamente obtenemos juicios de hechos, por contraposicion, por ejemplo, a los juicios
matematicos (y cientificos) que son pretendidamente universales e idealmente objetivos.
En este contexto se nos va revelando una ciencia que busca las esencias de la actividad
humana, y que Husserl llamaria fenomenologia eidética, que se encuentra a la base de la
ulterior fenomenologia genética, que nos develaria el mundo de la vida, como fundamento
ultimo de las ciencias y de la construccion de sentido.

Como respuesta al escepticismo, Husserl desde un comienzo, se propuso fundar
una filosofia como ciencia rigurosa. El, indagd una y otra vez los fundamentos no solo
de la filosofia sino del pensamiento cientifico en general, poniendo al descubierto las
presuposiciones implicitas que fundan a las ciencias del mundo natural y social, como
a la filosofia contemporanea. “Su ideal, /recuerda Schutz/, era ser un “principiante”
en filosofia, en el mas fiel sentido de la palabra. Solo laboriosos analisis, una audaz
coherencia y un cambio radical en nuestros habitos de pensamiento puede permitirnos
revelar la esfera de una “primera filosofia” que cumpla con los requisitos de una “ciencia
rigurosa” digna de tal nombre™”.

Es cierto, -sefiala Schutz- que se suele llamar rigurosas a muchas ciencias, aludiendo,
por lo general, con este término a la posibilidad de presentar el contenido cientifico
en forma matematica. En esa perspectiva no empled Husserl el concepto. Para sortear
equivocos, es preciso indicar que Husserl, asistente de matematicos destacados como
Weirestrass y Cantor, era un competente matematico que hizo su doctorado sobre el
cimiento de una tesis que apuntaba a la filosofia de la aritmética. No obstante, “su
profunda comprension del pensamiento matematico y (...) admiracion por sus logros,
no le impidié ver que tenia limitaciones. Sabia que ninguna de las llamadas ciencias
rigurosas, que con tanta eficacia utilizan el lenguaje matematico, puede conducir a la
comprension de nuestra experiencia del mundo, cuya existencia aquellas presuponen
de manera acritica y pretenden medir con los recursos correspondientes a la escala de
sus instrumentos™®. Unicamente precipitando una incertidumbre filoséfica sobre los
presupuestos inherentes a nuestra desasombrada opinion, cientifica o no, conseguiremos
confirmar “la “exactitud” no s6lo de tal intento filosofico, sino igualmente de todas las
ciencias que directa o indirectamente abordan nuestra experiencia del mundo™

En los ultimos arios de su vida, en sus conferencias de Viena y Praga, Husserl, huyendo
del nacional-socialismo que le prohibiera cualquier actividad publica, sefiala que el
fracaso de la racionalidad occidental, es debido a una “aberraciéon del racionalismo” y
no esta motivado por la razén misma; su concepto de razon difiere, como el de tantos
contemporaneos, de lo que se conoce como razén moderna. Escribe en la Crisis: < (...)

7 Alfred SCHUTZ. El problema de la realidad social. Op. Cit.. p 112
8 Idem
° Idem



88- Pedro Juan Aristizabal Hoyos

razon indica (...) aquello hacia lo que (...) /el ser humano en cuanto ser humano/ desea
llegar en su maxima intimidad, aquello que unicamente puede satisfacerlo, hacerlo
“bienaventurado”, que la razéon no admite ninguna distincion en “tedrica”, “practica”
y “estética” (...)"!°. Esta reivindicacion de la racionalidad que asume Husserl, va mas
alla de la racionalidad instrumental moderna en tanto se revela como una razéon que
pretende superar al objetivismo y el escepticismo, y que de hecho, afiora el fildsofo, le
restituya al ser humano la confianza en si mismo, y le lleve a comprenderse como un
ser de metas infinitas inherentes al desarrollo de la filosofia en sus comienzos. Ello con
el objetivo de superar el relativismo y el escepticismo, como también el de sobrepasar
la vivencia nihilista.

Desde los inicios de la Crisis, Husserl se da a la tarea de poner ante los ojos el origen
del espiritu moderno'’; Indaga ;Cudl fue la motivacion primigenia y la movilizacién
conceptual que condujo a la concepcion naturalista y cientifica de la idea de filosofia
natural? Esta marcha partiria de Galileo y Descartes, como los respectivos fundadores
de la ciencia y la filosofia modernas. El esclarecimiento de estos inicios nos lleva, segiin
Husserl, desde la crisis contemporanea de las ciencias, es decir, en su momento, desde
su estado actual de evolucidn, hasta los desarrollos mismos del comienzo, teniendo en
consecuencia una mirada retrospectiva no solo sobre el pasado moderno, sino, sobre los
origenes de la filosofia occidental en el mundo antiguo.

Dicha aberracion del racionalismo que acompania a la crisis de las ciencias, se hace
manifiesta con la preponderancia objetivista del mundo, y ello tendria como resultado,
la destruccion de la subjetividad tal y como lo habria hecho, por ejemplo, la psicologia
naturalista'?. El objetivismo extremo en el que esta enraizado el mal de nuestra época'®,
en su imperialismo cultural, pretendié que la ciencia podia develar todos los misterios
del universo, frente a otras formas de conocimiento se le aparecia como la tnica exacta
y precisa, y que cree ciegamente, que dice lo que es.

Husserl propone como salida a la crisis, una solucién innovadora en el campo de
las ciencias humanas y de la filosofia; retornar al mundo de la experiencia humana
precientifica. Lo que denominaria actitud natural (Naturliche Einstellung) que Schutz

10 Crisis, Op. Cit. § 73 P. 283

En este sentido, sefalaria también Habermas, la division del “Racionalismo Occidental: que se establecio
con el surgimiento de la modernidad, refiriéndose a las actitudes que se tienen frente al mundo de la vida
cotidiano, producto de la especializacion moderna, en estético-expresivo practico-moral, y cognitivo-
instrumental, actitudes que se establecerian frente a los respectivos mundos: subjetivo social y objetivo.
CF. Habermas Jiinger. Teoria de la Accién Comunicativa (tomo ). Madrid, Taurus, 1987 Péaginas 213 y ss..
Con esto queremos expresar, que a esta sintomaticidad de la racionalidad moderna sefialada criticamente
por Habermas, Husserl se habia opuesto precedentemente, y en efecto, esas divisiones también tienden a
ser rechazadas por la cultura postmoderna, pero desafortunadamente con un desbordado esteticismo. En
términos de Husserl esas divisiones no son esenciales a la razon humana y efectivamente, hace parte de la
crisis de la racionalidad occidental o de su propia “aberracion”.

1 Crisis Op. Cit. paginas 60 y ss.

12 Edmund HUSSERL. La Filosofia como ciencia estricta. Buenos Aires, Nova, 1981. p.55.

3 REYES MATE. Invitacion a la fenomenologia. Barcelona Paidos, Universidad autonoma, 1992. p. 15.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 89

desde la sociologia aportaria como sentido comun, seria dicho retorno, en términos
trascendentales a la “ingenuidad de la vida” y por tanto a su lenguaje precientifico, como
fuente ultima de las configuraciones de sentido, requiere no solamente volver sobre el
“lenguaje ingenuo de la vida (...) /sino también/ el tener que manejarlo adecuadamente
(...) /con vistas/ a la evidencia de las demostraciones”'*. “El lenguaje /, como ha dicho
Enzo Paci,/ puede fijar los objetos ideales: (...) olvidandose de la formacion de sentido
(...) /y dicho/ lenguaje permite tratar operativamente los objetos aunque su origen y por
ende su sentido, se hayan olvidado”'>. Eso fue lo que sucedi6 con Galileo.

Lo que descubre Husserl, en su indagacion, es que Galileo orienta matematicamente
su mirada hacia la naturaleza, cuya racionalidad, more geométrico, no tiene en cuenta
a “los sujetos en cuanto personas con una vida personal, /y/ de cuanto en uno u otro
sentido pertenece al espiritu, de todas las propiedades culturales que se allegan a las
cosas en la praxis humana'¢. Pues sobre dicha ciencia moderna, es en tltimas, donde
descansa la filosofia moderna en su origen. Se impone de esta manera, €l conocimiento
matematico de la naturaleza, presentandose igualmente lo psiquico y lo humano, como
algo medible en si, y entonces todos los acontecimientos del mundo de la vida y de la
experiencia humana, se pueden reducir a axiomas. Como se puede observar, en este
proceso de descomposicion, se revela el gran cisma, la gran ruptura de la modernidad;
pues el mundo se escinde en dos: por un lado, el mundo de la naturaleza, y por el
otro, el mundo psiquico; este tltimo con el agravante de que no es siquiera un mundo
autonomo que deberia corresponder por esencia al mundo espiritual y a la cultura, por
contraposicion al mundo de la ciencia, que si es un mundo en-si y contrapuesto en el
sentido de desconocer la vida subjetiva. Esta separacion y su consecuente devaluacion
de lo psiquico, generd grandes dificultades para el humanismo y para los problemas
generales de la razon humana.

Esta orientacion de las ciencias de la cultura, se debe a la influencia, como hemos dicho,
de la ciencia moderna, que es en ultimas donde descansa también la filosofia moderna
en su origen; la filosofia cartesiana y su explicacion matematica del mundo apoyada
en Galileo, matematizacion y ciencia que no cuestiono Descartes: La modernidad y el
Renacimiento al retornar a Grecia imponen el conocimiento matematico de la naturaleza,
y en consecuencia, todos los acontecimientos del mundo de la vida son mensurables y
se pueden reducir a axiomas. Esta ciencia se desentiende de lo sujetivo y por eso plantea
lo psiquico como algo medible, y luego con el triunfo de la filosofia natural, y su aporte
empirico, en objeto de un conocimiento cientifico natural. El resultado, pues, es dejar
a un lado toda consideracion subjetiva del mundo, es decir, de aquellas subjetividades
que viven y habitan en el mundo”’.

4 Crisis. Op. Cit. Pag. 62

1S Enzo PACL. Funcién de las ciencias y significado del hombre. México, Fondo de Cultura Econdmica,
s. f. P21

¢ Edmund HUSSERL. Crisis, Op. Cit p. 62

17 Andre DARTIGUE. La fenomenologia. Barcelona, Herder, 1975, P. 90



90- Pedro Juan Aristizabal Hoyos

El fenomenologo Andre Dartigues ilustraba esta situacion de la siguiente manera:
“que el mundo de la ciencia es un mundo sin vida lo prueba el hecho mismo de la
exclusion que la ciencia hace de todos los predicados practicos axiologicos, culturales,
por los que los objetos cobraban un sentido y un valor para nosotros (...) En el universo
“galileano” de la fisica matematica, nadie puede decir que hace mal tiempo, que el mar
estd tranquilo, que las flores estan perfumadas y los frutos apetitosos, tampoco tiene
sentido hablar de prados, bosques, casas, ttiles de trabajo. (...) /Esta ciencia ha excluido
a la subjetividad y/ hace abstraccion de todo aquello que es espiritual (...) /es hacer/ un
mundo inhabitado e inhabitable™'s.

Husserl en la Crisis, refiere la paradojica situacion de Galileo de ser el “genio
descubridor y encubridor al tiempo. Descubre la naturaleza matematica (...) la ley de la
causalidad, la “forma apridrica” del mundo “verdadero” (idealizado y matematizado)
(...) y todo esto es descubrimiento-encubrimiento, y hasta hoy lo hemos asumido como
pura y simple verdad”'?, en eso consiste su encubrimiento.

No obstante, reconoce en Galileo uno de los grandes espiritus cientificos de la
modernidad, y efectivamente, la responsabilidad no recae sobre Galileo y sus antecesores,
sino sobre la racionalidad filosofica ilustrada, y del Renacimiento. Y tanto como tampoco
lo hicieron los filosofos del siglo de las luces, no se cuestiond el fundamento mismo de
la filosofia natural, o no se hizo notoria la ciencia que la fundamentaba, en el sentido
de dejar ver que solo era el mundo de la ciencia y no el mundo de la vida. Con algunas
excepciones, la idea que se impuso durante la ilustracion de que la razédn cientifica
llevaria por si misma al progreso moral de la humanidad, como lo sefial6 Habermas, se
difundio acriticamente como una verdad incuestionable.

Al inicio de la Crisis nos recuerda las promesas que entrafiaba el humanismo
renacentista, cuya postura revolucionaria arremetio contra el mundo paradigmatico
medieval, reivindicando a la humanidad antigua; y con el convencimiento de que por
el triunfo del conocimiento de la naturaleza, la razon triunfaria totalmente y permitiria
“una reforma filosofica de la educacion y de todas las formas sociales y politicas de
la existencia de la humanidad” y agrega: “Poseemos un testimonio inmortal de ese
espiritu en el magnifico himno a la alegria de Schiller y Beethoven. Hoy -termina tan
laconicamente- s6lo podemos comprender este himno con sentimientos dolorosos”*.

Uno de los discipulos de Husserl, el filosofo de la ciencia Alexandre Koyré en uno
de sus estudios newtonianos, refiere la tragedia del espiritu moderno de la siguiente
manera: La ciencia moderna, dice Koyré, sustituyo

“nuestro mundo de cualidades y de percepciones sensibles, mundo en el cual
vivimos, amamos y morimos, por otro mundo: el mundo de la cantidad y de la
geometria reificada. (...) —Entonces- el mundo de la ciencia, el mundo real, se

¥ Idem
¥ Edmund HUSSERL. Crisis Op. Cit 54
2 Ibid. p. 15



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 91

aleja y se separa por completo del Mundo de la Vida, (...) —y continla- esta es la
tragedia del espiritu moderno que resolvio el enigma del universo, pero solo para

reemplazarlo por otro: el enigma de si mismo ™.

Con esta perspectiva, nos daria a entender Husserl que, en contraste con la ciencia
moderna representada en Galileo -hasta Newton- que se conoce historicamente como la
revolucion cientifica, “hemos asistido a una gran revolucion en la dominacion técnica
de la naturaleza™?, un gran desarrollo en los métodos y en la evolucion de las ciencias
positivas, por contraste con la situacion de indigencia a que se han visto abocadas, durante
tanto tiempo las ciencias de la cultura.

En las conferencias de Viena, el filosofo resalta ya el brutal dramatismo con el cual la
crisis de la modernidad golped a Europa, la guerra de 1914 junto con los acontecimientos
que le sucedieron, muestra en definitiva una profunda enfermedad que mostraba la
bancarrota de Europa y el derrumbamiento de la cultura occidental. En ese contexto
aparece el llamado testamento politico de Husserl en el que se pregunta sobre Europa
(Qué es Europa? ;Cual es el sentido de su proyecto? A responder esas preguntas dedica
el filosofo sus conferencias de Viena, que no es otra cosa que cuestionarse sobre la crisis
misma de la “Razon moderna”.

Husserl hace referencia a la crisis vital por la que estaria atravesando la humanidad
europea (una crisis que no solo golped a la cultura occidental sino que parece ser
global). Dicha anomalia tiene como trasfondo entonces, una crisis de cientificidad.
La manifestacion mas clara de esta anomala situacion estaria definida por la forma
tan abrumadora, en su momento, como la crisis de la modernidad tomd por asalto a
Europa®.

21 Alexandre KOYRE. Sentido y alcance de la sintesis newtoniana. En: Discusiones filoséficas. Revista
del Depto de filosofia Universidad de Caldas. Manizales Afio 1 No. 2, julio-diciembre de 2000. (Traduccion
de Carlos Alberto Ospina)

2 Ibid 325

» La guerra de 1914, junto con los acontecimientos brutales que la acompafiaron, hicieron notar a Husserl
que la naturalizacion y cosificacion de la conciencia y de las ideas que ya ponia en evidencia desde el articulo
de logos de 1911, eran el indicio de algo muy grave que mostraba la ruina de la cultura europea. En esta
situacion historica presenta Husserl el cuestionamiento por Europa. ;Qué es Europa? Cual es el significado
de su proyecto? ;Cual es el motivo de su proceso de descomposicion, de su derrumbe que pareceria hoy
dia extenderse?. En el campo personal la situacion del filésofo era igualmente compleja. La conferencia
de Viena fue escrita en mayo de 1935 y la afliccion social y cultural se hace palpable. En julio de 1932 el
partido nazi obtiene una victoria con casi la mitad de diputados en el parlamento. En 1933 Hitler es nombrado
canciller. Con un incendio del Reichstag (el 27 de febrero) se cita a nuevas elecciones y el partido nazi logra
17 millones de votos. Hitler disuelve el parlamento y en abril se hace el primer boicoted para pensadores
y eruditos de origen judio. Después de 1933 le estaba prohibido a Husserl cualquier actividad publica.
Por tanto, las conferencias que evocaban la crisis de Europa se dieron fuera de la influencia del Reich (Viena y
Praga) que posteriormente serian también anexadas. Husserl es expulsado de la universidad y vive con dolor
su propia exclusion. En este mismo contexto la fenomenologia también es excluida del territorio aleman. Cf.
S. M. Javier. La fenomenologia de Husserl como utopia de la razon. Barcelona Anthropos, 1987 pp.19-37.
Igualmente Cf. Waldenfels, Bernhard. De Husserl a Derrida. Barcelona, Paidos, 1997. pp. 41-52



92- Pedro Juan Aristizabal Hoyos

3. Una comprension historica de la crisis:

Dos categorias del pensador aleman Reinhart Koselleck nos posibilita comprender
el sentido historico de dicha crisis; el Horizonte de expectativas y el Espacio de
experiencias. Dichas categorias enlazan entre si el pasado y el futuro e implican la
posibilidad de asumir las expectativas historicas de los hombres hacia el futuro*.

El espacio de experiencias aparece como lo acumulado del pasado, dado en un ambito
que integra esa experiencia acumulada; este aspecto, en cuanto es adquirido, esta limitado.
De otro lado, el horizonte de expectativas implica lo que puede ser superado y trasciende
el espacio de experiencias, porque designa el hacerse presente el futuro como una sombra
que nos llena de temores y anhelos y que implica esa contingencia de la conciencia
historica. Ahora bien, esta estructura temporal de dicha conciencia historica esta mediada
por el efecto retroactivo de nuestras expectativas sobre dicha experiencia.

La relacidn entre estas dos categorias permite explicar algunas variaciones que se
han dado en la historia: En la [lustracion, por ejemplo, se imprime un giro moderno a
la relacion entre horizonte de expectativas y espacio de experiencias. Se inducen tres
temas:-La conviccion de vivir en tiempos nuevos que no han tenido precedentes. -El sentir
que se vive en una época de aceleracion de un cambio hacia lo mejor, esta conviccion
se da por oposicion al acortamiento de expectativas. -Por tltimo, el tener conciencia
de que la historia es hecha por los seres humanos, llevé a asumir la historia como una
responsabilidad de sus protagonistas; pero también llevo a los hombres a considerarse
los amos de los acontecimientos y el amor desaforado a la diosa-Razon.

En la actualidad, se sustituyen estas tres convicciones con la idea de progreso y ya
no se considera a la historia como maestra de la vida, ni se tiene tan claramente definida
la creencia en el mundo de ultratumba. No obstante, el progreso ya nos infunde algo
de terror, y por eso la creencia en el progreso también esta en descomposicion. Cuanto
mas creemos en la novedad de los tiempos en los cuales vivimos, mas insignificante
resulta el espacio de experiencias disponible; y, de otro lado, cuanto mas se debilite la
creencia en el progreso, el vacio abierto detras de la creencia se convierte en ambito de
fascinacion.

La conciencia de crisis que vive la humanidad actualmente y su consecuente nihilismo
implicito, se explica por el distanciamiento del horizonte de expectativas y por el
retroceso del espacio de experiencias; esta crisis lleva a reflexionar sobre las nuevas
relaciones que puedan adoptar estas categorias; asi reflexionamos sobre la relacion entre
hacer la historia en el futuro y ser afectados por la historia, implica no tomar el pasado
como algo muerto; el ser afectado por la historia implica una constante reinterpretacion
de ella ya que la distancia temporal ha pasado por muchas interpretaciones. La nocion
de historia que asumen intencionalmente los seres humanos, significa que ya no hay
una transmision sino una recepcion activa y transformadora, igualmente ocurre con la
hermenéutica como ha dicho Ricoeur, no hay transmision, sino una recepcion activa que

2 Reinhart KOSSELLECK. Futuro pasado. Para una semdntica de los tiempos histéricos. Barcelona,
Paidos, 1993; pp. 333 ss.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 93

implica una constante transformacion®. Entonces, el espacio de experiencias se toma
como tradicion, y esta implica una mediacion activa que atraviesa la distancia temporal
que nos separa del pasado; y esta transmision remite al horizonte de expectativas que se
apoya en el futuro; o en sentir que €1, en un sentido, anticipa su sombra.

Con esta reflexion que marcha hacia un mejor camino de aclaracion y profundizacion
Nos queremos acercar poco a poco a nuestro mundo de la experiencia concreta asumiendo
la presencia que en cada ser humano tienen las exigencias historicas y existenciales
marcadas por el proyecto, por el asombro o por la cotidianidad potenciada como ha dicho
Zenelman. Y por eso terminamos evocando sus palabras en Necesidad de conciencia:
“¢Cuadl es el canto que nos reclama América Latina para volcarse en ¢1? ;Cual es la
mirada y el oido que puedan conducirnos a su tumultuosidad de formas? (...) ;Cuanto
de lo humano esta en el discurso y cuanto ha quedado en el olvido?%.

25 Paul RICOEUR. “La historia comtn de los hombres. La cuestion del sentido de la historia” En:
Educacion y politica. Buenos Aires, Docencia, 1984 p. 59
2 Hugo ZENELMAN. Necesidad de conciencia. México, Anthropos, 1998 p.128.






El mundo en Husserl y Heidegger

“Mundo de la vida” y “Ser en el mundo

”»

The world in Husserl and Heidegger:
“Life world” and “Being-in-the-world”

WILLIAM BETANCOURT DELGADO
Departamento de Filosofia, Universidad del Valle

Resumen:

Intentar adelantar una reflexion acerca del
“Mundo de la vida” (Lebenswelt) y del “Ser
en el mundo” (In der Welt sein) es referirnos a
Edmund Husserl y Martin Heidegger. Ambas
denominaciones hablan de lo mismo, ambas
se relacionan entre si'y ambas difieren entre si.
En esta mutua referencia se fundan multiples
discusiones acerca de la originalidad, validez
y pertinencia de cada una de ellas. En
lo que sigue nos proponemos mostrar lo
caracteristico de cada concepcion del mundo,
sus limites y su alcance. Este propdsito exige
que se presente adecuadamente y con algin
detenimiento el fundamento comun a ambas
denominaciones. Partimos por tanto de una
consideracion general del tema, mejor aln,
del problema del mundo.

Palabras clave: Husserl, Heidegger,

mundo, “mundo de la vida”, “ser en el
mundo”.

Colombia

Abstract:

The article intends to advance reflections
upon “life world” (Lebenswelt) and “Being-
in-the-world” (In-der-Welt-sein), with
reference to Edmund Husserl and Martin
Heidegger. Both denominations speak of
the same thing, both relate to each other and
both differ from each other. In this mutual
reference are founded many discussions of
the originality, validity and relevance of each
denomination. In the following we propose
to demonstrate that which characterizes each
conception of the world, its limits and scope.
This intent requires an adequate and careful
presentation of the common foundation of
both terms. Therefore we begin with a general
consideration of the topic —or, better, the
problem of the world.

Key Word: Husserl, Heidegger, world,
“life world”, “Being-in-the-world”.

i Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



96- William Betancourt Delgado

1.- El mundo como tema

Intentar adelantar una reflexion acerca del “Mundo de la vida” (Lebenswelt) y del
“Ser en el mundo” (In der Welt sein) es de inmediato referirnos a Edmund Husserl y
Martin Heidegger. Ambas denominaciones hablan de lo mismo, ambas se relacionan entre
si y ambas difieren entre si. En esta mutua referencia se fundan multiples discusiones
acerca de la originalidad, validez y pertenencia de cada una de ellas. En lo que sigue
nos proponemos mostrar lo caracteristico de cada concepcion del mundo, sus limites
y su alcance. Este proposito exige, pues, que se presente adecuadamente y con algun
detenimiento el fundamento comtin a ambas denominaciones, €sto es, que nos ocupemos
en primer término del tema del mundo.

Partimos, pues de una consideracion general del tema, mejor atin, del problema del
mundo. Nuestra pregunta requiere a su vez de un esclarecimiento previo. Preguntamos
por el mundo desde el punto de vista de su qué y nos dirigimos en nuestro interrogar
hacia el como del mundo, hacia una dilucidacion de aquello que mas propiamente
lo caracteriza. Preguntar por el qué del mundo solo resulta posible si partimos de un
supuesto radical, de un saber acerca del mundo. ;Qué sabemos de antemano acerca
del mundo que no sélo hace posible preguntar por su qué sino que, ademas, torna la
pregunta en una pregunta necesaria? Sabemos que hay mundo, es decir, sabemos que
el mundo existe y este saber es, en general, un factum. Todo el mundo sabe que hay un
mundo, el mundo en el que vive, del que se ocupa de distintas maneras y que concibe
mas o menos imprecisa y claramente. Nadie duda acerca de la existencia del mundo.
El mundo es necesario, existe necesariamente. Y la misma pregunta por la existencia
del mundo resulta absurda y carente de todo fundamento. Tampoco la certeza acerca
de la existencia del mundo se funda en algln tipo de fe, sino que tiene su origen y su
fundamento en el ser del hombre, en la existencia humana misma, pues sin mundo no
nos seria posible existir. Porque existimos, y para existir, resulta necesario el mundo.
Este caracter de radical necesidad del mundo es previo a toda concepcion de mundo
y constituye en ultimo término la posibilidad misma de toda existencia, antes de todo



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 97

preguntar y antes de toda interpretacion. Porque no nos resulta posible pensar nuestra
propia existencia sin mundo, porque el mundo esta ligado de alguna manera a nuestro
propio ser y sin ¢l tampoco somos nosotros mismos, nuestra relacion con el mundo esté
ya dada con nuestra propia existencia, es una relacion a priori. Porque el mundo es a
una con nuestro propio ser, porque nuestro contar con el mundo es siempre a priori la
pregunta por la existencia del mundo carece de sentido, al menos filosoficamente. Este
caracter de necesariamente existente asignado al mundo por el ser factico del hombre,
fue pensado por primera vez por los antiguos griegos como XXXXX (physis), y atribuido
al todo de lo real comprendido como KXXXKm (cosmos)'.

Pero el que ya desde siempre sepamos de alguna manera acerca de la existencia del
mundo no significa que poseamos una adecuada comprensioén de lo que propiamente
mencionamos con el término mundo. Este nuestro saber acerca del mundo constituye,
mas bien, no solo la posibilidad de preguntar por ¢l sino que funda la necesidad de tal
preguntar.

La determinacion de aquello que propiamente llamamos mundo encierra tanto
una gran dificultad como multiples posibilidades de comprension, asi nos lo advierte
expresamente Martin Heidegger en Ser y Tiempo: “En el problema de ésta (de la
cimentacion de una analitica existenciaria del “ser ahi”) se encierra un desiderdtum
que agita hace mucho a la filosofia, pero en la realizacion del cual fracasa ésta una y
otra vez: el desarrollo de la idea de un ‘concepto natural del mundo’ ™.

Como punto de partida nos limitamos aqui a mencionar algunas de las interpretaciones
mas comunes del concepto del mundo.

El mundo fue pensado por los griegos como totalidad de lo real (¢ 61®) y también
como totalidad ordenada de lo real, KXXXXw. Descartes, partiendo de la Escolastica,
conserva el concepto de sustancia y piensa el mundo como un ente en si, como res
extensa. La ciencia moderna piensa el mundo como naturaleza y ésta como el conjunto
total de los objetos, ordenado segun el doble pardmetro de espacio y tiempo.

Pero, también hablamos de mundo fisico, de naturaleza, de mundo humano, de
mundo histoérico, cultural, espiritual, propio, social, de mundo natural y de mundo de
la cotidianidad.

No siendo, sin embargo nuestro proposito actual la dilucidacion general del concepto
de mundo, nos limitaremos en estas reflexiones a presentar en lo posible dos de las
principales concepciones de mundo en el siglo XX, el mundo pensado por Edmund
Husserl como “mundo de la vida” y el mundo concebido por Martin Heidegger como un
existenciario desde la comprension del Dasein como “ser en el mundo”. Aqui hay que

! Para una fundamentacion de la no necesidad de preguntar por la existencia del mundo, asi como de lo
absurdo que resulta formular tal pregunta véase: Martin HEIDEGGER. Prolegomenos para una historia
del concepto de tiempo, Alianza, Madrid, 2006, p. 269 ss.

2 Martin HEIDEGGER, El ser y el tiempo, F.C.E., Bogota, 1993, § 11, p. 64.



98- William Betancourt Delgado

advertir, sin embargo, que aunque en los dos casos se habla acerca del mundo y ambos
lo mencionan expresamente, no lo hacen de la misma forma ni en el mismo sentido,
no obstante los dos conceptos se corresponden entre si.

Vamos por partes. La primera expresion, la de Husserl, mienta el mundo respecto de
la vida, mejor atin, se refiere inmediatamente al mundo en y desde el ambito de la vida, al
mundo en el que la vida misma se despliega y realiza, al mundo objetivo. Por el contrario
la expresion de Heidegger nombra una situacion “subjetiva”, el ser del Dasein en el
mundo. Sin embargo, el concepto de “mundo de la vida” (Lebenswelt) sefiala el sujeto,
en cuya vida consciente es el mundo objetivo, y, de otra parte, el concepto de ‘ser en el
mundo’ comprende el mundo como presente en la constitucion de ser del Dasein. Los
dos conceptos tematizan, pues, expresamente el mundo y la relacion del hombre con el
mundo, Husserl lo aprehende como sujeto y a éste como conciencia del yo, y Heidegger
como Dasein. La vida de la conciencia en Husserl corresponde formalmente al “Ser en”
en Heidegger. Mientras el Dasein confia a priori en el mundo desde su estancia junto a
los entes intramundanos ocupandose con ellos, el sujeto vive intencionalmente referido
al mundo y a los objetos.

La pregunta de Husserl es, pues, ;,como se conoce intencionalmente el mundo y todo
lo que le pertenece?

Heidegger pregunta, por su parte: ;en su detenerse, curandose de los entes
intramundanos, como confia el Dasein de cada caso en el mundo?’

También desde el punto de vista historico nos es posible diferenciar los dos conceptos.
Mientras el concepto de “mundo de la vida” es un concepto relativamente tardio en la
fenomenologia trascendental de Husserl, tematizado expresamente en 1935 en la obra
“La crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia transcendental”, el concepto
de “ser en el mundo”, corresponde al desarrollo temprano de la ontologia existencial
de Heidegger a partir de “Ser y tiempo” (1927). Nosotros haremos referencia a estas
dos obras en la dilucidacion de ambos conceptos y nos limitaremos a ellas en estas
consideraciones. Nos referiremos expresamente a los paragrafos: 28 a 55 de Crisis y
12a 18,y 43 y 69 de Ser y Tiempo.

Llegados aqui estamos en condiciones de abordar por separado las concepciones del
mundo propias de los dos filésofos. Preguntamos en primer término ;coémo determina
Husserl el mundo? ;De qué indole es la relacion de la conciencia con el mundo? ;Qué
diferencia existe entre conciencia y Dasein?

2.- “Mundo de la vida”
Nos dice Husserl: “El mundo de la vida es un reino de evidencias originarias. Lo

evidentemente dado es, segun el caso, algo experimentado perceptivamente como ‘ello
mismo’ en la presencia inmediata, o algo en el recuerdo recordado como ello mismo;

3 Cfr. F.-W. von HERRMANN, Subjekt und Dasein, Klostermann, Frankfurt, 2004, S.44 ff.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 99

toda otra manera de intuicion es un presenciar lo dado como ello mismo”. (Crisis, §34,
p-131%).

El mundo de la vida es el ambito propio para el desenvolvimiento natural de la vida
humana, el medio ambiente, desde donde siempre y en el que en cada caso el hombre
vive su vida inmediata y espontaneamente. Este mundo esta vigente ya antes de toda
consideracion teorético-cientifica del mismo. Se trata del mundo precientifico, siempre ya
ahi presente y disponible en el que se realiza toda vida y que también sirve de fundamento
para toda actividad cientifica propiamente dicha. En este mundo de la vida natural
precientifico se funda el mundo objetivo natural, y posee tres formas basicas de darse:
es el mundo en el que acaece toda historia y en el que tiene lugar toda cultura; pues, el
desarrollo natural del hombre no coincide con su modo de interpretar el mundo ni con el
surgimiento y desarrollo de las ciencias objetivas (matematicas, logica, ciencias naturales,
ciencias humanas), sino que éste es siempre un desarrollo tardio desde el punto de vista
historico cultural. Un segundo aspecto del mundo de la vida lo constituye el que éste lo
es cada vez y en cada caso para un hombre determinado, para un individuo que vive su
vida en €l y que lo comprende ya antes de toda interpretacion y de toda consideracion
cientifica del mundo. El mundo de la vida es el mundo al que yo pertenezco y en el que
estoy inserto desde siempre y de manera personal, mi mundo. Finalmente este mundo
posee un aspecto tedrico cientifico en cuanto a ¢l se dirige siempre el cientifico en la
realizacion de su ciencia y a ¢l retorna cada vez de nuevo. Pues “...es en esta vida donde
el darse evidente del mundo vivido tiene, ha logrado y sigue logrando constantemente su
sentido de ser precientifico. Aqui el camino retorna desde la evidencia objetivo, logica (la
‘inteleccion’matematica, la ‘inteleccion’ cientifico natural, positivo-cientifica, asi como
la ejecuta el matematico, etc., investigando y fundamentando) hasta la protoevidencia,
en la que esta constantemente pre-dado el mundo de la vida™ (Crisis, §34, p.132).

Conocemos el mundo de la vida precientifico en nuestra manera de vivir la vida
mediante la experiencia natural sensible y en la satisfaccion de nuestras necesidades
e intereses mas propios, determinados desde los mas variados y diversos aspectos de
nuestra vida (familia, estudio, trabajo, pertenencia social, vida politica, vida privada,
vida publica, etc.); “...Jo subjetivo mundano-vital se caracteriza en toda su extension
precisamente por su real experimentabilidad.” (Crisis, § 34, p.131).

A este mundo pertenece en general todo lo que hay: cosas naturales, procesos,
determinaciones de las cosas, seres vivos, plantas y animales, y hombres. Todo ello con
su corporeidad sensiblemente experimentable. Es el mundo de la experiencia natural,
de lo experimentable en general.

Pero a este mundo de la vida no sélo pertenecen los otros hombres, los hombres
con los que yo me encuentro inmediatamente frente a su corporeidad, a este mundo
pertenezco yo mismo y soy en €l un objeto entre los objetos que constituyen el mundo
de la vida. En este mundo se desarrolla nuestra existencia consciente y en él vivimos
cotidianamente, a ¢l pertenecemos en cuanto hombres y también en cuanto cientificos
o filosofos, y “...somos en él objetos sobre objetos, pues estamos siendo aqui y alli, en

4 Edmund HUSSERL, Crisis de las ciencias europeas y la fenomenologia trascendental, Folios
ediciones, México, 1984. En adelante citamos por esta edicion.



100- William Betancourt Delgado

una sencilla certeza empirica anterior a todas las comprobaciones cientificas, ya sean
fisiologicas, psicologicas, sociologicas u otras. Por otra parte, somos sujetos para ese
mundo, a saber, en cuanto sujetos-yo que lo experimentan...” (Crisis, § 28, p. 108-9).

Yo s¢ de mi pertenencia al mundo de la vida, de la misma forma en que sé de la de los
demas objetos, gracias a un simple saber empirico. En este saber yo no sélo soy objeto
para quienes me experimentan como sujeto, sino objeto para mi mismo y me aprehendo
a mi mismo como parte integrante del mundo de la vida.

En cuanto objeto del mundo de la vida soy también el sujeto en dicho mundo, pues
yo lo experimento y, a partir de esta experiencia sensible, valoro, manipulo, juzgo, me
valgo de los objetos de este mundo y los aprehendo segiin mis propias necesidades y
mis propios fines. “4 la parte objetiva de mi relacion con el mundo de la vida pertenece
también la parte subjetiva’™.

Los objetos del mundo de la vida adquieren su mas propio sentido en cuanto son
determinados como fendémenos materiales poseyendo este o aquel valor y un significado
particular en cuanto son cosas con las que yo me relaciono en el trato, en mi experiencia
sensible, valorando, juzgando y conduciéndome de una determinada manera. Estos
objetos poseen antes de toda determinacion cientifica, y por el mero hecho de ser
experimentados por mi el caracter de cosas materiales, de cosas ttiles, de cosas con las
que tengo trato, y que poseen un determinado valor y su propio significado cultural; pues,
sus modos de validez como entes reales, como posibilidades o como meras apariencias
no dependen de una relacion cientifico objetiva.

La entrega directa a los objetos, el mirar hacia ellos mismos y hacia sus cambios en
sus multiples movimientos, pertenece a la actitud natural en el mundo de la vida. Estamos,
pues conscientemente dirigidos a los objetos tales y como ellos se nos presentan ‘en
persona’: “Lo observamos en el cambio de actitud. Al dirigirnos rectilineamente hacia
el objeto y sus propiedades, la mirada atraviesa las apariencias y va hacia aquello que,
en la continua unificacion de estas, aparece continuamente, hacia el objeto en la validez
de ser del modo presente ‘en persona’” (Crisis, § 28, p. 109).

Los objetos no se nos dan ellos mismos sino en virtud del curso subjetivo de la
percepcion. El objeto aparece en los diversos modos fenoménicos relativos al sujeto
como siendo uno y el mismo. En el estar dirigidos inmediata y directamente a los objetos
nuestra mirada consciente va a través de una multiplicidad de apariencias hasta el objeto
que aparece en ella continuamente.

También nos es posible dirigir directamente la mirada reflexiva consciente al curso de
las apariencias individuales relativas al sujeto. En la actitud reflexiva permanecemos ante
una multiplicidad subjetiva de apariencias de un mismo objeto, mientras que en el dirigir
la mirada directamente a la cosas tenemos ante nosotros un unico objeto y sus cambios
objetivos. En el ver directamente estamos siempre frente a uno y el mismo objeto, dado
tematicamente en la sucesion de multiples formas de aparecer. En la actitud reflexiva

S F.-W. von HERRMANN, op.cit, S.46.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 101

se tematiza la multiplicidad de formas de presencia condicionadas subjetivamente. Es
asi que en el mundo de la vida el cambio de los diversos modos de aparecer del objeto
estd subjetivamente condicionado, pues éstos dependen siempre de mi percepcion y de
la perspectiva desde la que yo aprehendo el objeto, de que lo haga de un lado o del otro,
de cerca o de lejos.

Conocemos el mundo de la vida en la simple experiencia en tanto mundo fenoménico
espacio temporal sensible, que adviene a la presencia en la percepcion actual y en las
modificaciones de la representacion correspondientes al triple horizonte temporal en el
que la percepcion sensible tiene lugar: “La percepcion se refiere solamente al presente.
Pero de antemano se mienta que este presente tiene tras suyo un pasado infinito y ante
si un futuro abierto...Considerando abstractamente la percepcion en si, encontramos
como su funcion intencional la presentacion, el objeto se da como objeto que esta ‘acad’,
que esta originariamente aca en la presencia. Pero en esta presencia, en cuanto es la
de un objeto extenso y duradero, se halla incluida la continuidad de lo aun-consciente,
de aquello ya definido y que no es de ninguna manera intuitivo, una continuidad de
‘retenciones’y, en la direccion opuesta, una continuidad de ‘pretensiones ™ (Crisis, §460,
p.162). Asi expone Husserl los modos de presentificacion de los objetos que explican
las maneras de darse el mundo natural.

La percepcion es para Husserl el modo originario de la intuicion y posee un papel
fundamental en cuanto nos da de antemano los objetos del mundo de la vida en su
presencia ‘en persona’. En la presencia ‘en persona’ de un objeto dado intuitivamente
hay una medida insuperable de intuitividad. Toda intuicion que no dé la presencia ‘en
persona’ es una modificacion del modo original (protomodo). La percepcion nos presenta
los objetos en su proto-originariedad, en la originariedad propia del origen. Asi nos
dice Husserl: “La percepcion es el protomodo de la intuicion; ella expone en proto-
originariedad, esto es, en el modo de la presencia ‘en persona’. Ademds tenemos otros
modos de la intuicion que, en ellos mismos de modo consciencial, tienen el caracter de
modificacion de ese ‘presente en persona’y que lo tienen en el modo de la presencia
‘en persona’. Estos modos de la intuicion son representaciones, modificaciones de la
presentacion, ...” (Crisis, § 28, p.109).

Al mundo sensible espacio temporal le pertenece segtin el sentido de su ser, en cuanto
mundo vivenciado, una espacio temporalidad viviente y no légico matematica: “La
orientacion en el mundo perceptivo, suministra en cuanto al mundo tan solo el modo
temporal ‘presente’, el que a su vez remite a los modos temporales pasado y futuro”
(Crisis, §49, p.170).

En el presente tiene lugar la percepcion actual, la actualidad de la percepcion, y
frente a esta se abre un doble horizonte temporal conformado por el pasado y el futuro.
En este triple horizonte temporal se inscriben y constituyen los entes y el mundo. La
constitucion del ente es ella misma una temporalizacion que asigna su forma temporal
a toda determinacion especifica del ente en el sistema constitutivo. A su vez el mundo
constituye todos estos tiempos que desembocan sintéticamente en la unidad de un tiempo
unico, el tiempo, a partir de una sintesis universal y omnicomprensiva.



102- William Betancourt Delgado

Hacemos presente lo percibido en el percibir y en ¢l aprehendemos la presencia
‘en persona’. De la misma manera aprehendemos la inactualidad en los modos de lo
inactual, pero ésta ya no posee el cardcter de lo presente ‘en persona’, de lo presente
corporal, tal como esta presente en la percepcion. Lo no corporal tiene un determinado
caracter temporal que depende de la forma de inactualidad que le corresponde: en la
rememoracion intuimos el “presente ya pasado” y en la espera “el presente venidero”.
En la inactualidad, entendida como el horizonte de presencia que supera el campo de
la percepcion de lo presente dado ‘en persona’, aprehendemos lo no-inmediatamente
presente®.

El pasado y el futuro como horizontes propios de la percepcion inactual no nos son
conocidos solamente mediante el recuerdo y la espera. En la experiencia sensible no sélo
se nos da la percepcion actual sino que en ella estamos igualmente abiertos al futuro y
dirigidos al pasado. El futuro se nos da en la espera mediante la consciencia pretensional,
en la que al mantener fijo lo que justamente pasa comprendemos el ahora del ahora y
aprehendemos de antemano un ahora igual al presente. Solo esperando conocemos el
futuro pretensional y asi podemos penetrar en el horizonte abierto y desconocido del
futuro.

También el pasado se nos da en la conciencia retencional del pasado en la que
aprehendemos previamente el paso del ahora actual a un ahora que ya no serd nunca
mas. Asi aprehendemos con especial claridad lo que precisamente esta presente en cada
momento dentro de un lapso de tiempo, hasta que desaparece en la oscuridad del pasado;
para volver a aparecer en la memoria presentandose en la actualidad del recuerdo.

En la experiencia sensible no sélo vivimos en la percepcion actual sino también
en la apertura a lo inactual desde la rememoracion y la espera. Vivimos, pues, en un
mundo entendido como un universo de lo por principio intuible, actual e inactual, pues
lo perteneciente a la vida del sujeto se caracteriza por su experimentabilidad. Respecto
a esta determinacion del ser de la vida nos dice Husserl en una nota aclaratoria: “La
comprobacion del ser de la vida, producido en la experiencia, da por resultado una
plena conviccion. Aunque sea inductiva, la anticipacion inductiva es la de una posible
experimentabilidad que decide en ultimo término,...” (Crisis, § 34, Nota, p.131).

El estrato principal del mundo de la vida, tal como nos es conocido en la actualidad y
en el recuerdo, esta constituido por fendmenos sensibles, pues todos los objetos poseen
una corporeidad experimentable sensiblemente’. En cuanto nos son dados en la intuicién
sensible nos son conocidos en su corporeidad todos los entes; tanto las cosas naturales
como los productos culturales en el mas amplio sentido, desde las cosas de uso hasta
las obras de arte, en tanto requieren de un sustrato corporeo que las sustente, desde los
seres vivos no humanos hasta los hombres.

Los objetos del mundo de la vida estan dados en el campo de la percepcion para un
sujeto experimentador, para el que la experiencia sensible en la que los aprehende en

¢ Cfr. F.-W. von HERRMANN, op.cit, S.48
" Cfr. Edmund HUSSERL, Crisis, § 28, p.110.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 103

su dimension corporal depende estrechamente de su somaticidad: “En ello participa,
comprensiblemente ¢ ineludiblemente, nuestro soma, que nunca falta en el campo
perceptivo, y que lo hace con sus correspondientes ‘organos perceptivos’ (0jos, manos,
orejas...)” (Crisis §28, p.110).

Mi cuerpo en cuanto determina la experiencia sensible esta tomado en la reflexion
como un yo, que dispone de ¢él libremente en sus experiencias y acciones, y no
necesariamente como algo real, como una cosa meramente corporea y experimentable.
Mi consciencia es consciencia somatica en cuanto se sabe presente en un cuerpo, cuyos
organos perceptivos son: 0jos, oidos, cabeza, manos, en fin, todo mi cuerpo. Al percibir
no solo lo hago con los 6rganos perceptivos especificos sino con todo mi cuerpo. Husserl
denomina los movimientos de mis drganos perceptivos y de mi cuerpo cinestesias.

La consciencia que vive en el mundo de la vida legitima en este experimentar concreto
las cosas mediante las acciones motivadas por los intereses de la vida. Las cinestesias
abarcan los movimientos yoicos del cuerpo en tanto este es sencillamente experimentador
y activo. El sistema general de cinestesias determina en el curso de la percepcion el modo
en que nos son perceptibles las cosas sensibles. Experimento las cosas del mundo de la
vida en la medida en que tengo trato activo con ellas, cuando las toco, las manipulo, las
tomo, las necesito, las uso, etc.; y no precisamente en su consideracion teorica.

Husserl amplia considerablemente el concepto de sensibilidad mediante la
introduccion de la dimension cinestésica. Lo cinestésico como sistema total disponible
para la consciencia es inmanente a ésta. En el mundo de la vida toda situacion fenoménica
correspondiente a mi campo de percepcion esta unida a una situacion cinestésica, en la
que yo actualizo cinestesias particulares. Tanto la percepcion actual como el recuerdo
estan determinados en la experiencia por la dimension cinestésica. No obstante las
cinestesias se distinguen de los movimientos corporales conformando con ellos una
unidad especifica, perteneciendo al propio cuerpo (soma) en esta bilateralidad: cinestesias
internas — movimientos corporales-reales externos.

Permanecemos en un mundo pasivo en tanto somos afectados sensiblemente por los
objetos, pero nos constituimos en actores activos en cuanto nos ocupamos de los objetos
para satisfacer nuestras necesidades y realizar nuestros propositos y nuestros intereses
vitales. Vivimos en el presente desde la percepcion concreta en que nos ocupamos en
los diversos asuntos de nuestra vida experimentando y teniendo trato con las cosas que
nos son asequibles inmediatamente, pero también desde el presente permanecemos
ligados a un pasado infinito que le sigue y a un futuro abierto que le precede. “El mundo
es entendido aqui en cuanto temporal, en cuanto mundo espacio-temporal, en el que
cada cosa tiene su extension corporea y su duracion, y respecto del cual cada cosa
tiene su puesto en el tiempo y en el espacio universal. Como tal el mundo es dado a
una consciencia despierta, y como tal, en este horizonte universal tiene su validez. La
percepcion se refiere solamente al presente.” (Crisis, § 46, p.162).

El analisis de la percepcion nos muestra como su funcion intencional la presentacion,
el traer a la presencia. Asi, todo objeto se da como estando aqui, al frente, originariamente
en la presencia. Pero en cuanto la presencia lo es siempre de un objeto extenso y



104- William Betancourt Delgado.

duradero, concreto, en ella esta incluida la continuidad de lo atn consciente, de lo que
dura en la consciencia, que ya no es algo intuido sino una continuidad de ‘retenciones’
y ‘pretensiones’.

Al'mostrar las maneras de darse el mundo y las intencionalidades expresas o implicitas
que las posibilitan caemos en cuenta que sin estas los objetos del mundo no existirian
para nosotros, no estarian simplemente ahi, puesto que en cada caso corresponden al
sentido en que han sido definidos, o llegan a definirse, mediante operaciones puramente
subjetivas.

Lo singular en si mismo no es nada para la consciencia, pues la percepcion de la cosa
es su percepcion dentro de un campo perceptivo: “La cosa singular solo tiene sentido
en la percepcion mediante un horizonte abierto de ‘percepciones posibles ™ (Crisis, §
47, p.164).

La consciencia de la cosa singular presente en mi percepcion inmediata esta inserta
en un doble horizonte de cosas, uno interno y otro externo. El horizonte interno encierra
todas las determinaciones de las cosas no dadas actualmente pero susceptibles de ser
actualizadas y llevadas a la presencia conjuntamente con la determinacion presente.
El horizonte externo abarca la region de cosas de la que mi consciencia mediante la
atencion extrae la cosa singular. Simultdneamente también son percibidas las restantes
cosas de la region correspondiente en tanto son objetos de mi campo de percepcion a
los que no estoy dirigido en el modo de la atencion actual, ocupandome en el atender
solamente de un objeto en particular. El campo de cosas exterior, en cuanto campo de
cosas no percibidas expresa y directamente, esta conformado por un horizonte de cosas
susceptibles de ser presentadas tematicamente y que se anuncian ya en lo presente actual
como co-presentes. El campo actual de percepcion es, pues, a una con el circulo de lo
co-presente, un corte del mundo, entendido como el universo de cosas posibles de ser
percibidas.

“El mundo es el horizonte universal indeterminado, pero susceptible de determinarse
parcial y realmente en la experiencia como realidad. La conciencia de cosas y la
conciencia del mundo se diferencian en tanto consciencia actual y experiencia de cosas
posible e inactual. Tenemos conciencia de los objetos del mundo de la vida cada vez en
su presencia original y del campo de percepcion actual transformado en el horizonte
del mundo. Cada cosa es una cosa dentro del mundo, a partir del mundo, una cosa del
mundo y, viceversa, el mundo se nos da solo como el horizonte universal de las cosas
actualmente experimentadas’™.

Vivir es siempre vivir en el mundo, experimentar realmente la certeza del mundo.
Pero este experimentar la certeza del mundo no es algo asi como experimentar un ente,
pues el mundo jamas puede ser un ente, una cosa del mundo. El mundo nos es pre-dado
como el horizonte universal y disponible ya de antemano para toda experiencia posible y
para toda praxis. Este darse el mundo tiene el caracter de lo ya siempre y necesariamente

8 F. —W. von HERRMANN, op. cit, S. 52.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 105

dado previamente. Este darse previo del mundo es de tal indole que siempre nos son
dadas cosas singulares y nunca el mundo mismo como un ente: “Por otro lado, el mundo
no es como un ente, como un objeto, sino que es una unicidad para la cual el plural
carece de sentido.” (Crisis, §37, p.146).

El mundo mismo no se nos aparece nunca como el horizonte que ¢l mismo es, como
un ente, sino que se nos da como consciencia de un horizonte de objetos que son y sin
los cuales el mundo mismo no podria darse. El mundo como condicion de posibilidad
de los objetos es la condicion de posibilidad para todo lo singular y plural. En ¢l se nos
dan las cosas como una multiplicidad de cosas, como cosas del mundo.

3-. “Ser en el mundo”

Ya se apuntd que para Heidegger, asi como suele suceder en general, carece de
sentido poner en duda la existencia del mundo, entendido como facticidad de lo
existente inmediato y dado desde siempre. Heidegger no pregunta por el mundo desde
la consideracion del conjunto de los entes como el todo del ente, como algo ya de por
siy en si existente. Antes bien, en lugar de dirigir la mirada hacia el horizonte universal
de una posible experiencia de cosas, la dirige hacia el mundo circundante cotidiano,
conjuntamente con las ‘cosas’ encontradas en ¢l por el Dasein.

Heidegger tematiza el mundo al principio de la Analitica del Dasein, en la primera
parte de Ser y Tiempo. Al comienzo del analisis el mundo no aparece mencionado
directamente y en primer lugar. Antes bien, Heidegger lo introduce mediante la expresion
‘ser en el mundo’, en la que se lo nombra en relacion con ‘algo’ que es en él, con un ente
diferente al mundo, pero, al menos en principio, capaz de estar en el mundo, con un ente
a cuya naturaleza pertenece la posibilidad de tal relacionarse, precisamente en cuanto
encuentra su ‘/ugar’ en el mundo. El punto de partida para la reflexion lo constituye,
pues, la diferencia ontologica entre mundo y cosas del mundo, entre mundo y entes
intramundanos, ya que el mundo no se identifica sin mas con las cosas tales como nos
son dadas en cada caso.

La expresion ‘ser en el mundo’ antes que sefialar un ente con la capacidad de
permanencia en el mundo, lo que seria naturalmente propio de todos los entes, se refiere
a la posibilidad especifica de un ente determinado, al que le corresponde un modo de
ser real o posible consistente en poseer la determinacion ontica del ser en, (estar en).
Pero, ;qué quiere decir hablar de un ente al que le asignamos expresamente, y como
algo privativo, la determinacion especifica del relacionarse con el mundo estando en
él, ocupando un /ugar en é1?

Ante todo respondemos que, en primera instancia, la expresion ‘ser en el mundo’
no se refiere sin mas a una determinada posibilidad, propia de un ente que, ademads, se
comprende desde el punto de vista de su relacion con el mundo. La expresion menciona
el modo especifico de ser de un ente determinado, de un ente que posee, en su ser y
por su ser, el modo de ser de ‘ser en el mundo’, como algo especificamente senalado,



106- William Betancourt Delgado

como algo que s6lo a él le resulta propio y determinante frente a los demas entes, como
algo que solo €l posee. La expresion ‘ser en el mundo’ introduce precisamente una
diferencia esencial entre este ente determinado y los restantes entes, y dice, en primer
lugar negativamente: a los demas entes, los que no poseen este caracter de ‘ser en el
mundo’ no les es posible en general algo asi como ser en el mundo, estar en el mundo
y relacionarse con el mundo.

A los entes cuyo ser difiere del ser del Dasein no les es, pues, posible ‘ser en el
mundo’. La expresion ‘ser en el mundo’ se refiere en primer término y exclusivamente
al Dasein. De aqui que la expresion ‘ser en el mundo’ no hable directa ni expresamente
del mundo, ni de los entes del mundo; asi como tampoco de la manera en que estos entes
estan en el mundo. La expresion ‘ser en el mundo’ es, ademas, un titulo y, en cuanto
tal, nombra algo cuya esencia consiste en ‘ser en el mundo’, algo determinado y, de
ninguna manera, los entes en general, o algo que a estos les convenga o pertenezca.
La expresion se refiere, pues, solo a un ente, a un ente cuya determinacion ontologica
esencial es ‘ser en el mundo’. A este ente, y porque “el término expresa puramente el
ser” (Ser y Tiempo §4, p.22)° lo denomina Heidegger Dasein'®. No es, sin embargo,
nuestro proposito ocuparnos aqui expresa y detenidamente del Dasein como tema central
del pensamiento de Heidegger. Si lo traemos a colaciéon es porque su determinacion
ontoldgica tiene una relacion fundamental con el ‘ser en el mundo’.

‘Ser en el mundo’ es lo propio de un ente, y de un ente bien determinado, el Dasein:
“El «ser en el mundoy es sin duda una estructura necesaria a priori del Dasein, pero
que dista mucho de determinar plenamente el ser de este ultimo” (S u Z, §12, p.66).
Heidegger advierte que en tanto ‘ser en e/ mundo’ es la estructura esencial del Dasein, en
ella se muestra un fendémeno dotado de unidad; de la que, sin embargo, es preciso analizar
uno a uno los elementos que la componen: el en el mundo y, por ende, e/ mundo mismo,
el ente que es, en cada caso, en el modo del ‘ser en el mundo’, y el ser en, en cuanto
tal'l. En estas reflexiones abordaremos especificamente el tema del mundo, haciendo
referencia a los restantes solo en la medida de lo estrictamente necesario. Partimos, pues,
de considerar el ‘ser en el mundo’ de manera necesariamente general, y desde aqui nos
dirigimos a la dilucidacion del problema del mundo.

Heidegger denomina entes intramundanos a los entes que no son de la indole del
Dasein, a los que no les corresponde ‘ser en el mundo’. El mundo es la condicion de
posibilidad de los entes intramundanos y esta en una relacion fundamental con el ser
del Dasein, que, a su vez, es la condicion de posibilidad de que sean intramundanos los
entes. El mundo mismo /ace parte, por asi decirlo, de la constitucion ontologica del
Dasein, pertenece por su ser y desde su ser al Dasein.

% En adelante, a menos que lo advirtamos expresamente nos referiremos a esta obra de Heidegger con
la abreviatura siguiente: S u Z. Ademads citaremos siempre por la siguiente edicion:

Martin HEIDEGGER. El Ser y el tiempo, Trad. José Gaos, F.C.E., Bogota, 1993.

10 Dejamos sin traducir el término Dasein, por considerar que el término mismo es plenamente inteligible
en filosofia.

" Cfr. SuZz, § 12, pp. 65-66.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 107

Es claro entonces que, segin Heidegger, no debemos buscar el mundo en la
experiencia como el horizonte universal de las cosas posibles. El mundo circundante,
en el que el Dasein existe, no es el horizonte de la totalidad de realidad indeterminada
conscientemente aprehendido, tal como Husserl lo concibe, asi como tampoco algo, un
ente, diferente de las cosas singulares aprehendidas en la experiencia,.

El mundo tiene, en primer término, relacion con el Dasein, en cuanto es la condicion
ontologica de posibilidad para que el Dasein pueda, en general, encontrar entes
intramundanos. So6lo si de antemano se posee un modo adecuado de acceso a los entes
resulta posible encontrarlos. Este encontrar entes tiene lugar en virtud de que el Dasein
mismo posee en su ser y por su ser los modos adecuados de acceso a los entes. Estos, asi
como también los modos de darse los entes, estan en una correlacion esencial. El Dasein
puede acceder a los entes en cuanto posee el carcter existencial ontologico del ‘curarse
de’ —Besorgens-:
como un término ontologico (un existenciario) para designar el ser de un posible «ser
en el mundo”” (SuZ, §12, p.69). En este ‘curarse de’ propio del ente de la forma del
Dasein éste se cura de su ser. El ‘curarse de’ en que el Dasein se detiene inmediatamente
haciendo frente a los entes, se lleva a cabo en los modos inmediatos del usar, consumir,
ocuparse con, manipular, conocer, etc.

El acceso a los entes curdndose de comprende tanto el tener que ver con ellos en
el usar y manipular, en que se cumple inmediatamente todo ‘curarse de’, como el
conocimiento tedrico, y mienta una relacion con los entes intramundanos fundada en la
existencia del Dasein: “La frase hoy tan repetida ‘el hombre tiene su mundo’no quiere

‘...se usa la expresion «curarse de» en la presente investigacion

decir ontologicamente nada mientras permanezca en vago este ‘tener’. El ‘tener’ esta
fundado, como en la condicion de su posibilidad, en la estructura existenciaria del
‘ser en’. Es en cuanto ente que es esencialmente en este modo como puede el Dasein
descubrir expresamente los entes que hacen frente en el mundo circundante, saber de
ellos, disponer de ellos, tener el ‘mundo™ (Su Z, §12, p.70).

El Dasein vive inmediatamente en la cotidianidad y en ella vive ya desde siempre
cabe (beim) los entes: “ ‘yo soy’ quiere decir otra vez ‘habito’, me detengo cabe...,el
mundo, como algo que me es familiar de tal o cual manera...” (SuZ, §12, p.67).

El ‘curarse de’ en que cotidianamente el Dasein trata con los entes precede
ontoldgicamente al comportamiento no manipulador, que no tiene que vérselas con los
entes, propio del conocimiento del mundo, y tiene prelacion frente a éste'?. En este modo
de darse los entes encontramos una clara diferencia entre la manera de darse los entes
para Husserl y el modo en que éstos estan presentes para Heidegger; pues, segiin este
ultimo, todo dirigirse al mundo teoréticamente, considerandolo en cuanto tal desde una
posicion puramente cognoscitiva, presupone las formas de acceso a los entes del usar y
manipular, y es, en si mismo, un modo “deficiente” del tener que ver con el mundo en

2Cfr.SuZ,§ 13, pp. 74-75.



108- William Betancourt Delgado

el ‘curarse de’, un “no mas que demorarse cabe...” y, no obstante sigue siendo un modo
de acceso a los entes, no es el modo fundamental, ni el mas inmediato.

El mundo circundante, en el que acaece todo ‘curarse de’ es el mundo en el que
el Dasein se encuentra inmerso desde siempre e inmediatamente. En éste el Dasein se
abre inmediatamente al ente; lo que, sin embargo, no quiere decir que para Heidegger
las cosas sean entes “inmediatamente dados”. Por el contrario, nos advierte que con
esta denominacidn se yerra ontolégicamente, pues, a los entes, en su ser y por su ser,
les corresponde mas bien el permanecer ocultos. “Pero los entes que hacen frente en el
curarse de son en este ser inmediatamente ocultos, incluso preontologicamente” (S u
Z,8§15,p.81).

Este estar abierto al ente propio del Dasein es tal que posibilita el encontrar el ente
dentro del mundo circundante en el ‘curarse de’, que tiene que ver con el ente, en cuanto
util a la mano (zuhandenes Zeug), en el trato no teorético; asi como también en el trato
expresamente cognoscitivo, tedrico, que es una modificacion de aquel, en cuanto en
¢éste el ente aparece como una “cosa ante los ojos” (vorhandenes Ding), simplemente
presente.

Al principio del anélisis de la intramundanidad del ente Heidegger nos dice que el
mundo en el que el Dasein existe, permitiendo que se presenten entes intramundanos, es
siempre ya ahi, en todo ‘/o a la mano’. Pues el Dasein encuentra el ente en primer lugar
como util, como algo con lo que establece trato en el uso, en el emplearlo, consumirlo,
manosearlo, adecuarlo para, etc. A estas formas concretas de trato con el ente las
denomina el fildsofo: ser a la mano (zuhandenheit). El util es algo que ‘sirve para’, que
es empleable ‘para’, que se puede consumir y manipular, que es esencialmente ‘para’,
‘algo para...’. El ser a la mano posee la estructura de lo que ontologicamente remite
de algo a algo. Solo con fundamento en esta estructura ontologica de la remision hay
algo asi como un util.

Heidegger recurre a ejemplos tomados de la cotidianidad para ilustrar, poniendo en
obra, el sentido y la forma de esta remision ontologica: la forma de acceder a un ente en
el comportamiento cotidiano, por ejemplo a una aguja, no consiste en su conocimiento
tedrico o en su consideracion abstracta; a la aguja se accede en el coser algo con ella,
como forma adecuada del trato, cuidando de, (curandose de), pues, la aguja no es un
ente que puede ser aislado en su ser, sino que en su ser a la mano es algo en cuya utilidad
estd referido al hilo, a algo que sirve para coser. Tampoco el hilo estd aislado en su
ser util sino que esta referido a la tela, o al material que se ha de unir con ¢€l, y ésta, a
su vez, esta referida a...aquello para lo que sirve, etc. Las distintas formas del ‘para
qué’ se implican unas a otras y constituyen una totalidad.. Cada til lo es s6lo en tanto
pertenece a otro en un todo de utiles. Pero un todo de ttiles no es una simple suma de
entes reunidos en el campo de la percepcion (aguja, hilo, tela, costura, camisa...), sino
la ontomorfica totalidad de referencias, que, por su parte, funda, haciéndolo posible, el
estar juntas las cosas dentro del mundo circundante. La constitucion esencial del util es,
pues, una constitucion de referencia, aquello desde lo cual es a la mano 1o a la mano,
el mundo.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 109

La conformidad (Bewandnis) es la estructura ontologica del ser a la mano: “El
caracter del ser de lo ‘a la mano’ es la ‘conformidad’. La conformidad implica:
‘conformarse con’algo ‘en algo™ (Su Z, §18, p.98). La conformidad como ser de algo
a la mano se determina desde la fotalidad de conformidad a la que pertenece. En la
totalidad de conformidad descansa el todo de utiles.

El util hace frente al Dasein en su ser como conformidad. El hacer frente, el encontrarse,
los entes es lo correlativo al trato propio del Dasein curandose de los entes. El ‘curarse
de’ ocupandose con el ente tiene el caracter del permitir que el ente esté al frente, que se
encuentre como util en la conformidad de cada caso. Cuando al mostrarse a si mismo en
el conformarse que tiene con otro til, el util hace frente en su conformidad, el ‘curarse
de’ correlativo es un permitir conformarse. El ‘curarse de’ ocupandose con el ente, que
permite conformarse, tiene el caracter de un descubrir el ente en su ser. Este descubrir
el ente de que se cura, en el que deja en libertad la conformidad en la que el ente es lo
que es, puede mostrar previamente el ente en su ser. Este poner en libertad, en el que
la conformidad es un ‘conformarse con’ algo ‘en algo’, acaece como cumplimiento del
dejar conformarse ontologico existenciario con algo en algo. Todo conformarse es, en
cada caso ya, un haberse conformado, porque aqui se trata de un “pretérito aprioristico”,
que tiene lugar en el Dasein'.

El Dasein tiene que existir ya en una comprension previa de la totalidad de conformidad
desde la que se determina la conformidad a la que pertenece el Gtil. Esta comprension
se constituye en el aseguramiento de unas con otras de las referencias al ‘con qué’y ‘de
qué’ de la conformidad; y acaece cuando cada ‘en qué’ de la conformidad es, a su vez,
un ‘con qué’ de la conformidad referido, a su turno, a otro ‘en qué’ de la conformidad.
Asi: la aguja esta referida al hilo, éste al coser la tela, ésta a la produccion de la camisa,
¢ésta al vestido y éste a la satisfaccion de la necesidad humana de cubrirse.

La cadena de referencias constitutiva de la conformidad termina en una referencia
en la que el ‘en qué’ yano esun ‘con qué’, sino la necesidad humana a la que apunta la
totalidad de conformidad de cada caso, pues €sta no es ya algo asi como un util al que
se refieran otros utiles. El Gltimo elemento de la fotalidad de conformidad es siempre
un ‘en qué’, que no se refiere a otro 1til sino al Dasein. En los entes que hacen frente
dentro del mundo se proyecta el Dasein a posibilidades suyas, propias de su ser, de su
existencia en el mundo. Dirigiéndose a la posibilidad de ser del cubrirse, el Dasein elige
la totalidad de conformidad ligada a este ‘por mor de que’y, conjuntamente con ello,
también los modos de referencia del ‘curarse de’ de los entes intramundanos, cuya
ultima motivacion es una posibilidad especifica de la existencia.

En la apertura en que, y como la que, el Dasein existe, éste comprende de antemano
la totalidad de conformidad de cada caso, en cuanto esta referido a ella en el ‘por mor de
que’. En el aseguramiento esencial de la apertura de su ‘por mor de que’ con la totalidad
de conformidad el Dasein produce aquella apertura en cuyo ser abierto libera el ente

BCfr. SuZ, §18.P.99.



110- William Betancourt Delgado

como util intramundano. La fotalidad de conformidad ligada al ‘por mor de que’ del
Dasein, en la que se muestra el util como ente intramundano es e/ mundo.

El mundo es, pues, una estructura ontologica. La estructura conformada por la relacion
del ‘por mor de que’ y las relaciones del ‘con qué’y ‘en que’ de la conformidad, asi
como también con las referencias correlativas del ‘para qué’.

En cuanto el mundo es una estructura ontolégica propia del Dasein, éste comprende
el mundo previamente como el conjunto de relaciones mundanas al que €l se refiere.
Partiendo de una posibilidad que él proyecta desde su ‘ser en el mundo’, en virtud del
cual existe, el Dasein tiene la posibilidad de dirigirse a un ‘para qué’ en el trato con un
util curandose de. Asi, se dirige al ‘para qué’ de la aguja desde el ‘por mor de que’ del
cubrirse; y desde el ‘para’ de referencia esta referido aun ‘para qué’: la aguja sirve para
coser. Con el ‘para qué’ se refiere al ‘en qué’ de la conformidad, al hilo con el que debe
coser, y con el ‘en qué’ esta referido al ‘con qué’ de la conformidad, a la aguja, con la
que guarda referencia ‘en’ el realizar la costura. El Dasein se detiene en la totalidad de
referencias, en la totalidad de conformidad, abierta con el proyecto sobre la posibilidad
de la existencia, precisamente en este referirse al ‘en qué’— ‘con qué’ de referencia.
Aquello en que la existencia se comprende de antemano y desde donde hace posible que
haga frente el ente como til intramundano, como totalidad ‘mundana’, es e/ mundo.

El ‘ser en el mundo’ es la constitucion ontolégica del Dasein. ‘Ser en el mundo’ no
significa que el Dasein venga a ser algo asi como un ente, como una parte perteneciente
al todo del mundo. La expresion ‘ser en el mundo’ no nombra un objeto entre otros,
perteneciente al mundo de la vida. Tampoco en ella se piensa el Dasein como sujeto
frente al mundo, pues, éste no estad concebido como el horizonte universal de realidad
indeterminada en que es la totalidad de los objetos distribuidos en tiempo y espacio.
La totalidad de conformidad propia del Dasein, ligada al ‘por mor de que’ del todo de
relaciones abierto en el Dasein mismo, es el mundo. Por su parte el Dasein mismo no es
de la forma de los entes intramundanos, no es un ente entre otros, sino el ente que hace
posible el hacer frente, el darse intramundano del ente.

“ ‘Ser en’ en el mundo quiere decir: estar cada vez familiarizado con el mundo,
existir en la apertura de una ‘totalidad de conformidad’ ligada al ‘por mor de’, como
posibilitante ontologico del trato, cuidandose de, que tiene que ver con, con los entes
intramundanos ™.

El Dasein mantiene abiertas sus relaciones con el mundo en el estar familiarizado
con los entes y con el mundo. Este estar familiarizado con el mundo, con el que
permanece en relacion, es un ‘estado de abierto’ previo, y tiene lugar en el ‘comprender’
y como ‘comprender’: “El comprender mismo se deja referir en y por estas relaciones.
El caracter de relacion de estas relaciones del referir lo consideramos como un ‘significar ™
(SuZz.,§18,p.101).

4 F. -W., von HERRMANN, op.cit, S.59.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 111

En el significar todas las relaciones estan aseguradas entre si como una totalidad
original, en la que son lo que son. El Dasein se da a comprender a si mismo previamente
su ‘ser en el mundo’ en el significar de la totalidad de relaciones. La totalidad de relaciones
significativas ensambladas entre si es la ‘significatividad’.

La ‘significatividad’ es, pues, la estructura interna, igual y permanente del mundo en
la que se funda todo mundo circundante concreto. El Dasein se “significa” a si mismo
dandose a comprender originalmente su ser y su poder ser en relacion con su ‘ser en el
mundo’, en la familiaridad con las relaciones abiertas previamente. En éstas cada modo
de la relacion tiene un significado especifico: el ‘por mor de que’ significa un ‘para’,
este un ‘qué’, este un ‘en qué’ del conformarse, este un ‘con qué’ de la conformidad.

La ‘significatividad’ es la estructura ontoldgica del mundo, de aquello en que el Dasein
en cuanto tal es en cada caso y de antemano: ‘/a mundanidad del mundo’.

“El Dasein es, en su familiaridad con la significatividad, la condicion ontica de
la posibilidad del descubrimiento de entes que hacen frente en la forma de ser de la
conformidad (‘ser a la mano’) en un mundo y pueden asi hacerse notar en su ‘en si”™
(SuZ.,§18,p.102). El Dasein, en cuanto es, se ha referido ya en cada caso a un mundo
que le hace frente. Los diversos mundos circundantes de cada caso son modificaciones
concretas de la estructura aprioristica modificable del mundo.

La ‘significatividad’ esta abierta a una con la existencia. El Dasein esta ligado
esencialmente, como a su propio ser, a la existencia. La ‘significatividad’ es un concepto
ontoldgico — existenciario del mundo, porque en ella el Dasein se da a comprender a si
mismo su ‘ser en el mundo’, al tiempo en que se constituye en la posibilidad de darse
los entes intramundanos. “El mundo pertenece a la constitucion existenciaria del Dasein
como el «ser en el mundoy. Y, sin embargo, con ello no se realiza una ‘subjetivacion
del mundo ™",

En cuanto a la apertura del mundo pertenece esencialmente ser abierta en los
existenciarios del proyectar y del estado de yecto, el mundo es un existenciario. La
“proyeccion” -Entwurf-, el “estado de yecto” -Geworfenheit- y el “ser cabe curandose
de” -besorgendes Sein-bei- son los principales existenciarios.

Heidegger pregunta acerca de si al definir la mundanidad del mundo como un
sistema de relaciones no se “evapora” el “ser sustancial” de los entes intramundanos y
se “disuelve” en el “puro pensar” y, a modo de respuesta inmediata, concluye el § 18 de
Ser y Tiempo haciendo notar expresamente las diferentes estructuras que constituyen
el caracter de los entes en la consideracion general del ser del mundo y de los entes
intramundanos:

“1. El ser de los entes intramundanos que hacen frente inmediatamente (“ser a la
mano’”);

2. El ser de aquellos entes (“ser ante los ojos”) que cabe encontrar delante
v determinar en un peculiar proceso de descubrimiento a través de los entes que

5 F. -W. von HERRMANN, op.cit., S.60.



112- William Betancourt Delgado

hacen frente inmediatamente, 3. El ser de la condicion ontica de la posibilidad del
descubrimiento de entes intramundanos en general, la mundanidad del mundo. La
mundanidad del mundo es una determinacion existenciaria del ‘ser en el mundo’, es
decir, del Dasein.” (Su Z., § 18, p.102).

Las relaciones que conforman el plexo de significatividad en que consiste la
mundanidad del mundo no son algo meramente pensado, algo puesto inicamente en un
pensar, sino el conjunto de referencias en que se detiene en cada caso el Dasein en el
“ver en torno” curdndose de”.

No se trata, pues, aqui de un horizonte universal de percepcion del que hagan parte,
como fundados en la subjetividad del sujeto, los objetos del mundo de la vida. De
nuevo Heidegger advierte que el sistema de relaciones constitutivo de la mundanidad
dista mucho de hacer que se evapore el ser de lo a la mano dentro del mundo, pues es
precisamente sobre este suelo, sobre la mundanidad del mundo, que cabe descubrir por
primera vez estos entes en su “ser en si” “sustancial”; ya que lo a la mano hace frente
dentro del mundo y el “modo” de ser el mundo en todo ‘/o a la mano’ es un ser ya ahi.
Este ser accesibles entes intramundanos del caracter de /o a la mano constituye a su vez la
posibilidad de aprehender en estos entes lo “no mas que ante los 0jos”, lo “simplemente
presente al frente”.

La apertura de significatividad, en la que es un existenciario el mundo, no es una
estructura ni subjetiva ni objetiva. Tanto el ente del caracter del Dasein como el ente que
carece de éste estan presentes de antemano en la apertura del mundo.

4.- El mundo en Husserl y Heidegger

Mas con el animo de destacarlos que con el de adelantar una confrontacion entre las dos
posiciones presentamos en lo que sigue, a modo de conclusion, algunas consideraciones
generales en torno a los principales rasgos que al mundo y a los entes intramundanos
les asignan Husserl y Heidegger.

Para Husserl el acceso al mundo tiene lugar como conciencia fundante del mundo
de la vida y de los objetos del mundo de la vida en la percepcion sensible actual y en la
representacion (recuerdo). Asi mismo €l ve el ambito fundamental del mundo de la vida
en el mundo de los fendmenos, apariencias, que se muestra en la percepcion sensible
y en el recuerdo.

Ciertamente Husserl no concibe la percepcion sensible precientifica como
conocimiento desinteresado sino como movida por los intereses de la vida, asi también
se refiere, en ultima instancia, al acceso a las cosas del mundo circundante, tal como éste
se presenta en el trato con las cosas del mundo natural cotidiano. Pero, para ¢l el trato
teniendo que ver con las cosas, y el “conocimiento” del mundo correspondiente, no da
como resultado traerlos ante la mirada fenomenologica més alld de la reflexion tedrico
cognoscitiva y sus métodos conceptuales.

La percepcion sensible aprehende inmediatamente el ente como cosa percibida, y
solo descubre cosas sensibles aparentes. En esto tiene fundamento la conviccion seglin la



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 113

cual las cosas materiales son la forma propia de los entes del mundo de la vida. De aqui
que, tanto la simple intencionalidad de la experiencia como también la intencionalidad
de significado espiritual, que versa sobre las significaciones espirituales precientificas
de los objetos del mundo de la vida, pertenezcan a la conciencia precientifica del mundo
de la vida.

En el mundo de la vida encontramos siempre, segin Husserl, un sujeto yo, que como
consciencia transcendental es constituyente tanto de los objetos que lo conforman, sean
estos presentes o recordados, como del horizonte de presencia y copresencia en que las
cosas se ordenan espacial y temporalmente.

Husserl supera la experiencia precientifica, y privilegia la intencionalidad de la
conciencia cientifica, en la que las ciencias estan en la posibilidad de substraer al mundo
de la vida, dado a la intuicion, un ser objetivo, verdadero, ideal y no intuible.

Para Heidegger la apertura primaria al ente es ‘el curarse de’, que tiene que ver cony,
desde aqui, el ente intramundano es en primera instancia util, pues para ¢l la conciencia
relativa al mundo de la vida se fundamenta ontoldgicamente en el ‘ser en el mundo’y,
desde alli, llega a ser ontolégicamente perceptible.

Lo que Husserl analiza desde la perspectiva de la conciencia cientifica, desde el
conocimiento y como conocimiento tedrico, corresponde a lo que para Heidegger
constituye un modo secundario de consideracion de los entes. Para Heidegger en el
tener que ver con las cosas hay un conocimiento de otro tipo, obtenido mediante el ‘ver
en torno’, en el que el Dasein extrae las referencias del ‘para qué’, de la estructura de
conformidad. El ver en torno es el ver mas proximo al ente como ‘ser a la mano’. S6lo
mirando desde las relaciones del “para qué” resulta posible la mirada contemplativa
cognoscitiva al ente que, de ahora en adelante, hace frente como algo mas que una cosa
‘a la mano’ en este o aquel aspecto y con estas o aquellas caracteristicas. Ciertamente,
en todo ver en torno tiene lugar una percepcion, pero el sentir en cuanto tal no descubre
el util “a la mano” hasta que no se dirige a €l el ver en torno. Frente a ésto, Husserl no
concibe la percepcion sensible como un ver en torno.

La percepcion sensible esta inscrita en el “ver en forno’; por ello es posible modificar el
‘curarse de viendo en torno’,y dirigirse al ente desde la mirada contemplativa como a lo
meramente ‘ante los ojos’ (1o que hace frente) en el conocimiento teérico. La percepcion
sensible es, pues, una modificacion del ‘curarse de viendo en torno’. Solo cuando ella
no se concibe asi, se torna en la relacion preeminente con el ente.

Para Heidegger tanto el mundo como el Dasein, en cuanto “ser en el mundo”, estan
dados de una sola vez en la estructura de conformidad propia del modo como estan
simplemente ahi, en la apertura del Dasein, en la mundanidad del mundo; esto es, en el
‘ser a la mano’ entes como portadores de un ‘para qué’ fundado en el modo de ser del
Dasein cotidiano, aprehensible previamente como tal en el ver en torno.

De lo anterior se sigue que mientras para Husserl el mundo es el horizonte universal
espacio temporal de realidad indeterminada en el que se encuentra la totalidad de los
objetos, para Heidegger es un existenciario y en cuanto tal una determinacion ontologica
de la existencia humana.






La ultima pregunta directriz de Heidegger:
,Hay aun hoy tierra natal?
The Final Guiding Question of Heidegger:
Is there a Native Land Today?

KLAUS HELD
Bergische Universitdt Wuppertal
Alemania

Resumen:

La frase final del tlltimo texto manuscrito
de Heidegger, redactado en 1976 pocos dias
antes de su muerte, reza:
meditar ‘si’ y ‘como’, en la época de la
civilizacion mundial tecnificada y uniforme,
puede haber aun tierra natal”. Me propongo
aqui reflexionar a fondo en torno a esto,
advirtiendo que no es suficiente participar,
discutiendo o negociando, en la controversia
acerca de los pro y contra de la globalizacion,
sino que es necesario detenerse y meditar.
Doy un primer paso en esta “meditacion”,
reflexionando acerca de la relacion en la que
estan los muchos mundos de las culturas

.. €s necesario

tradicionales con el unico mundo de la
humanidad globalizada.

Palabras claves: Heidegger, mundo,
tierra natal, espacio.

Abstract:

The final sentence of the last manuscript
text of Heidegger, drafted in 1976 a few days
before his death, says: “...it is necessary to
meditate “if” and “how,” in the age of the
technical and uniform world civilization,
one can have a native land.” I propose here
to reflect deeply upon this, warning that it is
not sufficient to participate in the discussions
and negotiations in the controversies for and
against globalization, but rather that it is
necessary to stop and meditate. I provide a
first step in this “meditation,” reflecting upon
the relation in which the many worlds of
traditional cultures stand with the one world
of globalized humanity

Key Words: Heidegger, world, native
land.

t Recibido. Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



116- Klaus Held

A.

La frase final del ultimo texto manuscrito de Heidegger, redactado en 1976 pocos
dias antes de su muerte, reza: “... es necesario meditar ‘si’ y ‘como’, en la época de la
civilizacion mundial tecnificada y uniforme, puede haber atn tierra natal”'. El caracter
uniforme del “mundo” dispuesto técnicamente, del cual hoy en dia nos consideramos
sus “ciudadanos” (cives), se me impuso ayer cuando viajé desde Alemania a Bogota
pasando por Caracas. En todas partes idénticos aeropuertos, la misma Coca Cola, la
misma publicidad, el mismo inglés como idioma universal. Se podria pensar que esta
uniformidad sirve como testimonio de que en la época de la “globalizacion”, en cualquier
parte del globo terraqueo, poblado por una misma humanidad, nos encontramos “en casa”.
Pero Heidegger pregunta: ;puede este mundo universal en medio de su uniformidad
constituir una “tierra natal” en la que realmente “habitemos™? o ;esto es solamente
posible en uno de los muchos diversos mundos, en donde estamos familiarizados con una
determinada cultura forjada a través de la tradicion, es decir, en Colombia, en Alemania
o en cualquier otro lugar?

Para reflexionar a fondo en torno a esto no es suficiente participar, discutiendo o
negociando, en la controversia acerca de los pro y contra de la globalizacion, sino que
es necesario detenerse y meditar. Damos un primer paso en esta “meditacion”, cuando
reflexionamos acerca de la relacion en la que estan los muchos mundos de las culturas
tradicionales con el uinico mundo de la humanidad globalizada. Solamente este tipo de
meditacion puede proporcionar a la discusion mundial actual en torno al entendimiento
intercultural, el fundamento filoséfico que requiere con urgencia para que no permanezca
tan superficial como hasta ahora.

A lo largo de toda su vida Heidegger se sinti6 decepcionado de que sus lectores
solamente hablaran “acerca” de su pensar sin adentrarse, pensando junto a él, en tal pensar.

! Martin HEIDEGGER: Aus der Erfahrung des Denkens (Gesamtausgabe 13). Frankfurt a. M.,
Klostermann, p. 243.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 117

Es por esto que deseo, bajo la guia de Heidegger, meditar acerca de lo que hoy en dia
puede significar “tierra natal”. En Ser y Tiempo de 1927 y en las lecciones magistrales
en las que esta obra fue preparada, Heidegger encontr6 el camino para una meditacion
filosdfica, que no permanece como una simple construccion intelectual, sino que obtiene
su fuerza de conviccion en el hecho de estar abierta a las cosas y a los estados de estas
cosas. Este camino es la fenomenologia fundada por Edmund Husserl.

Tras el “giro”, asi denominado por ¢l mismo, realizado en los afios que siguen a Ser
y Tiempo, Heidegger no denomind mas su pensar como un pensar “fenomenologico”.
Sin embargo, incluso hasta en su época posterior, declaré multiples veces que fue la
Fenomenologia la que le ensefio a “ver” filosoficamente. [Los criticos que solamente
admiten como auténtica filosofia el pensar que argumenta con el espiritu de la ilustracion
o de la analitica anglosajona del lenguaje, reprochan permanentemente a Heidegger que
su pensamiento posterior carece de la fuerza de conviccion cientifica, porque no respeta
los limites con la poesia o la mitologia. Esta critica no es convincente, basicamente porque
todos los conocimientos esenciales que Heidegger obtuvo en las décadas posteriores a Ser
v Tiempo se nutren todavia de la orientacion fenomenologica a las “cosas mismas”].

Si deseamos entrar con Heidegger en una meditacion acerca de la posibilidad de la
tierra natal, debemos seguir en consecuencia la maxima originaria de la Fenomenologia
y empezar con la “cosa misma”. Nos hemos encontrado con este asunto a través del
concepto de “mundo”: “tierra natal”, la region que habitamos como nuestra “casa”, es
en todos los casos un mundo, bien sea éste el mundo de la civilizaciéon mundial uniforme
o el mundo de una cultura tradicional. Es por esto que deseo dedicar la primera mitad
de mis reflexiones al concepto fenomenoldgico de mundo. Recurriré al pensamiento
posterior de Heidegger en torno al problema del tiempo e intentaré explicar con su ayuda
en qué sentido el mundo, de acuerdo con Heidegger, posee el caracter de “region”. En
la segunda parte de la conferencia abordaré el hecho de que una region particular del
mundo se manifiesta en la polaridad de dos regiones del mundo: “cielo” y “tierra”. Esta
idea nos permite considerar desde la perspectiva del pensar heideggeriano la catastrofe
ecologica global que se anuncia hoy en dia. En toda cultura se presenta la polaridad de
cielo y tierra, aunque en cada caso de una manera diferente. El conocimiento de esto me
conducir, al final de la reflexion, a las preguntas en torno al entendimiento intercultural
y a la posibilidad de la tierra natal en nuestra época.

B.

Doy inicio a la primera parte de la conferencia. ;Qué significa el “mundo”, considerado
fenomenologicamente? La “fendmeno-logia” trata, como su nombre lo dice, del
phainomenon, de lo que se manifiesta en su manifestarse. Husserl dirigio su atencion a
las diversas maneras de lo que se manifiesta y a los diversos modos que corresponden a



118- Klaus Held

su manifestacion. Para Heidegger se convirtio el manifestarse en general, que se lleva a
cabo en todas las formas de la manifestacion, en el tema principal de su preguntar. Toda
manifestarse acontece — ya segiin Husserl — de tal manera que, lo que se manifiesta surge
desde un horizonte en el que ¢l estd inmerso. El mundo es para Husserl el horizonte
particular, en el que todos estos horizontes se pertenecen mutuamente. Por “horizonte”
concibe €l un contexto de remisiones: todo lo que se manifiesta —una cosa, un ser
humano, un asunto, una institucion, una idea o cualquier otra cosa— remite, a través del
significado que tiene para mi, a determinados ambitos, “horizontes”, de posibilidades
que me dirigen hacia otro algo que se manifiesta.

Estas posibilidades estan a mi disposicion de manera latente, pero yo las puedo
trasladar desde su estado de latencia a la presencia. En el sentido de este “yo puedo”,
las posibilidades, y con ello todos los horizontes, son algo subjetivo. Los horizontes
—“horizon” significa “que limita”— son finitos, porque siempre me abren solamente
un ambito restringido de posibilidades. Esto limita ciertamente todo mi actuar, pero
al mismo tiempo le imprime movimiento: solamente porque me oriento en horizontes
puedo aprehender con mi comportamiento diversas posibilidades. En este sentido es el
mundo, en tanto horizonte de todos los horizontes, un espacio de juego, una dimension
de la apertura, que abre espacio al libre comportamiento del hombre.

Las posibilidades de remision que implica un horizonte, se muestran solamente cuando
yo las puedo aprehender y de esta manera despliego mi “yo puedo”. En esta medida
ellas dependen de mi. Pero en el hecho de aprehender estas posibilidades subjetivas
presupongo de antemano la apertura que da lugar a que el horizonte en general sea
un horizonte. Asi, la apertura misma no depende de mi. Yo no la produzco, sino que
la experimento como ya dada, en el momento en que me muevo en ella a través de mi
comportamiento. Ciertamente hago esa experiencia de una manera singular: la apertura no
comparece ante mi como un objeto al que se puede dirigir mi atencion. Por el contrario,
ella mantiene el horizonte abierto justamente porque ella misma no se hace presente ni
visible. Es comparable con el aire que nos deja respirar libremente y que mientras es
puro y claro permanece invisible. La apertura se contiene ante su propia manifestacion
y asi posibilita, precisamente, la manifestacion de lo que comparece ante nosotros en
un horizonte a través de la aprehension de posibilidades de remision.

En el Feldweggesprich iiber das Denken [“Dialogo en torno al pensar en un camino
de campo”’] Heidegger hablo de la manera mas clara acerca de la relacion del horizonte
con la apertura. Este texto, escrito por €l en 1945 al final de la segunda guerra mundial,
es un texto clave y especialmente instructivo para la comprension de su camino del
pensar posterior. Para nuestro comportamiento, el mundo constituye el ambito de las
posibilidades de remision, y en esta medida es apropiado denominarlo “horizonte”. Pero
el horizonte, afirma Heidegger en este didlogo, es solamente el lado del mundo dirigido
a nosotros, es decir, el lado del mundo, que como dimension abierta, se hace presente
para nosotros. Debemos figurarnos un lado del mundo apartado de nuestra vista. Es la
apertura misma, que hace posible la movilidad de nuestro comportamiento en el horizonte,
precisamente en la medida en que ella misma no se presenta ante nosotros.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 119

(Pero como podemos proceder para pensar este lado del mundo apartado de nuestra
vista? Lo que no se manifiesta ante nosotros, permanece oculto. ;Cémo podemos pensar
este lado oculto sin negar de esta manera su ocultamiento y asi, precisamente, errar en lo
propio de la “cosa misma” que tratamos? ;Coémo podemos hacer justicia al ocultamiento
como tal? No obstante el hecho de que en ella el concepto de horizonte no es su asunto,
encontramos ayuda para responder a esta pregunta en la conferencia tardia de Heidegger
titulada “Tiempo y Ser” de 1963. Como ya lo indica la llamativa inversion del titulo de
la obra monumental de Heidegger Ser y Tiempo, también en este caso se trata de un texto
programatico, al que podemos considerar como un texto orientador para la comprension
del Heidegger tardio.

El tema principal de la conferencia es el tiempo. Hacemos la experiencia del
tiempo si aprehendemos una posibilidad subjetiva ofrecida por el contexto remisional, que
nos dirige en cada caso hacia algo que se manifiesta. A través de este “dirigirnos hacia”
se nos hace presente, a saber, lo que se manifiesta y nos concierne. Se nos manifiesta
en la forma temporal del presente. Esto estaria ausente para nosotros, si no hubiésemos
aprehendido la posibilidad correspondiente. La aprehension de una posibilidad en el
contexto remisional inscrito en el horizonte es un traslado en el presente. Los horizontes
se nos abren siempre solamente porque hacemos presente una posibilidad de remision
subjetiva. ;Coémo se consuma este acontecer fundamental si lo consideramos en su
concrecion fenomenologica?

Tomemos como ejemplo “inofensivo” el caso en el que abro mi garaje para sentarme
en mi auto. Antes de que el garaje esté abierto ya “sé” que en él veré mi auto. En una
consideracion mas detallada este “saber” muestra dos aspectos: ya /e visto con frecuencia
mi auto parqueado en el garaje. Estos sucesos residen en el pasado. Ademas veré
inmediatamente el auto. Este acontecimiento reside en el futuro. Lo que tiene su lugar
en el pasado o en el futuro no esta en este momento presente, sino ausente. La ausencia
de algo es el opuesto de su presencia; no hay un tercer término que medie entre los dos,
y en esta medida entre el presente, por una parte, y el pasado y el futuro, por otra parte,
existe una lejania insuperable.

Pero la expectativa de ver mi auto no reside exclusiva ni tampoco primariamente en
el recuerdo de acontecimientos sucedidos en la lejania insuperable del pasado. El uso que
hasta ahora he hecho de mi garaje me ha sido legado por la costumbre, de esperar que al
abrir su puerta veré en él mi auto. Pero bajo la forma de esta costumbre, la contemplacion
de mi auto que esta en el garaje, y por consiguiente el pasado, permanece en cierto modo
viva en mi, de manera semejante a como en el presente dejo “trabajar” para mi un capital
que heredé, cuando yo con ello obtengo rentabilidad. Desde Ser y tiempo Heidegger
denomina a este pasado que permanece vivo como “el haber-sido” [ Gewesenheit]. Por
esto atn en la conferencia “Tiempo y ser” él habla de “lo sido” [Gewesen]. Lo “sido”
designa una ausencia, que en tanto ausencia, y por consiguiente sin negar la lejania
insuperable de lo pasado, permanece presente para mi o, expresado de otra manera, que
precisamente como lejania me es cercana.



120- Klaus Held

Algo semejante vale para el futuro. No solamente se da lo futuro, que para mi esta
insuperablemente ausente y esta en la lejania, sino también lo futuro que me es cercano
precisamente en su lejania: cuando empiezo a abrir el garaje me acerco a la vision aun
ausente del auto que esta en él. Con todo esto la vision de mi auto esta proxima de llegar
a mi cercania y en este sentido de “advenirme”. Pero ella permanece simultineamente
en una lejania insuperable, pues el futuro me puede sorprender con el hecho de que el
auto no esté en el garaje. En el advenir viene hacia mi, por consiguiente, la lejania futura
precisamente como lejania cercana. El tiempo experimentado originariamente esta, de
acuerdo con Ser y tiempo, estructurado “extaticamente”, es decir como una extension,
en la que la lejania de pasado y futuro esta cercana a nosotros. En la descripcion del
“advenir” y de “lo sido”, llevada cabo en “Tiempo y ser”, se conserva este mismo
pensamiento, aunque con una terminologia ligeramente modificada.

Cuando en el lenguaje cotidiano, pero también en el de la ciencia o en el de la
gramatica, hablamos del tiempo, enumeramos tres: pasado, presente y futuro. De esta
manera consideramos el presente como una parte del tiempo situada en medio del futuro
y el pasado. {Pero es el presente realmente una “parte” del tiempo? Futuro y pasado se
acercan a mi en su lejania a través de dos sucesos: el advenir y lo sido. Considerado de
manera concreta, el presente, por ejemplo la presencia de la vision del auto en el garaje,
esta situado entre estos dos sucesos. Se plantea entonces la pregunta: ;qué significa el
presente si lo describimos desde esta perspectiva?

Los dos sucesos dependen uno del otro. La vista del auto se puede aproximar
solamente porque ella ya me es familiar a través de la costumbre, y por tanto a través
de lo sido. Y yo puedo notar esta familiaridad, por su parte, solamente cuando la vision
de lo que me es familiar se me aproxima. En consecuencia: sin el advenir no es posible
lo sido y viceversa. “Se da tiempo” porque el abismo que separa al futuro del presente
y a éste del pasado es en cierta medida franqueado, cuando el advenir hace posible lo
sido y éste hace posible el advenir. Cuando esto acontece, lo sido y el advenir logran
una cercania de uno al otro, se “acercan” uno al otro. El éxito de este acercamiento lo
experimentamos como presente. Porque ésta es la experiencia elemental del tiempo, con
justa razon sostuvo Aristoteles en su clasico analisis del tiempo, llevado a cabo en el
cuarto libro de la Fisica, que el tiempo comparece primariamente ante nosotros cuando
decimos “ahora”.

El acercamiento del advenir y de lo sido no se logra porque yo lo produzca. Cuando
logro percibir el auto en el garaje ya presupongo el acercamiento mutuo del advenir y lo
sido; lo experimento como algo que me ha sido dado de antemano, es decir como algo
que me ha sido donado, como un don. El donar de este don acontece por encima de una
lejania, franquea el abismo entre el futuro o el pasado, por una parte, y el presente, por
la otra parte. Un donar que va mas alla de una distancia significa en aleman “reichen”,
es decir “tender”. De acuerdo con “Tiempo y ser” ‘se da tiempo’ porque a través del
“tender que acerca” se lleva a cabo la relacion reciproca del advenir y de lo sido.

Cuando la relacion reciproca se logra como presente, significa que la cercania del
advenir y de lo sido, y la lejania de futuro y pasado, forman una unidad indisoluble.
Si se tratara de una cercania carente de lejania, el presente seria para nosotros algo



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 121

asi como una posesion. Pero en virtud de la unidad de lejania y cercania el presente
escapa a nuestra apropiacion. | Pero no “tengo” acaso por un instante, “entre” lo sido y
el advenir, la vista de mi auto? ;Ella no es mi posesion, por lo menos en ese instante?
No, pues lo que yo ahora mismo a partir de este instante “tengo” es una vista del auto,
que ya ha comenzado a conducirme lejos a la lejania del pasado. Subo al auto para salir
de casa. Asi, la vista del auto es ya de antemano una vision pasada. El presente se debe
al acercamiento de dos lejanias, que sin embargo permanecen como lejanias y en esta
medida han escapado, se han retraido, de manera ineludible a nuestra apropiacion. Esta
retraerse es propiamente lo que nos permite hacer la experiencia del presente.

Con una naturalidad que no ponen en cuestion, los clasicos griegos de la filosofia
concibieron el aspecto de cada cosa que se manifiesta como un tipo de posesion
permanente, como presencia permanente de lo que ellos denominaron idéa o eidos.
Esta concepcion fue posible porque todo lo que se manifiesta posee para nosotros un
aspecto, por el cual el entramado de remisiones del respectivo horizonte asigna a lo que
se manifiesta, para su manifestacion, un significado para nosotros y porque estamos
familiarizados con este significado a través de una solida costumbre. De esta manera
el aspecto puede aparecer como una posesion, es decir como algo que en cierto modo
hemos integrado al inventario de nuestras propiedades. Lo opuesto a esta integracion a
nuestro haber es un acontecer a través del cual algo escapa, se retrae, a nuestra posesion.
La aparente solidez de la costumbre, a través de la cual disponemos de visiones duraderas
de lo que se manifiesta, se debe precisamente a este retraerse.

Con esto hemos llegado a la idea central con la cual Heidegger no solamente continu6
y simultaneamente revolucion6 la fenomenologia, sino con la cual abri6 a toda la filosofia
una dimension del preguntar completamente nueva en la historia: podemos distinguir
dos movimientos complementarios, contrapuestos uno al otro, que forman una unidad
en el acontecer del manifestarse. El manifestarse se lleva a cabo “en dos direcciones
contrarias”. Por una parte tiene lugar como un movimiento a través del cual lo que se
manifiesta entra a nuestro campo visual, es decir, en la “posesion” de la costumbre,
que nos abre horizontes. Considerado de esta manera, el manifestarse es un acontecer
que esta dirigido a nosotros. Este es, sin embargo, solamente su lado visible, el lado
en el cual lo que se manifiesta se presenta para nosotros. Pero en el reverso oculto, este
acontecer se lleva a cabo como un movimiento alejado de nosotros, como un retraerse
(Sich-Entziehen). Heidegger se refiere a este lado oculto cuando en Feldweggesprdch
habla de la apertura que dona espacio, como el lado del horizonte del mundo apartado
de nosotros.

C.

Sobre estas bases deseo ahora, en la segunda mitad de estas reflexiones, buscar junto
a Heidegger una respuesta a la pregunta de si es posible o como es posible la tierra natal
en nuestro tiempo. Ya dije que la tierra natal es una forma de mundo, y que éste es, en
tanto que horizonte, algo asi como un espacio, pues como dimension de la apertura



122- Klaus Held

abre espacio a la movilidad de nuestro comportamiento. El espacio hace lugar, porque
contiene distancias; es la dimension de las distancias. En la reflexion acerca del tiempo
nos hemos encontrado ya con una distancia, a saber: la lejania del futuro y del pasado
con el presente. Esta lejania es la distancia fundamental por excelencia, pues hace posible
el tender que acerca, que por su parte convierte en presente las posibilidades subjetivas
de remision y de esta manera abre horizontes.

En estas posibilidades se despliega nuestro “yo puedo”. En tanto despliegue del “yo
puedo”, nuestro comportamiento se apropia de lo que se manifiesta y de esta manera
llega al mundo. Pero en contra de este movimiento de expansion va el acontecimiento del
retraerse. Este movimiento contrario otorga al horizonte en su reverso oculto el caracter
de algo, que se nos opone y forma un enfiente con la posesion de horizonte, asentado
en nuestra costumbre. Las palabras alemanas entgegen [“en oposicion] y gegeniiber
[“enfrente”] contienen el elemento gegen [“contra”], desde cuya raiz “geg” ha sido
formada también la palabra Gegend [“region’]. Esta es la razon por la cual Heidegger
denomina en Feldweggesprdch el lado del horizonte que se aparta de nosotros como
Gegend [“region”]. Laraiz “geg” se halla también en la palabra Gegenstand [“objeto”].
La apertura como reverso del horizonte es ciertamente un “enfrente” [gegeniiber] pero,
debido a que se retrae no es un objeto [Gegenstand].

Aristételes, el fenomenologo ante litteram, sefiald que el espacio se nos muestra
originariamente a los hombres no como una gran dimension que abarca todo, sino como
lugar, es decir como fdpos. Tenemos conciencia de un lugar cuando una cosa que se
manifiesta ocupa un lugar. Que existe el espacio como lugar de todos estos lugares, es
algo que se hace posible solamente a través de la experiencia de lugares particulares que
ocupan las cosas. Esta es la razon por la cual debemos partir de la manifestacion de las
cosas particulares, para poder describir el espacio del mundo como la gran dimension
abierta, que se nos abre como region a través del retraerse.

Una cosa en el espacio comparece ante nosotros concretamente como algo que esta
presente en su lugar. De esta manera experimentamos su manifestarse en ese lugar
como una entrada a esta presencia. Lo que se manifiesta comparece, entonces, “como”
algo que nos muestra una perspectiva, un aspecto, debido a que el horizonte en tanto
contexto remisional le confiere un significado. Lo que hace posible que veamos algo en
la experiencia cotidiana es la claridad de la luz. La cosa comparece ante nosotros desde
el “lado visible” del manifestarse, que se lleva a cabo en dos direcciones contrapuestas
una a la otra, en la claridad del horizonte que confiere significacion. Esta claridad no
debe ser entendida, sin embargo, en sentido fisico. Con esto se quiere dar a entender mas
bien que el manifestarse en tanto entrada al presente, es decir, como tender que acerca,
estd atravesado por distancias, que dejan libre el lugar para la movilidad de nuestro
comportamiento. Pero en tanto tender que acerca, el manifestarse es simultaneamente un
‘retraer-se’. Lo que se retrae permanece oculto para nosotros y de esta manera permanece
en la oscuridad. Esta es la razon por la cual el manifestarse de la cosa encierra en su
“reverso” ocultamiento, cerramiento, oscuridad.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 123

El lugar en el que una cosa se manifiesta es, en consecuencia, una unidad de claridad
y oscuridad. Es un lugar en un campo de distancias, que concede libertad y al mismo
tiempo esta cerrado en si mismo. El “espacio” del mundo, el lugar de todos los lugares,
la dimension abarcante del manifestarse, comparece ante nosotros, en correspondencia
con este doble caracter del lugar, de una manera doble, a saber: como region de luz y de
libre movilidad y como region cerrada oscura, que inhibe el movimiento. En este sentido
Heidegger dira posteriormente que el mundo, considerado como region, se articula en
las regiones de “cielo” y “tierra”.

Con estos términos Heidegger se refiere por una parte a nuestra experiencia cotidiana,
en la que somos conscientes de nosotros mismos como seres vivientes, que estamos
erguidos hacia el cielo y que bajo nosotros tenemos la tierra. Pero cielo y tierra no son
espacios dispuestos uno sobre el otro, que existan de manera inmodificable y estatica,
sino que son dimensiones del manifestarse de las cosas en tanto acontecer. Considerado
como un entrar en lo abierto y en la luz este acontecer significa “cielo”. Considerado
como un retraer-se-a lo-oscuro, como un cerrar-se significa “tierra”. Este caracter de
acontecimiento de las regiones del mundo ‘cielo’y ‘tierra’ se muestra en el hecho de que
ellas estan sometidas sin cesar a un hacer y a un padecer: la tierra porta y soporta todo
lo viviente, entre otras cosas también a nosotros los hombres, lo deja crecer, envejecer y
pasar. El cielo esté lleno de los movimientos de los astros asi como de los movimientos
del aire y de todo lo esta en relacion con esto, la lluvia, la niebla, las tormentas etc.

El juego de alternancia del acontecer de cielo y tierra, asi como el que tiene lugar
entre ellos mismos, transcurre en ritmos grandes y pequefios. El ritmo mas familiar
es el del dia y la noche, por tanto el de la claridad y la oscuridad. Mas abarcante es
el ritmo de las estaciones del aflo, ya que ¢l abarca todas las polaridades que estan
vinculadas con la claridad y la oscuridad: la humedad y la sequedad, el calor y el frio,
la serenidad y la peligrosidad etc. En este momento deseo anadir algo, con lo que yo
aun en el espiritu de lo dicho por Heidegger, voy mas alla de €él: el clima de las regiones
geograficas de nuestro globo terrdqueo depende de ‘si’ en ellas se experimentan y
‘como’ las diversas estaciones del ano. “Clima” no designa aqui alguna regularidad de
la naturaleza determinable estadisticamente. Designa el nombre para el ritmo y el estilo
en el que ocurre el acontecer, que determina y comprende todo entre cielo y tierra en
una determinada region geografica.

Vivimos entre cielo y tierra no solamente en sentido espacial; nuestra vida esta también
interna y estrechamente ligada con el ritmo del clima de la region en la que habitamos.
El ritmo de nuestra vida es su cercania, que alterna entre la luz del nacimiento y la
oscuridad de la muerte tanto a nivel individual como a nivel de la sucesion generacional.
Esta cercania alternante se expresa en el modo como “nos sentimos”, como “nos
encontramos”. El verbo aleman “sich befinden” [encontrarse] tiene un doble sentido:
por una parte podemos decir de algo que se manifiesta en el espacio, que se encuentra
en un determinado lugar; por otra parte podemos decir respecto al estado de salud, que
alguien se “encuentra bien o mal”. Cuando Heidegger acuié en Ser y tiempo el concepto
de “encontrarse”, aludio a estos dos sentidos de la palabra. El primero hace referencia
a la constitucion de nuestra vida, indisociable de nuestro cuerpo, en relacion con el



124- Klaus Held

nacimiento y la muerte. El segundo refiere a nuestra posicion espacial y corporal entre
cielo y tierra.

A causa de la intima relacion del encontrarse con el clima es posible que una region
geografica en la que el hombre se establece por largo tiempo se convierta, en el transcurso
de la historia de esa region, en un entorno cultural familiar. Esta es la razon por la cual
ya Herder, contemporaneo de Kant, vi6 el origen de la cultura en el clima. [En los afios
treinta del siglo pasado Tetsuro Watsuji, alumno japonés de Heidegger, llevé a concrecion
esta idea a través de una comparacion entre Japon y Europa]. Una region geografica se
nos hace familiar cuando habitamos en ella y en aras del habitar construimos nuestro
entorno, tal como Heidegger lo expuso en la muy conocida conferencia de 1951 “Bauen
Wohnen Denken”. Pero tal construir [bauen] puede conservar el entorno como algo
familiar, solamente tanto tiempo como el hombre respete el hecho de que la apertura
del espacio de juego entre cielo y tierra se debe al retraerse que abre distancias, es decir
a un acontecer que, como donacion enteramente imperceptible, se retrae al poder del
disponer que tiene nuestro poseer.

Precisamente porque el construir sirve al habitar, debe “proteger” a lo que se manifiesta,
que en el hecho de manifestarse nos es otorgado como un don. “Proteger” [schonen] no
es un conservatismo que haga subsistir fundamentalmente todo lo que ha crecido y ha
sido construido previamente. Por el contrario, exige un fino balance entre conservacion
y transformacion, por el cual las culturas tradicionales desarrollaron, a lo largo de su
historia, una sensibilidad a la que el respectivo mundo debe su caracter especifico. La
crisis ecoldgica, que hoy en dia se propaga a nivel global, tiene su raiz en la tendencia
a desatender este balance en favor de una transformacioén técnica, que avanza de forma
unilateral y que de esta manera pierde la sensibilidad para la proteccion. Ademas, el
caracter uniforme de la técnica, que es culturalmente independiente, induce a no prestar
atencion al hecho de que la polaridad de cielo y tierra adopta en las diversas regiones
geograficas, de maneras muy diferentes, estructuras concretas en razon del clima. La
nivelacion de esta diversidad afecta profundamente la disposicion afectiva, es decir, el
modo de encontrarse del hombre en su habitar entre el cielo y la tierra.

La crisis ecologica es, en el fondo, una pérdida del mundo concebido en términos de
tierra natal. El hecho de que a través del avion, la television, el e-mail y proximamente
el teléfono de imagen acortemos cada vez més todas la distancias en el globo terraqueo,
provoca la impresion de que de esta manera lo “acercamos” todo. Pero precisamente con
esto detenemos la movilidad a la que el mundo como dimension de la apertura ofrece
lugar, porque a través de la produccion de una cercania uniforme de todo se pierden
las distancias que debemos al retraerse, que hace habitable al mundo en tanto tierra
natal. El globo terraqueo de la “civilizacion mundial”, al que se refiere Heidegger en el
texto citado al inicio de esta conferencia, el globo terraqueo, que a través de la cercania
uniforme producida técnicamente cada vez mas se convierte en un mundo, no puede
ser tierra natal. Pero si lo puede ser el mundo, en la medida en que es experimentado en
todas las culturas como region, como dimension abierta del manifestarse en medio del
cielo y tierra, y de esta manera es experimentado como “algo” habitable.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 125

En el lenguaje fenomenoldgico de Husserl se puede decir que, en este sentido, la
polaridad de las regiones del mundo cielo y tierra, que hace posible a la tierra natal,
es una invariante intercultural. Pero debemos cuidarnos de entender la unidad de esta
polaridad en el sentido de una uniformidad universal, pues la polaridad de cielo y
tierra y la disposicion afectiva humana, que no se puede separar del lugar donde ella se
experimenta en un habitar hogarefio, tienen lugar de modo diferente en todas partes. El
mundo so6lo puede ser nuestra tierra natal en forma de diversos mundos culturales.

El pensar fenomenoldgico puede hacer con Heidegger el diagnostico de nuestra época
como pérdida de tierra natal. Este pensar no puede, sin embargo, actuar terapéuticamente
como lo hace un médico, pues la sensibilidad que es necesaria para el mantenimiento
del balance entre conservacion y transformacion no se deja deducir filosoficamente. El
balance que implica el “proteger” debe producirse en cierto modo desde si mismo en la
situacion historica total que, partiendo del clima, se ha forjado en una cultura de manera
gradual e imperceptible, a través de una larga costumbre. Esto no significa, sin embargo,
que el pensar fenomenologico en torno a la sensibilidad que se requiere para este balance
no pueda decir nada mas y deba entregarse a la irracionalidad del “sentimiento”. Esta
sensibilidad es el resultado de la manera como experimentamos en nuestra disposicion
afectiva nuestro respectivo mundo cultural-natal.

Nuestro mundo natal, concebido como regidn, no es un objeto [ Gegenstand]. Si es,
sin embargo, un imperceptible ‘enfrente’ [gegentiiber], al que tenemos acceso a través
de nuestra disposicion afectiva, indisolublemente ligada a ¢él. Lo que se manifiesta
ante nosotros a través de este acceso, lo hace de un sélo golpe en un “sentimiento”,
para el cual existe en aleman la palabra “Stimmung”. En las lenguas romanicas se
puede transcribir “Stimmung” con expresiones como “estado de &nimo” en espaiiol.
Para una fenomenologia practicada en el marco del espiritu heideggeriano esta es una
denominacion equivoca, pues la referencia a un estado del alma acarrea de manera casi
inevitable la distincion entre el interior, que el alma forma, y el mundo exterior.

Toda la tradicion filoséfica ha presupuesto con naturalidad que el alma, a través de
actividades cognoscitivas de razon o entendimiento, accede originariamente al “mundo
exterior”. Cuando se realiza un acceso directo, la “verdad” se muestra al alma. Por el
contrario, ella se enreda en falta-de verdad, cuando sentimientos como los “estados
de 4nimo” se mueven entre el conocimiento y el mundo exterior. Uno de los grandes
descubrimientos filosoficos de Ser y Tiempo consistid en poner en evidencia que no
cualquier tipo de conocimiento forja nuestro acceso originario al mundo, sino que todo
conocimiento de objetos se hace posible, porque el mundo se nos muestra de una manera
pre-objetual in den Stimmungen, en los estados de animo. Se debe afiadir, sin embargo,
que “mundo” debe ser entendido aqui fenomenoldgicamente: no se esta haciendo
referencia a la totalidad de objetos, sino al horizonte abarcante, con cuya apertura estamos
familiarizados a través de nuestra disposicion afectiva.

Uno de los descubrimientos, igualmente revolucionarios, del pensamiento
heideggeriano posterior al “giro” consiste en la idea de que los estados de dnimo
no tienen el significado ya indicado solamente para la relacion de mundo de cada



126- Klaus Held

individuo. En tanto estados de animo compartidos en comtn por los habitantes de un
mundo cultural en una situacion histérica determinada, ellos pueden motivar nuevos
desarrollos historicos. A partir de los afios treinta Heidegger designa este tipo de estados
de animo con el término “Grundstimungen” [“estados de animo fundamentales”]. Estos
se hicieron significativos para Heidegger, porque finalmente para €l se trataba de meditar
acerca de la posibilidad de la tierra natal, cada vez mas amenazada de perderse en la
civilizacion mundial uniformemente tecnificada. Debido al triunfo de la técnica en la
humanidad globalizada, el estado de animo fundamental del mundo euro-americano, del
que proviene la técnica, se convierte cada vez mas en el estado de animo fundamental
de toda la humanidad. Heidegger espera encontrar en el estado de animo fundamental
de la humanidad actual el impulso para una meditacion en la que, quizas, se vislumbre
un camino para salir de la creciente carencia de tierra natal.

[El mismo Heidegger ha seguido de cerca esta linea de pensamiento, ante todo en
referencia a la historia del pensar intraeuropeo. Asi, describe la situacion actual del estado
de animo fundamental como una respuesta a estados de animo fundamentales del pensar,
que se fundan con anterioridad de manera historico-cultural. Un ejemplo de esto es el
asombro en los griegos, con el que se fundo6 el “primer comienzo” de la cultura europea,
y que ain hoy determina esta cultura a través de la influencia directa o indirecta de la
metafisica. Heidegger busca en su meditacion “otro comienzo” para la, asi entendida,
cultura del “primer comienzo”. Las Contribuciones a la filosofia, redactadas entre 1936
y 1938, constituyeron el preludio programatico de esta meditacion. En este importante
texto, muy sistematicamente elaborado, hacen falta sin embargo en gran parte los analisis
fenomenologicos concretos en los que se apoya la sistematica de la obra fundamental de
Heidegger Ser y Tiempo. Por esta razon no puedo estar de acuerdo con los intérpretes
que catalogan este texto como la “segunda obra fundamental” de Heidegger.

Practicamente la unica excepcion a la insuficiencia fenomenolodgica de las
“Contribuciones” la constituyen las aclaraciones —que sin embargo permanecen en
forma de bosquejo— acerca de los estados de animo fundamentales del primero y del
otro comienzo, que debido a esto y desde la aparicion de las “Contribuciones” han
atraido el especial interés de muchos intérpretes. Para el esfuerzo actual de alcanzar
el entendimiento intercultural podrian llegar a ser significativas las implicaciones del
pensamiento en torno al estado de animo fundamental, que Heidegger no siguio de
cerca a pesar de que él, tal como lo sefiala su conocido didlogo llevado a cabo con un
japonés, también sefiald para el problema del entendimiento intercultural un camino
filosofico que rompid por primera vez el hechizo eurocentrista de la filosofia tradicional
de la historia.]

Si los estados de animo fundamentales tienen un significado fundado culturalmente,
una tarea de la investigacion fenomenoldgica podria consistir en analizar los estados de
animo fundamentales de las grandes regiones culturales de la humanidad, con el fin de
penetrar de esa manera en la capa mas profunda de lo que en forma concreta separa y
vincula tales regiones. La tesis de Huntington acerca del “choque de las culturas”, que
parecio confirmarse el 11 de septiembre de 2001, lleva al extremo aquello que separa.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 127

Por el contrario, los herederos de la ilustracion confian en que la reconciliacion entre
las culturas puede ser alcanzada a través de la razon comunicativa. El descubrimiento
heideggeriano de los estados de animo fundamentales nos muestra un camino libre de
tales posiciones extremas: como experiencias de disposicion afectiva comun, los estados
de animo fundamentales enlazan a todos los hombres, porque remiten a la polaridad
particular de las regiones del mundo ‘cielo’y ‘tierra’, que se repite en todas las culturas.
Pero, debido a que esta polaridad se presenta solamente de tal manera que ella adopta
una forma diferente en cada region cultural, los estados de animo fundamentales poseen
también algo que separa. Continuar con esto exige, sin embargo, otra conferencia.






El sentido cabe existencia del Dasein
Comentarios a El Concepto de Tiempo, de Martin Heidegger
The Sense between —The Existence of Dasein—
Comments to Martin Heidegger’s The Concept of Time

SONIA CRISTINA GAMBOA SARMIENTO
Universidad Pedagogica Nacional

Colombia

Resumen:

Esta ponencia comenta El concepto
de tiempo, conferencia en la que Martin
Heidegger elabora la Vorwissenschaft para
sus investigaciones sobre el tiempo. La
intuicion heideggeriana muestra el tiempo en
su relacion indisoluble con el Dasein, como
su condicion de posibilidad; de manera que
para el Dasein, que es siempre presente, lo ya
vivido se constituye en su como ha vivido, y
lo no vivido aun, en el unico tiempo del ser-
ahi: el que, en su cuenta regresiva, de cara
a su propio final, cierto e indeterminado,
ubica al ser cotidiano en la necesidad de
su propia realizacion, en la angustia por
lo no logrado atn, en la esperanza y en la
lucha por lo posible, por lo definido como
propio, por lo amado, por lo anticipado. En
la anticipacion, el ser-ahi es su propio futuro
que “vuelve sobre su pasado y su presente”;
para Heidegger, entonces, el ser-ahi “cabe si
mismo”, pues en su posibilidad mas extrema
de ser, “no es en el tiempo, sino que es el
tiempo mismo”

Palabras clave: Fenomenologia, sentido,
tiempo, Dasein, subjetividad.

Abstract:

This paper talks about The concept of time,
a lecture where Martin Heidegger makes the
Vorwissenschaft for his researches into the
nature of time. Heideggerian intuition shows
the indissoluble relation between time and
Dasein, as its condition of possibility. For
Dasein, who is always in the present, its
lived-already turns into how-it-had-lived, and
its not-lived-yet becomes the unique be-there
of time. This lived time is a countdown, in
front its own final, true and uncertain place
of daily Being-in. Within this countdown,
Dasein finds its necessity of self-fulfilment,
of angst for the not-yet-achieved, of the
hope and struggle for the its own possibility
—for the loved, for the brought forward. In
anticipation, be-there is its own future, which
“comes back to its past and present.” For
Heidegger, then, be-there is “alongside itself,”
since in its most extreme possibility of Being,
“is time itself not in time.”

Key words: Phenomenology, meaning,
time, Dasein, subjectivity

i Recibido. Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



130- Sonia Cristina Gamboa Sarmiento

1. El tiempo, el ser-ahi

En El concepto de tiempo, Heidegger elabora la Vorwissenschaft, la preciencia para sus
posteriores estudios sobre el tiempo, en Ser y tiempo. Aqui, emprende la comprension del
asunto del tiempo: mediante una descripcion fenomenologica, una investigacion previa,
prepara el terreno para la ciencia: abre el camino para hacerse preguntas, se dispone
al preguntar, en fin, se dispone a entender cual es el asunto que se estudia cuando se
estudia el tiempo.

Estas reflexiones, en tanto preparan el camino para la ciencia, para la filosofia, no
pretenden serlo. Como punto de llegada, en cambio, Heidegger logra establecer la intuicion
del concepto de tiempo en relacion con el ser-ahi; mediante el método fenomenoldgico
de Husserl, aborda el asunto del tiempo desde el tiempo mismo: desde concepciones
naturalistas, desde su percepcion en el mundo, y como elemento diferenciador entre la
vida cotidiana y la realizacion del ser-ahi.

La intuicion heideggeriana muestra el tiempo en su relacion indisoluble con el Dasein,
como su condicion de posibilidad; de manera que para el Dasein, que es siempre presente,
lo ya vivido se constituye en su como ha vivido, y 1o no vivido aun, en el inico tiempo del
ser-ahi: el que, en su cuenta regresiva, de cara a su propio final, cierto e indeterminado,
ubica al ser cotidiano en la necesidad de su propia realizacion, en la angustia por lo no
logrado aun, en la esperanza y en la lucha por lo posible, por lo definido como propio,
por lo amado, por lo anticipado. En la anticipacion, el ser-ahi es su propio futuro que

I
1

“vuelve sobre su pasado y su presente”; para Heidegger, entonces, el ser-ahi “cabe si
mismo”, pues en su posibilidad mas extrema de ser, “no es en el tiempo, sino que es e/

tiempo mismo™".

! Martin HEIDEGGER. Ob. Cit.; pag. 47.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 131

2. El tiempo en la naturaleza, en el mundo y en la cotidianidad

Heidegger reconoce los postulados de la teoria de la relatividad de Einstein en lo que
respecta a la medicion de los fendmenos naturales como sistemas espacio-temporales.
Ni el tiempo ni el espacio son nada en si mismos; s6lo existen como consecuencia de
los acontecimientos en los que se relacionan.

En esta vision naturalista, recurre a “la morada de los antiguos” para dar cabida a
Aristoteles: en los acontecimientos no s6lo se relacionan tiempo y espacio, sino que se
hace evidente que es en el cambio, en el movimiento, que el tiempo se manifiesta; quiza
es en ¢l donde se producen los cambios, los movimientos; €l es el ser que cambia por
si mismo.

Entonces, en la observacion de los fendmenos de la naturaleza es necesario aprehender
el tiempo, y es para esto que ha sido disefiado el reloj, que no es mas que un sistema
que repite un movimiento ciclico, de frecuencia constante, inalterable por variables
externas a él. Este sistema permite, de una parte, medir la cantidad de ciclos que dura
un acontecimiento, y de otra permite establecer el antes y el después de los mismos, que
siempre ocurren en un ahora.

En esta perspectiva, util y, tal vez, necesaria para la fisica, tanto en los acontecimientos
como en las mediciones del reloj, el tiempo se manifiesta, pero no necesariamente sus
fundamentos, lo que lo determina como ser. En su busqueda, siguiendo el método,
Heidegger recurre a la percepcion del tiempo como sujeto en el mundo.

;Donde esta el tiempo en esta percepcion? Esta en €1, en Heidegger —y en cada
sujeto—, que lo percibe como suyo en cada ahora que se lo pregunta, independiente del
reloj, y de su respectiva medicion; esta en €1, en el transcurrir de sus dias y sus noches,
de sus ciclos, de sus vivencias.

Estd también en san Agustin: “en ti, espiritu mio, mido los tiempos. A ti te mido
cuando mido el tiempo. (...) las cosas que pasan y te salen al encuentro producen en ti
una afeccion que permanece, mientras ellas desaparecen. Mido la afeccion en la existencia
presente, no las cosas que pasan produciéndola™.

Aqui Heidegger se encuentra con Husserl, no s6lo en su referencia a Agustin, sino
en que a partir de ella considera el tiempo como un asunto del ser-ahi; o en Husserl, un
asunto de la subjetividad; en los dos acaso el ser-ahi mismo, o la subjetividad misma:

(...) este flujo, este rio, es algo que denominamos asi segun lo constituido,
pero que no es nada «objetivoy en el tiempo. Es la subjetividad absoluta y tiene
las propiedades absolutas de lo que en imagen designamos como «flujo», «rio»,
como algo que brota «ahora» en un punto de actualidad, punto que es fuente
primigenia’.

2 Libro XI de Confesiones. Citado por Heidegger, Martin. Ob. Cit.; pags. 33 4 34.
* Edmund HUSSERL. Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo. Madrid, Trotta,
2002; §36; p. 95.



132- Sonia Cristina Gamboa Sarmiento

Si al comprender los distintos modos de la temporalidad del ser-ahi se logra establecer
una conexion permanente con el tiempo, desde el primer momento, entonces, el tiempo
es la temporalidad auténtica, el ser-ahi, o la subjetividad misma. Para ello Heidegger
recurre a las “estructuras fundamentales del ser-ahi”, o, a mi modo de ver, el proceso o
los pasos en los que se realiza el ser-ahi.

3. Laidea del Dasein

A continuacion se presentan las estructuras fundamentales del ser-ahi propuestas en
El concepto de tiempo®.

1. El ser-ahi es un ser-en-el-mundo; el “ingresar” en el mundo no es su problema,
el ser-ahi ya es en el mundo. En cuanto ser-ya-en-el-mundo el ser-ahi lo es de alguna
manera; es decir, en sus actos, en sus decisiones, en sus omisiones, lo es en la manera
que se procura su propio cuidado.

2. El ser-ahi es un ser-con, comparte su mundo con los otros, es con los otros, pero
no puede ser por los otros. El ser-ahi, entonces, se constituye intersubjetivamente, y
contribuye a la constitucion de los otros; también, en ocasiones, el ser-ahi puede percibir
a los otros como un objeto mas, como otro elemento en la naturaleza.

3. El modo fundamental del ser-ahi con los otros es e/ hablar, el hablar con otros y el
hablar consigo mismo como otro. En el hablar el ser-ahi se interpreta y se comprende,
mientras que logra, también, una comprension del mundo; es el hablar el que determina
el vivir interpretante del ser-ahi.

4. El ser-ahi se determina como “yo soy”’; es decir, es en primera persona, su caracter
de ser-en-el-mundo es su asunto: Mea res agitur.

5. El ser-ahi no lo es necesariamente cuando es ser-con-los-otros; en la cotidianidad
“nadie es ¢l mismo”, en la cotidianidad el yo soy, el propio y el de los otros, se presenta
como “nadie y, sin embargo, todos juntamente”, el yo soy se presenta como uno: en
la cotidianidad no pienso, vivo, hablo, deseo, se piensa, se vive, se habla, se desea.
En la busqueda del ser-ahi, es necesario dominar ese uno, es necesario propiciar la
transformacion del se es al yo soy.

6. Esta transformacion es posible mientras el ser-ahi se procure cosas para si mismo,
se procure un cuidado: se ocupe de lo que ama, de lo que lo apasiona, en fin, mientras
el ser-ahi se ocupe de su propia existencia.

7. También es necesario que el ser-ahi se contenga a si mismo, es decir, que sea objeto
de su propia reflexion.

8. En sintesis, procurarse cuidado y ser objeto de su propia reflexion, indican que la
forma del ser-ahi es serlo. En la autointerpretacion, en el didlogo consigo mismo, en el
ejercicio de su profesion, en la lucha por sus anhelos, el ser-ahi es.

4 Martin HEIDEGGER. Ob. Cit.; pags. 36 a 40.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 133

En estas estructuras, Heidegger muestra que el ser-ahi se debate constantemente entre
la cotidianidad y su realizacion auténtica. Se puede vivir como ente en la cotidianidad,
se puede ser como los demas, pensar como los demas, vivir como los demas; pero es
ante el asombro por el mundo que el ser-ahi tiene la posibilidad de reducirlo a su esfera
de propiedad. El mundo se le presenta con sus propiedades de ser, propiedades que le
permiten ser comprendido, pero es el ser-ahi quien le da sentido a este mundo.

Podemos constantemente eludir el asombro que ocasiona el mundo, vivir en la
cotidianidad, pero sera precisamente asi que no lograremos aprehender el ser-ahi, que
no lograremos su realizacion, nuestra propia realizacion.

El constante asombro determina al ser-ahi a estar siempre en camino de serlo; el ser-
ahi no busca su fin, no busca su meta al final del camino, busca su realizacion: de cara
a su propio final, de cara a su posibilidad extrema de ser: a su muerte, su Uinica certeza,
pero también su mas angustiosa indeterminacion.

Podemos ignorar el hecho de que la muerte llegara; entonces ella aparecera como la
interrupcion de los acontecimientos de nuestras vidas, los cotidianos; lastimosamente
habremos llegado al final de nuestra vida de entes, de “uno” mas, de cualquiera, de nadie;
lastimosamente, entonces, no por la muerte, sino por la vida desperdiciada.

Podemos aceptar el hecho. Su certeza y sumas absoluta indeterminacion nos ofrecen
la posibilidad mas extrema de ser: el final estd ahi, cada instante mas cerca; cada vez
mas nuestra vida se agota, se escapa con sus posibilidades; se va, se nos va, se lleva
nuestras posibilidades... jdejamos que se las lleve! Podemos, entonces, retenerlas,
realizarlas; podemos encaminarnos anticipadamente hacia lo que sera nuestro haber
sido; proyectarnos hacia nuestra propia y auténtica realizacion.

En este encaminarse anticipado el ser-ahi se encuentra con su haber sido, con sus
acontecimientos pasados, con las cosas, las personas, los lugares, pero también con
sus actuaciones pasadas, sus decisiones, sus omisiones; el ser-ahi no se encuentra
con un pasado, con simples datos, con eventos del mundo como en un periddico, con
una historia de ficcidn; se encuentra con su propia historia, con su propio relato que
construye en cada mirada, se encuentra con su propio sentido, con el “como” ha vivido.
Entonces, el pasado no se constituye para el ser-ahi como una linea hacia atras en el
tiempo, como los valores negativos del eje del tiempo a partir del punto cero que es el
presente; se constituye en su forma de haber sido, en la base de su propia existencia para
la formulacion de sus proyectos.

Cada mirada al haber sido nos ofrece la posibilidad de reformular nuestras formas
de ser; en esa medida nuestras formas de ser se van constituyendo en nuestra auténtica
forma de ser; la continua reformulacion de nuestra existencia constituye nuestro
auténtico ser-ahi. Pero, en la medida que el ser-ahi se va constituyendo auténticamente
en la anticipacion, vuelve a caer en la cotidianidad; cada nuevo haber sido, hace que
los proyectos recientemente formulados pierdan vigencia, pierdan sentido, hagan parte
de un ser-ahi que ya no es, pero que fue recientemente. También la cotidianidad debe
transformarse en un “como”, de otra forma el ser-ahi puede perderse en ella.



134- Sonia Cristina Gamboa Sarmiento

(...) el ser-ahi en esa carrera es arrojado de nuevo al ser-ahi de si mismo.
Se trata del regreso del ser-ahi a la cotidianidad, cotidianidad que ¢él es todavia,
de tal manera que el haber sido, en cuanto “como” propio, descubre también la
cotidianidad en su “como”, la recupera en el “coOmo” con sus trajines y afanes.

L9

Recupera en el “como” todo “qué”, todo cuidar y planificar®.

En la busqueda de nuestra propia realizacion corremos el riesgo de caer, una y otra
vez, en la cotidianidad, de dejar de lado la posibilidad del “yo soy” para acoger un “se
es”; de alli que la tnica forma auténtica del ser-ahi es la anticipacion, y ella no es mas
que su no-vivido-aun, su futuro. Entonces el ser-ahi es anticipacion, es futuro:

En la anticipacién el ser-ahi es su futuro, pero de tal manera que en este ser futuro
vuelve sobre su pasado y su presente. El ser-ahi, concebido en su posibilidad mas extrema
de ser, no es en el tiempo, sino que es el tiempo mismo®.

Para Heidegger, el tiempo es el ser-ahi, uno y otro se equivalen. No tener tiempo,
en cambio, significa arrojarse a la cotidianidad, a sus afanes sin sentido, al transcurrir
definido por el mundo, no por su aprehension, en el que el tiempo que cuenta es el de las
cosas: su “‘cuando”, su “cuanto durara”, su “dentro de cuanto”, su duracion, su medida,
no el tiempo del ser: ni su haber sido, ni su consecuente anticipacion; en la cotidianidad
el ser no tiene tiempo, no es tiempo.

El ser-ahi da tiempo, proyecta su futuro, le da sentido y se encamina a él: el ser-ahi
es el tiempo mismo, sin duracion, sin longitud, sin medida, “el tiempo no tiene tiempo
para calcular el tiempo’”; el tiempo mismo es el futuro.

4. El cabe

Hemos visto que para Heidegger el tiempo se equivale al ser-ahi, en tanto su tinica
forma de ser es la anticipacion, de cara a su propio final indeterminado, que vuelve a lo
ya-sido. En este enlace, indisoluble, el ser-ahi colma de sentido tanto su haber-sido, su
propio relato, como su aun-no-vivido:

El ser-ahi es propiamente cabe si mismo, es verdaderamente existente, cuando
se mantiene en dicha anticipacion. Esta anticipacion no es otra cosa que el futuro
propio 'y singular del respectivo ser-ahi®.

De otra parte, previamente, en La constitucion de la experiencia humana de
tiempo® se mostro la relacion indisoluble que establece Husserl entre sentido-tiempo-
subjetividad.

5 Ob. Cit.; pags. 45 4 46.

¢ Ob. Cit.; pag. 47.

7 Ob. Cit.; pag. 49.

8 Ob. Cit.; pag. 47.

9 German VARGAS GUILLEN. La constitucién de la experiencia humana de tiempo. En La temporalidad
humana. Asedios desde la fenomenologia y la hermenéutica. Popayan, Universidad del Cauca, 2007.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 135

El tiempo es experiencia de la subjetividad. Esta sentencia, en general, es valida
en cuanto un invariante. No obstante, la subjetividad es temporalidad. Un yo es un
despliegue de la experiencia en cuanto forrente de vivencias entre el nacimiento y la
muerte; entre el recuerdo y la expectativa; entre el haber-sido y el poder-llegar-a-ser.
Y, en su despliegue, el yo configura sentido: de si, del alter, de lo otro. Este es el paso
del darse a la constitucion de la experiencia. Por cierto ésta recae sobre el mundo, en
su mundear'.

Acaso, tanto para Heidegger, como para Husserl, el tiempo sea una estructura
fundamental del ser-ahi, del Dasein, o de la subjetividad misma. En Heidegger, como
la inica forma de realizacion de la existencia, en Husserl como operacion reductiva del
mundo a su esfera de propiedad. En ambos, operaciones posibles para el Dasein, para
el sujeto, mediante la constitucion de sentido del haber-sido y lo todavia-no-vivido.

En tanto metodoldgicamente se encuentran en el mismo punto, queda por verificar
la correspondencia entre ser-ahi o Dasein, y subjetividad.

Para Heidegger, el ser-ahi implica la realizacion auténtica del ser; del ser que huye
de la cotidianidad, de la inautenticidad; del ser que asume su haber-vivido en la forma
de “como” y su fodavia-no-vivido como su mas extrema posibilidad de ser

(...) por ser-ahi se entiende el ente en su ser que conocemos como vida humana;
(...) el ente que somos cada uno de nosotros mismos (...) al que apuntamos en la
afirmacion fundamental: yo soy. La afirmacion «yo soy» es la auténtica enunciacion
del ser que ostenta el caracter del ser-ahi del hombre!!.

En Husserl el sujeto se realiza mediante el heroismo de la razon, mediante la decision
racional por sus proyectos.

Un tomar posicion que lleva en si el rayo del yo es por ende un acto del yo mismo, el
yo hace o padece, esta libre o condicionado. El yo, asi nos expresamos también, “vive”
en tales actos. Este vivir no significa el ser de ninguna clase de “contenidos” en una
corriente de éstos, sino una multiplicidad de modos describibles de como el yo puro de
ciertas vivencias intencionales que tienen el modo general del cogifo vive en ellas como
el “ente libre” que él es'?.

Uno y otro le atribuyen al sujeto la realizacion de su propia existencia. Sies posible
corresponder ser-ahi o Dasein con subjetividad, es posible establecer correspondencia
entre sujeto, tiempo y sentido en los dos autores, asi:

10b. Cit.; pag. 17.

" Martin HEIDEGGER. Ob. Cit.; pag. 34.

12 Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.
Libro Primero. Traduccion de José Gaos. México: Fondo de Cultura Econdmica, 4a. reimpresion 1997,
(92) pag. 225. Tomado del Diccionario Husserl, consulta en linea, 19 de mayo de 2007: [http:/www.
diccionariohusserl.org].



136- Sonia Cristina Gamboa Sarmiento

Si ser-ahi = subjetividad entonces ser-ahi —tiempo — sentido = subjetividad — tiempo
— sentido

Designando con el simbolo “~” la correspondencia o equivalencia entre los términos;
y con el simbolo “—* su relacion indisoluble.

Partiendo de las definiciones de los autores, podriamos decir que en Heidegger el
tiempo y el sentido son estructuras fundamentales para la realizacion del ser-ahi; lo cual
podemos representar de la siguiente forma:

ser-ahi € tiempo .y, ser-ahi €< sentido

De otra parte, seglin las definiciones de Husserl, podriamos representar la relacion
entre tiempo y subjetividad, y sentido y subjetividad de la misma forma:

subjetividad < tiempo ,y, subjetividad < sentido
Puesto en términos del cabe, es posible decir, entonces:
sentido cabe ser-ahi ,y, sentido cabe subjetividad
0, lo que en términos de las respectivas metodologias seria:
El sentido cabe hermenéutica y fenomenologia
O, lo que nos resulta mas familiar:

El sentido cabe fenomenologia y hermenéutica

5. El no cabe

El concepto de tiempo ofrece algunas afirmaciones que Heidegger pareceria no haber
fundamentado en el desarrollo de su Vorwissenschaft. Algunas de ellas se comentan a
continuacion:

1. En la cotidianidad el ser-ahi no es el ser que yo soy; mas bien, la cotidianidad del
ser-ahi es aquel ser que uno es. Y de acuerdo con ello el ser-ahi es el tiempo en
el que se esta con los otros: el tiempo del «uno». El reloj que uno tiene, cualquier
reloj, muestra el tiempo del ser-uno-con-otros-en-el-mundo’®.

130b. Cit.; pag. 52.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 137

Esta afirmacion es una clara negacion de la intersubjetividad. Parece que, en el
modo de ver de Heidegger, el ser-ahi no constituye sentido estando con otros; parece,
entonces, que el compartir se constituye en una pérdida de tiempo; en consecuencia, el
habla, una de las estructuras propuestas por él mismo (supra, punto 3 del apartado 3.
La idea del Dasein) no tiene sentido. ;Cémo, entonces, se es con los otros? O, mejor,
(,como se puede ser sin los otros? ;Como se constituye sentido sin la influencia de los
demas? Proyectos como la formacion, la comunicacion, la familia, la ética, se quedarian
sin fundamento.

2. Heidegger define para el tiempo dos caracteristicas: la irreversibilidad y la
homogenizacion en puntos del ahora.

Con respecto a la irreversibilidad dice:

La irreversibilidad comprende en si aquello que esta explicacion todavia acierta
a retener del tiempo propio. Eso es lo que queda del futuro en cuanto fendmeno
fundamental del tiempo como ser-ahi. (...) La definiciéon del tiempo segun su
irreversibilidad se fundamenta en el hecho de que el tiempo ha sido invertido
previamente. (...) El ser-ahi, anclado en su presente, dice: el pasado es lo que fue,
es irrecuperable'.

Antes, ha observado lo siguiente:

El hecho de que los acontecimientos se produzcan en el tiempo no significa que
tengan tiempo: significa mas bien que ellos, produciéndose y estando ahi, nos salen
al encuentro como si transcurrieran a través de un presente. (...). Todo lo acontecido
se desliza desde un futuro sin fin hacia un pasado irreversible'.

El tiempo no esta en los acontecimientos, ellos solamente ocurren, producen hechos
—que, en si, son irreversibles—. Si el tiempo es el haber-sido que el ser-ahi constituye,
llenando de sentido para construir su anticipacion, a la que también llena de su propio
sentido, el tiempo no puede ser reversible. Tal vez la interpretacion de los hechos si es
reversible; a ella puedo volver una y otra vez. Las interpretaciones no solo son reversibles,
sino también revisables. Podemos, en algiin momento, construir nuestro haber-sido de
alguna manera, dando a los hechos algtin sentido; y, posteriormente, construirlos de otra
manera, con otro sentido; ésta es, precisamente, la condicion de posibilidad del ser-ahi
de cara a su propio fin, como ya lo hemos visto.

3. En cuanto a la homogenizacion en puntos del ahora, afirma:

4 0b. Cit.; pags. 54 4 56.
15 0b. Cit.; pags. 53 4 54.



138- Sonia Cristina Gamboa Sarmiento

la homogenizacion es una asimilacion del tiempo al espacio, a la presencia por
antonomasia; es la tendencia a repeler de si todo tiempo llevandolo a un presente.
(...) Antes y después no son necesariamente mas temprano y mas tarde, no son
modos de la temporalidad. En la secuencia aritmética, por ejemplo, el 3 se da
antes que el 4 (...). Sin embargo, no por ello es el 3 temporalmente anterior al 4.
Los numeros no se dan mas temprano o mas tarde, porque ni siquiera estan en el
tiempo'S.

Los nimeros son constructos que no estan en el tiempo, pero los nimeros son posible
por el numerar; y, en este numerar, si toma sentido que el 3 esté antes que el 4, cuando
contamos no es lo mismo decir: 1,2, 3,4...,que 7, 10, 19, 5, 8... como lo hacen los nifios
cuando no conocen aun las funciones de los nimeros, cuando desconocen el numerar
como estructura fenomenologica de los numeros.

6. Para terminar

Teniendo en cuenta que Heidegger tuvo por objeto en estas reflexiones construir la
Vorwissenschaft para sus estudios del tiempo, termina de la mejor manera: planteando
el camino posible para esta investigacion, planteando la pregunta adecuada:

(Qué sucedio con la pregunta? Se ha transformado. La cuestion de ;qué es el
tiempo?, se ha convertido en la pregunta: ;quién es el tiempo? Mas en concreto:
(somos nosotros mismos el tiempo? Y con mayor precision todavia: ;soy yo mi
tiempo? Esta formulacion es la que mas se acerca a él1'".

A proposito del problema del tiempo, y del camino propuesto por Heidegger, no esta
de mas resaltar que 450 anos antes el poeta espafiol Jorge Manrique ya habia establecido
la relacion entre el tiempo, el sujeto y la muerte:

Pues si vemos lo presente

como en un punto s’es ido e acabado,

si juzgamos sabiamente,

daremos lo non venido por passado.

(...) Nuestras vidas son los rios

que van a dar en la mar,

qu’es el morir.

Jorge Manrique, Coplas por la muerte de su padre, 1477

16 Ob. Cit.; pags. 54 4 55.
7 Ob. Cit.; pag. 60.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 139
Bibliografia

Jorge Luis BORGES. Obras completas. Tomo II. Buenos Aires, Emec¢, 2002.

Martin HEIDEGGER. E! concepto de tiempo. Madrid, Trotta, 1999.

Edmund HUSSERL. Lecciones de fenomenologia de la conciencia interna del tiempo. Madrid,
Trotta, 2002.

Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica.

Libro Primero. Traduccion de José Gaos. México: Fondo de Cultura Econdmica, 4a. reimpresion
1997.

Jorge MANRIQUE. Poesia. Madrid, Catedra, 1989. Consulta de la version en linea, 22 de junio
de 2007: [http://luis.salas.net/index 1.htm].

German VARGAS. La constitucion de la experiencia humana de tiempo. En La temporalidad
humana. Asedios desde la fenomenologia y la hermenéutica. Popayan, Universidad del Cauca,
2007.






Tropico de Mayo
Tropic of May

IGNACIO RAFAEL DUQUE GARCIA
Universidad de Zaragoza
Espatia

Resumen:

No tengo la voluntad de hacer una
apologia de la nostalgia, ni de anunciar un
nuevo 68, ni mucho menos de revivir unos
dias que no vivi. Por el contrario, lo que
pretendo es atacar una situacion politica y
filosofica que desde la segunda mitad de los
afios setenta y, sobre todo, desde el comienzo
de los ochenta parece haber sofocado no sélo
el impulso agitador sino la posibilidad misma
de pensar la agitacion. Al inicio del periodo en
el cual aun hoy podemos pensarnos a nosotros
mismos le denominé Guattari «los afios del
invierno». Comentaré aqui algunos puntos
que, entiendo, si bien se estaban gestando
con anterioridad afos antes, eclosionan en
el Mayo parisino y, al menos desde un punto
de vista tedrico, terminan por salpicar a uno
de sus principales iconos, Jean-Paul Sartre.
Continuaré analizando el paralelismo que
dichos puntos tenian en un conjunto de
pensadores contemporaneos al movimiento
y las implicaciones que todo ello tiene en el
ambito filosofico y cultural contemporaneo,
0 mas concretamente en el marco de lo que
comunmente se ha venido entendiendo como
postmodernidad. Finalmente, concluiré
justificando la necesidad de volver hoy a
Sartre, necesidad que, no tan paradojicamente,
surge de algunos de aquellos intelectuales que
décadas antes se opusieron firmemente a su
pensamiento.

Palabras claves: Guattari, “Los afios de
Invierno”, diferencia, posmodernidad.

I

Abstract:

I don’t wish to offer an apology for
nostalgia, nor to announce a new 1968, nor
much less to relive days that I never lived. On
the contrary, [ seek to address a political and
philosophical situation that —since the second
halfofthe 1970’s, above all since the beginning
of'the 1980’s— appears to have suffocated not
only the impulse to agitate, but also the very
possibility of thinking of agitation. Guattari
called the beginning of the period about which
we may consider today “the winter years.”
Here [ will comment upon some points within
which are enclosed —although, they were
gestating years earlier— both the Parisian May
and, at least from a theoretical point of view,
end with J-P Sartre’s scattering of his iconic
principles. I will continue by analyzing the
parallelism that these points had in common
with contemporary thinkers of the movement,
and the implications that all this has with
the contemporary philosophical and cultural
environment or, more concretely, within the
framework that has come to be understood
as post-modernism. Finally, I will conclude
by justifying the necessity to return today to
Sartre, a necessity that, not so paradoxically,
arises from some of those intellectuals that
decades carlier strongly opposed themselves
to his thought.

Key Words: Guattari, “the winter years”,
difference, post modernity.

i Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



142- Ignacio Rafael Duque Garcia

«Es el ejercicio positivo de la libertad, no la lucha negativa contra la opresion particular,
lo que me elevara por encima de la existencia mutiladay

(Georges Bataille, Sobre Nietzsche. Voluntad de suerte).

Entendia por 7rdpico, hasta que amaneci por primera vez en Bogota, un lugar calido.
Mayo es el quinto mes del afio, es un dia de flores de primavera seca, al menos en la
ciudad de donde vengo. En todo caso, el titulo de lo que aqui presento poco tiene que ver
con Bogota o Zaragoza. Mas bien quiero referirme a los dias de calor revolucionario, de
agitaciones estudiantiles, de «imaginacion al poder», los dias en que, en definitiva, unos
cuantos buscaron la playa bajo los adoquines de Saint-Germain-des-Pres. Sin embargo,
lo advierto, no tengo la voluntad de hacer una apologia de la nostalgia, ni de anunciar
un nuevo 68, ni mucho menos de revivir unos dias que no vivi. Por el contrario, lo que
pretendo es atacar una situacion politica y filosofica que desde la segunda mitad de los
afios setenta y, sobre todo, desde el comienzo de los ochenta parece haber sofocado no
solo el impulso agitador sino la posibilidad misma de pensar la agitacion. Al inicio del
periodo en el cual ain hoy podemos pensarnos a nosotros mismos le denominé Guattari
«los afios del inviernoy'

Comentaré aqui algunos puntos que, entiendo, si bien se estaban gestando con
anterioridad afios antes, eclosionan en el Mayo parisino y, al menos desde un punto de
vista tedrico, terminan por salpicar a uno de sus principales iconos, Jean-Paul Sartre.
Continuaré analizando el paralelismo que dichos puntos tenian en un conjunto de
pensadores contemporaneos al movimiento y las implicaciones que todo ello tiene en
el ambito filosofico y cultural contemporaneo, o, mas concretamente en el marco de lo
que comunmente se ha venido entendiendo como postmodernidad. Finalmente, concluiré

' Félix. GUATTARI, Les années d’hiver. 1980-1985, Paris, 1985.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 143

justificando la necesidad de volver hoy a Sartre, necesidad que, no tan paraddjicamente,
surge de algunos de aquellos intelectuales que décadas antes se opusieron firmemente
a su pensamiento.

1. Mayo

Sefiald el historiador inglés Eric Hobsbawm lo siguiente a proposito del mayo parisino:
«probablemente no haya habido jamas ningin movimiento revolucionario protagonizado
por un porcentaje mayor de personas que leen o escriben libros»?. La reflexion da cuenta,
por un lado, del papel de una buena parte de la intelectualidad francesa, que entendia
desde hacia tiempo -entre otros motivos porque el recuerdo de la ocupacion de Paris en
la Segunda Guerra Mundial es un estigma sin fecha de caducidad- que el desempefio
de su funcidn pasaba por una participacion activa y visible en la vida ptblica y politica.
Pero, por otra parte, Hobsbawm advierte de un hecho ain mas significativo, a saber, el
desplazamiento producido en el interno del propio movimiento revolucionario. Un nuevo
agente se apropid de la calle y con él nuevas reivindicaciones saltaron a la palestra de la
mano, fundamentalmente, de los «escenografos de esta revolucion»?®, los situacionistas.
Las pinturas callejeras invadieron Paris, mostrando que no habia limites para aquellos
que inundaron el panorama politico por unos meses: «prohibido prohibir». Premisas
como ¢ésta distaban mucho de las que el tradicional sujeto revolucionario sostenia vy,
desde luego, ayudaban a configurar un paisaje sumamente novedoso. Mayo del 68
mostrd, como afirma Hobsbawm, «que era posible llevar a cabo una revolucidon en
un pais industrial avanzado en condiciones de paz, prosperidad y aparente estabilidad
politica»®, y, en gran medida, si esto se revela asi es gracias a la consideracion del nuevo
portador de la accion contestataria.

Podrian sefialarse numerosas causas que explican el estallido del 68, sin embargo,
teniendo en cuenta este nuevo marco, es necesario detenernos en los estudiantes y a los
primeros signos de descontento aparecidos un afio antes, cuando la llegada de la primavera
hizo aflorar una serie de proclamas que exigian la abolicioén de ciertos estatutos que no
permitian la convivencia de chicos y chicas entre las mismas cuatro paredes de los colegios
universitarios. «La génesis del conflicto remite a una reivindicacion “minimalista”, a un
foco explosivo que, en el momento mismo de su nacimiento, desconoce o no se plantea
una globalizaciony, sefala J. L. Rodriguez Garcia en su obra La palabra y la espada,
para continuar diciendo: «Situado en la facultad de Humanidades de Nanterre, fundada
en 1963, el indicio de un descontento se remonta al 22 de marzo de 1967, cuando los

2 Eric HOBSBAWM, Revolucionarios, Barcelona, Critica, 2000, pp. 331-332.

3 José Luis PARDO, “Espectros del 68”, Prologo a la obra de Guy Debord, La sociedad del espectdculo,
Valencia, Pre-textos, 1999, p. 10.

* Eric HOBSBAWM, Revolucionarios, op. cit., p. 331.



144- Ignacio Rafael Duque Garcia

estudiantes toman la facultad en protesta contra los reglamentos internos; nada augura
la presencia de reivindicaciones extra-académicasy”’.

No s6lo en Paris, también en Nantes, en Jussieu o en Estrasburgo se vivieron brotes
de protestas universitarias que, en todo caso, atin no llegaban a vislumbrar la profunda
crisis que supondria el movimiento de un afio después para el régimen gaullista. Pero
el 68 sobrepasé con creces los limites territoriales que Francia contempla. Cuando
justamente un afio mas tarde de aquellas exigencias primaverales -en todos los sentidos-
el conflicto se reabrio en forma de herida sin cicatrizar o de fuente de esperanza, segin
se mire, algunos de los paradigmas que desde el ambito tedrico se venian sehalando
parecian confirmarse en ese momento. En julio de 1967, Herbert Marcuse visito la
universidad de Berlin impartiendo un curso titulado “El final de la utopia”. Apuntaba
el aleman que el panorama vigente respondia al final del proyecto utdpico, entendiendo
por ello que era necesaria la evasion del proceso historico y, ademas, sacar el proyecto
revolucionario del mecanicismo propio que conlleva la dialéctica historica, concediéndole
asi un caracter que podriamos catalogar como «mas humano» y, desde luego, moral®.
Desde esta perspectiva no deja de ser claro el anuncio de la crisis del proletariado como
sujeto revolucionario y la necesidad de la proliferacion de subjetividades, entidades
individuales, que guiadas en pos de una cuestion moral decidiesen que la revolucion
era necesaria en ese momento justo y no, en cambio, en un marco presumiblemente mas
adecuado en el que se evidenciaran atin mas las contradicciones que en el interno del
desarrollo del sistema capitalista pudieran generarse.

Mayo, por tanto, se inserta en una nueva ola de agitaciones que parte de California,
de la universidad de Berkley, y llega hasta Europa, fundamentalmente a Francia, a
Alemania y a Italia. En todos los procesos, salvando acaso la situacion italiana, que en
origen tiene un sesgo evidentemente mucho mas obrerista, son comunes algunos puntos:
la chispa del conflicto surge de problematicas muy concretas e, incluso, secundarias si
nos atenemos a su desarrollo y al resultado final; las protestas iniciales desembocan en
reivindicaciones mucho mas universales y hasta entonces no siempre consideradas; y,
por ultimo, los protagonistas de la agitacion no responden a una clase determinada ni
siquiera a un grupo social homogéneo, de modo que la identidad del movimiento no
resulta sencilla de desentrafar.

Con Mayo nos introducimos en una problematica general desde la que podemos
vislumbrar algunas cuestiones fundamentales como la crisis de las nociones clésicas de
utopia y revolucion, el cuestionamiento mismo del discurrir histérico, y la subversion de
los que atin hoy se consideran pilares basicos del paradigma filos6fico moderno, esto es,
las nociones de sujeto y de identidad. Un nuevo horizonte se estaba abriendo camino y
con ¢l nuevos valores y nuevas situaciones a las que atender. Profundicemos pues en ello
y adentrémonos en esa fractura de la que aun hoy contintian emanando propuestas.

5 J. L. RODRIGUEZ GARCIA, La palabra y la espada. Genealogia de las revoluciones, Madrid,
Talasa, 1997, p. 288.
¢ Ver Herbert MARCUSE, El final de la utopia, Ariel, Barcelona, 1968.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 145

2. La diferencia

Ya desde mediados del siglo pasado -y, como veremos, con ineludibles referentes
previos- una buena parte de la intelectualidad francesa venia apostando por un nuevo valor
filosofico que terminaria por socavar los cimientos fundamentales de la modernidad: la
diferencia. Sabemos que diferencia se escribe en francés différence, sin embargo, Derrida,
en La Différance, le anade esa “A”, dandole un matiz solamente apreciable en el orden
de la escritura, puesto que la pronunciacion es la misma. ;Qué hay detras de esta “A” de
différance? La “A” es, en definitiva, la materializacion del proyecto rupturista que ataca
a la modernidad. Pero vamos por partes. «La différance, que no es un concepto, no es
una mera palabra, es decir, lo que se representa como una unidad tranquila y presente,
autorreferente, de un concepto y de una afonia»’. Si no es un concepto, si no es una
palabra, ;qué es entonces? Contesta Derrida: «la différance no es, no existe»®.

Dicho asi, por lo que hemos visto hasta ahora, parece que nos disponemos a hablar algo
de lo que no se puede hablar y que intentamos comprender aquello que no es comprensible
porque no se puede limitar ni acotar, ni siquiera con las propias demarcaciones que
establece la idea de existencia. Sin embargo, si que podemos acercarnos a La différance
atendiendo a la teoria de Derrida y a su tarea de deconstruccion. Dicho ejercicio tenia
como uno de sus fines fundamentales la ruptura con esa jerarquia que, desde Platén, se
habia establecido en la filosofia y, mas concretamente, en la plasmacion del pensamiento
mediante unos modos concretos de escritura. Derrida retoma la tradicion nietzscheana, y
el valor de lo fragmentario y de lo performativo, para invertir los términos de esa jerarquia.
Pero, ademads, presta atencion a una serie de vocablos a los que llama «indecidibles»,
aquellos que no tienen un significado fijo y estable, sino que varian segtn los contextos.
Derrida aprecia que todas las estructuras existentes para mantener la jerarquia a la que
antes haciamos referencia se rompen o, cuanto menos, se tambalean, cuando alguien
incide en esta «cadena de indecidiblesy. El primer ejemplo lo encontramos en el vocablo
griego «Pharmacon», que aparece en el Fedro de Platon, y que podria traducirse como
veneno o remedio en funcion de la cantidad’.

La deconstruccion emplea estos términos con la formula «ni..., ni...»: «ni palabra,
ni concepto», como ocurre con la différance, que bien podria traducirse a su vez como
«palabra y concepto». No son conceptos, en definitiva, al menos desde un punto de vista
tradicional, son ideas, vocablos o términos -o/y todo lo contrario- que ya por si mismos
establecen una ruptura con la tradiciéon y marcan una apertura definitiva. Edmond Jabés,
autor al que Derrida le dedica bastantes paginas de su obra, explicaba la différance de
una forma muy grafica: «Ce mot différance, ici, est synonyme de mine. Mine, baton de
graphite pour la trace; mine, richesse du sous-sol; mine, explosif»!®. Es, una vez mas, el

7 Jacques DERRIDA, “La Différance”, en Mdrgenes de la filosofia, Madrid, Catedra, 1989, p.47.

8 Ibid., p. 42.

° Ver Jacques DERRIDA, “La farmacia de Platon”, La diseminacion, Madrid, Fundamentos, 1975.

10 Edmond JABES, “Lettre a Jacques Derrida. Sour la question du livre”, en Jacques Derrida, L ’Arc,
Paris, Mayo, 1990, p.63.



146- Ignacio Rafael Duque Garcia

juego de los «indecidiblesy: la différance como el «indecidible» mas elemental, el mas
relevante, pero, en su interior, otros tantos vocablos como mine, que nos muestran que
no hay salida para la deconstruccion, que la apertura es total, hasta el punto de que no
hay estructura capaz de enfrentarse a estos términos.

Si para la modernidad el valor de lo verdadero o falso era fundamental, con la
deconstruccion esa dicotomia no tiene ninguna vigencia. { Con qué referente establecemos
el valor de verdadero o de falso? ;En qué contexto?, y, sobre todo, ;/en qué espacio
temporal? La différance se agota siempre en un tiempo presente, no tiene ni pasado ni
futuro, al menos en el sentido unico en el que uno la concibe. Por eso, cuando Derrida
analiza a otros autores que «habitan» en el espacio filosofico de la différance, el Teatro
de la crueldad de Antonin Artaud aparece con fuerza. «El teatro de la crueldad no es
una representacion. Es la vida misma en lo que esta tiene de irrepresentable. La vida
es el origen no representable de la representacion»!!. Lo que a Derrida mas le interesa
del Teatro de la crueldad es su caracter inico en cada representacion. Nunca se dieron
dos noches idénticas. Diferencia pura, proveniente de la repeticion, algo que también
aprecio, casi paralelamente, Gilles Deleuze al afirmar que «la repeticion es la diferencia
sin concepto»'?. Acto puro, eleccion perpetua, la diferencia fue formulada también por
Jean-Francois Lyotard en forma de gerundio: Le différend". En todos casos nos estamos
moviendo en torno a una idea que deja de ser una cualidad para pasar a ser un rasgo
ontoldgico de caracter ndmada, es decir, en continua mutacion y movimiento. Y cuando
la diferencia es ontologica y nomada el sentido de la autoridad desaparece. Por ejemplo,
en el Teatro de la crueldad Artaud podia ser tan responsable de esa diferencia perpetua
como los receptores de la obra en general.

Con una aspiracion semejante se presentan dos obras de Derrida. Glas', de 1974, es
una obra extrafa por ser conscientemente dificil, adrede imposible. Glas se compone a
lo largo de todas sus paginas de dos columnas -A y B-, lo cual ya nos cuestiona nuestra
forma tradicional de leer un libro. ;Qué hacer? Podriamos empezar por la columna de
la izquierda, luego la derecha y pasar a la siguiente pagina; podriamos también leer una
columna en todo el texto y luego empezar por la otra; o, por qué no, leer la primera
linea de una, luego la primera de la otra... El problema se agudiza al comprobar que
ambas columnas comienzan en minuscula y terminan con preposiciones. Derrida crea un
circulo en el que todo es posible y valido, del mismo modo que no hay ninguna lectura
perfecta del mismo: el lector se convierte en el autor de un texto del que Derrida se
desprende. Nos ubicamos en el horizonte del texto fragmentado. Y asi ocurre también
enJacques Derrida, la obra que el propio Derrida escribe junto a Geoffrey Bennington'’

! Jacques DERRIDA, “El teatro de la crueldad y la clausura de la representacion”, La escritura y la
diferencia, Barcelona, Anthropos, 1989, p.320.

12 Gilles DELEUZE, Diferencia y repeticion, Madrid, Jacar universitaria, 1988, p.70.

13 Que podriamos traducir por algo asi como «el diferendoy». Ver Jean-Frangois LYOTARD, La diferencia,
Barcelona, Gedisa, 1988.

14 Jacques DERRIDA, Glas, Paris, Denoél-Gonthier, 1981.

15 Geoffrey BENNINGTON y Jacques DERRIDA, Jacques Derrida, Madrid, Catedra, 1994.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 147

y que, de nuevo, queda dividida en dos: La parte superior de todas las hojas esta escrita
por Bennington y lleva como titulo Derridabase; la parte inferior, escrita por Derrida,
tiene un caracter mas biografico y lleva por titulo Circunfesion. Una vez mas, la obra
ya nos hace participes a los lectores antes incluso de que empecemos a leer. Por un lado
se nos plantea de nuevo la cuestion de la ausencia de reglas, pero, ademas, los mismos
titulos de cada apartado Derridabasey Circunfesion se convierten en juegos de palabras
que, pretendidamente, ponen en guardia a los lectores: el primero se convierte en una
alusion a la importancia del signo en la teoria derridiana, el segundo a la centralidad del
judaismo en su filosofia.

Una breve mencion, al menos, mereceria la que seguramente sea la mas consecuente
trayectoria con respecto a la diferencia, la de Maurice Blanchot. Blanchot, desprecio
su condicion de autor, renegd de ella y dejo que fueran los lectores los autores de su
ausencia. Desaparecido totalmente de la vida publica -de ¢l s6lo se conservaron dos
fotografias-, Blanchot se convirtio en un espectro casi fantasmal, un ejemplo viviente de
la radicalizacion de La Différance. Basta con atender al titulo de algunas de sus obras, el
juego de palabras sin concluir que dejan abierto al lector la posibilidad de interpretar de un
modo u otro. Por ejemplo: Faux pas (1943), que podria traducirse como «pasos falsos» o
como «no hace faltay -1l ne faut pas-; Pas au-dela, que podria indicar «el paso mas alla»
0 «no mas allay»; algo similar sucede con su novela, L’ arrét de mort, que entendemos
bien como «sentencia de muerte», bien como «parada de muertey». Con Blanchot jugamos
al mismo juego que con Derrida, si un indecidible para Derrida cumplia esa norma de
«ni..., ni...», lo mismo ocurre aqui, L arrét de mort, «ni sentencia, ni parada», sino
todo lo contrario, ambas cosas a la vez. La cuestion se agudiza en Blanchot cuando nos
referimos al término pas, presente en gran cantidad de sus titulos, como ro, como paso
0 como espacio tal y como ejemplifica L espace littéraire.

Lo que nos estd mostrando Blanchot es que no hay posibilidad alguna de llegar a
un acuerdo definitivo, a un absoluto que otorgue nuevas categorias de comprension. La
diferencia se plasma ya antes de que empecemos a leer sus obras, dado que ya somos
autores -intérpretes- de un titulo conflictivo, hasta el punto de que -por mucho que se
empefien las ediciones espafiolas- no se pueden traducir, sino citar. Porque traducir aqui
seria descontextualizar, apropiarnos de un uso que, tal vez no era el indicado. Pero ;no
es eso precisamente lo que se pretende con la deconstruccion? ;No «juegan» a esto
Blanchot o Derrida?

Dice Blanchot: «EI lenguaje no comunica sino que pone al desnudo y lo hace de
acuerdo con la desnudez -el sacar afuera- que le es propia y que s6lo se puede mitigar,
es decir, pervertir, con ese rodeo que es el juego de dicho afuera siempre oblicuo, juego
asimismo Yy, ante todo, del lenguaje sin derecho, sin direccion, indirecto como por
juegox»!®. La tan misteriosa reflexion de Blanchot hace referencia al caracter performativo
del lenguaje y a su capacidad de descontextualizar, de no seguir lineas rectas, sino de

16 Maurice BLANCHOT, E! paso (no) mds alla, Barcelona, Paidos, 1994, p.69.



148- Ignacio Rafael Duque Garcia

«pervertirloy, alejarlo de las normas para insertarlo en una logica muy alejada de la que la
tradicion impone. Ese afuera, como la différance, son modos de subvertir las categorias
modernas, son vocablos que cumplen una funcion estratégica contra la tradicion del logos.
Frente a ella, frente al dogma del positivismo, frente a la razon y al inmovilismo, Derrida,
Blanchot y algunos mas crean juegos y, no so6lo eso, sino que, ademas, nos muestran
las posibilidades de los mismos, la capacidad de romper contextos fijos, la movilidad,
la performatividad alejada de consensos imposibles. Es una mirada hacia Nietzsche
como primer pensador de la diferencia ontologica. El Nietzsche del Zaratustra o de
La genealogia de la moral, nos alaba al poeta, al hombre capaz de desprenderse de las
normas, al individuo que no se siente amarrado con las nociones de sujeto e identidad.
También Derrida o Blanchot piensan en ese margen, que implica una frontera en donde
no esta prohibido hablar de poetas, de dramaturgos. Ese espacio en el que el verso piensa
tanto o mas que la prosa. Pero la différance, que la hemos visto aplicada al &mbito de
la escritura, también tiene sus implicaciones en otros ambitos. De hecho, en todos los
espacios en los que aparezcan los rasgos de esa jerarquia tradicional, que se agudiza en
la modernidad, ahi hay una posibilidad de apertura y de insubordinacion.

3. En los albores de la postmodernidad (explicada por Lyotard)

El sujeto moderno estaba puesto en cuestion, y con ¢l la ordenacion misma de la
sociedad y del mundo. Lo habia percibido antes Horacio Oliveira, el personaje de la
novela de Julio Cortazar, Rayuela: tampoco nosotros podemos ya entender nuestra
existencia partiendo de la imagen de la baldosa que en este momento estamos pisando,
se acabaron las certezas absolutas porque ya no quedan referentes absolutos; adios a las
explicaciones universales y, consecuentemente, adids a las utopias que durante siglos
movieron el espiritu emprendedor del ser humano. Ya no hay futuro. Pero el diagnéstico
merece ser analizado con mas detalle.

La diferencia, en su aparicion desde un punto de vista tedrico, se ve acompanada
por la eclosion de la multiplicidad, el surgimiento de nuevos sujetos que luchan por
ocupar su lugar en el espacio publico. Foucault y Deleuze ya habian confirmado la
presencia de nuevos sujetos capaces de ocupar la centralidad de la narracion: el esquizo
y el reo dan prueba de ello. Pero lo que los afios setenta constatan es un surgimiento
sumamente tangible de nuevas propuestas y de nuevos protagonistas que habrian de ser
obligatoriamente escuchados: la cuestion racial y los problemas de género modificaron
los emblemas contrarios al orden hegemodnico y generaron los llamados desde entonces
«nuevos movimientos sociales». Los afios setenta dieron paso a una pluralidad
innegociable, una sociedad colorista y de compleja catalogacion se abria paso entre las
viejas estructuras del entramado moderno pero, seguramente como consecuencia de
ello, esos mismos afios asistieron al inicio una desregulacion sin parangén historico y
que aun hoy nos obliga a volver a ella para comprender nuestro lugar en el mundo. Una
metafora fehaciente de la paulatina descomposicion de las estructuras modernas en pos



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 149

de este nuevo estadio la encontramos en el diagnostico de Lyotard: «la disolucion del
lazo social y el paso de las colectividades sociales al estado de una masa compuesta de
atomos individuales lanzados a un absurdo movimiento browniano»'”.

Y con esta referencia llegamos al que popularmente se considera como pistoletazo
de salida para la reflexion filosofica de un nuevo paradigma cultural, la postmodernidad.
Corrian los ultimos afios de la década de los setenta cuando Lyotard, en La condicion
posmoderna, afirm6 que «se tiene por postmoderna la incredulidad con respecto a
los metarrelatos»'8. Dos vocablos caracterizan pues, segun el filésofo francés, a la
postmodernidad y en ellos me detendré ahora. En primer lugar, cuando Lyotard habla
de «incredulidad» no quiere decir, como a menudo se ha entendido, «crisis», sino que,
por el contrario, a lo que esta aludiendo es a un problema de «descreimientoy, lo cual
implica poner en entredicho no tanto el discurso metanarrativo en cuanto tal, sino su
propia capacidad de llegar a la sociedad a la que antes accedia, que antafio regulaba.
Pero qué entiende Lyotard por «metarrelato». Este seria el segundo punto a tratar: cuales
son estos «grands récits» a los que Lyotard alude en su escrito.

En La posmodernidad (explicada a los nifios) Lyotard matizaba algunos de los puntos
fundamentales aparecidos en su escrito anterior. Sobre los grandes relatos sefiala que «son
aquellos que han marcado la modernidady, esto es, siguiendo con su explicacion:

«Emancipacion progresiva de la razén y de la libertad, emancipacion
progresiva o catastrofica del trabajo -fuente del valor alienado en el capitalismo-,
enriquecimiento de toda la humanidad a través del progreso de la tecnociencia
capitalista, ¢ incluso, si se cuenta al cristianismo dentro de la modernidad -opuesto
por lo tanto al clasicismo antiguo-, salvacion de las creaturas por via del relato
cristico del amor martir. La filosofia de Hegel totaliza todos estos relatos y, en este
sentido, concentra en si misma la modernidad especulativa»'®.

Un metarrelato inserta al hombre en la historia y, sobre todo, da un sentido profundo
al presente en el que habita. Tomemos por ejemplo el cristianismo, si como Lyotard
consideramos que forma parte también de la modernidad -ya sea como tal, ya sea como
una forma predominante que se esconde tras una incierta secularizacion®-: tendremos
que reconocer que se trata de un discurso que aporta un inicio original, el libro del

17 Jean-Frangois LYOTARD, La condicion postmoderna, Madrid, Catedra, 1984, p. 36.

8 Ibid., p. 10.

19 Jean-Frangois LYOTARD, La posmodernidad (explicada a los nifios), Barcelona, Gedisa, 2005, p. 29.

20 Cuestién en la que no nos detendremos ahora, pero que constituye uno de los principales nucleos de
debate acerca de la modernidad y, por ello, también de la postmodernidad. Autores tan destacados como
Adorno y Horkheimer profundizaron en este debate con una obra de referencia fundamental, Dialéctica de
la ilustracion (Madrid, Trotta, 1997). Para analizar otros puntos de vista también resulta muy interesante
el analisis elaborado por el aleman Karl Lowith en El sentido de la historia. Implicaciones teologicas de la
filosofia de la historia (Madrid, Aguilar, 1968), o, desde luego, el conocido texto heideggeriano “La época
de la imagen del mundo”, recogido en su obra Caminos de bosque (Madrid, Alianza, 1996).



150- Ignacio Rafael Duque Garcia

Génesis; un pasado, la tradicion antiguo-testamental; un presente, que bien podriamos
iniciar con la crucifixion y, desde luego, con el inicio de la tarea evangelizadora de San
Pablo; y un futuro, mas alla del Apocalipsis, el juicio mismo y el triunfo del reino de
dios. Esta temporalidad da sentido a la existencia del creyente, justifica su presencia en
el mundo y le otorga una tarea hacia la que miran buena parte de sus obras en vida. Los
distintos y muy variados discursos que surgen de la ilustracion no distan mucho de este
esquema: un tiempo que, diremos aqui, se caracterizaria por las sombras y la oscuridad,
esto es, los siglos en los que el mito predomina sobre la razon y la supersticién da una
explicacion valida para cualquier fenomeno que acontezca; un presente en el que el sabio
ilustrado esta dando las primeras muestras de /uminosidad poniendo a la razon como
eje de su discurso historico -y, en este sentido, como destacase Foucault, la ilustracion
es, por primera vez en la historia un periodo que tiene consciencia de si mismo como
tal?!-; y, por ultimo, un futuro, que no es nada mas que el triunfo absoluto de la razon,
ya sea en forma de articulacion definitiva de la sociedad, tal y como lo plantea Kant en
Sobre la perpetua, o como un modelo de sociedad perfecto que, por ejemplo, quedaria
reflejado en la fuerza de la palabra que Condorcet nos legd con su maravilloso libro
Bosquejo de un cuadro historico de los progresos del espiritu humano. Como ya se habra
podido adivinar, el pensamiento hegeliano termina aglutinando todos estos metarrelatos,
determinando en buena medida el propio devenir filoséfico de la modernidad.

Ahora bien, Lyotard apuntaba contra un metarrelato determinado frente al que
dirige su ataque. De una manera evidente, o tal vez no tanto, en la mirilla del francés se
encontraba el marxismo. Que el marxismo es un gran relato es algo evidente, y desde
luego ahi también se encuentra el sentido a su propio discurso -un discurso y una logica
historica a todas luces-. Ahora bien, la pregunta que habria que plantearse es por qué
Lyotard, asi como otros fildsofos, que bien podriamos ubicar en la vanguardia politica,
o al menos en un progresismo evidente, enarbola una critica tan furibunda contra dicho
discurso, llegando a afirmar incluso su crisis en el plano ideoldgico -en tanto que
descreimiento-. Tres focos diversos pueden portarnos a una posible respuesta: en primer
lugar, toda la problematica y el mas que notable conflicto que entre los intelectuales
franceses surge a partir de las posiciones del PCF, sobre todo desde la segunda mitad del
siglo pasado; en segundo lugar, como bien refleja La posmodernidad (explicada a los
nifios), la aparentemente indisoluble vinculacidon que se teje entre el discurso marxista
y el calificativo de fotalizacion; finalmente, en tercer lugar, y como consecuencia
seguramente de los puntos anteriores, la apuesta teorica por la multiplicacion de
los sujetos emancipados de esa lectura histérica que ubicaba al proletariado como
protagonista de la narracion.

El discurso refractario, sin embargo, devino en algunas consecuencias que
evidentemente no eran las deseadas y que necesariamente tendremos que analizar. Un
frio helador templo animos y mitigd ilusiones que, desde entonces se nos presentan como

2 Michel FOUCAULT, ;Qué es la ilustracion?, en Saber y verdad. Madrid, La Piqueta, 1985, pp.
200-201.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 151

descabelladas. Como si algo flotase en el ambiente, una melodia repetitiva y desagradable
a la que terminamos por acostumbrarnos no para de decir que, si ya no puede ser cambiado
el mundo, deberemos conformarnos unicamente con sobrevivir a €l.

4. Por qué es invierno

En La voluntad de saber, primer volumen de la Historia de la sexualidad escrita por
Foucault, senalaba el francés lo siguiente: «los puntos de resistencia estan presentes en
todas partes dentro de la red de poder»®. No obstante, en el ambito contemporaneo,
es necesario cuestionarse si este poder actual, al que habitualmente nos referimos
denominandolo «global», encuentra una oposicion equivalente que pueda oponer una
fuerza similar a la que contra si recibe. Tres puntos habremos de destacar para resumir
brevemente algunos de los rasgos fundamentales de este entramado hegemonico.

En primer lugar, hay que constatar que estamos ante un poder eminentemente
econdmico, algo que es a todas luces evidente. Podemos relacionarlo, como ha hecho
y sigue haciendo el norteamericano Fredric Jameson, con dos analisis sumamente
esclarecedores del nuevo contexto econémico, el de Ernest Mandel y el de Giovanni
Arrighi. El primero nos sitlia en una tercera fase del desarrollo capitalista que tendria
por nombre «capitalismo tardio» que vendria a suceder a los estadios previos, esto es, al
«capitalismo industrial» y al «capitalismo monopolista»®; el segundo, por su parte, nos
ubica en un marco mas amplio que parte del auge de los estados de la Italia renacentista
y llega hasta nuestros dias en un esquema de sucesion de hegemonias, de modo que
dentro de este esquema nos encontrariamos en una subfase que se incluiria dentro de
la hegemonia norteamericana y que sera denominada como «capitalismo financiero»?.
Ambas perspectivas, en cualquier caso, presentan caracteristicas similares a la hora de
describir este nuevo contexto socioecondmico. Ninguna de ellas nos resultara extrafia:
desaparicion paulatina de las fronteras interestatales, predominio de las grandes
companias multinacionales frente a una politica econdmica nacional, auge de la industria
armamentistica, debilitamiento de los movimientos obreros y sindicales... Es obvio, no
necesita presentacion ni en Colombia, ni en Espafia, ni en Francia ni en Irak, Estados
Unidos o Japon: ante nosotros nuestro mundo.

Pero no s6lo de economia se trata. El segundo aspecto que tendremos que destacar es
que dicho poder alcanza todos los ambitos de nuestra vida. Es, usando una terminologia
propiamente foucaultiana, un biopoder, pero también, como explicd Guattari, un poder
«semioticox»: «el capital es mucho mas que una simple categoria econdmica relativa a
la circulacion de bienes y a la acumulaciony, dice Guattari, «es una categoria semiotica

22 Michel FOUCAULT, Historia de la sexualidad I: la voluntad de saber, Madrid, s. XXI, 1989, p. 116.

2 Ver Ernest MANDEL, EI capitalismo tardio, México, Ediciones Era, 1979.

24 Giovanni ARRIGHLI, E! largo s. XX. Dinero y poder en los origenes de nuestra era, Madrid, Akal,
1999.



152- Ignacio Rafael Duque Garcia

que concierne al conjunto de los ambitos de la produccion y al conjunto de los niveles
de la estratificacion de los poderes», y concluye apuntando que «el CMI -Capitalismo
Mundial Integrado- se inscribe, en primer lugar, en el marco de las sociedades divididas
en clases sociales, en clases raciales, burocraticas, sexuales, grupos de edad, etc., y en
segundo lugar, en el seno del tejido maquinico proliferante»?.

Esta reflexion nos conduce al tercer aspecto que debemos destacar, y éste no es otro
que la confirmacion de que este poder ha generado una reconfiguracion «global» de la
sociedad en todos sus pequeios quehaceres y recovecos, y también un nuevo diseflo de
cartografia geopolitica mundial. La tercera fase del capital se vislumbra detras de cada
titulo que proyectan nuestros cines, detras de cada libro que monétonamente reaparece en
cada una de las tiendas libres de impuestos de todos los acropuertos del mundo, en cada
hamburguesa «extra-sin-queso» que alguna cadena sin fronteras publicita sin pudor, y
también detras de nuestro lenguaje, detras de esas palabras que a veces no sabemos por
qué las decimos, detras de nuestras ropas y de nuestro calzado. Ahora bien, se trata de un
poder que no sélo de sutilezas y de letreros luminosos vive en su progresiva extension.
También, y sobre todo, los tanques, las bombas y la muerte contribuyen a su expansion
y consolidacion: bastara como prueba abrir cualquier periddico.

Nos topamos, por tanto, ante un poder de dimensiones mundiales, ostentador de
una hegemonia sin parangoén alguno. Parad6jicamente -o no tanto-, nunca la oposicion
a dicho semblante estuvo tan fragmentada. Con la crisis del sujeto proletario como
protagonista del movimiento revolucionario frente al capitalismo sistémico e, insistamos
en ello, «semioticoy, se perdid no sélo un punto de referencia, sino también el caracter
internacional de la oposicion. Por el contrario, desde mediados de los afios setenta del
siglo pasado, surgen numerosos movimientos de muy distinto calado que vendrian a
conformar los nuevos movimientos sociales. La reivindicacion feminista, los problemas
raciales, el ecologismo o las cuestiones de género adquirieron desde entonces una voz
propia que con el paso de los afos ha ido adquiriendo cada vez mas fuerza, alcanzando,
incluso, objetivos que décadas atras hubieran resultado utopicos. Sin embrago, de
la fragmentacion no nace un frente comun, sino que, mas bien, se dilucidan algunas
contradicciones y problemas que podrian conducir a estos grupos a ubicarse en frentes
opuestos®®. Estemos a favor o en contra de esta situacion, no podremos negar que la

2 Félix GUATTARI, “El capitalismo mundial integrado y la revolucion molecular”, en Plan sobre el
planeta, Madrid, Traficantes de suefios — Mapas, 2004, p. 60.

26 Un claro ejemplo de ello lo encontramos en la tercera de las cuatro antinomias que Fredric Jameson
ha extraido de la postmodernidad. Consiste esta tercera antinomia en la convivencia actual de dos visiones
completamente antagonicas del concepto de naturaleza: nunca un tiempo se preocupé tanto por el devenir
del planeta, por su cuidado y su proteccion; nunca una cultura vio florecer tantos movimientos que refutaran
de un modo tan evidente la nociéon misma de naturaleza. El ecologismo y el antiesencialismo -desde
Simone de Beauvoir y Foucault hasta Judith Butler, Monique Witting, Julia Kristeva, Luce Irigaray o
Donna Haraway- se ubican en el campo de batalla contra las practicas habituales del poder hegemonico, y,
no obstante, parten de dos paradigmas dificilmente reconciliables. Ver Fredric Jameson, Las semillas del
tiempo, Madrid, Trotta, 2000, pp. 42 y ss.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 153

oposicion que el sistema mundial encuentra es, aparentemente, mucho mas débil que
aquélla que de un poder semejante cabria esperarse.

Como resultado, nos topamos con numerosos discursos que sefialan el fin de las
ideologias, el fin de la filosofia y, sobre todo, el fin de la historia. Y por mucho que
insistamos en contradecir a Fukuyama, lo cierto es que quince afios después de la
publicacion de su popular, y mas que discutible, El fin de la historia y el ultimo hombre
aln nos seguimos preguntando si es posible pensar mas alla del estado actual de las cosas,
si es posible plantear un cambio estructural en nuestros dias, es decir, una revolucion,
y si todavia tenemos los mecanismos ideologicos y filosoficos para, siquiera, plantear
las posibilidades de llevar a cabo un proyecto de dicha magnitud. Desde la vision de
Fukuyama, algunos acontecimientos nos estarian supuestamente indicando el acceso aun
estadio historico y cultural finalista: la caida del muro de Berlin, el fin de la guerra fria
y el apogeo de los gobiernos de tipo democratico liberal configurarian, en este sentido,
los primeros signos de un marco que ya no sera posible, ni deseable -siempre desde
este punto de vista-, superar’’. Y ante semejante cuadro, dibujado con cemento armado,
cristales ahumados y la indiferencia mas injuriosa, uno no puede dejar de tener ftio.

5. Viaje al tropico

(Por qué volver a Sartre? Y, sobre todo, ;por qué volver a él en términos de necesidad?
Lalectura de autores como Derrida, Foucault o Deleuze nos emplaza en el horizonte de la
mas absoluta subjetividad y nos reporta, ademas, una buena dosis de libertad individual
reafirmando su potencia de accion como tal. Pero, teniendo en cuenta el contexto que
resumidamente hemos presentado aqui, resulta sencillo adivinar que es necesario dar
un paso mas. Asi, llegamos de nuevo a Sartre.

Ha sido, y sigue siendo, el fildsofo norteamericano Fredric Jameson quien con mas
fuerza se ha encargado de la recuperacion del pensamiento sartreano en nuestros dias.
Autor de Sartre. The Origins of a Style*® o de Marxism and Form*, Jameson ya dio
muestras de una perspectiva en la que la figura del francés ocupaba un lugar central
en el interno de una tradicion que atraviesa pensamientos tan destacados como los de
Adorno, Benjamin, Lukacs o Althusser. Pero, curiosamente, podemos considerar que su
alegato mas potente a favor del pensamiento de Sartre se encuentra en un escrito en el
que dicho filésofo no es el tema central a tratar, al menos aparentemente. Y, sin embargo,
Sartre sobrevuela todas y cada una de las paginas de la obra The Political Unconscious,
de 1981, traducida en nuestra lengua con un titulo que remite a Walter Benjamin y a su
Tesis sobre la filosofia de la historia: Documentos de cultura, documentos de barbarie.

27 Francis FUKUYAMA, El fin de la historia y el ultimo hombre, Barcelona, Planeta, 1992, pp. 14 y ss.

2 Fredric JAMESON, Sartre. The Origins of a Style, New York, Columbia University Press, 1984.

¥ Fredric JAMESON, Marxism and Form. Twentieth-Century Dialectical Theories of Literature, New
York, Princeton University Press, 1974.



154- Ignacio Rafael Duque Garcia

En ella Jameson aborda una respuesta clara y directa contra los postulados defendidos
por Lyotard en La condicion postmoderna. Frente al descreimiento en que devienen los
metarrelatos en el ambito postmoderno, Jameson propone un imperativo antagonico con
el que abre su escrito: « jHistoricemos siempre!»*°. Tal propuesta es aplicada con rigurosa
exactitud como una modalidad de critica que nos permite dilucidar el inconsciente politico
que subyace a toda obra, en este caso literaria -Balzac, Conrad....- No serd necesario
insistir en que este uso de la «historia» al que Jameson alude responde sin tapujos a la
tradicion marxista, lejos por tanto de otros horizontes historiograficos que jalonaron el
siglo XX. El norteamericano lo confirma con prontitud:

«So6lo el marxismo puede darnos cuenta adecuadamente del misterio del pasado
cultural que, como Tiresias al beber la sangre, vuelve momentaneamente a la vida
y recobra calor y puede una vez mas hablar y transmitir su mensaje largamente
olvidado en un entorno profundamente ajeno a ese mensajex»*!.

Ahora bien, donde se encuentra y en qué lugar se manifiesta el componente sartreano
de esta propuesta. Entiendo que la propuesta jamesoniana pasa por una apuesta por la
lectura en un sentido sumamente politico que implica una recuperacion del sentido
historico y metanarrativo y, consecuentemente, una renovacion de la critica, aplicable a
cada gesto cultural o estético, que nos concede la posibilidad de reconfigurar la proyeccion
futura que en los albores de la postmodernidad -y también hoy- parecia puesta en cuestion.
Se trata, por tanto, de un proyecto. Y es aqui, precisamente en esta bella palabra, donde
se reunen Sartre y Jameson y sus respectivas concepciones de la praxis de la literatura
y del inconsciente politico. En ;Qué es la literatura? Sartre reclamaba la necesidad de
ejercer el compromiso politico en el acto de escribir, recordemos algunas de las palabras
con las que culminaba su obra:

«He tratado solamente de describir una situacion, con sus perspectivas, sus
amenazas, sus consignas. En la época en que no nos es posible encontrar un ptblico,
nace una escritura de la Praxis. Tal es el enunciado y cada cual debe solucionar su
problema. Su problema, es decir, su estilo, su técnica, sus temas. Si el escritor tiene
conciencia, como yo la tengo, de la urgencia de este problema, se puede tener la
seguridad de que propondra soluciones en la unidad creadora de su obra, es decir,
en la indistincion de un movimiento de creacion libre.

«Nada nos garantiza que la literatura sea inmortal; hoy, su oportunidad, su unica
oportunidad es la oportunidad de Europa, del socialismo, de la democracia, de la
paz. No hay que perderla; si la perdemos nosotros, los escritores, tanto peor para
nosotros. Pero también tanto peor para la sociedad. Por medio de la literatura, como
lo he demostrado, la colectividad pasa a la reflexion y a la meditacion y adquiere

30 Fredric JAMESON, Documentos de cultura, documentos de barbarie, La narrativa como acto
socialmente critico, Madrid, Visor, 1989, p. 11.
SUIbid., p. 16.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 155

una conciencia turbada y una imagen desequilibrada de si misma que trata sin
tregua de modificar y de mejorar»™®.

Escribir es un acto politico para la consecucion de un mundo mejor, el ojo de la
cerradura al que nos asomamos para vislumbrar el futuro que nosotros mismos estamos
en disposicion de construir.

Entiendo este acto como la plena realizacion del trabajo del filosofo, como la
posibilidad de encontrar una praxis para su propio pensamiento y, como tal, concibo
este ejercicio como una realizacion ético-politica del trabajo tedrico. En este caso, sera
necesario recordar, como ha sefialado el pensador J. L. Rodriguez Garcia, que la nocién
de «proyecto» en Sartre no dista mucho de «le souci de soi» foucaultiano, en tanto que
ambos terminan por encontrarse en ese lugar en el que la vida es concebida como una obra
de arte®. En ambos casos, el compromiso individual se abre al ambito de lo colectivo y
el plano subjetivo alcanza una proyeccion universal como articulacion de la diferencia.
Es asi como, en definitiva, la vida como obra de arte termina por generar solidaridad.

Volvamos al principio. Tropico de Mayo es una necesidad y una invitacion. Propongo
retomar el calor de aquellos dias del 68 y extrapolarlo a nuestro tiempo. Entonces todo
empez6 con una anécdota, la reivindicacion estudiantil de un afio antes por la que se
pedia que se permitiera convivir a chicos y chicas bajo el techo calido de los colegios
mayores universitarios. Mi propuesta tiene un punto de partida similar para el ambito
intelectual. Considero fundamental dejar de lado la reflexion filosofica que no conduce
mas que a la autosatisfaccion del filosofo, esa que en gran medida termina por convertirse
en lo que el antropologo francés Marc Augé ha denominado como «no-lugar», espacio
de soledad, de nula interrelacion y, en definitiva, para el ejercicio de la «contractualidad
solitaria»®’. Y es que mas alla del onanismo intelectual se abren otras posibilidades.
Esta posicién no pasa por sueiios imposibles ni por actos que hoy considerariamos
a todas luces descabellados. Por el contrario, lo que aqui quiero resefiar siguiendo a
Sartre, a Jameson y a algunos otros, es que entiendo que el trabajo filosofico en nuestros
dias pasa indispensablemente por la consideracion de que leer y escribir no son actos
individuales. Cada vez que abrimos un libro llevamos a cabo un acto colectivo, cada vez
que escribimos una palabra, incluso la mas insignificante coma que pueda acompaiiarla,
estamos realizando una accion politica. S6lo a partir de ahi la idea de solidaridad quedara
liberada de constricciones tedricas y teologicas para elevarse como un valor en poderoso,
extendido por nosotros y por muchos otros que, como nosotros, pretenden hacer de su
vida un acto politico, una obra de arte.

32 Jean-Paul SARTRE, ;Qué es la literatura?, Buenos Aires, Losada, 1962, pp. 241-242.

3 José Luis RODRIGUEZ GARCIA, “La presencia de Sartre en Foucault y Deleuze (Una aproximacién)”,
Daimon. Revista de Filosofia, n° 35, mayo-agosto 2005, p. 109.

3 Marc AUGE, Los «no-lugaresy. Espacios del anonimato. Una antropologia de la sobremodernidad,
Barcelona, Gedisa, 1993, p. 98.



156- Ignacio Rafael Duque Garcia

Hay leyes globales y sistémicas que aparentemente resultan imposibles de subvertir,
sin embargo basta pensar, repensar, reflexionar, escribir, ejercer la libertad para abrir una
pequeiia brecha en todo el entramado que nos rodea y que también nosotros construimos.
Fueron precisamente algunos de estos actos los que, de manera acertada o no, me
convocaron en Colombia y me permitiran subvertir la inviolable ley de las estaciones:
este afio, si nada lo remedia, viviré tres inviernos. En todo caso, el objetivo final de
mi viaje era encontrar aliados, amigos a quienes escuchar, con los que intercambiar
opiniones, con quienes discutir y conversar. En Cali, en Bogota y en tantos otros lugares
ayer, hoy, aqui y ahora, estamos redefiniendo y configurando un nuevo espacio publico
para la filosofia, para la amistad, para la politica. Aprovechémoslos y démosles la fuerza
que se merecen.



Una descripcion del cuerpo en el mundo
A Description of the Body in the World

EDWARD ORTIZ VALENCIA
Departamento de Filosofia, Universidad del Valle
Colombia

Resumen:

La valoracion del cuerpo como unidad
dispuesta segun su conformacion por 6rganos
especializados que se integran en el mundo,
es una de las razones para entrar a observarlo,
no solamente como cuerpo en si, sino
también como capacidad de realizacion
que se contiene en si misma, es decir,
capacidad de instalacion en el mundo a
propdsito de su ser mismo. En el presente
ensayo surge la inquietud de la exploracion
del cuerpo a partir de su descripcion propia
como fendémeno, la cual permite remitir la
experiencia proyectada desde el cuerpo a la
lectura de una intencionalidad posible.

Palabras clave: Cuerpo, descripcion
fenomenologica, Sartre, Merleau-Ponty.

Abstract:

To speak of the body is to place the sight
on the self because the knowledge of the body
offers us the experience of the seen, assumed
and pictured —even felt- others. However, this
is not to mean that we do not do from our own
body the sum of all we have of and know
about it. Unlike the actor that has his / her
own body as an instrument that lives itself, we
display and heighten the body in connection
to the experience nurtured by what is own.
This paper presents a phenomenological
approach to the body by means of punctual
considerations of Sartre and Merleau-Ponty.

Key words: body, phenomenological
description, Sartre, Merleau-Ponty.

t Recibido: Febrero 05 de 2008; Aprobado: Marzo 10 de 2008.



158- Edward Ortiz Valencia

“A quienes menosprecian el cuerpo quiero decirles una gran verdad:
Su despreciar, a pesar de los pesares, es su apreciar”
F. Nietzsche

La valoracion del cuerpo como unidad dispuesta segun su conformacion por 6rganos
especializados que se integran en el mundo, es una de las razones para entrar a observarlo,
no solamente como cuerpo en si, sino también como capacidad de realizacion que se
contienen en si misma, es decir, capacidad de instalacion en el mundo a propoésito de
su ser mismo. Es en este sentido y disposicion que surge la inquietud de la exploracion
del cuerpo a partir de su descripcidon propia como fenomeno, la cual permite remitir la
experiencia proyectada desde el cuerpo a la lectura de una intencionalidad posible. En
su posicionamiento sobre la realidad a la que asistimos en calidad de cuerpos también
juega un papel la conciencia como lo intramundano vivido y escenificado en el marco
de lo existente.

La apropiacion de la palabra en virtud de la descripcion del cuerpo se hace posible
a partir de la experiencia entre cuerpos, cuyo advertencia ofrece la evidencia de lo que
somos como cuerpo; queda implicado en ello no solo uno, sino todos los cuerpos en
razdn de la descripcion que se dirige al mundo en que se experimentan éstos entre si.
La disposicion de estar en el propio cuerpo proyecta a éste como actor que da vida y
plenitud a su propia y continua pieza teatral. Hablar sobre el cuerpo es posar la mirada
sobre si mismo, puesto que su conocimiento nos ofrece la experiencia de los otros
vistos, asumidos, retratados y hasta sentidos. No obstante, esto no quiere decir que no
hagamos del propio cuerpo la suma de lo que tenemos y conocemos de €I, sino que a
diferencia del actor que tiene su propio cuerpo como instrumento que se vive a si mismo,
desplegamos y realzamos el nuestro en conexion con la vivencia nutrida de lo propio.

De igual modo, como el atleta al instante de la prueba, el propio cuerpo sabe y confia
en sus desempefios.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 159

La conciencia del propio cuerpo se nos ofrece a proposito de la estimacion de éste por
parte del yo; a ello se refiere su consideracion como conciencia vivida, porque no existe
—como lo advierten J. P. Sartre y M. Merleau-Ponty— cuerpo separado de la conciencia,
destituido lo uno de lo otro. Consideramos esta dualidad como cohabito en el que se
hace dificil distinguir lo uno de lo otro. De esta suerte J. P. Sartre nos dice que “no hay
que partir de ahi”, de la separacion cuerpo-conciencia, sino de nuestra relacion primera
con el en-si como aparicion en el mundo.

Se hace claro que no hay por una parte un para-si o un ver al sujeto separado del
mundo. Esta consideracion que nos abre la mundanidad del cuerpo para vivirlo como
experiencia, actuarlo en contacto con otros, es el anuncio de lo separado, que deja sentado
que el cuerpo no solo corresponde a una version fisioldgica, o a una version biologica o
fisica, sino ademas a “nuestra relacion originaria con el mundo”. En no pocas ocasiones
el cuerpo se ha pensado siendo ajeno, no perteneciente a la esfera de nuestra inclusion en
el mundo. Todo esto es errdneo; segun nuestra corporeidad, tenemos la responsabilidad
de implicar el cuerpo, modificarlo y asumirlo. Restituir cuerpo y mundo es implicar
descriptivamente la exterioridad del cuerpo, pregnado de constante intencionalidad y
de mundos disponibles que yacen en el encuentro y constante referencia al ser de las
cosas. Para ello consideraré los siguientes puntos:

a). La experiencia entre cuerpos

b). Una simbologia del cuerpo

¢). Cuerpos compartidos

Experiencia entre cuerpos

La verificacion del cuerpo propio se realiza en la situacion del afuera, ya que este se
encuentra “en medio del mundo” en posesion de facultades que lo actiian como verificacion
de si mismo. Esta cualidad del propio cuerpo, de su realizacion en contingencia con el
mundo, es la comprobacion de como lo consciente estd en permanente modificacion, y
como dota al cuerpo del reconocimiento de lo otro. Por ello la primera conciencia que
tenemos del cuerpo la tenemos en otros, en medio de otros, o como afirma J.P. Sartre:
“Mi cuerpo tal cual es para mi, no me aparece en medio del mundo™'. El propio cuerpo
es aprehendido en medio de lo vivido, de la misma manera como el encuentro que se
tiene a proposito de la representacion del bailarin y del actor, cuando cada cuerpo o lo
equivalente al ser de cada quien realizan sus despliegues como trascendido en accion,
deviniendo cada cual estética del movimiento y realizacion del espacio.

En cada valoracion de si mismo reformulamos el lineamiento corpéreo introduciendo
en ¢l estilos; en ello radica que el cuerpo advenga como instrumento segiin se module

! Jean-Paul SARTRE. El ser y la nada. Ediciones Altaya. Barcelona. 1993, p. 331.



160- Edward Ortiz Valencia

para-si; por ejemplo, lo actuado comporta el tratamiento corporal de la escenografia,
el vestuario, el maquillaje, la kinesis, las variaciones del lenguaje verbal, la mirada y
en general el mundo contenido en su significacion. Lo otro y el entorno suscita una
hermenéutica conjunta entre mundo y sujeto, igual a como describe el bailarin su
cuerpo como objeto trascendido en ritmica, en silencio musical, en mirada o tension de
la mano. En cualquier caso no sélo se interviene en el mundo como un cuerpo sujeto a
si mismo sino que éste se despliega para si, se interpela y reconduce como experiencia
intrahumana.

Extrapolar el cuerpo, ofrecerlo a otro, es incorporarlo al horizonte perceptivo y en
consecuencia a “las cosas utensilios” de las que nos habla J. P. Sartre?, las cuales no
carecen de sentido, ya que el espacio de las cosas se ofrece como escenario de significado,
y no como cosa vacia o hueca del mundo. El despliegue del sujeto en virtud de su lectura
del mundo condiciona la experiencia del otro cuerpo, ya que la entrega entre cuerpos,
como en el caso del bailarin, se debe precisamente al fondo de percepcion en el que
se sucede el espectaculo. Hay una modificacion de la realidad con ocasion del propio
cuerpo, que se expresa como consecuencia de la entrada a lo otro, como cuando lanzo
una mirada, brindo la mano en el saludo o tropiezo y me excuso. La modificacion de lo
corporal es de esta suerte el nacimiento de nuevas estructuras por las que movilizamos
nuestra comprension y referencia al otro (tanto juega esto, que al ser espectadores de
una obra actuada o de una pieza de baile imaginamos el propio cuerpo ejecutando
movimientos, identificandose con lo actuado). Advertir esto es colocar nuestro en-si
como realizacion del para-si, valorando y aclamando la naturaleza corporal del otro,
admirando el desarrollo de su cuerpo, en lo propio. Esta mezcla de mi ser con el ser
de lo otro como experiencia tiene como proposito brindar conciencia de mis propias
capacidades en tanto que dispuestas en mi como cuerpo, susceptibles de modificacion
en virtud de la adaptabilidad corporal.

Esta consideracion se encuentra en J. P. Sartre cuando nos muestra con el ejemplo
de la mano en tanto que cuerpo, que si bien me revela cualidades del mundo, ella no
se revela a si misma mas que cuando la tengo en la mano de otro, no obstante esta
disposicion parece olvidar que entre la mano y el mundo surgen consecuencias que
disponen el orden de las cosas como al escribir, al abrir una ventana, etc. Ahora bien,
la simple descripcion del acto de mi mano al escribir suscita la afectacion de las cosas
en el mundo, no como mera fisiologia, ni como automatismo (estimulo-respuesta), sino
por el contrario como el reclamo del propio cuerpo que necesita devenir cuerpo como
responsabilidad ante el orden del mundo. De ahi que el no poder ver mis actuaciones
mas que a través de un registro exterior llame la atencion sobre el propio cuerpo; esta

2 “En particular —afirma Sartre—, nuestro cuerpo no es solamente lo que durante mucho tiempo se ha
llamado «la sede de los cinco sentidosy»; es también el instrumento y la meta de nuestras acciones. Hasta
es imposible distinguir la «sensacion» de la «acciony, segiin los propios términos de la psicologia clasica:
es lo que indicabamos cuando haciamos notar que la realidad no se nos presenta ni como cosa ni como
utensilio, sino como cosa-utensilio”. Jean-Paul SARTRE. E! ser y la nada. Ed. cit., p. 347.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 161

consideracion de mis partes no vistas como construccion de realidades que se orientan
en la armonia de cada cuerpo, hace efecto sobre mi y sobre el mundo’.

Este mundo-cuerpo que revela la presencia o ausencia de mi ser sobre lo otro, de mi
mano en disposicion del mundo referido a mi, en tltimas, es la existencia como reclamo
del escenario mundo, en el cual se coloca a prueba el ser, o como bien lo advierte M.
Merleau-Ponty, donde lo otro se dispone no como mondlogo, sino como cumulo de formas
proyectadas desde el cuerpo hacia el “otro”. Siendo la intencionalidad lo recreado entre
mundo y sujeto, la experiencia entre cuerpos consiste por tanto en reclamarse como cuerpo
agenciador, habiendo en esto, antes que representacion de mi cuerpo, comprension del
mismo. Este signo propone el sentido no como sefial muerta y meramente indicativa, no
como mera intencionalidad, sino como vida factica en el mundo, ya como bailarin que
desarrolla el cuerpo para el mundo, ya como la mirada viva del sujeto como prolongacion
de las partes extra partes de la corporeidad.

En conclusion podemos decir que las cosas no se nos ofrecen como meras presencias
instaladas en el mundo y determinadas de una vez por todas, sino todo lo contrario, ya
que es en el encuentro donde podemos concretar experiencias dirigidas por el propio
cuerpo hacia los otros cuerpos; ademas, bajo esta iniciativa investimos el cuerpo de
valor existencial, no como objeto acabado, sino como vida que se despliega, es decir
que el encuentro con la otredad equipara al sujeto a un cuerpo vinculante, valorandole
sus expectativas, no en razon de su desprecio, su agravio, su desvalorizacidn, sino como
posibilidad de insercion, de incidencia que funda la existencia como un yo entre otros
yos.

Simbologia del cuerpo

La conciencia nos revela hechos en conexiéon con el mundo, pero concebir el
mundo es disponer el cuerpo como delineador que toca a la mundanidad de los cosas,
acercandolas y distanciandolas. Esto se explica en la pieza musical que se escucha, que
al trascenderla deviene en posibilidad de baile, nos penetra no s6lo por oidos sino por
toda nuestra corporeidad, deviniendo formas y posibilidades de ser; de ahi que nuestro
cuerpo refleje la musicalidad en el cuerpo como distanciamiento fijado en virtud de la
diferencia en relacion con el otro cuerpo.

3 A este respecto, bien vale considerar la magnifica descripcion de Julio Cortazar en el relato titulado
«Carta a una seforita en Paris», donde se refleja el orden de las cosas como atribucion del cuerpo y de su
mundo:

“Andrée, yo no queria venirme a vivir a su departamento de la calle Suipacha. No tanto por los conejitos,
mas bien porque me duele ingresar en un orden cerrado, construido ya hasta en las mas finas mallas del aire,
esas que en su casa preservan la musica de lavanda, el aletear de un cisne con polvos, el juego del violin
vy laviola en el cuarteto de Rara. Me es amargo entrar en un ambito donde alguien que vive bellamente lo
ha dispuesto todo como una reiteracion visible de su alma, aqui los libros (de un lado en espaiiol, del otro
en francés e inglés), alli los almohadones verdes, en este preciso sitio de la mesita el cenicero de cristal
que parece el corte de una pompa de jabon, y siempre un perfume, un sonido, un crecer de plantas, una
fotografia del amigo muerto, ritual de bandejas con tey tenacillas de aziicar ...” Julio CORTAZAR. «Carta
a una sefiorita en Paris», En Bestiario. Editorial Alfaguara Bogota. 1998, p. 23.



162- Edward Ortiz Valencia

La referencia al cuerpo es un paso seguro al disponerse entre las cosas, como
experiencias que notifican su significado no en la palabra, sino mediante ella, de ahi
que el cuerpo movido se disponga ante lo otro no en mero cuerpo material, sino en
lenguajes entramados con ¢l. Esta facticidad practicada entre el yo y lo otro es una
de las caracteristicas del baile cuando se practica con ocasion de un evento social, lo
que significa que el baile como objetualidad se pregona desde el cuerpo. En la primera
situacion, lo simbolico se vive en la intersubjetividad del espacio, por la determinacion
y el modelaje que hacemos del espacio en la situacion del baile, por lo tanto lo simbolico
lo actuamos en cada cuerpo integrado en un espacio, cuando lo disponemos y lo vivimos
intensamente, y se nos presenta construido, reconociendo en el otro la experiencia del
instante recreado como espacio desde la propia piel. En el segundo caso, de un bailarin
clasico, tenemos la simbologia como fondo, vivida por el cuerpo a distancia, reflejada
en la percepcion como fondo, no excluyendo la construccion del espacio, pero si como
deconstruccion objetual, segin que la presencia asista al evento desde otro espacio.

La simbologia es vivida y asumida en los dos casos, provocando diversos sentidos
como juegos de contacto. Nos encontramos constantemente ante entidades que podemos
concebir como cuerpos, cabe decir: el cuerpo de la musica, el de las instituciones, el del
otro, y en general el mundo como el gran cuerpo que contiene esta diversidad de cuerpos.
Esta capacidad plastica del cuerpo como modulacion de su estar en medio de las cosas
nutre su percepcion, proponiendo nuevas simbologias no como mero nominalismo, sino
como condicion de facticidad que me otorga el significado de lo humano, es decir, de
nuestro cuerpo como unidad, como condiciéon humana extrapolada del yo, en conjuncion
con realidades que me penetran a mi paso por el mundo.

M. Meleau-Ponty nos dice: “Se trate del cuerpo del otro o de mi propio cuerpo, no
tengo otro medio de conocer el cuerpo humano que vivirlo, es decir, reasumir por mi
cuenta el drama que lo atraviesa y confundirme con é1”*. La referencia al baile y al teatro
donde experimentamos el propio cuerpo y el cuerpo ajeno de manera mas evidente, la
realizo en extrapolaciones en forma pedagdgica, dandole vida a mi cuerpo, poniendo mi
ser a disposicion de la vida como gran escenario de actores naturales. Este ofrecimiento
para mi y para el otro es la clara condicion de la mirada dirigida a las cosas, donde
la apertura del mundo como escenario y entramado traza lineas que se entrecruzan y
amarran con otros cuerpos. La piel, si hablamos de exterioridad, puede ser vista como
simple contorno, como margen que me indica el presente del mundo.

Cuerpos compartidos

A proposito del relato de J. Cortdzar, el anuncio del orden que cada ser da a su mundo
como disposicion del para-si, queda expuesto en la intimidad del mundo recreado,
siendo nuestro ingreso en el mundo de las cosas la intervencion sobre lo comun, sobre

4 Maurice MERLEAU-PONTY. Fenomenologia de la percepcion. Planeta D’ Agostini. Barcelona.
1985, p. 18.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 163

otras decodificaciones y definiciones que tienen vida por el ser depositado en ellas;
como cuando observo el retrato de un ser querido en mi sala, y este se realiza alli como
parte del entorno alcanzado por mi presencia. Lo que tenemos alli es el encuentro con
el otro, con mi cuerpo y lo surgido entre éstos. La descripcion fenomenoldgica de esta
manera de significar 1o mio con lo otro o entre cuerpos la expone Husserl en Ideas IIP
con respecto a la constitucion del cuerpo como encuentro con el cuerpo fisico, y con lo
que soy en €l y vivo al sentirme en él y estar dentro suyo.

El encuentro con los cuerpos ajenos es la posibilidad que tenemos de vivirlos, de
ser instrumentalidad como cuerpo de cada quien. Esto podemos llevarlo a cabo como
préstamo que acepta la integracion y penetracion de ese cuerpo, o bien podemos verlo
como consonancia con la corporeidad del otro pregnada para si o para mi. Ejemplo de
esto se encuentra inadvertidamente en los espacios incorporados al ser, cohabitados y
hechos para mi al paso de lo vivido, o en el ejemplo del encuentro sexual, que bien lo
podemos llevar a cabo como reproduccion o significacion de emociones, como seduccion
de nuestros cuerpos. Este tipo de implicaciones, de empoderamiento de espacios, de lo
convenido y catalizado en el encuentro, en el abrazo, o en el estrechon de manos redunda
en compartir mi corporeidad con el otro, dejandolo entrar y significar en mi cuerpo.

La mejor vivencia que nos puede dar forma a esta descripcion la vemos en bailes
que se componen entre dos cuerpos, en la integracion y el entramado dispuesto ante
el espacio del para-si, como reflejo de cuanto compartimos con nuestros cuerpos. El
tango, por ejemplo, en su disposicion del espacio de vinculacion de cuerpos determina
en un abrazo la dualidad que resuelve en un solo cuerpo; pero es de tener en cuenta
que el cuerpo como unidad hace su aparicion como ser en-si, deviniendo para-si, por lo
tanto la aparicion de estos dos cuerpos en el espacio de ejecucion, halla en el abrazo la
restitucion del yo con lo posible: composicion del tango como evento.

Esta observacion del espacio y del cuerpo como surgimiento que se realiza en el tango,
en la salsa, en el bolero o en el pasodoble es el escenario que constituye mi experiencia
con lo que deseo integrar como cuerpo agenciador de experiencias. Observar lo implicador
del cuerpo es dejar clara la invitacion de lo propio con lo ajeno, no como violacion de
espacios, sino como concitar entre y como cuerpos. La observacion que salta a la vista
es lanecesidad de los otros cuerpos, de asumir otras corporeidades y hacerle conciencia,
ya que si observamos en el cuerpo su ser exterior este nos revela el vinculo de otros

3“Asi es posible comprender la opinion de que el cuerpo con sus organos “reacciona” ante las cosas
externas, de que, a consecuencia de ello el yo tiene ciertas percepciones de las cosas y de que sobre la base
de estas percepciones toma posicion frente a ellas de tal y cual manera. De un lado se encuentran las cosas,
entre ellas el cuerpo, que también es solo una cosa, pero una cosa a la que esta enlazada una vida animica
(almay yo no se diferencian), primero percepciones y sensaciones (que tampoco se diferencian) que el alma,
como no puede menos de hacer en su relacion causal con la cosa-cuerpo, de modo peculiar les adjudica un
sitio en el cuerpo en ciertos campos sensitivos, en otros no; lo que requiere una explicacion mas detenida”.
Cf. Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica, Libro
tercero: la fenomenologia y los fundamentos de las ciencias. Universidad Nacional Autonoma de México
— Instituto de investigaciones filosoficas. México. 2000, p. 146.



164- Edward Ortiz Valencia

cuerpos, nos lo reclama y los hacemos explicitos al ver en mi cuerpo al otro como quien
tiene una mano mas grande, como quien da pasos mas extendidos, como quien cuando
me abraza me envuelve totalmente y demas por el estilo.

Las caracteristicas de los cuerpos de una pareja en el baile se hacen evidentes en
el espacio, en el cuerpo vivido, cuando se declara abiertamente a la percepcion como
esta pareja se hace unidad, se envuelve bajo la musicalidad hecha cuerpo. Nuestro
cuerpo se dice a si mismo cosas como: “jqué pareja tan compenetrada!”, “jqué pareja
tan estudiada!”, “jqué pareja tan desarticulada!” Es de esta suerte como en el tango, por
ejemplo, la experiencia hecha en la unidad del abrazo, en ese conocerse uno al otro, en
dejarse sentir como cuerpo propio y compartido, concretamos la experiencia del encuentro
ya que nos pone en condicion de ofrecimiento. Este tipo de valoraciones sobre el si
mismo se dispone como lenguaje corporal en el que la respiracion, el tacto, los olores y
sensaciones hacen una unidad tal, que el préstamo de mi cuerpo es consciente de lo que
busca: hacerse cuerpo compartido como estilo de vida.



Sobre el sentido de la experiencia de cocinar
On the Sense of the Experience of Cooking

JULIO CESAR VARGAS BEJARANO
Departamento de Filosofia, Universidad del Valle
Colombia

Resumen:

Eltexto es una descripcion fenomenoldgica
del proceso del cocinar e intenta abordar las
siguientes preguntas: ;coémo se transforma el
alimento en un plato? y ;en qué medida este
ultimo funge como expresion simbolica para
expresar sentimientos y afecto? El marco
de la descripcion es la actividad del cocinar
realizada en casa, en contraposicion a la
alimentacion que tiene lugar en sitios externos
al hogar. Cocinar para la familia o con los
amigos es una experiencia que se realiza en
la esfera privada, de la intimidad y que abre
la posibilidad al dialogo y al encuentro con
el otro.

Palabras calve: Fenomenologia, senti-
mientos, afectos, cocina, comida.

Abstract:

A phenomenological description of the
process of cooking is presented. The following
questions are revised: How does food turn into
a dish? To what extent the latter does play
a role as a symbolic expression to express
feelings and affection? The framework of the
description is the activity that takes place in
places different to home. Cooking for one’s
family or with friends is activity that is made
on a private scenario; intimacy is involved
and makes some room for dialogue and the
encounter with the other.

Key words: phenomenology, feelings,
affections, cuisine, food.

i Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



166- Julio César Vargas Bejarano

“Las cosas fisicas no pueden ser facilmente aprehendidas o descritas, como
la mayor parte de veces nos parece creer. La mayoria de los acontecimientos son
indescriptibles, pues ellos se realizan en un espacio al cual aun no ha accedido nunca
palabra alguna. Y las obras de arte son las mas indescriptibles de todo. Existencias
plenamente secretas, cuya vida transcurre al lado de la nuestra, que se esfuma”'.
Rilke, R.M. Carta a Franz Xaver Kappus, 17 de Febrero de 1903.

Este texto versa sobre el sentido de la obra de arte culinaria. Para ello, partimos del
presupuesto de que cocinar es también un arte. El ejercicio que realizamos intenta ser
una descripcion de la experiencia del cocinar y debido a que no siempre la preparacion
indiscriminada de un alimento equivale al arte culinario delimitamos la descripcion a
lo que aqui hemos denominado ‘comidas lentas’, esto es, aquellas en las que tenemos
cierta disposicion de preparar algo agradable para nosotros mismos o para otros.

En lo referente al caracter y al método de estas reflexiones podemos responder que
se trata de una descripcion fenomenologica, esto es, el intento de explicitar el sentido
y estructura general de la experiencia del cocinar. Si bien el marco general de esta
descripcion es la estética, no acudimos a los textos clasicos de esta area que desarrollan
el problema ya sea del ser y verdad de la obra de arte, ya sea del buen gusto (por ejemplo
Kant, Schiller, Heidegger y Gadamer).

En la primera parte delimitamos el campo de la experiencia culinaria. Posteriormente
preguntamos por el modo de ser del alimento como capa fundante sobre la cual
construimos el sentido de la obra de arte culinaria. En la tercera parte intentamos, en
primer lugar, describir como es posible que presentifiquemos en un alimento el valor
de lo delicioso y lo exquisito. En segundo lugar, sefialamos dos aspectos basicos del
sentido de la comida compartida, esto es, la manifestacion de afecto y, en cierta medida,
la apertura de la esfera privada.

! Cfr. RILKE, R.M. Briefe an Franz Xaver Kappus, am 17. Februar 1903.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 167

§ 1. Del Arte de la cocina

La tesis de que la cocina es un arte tan valido como la pintura, la literatura o la musica
parece razonable. Como sabemos, un arte, mucho mas que un acopio de técnicas o una
disciplina, se caracteriza por que permite abrir horizontes de mundo y comprender un
aspecto de la experiencia de vida. La culinaria, el arte de cocinar, abre horizontes de
mundo pues gracias a ¢l se puede acceder a nuevas experiencias, esto es, se pueden
descubrir nuevos placeres para el paladar, reproducir la existencia y, ademas, permite la
apertura de nuevos contextos. Asi, cuando alguien aprende a cocinar una nueva receta,
generalmente conoce nuevas técnicas e ingredientes; por ejemplo verduras que antes
casi ignoraba cobran un nuevo sentido después que se ha aprendido su utilidad en la
preparacion de un plato y de que han sido degustadas. Adicionalmente, la experiencia
del cocinar permite a quien practica este arte, interesarse por la cultura y la tradicion de
la que proviene el nuevo alimento que esta aprendiendo a preparar.

Si bien, la actividad del cocinar no genera un producto permanente, sino consumible,
surendimiento, genera un sentido que equivale al simbolismo de lo que se quiere expresar
mediante el alimento preparado, y que se realiza en el gozo comtin del consumo. Cocinar
es un arte, cuyo rendimiento es el plato preparado, al que corresponde una receta rigurosa
que da cuenta de su proceso de produccion; el arte culinario permite la conquista de
nuevos horizontes de experiencia, de nuevas posibilidades de interactuar con los alimentos
y de ofrecerlos a otros®. Con todo, parece importante delimitar el campo de este arte,
puesto que no siempre que alguien cocina lo hace como un despliegue artistico. Asi,
quien en su cotidianidad cocina algun alimento con premura no genera una obra de arte,
tal y como sucede con quien, por ejemplo, prepara un desayuno rapido antes de ir al
trabajo o al estudio. No examinaremos este caso, pues al parecer ese no es el escenario
donde se despliega el arte de la cocina, sino que pertenece a aquellas actividades que se
realizan con el proposito de mantener la existencia, como el dormir. El arte de la cocina
se realiza, mas bien, cuando el cocinero tiene la disposicion de preparar un plato, ya sea
con otros, para otros o para €l mismo, y se compromete en la realizacion o supervision
de la totalidad de ese proceso.

En efecto, el arte de la cocina se desarrolla en las siguientes fases: a) preparacion, b)
confeccion y presentacion del plato y ¢) consumo. En este texto dirigimos la atencion
especialmente al proceso del cocinar en la propia casa, y no nos detendremos en otras
experiencias, como es el caso del consumo de alimentos en los restaurantes o el caso de
una invitacion a almorzar o a cenar, pues el arte culinario se despliega en la actividad
del cocinar y no equivale al consumo de un alimento.

2 Latesis de que la cocina es un arte, no es tan evidente como podria parecer. De hecho, 1lama la atencion
que Schiller en su clasificacion de las obras de arte, no tiene en cuenta en absoluto el arte de cocinar.
Cfr. SCHILLER, Schema iiber den Dilettantismus, Samtliche Werke, Carl Hanser Verlag, Miinchen, 1962,
p. 1048.



168- Julio César Vargas Bejarano

Como es obvio, la relacion con alimentos varia segun los contextos en que tratamos
con ellos. Asi, podemos contrastar dos situaciones: de una parte los alimentos pueden ser
preparados personalmente en la intimidad del hogar, de manera que el plato es producto
de una intencion especifica; en este caso, hay una produccion, en la que si bien el objeto
no tiene una larga durabilidad en el mundo, ni es producido para ser comercializado, con
todo, su finalidad es el deleite y el cultivo del buen gusto. De otra parte, la relacién con
el alimento puede tornarse como una actividad dirigida exclusivamente al sostenimiento
de la vida, cuando alguien va, por ejemplo, a un restaurante de ‘comidas rapidas’, con el
fin exclusivo de alimentarse. En este caso, la comida no alcanza el nivel del simbolismo,
esto es, no se puede ver como la ofrenda de una persona a otra, porque la primera ha
producido algo especial que desea compartir con el otro. Lo anterior da pie para formular
la tesis de que la actividad del cocinar trasciende el sentido de ser un medio para el
sostenimiento de la vida y llega a ser un arte cuando el “cocinero” toma la iniciativa de
ponerse en la tarea de preparar un plato, ya sea para otro o para ¢l mismo.

La experiencia culinaria s6lo es posible en el marco de las comidas ‘lentas’; el plato
que alli es preparado se puede tornar en simbolo, pues permite expresar afecto e incluso
estados de animo. El plato servido es el producto final de un proceso que va desde la
seleccion y compra de los alimentos, pasando por su preparacion, la adecuacion de la
mesa y del recinto en general, hasta su presentacion final.

La comprension del sentido de la preparacion de la comida exige clarificar en primer
lugar qué es un alimento y en segundo lugar cual es el tipo de relacion que se tiene con
ellos cuando se prepara una comida o plato. El alimento se ofrece como un objeto que es
algo mas que una cosa espacial, pues posee un valor determinado que sirve de base para
lo que consideramos como de ‘buen gusto’ y apto para compartir con otros, familiares,
amigos o allegados.

§ 2. Hacia una descripcion de la experiencia del alimento

La comprension del ser propio de un plato que pueda ser considerado como ‘obra de
arte’, exige clarificar previamente qué es un alimento. En nuestra relacion con nuestro
entorno opera un instinto que nos permite distinguir claramente un alimento de cualquier
otro objeto fisico; un alimento es aquello que se puede consumir porque tiene el valor
de reproducir la existencia. Los alimentos tienen, ademas, un sabor para ser degustado;
sin embargo, debemos tener presente que no todo comestible es alimento, pues ellos
pueden ser simples ‘pasabocas’, esto es, objetos que se dejan digerir y asimilar a nivel
organico, pero cuyo valor alimenticio es casi nulo, y que antes que favorecer la salud
-si se consumen excesivamente- pueden atentar contra ella. El alimento se caracteriza
esencialmente porque tiene el valor de reproducir la existencia® y porque posee un

3 La oracion del Padre Nuestro expresa en cierto modo el sentido que tienen los alimentos, en términos
de la prolongacion de la existencia e incluso de su sacralidad, esto es, de su misterio (en cuanto a su funcién
y asu origen). Me refiero al verso que solicita: “Danos hoy nuestro pan de cada dia.” (Mt VI, 11; Lc¢ XI,
3). Por lo mismo llama la atencion que la tradicion cristiana y catolica hace acto de fe de la presencia de
la divinidad en el pan y el vino.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 169

sabor que puede ser disfrutado®. Asi, por ejemplo, hay ciertos objetos comestibles que
no son alimentos, como es el caso de algunas golosinas, pero también hay productos
que son alimenticios, como es el caso del suero, o de las vitaminas en pastas, que
normalmente no cuentan como alimentos. Prueba de que un alimento tiene un valor, es
que usualmente prestamos atencion a aquello que consumimos, a su valor nutritivo, a
su sabor, la manera como puede incidir en el metabolismo y sus propiedades para ser
cocinado. Asi, la alimentacion tiene que ver especialmente con la nutriciéon y con la
renovacion de las fuerzas necesarias para la conservacion de la vida; de ahi, que cada
quien tiene la expectativa de que los alimentos que consume no le generen malestar
fisico, ni psiquico; salvo que los ingiera deliberadamente para atentar contra su salud,
como es el caso de las drogas.

El alimento se ofrece como un objeto fisico especial susceptible de ser consumido. En
una primera aproximacion se ofrece como un objeto determinado a la percepcion visual
y, en este sentido no se diferencia de otros objetos. A lo anterior hay que afadir que la
relacion que tenemos con ellos se plenifica cuando lo probamos, en ese primer nivel
de la experiencia el lenguaje como palabra aun no entra en juego; pues alli predomina
una relacion basicamente sensitiva, tal y como sucede en la percepcion de un color.
Posteriormente, para describir la experiencia de degustar una comida o alimento se
requieren expresiones lingliisticas que remiten a las sensaciones en general que tenemos
al degustar un alimento, sin por ello alcanzar a describir su sabor plenamente. Asi, por
ejemplo, cuando probamos una naranja decimos que sentimos su sabor dulce o amargo
y, con ello, mas que describir al objeto, lo que hacemos es atribuirle un sentido, sin dar
cuenta propiamente de su sabor. Saber que la naranja sabe dulce, quiere decir que el objeto
se nos presenta en uno de sus diversos aspectos, que no se deja conceptuar plenamente
y la sintesis de estos diversos sabores y propiedades fisicas del objeto la denominamos
como “naranja”. De ahi que debe distinguirse entre: a) la sensacion del sabor de la naranja,
b) el sentido que damos cuando describimos su dulzura y ¢) el objeto naranja.

Ya desde la percepcion visual de un alimento preparado o por lo menos ‘maduro’,
comestible, y en el contexto del apetito, operan una serie de estructuras -podriamos
decir- pasivamente, esto es, sin la atencion consciente del yo. Asi, por ejemplo, cuando
alguien tiene hambre y percibe un alimento que le gusta, se genera la pulsion de intentar
acercarse a €l, olerlo, tocarlo y consumirlo; y en el caso de la degustacion o consumo,
también intervienen las quinestecias o movimientos corporales de asimilacion, pulsiones,
sintesis de las sensaciones gustativas, entre otras. Las mencionamos asi sea de paso,
ya que tematizar a fondo cada una de estas estructuras nos desviaria mucho de nuestro
objetivo principal. Las quinestecias permiten al modo de habitualidades la prension,

4 Si bien contribuyen al proceso de produccion culinaria, no todos los ingredientes con que preparamos
una receta de cocina son alimentos, tal es el caso de un condimento. De hecho cuando estamos, por ejemplo,
ante una porcion de “comino” usualmente no sentimos deseo de consumirlos, sino de probarlos para tener
experiencia de su sabor.



170- Julio César Vargas Bejarano

manipulacion y deglucion del alimento. Las pulsiones llevan a buscar el alimento, e
incitan a consumirlo hasta alcanzar la satisfaccion del apetito. Las sintesis operan al
momento de sentir la simplicidad del sabor de un alimento a pesar de que éste ofrezca
multiples sensaciones gustativas, asi por ejemplo cuando consumimos un alimento
agridulce en el que podemos diferenciar claramente ingredientes como la pifia (en el
caso de una pizza hawaiana) de otros sabores que contrastan (por ejemplo el jamon)?;
en esta funcidon también interviene el sentido olfativo, pues el olor tiene cierta similitud,
con el sabor de un alimento. Asimismo, las sintesis de sensaciones gustativas entran en
juego, cuando sentimos la dureza, la suavidad o la fluidez del alimento. Estas sintesis
ofrecen un entramado de nuestras sensaciones y tienen por condicion de posibilidad
la temporalidad vivida. En este sentido, la relacion con el alimento es principalmente
de caracter temporal. Si bien, cuando deglutimos un alimento, atn lo sentimos como
objeto trascendente (pues atin no ha sido asimilado o metabolizado), se trata de un objeto
particular al que normalmente no se le atribuyen categorias fisicas, como peso, masa,
etc. El alimento tiene el sentido de un objeto que, de algiin modo, tiene como finalidad
ser asimilado o consumido por el cuerpo. Asi, el consumo es sinénimo de asimilacion,
esto es, el alimento ya no es un objeto trascendente, salvo en los casos en los que la
asimilacidn falle y surjan problemas digestivos.

La relacion con los alimentos esta mediada por las habitualidades®. El cuerpo esta
habituado a cierto tipo de alimentacion, que a su vez es determinada por el mundo
entorno en que habita quien los consume y por su historia personal. El consumo de los
alimentos se realiza de acuerdo con los ciclos circadianos, de las semanas e incluso
mensuales y anuales. Estas determinaciones son tan decisivas que una alteracion puede
influir al metabolismo, por ejemplo las comidas diarias, el desayuno, almuerzo y cena
se suelen diferenciar y si alguien decidiera intercambiar arbitrariamente su orden le
afectaria su metabolismo e incluso su estado animico. Al respecto sabemos que de noche
es recomendable cenar livianamente y que el desayuno resulta decisivo para el inicio
de una jornada de trabajo. Podriamos anadir que el alimento transforma sigilosamente
el cuerpo y esto se evidencia en el hecho de que cualquier alteracion afecta la salud, tal
es el caso cuando alguien afirma que le sentdé mal la comida o que se preocupa por la
obesidad, por el colesterol, etc.

5 Esta sintesis de los datos sensibles esta fundada en otra sintesis de caracter formal, mas profunda y
decisiva, que constituye la vida de la conciencia: la sintesis temporal. Este tema no lo podemos profundizar
en este trabajo. Cfr. Husserl, E.: Zur Phdnomenologie des inneren Zeitsbewusstseins, Hua. X, (1893-1917).
Hrsg. v. R. Boehm. 1966. Hay traduccion espafiola Fenomenologia de la conciencia del tiempo inmanente.
Bs.As. Ed. Nova. 1981. Trad. Otto E.Langfelder.

¢ Nuestras habitualidades, esto es, los modos como hemos aprendido a comportarnos y a relacionarnos
con los objetos, estan determinadas por los ciclos temporales del dia, de la semana, del afio. Cfr. Held, Klaus.
La experiencia generativa del tiempo. En: Escritos de fenomenologia. Nos. 33-34, Bs. As., 1988.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 171

En definitiva, los alimentos poseen un valor cuyo fin es preservar y reproducir la
vida, por medio de su consumo y asimilacion cada quien se fortalece y se afirma en
cuanto satisface la pulsion de vida’, al tiempo que tiene la posibilidad de degustarlos
y paladearlos. Terminemos este punto sefialando que la alimentacion y el trato que
tenemos con los alimentos reflejan aspectos psicoldgicos y atin sociologicos; un signo
de autonomia personal se evidencia cuando alguien logra, como se dice popularmente,
“ganarse el pan con el sudor de la frente.” Asi, hay una gran diferencia cuando alguien
accede a los alimentos mendigandolos, que poniendo ¢l mismo el empefo y los medios
para conseguirlos. Ademas, hay que tener presente que los alimentos en general y los
modos de prepararlos estan en estrecha relacion con la historia personal de cada quien,
esto es, con el mundo entorno y la cultura a la que pertenece®.

§3. Esbozo de la produccion de la obra de arte culinaria

El tema que abordamos en este paragrafo es la produccion del sentido de la obra de
arte culinaria. El analisis exige centrar la atencion en el proceso del cocinar, en el que
tienen lugar un tipo de relacion con el alimento y la produccion del plato; aqui planteamos
la tesis de que en éste ultimo son expresados los estados de animo y la constitucion de
los valores de lo delicioso y lo exquisito. Finalmente, abordaremos la pregunta de por
qué la comida compartida cobra un sentido especial del que carece el consumo de los
alimentos en solitario.

3.1. Del plato preparado como expresion de sentido
La comida cumple una funcion que desborda la alimentacion y el sostenimiento de la
vida, pues ella también funge como simbolo o medio de comunicacidn personal. Asi,

7 El siguiente poema de Bertolt Brecht muestra el valor que representa la alimentacion, en términos de
la preservacion de la vida. Al tiempo que da cuenta del sinsentido de la pregunta por su utilidad, es decir,
resulta infundado mantener la pregunta por la finalidad de valores supremos como la preservacion de la
vida, el amor, la libertad, entre otros. El poema de Brecht nos deja entrever que este tipo de valores no se
dejan medir por el baremo de la utilidad.

El servidor de la finalidad
El sefior K formul6 las siguientes preguntas :

“Cada mafiana mi vecino coloca musica en su equipo de sonido. Para qué coloca ¢l musica? Escucho
la repuesta, porque ¢l hace gimnasia. Y por qué hace gimnasia? Escucho la respuesta, porque necesita
fuerza. Y para qué necesita fuerza? Porque debe vencer a sus enemigos en la ciudad, afirmo él. Y por qué
debe vencer al enemigo? Escuché de nuevo la repuesta, porque ¢l quiere comer.

Después de que el sefior K habia escuchado que su vecino ponia musica, para hacer gimnasia, hacia
gimnasia para estar fisicamente fortalecido, queria estar fisicamente fortalecido para golpear sus enemigos
y golpea sus enemigos para poder comer, entonces formulé la pregunta: “Y para qué come é1?”.

Cfr. Bertolt Brecht: Geschichten vom Herrn Keuner, in: Prosa 3, Sammlungen und Dialoge, Werke, Bd.
18. Frankfurter Aufgabe, Suhrkamp, Frankfurt am Main, 1995, S. 448-449.

8 Este punto abre otro tema de reflexion que no tematizaremos aqui, a saber, como los alimentos que
cocinamos estan determinados por la cultura en que crecimos, por la familia y, en general, por las experiencias
que de ellos hemos tenido en nuestro desarrollo personal.



172- Julio César Vargas Bejarano

cuando alguien cocina especialmente para otro, lo que ¢l ha producido funge como medio
para la expresion de su afecto e incluso de su estado de animo. Que la comida cumple
una funcion simbdlica, se deja ver en el hecho de que ya su preparacion puede verse
como una interpretacion de como y en qué proporcion deben contribuir los ingredientes
al proceso, el sabor que debe tener el plato y atin como debe confeccionarse para su
presentacion. La interpretacion se pone de manifiesto en el trato que da el cocinero al
alimento, el cual se expresa en todo el proceso de preparacion (la seleccion y manipulacion
de los alimentos, el control de las mezclas justas en el momento oportuno, respeto de los
tiempos de coccion, de alifiado, etc.). En este proceso hay un intento de hacer presentes
en el plato los valores de lo agradable, lo delicioso, lo nutritivo y lo bello.

La simbologia del plato como obra de arte reside en su mediacion entre dos regiones
distintas, entre las pulsiones’ e instintos y el sentido propiamente expresado, esto es,
el afecto hacia la persona para quien alguien cocina, la seguridad que proporciona el
alimento como medio de reproduccion de la existencia, la confianza que alguien tiene en
aquellos con quien comparte una comida. Aqui surge la pregunta sobre como se proyecta
el campo de lo pulsional en la obra de arte, en la produccion del sentido de lo delicioso
y lo bello. Partimos del presupuesto de que el sabor de lo cocinado, no s6lo depende de
la calidad de los alimentos seleccionados, sino también del estado de animo de quien los
prepara. Lo anterior se refleja en la expresion popular de que el mejor ingrediente es el
amor. Esto quiere decir, que basta una buena disposicion para lograr preparar un buen
plato y de que no hay necesidad de que haya una gran cantidad de insumos.

Preparar un buen plato de comida exige una actitud especial, un buen estado de
animo. ;Como sucede esto? En primer lugar se requiere concentracion; cuando alguien
prepara un plato y para ello, por ejemplo, corta una cebolla, lava el arroz, pone a hervir
agua para la pasta, etc. debe estar atento a lo que hace y permitir que el proceso avance
segun el modo esperado. Este proceso se caracteriza porque en ¢l hay una manipulacion,
un tratamiento de los alimentos, en el que se hace uso de una técnica basica, como es
el caso del cortar, pelar, mezclar, etc. Con todo, al parecer no basta el dominio de las
técnicas, sino que hace falta que quien cocina tenga agrado o buen gusto por lo que
prepara. ;Como se transpone este ‘buen gusto’ en el alimento?'’ Si bien las quinestecias,
es decir, los movimientos corporales, en cuanto modos conscientemente aprendidos y
habitualizados, posibilitan el desarrollo de las técnicas del cocinar, sin embargo en la
preparacion se juega algo mas que este formalismo; se trata de un virtuosismo semejante
al de la interpretacion musical; cuando alguien logra descentrar su atencion del modo

? Entendemos por pulsion el impulso o fuerza que nos motiva a realizar un acto, ya sea un movimiento
corporal, ya sea mediante la toma de posicion ante cierto objeto. Si bien la pulsion es una fuerza biologica
y psiquica, puede tematizarse también como condicion de posibilidad para la realizacion de nuestros actos.
La pulsion, como el instinto demandan un cumplimiento, una satisfaccion o plenificaciéon. Como se sabe,
este concepto ha sido ampliamente tematizado en la tradicion filosofica, asi por ejemplo son clasicos los
analisis de Fichte, Freud y Husserl.

10 Podriamos plantear la pregunta al revés sin alterar por ello su sentido: Como se transpone ‘la mala
gana’ en el alimento?



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 173

como realiza sus movimientos y da lugar a su libre expresion, abre un espacio a la
creacion, a la expresion de la pulsion. La receta opera al modo de una estructura (tal y
como sucede con la partitura), que es un punto de referencia basico, pero no basta cefiirse
estrictamente a ella, sino que ella da lugar a la libre interpretacion, a la creatividad; lo
cual se traduce en que alguien puede agregar o quitar ingredientes, acortar o prolongar
tiempos de coccion, etc. Esta variacion solo es posible cuando la persona gana confianza
en si misma, pues ya ha adquirido dominio en el arte. Cocinar como cualquier arte, exige
un compromiso con la obra y asumirla. Al respecto cabe afiadir que asi varias personas
cocinen al tiempo, tan solo una de ellas debe dirigir el proceso, de lo contrario se corre
el riesgo de que se malogre el resultado. Este sentido se expresa en el refran aleman:
“Muchos Chefs dafian el plato”.

Las anteriores consideraciones nos permiten afirmar que cuando alguien se arriesga
a aprender a cocinar logra abrir nuevas vias para expresar su afecto y para compartir
con aquellos que le son cercanos lo que él ha elaborado por si mismo.

3.2. Del sentido del compartir con otro(s) la obra de arte culinaria

(Por qué cocinar con y/o para otro(s) es mas agradable que cuando tan sélo se cocina
para si mismo? Si bien esta pregunta es muy compleja ya que exige dar cuenta de las
relaciones interpersonales que se dan en el escenario de la comida compartida, sin
embargo nos detendremos en el sentido del compartir y en el agrado y gusto que suscita.
De esta experiencia resaltaremos un aspecto que ya hemos enunciado antes, a saber, que
el cocinar para otro es simbolo de afecto y de apertura de la esfera intima.

a. El escenario de la mesa como espacio para alimentar el cuerpo y el espiritu

Partimos del supuesto de que cuando alguien invita a otro a comer a casa -si no
esta procediendo estratégicamente- le manifiesta un afecto y confianza. Esto se debe a
que cuando ¢l mismo ha cocinado, ha dispuesto del tiempo y de la dedicacion que ello
requiere. Asimismo, el anfitrion esta en disposicion de ofrecer al otro algo que ha sido
preparado directamente por ¢l mismo con esmero. Como deciamos arriba, cocinar exige
prestar atencion a todo el proceso de preparacion, con el fin de lograr una armoniosa
y exquisita combinacion en el sabor del plato y de realizar una acorde presentacion
de la comida. Por lo anterior, se puede decir que cocinar para otro es tan dispendioso
y extenuante que normalmente no estamos dispuestos a cocinar cotidianamente para
distintas personas.

La comida en el contexto de una invitacion personal a la casa no s6lo se torna simbolo
para expresar afecto, sino que también procura la satisfaccion de poder ofrecer algo,
una obra, de la cual hay una apropiacién comun, directa e inmediata''. En efecto, en el
escenario de la mesa compartida se da la ocasion para alimentar el cuerpo, pero también
al espiritu. En este sentido, cabe mencionar que -segtn los conocedores del tema- la

' Esta apreciacion se la debo a una conversacion con Alba Nubia Rodriguez.



174- Julio César Vargas Bejarano

mejor prueba de acogida y gusto por lo cocinado es que la persona, a quien le ofrecemos
nuestro plato, lo consume totalmente. Asimismo, prueba de que la comida compartida
alimenta también el espiritu es el horizonte de didlogo que se abre al momento de
compartir la comida y después de la misma.

b. Cocinar como apertura de la esfera intima

Otro sentido propio de la experiencia de compartir la comida es que alli se efectia
una apertura de la esfera de la intimidad. En efecto, cuando alguien invita a otro, por
ejemplo a cenar y cocina para esa ocasion, lo hace generalmente en su propio hogar,
en el cual puede disponer de amparo y seguridad'. Asi, abre la posibilidad para que
el otro sea huésped y visite su morada. Que la experiencia del comer pertenece a la
esfera de la intimidad se puede evidenciar en los siguientes casos: a) en el disgusto que
ocasiona interrumpir este proceso abruptamente, por ello muchas personas tienen la
costumbre de no atender- por lo menos por extenso -al teléfono cuando estan comiendo
o cocinando. b) El deseo de privacidad también se pone de manifiesto cuando alguien va
solo a un restaurante, donde no conoce a casi a nadie; el sentimiento de soledad le lleva
normalmente a centrarse en sus pensamientos y a entrar en una especie de ‘privacidad’
de la cual no quiere ser perturbado.

En definitiva, cuando alguien invita a una persona cercana a comer algo que ¢l
ha preparado por si mismo en su hogar, equivale a una manifestacion de afecto y de
amistad, en la cual se da la oportunidad de abrir horizontes para el encuentro y el dialogo.
Asi mismo, compartir esta experiencia estética permite vivir de un modo distinto la
temporalidad, pero ello exige del anfitrion preparacion y esmero, a tal punto que si €l
siempre es el que debe cocinar normalmente no esta dispuesto a tener invitados en casa
cotidianamente.

12 Para una descripcion fenomenologica de la experiencia del hogar cfr. Otto BOLLNOW: Mensch und
Raum., Stuttgart, Kohlhamer, 2000. Hay traduccion al espafiol. Hombre y espacio.



La ardua liberacion de la interpretacion
The Arduous Liberation of Interpretation

CARLOS B. GUTIERREZ
Universidad de los Andes
Colombia

Resumen:

En un fragmento pdéstumo sostuvo
Nietzsche hace ya ciento veinte afios que
“Contra el positivismo que se detiene
ante el fendémeno sdlo hay hechos yo
diria: no, justamente no hay hechos, s6lo
interpretaciones”. A partir de la rebelion
de Nietzsche me propongo en este trabajo
reconstruir a grandes trazos la historia del
sometimiento y de la habilitacion de la
interpretacion en el discurrir filoséfico del
siglo XX y destacar los aires de liberacion
que circundan hoy a las ciencias humanas en
razon de la concientizacion creciente de la
temporalidad radical de lo humano. Ello nos
llevara a explorar planteamientos ontologicos
que le hagan justicia a la movilidad de la
comprension interpretativa.

Palabras claves: Nietzsche, Positivismo,
Interpretacion, Liberacion, Hermenéutica.

Abstract:

In a posthumous fragment from one
hundred twenty years ago Nietzsche held
that, “Against positivism that stopped before
the phenomena with there are only facts, 1
would say: precisely speaking, there are no
facts, but only interpretations.” Beginning
from Nietzsche’s rebellion I propose in this
work to reconstruct in broad strokes the
history of submitting to interpretation in the
philosophical flow of the twentieth century,
and to highlight the air of liberation that
today surrounds the social sciences, due to the
growing awareness of the radical temporality
of the human. This will lead us to explore
ontological proposals that do justice to the
mobility of interpretative understanding.

Key Words: Nietzsche, Positivism, inter-
pretation, liberation, hermeneutic.

 Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.* op. cit. p. 315.



176- Carlos B. Gutiérrez

Vivir en un mundo determinado globalmente por imagenes fugaces de portentosa
manipulacion electronica tiene que habernos sensibilizado al fluir incesante de todo
sentido, cuyo sistematico desconocimiento hizo que durante tanto tiempo se desfigurase
ideoldgicamente la creatividad interpretativa del ser humano. A partir de la rebelion
de Nietzsche me propongo en este trabajo reconstruir a grandes trazos la historia del
sometimiento y de la rehabilitacion de la interpretacion en el discurrir filosofico del
siglo XX y destacar los aires de liberacion que circundan hoy a las ciencias humanas
en razon de la concientizacion creciente de la temporalidad radical de lo humano. Ello
nos llevara a explorar planteamientos ontologicos que le hagan justicia a la movilidad
de la comprension interpretativa.

1. La rebelion contra el positivismo

Enun fragmento pdstumo sostuvo Nietzsche hace ya ciento veinte afios que “Contra
el positivismo que se detiene ante el fendomeno solo hay hechos yo diria: no, justamente
no hay hechos, solo interpretaciones™. Para ¢l todo acontecer tenia caracter interpretativo
puesto que no hay acontecimiento en si alguno; lo que acaece, lo que cada vez es del caso,
es un grupo de fendmenos escogidos y reunidos por un intérprete?. Hablar de un estado de
cosas en si era para Nietzsche tan disparatado como hablar de un sentido en si: un sentido
tiene siempre que ser insertado interpretativamente para que pueda haber un estado de
cosas en medio del fluir y refluir de la vida, sabiendo que el hombre s6lo encuentra en
las cosas lo que ¢l mismo ha puesto en ellas. La verdadera tarea del ser humano no es
por tanto la de constatar estados de cosas sino la de poner, querer y disponer creativos,
fijando objetivos y configurando lo factico hacia ellos, todo lo cual era para Nietzsche
interpretar’. Interpretar no era, sin embargo, una empresa subjetiva; quien interpreta y
se interpreta es el ser de lo que es, la voluntad de poder, los instintos*.

! Friedrich NIETZSCHE. Samtliche Werke, Kritische Studienausgabe, Berlin 1980, Bd. 12, p.315
2 op. cit. p. 38

3 op. cit. p. 359

4 op. cit. p. 315



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 177

El conocimiento es fabula, segin Nietzsche, y la verdad un ejército movil de
metaforas necesarias en su momento para la auto-afirmacion del ser humano y, como
tales, ilusiones de las que se olvida que lo son; de ahi que la objetividad no pase de ser
la convencion de mentir seglin una convencion fija’. La interpretacion, por el contrario,
es una categoria universal porque la vida con su caracter perspectivo es justamente el
proceso de interpretacion de si misma, es decir, de su esquematizacion en perspectivas y
horizontes en interés de su conservacion y de su escalacion. Lo que existe emerge para
Nietzsche del juego azaroso de las fuerzas, juego que deciden quienes se apoderan de los
sistemas de reglas, de por si libres de significacion esencial, y les imponen la direccioén
de su voluntad, es decir, una nueva interpretacion®. El devenir de la humanidad no es
asi otra cosa que toda una sucesion de interpretaciones; y la genealogia es justamente
la memoria critica del surgimiento de las diversas interpretaciones de las morales, de
las nociones metafisicas y de los saberes socialmente sancionados.

Nietzsche captdé muy temprano la razén de la enorme resistencia a aceptar que en lugar
de la verdad absoluta y de hechos inconmovibles haya interpretaciones. El entrevio que
el pensamiento europeo no es mas que la reiteracion continuada del idealismo platonico
que por encima de la realidad fenoménica, siempre cambiante, privilegia a lo inmutable,
a lo eterno, y lo venera como esencia de todo lo que es. En esta eternitis convergen las
tres grandes fuerzas de lo que podriamos llamar “el sindicato intelectual de occidente™:
la filosofia, la religion cristiana y la ciencia. Mientras que la filosofia platonizante da
por supuestas la verdad eterna, la inmortalidad del alma y la identidad inmutable de la
conciencia, el cristianismo, por su parte, no ceja en su empeno de que desconozcamos la
temporalidad de nuestra existencia a fin de que a nuestro paso por este valle de lagrimas
acumulemos tantos puntos como podamos para la vida eterna, patria y verdadero destino
de la criatura humana; la ciencia, finalmente, cifra su trabajo en formular leyes que sean
expresion matematica de lo que hay de constante en el ir y venir de los fenomenos.

Para liberarnos de semejante tirania de lo absoluto Nietzsche vuelve a temporalizar
lo que el “sindicato occidental” habia desfigurado como ideal e inmortal: en vez de
ideas eternas nos habla de interpretaciones que se suceden en el tiempo seglin intereses
y perspectivas. El sentido historico a la manera de Nietzsche asume por tanto la necesaria
incompletud de todo comprender junto con la injusticia de la propia unilateralidad y no
se impone abstinencia valorativa alguna’.

Valga relievar que Nietzsche no descubrio la universalidad de la interpretacion en
la vida humana; ¢l volvid tan sélo a hacer conciente algo que siempre se supo pero
que se encubrid y reprimio desde los inicios de la modernidad. Los griegos crearon las
matematicas y tuvieron ciencia (episteme) que se ocupaba de lo que acaece por necesidad
y como tal es susceptible de leyes universales. Lo que nunca se les ocurrio, sin embargo,
fue someter el ambito de lo humano a las determinaciones de la ciencia; ellos sabian

° Friedrich NIETZSCHE. Samtliche Werke, Bd. 1, pp. 880-881
¢ Michael FOUCAULT. Nietzsche, la genealogia, la historia. Valencia 2000, p. 41
7 op, cit. p. 54



178- Carlos B. Gutiérrez

que ese ambito era el de lo que siempre puede ser de otra manera y que requeria por
tanto de una razoén practica, libre de afanes universalizantes, que nos permita estar a
la altura de circunstancias siempre diferentes. Tanto en sus origenes miticos como en
forma ya de hermeneutike techne el ejercicio practico transformativo y comunicativo del
interpretar se contrapuso asi a la teoria como contemplacion de esencias eternas. Mas
tarde el Imperio Romano conocid como ninguno la funciéon medular de la jurisprudencia
interpretativa en el despliegue del derecho y de la justicia. La Edad Media, por su parte,
supo muy bien que la palabra divina requeria de la mediacion interpretativa de la prédica
y de la exégesis.

Fue solo la necesidad sentida de descubrimientos e innovaciones que mejorasen la
condicion humana sobre la tierra la que llevo a los modernos a desdefiar la tradicion de
los clasicos, a deslarvar la miseria epistemologica connatural al ser humano y a plantear
la imprescindibilidad del método cientifico, a manera de autopista inica y acumulativa
del progreso por la que debe transitar todo verdadero saber de dominacién. A partir de
Bacon la experiencia humana cotidiana se ve relegada por la experiencia artificiosa del
cientifico que supera las limitaciones connaturales y el azar de todo lo que no es preciso,
que ahora se ve descartado como subjetivo. Asi se inicia el desconocimiento sistematico
de la interpretacion en el comprender.

2. El contraataque de los datos brutos

Lo dicho por Nietzsche sin tapujos a fines del siglo XIX en abierta rebelion contra el
positivismo de Comte choco con el neokantismo académico entonces imperante, para
el cual la tarea de la filosofia se reducia a aclarar las condiciones logicas de la ciencia
exacta, tal como se daba en la fisica matematica, la cual brindaba una imagen del mundo
rigurosamente ajustada a leyes. A comienzos del siglo XX, no obstante, tuvo Nietzsche
su “cuarto de hora” en la atmosfera apocaliptica de lo que se dio en llamar /a crisis de la
cultura en torno a la primera guerra mundial y en tiempos de la Reptblica de Weimar;
inspirado por “la optica del artista” vibro entonces por doquier el anhelo de proximidad
a la vida y el rechazo ideoldgico de la ciencia, cuyo principio faustico de causalidad
aparecio en £/ ocaso de occidente de Spengler como opcion desmembradora y de muerte
contrapuesta a la creatividad de la vida.

La dimension interpretativa de la vida se vio luego tajantemente excluida a manos
de la filosofia de la ciencia que domin6 desde los tempranos afios veinte hasta bien
entrada la segunda mitad del siglo XX, la cual s6lo se ocupd de cuestiones relativas a
los fundamentos de las matematicas y a la metodologia de las ciencias naturales exactas
asi como de la consistencia logica de las teorias vistas como conjuntos proposicionales.
Esta filosofia resultdé de la rehabilitacion del positivismo que bajo el nombre de
empirismo logico florecio en Viena durante los afos veinte y que a raiz de la persecucion
nacionalsocialista de profesores judios se desplazd a los Estados Unidos, en donde
termind sobreviviéndose. Resucitado a una segunda vida en Nueva York y en Chicago
el positivismo 16gico revivio los dogmas decimononicos del monismo metodoldgico,
de la funcion canonica de las ciencias naturales exactas y de la concepcion causal de la



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 179

explicacion cientifica y se propuso reconstruir el conocimiento de manera que no hubiese
necesidad de apelar a la interpretacion o a juicios no susceptibles de verificacion. Dato
e interpretacion se excluyen reciprocamente: jtal fue su dogmatica divisa! El elemento
basico para esa reconstruccion del conocimiento fue la impresion o dato sensorial, unidad
de informacidn supuestamente no aportada por juicio alguno y que por definicion no
contiene nada de apreciacion o de interpretacion, siendo por ello literalmente un dato
bruto, para emplear la expresion de Anscombe y Searle. La ambicion positivista fue la
de lograr la reconstruccion a partir de tales datos brutos mediante juicios basados en
una certeza que prescindiese de toda intuicion subjetiva. No en vano calificod Adorno al
positivismo de “puritanismo del conocimiento™.

Por aquellos afios, coincidiendo con la primera edicion de La construccion logica
del mundo de Carnap, paraddjicamente aparecio Ser y Tiempo, obra en la que culmind
el proyecto de una Hermenéutica de la facticidad en el que Heidegger habia laborado
todo un decenio. ;Por qué necesitaba la vida de hermenéutica? Porque el ser humano en
vez de asumir y de tomar en sus manos su propia existencia se ve absorbido por el mundo
y cae en la interpretacion de su ser que esté de moda, entrevio el joven Heidegger. La
interpretacion de la propia auto-comprension era la instancia que le permitia al ser humano
contrarrestar su tendencia arruinante, “destruir” criticamente concepciones cientifistas
entonces en boga y desplegar en su lugar el poder ser que tenia que asumir expresamente.
Ahora no era la teoria de la interpretacion sino el interpretar mismo el quehacer de una
hermenéutica elevada a filosofia con miras a alcanzar la auto-transparencia del ser del
ser humano.

Mencionemos de paso que James, Dewey, Bergson y Husserl ya se habian percatado
de la inexistencia de semejantes datos brutos. Rigurosamente hablando no hay hechos
puros y simples ya que todo hecho es desde un comienzo seleccionado mediante
actividades mentales a partir de un contexto universal. En vez de afirmar que no hay
hechos sino interpretaciones podemos decir mas propiamente que hechos son siempre
interpretaciones. Esto no significa que, en la vida diaria o en la ciencia, seamos incapaces
de captar lo que es mundo; si mas bien que solo aprehendemos de ¢l los aspectos que
nos son relevantes ya sea desde lo que hacemos o desde el punto de vista del cuerpo de
reglas procedimentales del pensamiento aceptado como método cientifico’. Esos son
los hechos cuyo sentido es la facticidad de creencias, usos y valoraciones compartidas
que constituyen un sistema de vida. Es muy diciente que los aspectos de la realidad que
en una sociedad son seleccionados como puntos cotidianos de referencia y convertidos
asi en hechos, dejen de serlo a los ojos del extranjero que viniendo de otra cultura y
de otro entorno orienta su quehacer por otros “hechos”'?, tal como lo constatd Alfred

8 Theodor ADORNO. Einleitung, en: Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie. Neuwied
1969, p.67

9 Alfred SCHUTZ. The problem of social reality. Collected papers I, The Hague 1962, pp. 3-5

10 Alfred SCHUTZ. Studies in social theory, Collected papers II, The Hague 1964, p. 91 ss. Ver el trabajo
de José GRANES “La realidad y la relatividad de los hechos cientificos”.



180- Carlos B. Gutiérrez

Schiitz. Como bien lo dice el juego de palabras atribuido a Bachelard un fait est un fait,
un hecho es siempre hecho.

3. La rehabilitacion de la interpretacion en la convergencia de lo analitico y lo
hermenéutico

Al desistir Wittgenstein en los afios treinta de la idea de un lenguaje universal que
reproducia hechos pudo pensar en estrecha e inseparable relacion lenguaje y formas de
vida, para lo cual acufi¢ la nocion de juego de lenguaje. La comprension del lenguaje
dejo de apoyarse en la accesibilidad intuitiva de reglas logicas universales y paso a
consistir en un saber practico gracias al cual todo juego de lenguaje se entiende desde
si mismo, desde la relacion especifica de significado y praxis social. En los juegos de
lenguaje como formas de vida hay asi diferentes versiones del sentido de la vida que
respetar; este analisis de las condiciones de la comprension del lenguaje convergio con
la concepcidn de culturas extrafias como formas de vida que deben ser comprendidas a
partir de si mismas, esbozada en las anotaciones sobre La rama dorada de Frazer''.

Araiz de este vuelco algunos aspectos metodologicos de las ciencias de la conductay
de la historia comenzaron a interesar a fildsofos analiticos ingleses como Dray, Anscombe
y Winch, quienes, siguiendo a Wittgenstein, se distanciaban del positivismo y de su
rigido esquema de explicacion causal a la manera de Hempel y plantearon la necesidad
de flexibilizar el esquema para dar cabida en ¢l al caracter propositivo del actuar humano.
Winch en La idea de una ciencia social’”? sostuvo en 1958 que el cientifico social sélo
puede alcanzar la comprension del significado de los datos que registra como hechos
sociales mediante la interpretacion de esos datos en términos de los conceptos y reglas
que determinan la realidad social de los agentes estudiados.

Mientras que los planteamientos analiticos se hacian receptivos de temas y autores de
la tradicion continental se dio en Alemania el rapido ascenso de la filosofia hermenéutica
con la aparicion en 1960 de Verdad y Método'?, obra capital de Gadamer, en la cual el
lenguaje y las cuestiones del método y de la filosofia de la ciencia tienen también lugar
central. Frente a la reduccion de la experiencia humana a lo metodizable nomologicamente
y alo accesible al rigido esquema causal la hermenéutica hace énfasis en la universalidad
de la comprension interpretativa no como método alternativo sino como rasgo
ontologico del ser humano, o mejor, como movilidad fundamental de la existencia cuya
caracterizacion desemboca en el concepto nietzscheano de interpretacion'. “El giro
ontoldgico de la hermenéutica que tiene al lenguaje como hilo conductor” ofrece, segiin

' Ludwig WITTGENSTEIN. Bemerkungen iiber Frazers “The golden bough”, en: Sprachanalyse und
Soziologie. Die sozialwissenschaftliche Relevanz von Wittgensteins Sprachphilosophie. Rolf Wiggershaus
(Hrg.), Frankfurt am Main 1975, pp. 37 ss

12 Peter WINCH. The idea of a social science, London 1958

13 Hans-Georg GADAMER. Verdad y Método, Salamanca 1977

4 Ibid, p. 105



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 181

Habermas, una agil perspectiva para captar la convergencia de las filosofias tardias de
Heidegger y Wittgenstein'’.

En la convergencia de la filosofia analitica con motivos hermenéuticos que se dio en los
afios siguientes el tema de la interpretacion gand importancia especial. Esto vale también
de la analitica norteamericana del lenguaje. Quine abogo por un holismo semantico que
apartandose del atomismo logico sostuvo que el sentido de una expresion depende de
su contexto referencial; ¢l propuso en 1960 su teoria de la traduccion radical, en la que
mostré la mucha indeterminacion semantica que circunda inexorablemente al traducir,
en razon de que las lenguas se comprenden a partir de si mismas y solo se pueden
traducir desde dentro, lo cual excluye la posibilidad de alcanzar en la interpretacion la
genuina externalidad de la posicion observadora. La tesis davidsoniana de la “asuncién
de verdad”, es decir, de asumir que “una proposicion es verdadera si quien la dice la
tiene por verdadera”, resultd luego comparable a la aperturidad original planteada por
Heidegger; el lenguaje dejo de ser concebido como sistema instrumental de signos
cuya relacion con los objetos solo se puede asegurar mediante datos sensoriales extra-
lingiiisticos y pasoé a ser visto en su funcion primordial de abrir mundo. En el famoso
articulo de Davidson Interpretacion radical (1973) gand el planteamiento de Quine
alcance hermenéutico: el hablante se mueve ahora competentemente en medio de la
diversidad de lenguas pues logra siempre de nuevo la proto-interpretacion. La tarea
eminente del trato vivo con el lenguaje sigue siendo la de encontrar lo que se quiere
decir con cada acto de habla, ya que el analisis 16gico no ayuda en el caso del lenguaje
natural a ganar evidencias directas. De ahi que el principio de caridad exija el mayor
acuerdo posible entre hablante y escucha, entre intérprete e interpretando, en cuanto que
de entrada concede plena verdad a aquello que se va a interpretar, a efectos de poderlo
integrar en la imagen del mundo del intérprete.

Valdria la pena elaborar las contribuciones de Nelson Goodman, Richard Rorty y
Hillary Putnam a lo que podriamos llamar una “teoria de la racionalidad incompleta”.
Mencion especial merecen también, a proposito de la convergencia que nos ocupa, los
planteamientos del filésofo canadiense Charles Taylor quien ya en 1971 se distancio
del behaviorismo concibiendo al ser humano como “proto-interpretacion”, como el ser
que experimenta su situacion en términos de sentidos conformados por el lenguaje en
el que los vive. Diez afios después plante6 Taylor la “vision interpretativa” que aborda
la comprension que se da entre seres humanos como un dialogo a raiz del cual vive
cambiando la comprension que cada uno de los interlocutores tiene del mundo y de si
mismo'®.

Del lado francés y a finales de los afos sesenta, en lo que iba a resultar en critica
y complementacion de la hermenéutica de Gadamer, Derrida, acogiendo impulsos de

15 Jirgen HABERMAS. Wie ist nach dem Historismus noch Metaphysik moglich? en: “Sein, das
verstanden werden kann, ist Sprache”. Hommage an Hans-Georg Gadamer, Suhrkamp, Frankfurt am Main
2001, p.95

16 Charles TAYLOR. Understanding and ethnocentricity, op. cit. pp. 116-133



182- Carlos B. Gutiérrez

Nietzsche, Heidegger y Leévinas, planted la deconstruccion como practica interpretativa
que se propuso hacerle justicia a la alteridad radical que al resistirse a la apropiacion
le abre su genuina posibilidad a la comprension. Derrida estuvo convencido de que el
mundo occidental se basa en la premisa equivocada de poder confiar en el verdadero e
inamovible significado de las palabras y los conceptos; de ahi que con la deconstruccion
intentara mostrar que no es posible establecer un significado definitivo de los textos. En
este principio se apoya la tesis de que ningiin pensamiento y ningiin concepto pueden ser
interpretados de manera absoluta; un analisis verdadero y objetivo de los textos seria,
por tanto, imposible.

4. LLa hermeneutizacion de la teoria de la ciencia

La rehabilitacion de la interpretacion en la convergencia de lo analitico y lo
hermenéutico ha venido incidiendo en lo que altimamente se ha dado en llamar “la
hermeneutizacion de la filosofia de la ciencia”. Ya a comienzos del siglo XX Pierre
Duhem sostuvo en su libro clasico E/ objetivo y la estructura de la teoria fisica que
“un experimento en fisica es la observacion precisa de los fenomenos acompaiados de
una interpretacion de ellos; tal interpretacion sustituye los datos concretos realmente
recolectados a través de la observacion por una representacion abstracta y simbolica,
con base en teorias previamente aceptadas por el observador™’. A la altura de Popper
el papel central de la interpretacion y de la dependencia teorica de observacion y
experimentacion en la investigacion cientifica se contrapuso a la idea positivista de un
lenguaje observacional tedricamente neutro a partir del cual se definen con precision
todos los términos no logicos de las teorias y se verifican las hipotesis. La crisis de la
teoria positivista de la ciencia alcanzé su punto culminante con la aparicion en 1962 de
La estructura de las revoluciones cientificas'®, obra que acabo con la total separacion
de ciencia como modo de conocer y ciencia como fenomeno social y vio el discurrir de
la ciencia principalmente al servicio de modelos oficiales de interpretacion.

Puesto que teoretizar no consiste simplemente en explicar normas ni en registrar
hechos sino en conceptualizar o reconstruir, es decir, en interpretar el material de estudio
dentro de cierto marco conceptual previamente dado, que es precisamente lo que llamamos
una teoria'®, Ulises Moulines ya hacia 1980 llego a ver la filosofia de la ciencia como
una disciplina hermenéutica que “consiste en la construccion de marcos interpretativos
filosoficos que nos permiten entender aquellos marcos interpretativos de la realidad que
llamamos feorias cientificas”™. Asi como el critico literario moderno no concibe su tarea

17 Pierre DUHEM. The aim and structure of physical theory, New York 1977, p. 21, citado por: Ambrosio
VELASCO GOMEZ. La hermeneutizacion de la filosofia de la ciencia contemporénea, en: Dianoia/Anuario
de Filosofia Vol. XVI, México 1995, pp. 55-56

18 Thomas KUHN. La estructura de las revoluciones cientificas, México 1971,

1Y Ulises MOULINES, Diez Fundamentos de filosofia de la ciencia, Barcelona 1999, p. 24

2 Ulises MOULINES. La filosofia de la ciencia como disciplina hermenéutica, en: Isegoria 12, Madrid
1995, p. 110



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 183

como descripcioén ni como exégesis de una obra sino como un analisis interpretativo
que le permite sacar a luz las estructuras subyacentes de las cuales el autor mismo es
inconsciente en la mayoria de los casos, asi también la tarea del filosofo de la ciencia,
segun Moulines, consiste en interpretar las obras cientificas para poner al descubierto e
identificar las estructuras subyacentes que llamamos teéricas?'. Las teorias interpretativas
de la realidad son “objetos culturales producidos por ciertas personas en ciertos contextos
sociales y en determinadas épocas”: como interpretacion de interpretaciones de la realidad
la filosofia de la ciencia es parte sin duda de las ciencias de la cultura o humanidades que
para dejar de ser las hermanas pobres de las ciencias naturales tendran ahora, eso si, la
tarea de buscar, valiéndose incluso de potentes herramientas matematicas, las estructuras
conceptualizables de sus muy complejos objetos, incluyendo el “fenémeno cultural tan
pasmoso y dificil de apresar que llamamos ciencia?.

5. Aires de liberacion en las ciencias humanas

El giro que ha llevado al reconocimiento de la dimension interpretativa de la ciencia
se echa de ver en la desenvoltura con que hoy se mueven las ciencias humanas, libres
de la compulsion del método supuestamente unico a la que han sido sometidas por las
distintas variantes del positivismo en los dos ultimos siglos. Basten al respecto unos pocos
testimonios recientes. Para Jacques Le Goff, destacado medievalista contemporaneo, los
hechos historicos son construidos, no dados, y la objetividad historica se construye “poco
apoco, a través de revisiones incesantes del trabajo historico, de laboriosas rectificaciones
sucesivas, de la acumulacion de verdades parciales?; el pasado, en otras palabras, es
reconstruccion que se da como una constante reinterpretacion que continuamente se
pone en cuestion a si misma®*.

La narratividad con su fuerte componente interpretativo es un aspecto del saber
de las ciencias humanas que ha pasado a primer plano. Para Ricoeur la narratividad
responde a la necesidad humana de “articular el tiempo para darle la forma de una
experiencia humana”?.

No basta con decir que la temporalidad sea un rasgo ontoldgico del ser humano;
hay que afnadir que la temporalidad gana sentido en cuanto es narrada. Los seres
humanos comprendemos las acciones no de manera aislada, como simples reacciones
a circunstancias inmediatas o a intenciones precisas, sino dentro de un amplio contexto
temporal “como parte del desarrollo de una historia” Somos una historia y sobre todo el
relato, la version interpretativa que hacemos de esa historia. Justamente en interés de su
cardcter interpretativo Ricoeur insistio en sus ultimos ensayos en que no hay que concebir
el pasado como algo cerrado, concluido; “hay”, mas bien, “que volver a encontrar lo

21 Ulises MOULINES. Exploraciones metacientificas, Madrid 1982, p. 53
2 Op. cit. p. 118

» Jacques LE GOFF. Pensar la historia, Barcelonal991, p. 35

24 op. cit. pp. 28-29

2 Paul RICOEUR. Autobiografia intelectual, Buenos Aires 1997, p. 65



184- Carlos B. Gutiérrez

incierto en la historia” de manera que al poner lo inconcluso del pasado a salvo del
olvido el pasado vuelva a tener futuro y la historia siga siendo la maestra de la vida®®.

El prestigioso antrop6logo estadounidense Clifford Geertz, por su parte, describe con
entusiasmo la atmoésfera renovada en la que discurre hoy el trabajo de los cientificos
sociales; ellos han empezado a comprender que no necesitan ni emular con los fisicos
ni inventarse un dominio propio de la realidad en el que supuestamente ejerzan su saber
de manera excluyente; disfrutando de su nueva libertad ellos mas bien han asumido
un enfoque interpretativo de su investigacion que les permite por fin actuar “segin su
vocacion”. En vez de ver en la antropologia la traduccion de conceptos de la experiencia
local a los de la experiencia distante de los tedricos, Geertz ha pasado a plantear una
“antropologia interpretativa™’ que da testimonio de “la diversidad de vias que los seres
humanos adoptan para construir sus vidas por medio de su propia actividad”?. Nunca,
dice ¢l, habia sido tan remota la aspiracion a una ciencia unificada o teoria general de lo
social; lo que despunta en nuestros dias es la “ciencia social interpretativa en general”*’
que desiste de las estructuras causales universales para situarse en “marcos locales de
conocimiento” y sabe que en su casuistica labor interpretativa no se pueden separar
explicacion y evaluacion®.

El giro interpretativo se hace sentir entretanto hasta en frentes proverbialmente
cerrados a la interpretacion como es el de la psicologia en el mundo angloparlante.
Pienso, para dar un ejemplo, en el llamado socio-construccionismo®' en psicologia que
deja de lado el interés en el conocimiento universal y exacto del comportamiento humano
y enfoca sus esfuerzos hacia la comprension de por qué nos comportamos en la manera
en que lo hacemos en época y lugar determinados. Los psiclogos construccionistas no
entienden al yo como claustro de cognicion privada y si como una construccion a partir
de las practicas sociales segun inteligibilidades constituidas histéricamente, como un
discurso que se da en un lenguaje publico ligado a los entornos de orientacion en los
que el ser humano despliega sus actividades junto con todos los demas.

La situacion de la sociologia y la politologia es especialmente diciente. Ellas se
encuentran sumidas en la irregularidad a raiz de la intensificacion a escala mundial de
las interdependencias, la desterritorializacion de las relaciones sociales, la resistencia
a la homogenizacion universalizante por parte de localismos ahora vistos como
emancipatorios, lo desueto de conceptos tradicionalmente claves como el de clase y el

26 Paul RICOEUR. “Hay que volver a encontrar lo incierto en la historia”, en: Humboldt 127, Bonn
1999, pp. 6-9

27 Op. cit. pp. 16, 27

2 Op. cit. p. 26

» Op. cit. p. 14

30 Ibidem

31 Ver: Kenneth GERGEN. Realities and relationships: Soundings in social construction. Cambridge
(Mass.) 1994; Philip Cushman. Constructing the self, constructing America: A cultural history of
psychotherapy, New York 1995; Terapia como construccion social. McNamee, Gergen (eds.), Barcelona
1966



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 185

anacronismo del reduccionismo econdémico, fendmenos todos que exigen que las ciencias
sociales busquen nuevas formas de construir el saber social que, sin olvidar su potencial
critico, den cuenta de los cambios vertiginosos y de los muchos escenarios posibles.
El socidlogo y politdlogo portugués Boaventura de Sousa Santos hizo recientemente la
propuesta de “mil comunidades interpretativas”, las cuales parten de practicas concretas
de emancipacion que se resisten a los mecanismos de globalizacion e invisibilizacion
de las formas de regulacion. Los horizontes locales de estas comunidades se amplian
y complementan gracias a lo que el autor llama una hermenéutica diatépica que trata
de “elevar la conciencia de la incompletud reciproca en un didlogo con un pie en cada
cultura™?. El saber cientifico social como “narrativa no ficcional” es tan solo parte
del saber social de cuyo ambito se parte siempre lo mismo que de la pertenencia del
investigador a los fendmenos que estudia.

Afiadamos para terminar un momento mas de reflexion a la manera de Vattimo.
El proyecto de las ciencias sociales mas que interpretar lo que siempre perdura tiene
que, inspirado por Benjamin, indagar lo que las interpretaciones prevalentes encubren
y han encubierto. La logica para describir y evaluar criticamente el saber de las
ciencias humanas es una ldgica hermenéutica que busca la verdad como dialogo entre
interpretaciones y no como conformidad de enunciados con supuestos estados puros de
cosas. Esta logica es tanto mas rigurosa cuanto menos se deja imponer como definitiva
una determinada narracion.

6. Interpretacion y ciencias naturales

Hemos presentado el giro interpretativo de las ciencias humanas como liberacion
porque fueron ellas las que se vieron expuestas a la compulsion a plegarse al método
supuestamente Uinico de las ciencias naturales y a la reconstruccion de sus saberes a partir
de hechos brutos con exclusion de toda interpretacion, reconstruccion supuestamente
lograda por el empirismo logico en el caso de las ciencias naturales. A la vez el estudio
del papel que juega la interpretacion en las ciencias naturales se ve ahora facilitado por la
claridad ampliamente compartida en ellas, en cuanto a que no haya modelos explicativos
unicos y a que en vez de ocuparse de hechos brutos ellas se ocupan de fenémenos en la
medida en que encajan en constructos tedricos interpretativos, a la luz de los cuales se
disefian los experimentos y los instrumentos de medicion respectivos.

Todo constructo tedrico es una interpretacion coherente de un sector de la realidad
abierta a ser corroborada experimentalmente hasta que sus limitaciones y las nuevas
perspectivas que ofrezca una interpretacion total o parcialmente divergente muevan a la
comunidad cientifica a sustituirla. La forma decisiva en la que los resultados del trabajo
de investigacion en las ciencias naturales han determinado y cambiado la condicion
humana no deberia llevarnos a desconocer que ese trabajo gira en torno a teorias que
interpretan la realidad. Francis Bacon definio en sus inicios a la ciencia moderna como la

32 Boaventura de SOUZA SANTOS. De la mano de Alicia. Bogota 1998, p. 357



186- Carlos B. Gutiérrez

verdadera interpretacion de la naturaleza®® que superando tanto las debilidades congénitas
del entendimiento y de los sentidos como la precipitacion de la inteligencia al proyectar
sus nociones a la naturaleza*, se apoyaba en el examen de los hechos, de sus series y
de sus ordenes, a partir eso si de una experiencia preparada y bien regulada®. El hecho
de que el libro de la naturaleza esté escrito en simbolos matematicos, como lo sugirid
Galileo, no dispensa que el libro como el texto que al fin de cuentas es tenga que ser
leido, es decir, comprendido y por tanto interpretado.

Reflexionar sobre la condicionalidad de la verdad en el ambito de la ciencia es algo
que hasta ahora ha resultado particularmente dificil ante el peso que en ésta mantiene
la ideologia de la objetividad. Es bien sabido que la conciencia cientifica re-constituye
los objetos del mundo de la vida para hacerlos accesibles a su método; la objetivacion
cientifica, en otras palabras, presupone el recurso a horizontes precisamente delimitados
dentro de los cuales los objetos aparecen desde perspectivas altisimamente determinadas:
los objetos asi restringidos a los aspectos que fija selectivamente el constructo teorico
interpretativo del caso aparecen en clara dependencia de éste. Acto seguido, sin embargo,
se da una notable inversion pues a pesar de que las limitaciones de horizonte reducen
ostensiblemente el grado de adecuacion ontologica de la observacion, el énfasis que
se hace en el caracter claro y distinto de lo que aparece a la luz de la teoria crea una
impresion desproporcionada de sobria pertinencia. Es asi como surge la creencia de que
la objetividad de la ciencia se basa en la completa supresion de elementos subjetivos
en la observacion cuando en realidad lo que hace el método cientifico es escalarlos,
asimilando la realidad a los constructos de la mente.

Hacer conciente ademas la condicionalidad historica y lengudjica de la ciencia libera
a ésta de una definitividad que la mantiene prisionera de engafiosa teleologia una vez
que se sabe que la verdad cientifica es producto historico, necesariamente temporal y
transitorio. La afirmacion de la historicidad de la ciencia no despoja de sentido al esfuerzo
cientifico en pos de la objetividad y de la verdad; se trata mas bien de que sdlo a partir
de la historicidad de la ciencia se puede determinar el sentido de objetividad y de verdad
que la ciencia ha declarado meta del saber.

7. La interpretacion como movilidad de la existencia humana en la mediacion
lengudjica de mundo

Para entender el auge actual del concepto de interpretacion es necesario, segin
Gadamer, entender la vuelta del lenguaje natural al centro de la filosofia. Frente a las
ilusiones de la autoconciencia y frente a la ingenuidad de la nocion positivista de hechos
el mundo mediador o intermedio del lenguaje se vuelve a mostrar como la genuina
dimension de larealidad -en la que juega la interpretacion un papel central. Esto significa
que la interpretacion no es un recurso complementario del conocimiento y si mas bien

33 Francis BACON. La gran restauracién, Madrid 1985, p. 64
3* Op. cit. p. 94
33 Op. cit. p. 104



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 187

un rasgo del ser del ser humano, la movilidad de la existencia en la que se articula el
sentido de todo lo que es, el sentido de mundo. La comprension interpretativa es la
estructura originaria de nuestro ser-en-el-mundo, para hablar con Heidegger, de nuestro
movernos en un horizonte de orientacion en familiaridad actuante andando en lo que
diariamente andamos, dentro del cual aquello con lo que tenemos que ver tiene sentido
relacional hacia el proyecto que siempre somos y es pre-interpretado comprensivamente
como algo para algo.

Hasta hace relativamente poco se penso que la interpretacion era una ayuda en casos
en los que la comprension se dificultaba; hoy se sabe que “comprender e interpretar son
la misma cosa”. Si bien la interpretacion parece una creacion nueva frente al texto dado,
jamas afirma ella existencia propia al lado de la comprension®’. La forma de realizacion
de la comprension es la interpretacion que se despliega en el medio de un lenguaje que
pretende dejar hablar a la cosa de que se trata y es al mismo tiempo el lenguaje propio de
suintérprete, lo cual vale de toda interpretacion incluyendo desde luego a la interpretacion
musical, escénica o artistica en general®®; esto implica que la interpretacion tiene que
dar con el lenguaje adecuado si es que quiere hacer hablar realmente al texto en cada
nueva situacion. Puesto que el intérprete le presta su lenguaje al texto para que éste pueda
hablarle a la respectiva situacion, el texto accede cada nueva vez al habla no en calidad
de propiedad del intérprete o del autor sino como algo en comun. No puede haber por
tanto una interpretacion correcta en si porque se trata en cada caso del texto mismo que
habla en el lenguaje de una nueva apropiacion. El hecho de que toda interpretacion deba
plegarse a la situacion hermenéutica a la que pertenece no relativiza en lo mas minimo
su pretension de verdad toda vez que el lenguaje que ella presta no genera un segundo
sentido ademas del interpretado; los conceptos interpretativos desaparecen mas bien tras
la cosa de que se trata a la que ellos ponen “en la balanza de las palabras™’.

8. Lo humano como lo mismo que es siempre distinto

La interpretacion como la movilidad que es de la existencia es el ambito en el que
alienta la temporalidad de todo lo humano. De ahi que para captar lo que es interpretacion
debamos como propuso Nietzsche quebrar en nosotros la metafisica de las esencias
inmutables para toda la eternidad. La vida humana no es un carrusel fantasmal de
identidades absolutas y constantes. No. La temporalidad es otra cosa. Ella no consiste
Unicamente en que todo nazca y perezca sino también y ante todo en que el sentido de
todo lo que es fluye sin cesar, en que lo que es no sea de otra manera que siendo cada
vez distinto. Tal es el ambito de “lo que se puede comportar asi y de forma distinta” del
que habla la Etica Nicomaquea, el ambito de la vida humana por todas sus vertientes
y ejemplos.

3¢ Hans-Georg Gadamer. Verdad y Método I, op. cit. p. 467
37 0p. cit. p. 566
3 Op. cit. p. 479
¥ Op. cit. p. 478



188- Carlos B. Gutiérrez

Remitiéndonos a atisbos de proveniencia griega podemos pensar que lo humano sea
uno y multiple porque del sentido del ser de lo que es forma parte esencial su salir a luz,
su mostrarse y representarse. Y puesto que el lenguaje es el medio natural de mediacion
especulativa de todo lo que es, acceder al lenguaje es parte del ser de lo que es. Acceder
al lenguaje no quiere decir existir de otro modo; en todo aquello que es lenguaje se trata,
por el contrario, de una unidad especulativa, de una distincion de ser y representacion
que es al mismo tiempo la indistincion de ambos. En tanto que mundo es mundo en
cuanto que accede al lenguaje, solo representando mundo cada vez de manera distinta
existe el lenguaje®.

Este acaecer especulativo lenguajicamente mediado es también el de la historia. Igual
que las cosas toman la palabra, también las tradiciones tienen que acceder siempre de
nuevo al lenguaje en comprension interpretativa, como las realidades especulativas que
son. Lo que nos habla desde las tradiciones, los significados de eventos o de textos, no
son objetos fijos en si, como tales constatables, y si unidades especulativas de sentido que
son lo que son siendo las mismas y a la vez distintas en sus continuas reinterpretaciones:
la conciencia historica se despliega asi en la mediacion lenguédjica de pasado y presente.
Algo analogo puede decirse de la conciencia estética: la obra de arte lejos de ser un
ser en si diferente por completo de sus manifestaciones contingentes o ejecuciones,
es ilustracion fehaciente del ser lo mismo y a la vez distinto en simultaneidad con
cualquier presente. La unidad de la obra y su efectualidad no permite hablar de un sentido
original de la obra sin que en la comprension de ella no se haya deslizado ya siempre el
sentido propio del intérprete. Lo mismo vale de la conciencia que comprende lenguaje
interpretativamente de manera distinta cada vez que comprende.

Buscamos por tanto una ontologia que no siga abriendo un abismo entre lo constante
como verdad del ser y lo temporal cambiante como afadido efimero y trivial, meramente
accidental, a ese ser. Necesitamos, en otras palabras, una ontologia que le haga justicia
a la radical temporalidad de lo humano y deje de ver a la finitud como detrimento
ontologico. Se trata de pensar ser como acontecer de manera que lo que es no se distinga
de su salir a luz, de su representarse. Sabemos que una composicion musical sélo lo es
en sus ejecuciones, que son siempre interpretaciones diversas. Mediante esta diversidad
vive la obra a través del tiempo. Lo mismo sucede con una obra de teatro o con un texto
cualquiera. Aristoteles ha estado en las manos de la Escolastica, de Werner Jager, de
Heidegger, de Aubenque, de Martha Nussbaum: en tan diferentes voces nos sigue €l
interpelando. La historia sigue su curso reconstruyéndose en interpretaciones a partir
de muy diversos presentes. El lenguaje mismo vive mediandonos de maneras siempre
cambiantes. jAsi es 1o humano!

Necesitamos también una ontologia nueva de la palabra. S6lo porque el ser de lo que
es se representa en la palabra hay comprension. La palabra no es ni reproduccion de un
arquetipo ni mero signo convencional sino algo intermedio entre los dos. Toda palabra

40 Op. cit., p. 531



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 189

dice algo de algo desde una determinada situacion; por ello es representacion propia y
distinta. Y como representacion que de manera cada vez distinta congrega el ser de lo
que es, incide la palabra de vuelta sobre lo representado porque éste es inseparable de sus
representaciones. Se trata como vemos de un mostrar como dejar ser algo que ha venido
siendo de otra manera. La palabra como imagen no es reproduccion de algo distinto de
ella sino representacion diferente de algo cuyo ser comparte. El ser mismo discurre en
la mediacion permanente de ser y ente: lo uno se da en lo otro y lo otro en lo uno. Asi
también se da el movimiento sin fin de mediacion reciproca de ser y palabra. De ahi que
araiz de sus multiples representaciones o interpretaciones el ser se enriquezca, sea mas.
Hegel habl6 del movimiento reflexivo de esencia y apariencia: el ser es idéntico consigo
mismo no porque permanezca inmévil en si sino porque esta plenamente presente en
toda representacion suya a la que luego recoge en si. Lo que accede a la palabra es algo
distinto de la palabra proferida. Pero la palabra, como ya vimos, solo es palabra a raiz
de lo que en ella accede a la palabra. El ser sensorial de la palabra termina aboliéndose
en lo dicho. Recordemos que en la teoria neoplatonica de la emanacion el ser platonico
inmutable se destruye al darse la unidad de ser y devenir. Lo que hay es el movimiento
circular de ser que en la palabra se pone como lo otro y de lo otro como palabra al ser.

Concluyo con la cordial exhortacion a que sigamos disfrutando de la liberacion de
la interpretacion a la que asistimos. Probablemente, tal como lo ensefia la historia, haya
un nuevo positivismo acechando a la vuelta de la esquina. Para entonces se volvera a
acabar el recreo.






Las emociones y la experiencia humana del lugar
Emotions and human experience about the place

LUZ GLORIA CARDENAS MEJ{A
Instituto de Filosofia, Universidad de Antioquia

Colombia

Resumen:

Nuestro propoésito serd abrir, siguiendo
la direccion del pensamiento propuesta por
Ricoeur sobre la experiencia humana del
tiempo, una reflexion sobre la experiencia
humana del lugar. Asi como este pensador
francés percibio la conexion entre la expe-
riencia humana del tiempo y la narracion,
nosotros volveremos sobre una percepcion que
consideramos se encontraba ya en Aristoteles,
la conexion entre el lugar, las emociones
y la retorica. Esta primera percepcion
nos permitird, desde la fenomenologia
y la hermenéutica en dialogo con las
reflexiones actuales sobre las emociones y
el lugar, avanzar hacia una reflexion sobre la
experiencia humana del lugar y con ella a una
hermenéutica de la comunidad.

Palabras claves: Ricoeur, Aristoteles,
emociones, retorica, lugar.

Abstract:

Our goal is to open, following the line
of thinking proposed by Ricoeur on the
human experience about time, awareness on
the human experience about place. The way
this French thinker perceived the connection
between the human experience about time
and the narration, we will get to a perception
that we considered to be found in Aristotle,
the connection between place, emotions and
rhetoric. Is this first perception what would let
us, from the phenomenology and hermeneutic
in association with the actual thinking
about emotions and place, go towards a
thinking on the human experience about the
place, and with this towards a community
hermeneutic.

Key Words: Ricoeur, Aristotle, emotions,
rhetoric, place.

¥ Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



192- Luz Gloria Cardenas Mejia

En el marco del seminario “La Temporalidad humana. Asedios desde la Fenomenologia
y la Hermenéutica” realizado en la Universidad del Cauca tuve la oportunidad de leer
un ensayo dedicado a la experiencia humana del tiempo'. En dicho ensayo hice una
presentacion sobre el problema filosofico del tiempo tal como lo desarrolla Paul Ricoeur
en su obra Tiempo y narracion®. En esta obra propuso la siguiente tesis: “el tiempo se
hace tiempo humano en cuanto se articula de modo narrativo; a su vez la narracion es
significativa en la medida que describe los rasgos de la experiencia temporal’. Expresé
en aquella oportunidad, que a finales del siglo XX y comienzos del siglo XXI ha surgido
un renovado interés por el tema de las emociones y del lugar®. Sefialé que no existe en
Ricoeur propiamente una reflexion sobre dichos temas. A diferencia de la importancia
que el problema del tiempo parecidé adquirir en los comienzos y mediados del siglo
XX, en especial en algunos de los pensadores de la fenomenologia y la hermenéutica
(Husserl, Heidegger, Gadamer, Ricoeur), nuestra época esta marcada por la urgencia de
hacer de nuestros entornos lugares mas habitables. Por lo tanto, nuestra inquietud sera
abrir, siguiendo la direccion del pensamiento propuesta por Ricoeur sobre la experiencia

! Este ensayo fue publicado Luz Gloria CARDENAS “Las emociones, la experiencia humana del tiempo
y el lugar” En: La Temporalidad humana. Asedios desde la fenomenologia y la hermenéutica. Popayan,
Editorial Universidad del Cauca, 2007, p. p. 121-147.

2 Paul RICOEUR. Temps et récit. 1, 11, 1I1. Paris, Editions du Senil, 1983, 1984, 1985. (En espaiiol:
Tiempo y narracion 1, 11, 111. México, Siglo Veintiuno Editores, S., 1995, 1995,1996).

3 Paul RICOEUR. Tiempo y narracion I. Configuracion del tiempo en el relato historico, p. 36.

4 Se puede ver al respecto los trabajos de: D. Le Breton. Las pasiones ordinarias. Antropologia de las
emociones. Buenos Aires, Nueva Vision, 1998. A. Heller La teoria de los sentimientos. México, Ediciones
Coyoacan, S.A., México, 1999. R. De Sousa. The Rationality of Emotion. Cambridge, MA, MIT Press,
1987, y el libro de M. Nussbaum. /’intelligenza delle emozioni. Bologna, Societa Editrice il Mulino, 2004.
Para una completa resefia de la discusion sobre el tema de las emociones hoy, ver: R. De Sousa, Emotion,
2003. Disponible en Internet: http://plato.stanford.edu/entries/emotion/

Sobre el lugar: M. Santos. De la totalidad al lugar, Barcelona, Oikos-Tau, 1996. M. Santos. La naturaleza
del espacio: técnica y tiempo, razon y emocion, Barcelona, Editorial Ariel, 2000. M. Auge. Los no-lugares
espacios del anonimato. Barcelona, Ed. Gedisa, 2000.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 193

humana del tiempo, una reflexion sobre la experiencia humana del lugar. Asi como
este pensador francés percibi6 la conexion entre la experiencia humana del tiempo y
la narracion, volveremos sobre una percepcion que consideramos se encontraba ya en
Aristoételes, la conexion entre el lugar, las emociones y la retorica.

Con el fin de mostrar la validez de su tesis Ricoeur propuso un modelo: la 7riple
Mimesis. Con éste pudo mostrar de qué manera se construye la experiencia humana
del tiempo mediante el entrecruzamiento de los relatos de ficcion y de historia. Para
hacerlo puso a dialogar disciplinas aparentemente tan dispares como la epistemologia
de la historia, las teorias de la narracion y la filosofia. Tom6 como punto de partida dos
pensadores del comienzo de la filosofia, Agustin, quien segun Ricoeur, formula por
primera vez la aporia sobre el tiempo y Aristoteles en quien encuentra los primeros
esbozos de lo que para ¢l sera una teoria de la narracion que abarque tanto los relatos
de ficcion como los de historia. Dicho recorrido le permitird finalmente decir: “la
temporalidad no se deja decir en el discurso directo de una fenomenologia, sino que
requiere la mediacion de un discurso indirecto de narracion’.

Dos disciplinas fundamentalmente estan en la base del proyecto de Ricoeur en Tiempo
vy Narracion: la Poética'y la Hermenéutica. Sin embargo, Ricoeur en su articulo Retorica-
Poética-Hermenéutica nos habla de tres disciplinas, y no s6lo de dos que, segin sus
palabras articulan “configuraciones de sentido mayores que la frase”. En este articulo
nuestro pensador francés se preocup6 por establecer los campos y los entrecruzamientos
que se dan entre ellas:

“La retdrica sigue siendo el arte de argumentar con miras a persuadir un
auditorio de que una opinidn es preferible a su rival. La poética sigue siendo el arte
de construir intrigas para ampliar lo imaginario real y colectivo. La hermenéutica
sigue siendo el arte de interpretar los textos en un contexto distinto al de su autor y
al de su auditorio inicial, con el objeto de descubrir nuevas dimensiones de realidad.
Argumentar, configurar, reescribir, tales son las tres operaciones mayores que en
su respectiva intencion totalizante hacen excluyente a cada una de ellas, pero que
la finitud de la situacion original condena a la complementariedad’”.

Otra indicacion que para nosotros es importante, aparecio también en este articulo, las
conexiones que tienen la retorica con la ideologia, y la poética con la utopia. Ricoeur les
reconoce, en una de las conferencias que sobre este tema desarrolld y fueron recogidas
en el Libro Ideologia y Utopia, que ellas cumplen una determinada funcion en lo que

3 Paul RICOEUR. Tiempo y narracion II1, El tiempo narrado, p. 991.

¢ Paul RICOEUR “Retérica-Poética-Hermenéutica” En: Estudios de Filosofia, N° 4, Agosto de 1991,
p- 87.

" Ibidem., p.97.



194- Luz Gloria Cardenas Mejia

“podria llamarse la imaginacion social y cultural”. Asi entonces poética y retorica se
encuentran vinculadas a la construccion de la comunidad. Pero también en Metdfora
Viva®, cuando Ricoeur se pregunta por la innovacion, parte de la poética y de la retorica
de Aristoteles. Una hipotesis de trabajo puede ser planteada a partir de las anteriores
reflexiones: si desde la poética le fue posible a Ricoeur pensar la experiencia humana
del tiempo, una reflexion sobre la retdrica, a la vez parece, nos lo permitiria con respecto
a la experiencia humana del lugar.

En la primera parte del libro Retérica, poética y formacion'®, del cual tomé algunos
apartes en el ensayo sobre la experiencia humana del tiempo, quise insertar en el
modelo de la Triple Mimesis las emociones, al considerar que éstas no se encontraban
presentes de manera explicita en tal modelo. En Mimesis I, en la red conceptual de la
accion, en los caracteres simbolicos y en las estructuras temporales. En Mimesis II en
la configuracion de los relatos; alli propuse que se integraran los nuevos desarrollos
que se han venido realizando desde la semidtica de las pasiones. En Mimesis 11l los
efectos que las emociones producen en el lector. Tal trabajo de incorporacion apenas esta
bosquejado, pero a su vez éste conduciria a la pregunta sobre sus posibles implicaciones
en el pensamiento de Ricoeur. Lo que si nos parece es que a su vez las emociones tendrian
que hacer parte de manera mas explicita de su modelo de la triple mimesis. No es nuestro
interés continuar en esta direccion. Nuestro proposito, como lo hemos anotado, apunta
mas bien a pensar la experiencia humana del lugar. La reflexion de Ricoeur se inserta,
como el mismo lo ha indicado, en un proyecto que apunta hacia una hermenéutica
del si''. El nuestro pretende avanzar hacia una hermenéutica de la comunidad, desde lo
que se podria denominar la construccion de una experiencia comun del lugar.

1. Retorica, emociones y lugar

En Aristoteles, la poética y la retorica tenian su lugar de realizacion en la polis'?. En
cada una de ellas, las emociones cumplen el papel de producir finalmente el efecto para
el cual estaban destinadas. Con el temor y la compasion en la tragedia, se da la catarsis'>.
Con las emociones presentes en los discursos retoricos se contribuye a que se forme el
juicio en el oyente, sobre lo que se considera conveniente, justo o digno'*. En Aristoteles

8 Paul RICOEUR. Ideologia y utopia. Barcelona, Editorial Gedisa, 1994, p. 45.

? Cfr. Paul RICOEUR. La Metdfora Viva. Madrid, Ediciones Europa, 1980, p. p. 17-69.

10 Cfr. German VARGAS GUILLEN. L.G. Cardenas Mejia. Retorica, poética y formacion. De las
pasiones al entimema. Bogota, Universidad Pedagdgica Nacional, 2005, p. p. 64-68.

'Ver Paul RICOEUR. Si mismo como otro. México, Siglo Veintiuno Editores, 1996.

12 Sobre este tema realizamos el siguiente estudio: L. A. Fallas Lopez. L. G. Cardenas Mejia “La ética 'y
la politica en sus vinculos con la retérica y la poética” En: En didlogo con los griegos. Bogota, Universidad
Pedagdgica Nacional. San Pablo, 2% edicion, 2006, p. p. 319-334.

13 Cfr. ARISTOTELES, Poéfica. Traduccion Valentin Garcia Yebra, Madrid, Gredos, 1992, 1449 b
24-28.

14 Cfr. ARISTOTELES, Retérica. Traduccion de Quintin Racionero, Madrid, Gredos, 1994, 1358 b
22-25.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 195

no encontramos propiamente una teoria de las emociones, pero si la mas completa
exposicion de que se tenga noticia en los griegos, en el Libro I de la Retorica. Este hecho
puede indicarnos el vinculo especifico que ellas tienen con la retérica y también con la
construccion de la comunidad. Esto si prestamos atencion a la afirmacion de Aristoteles
de que la retdrica se encuentra subordinada a la politica, ciencia arquitectonica cuyo
papel es la construccion de la comunidad, la cual se hace posible mediante la formacion
de nociones comunes sobre lo conveniente, lo justo y lo digno's.

En Ricoeur tampoco encontramos una obra dedicada a las emociones; pero si algunas
reflexiones sobre ellas en el marco de otros estudios. En Finitud y culpabilidad, obra
dedicada al problema del mal, Ricoeur a partir de un estudio sobre Platon nos presenta
lo que seria una filosofia de los sentimientos!®. Aunque anuncia que realizara una
hermenéutica de las pasiones esta jamas parece haberse llevado a cabo'”. En lo Voluntario
v lo involuntario se desarrolla una reflexion sobre las emociones, vinculada a la pregunta
por su papel en la realizacion de las acciones humanas'®. Dicha reflexion no parece
desprenderse del pensamiento de Aristoteles, lo que parece darse es una propuesta que mas
bien responde, como lo hace también Sartre, a lo que en ese momento estaba planteando
la psicologia, desde la fenomenologia®. Sin embargo, cuando Ricoeur realiza nuevos
desarrollos sobre la teoria de la accion, alude al pensamiento de Aristoteles, con el fin
de establecer que, a diferencia de Kant, en Aristoteles se encuentra presente el deseo
como principio de las acciones humanas®. Su trabajo sobre el deseo, mas inspirado en

15 La politica “es la que regula qué ciencias son necesarias en las ciudades y cuales ha de aprender cada
uno y hasta qué extremo. Vemos que las facultades mas estimadas le estan subordinadas como la estrategia,
la economia, la retdrica” Aristoteles. Etica Nicomaquea, Traduccion de Julio Palli Bonet, Madrid, Gredos,
1998, 1094 b 1-3.

16 Cfr. Paul RICOEUR. Finitud y culpabilidad. Madrid, Editorial Trotta, S.A., 2004, p. p. 99-149.

"7 Jdem “Ese nacimiento del idolo, de la servidumbre y del sufrimiento pasional incumben a una
hermenéutica de las pasiones que realizaremos en otro lugar” p. 148.

8 Cfr. Paul RICOEUR. Lo voluntario y lo involuntario. Buenos Aires, Editorial Docencia, 1986, p.
p. 277-306. Las emociones son situadas en lo involuntario. Ricoeur propone las siguientes distinciones:
emociones-choques, emociones-pasiones, emociones-sorpresa.

1 “Denominaremos emocion una brusca caida de la conciencia en lo magico. O, con otras palabras, hay
emocion cuando el mundo de los utensilios se desvanece de repente y es sustituido por el mundo magico.
No cabe, pues, considerar la emocion como un desorden pasajero del organismo y de la mente que turbe
desde afuera la vida psiquica. Es por el contrario, la vuelta de la conciencia a la actitud magica, una de las
grandes actitudes que le son esenciales, con la aparicion del mundo correlativo: el mundo magico”. J.P.
Sartre. Bosquejo de una teoria de las emociones. Madrid, Alianza Editorial, 1.999, p.124.

2<“Laidea de que la razdn sea por si misma practica, es decir que ordene en tanto razén sin consideracion
del deseo, me parece atin mas lamentable. Compromete a la moral en una serie de dicotomias mortales para
la nocién misma de accion, algo que la critica hegeliana denuncia con toda razon. Forma contra contenido,
ley practica contra maxima, deber contra deseo, imperativo contra felicidad. Aqui también Aristoteles
explicaba mejor la estructura especifica del orden practico, cuando forjaba la nocion de deseo deliberativo
y unia deseo recto y pensamiento justo en su concepcion de parénesis” P. Ricoeur. Del Texto a la accion.
Ensayos de Hermenéutica 1. México, Fondo de Cultura Econémica, 2002, p. 230.



196- Luz Gloria Cardenas Mejia

sus estudios sobre el psicoanalisis®!, parece opacar la importancia que pueden tener las
emociones. En el primer tomo de Tiempo y narracion, al tomar como punto de partida la
Pocética de Aristoteles, desde luego se detiene en las emociones del temor y la compasion
y sus vinculos con la catarsis??. Sobre el papel de las emociones en la Retdrica tenemos
s6lo un pequefio comentario que aparece en la Metdfora Viva® y un articulo publicado
en larevista Esprit®, en el cual se hace una interesante reflexion sobre la ira y la justicia,
a partir del Libro II de la Retorica de Aristoteles.

Con respecto a la experiencia del lugar no tenemos una obra comparable a Tiempo y
narracion. Encontramos una interesante indicacion en Si mismo como otro. Alli se nos
habla del espacio en los siguientes términos, haciéndose de nuevo alusion al Libro I de
la Retorica, en una nota de pié de pagina:

“Si permanecemos en el ambito trazado por la ontologia del ser-en-el
mundo, podemos preguntarnos si la fenomenologia de la espacialidad, iniciada
perfectamente en Husserl, recibe en Heidegger la atencion que merece. Es cierto
que en el paragrafo 24 de El ser y el tiempo esta consagrado especificamente a la
espacialidad del Dasein y senala la irreductibilidad de esta espacialidad al espacio
geométrico en cuanto sistema de lugares cualesquiera™?.

Ricoeur le reclama a Heidegger el no haberle dado una oportunidad a una
fenomenologia de la espacialidad auténtica y por lo tanto, segin sus palabras a una
ontologia de la carne, de la cual habla desde el suftir y el padecer. Tal ontologia, desde
luego tendria que abordar el tema de las emociones. En las reflexiones actuales sobre
el lugar, se insiste con demasiada frecuencia en su distincion con respecto al espacio.
Esta ultima nocion parece mas vinculada a una concepcion mas abstracta, mientras que
la de lugar hace alusion a la vivencia concreta que las personas tienen de sus entornos.
Tales distinciones a su vez nos exigirian un estudio mas detallado sobre como ellas han
sido pensadas desde la fenomenologia y la hermenéutica.

Aunque es cierto que tanto la poética como la retdrica tenian su lugar de realizacion
en la polis, es en la Retorica de Aristoteles, como lo he indicado, donde existe una

2l Ricoeur estudia con detalle el Psicoanalisis en su obra: P. Ricoeur. De [l’interpretation. Essai sur
Freud, Paris, Editions du Senil, 1965.

22 Cfr. Paul RICOEUR. Tiempo y narracion 1. Configuracion del tiempo en el relato historico, p. p.
80-112.

2 “posiblemente la retorica murid en el siglo XX por un exceso de formalismo; pero lo paraddjico es que
ya estaba condenada por un exceso de contenido; asi, el Libro II de la Retorica abunda en una psicologia
que Kant hubiera llamado «popular» en una moral «popular», en una politica «popular»; esta tendencia
de la retorica a identificarse con una antropologia decadente plantea un serio problema” P. Ricoeur. La
metdfora viva, p. p. 49- 50.

2 “Je propose de mettre en relation la contribution d’ Aristote concernat la colére et la vengeance avec la
discusion contemporaine portant sur le droit de punir et les apories de la peine qui lui sont liées” P. Ricoeur.
“Aristote: de la colére a la justice et a ’amitié¢ politique” En: Esprit, novembre 2002, pp. 19-31, p. 19.

2 P. Ricoeur. Si mismo como otro, p. 364.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 197

primera percepcion de la articulacion de la retorica, el lugar y las emociones. Esta primera
percepcidn nos permitira, al explicitarla en el pensamiento de Aristételes, avanzar desde
la fenomenologia y la hermenéutica en didlogo con las reflexiones actuales sobre las
emociones y el lugar, hacia una reflexion sobre la experiencia humana del lugar y con
ella a una hermenéutica de la comunidad.

2. Aristoteles, retérica y emociones

Una primera tarea es preciso realizar. El regreso a Aristoteles. Actualmente desarrollo
una investigacion® sobre el Libro II de la Retorica con la cual pretendo establecer
como al ser incluidas las emociones en los discursos retoricos, €stas harian parte de las
nociones comunes desde las cuales se construye comunidad. En la segunda parte de esta
ponencia trataremos de precisar por el momento la percepcion que aparece en Aristoteles
entre la retorica, el lugar y las emociones, desde la cual, considero se puede comenzar
a desarrollar un trabajo sobre la experiencia humana del lugar.

Los discursos retoricos son pronunciados en lugares especificos en la polis. Existen
para Aristoteles tres especies de discursos retoricos: deliberativo, judicial y epidictico.
Tres son los lugares en los cuales ellos aparecen: la asamblea, los estrados judiciales, las
ceremonias publicas. Alli los oradores entran en contacto con sus oyentes con el propdsito
de que formen un juicio sobre lo que es conveniente o inconveniente, justo o injusto,
digno o indigno de ser elogiado. Una comunidad, representada en sus oyentes, juzga
sobre lo conveniente de una accidn por realizar, sobre lo justo de una accion sucedida,
o sobre lo digno de una accion presente®.

Aristoteles, a diferencia de los tratadistas que le precedieron, hara un estudio de
caracter tedrico sobre los medios mediante los cuales se persuade con los discursos
retoricos®®. Su gran aporte es evidenciar el tipo de pruebas de las se hace uso con el
fin de persuadir. Este logro s6lo fue posible a partir de la teoria que ¢l mismo realizd
sobre los distintos tipos de razonamiento en los Analiticos y en los Topicos®. A partir
de tal teoria Aristoteles puede caracterizar los tipos de razonamiento que son utilizados
en los discursos retdricos, los cuales son semejantes a los de la ciencia y la dialéctica:
entimemas y ejemplos retoricos. Pero a diferencia de los razonamientos utilizados en la
ciencia y en la dialéctica, Aristoteles introduce tres tipos de pruebas: “unas residen en
el talante del que habla, otras en predisponer al oyente de alguna manera y, las tltimas,

26 Investigacion doctoral L. G. Cardenas Mejia. La retérica, las pasiones y la persuasion Doctorado en
Filosofia. Instituto de Filosofia, Universidad de Antioquia.

277 Cfr, ARISTOTELES. Retdrica. Traduccion de Quintin Racionero, Madrid, Gredos, 1994, I, 3, 1358
b 22-30.

28 “Reconocer los medios de conviccion mas pertinentes para cada caso” Retorica 1355b 11.

» Ver al respecto ARISTOTELES. Analiticos Segundos, Trad. de Miguel Candel Sanmartin, Madrid,
Gredos, 1988, 71 a 4-10. Aristoteles. Topicos. Trad. de Miguel Candel Sanmartin, Madrid, Gredos, 1982,
100 a 25-30 100 b 1-24.



198- Luz Gloria Cardenas Mejia

en el discurso mismo, merced a lo que éste demuestra o parece demostrar’™’. Aqui
vemos a Aristoteles introducir las pruebas que tienen que ver con la disposicion de los
oyentes. Para lograr construir tales pruebas, Aristoteles considera fundamental tener un
conocimiento de las emociones.

La primera inquietud que surge frente a la introduccion de tales tipos de pruebas es
la de tratar de entender, por qué estas aparecen en la Retorica y no en los Topicos, ni
en los Analiticos. En el libro I Aristdteles asegura que las emociones afectan nuestros
juicios. Pero es preciso establecer que no se trata de cualquier tipo de juicio sino de
aquellos que tienen que ver con acciones determinadas

“porque el juicio del legislador no versa sobre lo particular, sino que trata sobre
lo futuro y lo universal, mientras que el miembro de una asamblea y el juez tienen
que juzgar inmediatamente sobre <casos> presentes y determinados, a los que
muchas veces les viene ya unida la simpatia, el odio y la conveniencia propia, de
suerte que ya no resulta posible establecer suficientemente la verdad y mas bien
oscurecen el juicio <razones de placer o de pesar>"3",

Es precisamente, nos lo dice Aristoteles, debido a que se trata de juicios sobre acciones
presentes y determinadas que las emociones aparecen. Pero también nos dice, algo que
todos hemos experimentado, las emociones oscurecen el juicio. Si esto es asi, una de las
opciones que se ha tomado frente a tal hecho es tratar de evitar su presencia con el fin
de garantizar un juicio objetivo. Pero es otro el camino que sigue Aristoteles.

Para Aristoteles no se trata de negar las emociones, ellas son importantes y colaboran
en la formacioén de juicios adecuados. Lo que es fundamental consiste en lograr que ellas
no oscurezcan el juicio, sino que ayuden a una mejor comprension de las situaciones en
las cuales se dan las acciones concretas. {; Como por ejemplo, sin el temor o la compasion,
el amor o el odio, o la ira, podemos emitir un juicio que sea adecuado y pertinente a
las situaciones en las que una accion determinada se da? Sin el temor, por ejemplo, que
acompaia la inminencia de un peligro; o el sentimiento de compasion que nos hace
percibir que una desgracia sufrida es inmerecida, o sin el amor que nos vincula a los
bienes que nos son comunes, o sin el odio, que por el contrario, nos lleva a rechazar el
mal, o sin la ira que suscita el desprecio que sufrimos o sufren los que nos son cercanos.
Ciertamente nos equivocariamos en nuestros juicios.

Si la necesidad de la presencia de las emociones parece ser importante en la formacion
del juicio, no parece entenderse muy bien lo que significa construir pruebas que sean
capaces de disponer al oyente para que emita el juicio adecuado. Una opcion consiste
en pensar que lo que se hace es producir mediante las emociones determinados efectos
en los oyentes. Aristoteles criticaba a los tratadistas antiguos por utilizarlas solo ellas
para mover al oyente. Esto, contemporaneamente, se traduce en la afirmacion de que
su uso produce la seduccion o hasta la manipulacion; impidiéndose con ello que

30 Retorica 1356 a 1-5.
3 Retorical, 1.2,1354 a 13-31 1354 b 1- 11.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 199

conscientemente elaboremos nuestros juicios. Precisemos los supuestos desde los cuales
parte Aristoteles, con el fin de entender cual es el lugar que les concede a las emociones
como pruebas retdricas: Primero, si la retdrica esta subordinada a la politica y ésta esta
orientada a la formacion de la comunidad, debe por lo tanto contribuir a ello. Segundo,
el interés de Aristoteles en la retorica consiste, por lo tanto, en que el oyente logre
mediante ella formar un juicio adecuado. Tercero, es un hecho que las emociones se hacen
presentes con los juicios que hacemos sobre acciones determinadas. Es precisamente,
debido a todo lo anterior, que las emociones seran también incluidas como pruebas. Y
esto significaria que podemos tener un control critico sobre ellas a la hora de persuadir
mediante los discursos retoricos.

En el Libro II de la Retorica Aristoteles presentard un analisis sobre las emociones
desde el cual el orador podra obtener el conocimiento necesario para elaborar sus
correspondientes pruebas. La primera inquietud que nos surge es tratar de determinar de
qué tipo de analisis se trata, pues éste no parece corresponder a los que se han hecho en
otras partes de su retorica. Lo que uno esperaria, antes de empezar el analisis de cada una
de las emociones, es al menos una caracterizacion general de la emocion, desde la cual
fuera posible identificarlas como tal. No existe en las obras que conocemos propiamente
una teoria sobre la emocién, sin embargo, podemos establecer algunos de los rasgos que
le atribuye Aristoteles a las emociones, los cuales se encuentran dispersos por varias de
sus obras. Las emociones son afecciones del alma que se manifiestan en el cuerpo®2. No
son simples movimientos corporales, como pueden serlo, por ejemplo, los movimientos
del corazon. A ellas las acompana el placer y el dolor®*. Estas indicaciones nos permiten
decir, al menos, lo siguiente: las emociones son afecciones del alma que se manifiestan
en el cuerpo. Para que se produzcan, es preciso que esté presente en el alma, tanto el
deseo como la sensacion y con ella la imaginacion. A su vez en su entorno debe darse
aquello que se busca o de lo cual se huye. Solo asi es posible explicar la aparicion del
placer o del dolor, los cuales se encuentran presentes tanto en los animales como en
el hombre. La diferencia, ya lo sabemos, entre unos y otros, radica en la presencia del
logos. Solo con éste se da la opinion y solo debido a ella el hombre, y no los animales,
puede ser persuadido.

“La opinion dowEa, va siempre acompafiada de conviceion pfstic—no es desde
luego, posible, mantener una opinion si no se esta convencido—y en ninguna bestia
se da conviccion a pesar de que muchas de ellas poseen imaginacion. Ademas,
toda opinidn implica conviccion, la conviceion implica haber sido persuadido y

la persuasion implica la palabra Adyog™*.

32 ARISTOTELES. Acerca del alma. Traduccidn de Tomas Calvo Martinez, Madrid, Gredos, 1988 403
a 16-31-403b 1-3.

33 “Llamo pasiones a lo que sigue indignacion, temor, vergiienza, apetito y en general, todo lo que en si
mismo va, comunmente acompafiado de placer y dolor” Etica Eudemia. 11, 2, 1220 b 10-15 Esto también
aparece en Etica Nicomaquea 1105 b 20-25.

3 ARISTOTELES. Acerca del Alma., 111, 3, 428 a 20-24.



200- Luz Gloria Cardenas Mejia

Si gracias a la opinion el hombre es persuadido y las emociones hacen parte de las
pruebas retoricas, por supuesto en ellas tendria que estar presente de alguna manera la
opinion. Con su presencia ciertamente se modificaria en el hombre su percepcion de lo
que le es placentero o doloroso.

Veamos, a grandes rasgos, cual seria el tipo de analisis que propone Aristoteles
se realice de las emociones. Un sin nimero de comentaristas han encontrado que
Aristételes no sigue con rigor el esquema por ¢l propuesto en este Libro II. Por su parte
Heidegger afirmoé en El ser y el tiempo: ““Aristoteles estudia los pathe en el segundo libro
de su Retorica. Hay que tomar ésta como la primera hermenéutica sistematica de la
cotidianidad del ‘ser uno con otro’*%. Lo anterior implicaria que si se queremos entender
a lo que se refiere Heidegger con una hermenéutica de la cotidianidad seria preciso a
su vez leer con cuidado su curso sobre este Libro 11, el cual solo recientemente ha sido
publicado®®. Nosotros, por el momento, hemos encontrado que hay una indicacion de
Aristoteles que no ha sido tenida en cuenta, al comienzo de su analisis. Aristoteles dice:
“En consecuencia, pues, de igual modo que en nuestros anteriores analisis hemos descrito
(diegravyamen)®’ los correspondientes enunciados (ppotdsei~) asi proveeremos respecto
a las pasiones y las dividiremos de acuerdo con el método establecido™®. Aristoteles
utiliza el verbo Siepawyopev®, que se traduce por ‘hemos descrito’, pero que quizas
seria mejor traducir por ‘hemos diagramado’*, para referirse al procedimiento que sera
empleado por €l en esta parte de la Reforica. Tanto Pellegrin como Decarie se refieren a la
indicacion que hace Franz Dirlmeier*!, para quien, cada vez que el verbo ypdadein aparece

35 Martin HEIDEGGER. EI ser y el tiempo. México, Fondo de Cultura Econémica, 1980, § 29,
p-156.

3¢ Martin HEIDEGGER. Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Frankfurt am Main,
Vittorio Klostermann, 2002.

37 Cope hace la siguiente precision sobre este verbo diagavfein, de-scribere, de-lineare, to describe, lit.
draw in detail, with all divisions (diav) marked: comp. diavgramma, de mathematical diagram: applied to
descriptive analysis of subjet. Rhetoric of Aristotle. With a commentary by Edgard Meredith Cope. Revised
and Edited by John Edwin Sandys, II, Georg Olms Verlang Hildesheim- New York, 1970, § 9, p. 7.

3 Retorica, 1378 a 28-31.

% Este verbo aparece en la obra aristotélica en los siguientes pasajes: Etica Eudemia 1230b.12, 1231b.8,
1233a.9, Metafisica. Traduccion de Valentin Garcia Yebra, Madrid, Gredos, 1987, 1054a30. Décarie en su
traduccion al francés, hace referencia a la nota de Dr que lo traduce por schematisch aufgezeichnet que
significaria “mostrar esquematicamente” Aristote. Ethique a Eudéme Traduction Vianney Décarie, Paris,
Librairie J. Vrin, 1978, nota 33, p. 128.

40 La palabra en griego para descripcion es elkfasi~. La cual adquiere su sentido mas teorico sélo hasta el
siglo I d.c. “Les Caracteres de Théophraste (v. 370- v.287 av. J.-C.), qui, par cet exercice d’école, mettent en
scene des caractéres, décrivent I’homme dans ses passions (genre qui porte le nom d’«éthopées», en quelque
sorte un sous-genre de 1’ekphrasis)”. “Ekphrasis” En: Peinture et couleur dans le monde grec antique

Disponible en Internet:

http://arts.enslsh. fr/Peintureancienne/antho/menu2/partieS/antho m2 p5 01.htm

A pesar de que aqui se afirme que esta obra de Teofrasto es un ejercicio de escuela, mas bien, podria
ser también una descripcion en un sentido mas cientifico.

4 P. PELLEGRIN. La classification des animaux chez Aristote La classification des animaux chez
Aristote. Paris, Les Belles Lettres, Paris, 1982, nota 43, p.173.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 201

en las distintas obras de Aristoteles, se debe entender que se esta citando la Investigacion
sobre los animales. Esta indicacion nos permite entender que a semejanza del tipo de
analisis que hace Aristoteles con respecto a los animales, las emociones también deben
ser estudiadas a partir de la observacion de como ellas se dan. Los animales viven,
sienten y se comportan de una determinada manera de acuerdo a los lugares en los cuales
habitan, responden a su medio con la busqueda y la huida. Los hombres habitan en la
polis, alli se encuentran para actuar, hablar y sentir en comun. Alli los hombres también
son afectados por su entorno, por las maneras en que los hombres se relacionan entre
siy por la clase de asuntos que consideran en cada caso. Asi podemos entender porqué
Aristoteles propone analizar las emociones desde el siguiente esquema:

“Ahora bien, en cada una se deben distinguir tres aspectos: en relacion a la
ira -pongo por caso-, en qué estado se encuentran los iracundos, contra quiénes
suelen irritarse y por qué asuntos; pues si s6lo contamos con uno o dos de estos
<aspectos>, pero no con todos, no es posible que se inspire la ira. Y lo mismo
ocurre con las demas <pasiones>"*,

Las emociones son afecciones vinculadas con situaciones especificas, frente a las
cuales percibimos, opinamos y somos movidos de una determinada manera. Para com-
prender tales componentes que aparecen con las distintas situaciones en las que se dan
determinadas emociones y no otras, Aristoteles pudo sentir a su vez la necesidad de
construir ‘diagramas’, semejantes a los que hizo para su estudio sobre los animales. Si esta
manera de proceder es hermenéutica, requiere por lo tanto un estudio mas detallado.

Las emociones, en el caso del hombre, estarian determinadas por las opiniones que
éstos tienen de lo que es placentero o doloroso o quizas también de lo que es bueno o
malo, justo o injusto, digno o indigno, lo cual puede ser revelado por un estudio mas
cuidadoso del analisis que realiza Aristoteles de las emociones. Los hombres forman
en sus relaciones con otros, y respecto a la manera en que son afectados concepciones
especificas sobre sus emociones. Dichas concepciones son analizadas por Aristoteles
en sus distintas partes a partir de las situaciones en las que estan aparecen. Es este tipo
de analisis el que suministrara al orador el conocimiento necesario para construir las
pruebas mediante las cuales se puedan disponer a los oyentes a formar su juicio sobre
lo que una comunidad considera como conveniente, justo o digno. Pensamos que al ser
introducidas tales clases de pruebas en los discursos retoricos, las concepciones que los
hombres en comunidad tienen de sus emociones estarian continuamente en formacion.
Son las acciones presentes y determinadas sobre las cuales se emiten los correspondientes
juicios, las que exigen al orador que sean presentadas este tipo de pruebas al oyente,
con el fin de que pueda comprender adecuadamente las situaciones singulares en las
cuales ellas se dan.

4 Retorica, 1378 a 24- 28.



202- Luz Gloria Cardenas Mejia

Siuno se detiene en el analisis que realiza Aristoteles de cada una de las emociones,
encuentra a su vez particularidades que solamente pueden pertenecer a la comunidad
griega. Esto lo podemos establecer, comparando las distintas concepciones que sobre
algunas de ellas aparecen en distintas comunidades y épocas historicas. Esto ha
sido mostrado por algunos de los trabajos que se estan realizando en el campo de la
antropologia cultural. Al interior de la filosofia lo podemos observar también, si tenemos
en cuenta las reflexiones que hacen los fil6sofos al hablar sobre determinadas emociones.
Es el caso, por ejemplo, si comparamos la descripcion que hace Aristoteles de la ira, y
la de Séneca®. O, por ejemplo, el estudio mas reciente de Scheller sobre el pudor y la
vergiienza y la presentacion que el mismo Aristoteles hace de esta emocion*.

S6lo hemos presentado de manera muy general, la idea de que en Aristoteles se
encuentra presente una primera percepcion sobre el vinculo que existe entre las emociones,
el lugary laretorica. Esta aparece cuando Aristoteles plantea que las emociones aparecen
en los juicios que realizamos sobre acciones presentes y determinadas. Tales juicios,
como ya vimos, son el propdsito de los discursos retoricos, los cuales son pronunciados
en lugares especificos de la polis. Es esta percepcion de Aristoteles la que creemos nos
permitira realizar a nosotros una reflexion sobre la experiencia humana del lugar con el
fin de avanzar hacia una hermenéutica de la comunidad.

Bibliografia

Auge, M. Los no-lugares espacios del anonimato. Barcelona, Ed. Gedisa, 2000.
Aristoteles. Acerca del alma. Traduccion de Tomas Calvo Martinez, Madrid, Gredos, 1988.

. Analiticos Segundos, Trad. de Miguel Candel Sanmartin, Madrid, Gredos,
1988

. Etica Nicomaquea, Etica Eufemia. Traduccion de Julio Palli Bonet, Madrid,
Gredos, 1998.

# De laira Séneca dice: “En las demas, ciertamente, algo de quietud y placidez hay, ésta es todo arrebato
y a impulsos del despecho; en absoluto humana, furiosa en sus ansias de guerras, sangre, tormentos; con
tal de dafiar al otro, descuidada de si, precipitandose sobre sus propios dardos y avida de una venganza que
ha de arrastrar con ella al vengador”. Séneca. De la colera. Traduccion de Enrique Otdn Sobrino, Madrid,
Alianza Editorial, S.A., 2000, p. 33. Aristoteles la define asi: “Admitamos que la ira es un apetito penoso
de venganza por causa de un desprecio manifestado contra uno mismo o contra los que nos son proximos,
sin que hubiera razon para tal desprecio” Retorica, 1378 a 31-33.

4 “La verglienza es, por lo tanto, un sentimiento de culpa para e/ si mismo individual en general —no
necesariamente para misi mismo individual, sino para uno semejante a mi o en otro, esté dado donde esté
dado —.” M. Scheler. Sobre el pudor y el sentimiento de vergiienza. Salamanca, Ediciones Sigueme, 2004,
p. 41. Aristoteles la define asi: “Admitamos, para ello, que la vergiienza es un cierto pesar o turbacion
relativos a aquellos vicios presentes, pasados o futuros, cuya presencia acarrea una pérdida de reputacion”.
Retorica, 1383 b 13-16. Recientemente ha sido traducido el libro M. Nussbaum. E/ ocultamiento de lo
humano. Repugnancia, vergiienza y ley, Buenos Aires, Katz Editores, 2006.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 203

. Ethique a Eudeme Traduction Vianney Décarie, Paris, Librairie J. Vrin, 1978.
. Metafisica Traduccion Valentin Garcia Yebra, Madrid, Gredos, 1987.

. Poética. Traduccion Valentin Garcia Yebra, Madrid, Gredos, 1992.

. Retorica. Traduccion de Quintin Racionero, Madrid, Gredos, 1994.

. Topicos. Trad. de Miguel Candel Sanmartin, Madrid, Gredos.

Cérdenas M., Luz Gloria “Las emociones, la experiencia humana del tiempo y el lugar” En:
La Temporalidad humana. Asedios desde la fenomenologia y la hermenéutica. Popayan, Editorial
Universidad del Cauca, 2007, p. p. 121-147.

De Sousa, R. The Rationality of Emotion. Cambridge, MA, MIT Press, 1987

. Emotion, 2003. Disponible en Internet: http://plato.stanford.edu/entries/
emotion/

“Ekphrasis” En: Peinture et couleur dans le monde grec antique Disponible en Internet:
http://arts.enslsh.fr/Peintureancienne/antho/menu2/partieS/antho m2 p5_01.htm

Fallas Lopez, Luis Alberto. Cardenas Mejia, Luz Gloria En didlogo con los griegos. Bogota,
Universidad Pedagdgica Nacional. San Pablo, 2% edicion, 2006.

Heidegger, M. El ser y el tiempo. § 29, p.156.

. M. Gesamtausgabe. II. Abteilung: Vorlesungen 1919-1944. Frankfurt am Main,
Vittorio Klostermann, 2002.

Heller, A. La teoria de los sentimientos. México, Ediciones Coyoacan, S.A., México, 1999.

Le Breton, D. Las pasiones ordinarias. Antropologia de las emociones. Buenos Aires, Nueva
Vision, 1998.

Nussbaum, Martha. [intelligenza delle emozioni. Bologna, Societa Editrice il Mulino, 2004.

. El ocultamiento de lo humano. Repugnancia, vergiienza y ley, Buenos Aires,
Katz Editores, 2006.

Pellegrin, P. La classification des animaux chez Aristote La classification des animaux chez
Aristote. Paris, Les Belles Lettres, Paris, 1982, nota 43, p.173.

Rhetoric of Aristotle. With a commentary by Edgard Meredith Cope. Revised and Edited by John
Edwin Sandys, 11, Georg Olms Verlang Hildesheim- New York, 1970.

Santos, M. De la totalidad al lugar, Barcelona, Oikos-Tau, 1996.

. La naturaleza del espacio. técnica y tiempo, razon y emocion, Barcelona,
Editorial Ariel, 2000.

Sartre, Jean-Paul. Bosquejo de una teoria de las emociones. Madrid, Alianza Editorial, 1.999.

Scheler, Max. Sobre el pudor y el sentimiento de vergiienza. Salamanca, Ediciones Sigueme,
2004.
Séneca. De la colera. Traduccion de Enrique Oton Sobrino, Madrid, Alianza Editorial, S.A.,
2000.

Ricoeur, Paul. “Aristote: de la colére a la justice et a ’amitié¢ politique” En: Esprit, novembre
2002, pp. 19-31.



204- Luz Gloria Cardenas Mejia

. Lo voluntario y lo involuntario. Buenos Aires, Editorial Docencia, 1986.

. Del Texto a la accion. Ensayos de Hermenéutica 1I. México, Fondo de Cultura
Econdémica, 2002.

. De Iinterpretation. Essai sur Freud, Paris, Editions du Senil, 1965

. Finitud y culpabilidad. Madrid, Editorial Trotta, S.A., 2004.

. Ideologia y utopia. Barcelona, Editorial Gedisa, 1994.

. La Metafora Viva. Madrid, Ediciones Europa, 1980.
“Retorica-Poética-Hermenéutica” En Estudios de Filosofia. N° 4, Agosto de 1991, p .p. 87-97

. ST mismo como otro. México, Siglo Veintiuno Editores, 1996

. Temps et récit. 1, 11, 111. Paris, Editions du Senil, 1983, 1984, 1985.

. Tiempo y narracion 1, 11, 1II. México, Siglo Veintiuno Editores, S., 1995,
1995,1996.

German VARGAS y Luz Gloria CARDENAS. Retorica, poética y formacion. De las pasiones
al entimema. Bogota, Universidad Pedagogica Nacional, 2005.



El sujeto de accion o la persona
The Person or the Subject of Action

MARTA CECILIA BETANCOURT GARCIA
Departamento de Filosofia, Universidad de Caldas
Colombia

Resumen:

Del mismo modo en que la constitucion del
ser humano es hermenéutica, su conocimiento
también lo es. Esta concepcion de Paul
Ricoeur aparece desarrollada en buena parte
de sus obras, particularmente en dos obras que
centran su atencion en el estudio del hombre
como sujeto agente de la acciébn o como
persona: El discurso de la accion'y Si mismo
como otro. En relacion con este problema,
me propongo sefialar dos caminos en la obra
de Ricoeur: un camino destructivo de critica
y discusion de la metafisica anterior, critica
a la afirmacion del hombre como sujeto,
como substancia pensante 0 cOmo yo puro
trascendental que funciona como fundamento
del conocimiento y del mundo; y un camino
constructivo que busca proponer una nueva
concepcion del hombre que lo reconozca
como ser corporal y natural y como ser
que vive la vida en dimensiones sociales,
culturales y espirituales. Para realizar esta
empresa me acompaio también de los aportes
de Heidegger, de la filosofia analitica del 2°.
Wittgenstein y del Husserl de la Lebenswelt

Palabras clave: sujeto, persona, accion,
Ricoeur.

Abstract:

The human being’s knowledge is
hermeneutic in the same way as is his
constitution. This conception of Paul Ricoeur
appears to be developed in a large part of his
works, especially in the two works that center
their attention upon man as a subject and
agent of action, or as a person: The Discourse
on Action and Oneself as Another. Regarding
this problem I propose to indicate two
roads in the work of Ricoeur: a destructive
road of discussion and critique of earlier
metaphysics, a critique of the affirmation of
man as subject, as thinking substance or as
pure transcendental ego which serves as the
foundation of knowledge of the world; and
a constructive road which seeks to propose
a new conception of man which recognizes
him as a natural and corporeal being, and
as a subject of life with social, cultural and
spiritual dimensions. In order to realize this
undertaking I will rely upon the contributions
of Heidegger, of the analytic philosophy of
the second Wittgenstein and of the Husserl
of the Lebenswelt.

Key Words: subject, person, action,
Ricoeur.

i Recibido: Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



206- Martha Cecilia Betancourt Garcia

La filosofia de Ricoeur en gran medida es una Antropologia filoséfica en cuanto
tiene por objetivo principal avanzar en la comprension de si del hombre. Para lograr
este objetivo el fildsofo se apoyd en muy diversas posiciones filosdficas, asi como en el
desarrollo de la ciencia. En relacion con el tema del que nos vamos a ocupar hoy, cual es
la forma en que propone una nueva concepcion del sujeto, partiendo de la superacion de
la metafisica de la subjetividad, Ricoeur se apoya en la empresa iniciada por Heidegger
y en algunas indicaciones de Wittgenstein. Como Heidegger y Wittgenstein cree que este
es un recorrido necesario si se quiere avanzar en una nueva concepcion sobre el hombre,
la cual estaba encerrada en los limites y las orientaciones trazados por Descartes.

En Si mismo como otro, obra en la que Ricoeur propone su mas elaborada teoria sobre
el ser del hombre, considera que éste es un sujeto agente o persona que se constituye
de manera hermenéutica, es decir a través de una construccion dindmica atravesada por
la interpretacion de si mismo, la cual, a su vez, esta mediada por las interpretaciones
que los otros hacen de mi. Del mismo modo en que la constitucion del ser humano es
hermenéutica, su conocimiento también lo es, lo cual significa que no es un conocimiento
puntual e inmediato, como lo determinaba la metafisica de la subjetividad. Esta
concepcion ricoeuriana sobre el hombre aparece desarrollada en buena parte de sus obras,
sin embargo, se puede plantear a través de dos de ellas que se centran en el estudio del
hombre como sujeto agente de la accion o persona. Estas son E! discurso de la accion’
y Si mismo como otro’.

En relacion con este problema, se puede hablar de dos caminos en la obra de
Ricoeur: un camino destructivo de criticar y discutir la metafisica anterior, que en
este caso se realiza mediante la discusion de la metafisica de la subjetividad, que ha
seguido por dos senderos distintos pero relacionados. Por un lado, se lleva a cabo una

! Paul RICOEUR. El Discurso de la accion. Madrid. Catedra, 1977 (original francés), 1981
(espafiol).

2 Paul RICOEUR. Si mismo como otro. Espafia. Siglo XXI. 1996 (Francés) 3* edicion en espafiol
2006.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 207

critica a la afirmacion del hombre como sujeto, como substancia pensante 0 como yo
puro trascendental que funciona como fundamento del conocimiento y del mundo. Esta
oposicidn se apoya en la discusion de Heidegger y de Wittgenstein a los fundamentos
substancialistas y cosificadores de la metafisica desarrollada a partir de la modernidad
cartesiana. Por otro, se critica la afirmacion del conocimiento intuitivo e introspectivo
del yo; pues una vez ubicado el punto de partida del conocimiento en la primera persona
del yo pienso, gran parte conocimiento del hombre se ha abordado a partir de alli,
criterio que ha conducido a posturas idealistas y subjetivistas o en otros casos a negar
el conocimiento de la subjetividad humana. El camino constructivo busca proponer una
nueva concepcion del hombre que lo reconozca como ser corporal y natural y como ser
que vive la vida en dimensiones sociales, culturales y espirituales. Para realizar esta
empresa se acompaiia también de los aportes de Heidegger, de la filosofia analitica del
2° Wittgenstein y del Husserl de la Lebenswelt.

1. Camino destructivo: superacion de la metafisica de la subjetividad

Siguiendo a Heidegger y a Wittgenstein, Ricoeur pretende superar la metafisica de
la subjetividad, que asimila el sujeto con el yo y con el hombre, desde Descartes. Para
ello también cree pertinente hacer una critica al aspecto idealista de la fenomenologia
de Husserl® quien, como lo plantea también Danilo Cruz Vélez, conserva la orientacion
cartesiana. Esto separa a Heidegger de Husserl; pues aunque los dos filésofos estan
interesados en investigar al hombre, el primero tiene como proposito hacerlo desde
una renovacion de los supuestos y de la pregunta por su ser, mientras que el segundo
conserva la linea que habia trazado la metafisica cartesiana de considerarlo como
supuesto y fundamento absoluto del conocimiento y del mundo. “La pieza que ambos
persiguen -afirma Danilo Cruz- en el camino historico es el sujeto pero sus intenciones
son diferentes. Lo que Husserl pretende es justificar la conviccion que sustenta todo su
pensamiento, segun la cual el sujeto es la fuente del ser. Heidegger, en cambio, quiere
desenmascarar esta conviccion como un supuesto insostenible™.

Heidegger orienta el estudio del ser del hombre por un nuevo rumbo al investigarlo
como Dasein, como ser en el mundo, como ser existente o como ser en el tiempo, y, para
hacerlo, debe destruir el camino seguido por la metafisica tradicional, especialmente
desde Descartes, que ha consolidado la concepcion del hombre a partir de la asuncion de
éste como yo pienso o substancia pensante. La tarea de Heidegger consiste en desentrafar
el origen de los conceptos de objeto y sujeto, segiin como fueron concebidos desde la
filosofia moderna, cuyo significado domina el escenario filosofico hasta hoy.

A partir de Heidegger sabemos que el término “sujeto” proviene de “Subjectum”
que significa soporte y substrato permanente de cualidades, y que subjectum se hizo

3 Se refiere al Husserl de Ideas
4 Danilo CRUZ VELEZ. Filosofia sin supuestos. Editorial U. de Caldas. Manizales. P. 112-113.



208- Martha Cecilia Betancourt Garcia

equivalente a hipokeimenon, términos que han conservado ese significado desde la
filosofia medieval, como substantia, 1o que esta en la base, el soporte, el sub-puesto, o
sustrato permanente de propiedades. Sin embargo, también se sabe que el significado
de “sujeto”, antes de la asuncion de hipokeimenon como subjectum, era muy distinto
al que se asume en la filosofia moderna. Fue Descartes quien asimil6 el término de
subjectum con las caracteristicas del hipokeimenon, al afirmarlo como lo arrojado a la
base, lo sub-puesto; ontologicamente “e/ ese en se en el que reposan y se fundan las
propiedades™. En el latin anterior “el sujeto” estaba ligado a la nocion gramatical de
sujeto de la proposicion, como aquello de lo cual se habla. Y aquello de lo que se habla
son las cosas, la casa, el arbol, Juan. Esta forma de entenderlo va a aparecer de nuevo
en la Filosofia Contemporanea con la teoria de la accion de Ricoeur y de algunos otros
filosofos del lenguaje. Al asumir hipokeimenon como subjectum, las cosas cambian,
¢éste término acoge las notas esenciales de aquél, por lo que recoge las caracteristicas
de sustrato absoluto, de sostén y soporte de propiedades que reposa en si mismo. Ahora
bien, mientras que subjectum no tenia que ver con el yo, objectum, si que tenia que ver,
puesto que era lo representado por el yo, pues objeto eran las cosas en cuanto ideas y
representaciones del hombre.

Asi, la moderna metafisica de la subjetividad se basa en la relacion sujeto/objeto,
pero no a partir de la manera como son entendidos en la filosofia medieval, sino por una
transformacion de su significado. En Descartes el sujeto pasa a ser el yo, el ego cogito.
(Pero, como ocurre ese transito? Veamos. Todo se origina en la necesidad planteada
por Descartes de encontrar la certeza, de aspirar a un conocimiento cierto, a la certitud.
Esta busqueda de la certeza lo lleva mediante el método de la duda a encontrar una
primera verdad indubitable, un fundamento absoluto; se trata del “yo pienso”, que en
cuanto subjectum se convierte en fundamento. Este es el sentido del sujeto que cuestiona
Ricoeur y que se ha consolidado a través de la metafisica de la subjetividad. “El cogito
-afirma Ricoeur- no tiene ninguna significacion filosofica fuerte si su posicion no lleva
implicita una ambicion de fundamento Gltimo, postrero. Asi pues, esta ambicion es
responsable de la formidable oscilacion bajo cuyo efecto el “yo” del “yo pienso” parece,
alternativamente, exaltado en exceso al rango de verdad primera, o rebajado al rango
de ilusion importante...Esta ambicion de fundamento ultimo se ha radicalizado desde
Descartes a Kant, después de Kant a Fichte y, finalmente, al Husserl de las Meditaciones
Cartesianas ™.

Desde Descartes, el yo que piensa es el ser por excelencia; a partir del “yo pienso”
con sus contenidos de conciencia, es posible recuperar la existencia y el conocimiento
del mundo, puesto que de lo tnico que se tiene certeza es de que “yo pienso”. Todas las
cosas y los conocimientos, en principio, no son mas que contenidos de mi conciencia.
Ahora bien: “si el ego cogito es el subjectum por excelencia, en ¢l tienen que reaparecer
las notas del hipokeimenon fijadas anteriormente, pero elevadas de acuerdo con su

’ Danilo CRUZ. Ibid. P.125.
¢ Ricoeur. Si mismo como otro. 1996. p. XV.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 209

excelencia al sumo grado. El subjectum, el sujeto o el “yo pienso”, es lo subyacente en
todos los actos, lo permanente en los cambios y el sustentaculo o soporte de propiedades.
Por ultimo el yo es el fundamento por ser lo absoluto. Las cosas son relativas a mi, a la
substancia. El yo es la substancia por excelencia, de la cual depende lo demas.

Para seguir brevemente el estudio de la nueva idea de sujeto desarrollada a partir de
Descartes, permitanme acudir al juicioso estudio realizado por el pensador colombiano,
Danilo Cruz Vélez. “El unico subjectum es el yo. -afirma- La metafisica moderna saca
esta consecuencia implicita en el punto de partida cartesiano. Pero esto no ocurre de un
golpe, sino en lenta evolucion. Descartes emplea aun en las Meditaciones el término
subjectum en el sentido medieval. En Kant encontramos una completa identificacion de
sujeto y yo, aun cuando algunas veces, muy pocas, usa el primero en el viejo sentido.
Desde el llamado idealismo aleman (Fichte, Schelling y Hegel) hasta Husserl, la
identificacion si es total. El sujeto y el yo son lo mismo™’. Danilo Cruz sigue con sumo
rigor el desarrollo de esa idea en Kant y Husserl, para demostrar que ni uno ni otro
superan la posicion cartesiana, pues contintian enmarcados en los mismos presupuestos.
Kant quiere destruir el concepto errado del yo elaborado por Descartes, quien descubrio
un yo trascendental pero lo explicé como un yo empirico, dado que encontré un yo
que es condicion trascendental del conocimiento o de los contenidos de conciencia,
pero lo estudié como una substancia pensante, aplicaindole los conceptos recibidos de
la tradicion, esto es, de la ontologia de las cosas. La critica al estudio cartesiano del yo
es realizada por Kant a través de la discusion de la psicologia racional® que asumio de
manera cartesiana la idea de que el yo pienso es el alma, por lo que es objeto del sentido
interno, que se conoceria por observacion interior.

En relacion con el yo, en Kant, el sujeto es lo que esta a la base del yo pienso, lo
permanente de la base del pensar, el sujeto 16gico, no un sujeto real. “El sujeto que esté
a la base del yo pienso (sujeto en el sentido moderno) no es un substrato real substancial,
sino la unidad funcional logica de la actividad pensante™. De modo que el “yo” del ego
cogito no puede ser una substancia, ni una cosa. Por lo que el error de Descartes resulta
ser el haber pasado a tratarlo y a investigarlo como cosa, como res, o substancia. Por ello
Kant distingue entre un yo psiquico, que es el yo empirico, un yo objeto, animico, objeto
del sentido interno, y un yo trascendental. Este Gltimo va a encarnar las caracteristicas
del yo pienso de Descartes.

El sujeto en cuanto “yo pienso” o ego cogito es un yo fundamento, puro, trascendental,
condicion de posibilidad de todas las representaciones del mundo. Sigue siendo lo
permanente, en Kant. Aunque éste no hizo una explicacion abierta del yo, en los
paralogismos de la razon, hay una determinacion positiva del yo que lo caracteriza
como “una forma de toda representacion”. Es sujeto, ya no en cuanto substancia, o

7 Danilo CRUZ. Op. Cit. P. 132-133

8 Cfr. Kant. Paralogismos de la Razon. En Critica de la Razon Pura. Buenos Aires, Losada, 1960. Vol.
2. Pp. 78-130.

? Danilo CRUZ. Ibid. P.145.



210- Martha Cecilia Betancourt Garcia

substrato real de lo objetivo, sino en el sentido de que hace posible toda representacion,
es sujeto del legein del pensar, de la union en el juicio predicativo, de la construccion
de sintesis. “Por ello, el yo es subjectum: actividad unificante, siempre idéntica a si
misma, que esta a la base de la multiplicidad de las representaciones...el yo es forma
de toda representacion; es decir, aquello que fija la ley invariable del representar”!?.
Ahora bien, lo que plantea Heidegger es que Kant no logra superar completamente ni
la cosificacion del yo ni la metafisica de la subjetividad. Esto es asi porque el fildsofo
le sigue otorgando al ego cogito las caracteristicas del hipokeimenon o de la substancia:
“la permanente presencia (Ovsia)... El yo es lo permanentemente presente en todas
las representaciones, lo idéntico a si mismo en todos sus actos, lo que no cambia en la
multiplicidad cambiante del representar’!!. La concepcion substancialista y cosificadora
sigue haciendo sus trampas, como el genio maligno cartesiano, al aparecer de nuevas
formas en la filosofia de Kant'.

Sin entrar a analizar el cambio que se da en Husserl en su concepcion sobre el yo,
entre las Investigaciones filosoficas e Ideas I, y sefialando lo que interesa destacar,
retomemos las ideas que en esta ultima construye sobre el yo. Convirtiendo la duda
metddica de Descartes en una epojé fenomenologica, que pone entre paréntesis el mundo
empirico trascendente, se vislumbra en el filosofo un yo no empirico que se constituye en
subjectum, soporte o sustrato permanente de los datos subjetivos o del flujo constante de
las corrientes de vivencias. Es un yo puro que aparece caracterizado en el &57 de Ideas
de la siguiente manera: “El yo parece estar ahi constantemente, incluso necesariamente,
y esta constancia no es patentemente la de una vivencia estipidamente obstinada, la
de una “idea fija”. Por el contrario, es algo que pertenece a toda vivencia que llega y
transcurre; su “mirada” se dirige “a través de” cada cogifo actual a lo objetivo... Al
menos, considerada en principio, puede cada cogitatio cambiar, ir y venir, aunque se
puede dudar si toda cogitatio es algo necesariamente fugaz, y no tan solo facticamente
fugaz, como encontramos que es. Pero frente a esto parece ser el yo puro algo necesario
por principio, en cuanto es algo necesariamente idéntico en medio de todo cambio
real y posible de las vivencias, no puede pasar en ningun sentido por un fragmento o
factor ingrediente de las vivencias mismas”'®. Mientras que las vivencias constituyen
una corriente, un flujo incesante en que todo cambia, en la base de ellas debe haber
un substrato invariable que las sustenta: el yo puro, que es “permanencia”, en cuanto
debe estar ahi constantemente, incluso, necesariamente, e “identidad” en cuanto es lo

1 Danilo CRUZ. Ibid. P.150.

' Tbid. P.151.

12 Realmente la nocion de substancia, el dualismo substancialista, la cosificacion y, por tanto, la
metafisica de la subjetividad aparecen en toda la filosofia moderna, incluyendo al empirismo inglés, como
lo han mostrado muy bien Heidegger y Wittgenstein. Existen hoy importantes escritos sobre este problema.
Cfr. Rosieri Frondizi. Substancia y funcion en el problema del yo. Jorge Vicente Arregui. Accion y sentido
en Wittgenstein. EUNSA, Espaia, 1984. Capitulo 8.

3 Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenoldgica.
México. FCE. 3% Edicion, 1986. &57. p. 132.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 211

idéntico en contraposicion a lo cambiante de las vivencias. Como se ve, en el yo puro
aparecen de nuevo las caracteristicas del subjectum de la Filosofia Moderna. El mundo
es trascendente y no aparece mas que como una corriente de vivencias en un yo puro
trascendental, que es condicion de ellas. Frente a la continuidad del cambio, al caracter
fluctuante de las vivencias que son ausencia y presencia, la permanencia y la identidad
estan en el yo puro trascendental.

Asi mismo, en Ideas II, dentro de un marco teodrico distinto, Husserl realiza un
estudio de “el yo puro” en el que llega al mismo resultado. A través de un analisis de la
constitucion del hombre encuentra que en éste hay varios modos de ser del yo, como
son un yo intracorporal, un yo animico y un yo personal, de los que resulta un yo puro
trascendental, condicion de todo lo demas. El yo intracorporal es el sustrato intimo que
sustenta y sintetiza todas las sensaciones corporales internas como el calor, el frio y el
dolor fisico. Se opone al cuerpo exterior. El yo animico es la cara del alma que tiende hacia
el interior o la intimidad. Este yo es alma que se determina a si misma y que sintetiza y
sirve de sustrato a las vivencias animicas, a los recuerdos y a la proyeccion del futuro.
Por ultimo el yo personal “es el substrato permanente que unifica la multiplicidad de
propiedades personales adquiridas en su evolucion historica™. Es el yo que con una
actitud distinta, personalista, asume las cosas en su utilidad o en sus valores. Y es un yo
con propiedades de un ser y de un mundo no ya naturales sino culturales e historicas.
Ahora bien, este yo personal es un yo historico y libre, capaz tanto de actuar en el mundo
como de ser afectado por €l. El yo personal es “un yo real con sus propiedades reales”, por
lo que es un yo mundano como los otros, y en gran medida determinado por el mundo,
razén por la cual no cumple la condicidon de ser la pura inmanencia que se buscaba. Por
ello, Husserl opone el mundo real, la realidad, en la que abarca tanto al mundo fisico
como a los tres estratos del yo, al yo puro que constituye la subjetividad trascendental
(condicion de posibilidad de...)”. El yo personal por ser real puede ser puesto entre
paréntesis mediante la epojé trascendental, operacion que conduce al ultimo estrato
de la intimidad, eliminando del yo todo resto de realidad y dejando como residuo “la
subjetividad trascendental absoluta y el universo de sus fendmenos™'>. Este yo es puro, es
decir, purificado de todo lo real; es absoluto porque reposa en si mismo; es trascendental,
pues es condicion de todo lo demads; y por ello es fundamento de lo real.

En palabras de Husserl: “En toda ejecucion de un acto yace un rayo del estar-dirigido
que no puedo describir de otra manera que diciendo que tiene su punto de partida en
el “yo”, el cual evidentemente permanece ahi indiviso y numéricamente idéntico,
mientras que vive en estos multiples actos, actiia en ellos espontaneamente y en rayos
siempre nuevos a lo objetivo de su sentido”'®. Y en el & 23 afirma: todo lo objetivo, en

14 Ibid. P. 165.

15 Ibid. P. 167.

' Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenolégica. Libro
II. Investigaciones fenomenolégicas sobre la constitucion. Universidad Nacional Autdnoma de México.
1997. P. Seccién 2% Cap. 1°. & 22.



212- Martha Cecilia Betancourt Garcia

el mas amplio sentido, es pensable solamente como correlato de la conciencia posible,
0 mas precisamente: de un posible “yo pienso” y por ende en cuanto referible a un “yo
puro”"’.

Lo que importa resaltar aqui es la forma como llega Husserl a encontrar “el yo” en
cada caso: siempre en medio de la busqueda de un sustrato o soporte de propiedades.
Analizando en primera persona ciertos contenidos mentales, lo que queda es un soporte
a sustrato de tales contenidos. Se parte de un yo que piensa, que siente, que recuerda
y que imagina; lo que se analiza no es la actividad del pensar o del imaginar, sino los
contenidos de tales actividades. Ahora bien, ;Qué método nos ha brindado este resultado?
El camino de la reflexion. Husserl ha seguido el método sugerido por Descartes. De
nuevo, como éste ha partido de la primera persona y ha realizado el estudio del yo a
partir de la autorreflexion o de la reflexion sobre si mismo. Es una indagacion a partir
del conocimiento privado o intimo. “En la reflexion me vuelvo sobre el yo que percibe
convirtiéndolo en objeto”'8. En la reflexion el tiempo determinante es el pasado, porque
se reflexiona sobre las percepciones y experiencias vividas. Se da una division del yo,
en un yo que percibe, que conoce, que piensa, y un yo objeto de la percepcidn interna.

Este es el supuesto en el que se basa la concepcion moderna y cuya superacion en gran
parte fue obra de Heidegger. Sin embargo, la critica ha sido realizada simultaneamente
también por otra gran discusion filosofica: la llevada a cabo por Wittgenstein sobre
otro presupuesto aceptado sin discusion anterior, el de que el mundo del sujeto o de la
substancia pensante se conoce por introspeccion, autognosis o autorreflexion, como se ha
sefialado en Husserl. Heidegger critica la nocion de sujeto como substancia pensante y
como supuesto soporte permanente de accidentes. Wittgenstein también discute esa nocién
de substancia y critica el supuesto conocimiento netamente introspectivo y autorreflexivo
de ese sujeto. Las dos grandes criticas han significado una nueva concepcion sobre el
hombre, en la cual ha avanzado de manera considerable Paul Ricoeur.

La critica se centra en los siguientes aspectos: en la pretension de buscar un fundamento
ultimo del conocimiento y del mundo que se encuentra en la subjetividad, en la asuncioén
de la intuicion y la reflexion como mecanismos que permiten el conocimiento inmediato,
directo y apodictico del yo. En la asimilacion del sujeto al yo como substancia pensante,
lo cual se origina en la asuncion del hombre a partir de la relacion sujeto/objeto. Para
Ricoeur éstas, en lo fundamental, son las ideas que aparecen en la filosofia de Descartes a
Husserl, lo cual aparece incluso confirmado por el mismo Husserl: “De hecho, el yo puro
no es otro, en efecto, que aquel que Descartes captdé con mirada genial en sus magnificas
meditaciones y establecidé como tal para siempre, sobre cuyo ser no es posible ninguna
duda, y que en toda duda volveria él mismo a encontrarse necesariamente como sujeto
de la duda”

7 Ibid. P. 137.
'8 Danilo CRUZ. Ibid. P. 169.
191bid. P. 139.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 213

De manera muy resumida, sinteticemos las criticas realizadas por Ricoeur a ese modelo
fundado en Descartes: En primer lugar el hombre no es una substancia pensante. Con
Heidegger, Ricoeur afirma que antes que seguir considerando al hombre como un sujeto
que conoce y se enfrenta a un objeto por conocer, hay que llevarlo a su modo de ser mas
originario, en cuanto “ser en el mundo”?°. Para Ricoeur como para Heidegger el hombre
es un ser vital, un existente, un ser en el que su manera de ser es “existir”’. Ricoeur parte
de las formulas que habia propuesto Heidegger para analizar al hombre. Frente al sujeto
moderno pensado como condicion trascendental de conocimiento, Heidegger propone
girar la pregunta hacia la relacion del hombre con el ser, a la relacion mas originaria del
hombre con el mundo; de modo que el que entra en relacion no es un sujeto frente a un
objeto sino el ser humano. “El hombre no es sujeto, no es el ente privilegiado que pone
el ser, es el ente que no so6lo es como los demads entes, sino que esta en relacion con el
ser y que tiene como caracteristica esencial la comprension del ser”?'.

El hombre es un Dasein, es una relacion con el ser que se caracteriza por el
comprender. El Dasein es existencia. A través del hombre el ser se hace patente, se
desoculta. El saber referido a los objetos se funda y tiene sus raices en la existencia. El
Dasein es un ser en el mundo; no es un ser enfrentado al mundo, sino inmerso en él,
como el animal en su habitat; s6lo que el mundo humano es mas complejo en cuanto es
social y cultural. Ademas el Dasein es temporalidad, es posibilidad, y es libertad. Es
temporalidad en cuanto vive la vida de manera temporal, ocupandose por el tiempo. El
ser del hombre se realiza y se constituye temporalmente, a través del tiempo de la historia
y de la intratemporalidad. En el sentido de que es temporalidad, la vida del hombre se
presenta como posibilidad, como una proyeccion de futuro. La vida del hombre es un
continuo hacerse en un presente que proyecta un futuro a partir de un haber sido. Estas
ideas antropologicas basicas propuestas por Heidegger son asumidas por Ricoeur.

En segundo lugar, la critica a la concepcion del hombre como sujeto enfrentado a
un objeto y como substancia pensante lleva consigo en Ricoeur una segunda objecion:
la critica a la teoria de Descartes y de Husserl de que el yo es lo primero se conoce y
cuyo conocimiento se realiza por intuicion, es decir por un conocimiento inmediato y
por introspeccion o mediante la percepcion de un objeto interior. Ricoeur discute esas
dos posiciones. Afirma que el yo del hombre no es lo primero que se conoce, es mas,
considera que es lo mas dificil y lo mas complejo de conocer. El conocimiento del hombre
es un proceso, es mediado, es una interpretacion a lo largo de su vida. A esa concepcion
cartesiano-husserliana, por tanto, Ricoeur le opone la idea de que el hombre se conoce
de manera mediada a través de los simbolos, del lenguaje, de las acciones y de otras
objetivaciones de la cultura. El hombre se expresa y se actualiza en obras; de ahi que
al método de la descripcion fenomenolodgica haya que aplicarle la interpretacion de
las obras de la cultura, del lenguaje y de las acciones, a través de las cuales se expresa.

20 Cfr. Martin HEIDEGGER. El Ser y el Tiempo. México. FCE. 1993.
2! Danilo CRUZ. Ibid. P. 199.



2 14- Martha Cecilia Betancourt Garcia

En sintesis, la posicion de Ricoeur es que el conocimiento del si del hombre no es un
conocimiento inmediato, ni el conocimiento primero, sino que es mediado y prolongado
a través del tiempo. Por otra parte, si el conocimiento del yo es prolongado y realizado
de manera dindmica a través del tiempo, su construccion también se realiza de manera
interpretativa y mediada a través de la confrontacion con los otros.

A partir de la idea de que el conocimiento de si del hombre no es inmediato, Ricoeur
lleva la critica mas lejos, pues considera que este conocimiento tampoco puede darse
solamente por introspeccion y autorreflexion. Y en este aspecto acude a la critica realizada
por Wittgenstein al conocimiento y al lenguaje privado. Esta critica estd ligada en
Wittgenstein a una critica a la perspectiva egocéntrica de la que parte la filosofia moderna
de Descartes y del empirismo inglés y que aparecen en la Filosofia Contemporanea en el
positivismo 16gico y la fenomenologia??. La perspectiva egocéntrica consiste en realizar el
estudio del conocimiento, del mundo y del hombre a partir de la primera persona, del yo
o del estudio del propio caso. “Este punto de vista filosofico fue inaugurado oficialmente
por Descartes cuando, como resultado de la duda metodica, decidio filosofar partiendo
de los datos que le eran accesibles desde la clausura del cogito, pero no es privativo
del cartesianismo, ni siquiera de la tradicion del racionalismo continental, sino que se
encuentra también en los empirismos clasico y contemporaneo”. En la perspectiva
egocéntrica el estudio de los problemas se lleva a cabo desde la primera persona por
lo que ha tenido como consecuencias la caida en el solipsismo y el escepticismo, por
un lado, y en el conductismo, por el otro. La caida en el solipsismo y en el lenguaje
privado se ha hecho evidente en la dificultad de Descartes para superar el solipsismo
en que se ve sumido y para intentar de nuevo la recuperacion del mundo y del propio
cuerpo. Una vez se ha asumido la perspectiva egocéntrica todo en el mundo pasa a ser
una construccion del sujeto. Esto también se ve claramente en la dificultad de un sector
de la filosofia contemporanea para demostrar la existencia de las otras mentes, pregunta
mediante la que pretenden plantear la existencia de los “otros hombres”.

Dada la dificultad de referirnos en este ensayo a los matices de la critica radical realizada
por Wittgenstein a la perspectiva egocéntrica, conviene plantear los aspectos centrales
de esa discusion. Para Wittgenstein la existencia misma del lenguaje nos permite salir
de esa postura. El lenguaje no es nunca privado ni es posible un lenguaje completamente
privado y limitado al sujeto que lo usa. El lenguaje es desde siempre, originariamente,
publico. Afirmaciones escuetas de Wittgenstein lo comprueban, como aquélla de que no
es posible un lenguaje usado por un solo hombre en una Unica ocasion, pues para que
sea lenguaje o forma de comunicacion humana debe ser social, intersubjetivo y publico.
Las reglas del lenguaje, para que sean reglas, implica que sean seguidas por mas de un
hombre, en més de una ocasion. Por otra parte, el significado del lenguaje en ninguna
ocasion es un objeto interior o privado. El significado lo establece el uso, de manera
social; es en medio de la praxis social como se establecen y se aprenden los significados.

22 Cfr. Wittgenstein. Investigaciones filoséficas &240 a 323.
23 Alonso GARCIA SUAREZ. La légica de la experiencia. Tecnos. Madrid. 1976. P. 72.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 215

La teoria del lenguaje privado surge, para el Wittgenstein de las investigaciones, en el
equivocado modelo del nombre, y del referente como su significado, que condujo a la
substancializacion y a la cosificacion. Suponer que la palabra por excelencia es el nombre
y que su significado es un referente o un objeto ha conducido a pensar que lo significado
por los nombres de términos abstractos son “objetos” interiores y privados. Esto es lo que
ha pasado con términos como “mente”, “dolor”, “tristeza”, de los cuales se espera que
haya un objeto, asi sea interior que les corresponda. Lo que propone Wittgenstein frente
a esta cosificacion y substancializacion es superar la teoria nominalista del lenguaje o
el privilegio del nombre y la teoria referencialista’. Estas son las ideas que comprendio
muy bien Ricoeur y en las que basa su teoria.

2. Constitucion y conocimiento hermenéutico del si

A la metafisica del sujeto Ricoeur opone una hermenéutica del si. Veamos el siguiente
texto del prologo de si mismo como otro: “La ojeada que acabamos de proponer de
los estudios que componen esta obra da una primera idea de la distancia que separa la
hermenéutica del si, de las filosofias del cogito. Decir si no es decir yo. El yo se pone, o
es depuesto. El s7 estd implicado de modo reflexivo en operaciones cuyo analisis precede
al retorno hacia si mismo”* La metafisica que defendia el conocimiento inmediato y
apodictico del yo es sustituida por una hermenéutica del s7 que consiste en afirmar que
la reflexion sobre el yo debe estar mediada o atravesada por el analisis del lenguaje y por
la comprension de las obras de la cultura. Esto es asi porque la conciencia de si mismo
del hombre no es puntual, ni idéntica en todas las épocas, ni se conoce, en primer lugar,
por autorreflexion e intuicion inmediata. La propuesta de Ricoeur es que la conciencia de
si se va construyendo de manera hermenéutica y se conoce a través de la interpretacion
hermenéutica que ha pasado por el analisis del lenguaje, alimentado con la descripcion
fenomenologica de sus supuestos y por la interpretacion de las obras. Ademas en la obra
puntualiza que el yo no es ni inmediato ni simple, dado que por el contrario, es sumamente
complejo como bien lo han demostrado Nietzsche y Freud y como se desprende de las
dificultadas halladas para lograr su comprension adecuada.

Con base en estos planteamientos Ricoeur hace un giro y realiza una propuesta nueva
sobre lo que es el hombre como sujeto. Este filésofo no quiere renunciar a la idea del
hombre como sujeto, sino a la forma como se concibe desde la filosofia moderna, para
lo cual inicia una redefinicion y reconceptualizacion del término. Sin embargo, cabe
precisar que aunque no renuncia al término “sujeto”, Ricoeur pasa siempre a hablar
del sujeto como “persona”, que parece preferir. Para hacerlo, se apoya en una idea que

2+ Actualmente existen estudios muy juiciosos sobre estos topicos en la teoria de Las Investigaciones
filosdficas de Wittgenstein. Cfr. Jorge Vicente Arregui. Accion y sentido en Wittgenstein. EUNSA, Espaiia,
1984. Alonso Garcia Suarez. La logica de la experiencia. Tecnos. Madrid. 1976. Anthonny Kenny.
Metafisica de la mente. Paidos. Barcelona, 2000. Hacker. Wittgenstein. Meaning and Mind. Part I Essays.
Blackwell. Oxford. 1993.

% Paul RICOEUR. Si mismo como otro. 1996 p. xxix. (introduccion).



216- Martha Cecilia Betancourt Garcia

habia afirmado: que el hombre se conoce a través de sus obras, a través del lenguaje y a
través de sus acciones. En este caso va a acudir al lenguaje y concretamente al lenguaje
de la accion. Se habia dicho que el “sujeto” era también en la gramatica y en la filosofia
medieval el sujeto de la oracion, aquello de lo cual se predica en la oracion. Pues
bien, aquello de lo cual se habla son los seres del mundo, entre los cuales se encuentra
un sujeto especial, que aparece en un tipo especial de oraciones, los enunciados de
accion. El hombre es el sujeto agente del cual se habla en los enunciados referidos
a las acciones. Pero ademas es el “quien” que aparece en el habla, el que enuncia el
enunciado. Lo que hace Ricoeur en estas obras es abordar la investigacion sobre el
ser del hombre mediante las siguientes preguntas: “Daremos una forma interrogativa a
esta perspectiva, introducida por la pregunta jquién? Todas las aserciones relativas a
la problematica del si, dando asi igual extension a la pregunta ;quién? Y a la respuesta
si. Cuatro subconjuntos corresponden asi a cuatro maneras de interrogar: ;quién habla?,
(quién actia?, ;quién se narra?, ;quién es el sujeto moral de imputacion?” (1996: p. xis).
Estos son los cuatro interrogantes cuya respuesta, a través de los analisis del lenguaje
ordinario y de la interpretacion hermenéutica permitiran la respuesta acerca del sujeto
agente como persona.

En El Discurso de la accion, Ricoeur realiza un importante entrecruzamiento entre
la hermenéutica, la fenomenologia no idealista y la filosofia del lenguaje ordinario.
Haciendo suyas algunas formulas de Wittgenstein inicia el analisis del sujeto a partir del
lenguaje de la accion. Haciendo uso de la nocion wittgensteiniana de juego de lenguaje
inicia el estudio del sujeto a partir del juego de lenguaje de la interaccién humana. Ricoeur
acepta otra importante formula de Wittgenstein: todo juego de lenguaje corresponde
a una forma de vida y a toda forma de vida corresponde un juego de lenguaje, lo que
significa que el lenguaje se da arraigado en las formas de vida intersubjetiva y da razén
del vivir y el actuar humanos.

Partiendo del presupuesto de que para explicar y comprender al hombre y al mundo
de la accion humana es necesario partir del analisis de los conceptos involucrados
en los enunciados de accion, en El Discurso de la Accion realiza un analisis de los
conceptos implicados en estas frases. La idea es que estos conceptos tienen un alcance
trascendental en cuanto hacen posible la accion humana, son condicion de que se realice
y comprenda la accion humana en cuanto cargada de significado. Ahora bien, esto no
significa que el analisis lingiiistico sea suficiente para comprender la accion; significa
que el analisis lingiiistico debe ser complementado con su fundamentacién mediante la
descripcion fenomenologica. Si un juego de lenguaje se da arraigado en una forma de
vida humana, el analisis del lenguaje describe la primera parte, el juego de lenguaje;
y la descripcion fenomenoldgica expone la forma de vida humana, el tipo de ser y de
mundo en que se desenvuelve ese juego. Dado que la base del lenguaje es el mundo “las
operaciones de predicacion y descripcion identificadora no son posibles sin el supuesto
de una organizacion de nuestra experiencia que implica particulares de base como los
cuerpos y las personas”?.

2% Paul RICOEUR. EI Discurso de la accion. 1977: p. 19.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 217

El estudio es realizado en esa obra, por Ricoeur, en tres niveles que permiten un grado
progresivo de aproximacion al sujeto agente del lenguaje y de la accion: El primer nivel es
el analisis de la red conceptual implicita en las frases de accion. El segundo nivel lleva a
cabo el analisis de la proposicion, o mejor, de la emision de un enunciado o la realizacién
de un acto de habla. Y el tercero hace el analisis del discurso o del argumento.

El analisis de la red conceptual y de las proposiciones de la accion demuestra que este
tipo de oraciones son distintas a las proposiciones del lenguaje descriptivo de la ciencia,
por lo que es un juego de lenguaje distinto. El sujeto que de alli surge es un sujeto que
realiza acciones de diverso rango de voluntariedad, motivadas por intencionalidades,
causas 0 motivos. Mientras que en las oraciones descriptivas se describe lo que pasa o lo
que sucede, en las frases de accion se interpreta una accion realizada por un agente con
una intencion. De ahi la diferencia entre una oracién como “el perro acecha la presa”
y la oracion “Franco Bacile prepara una comida para la teleaudiencia”. Y la diferencia
se torna mayor cuando se pasa de la narracion de la accion de otro, a la expresion de
una accion en la que el sujeto mismo se compromete. Es el caso de enunciados como
“Prepararé la comida para la teleaudiencia” en la cual el sujeto que habla es el sujeto
agente no solo de la oracidén gramatical sino de la enunciacion, por lo que el sujeto es
autorreferencial. Ademas, el sujeto de la enunciacion es un sujeto de accion porque emitir
un enunciado es una accion humana entretejida con otra.

En las oraciones en que se enuncia la accion de un ser humano, como en “Franco
Bacile prepara un robalo asado para la teleaudiencia”, el sujeto de la frase hace referencia
a un particular de base de cierto tipo, diferente a otros como ese robalo o aquel pino.
Un particular de base con propiedades especificas que hacen posible que ese sujeto se
relacione con un verbo como “preparar”. Un particular de base es un individuo al que
se refiere un concepto que no puede reducirse a otros mas simples. Es un ser corporal,
social y cultural. A medida que avanza el estudio de las oraciones, las caracteristicas de
la persona se van especificando. Pasando por el analisis llevado a cabo por Elizabeth
Anscombe y Artur Danto, Ricoeur demuestra que los enunciados de accién tienen una
forma logica diferente a los enunciados descriptivos. En los enunciados de accion no
describo mi accion sino que anuncio la realizacion de la accion. El enunciado de accion
no surge de la observacion de un estado interior o de una creencia sino de saber lo que
voy a hacer, y, en este sentido, se basa en la diferencia entre “saber qué” y “saber como”.
“Saber qué” es saber lo que pasa en el mundo, lo que sucede; es saber de un contenido.
“Saber como” es el saber del hacer, saber como hacer. Y esta ligado a la vida practica, a
la realizacion de acciones y a la capacidad humana de adquirir habilidades y desarrollar
disposiciones para hacer las cosas. El momento de la descripcion fenomenolédgica no
desaparece. El andlisis lingiiistico nos lleva a la descripcion fenomenoldgica, en el
sentido de que conduce a examinar la experiencia humana en medio de la cual se arraiga
tal juego de lenguaje. El analisis del juego de lenguaje de la interaccion humana por
si solo no expone las vivencias socio culturales en medio de las cuales se da. Es decir,
la fenomenologia describe la forma de vida en medio de la cual se arraiga tal juego de
lenguaje. Por ejemplo, el juego de la accion descubre que el sujeto de la accion es un



2 18- Martha Cecilia Betancourt Garcia

ser corporeo, al ser uno de los particulares de base a los que se refiere un enunciado
de este tipo. Un enunciado de accion no se refiere a una entidad metafisica, sino a una
persona de carne y hueso.

El analisis lingliistico tiene sus limites, como sucede en este caso, con la relacion
que tiene el desarrollo de capacidades y habilidades del cuerpo con el “yo puedo” de la
fenomenologia, por lo que el estudio fenomenoldgico del cuerpo, que no es tematizado
por la filosofia analitica debe ser completado con la descripcion fenomenologica. El
analisis lingliistico avanza en cuanto pone en evidencia que el analisis de la accidon
remite a un agente que es quien la realiza, el autor, a una intencion que es el para qué de
la accion; y a unos motivos que son el por qué de ella. Ahora bien, el poner en evidencia
se ve claramente cuando se tiene en cuenta que en el enunciado de accion el sujeto hace
referencia a un ser corporal, a un ser capaz de realizar acciones y consciente de que puede
realizarlas. El sujeto de las frases de accion, incluso como otras oraciones, tiene una
referencia identificadora, en el sentido de que se refiere a un individuo, al cual le otorga
propiedades, mediante el predicado. El individuo al cual se refieren éstas es un sujeto
agente, esto es, con consciencia de si. Pues s6lo de un ser que sabe realizar acciones y
que sabe que puede, es posible afirmar “Juan se comprometio a venir a la clase” o, puede
afirmar €1 de si mismo “asistiré al Encuentro de hermenéutica y Fenomenologia, en la
ciudad de Cali”, lo cual significa que solo de un ser con consciencia de que puede y de
lo que puede hacer es posible afirmar que es agente de intencion.

Ahora bien, ;Cual es la conveniencia de iniciar el estudio del sujeto a partir del
analisis lingiiistico? Dejemos que Ricoeur responda: “Por tanto, en lugar de remitirnos a
una intuicion de esencias de lo vivido, aprehendidas mediante ejemplos singulares bien
elegidos, nos apoyamos en la codificacion de la experiencia en su decir y contamos con
la extraordinaria propiedad del lenguaje, no solamente de articular la experiencia, sino de
conservar, gracias a una especie de seleccion natural, las expresiones mas adecuadas, las
distinciones sutiles mas apropiadas a las circunstancias del actuar humano. Este caracter
de conservatorio del lenguaje ordinario respecto a los hallazgos de la expresion en la
escala de una experiencia cultural milenaria es lo que lo hace aconsejable para la atencion
del filosofo*’. Queda claro que el recurso al lenguaje saca al discurso filoséfico de la
fenomenologia del tinte idealista que tenia, a partir de la intuicion personal de esencias
y de vivencias. El estudio se saca de la perspectiva egocéntrica y se ubica donde lo
posiciond Wittgenstein, en el analisis del lenguaje como medio social intersubjetivo y
publico donde se arraigan y originan esas experiencias.

En el segundo nivel de analisis, Ricoeur va mas lejos. En ¢l se apropia de los analisis
llevados a cabo por Austin y Searle sobre los actos de habla. Asume una equivalencia
entre la voluntad y el querer, para demostrar que los cinco actos performativos sefialados
por Austin expresan enunciados de accidon y verbos que pertenecen al campo de la
practica, de la praxis social®®. Se trata de los performativos veredictivos, ejercitivos,

27 Paul RICOEUR. EI Discurso de la acciéon. Madrid. Catedra, 1981, p. 12
28 Cfr. Paul RICOEUR. EI Discurso de la accion. Ibid. P. 81-82.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 219

conductivos, promisorios y expositivos, frente a los cuales afirma Ricoeur: “Si, en
efecto, preguntamos a cual de las clases corresponde lo que se llama querer, podemos
sostener con todo derecho que las cinco clases designan un aspecto del querer o de la
accion intencional”®. El veridictivo designa el querer que algo se apruebe, se acepte o
se rechace; el ejercitivo es una especie de decreto que manifiesta un poder una potencia,
como en la sentencia; el querer es una especie de compromiso, en la cual se compromete
al agente, “la promesa es la forma expresa cuya forma implicita es la intencion”. En los
conductivos la voluntad establece una relacion con el interlocutor; su sentido consiste
en tener en cuenta al otro. En ellos se realiza muy claramente la relacion de voluntad a
voluntad en la cual la accion implica una forma de comportamiento con el otro, que no
estd ausente en las acciones anteriores. Por tltimo, los expositivos expresan un querer
en cuanto argumentan, dan razones para hacer comprensible o inteligible una accion. La
observacion que hace Ricoeur del analisis es sugerente “Estos analisis son tan seductores
como desconcertantes: seductores porque manifiestan lo que se podria llamar la sabiduria
del lenguaje, el cual, si cabe decirse, sabe mas que nosotros...Desconcertantes, porque
no parecen prestarse ni a una enumeracion completa, ni siquiera a distinciones firmes. . ;
estamos aqui en el plano de las “semejanzas de familia”, de las imbricaciones y de las
intrusiones™!.

Ricoeur avanza de Austin a Searle para, a partir del estudio de la tricotomia de
los actos de habla y de sus caracteristicas definitorias, establecer una relacion con la
fenomenologia que permite progresar en la comprension del hombre. La teoria del acto
de habla establece que emitir un enunciado es tanto un acto locutivo, como un acto
ilocutivo, es decir, el emitir el enunciado tiene una fuerza que permite afirmar que al
hacerlo, se esta haciendo ademads otra cosa, como prometer, aprobar, preguntar, dar una
orden, etc. Por otra parte, Searle planted que cada tipo de acto ilocutivo estd regido
por una regla que funciona como la condicion esencial y necesaria para que el acto de
habla se cumpla con éxito, la cual fue llamada por el fildésofo, regla constitutiva. Asi
en el acto de habla de la promesa, la condicion esencial o la regla constitutiva es que la
promesa “cuenta como” la asuncion de la obligacion de cumplir la promesa. Si en ella,
el autor no se compromete realmente o no estd en capacidad de comprometerse, el acto
es fallido, no es una verdadera promesa. Ahora bien, que realizar la promesa “cuente
como”, la regla constitutiva de Searle corresponde para Ricoeur a lo que en Husserl es
el contenido del sentido; el contenido de la promesa y la intencion de ella esta en la
pretension de cumplirla y en la posibilidad de hacerlo. Hacer una promesa es tener la
intension de cumplirla, por lo que es un estado mental, del campo de lo psicoldgico, que
aparece como condicion esencial, como regla de un enunciado.

Pero, (En qué se avanza con el estudio a partir del analisis del lenguaje? De nuevo,
como mediante el analisis de los conceptos y las oraciones, en que se saca el analisis

2 Ibidem. P. 82.
30 Ibid. P. 83.
31 Ibid. P. 85.



220- Martha Cecilia Betancourt Garcia

del ambito autorreflexivo y de estudio de vivencias inmediatas para iniciarse a partir del
analisis de las oraciones en las cuales se dan. En el acto locutivo e ilocutivo siempre es
posible establecer las reglas sintacticas y semanticas a través de las cuales se expresa
la fuerza ilocutiva. Asi, el estudio de la promesa no es necesario empezarla por la
descripcion de la experiencia personal de la vivencia, esto es, en el ambito sicoldgico,
sino que es posible hacerlo mediante el analisis del enunciado en que se realiza. Este a su
vez, nos lleva a la investigacion del ser corporal, natural y social que esta en capacidad de
realizar estos actos de habla. Asi concluye Ricoeur: “El momento psicologico realiza la
union de todas las condiciones (esencial, preparatoria, preposicional) al interiorizarlas;
asi es como el analisis lingliistico, que habia comenzado con la eliminacion de lo psiquico
y el s6lo recurso a los enunciados publicos acaba con (termina en) un redescubrimiento
de lo psiquico, en tanto que significado y expresado en la misma semantica de los actos
ilocucionarios™.

Ahora bien, en la realizacion de actos ilocucionarios, en los cuales se expresa una
accion de la voluntad o un querer, la enunciacion de la accion es el comienzo de su
realizacion. Cuando yo digo “quiero asistir a Cali” o “prometo asistir al encuentro”, la
enunciacion del enunciado es el inicio de la accidon que supone ponerse en la tarea de
cumplirla. El querer humano supone la deliberacion, la eleccion entre varias posibilidades,
como entre asistir y no asistir; supone ademas el “yo puedo”, el decidir entre varios
“puedo”, dado que puedo tanto asistir como no hacerlo. Este es el tercer nivel del analisis
llevado a cabo por Ricoeur, en £/ Discurso de la accion. El del argumento o el acto de
habla como totalidad que esta dirigida a un interlocutor y expresa los elementos ligados
e implicitos en la declaracion de una accion de la voluntad. Estas caracteristicas también
remiten a la fenomenologia que ha avanzado en la investigacion del “yo puedo”, dado
que éste supone un recurso al propio cuerpo que esta presente en la accion voluntaria 'y en
la accion involuntaria; que demuestra la necesidad de tener en cuenta que el agente de la
accion es también un sujeto paciente, que esta cargado con predisposiciones, capacidades
tanto de realizar acciones como de ser afectado por el mundo del cual hace parte.

En S7 mismo como otro Ricoeur avanzara aun mas en la apropiacion del discurso
de la accion, para progresar en la comprension del hombre. Asi, la interpretacion de la
persona que se deja entrever en los actos de habla es un agente que realiza acciones, que
es agente y paciente que se dirige siempre a un interlocutor, por el cual debe cumplir
sus promesas, lo que significa que tiene un compromiso moral. La toma de decisiones,
como la decision de hacer una promesa o de asistir a un sitio, que pone en evidencia
el “yo puedo” del hombre deja traslucir también, la existencia de la libertad humana.
Tomar una decision supone la deliberacion entre varias opciones y la escogencia de una;
la deliberacion supone también el examen entre varias posibilidades y la conciencia de
que en algunas puedo incidir y en otras no. Ademas, sin perder de vista que el sujeto
que realiza esa accion no es un ente metafisico sino un particular de base, un ser fisico/
natural pero también social y cultural.

32 Paul RICOEUR. 7bid. P. 177.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 221

Esto nos hace recordar que no conviene perder de vista que el sujeto agente y paciente
de laaccion es el ser en el mundo o el Dasein de que hablaba Heidegger, que para Ricoeur
estéd relacionado con el ser en el mundo de la vida de que habla Husserl. EI hombre es
un ser en el mundo que se desenvuelve o que habita en un mundo natural/social/cultural,
lo cual significa que es un mundo en el que lo natural no se da ya, ni se pueda dar de
manera aislada como meramente natural, sino un mundo natural experimentado y
organizado culturalmente. Pero tampoco es un mundo en el que lo cultural se dé solo
o independiente de lo natural material, dado que, lo cultural se presenta objetivado o
materializado en lenguaje, instituciones y obras. El mundo humano, el contexto del
hombre es un mundo en el que lo natural, lo social y lo cultural se encuentra entrecruzados.
Asi, decir “Antonio me prometid venir” descubre un particular de base persona corporal,
agente de accion, que se compromete con sus actos, que vive en relacion con otros y
que espera algo de ellos, como que crean en el cumplimiento de la promesa. Es un
particular de base natural/social/cultural. La descripcion fenomenologica deja entrever
el sentido que el hombre le otorga a la experiencia a través del lenguaje, pues la realidad
aqui no desaparece, sino que aparece en el sentido otorgado por el hombre. “En este
caso la reduccion fenomenoldgica no es la pérdida de algo, -afirma Ricoeur- ni ninguna
sustraccion, sino el distanciamiento, a partir del cual no sélo hay cosas, sino signos,
sentido, significaciones; la reduccion fenomenoldgica marca el nacimiento de la funcion
simbodlica en general; al hacer esto da un fundamento a las operaciones contingentes
del analisis lingiiistico...lo que busca la fenomenologia bajo la capa de los enunciados
es una constitucion del sentido™.

En sintesis, lo que descubre el analisis lingiiistico es la persona que hay debajo
del sujeto de la enunciacion, que es el sujeto agente de la accion. Y la descripcion
fenomenologica descubre a la persona y el mundo de simbolos y significados en que habita
ese sujeto. Un sujeto que es cuerpo, que es naturaleza pero que es también sociedad y
cultura. Una persona que da sentido a la experiencia, a través del universo de simbolos.
Esta forma de interpretar al hombre deja al descubierto el mundo social y cultural en
que habita. Y la interpretacion de ese mundo cultural y del hombre que se constituye a
través de esas obras estd a cargo de la hermenéutica.

3 Ibid. P 20.



222- Martha Cecilia Betancourt Garcia

Bibliografia

Danilo CRUZ VELEZ. Filosofia sin supuestos. Manizales. Editorial U. de Caldas. 2001.
Edmund HUSSERL. Ideas relativas a una fenomenologia pura y una filosofia fenomenologica.
Meéxico. FCE. 3% Edicion, 1986.
Emmanuel KANT. Critica de la Razon Pura. Argentina. Losada. 7°. Edicion, 1981. P. 78-130.
Paul RICOEUR. El Discurso de la accion. Madrid. Catedra, 1977 (original francés), 1981
(espafiol).

. S mismo como otro. Espaia. Siglo XXI. 1996 (Francés) 3 edicion en espafiol
2006.



Kierkegaard o el esteta A, para una hermenéutica de la seduccion
Kierkegaard or the Aesthete A, for the Hermeneutics of Seduction

JENNIFER HINCAPIE SANCHEZ
Departamento de Filosofia, Universidad del Valle
Colombia

Resumen:

Desde el titulo mismo del opusculo de
Kierkegaard, integrado como se sabe a O lo
uno o lo otro (1843) como una de sus partes,
obliga inferir que el Diario de un seductor
describe el fenomeno de la seduccion,
que se realiza en diversos planos, a saber:
el lenguaje indirecto, el sensualismo, los
signos de atraccion. Contrario a lo que pueda
imaginarse, el lenguaje indirecto no participa
de la seduccion bajo la forma del engafio o la
impostura, sino como un proceso de reflexion
y desplazamiento de planos de observacion
adelantado por el autor y el narrador que
dirigen la mirada al personaje seductor. En
este sentido, el presente ensayo adelantara
una lectura del circuito hermenéutico de la
seduccion.

Palabras clave: Kierkegaard, seduccion,
hermenéutica, sensualismo, atraccion.

Abstract:

The very title of Kierkegaard's little work
that is integrated to O lo uno o lo otro (1843)
as a part of it, forces us to infer that the Diary
of a Seducer describes the phenomenon of
seduction, which is made on different levels:
indirect language, sensualism, the signs
of attraction. Contrary to what one could
imagine, indirect language does not play a
role in seduction in the form of deceitfulness
or fake, but as a process of reflection and
displacement of levels of observation put
forward by the author and the narrator
that lead their sight towards the seducing
character. In this sense, the present paper
presents a lecture of the hermeneutics circuit
of seduction.

Key words: Kierkegaard, seduction,
hermeneutics, sensualism, attraction.

t Recibido. Febrero 05 de 2008; Aprobado: Marzo 10 de 2008.



224- Jennifer Hincapié¢ Sanchez

“Un escritor acaba residiendo dentro de otro
como cajitas en un juego de cajas chinas”
Seren Kierkegaard, O lo uno o lo otro

La figura del seductor extensivo, conocida en obras literarias como Don Juan, antes que
ilustrar el Johannes descrito por el esteta A en el Diario de un seductor de Kierkegaard, se
contrapone a éste por su esquematismo e inmediatez. Desde el titulo mismo del optisculo
de Kierkegaard, integrado como se sabe a O lo uno o lo otro (1843) como una de sus
partes, obliga inferir que el Diario de un seductor describe el fendémeno de la seduccion,
que se realiza en diversos planos, a saber: el lenguaje indirecto, el sensualismo, los signos
de atraccion. Contrario a lo que pueda imaginarse, el lenguaje indirecto no participa de
la seduccion bajo la forma del engafio o la impostura, sino como un proceso de reflexion
y desplazamiento de planos de observacion adelantado por el autor y el narrador que
dirigen la mirada al personaje seductor que observa los detalles, ritmos y movimientos
de la adolescente. Atravesado por la reflexion, el lenguaje indirecto ilustra un ejercicio
dialéctico habitual en Kierkegaard, que en el Diario de un seductor se intensifica como
la “actividad de un esteta ambulante™'.

Para hacer un analisis de la seduccion como erotismo inmediato, Kierkegaard estudia
la que podria considerarse como la ‘dialéctica de la pena’, a la que da el estatus de
elemento fundamental de la seduccion intensiva. “La pena —escribe Kierkegaard— encierra
siempre algo mas sustancial que el dolor. El dolor denota siempre una reflexion acerca
del sufrimiento que la pena no conoce’. Desde esta perspectiva, el problema del dolor
se inscribe en el marco de uno mas general: lo humano, en la medida en que los seres
humanos viven el dolor desde un espacio de representacion tan importante como puede

! Cf. Seren KIERKEGAARD. OC VIII. 109-120.
2 Seren KIERKEGAARD. «El reflejo de lo tragico antiguo en lo tragico moderno», en O lo uno o lo
otro. Editorial Trotta. Madrid. 2006, p. 166.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 225

serlo el lenguaje. Al involucrar el dolor con la reflexion, Kierkegaard consigue definir al
que denomina ‘seductor intensivo’ como quien alcanza un tipo de dolor que se propone
a toda costa declarar y transmitir.

Los anteriores son apenas esbozos del tipo de ejercicio hermenéutico en el que
nos involucra Kierkegaard con su bien conocido Diario de un seductor. Kierkegaard
emprende el analisis del seductor igualmente en Los estadios erdticos inmediatos, o el
erotismo musical y en Siluetas, recogidos también en O lo uno o lo otro. Las observaciones
hermenéuticas que propondremos a continuacion, si bien fundamentales para la
comprension general de la seduccion, se localizan principalmente en el que Kierkegaard
denomina: «Predmbulo intrascendente», con el que da apertura a la presentacion de los
tres estadios erdticos. A fin de no incurrir en el tipo de generalidades que intenta ver
en Kierkegaard las formas del erotismo expuestas muchos afios después por autores
como George Bataille®, Jean Baudrillard* y Octavio Paz’, intentaremos despejar el tipo
de significacion que se emplaza en la conjuncion: experiencia —reflexion— escritura,
desde la que Kierkegaard da cuenta del fenomeno de la seduccion como un circuito
hermenéutico en si mismo suficiente.

El preambulo comienza:

“Desde el primer instante de ofuscacion en que mi alma, humillada y llena de
asombro, se prostern6 ante la musica de Mozart, muchas veces ha sido para mi una
actividad grata y reconfortante la de pensar en aquella jovial concepcion griega que
denomina al mundo kocpioc, puesto que se muestra como un todo bien ordenado,
como una gracil y didfana alhaja del espiritu que obra en él y lo entrelaza; pensar
que esa jovial concepcion puede repetirse en un orden de cosas superior, en el
mundo de los ideales, y que también en ¢l hay una providencial sabiduria que es
digna de admiracion, puesto que ante todo, retine a los que se pertenecen de manera
mutua: Axel y Valborg, Homero y la guerra de Troya, Rafael y el catolicismo,

296

Mozart y el Don Juan™®.

Para el esteta A, Mozart ingresa en el circulo de los hombres individuales gracias al
Don Juan, a tal punto que él mismo invierte su vida entera en hacer este reconocimiento,
olvidando incluso la necesidad de hacer algo notable con su propia vida; el esteta A
reconoce que a estos hombres hay que admirarlos profundamente, pues sus obras seducen
del mismo modo como lo haria el seductor con una jovencita. Esta valoracion apela al
desafio de convencernos a todos de que aquella personalidad musical ha conseguido
como ninguno otro imprimir una proximidad con el sentimiento de seduccion y atraccion.

3 Cf. Georges BATAILLE. L Erotisme. Les Editions de Minuit. Paris. 1957.

4 Cf. Jean BAUDRILLARD. Seduction. Les Editions de Minuit. Paris. 1973.

5 Cf. Octavio PAZ. La llama doble, amor y erotismo. Editorial Seix Barral, S.A. Barcelona. 1993.

¢ Seren KIERKEGAARD. «Los estadios erdticos inmediatos, o el erotismo musical», en O lo uno o
lo otro. Ed. cit., p. 73.



226- Jennifer Hincapié Sanchez

El esteta A llega a considerar a Mozart en el plano de los inmortales, como aquel que
nos anuncia la intimidad de las cosas y nos revela las tensiones de la seduccion. En
contraposicion, cualquier otro perfil humano concentrado en la expresion minima de
si mismo, incapaz de transformar la materialidad de las cosas en elevamiento sublime,
puede decirse que se encuentra reducido a un plano de lo incidental que lo aproxima a
la mediocridad.

Las grandes inspiraciones llegan a Mozart de manera espontanea, hasta concentrar
en el Don Juan la posesion del inmenso arte de la seduccion. El esteta A no estd movido
en este caso por el discernimiento de la musica, tanto menos por la facultad del gusto,
sino por la inconmensurable inspiracion que cada elemento de la obra, por insignificante
que parezca, deposita en su sentimiento, su tiempo, su reflexion sobre la vida. El esteta
A considera que esta produccion clasica responde a la conjuncion de dos fuerzas, cuya
union es a tal punto absoluta, que reflexiones posteriores no podrian separarlas: en el caso
de Homero, el gran Homero, el armonioso hombre ciego, la guerra de Troya como una
partitura en la que las potencias se interrogan; en el caso de Mozart, la superacion del
Don Juan de Moliére, que siendo la fuente de todos los demas, desvirtia en lo comico
las artes de la seduccion.

Las dos fuerzas a las que aludimos son: el ‘anhelo’ y la ‘genialidad’. En su acepcion
metaforica y en un sentido absoluto, ‘anhelo’ significa el deseo vehemente. Tornandose
la respiracion fatigosa como signo del empefio y ansia con que se va en pos de una cosa,
el anhelo representa ese agotamiento del ser cuya determinacion es la busqueda. Las
artes y las ciencias, las empresas y las navegaciones, son espacios donde el anhelo ve tan
cercano el objeto del deseo, que dispone toda la emocion y todas las fuerzas para conseguir
materializar el anhelo; la pretension es enorme por alcanzar la expresion del anhelo
jovial de la seduccion. La ‘genialidad’, por su parte, alude al caracter extraordinario, a
la habilidad creativa, como de ser sobrenatural que identifica la conjuncion de elementos
que congrega lo espiritual y lo temporal humano.

Superando la generalidad de las anteriores descripciones, el «Preambulo
intrascendente» exige pensar en otros términos el anhelo, entendiendo que éste no es
norma y funcioén de ningun arte, pues, para comenzar, el anhelo se piensa en relacion
con lo que no hay; planteado de manera adecuada, el anhelo implica en si mismo todo
un arte, recurso o circunstancia para expresar la vehemencia por el sentido y el placer
de la dificultad. A través del anhelo es posible llegar a obtener, de lo que se tiene a la
mano, la belleza que los objetos y materiales no poseen en si mismos.

“Anhelar de la manera correcta —plantea el esteta A— es un gran arte, o, mejor
aun, es un don. Es lo que hay de inexplicable y misterioso en el genio, lo mismo
que una vara magica a la que nunca se le ocurriria anhelar algo distinto de lo que
obtendra™’.

7 Ibid., p. 75.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 227

Por otra parte, en la dindmica que realiza el transito hacia la belleza, se hace manifiesta
la genialidad que hace de Homero y Mozart dos inmortales. Puede considerarse por tanto
que ‘anhelo’ y ‘genialidad’ realizan un equilibrio que se singulariza en el entramado de
determinadas obras, en la conjuncion que alcanza la idea mas abstracta con la materia
que dirige, dispone y dimensiona.

La seduccion, o “genialidad sensual”, como la nombra el esteta A, constituye una
idea abstracta que sin embargo se transmite y alcanza a través de la musica, del encanto
nemoroso de la musica. La “genialidad sensual” infunde a la idea abstracta el supremo
atractivo, la figura enigmatica que representa y oculta la verdad. De esta manera la
movilizacion sensual y la seduccion que el esteta A plantea en relacion con el Don Juan
de Mozart, es mucho mas que una deslumbrante fachada; aunque toda su obra musical
puede llegar a satisfacer y llenar de gozo a un publico exigente en materia musical, ello
no quiere decir que la obra completa de Mozart tenga la misma genialidad y manifieste
el mismo anhelo del Don Juan.

“La genialidad sensual, por tanto —sanciona el esteta A—, es el objeto absoluto
de la musica. La genialidad sensual es absolutamente lirica, y hace irrupcion en la
musica con toda su impaciencia lirica; esta determinada espiritualmente, y por eso
es fuerza, vida, movimiento, inquietud constante, sucesion constante™®,

El genio, como el seductor intensivo, es el creador de un lenguaje que le permite
penetrar los objetos dotandolos de tiempo y sentido; sus desempefios estan movidos por
el anhelo de transformar el discurrir abstracto de sus reflexiones en un lenguaje vivo.
Por el contrario, la que se denomina ‘obra completa’, pertenece al tiempo prosaico que
se tiene la oportunidad de estudiar y contemplar. Si las obras clasicas se consideraran
como tal fruto del equilibrio de fuerzas entre ‘anhelo’ y ‘genialidad’, probablemente se
llegaria a pensar que toda la obra de Homero gana individualidad e inmortalidad, pero no
es asi. Para hacer una obra que realmente sobresalga entre las obras clasicas, es necesario
comprender aquello que hace justamente que consiga retirarla del tiempo e ingresarla en
el circuito hermenéutico de la seduccion. La clasificacion de las obras clasicas se realiza,
como es bien sabido, sopesando el equilibrio y la genialidad reflejada en la obra; de esta
manera Homero vincula su nombre con la /liada y la Odisea, clasificadas como obras
clasicas de la poesia épica, pero no es sodlo el nombre del autor lo que les da este estatus
a las obras, sino el que podriamos considerar como el encuentro entre la genialidad del
individuo creador y la materia transformada.

Hay ademas otras artes cuya idea abstracta se plasma en un medio absolutamente
concreto, tal es el caso de la arquitectura, donde queda rotundamente ilustrado como un
espacio donde la materia funda la expresion y reflexion en uno y en muchos hombres que
proyectan su anhelo en aras de la formalizacion de un lenguaje. En palabras del esteta
A, laidea mas abstracta que cabe pensar en medios como la arquitectura, la escultura, la

$ Ibid., p. 94.



228- Jennifer Hincapié¢ Sanchez

pintura y la musica, es la genialidad sensual, concediendo que entre todos, el elemento
adecuado para plasmar la sensualidad es la musica. La escultura, por ejemplo, pone
en sus obras una suerte de determinacion interior; por su parte la pintura delimita su
representacion al espacio en el que intervienen formas y contrastes del color. Resumiendo,
la genialidad sensual carece de contorno, lo que viene a significar que s6lo la musica
muestra un impetu y una imponencia que dan testimonio de un lirismo que si bien no
llega a ser poesia, si consigue expresar una pasion que desborda los limites impuestos
por las otras artes. En la musica la genialidad sensual constituye, como la seduccion,
una sucesion de momentos que impide contenerla. El genio de Mozart, para no ir muy
lejos, apropia la musica como elemento absoluto e intemporal, disponiendo la genialidad
erdtico sensual para expresar una belleza celestialmente transfigurada.

“Cuando esa genialidad erdtico-musical en toda su inmediatez exige, a su
vez, una expresion —anota el esteta A—, se plantea la pregunta de cual es el medio
adecuado a ella. Lo que hay que puntualizar especialmente aqui es que aquélla
exige ser expresada y exhibida en su inmediatez’.

El esteta A es conocedor de las limitaciones de muchas personas para acercarse a la
musica, pero reconoce que en la inmediatez hay una exigencia. Para apropiar la musica,
es necesario ponerla en los términos del lenguaje, pero no de un lenguaje coloquial,
sino del lenguaje en cuanto proporciona un estado de éxtasis que penetra el espiritu.
Como medio de expresion erdtico-sensual, el lenguaje se ofrece magnificamente como
seduccion. Al ser escuchado, el Don Juan redunda en lenguaje, sensualidad, éxtasis y
seduccion. La musica comparte con el lenguaje un elemento comiin que es el tiempo,
pero mientras en el lenguaje el tiempo es continuidad, en la musica es inmediatez. El
esteta A hace explicito que éste podria ser un motivo para aceptar que la musica es
un arte imperfecto, pues mientras las demas artes instauran sus producciones en lo
espacial, lo que les garantiza su continuidad en el tiempo, ello prueba que la musica
es, efectivamente, un arte espiritual que genera sentimientos desgarradores, entabla la
comunicacioén indirecta y funda la seduccion.

Para concluir, tres aspectos importantes llaman la atencion en relacioén con la que
hemos denominado ‘hermenéutica de la seduccion’:

a) La genialidad sensual es puramente lirica, de modo que su manifestacion esta
en la inmediatez musical como el perfume en las flores. Para el esteta A, el lirismo
de la genialidad sensual suena y se incorpora, siendo esta la razén por la cual la
musica, como la seduccion se manifiestan como una suerte de encarnacion.

b) El momento que da ocasion en la historia de la musica a la hermenéutica de
la seduccidn, lo identifica el esteta A con el cristianismo. La inmediatez sensual

? Ibid, p. 88.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 229

pertenece al cristianismo en tanto que revelacion de los elementos propios de
la seduccion, como la representacion iconica, los salmos, la elevacion musical.
El esteta A expone:

“Puesto que lo sensual, en definitiva, es lo que hay que negar, solo se patentiza, s6lo se
postula en el acto mediante el cual es excluido al postular el elemento positivo contrario.
Como principio, como fuerza, como sistema en si, la sensualidad es puesta por primera
vez por el cristianismo, y en este sentido el cristianismo ha introducido la sensualidad
en el mundo™'®.

c) El esteta A orienta la experiencia viva de la musica y el lenguaje a la ‘situacion
fundamental de la existencia’: musica y lenguaje se ofrecen como formas definidas
de espiritualidad y seduccion dirigidas a la existencia humana.

1 Jbid., p. 85.






Yuxtaposicion critica sobre la Belleza Natural y 1a Belleza Artistica
en G.W. Hegel y Theodor Adorno

Critical yuxtapositions about the Natural Beauty and the Artistic Beauty
in G.W. Hegel and Theodor Adorno

RODOLFO LEDESMA
Facultad de Artes Integradas, Universidad del Valle
Colombia

Resumen:

Para Hegel la Belleza Natural es la primera
manifestacion de la /dea y sus grados sucesivos
responden al desarrollo de la vida y al de la
organizacion en los seres. La unidad es su caracter
esencial, siendo mas real y verdadera en los
seres organicos 'y vivos que en lo inanimado. Sin
embargo, la belleza natural es imperfecta porque
todo lo que la conforma en un nivel superior como
los seres organicos, carecen de libertad absoluta
por su limitada existencia. En otras palabras,
la belleza natural es imperfecta por ser finita.
Debido a esto, la vida animal y los seres humanos
no pueden realizar la idea en su forma perfecta
e igual a la idea misma. Por esta razon, la unica
salida del espiritu que no puede encontrar en la
esfera de la realidad la satisfaccion de su libertad,
es satisfacerse en una region mas elevada, y esta es
la region del arte y su realidad, el ideal. Son pues
éstas, a rasgos generales, las razones de Hegel para
encontrar a la belleza artistica superior a la belleza
natural. Sin embargo, Adorno encuentra que Hegel
aniquila la belleza natural porque no se puede
comprender a si misma, es externa y solamente
a través del sujeto es bella. Por consiguiente, la
belleza natural en Hegel es dominada por el sujeto
y racionalizada y sentida por él. Esto es pues, una
obscura influencia de un idealismo el cual quiere
usurpar a través del sujeto, todo lo que no se deje
someter, convirtiendo las cualidades objetivas
en meros materiales. De acuerdo con Adorno,
el idealismo hegeliano tiene el papel de estar en
defensa de lo sensible lo cual corroe la verdadera
espiritualizacion. Por esta razon Adorno concluye,
que el momento espiritual del arte no es lo que el
idealismo designa como espiritu, sino el desterrado
impulso mimético considerado como totalidad.

Palabras claves: Hegel, Adorno, Belleza
Natural, Belleza Artistica.

:I:

Abstract:

In Hegel the Natural Beauty is the first
manifestation of the /dea and its next levels
concern with the development of life and the
organization of human beings. The Unity is its main
and essential character and it is more real in the
organic life than in the inanimate world. However,
the natural beauty is imperfect because everything
which forms it in a high level like organic beings,
lack of absolute freedom for their limitation in
their existence. In other words, the natural beauty
is imperfect for being finite. Because of this, the
animal life and human beings cannot achieve the
idea in its perfect form and equaling to it. For
this reason, the only way for the spirit which
cannot find the level of reality and freedom; it is
to satisfy itself in the higher region of art, and its
reality is the ideal. All these reasons make Hegel
to conceive the artistic beauty superior to natural
beauty. However, Adorno’s point of view is that
Hegel annihilates the natural beauty because it
is not comprehended by itself, it is external and
only trough the subject is beautiful. Therefore,
the natural beauty in Hegel is dominated for
the subject, and rationalized and fell it by him.
This is a dark influence of an idealism which
wants to usurp through the subject everything.
In other words, it changes the objective qualities
into mere materials. According to Adorno, the
hegelian idealism has the role of being in defense
of the sensitive world, which corrupts the real
spiritualization. For this reason Adorno concludes
that the spiritual moment of the art is not what
the idealism designates as spirit, but the banished
mimetic impulse considered as a whole.

Key Words: Hegel, Adorno, Natural beauty,
Artistic Beauty.

fRecibido: Febrero 05 de 2007; Aprobado: Marzo 10 de 2007.



232- Rodolfo Ledesma

BELLEZA NATURAL

Sintéticamente hablando, mientras Platon muestra una intransigencia inconmensurable
en cuanto a lo inalcanzable practico de su idea de belleza; una idea de belleza que mas
tarde es matizada por Hegel con su idea concreta derivada de su vision estética absoluta
idealista, la manifestacion de los posicionamientos suspicaces de Adorno se explayan
sobre un amplio valle donde lo bello toma formas diversas. De esta forma revela
una estética dialéctica donde lo bello natural y lo bello artistico, se corresponden
equitativamente mas alla de las mediaciones de lo racional y lo real, y sobre una
emancipacion del sujeto de la cerrada subjetividad planteada por Hegel'.

En Hegel, la belleza natural es la primera manifestacion de la Idea y sus grados
sucesivos responden al desarrollo de la vida y al de la organizacion en los seres. La
unidad es su caracter esencial, siendo mas real y verdadera en los seres orgdnicos y
vivos que en lo inanimado. Esta (1a unidad), se revela como la relacion de reciprocidad
y de encadenamiento mutuo entre los érganos; “de suerte que cada uno de ellos
pierde su existencia independiente, para constituir una unidad enteramente ideal
que se revela como el principio vital que los anima™. Por consiguiente, la vida es
bella en la naturaleza porque es la esencia, la idea realizada en su forma primera.
No obstante, el pensamiento hegeliano aniquila a la belleza natural, ya que es ineficaz
para comprenderse a si misma, es exterior, y solamente a través del sujeto es bella’.
Mas aun, la belleza natural es imperfecta, porque todo lo que forma su conjunto a un
nivel superior como organismos vivos, carece de libertad absoluta por su limitacion en

' “La filosofia de Hegel abdica ante la belleza: al identificar lo racional y lo real por sus mediaciones,
hipostatiza como algo absoluto la estructuracion subjetiva de cualquier ser y lo no idéntico sélo le vale
como cadena de subjetividad en lugar de considerar su experiencia como #é/os del sujeto estético, como su
emancipacion. Una estética que quiera ser dialéctica hasta el fin se convierte por necesidad en critica de
la hegeliana”. Theodor W. Adorno. Teoria Estética. Ediciones Orbis, S.A. Barcelona. 1983 p. 106.

2G.W.E. HEGEL. Estética. Vol. 1. Capitulo II. De la Belleza Natural. Editorial Alta Fulla. Barcelona
1988. p. 41.

3 “Sin embargo, la belleza natural es todavia enteramente exterior, no tiene conciencia de si; no es bella
sino para la inteligencia que la ve y la contempla”. 7bid.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 233

su existencia, es decir, imperfecta por lo finito. La vida animal y la vida humana no
pueden realizar la idea en su forma perfecta e igual ala idea misma. Por consiguiente,
la tnica salida del espiritu que no puede encontrar en la esfera de la realidad y sus
limites la vision inmediata y la satisfaccion de su libertad, es satisfacerse en una region
mas elevada, y esta es la region del arte y su realidad, el ideal. Son pues éstas, a rasgos
generales, las razones de Hegel para encontrar a la belleza artistica superior ala belleza
natural.

Es asique la belleza natural es por tanto dominada por el sujeto, es racionalizada
y sentida por él, pero para Adorno, ésta es una influencia sombria de un idealismo cuyo
concepto de dignidad quiere elevar el animal humano sobre su animalidad. Todo lo que no
domine el sujeto es aniquilado y esto incluye a la belleza natural *. Ahora bien, Adorno
cuestiona desde una caracteristica de la estética actual, que la verdad de tal libertad
del sujeto, es la carencia de verdad entendida como la falta de libertad para aceptar y
ver lo distinto. Una “dignidad” como usurpacion del sujeto, que degrada todo lo que
no se deje someter, y convirtiendo las cualidades objetivas en meros materiales.

Para Adorno, Hegel desarrolla una estética de consecuencias, la cual se deriva de la
identificacion de lo real con lo racional, es decir, “de determinar la naturaleza como la
Idea en su ser-otro™. Las determinaciones contenidas en una doctrina donde la belleza
ha sido integrada en algo superior, vienen impuestas a la belleza natural desde arriba.
Una belleza natural que procede en Hegel de su teodicea de lo real. Esto implica que la
Idea no puede ser mas que como se realiza a si misma, es decir, en su manifestacion
primera en lo sensible o como forma natural inmediata, siendo “adecuada” de por siy
parasi, y por lo tanto hermosa. Sin embargo, la dialéctica pone fin a esta afirmacion:
“en la polémica con Schelling, yano se acepta la identidad de la naturaleza con el espiritu,
pues la naturaleza tiene que ser el espiritu en su ser-otro, pero no es inmediatamente
reductible a espiritu” ®. Realmente para Adorno, el movimiento de los conceptos en
Hegel busca la verdad inmediata, la no expresable. Es decir, en el acto de nombrar lo
particular, lo limitado, lo finito y lo falso; asi finiquita la belleza natural cuando apenas
habia aparecido. Aparece y desaparece en su inmediatez de lo sensible, “viviente belleza
natural que no es bella ni se manifiesta bellamente ni para si, ni a partir de si misma,
pero unicamente bella para otro, para el que tiene conciencia capaz de captar la
belleza” (de Hegel). Y pregunta Adorno; ; pero no es cierto que se ha pasado por alto

4 “Desaparecio la belleza natural a causa del concepto de dignidad y libertad humanas, inaugurado
por Kanty transplantado a la estética por Schiller y Hegel. Segun aquél, nada puede ser apreciado en
el mundo mas que por el sujeto autdnomo”. Theodor W. Adorno. Teoria Estética. Ediciones Orbis, S.A.
Barcelona. 1983 p. 87.

5 Ibid. p.103.

¢ Ibid.



234- Rodolfo Ledesma

la esencia misma de la belleza natural precisamente por el interrogatorio de aquello
que no es sdlo un para-otro?. Realmente esta critica de Adorno a la belleza natural de
Hegel, nace de la frecuente direccion subjetivista de la estética de éste Gltimo, “una
direccion contraria a la contingencia de las impresiones subjetivas™’. A esta belleza que
se presenta independiente del sujefo, que no tiene conexion con lo artificial construido,
cae en un subjetivismo “enfermizo” por su indeterminacioén. Realmente, “a la estética
de Hegel le falta completamente ese 6rgano para percibir cualquier lenguaje que no
sea significativo, lo mismo que le falta a su teoria del lenguaje™. Y es este un punto
negativo en cuanto a la extension de la conceptualizacion estética hegeliana sobre el
arte abstracto contemporaneo, ya que no puede valorar individualistamente; desde el
objectus, de lo meramente externo. Para Hegel, solamente se determina a la naturaleza
como espiritu en su ser-otro, y esto no sélo los pone en contraposicion, sino que también
los une sin que se haya preguntado de ese instante de unidn. Por esto es suspicaz
Adorno respecto a la estética hegeliana, porque ademas de no aceptar que la verdadera
causa del aniquilamiento de la belleza natural yace en su enraizado subjetivismo, “su
idealismo objetivo esta a punto de convertirse en su estética, en un partidismo craso y
apenas reflejo a favor del espiritu objetivo™.

No obstante para Adorno, Hegel acierta al afirmar que la belleza natural no puede
quedarse en si misma, sino que se salva en la conciencia del otro que se le oponey la
comprende. Pero no ve por su estética de consecuencias, lo que en la naturaleza escapa
a las redes de los conceptos. El concepto de lo subalterno aparece literalmente en el
paso de la belleza natural ala artistica. Cuando la esencial carencia o imperfeccion
de la belleza natural conduce a la necesidad del ideal, el cual no se puede hallar en
la naturaleza, este (el ideal), transforma por la necesidad inmediata a la belleza
natural en subordinada. Es verdad que la belleza natural es subordinada para los que
la aprecian y alaban, pero no lo es para si misma: “Aunque las determinaciones del
arte sobrepasan a las de la naturaleza, aquél tiene su modelo en la expresion de la
naturaleza y no en el espiritu que el hombre pueda infundirle”’’. No hay pues un arte
ex—natura. Por mas que se recree una expresion pictérica no mimética en un lenguaje
abstracto, ya el mero uso del color recuerda que ha sido dictado por la naturaleza. Por
consiguiente para Adorno y como caracteristica de su dialéctica estética negativa en
oposicion reprochable ala hegeliana, el concepto de ideal, de lo fabricado o construido,
lo que en el arte estd orientado a lo purificado, le es externo: “La altaneria idealista

7 Ibid.

8 Theodor ADORNO, Tres escritos sobre Hegel (“Aspectos”, “la sustancia experimental”, y “Skoteinos”
0 como habria de leerse”), Editorial Tauros 2° ed. Madrid. 1974. p 104.

® Theodor W. ADORNO. Teoria Estética. Ediciones Orbis, S.A. Barcelona. 1983 p. 104.

1 Ibid.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 235

frente a cuanto en la naturaleza no sea espiritu, se venga en todo lo que en arte trasciende
su espiritu subjetivo” ',

Ahora bien, el caracter finito dela belleza natural como imperfeccion en la filosofia
idealista hegeliana, revela una caracteristica muy contradictoria para Adorno. Esta, la
belleza natural, adquiere su pleno derecho solo por fenecery es asi que esta carencia
natural se instala entonces en el centro de la belleza artistica como su raison d’etre:
“Y sin embargo, lo que Hegel atribuye a la belleza natural como carencia, como situado
mas alla del concepto firme es la sustancia misma de la belleza”'?. Mas atn, en el transito
hegeliano de lo natural al arte, la belleza natural desaparece sin que se la reconozca de
nuevo en la belleza artistica. En otras palabras, la belleza natural no esta dominada ni
determinada por el espiritu, y esto demuestra para Adorno que en Hegel, la belleza natural
es algo anterior a la estética. Pero se llega al acuerdo en que el espiritu dominador, es
solo el instrumento del arte y no su contenido. Es mas, Hegel llama prosaica a la belleza
natural, y esto es para Adorno, una ceguera infalible con respecto al desarrollo de un
arte mas moderno “que hubiera podido ser estudiado bajo el aspecto de la penetracion
de la prosa en la ley formal misma”'®. Para Adorno, verdaderamente y especialmente en
términos del arte del siglo XX, la prosa es el reflejo en el arte, es un reflejo imborrable
del desencantamiento del mundo, no s6lo de su adaptacién a un estrecho utilitarismo,
sino por las particularidades inherentes en la diversidad de conceptualizaciones estéticas
nuevas.

En términos estéticos adornianos, la linea de avance de la evolucion del arte no es
todavia previsible en tiempos de Hegel, no coincide en modo alguno con el realismo, sino
que se relaciona con esas formas de proceder liberadas de la dependencia de los objetos y
de los lugares comunes. En otras palabras, la estética de Hegel es clasicista y reaccionaria.
Por ejemplo en Kant, la concepcion clasicista de la belleza fue compatible con la belleza
natural, pero en Hegel, se sacrifica esta belleza al espiritu subjetivo y subordina a éste,
a un clasicismo que viene de afuera e incompatible con él, tal vez por miedo a una
dialéctica que debia ser operativa en la idea de belleza. Por su tendencia a rechazar lo
transitorio de la belleza natural, esto es'y en general, todo lo inconceptualizable, dice
Adorno, “Hegel se vuelve torpe e indiferente frente al motivo central del arte, frente a la
busqueda de 1a verdad en lo transitorio y caedizo”'*. Hegel es esclavo de las mediaciones,
de las consecuencias, y de un enfermizo subjetivismo que le impide ver mas alla, hacia
una valoracion de lo concreto no formal, de lo instantaneo, de la experiencia como
télos (fin) del sujeto estético, ya que confunde los momentos materiales del arte con
su contenido objetivo. Solamente una estética dialéctica negativa puede diferenciar lo
racional y lo real de las mediaciones, una estética que rompa la absoluta estructuracion
subjetiva de cualquier ser, que tenga conciencia de la presencia perenne en-natura mas

1 Ibid., p.105.
2 Ibid,

3 Ibid,

" Ibid p 106.



236- Rodolfo Ledesma

alla de las conceptualizaciones, que valore la verdad en lo transitorio, y con respecto a
lo formal concreto, que vaya mas alla de lo clasicista.

BELLEZA ARTISTICA

Hegel plantea el Ideal como lo bello en el arte y con respecto a si mismo, es decir,
al ideal como la bella individualidad y se puede decir desde lo mas general, que lo
verdadero en éste no tiene existencia ni autenticidad, sino en cuanto a que se desarrolla
en la realidad exterior. No obstante y de alguna manera en su misma manifestacion,
deja ver una unidad donde cada una de las partes muestra el a/ma que penetra y anima
el todo. En otras palabras y desde un punto mas sublime, esa unidad revela lo espiritual
como lo enigmatico dela obra de arte'®. Pero esta al/ma tiene una naturaleza especial por
ser capaz de encontrar en el arte su manifestacion pura. No es el alma inorganica, ni ain
la de los seres vivos y animados, ya que en ellos todo es finito, limitado, sin conciencia
de si, ni libertad. Es el alma como revestimiento de lo espiritual que esta mas alla, en
el desarrollo de la vida del espiritu, y es ahi donde Ginicamente se encuentra la infinitud
libre. Una infinitud libre que consiste en permanecer para si, en su existencia real, que
se identifica con el espiritu y asi mismo como principio interno de su existencia exterior
permaneciendo en si y sin dejar de desarrollarse: “Asi nos es dado sino el espiritu,
cuando al pasar al mundo entra en los limites de lo finito, marcado con el sello de su
propia infinitud y de la libre vuelta sobre si propio™?®.

Se deduce de la frase anterior, que el espiritu no es realmente /ibre sino en cuanto
ha llegado a conocerse en su generalidad sobre lo sensible, y es elevado a los fines
que en si mismo lleva segin su propia idea. Por consiguiente, mientras no ha tomado
posesion de esta libertad, existe como fuerza limitada, es decir, como caracter detenido
en su desarrollo, o como lo expresa el propio Hegel de una manera estricta, “como alma
mezquina y prosaica”. Posicion esta insignificante del espiritu ya que es puramente
formal, o sea, una forma vacia de la verdadera espiritualidad. Segln esto:

“Solo hay un fondo verdadero y sustancial en si que pueda comunicar a la
realidad finita y pasajera su independencia y su sustancialidad. Por esto el objeto
mismo parece a la vez determinado, limitado, encerrado en si y sustancial, solido,
lleno. Por esto la existencia real, auin cuando finita en si, adquiere la posibilidad
de manifestarse al mismo tiempo como principio universal y como alma, gozando
de la personalidad ™.

15 Cita: “...podemos figurarnos el arte del mismo modo. Tiene por objeto hacer la forma, por la cual
representa la idea semejante en toda su extension a la vista, que es el asiento del alma y hace el espiritu visible.
Cada una de las formas que el arte ha modelado, deviene un Argos de innumerables ojos, por los cuales el
almay el espiritu se dejan ver desde todos los puntos de la representacion”. G.W.F. HEGEL. Estética. Vol.
I. Capitulo III. De lo bello en el arte o del Ideal. Editorial Alta Fulla. Barcelona 1988. p. 58.

16 Ibid.

17 Ibid. p 59.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 237

Por esto el arte tiene como designio, coger y representar lo real como verdadero
de conformidad con la idea, es decir, de acuerdo a ella misma y con su verdadera
naturaleza, o como dice Hegel, “habiendo alcanzado la existencia reflexiva”. Por lo
tanto la verdad en el arte, no es la simple fidelidad entendida como imitacion de la
naturaleza, sino que lo exterior debe concordar con un fondo que esté en armonia con
¢l mismo, para poder manifestarse exteriormente como en realidad es ¢l mismo. Como
observacion personal, esta afirmacion de Hegel es de crasa importancia para clarificar
la problematica del arte contemporaneo, que radica brevemente desde lo estilistico 'y
con la inconveniencia de lo mimético dado, en el transito de la concordancia hacia
la discrepancia. Discrepancia inverosimil de variables que en muchos casos, en su
exagerada disconformidad no se puede sostener sobre una configuracion significativa,
amenos que exista la verdad como la armonia con el fondo, o el reflejo vivaz y puro
de lo espiritual de la conformacion, en su nuevo orden como caos estético.

En Hegel, el arte recoge de loreal lo que estd manchado por la mezcla de lo casual
y lo exterior, pero al estar supeditado a la armonia del objeto con su verdadera idea,
rechaza todo lo que en la representacion no responde a ello, y es esta la purificacion que
produce a su vez en primer término, al ideal. De aqui se deduce que es exclusivo del
propio ideal, poner en armonia la forma exterior con el a/ma. Es asi que, “esta propiedad
de reconducir la realidad externa a la espiritualidad, de suerte que la apariencia exterior
conforme con el espiritu sea su manifestacion, constituye la naturaleza del ideal” '*. Asi
define Hegel la naturaleza del /deal, no obstante, aclara que esta espiritualizacion no
llega al término extremo del pensamiento, o sea, cuando se presenta lo general en su
forma abstracta. Realmente se detiene en un punto intermedio, donde la forma puramente
sensible y el espiritu puro se encuentran de acuerdo, es decir, en el baricentro del aqui
y del alla. Y asi lo expresa Hegel:

“El ideal es, por tanto, la realidad abstraida del dominio de lo particulary de
lo accidental, en tanto que el principio espiritual, en esta forma que se eleva frente
a la generalidad, aparece como INDIVIDUALIDAD vIv4,; porque la individualidad que
lleva es en st un principio sustancial y lo manifiesta al exterior, y esta colocada en
el punto medio preciso en que la idea no puede todavia desarrollarse en su forma
abstractay general, sino que queda encerrada en un realidad individual que por
su parte, libre de los lazos de lo finito y lo condicional, se ofrece en una armonia
perfecta con la naturaleza intima, la esencia del alma” *.

Es asique el ideal tiene una manifestacion dual identificada en una mediania de
una realidad abstraida de lo finito, de lo particular y accidental, y de la forma misma
como armonia espiritual con su fondo como esencia deun alma sublimada que se hace
visible. Y esto pareceria suspicaz a los ojos Adorno, ya que se identifica someramente
una bifurcacion para lado y lado de la esencialidad del ideal, es decir, de la mediania

18 Ibid.
 Ibid. p 60.



23 8- Rodolfo Ledesma

de lo exterior o realidad, y del fondo desde la armonia de lo espiritual. Pareceria que
cada lado es afirmado sélo en su no identidad respecto del otro, lo cual en una particion
definitiva, hace que larazony larealidad no coincidan, y es esto lo que genera en primera
instancia, la estética dialéctica negativa. Dialéctica Negativa como un rechazo de la
identidad sujeto-objeto de Hegel, basada en el principio de la no identidad. Concepto
primordial adorniano para el arte actual, que desde el punto estético hace que las partes
en si mismas diverjan libremente con su expresion particular y transitoriedad.

En general, toda esta metafisica estética expuesta desde el lado de Hegel, devela la
naturaleza espiritual del ideal en el arte, explica su infinitud, su libertad e independencia
en el seno de lo sensible, el cual en potencia, es decir, permaneciendo encerrado dentro
de si, se repliega pleno de felicidad como una divinidad bienaventurada deseosa de
ser expresada. Pero aunque esta naturaleza espiritual del ideal realmente puede ser un
comun denominador tanto para Hegel como para Adorno, hay grandes diferenciaciones.
Para Adorno, el recalcitrante idealismo objetivo hegeliano enfatiza enérgicamente y
exageradamente la contraposicion del momento espiritual al momento sensible, “asi
ha unido la objetividad con el espiritu: enlazdndose sin escripulos con la tradicion ha
identificado lo sensual, con lo accesorio™?. Hegel reconoce el espiritu como la sustancia
del arte por ser el espiritu un ente en 'y por si mismo, pero no debe ser definido como
algo sutil y abstracto, tal como “lo dice en la definicion de lo bello como el brillo sensible
de la idea™!. Esto implica en Adorno, considerar una dialéctica de la espiritualizacion
de caracter constructivista, sobre la sustancia material del objeto en si, muy diferenciada
de lo espiritual del idealismo filos6fico hegeliano.

Para Adorno, el idealismo hegeliano desempefi6 un papel de defensor de lo sensible
que corroe la verdadera espiritualizacion. En Hegel “la doctrina de lo bello como brillo
sensible de la Idea tenia caracter afirmativo”?. Una cualidad sobre lo sustancial, una
apologia de lo inmediato lleno de sentido, pero que es contraria a la espiritualizacion
radical. Por esto para Adorno, el momento espiritual del arte no es lo que el idealismo
llama espiritu, sino mas bien, el desterrado impulso mimético considerado como
totalidad. Esto representa una mayoria de edad del arte, el cual le tomo mucho tiempo
para emanciparse en los tiempos modernos, de aquella cuestionable afirmacion kantiana
de que, “nada sensible es sublime”.

“Al ser eliminado el principio de imitacion en pintura y escultura, y la retorica
en la musica, se hizo casi inevitable que los elementos liberados: colores, sonidos,
configuracion absoluta de las palabras aparecieran e interviniesen como si ya por
si mismos expresasen algo. Pero esto es ilusorio: su elocuencia procede solamente

del contexto en que aparecen’.

20 Theodor W. ADORNO. Teoria Estética. Sobre la estética hegeliana del espiritu. Ediciones Orbis,
S.A. Barcelona. 1983 p. 124.

2 Ibid.

2 Ibid.

B Ibid. p. 125.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 239

Esta es una clara oposicion a Hegel, especialmente cuando se refiere a la belleza
como unidad abstracta de la materia. Esto es, cuando vincula una unidad con ella misma
excluyendo toda diferencia, y constituyendo en tltimo término la pureza. Hegel advierte el
contexto donde la belleza de la materia objetiva de las artes deviene, también reconoce su
valor y belleza individual. Dicho de otra forma, esa pureza de los sonidos solos, la pureza
de los colores en si mismos, inmiscuyen para Hegel, una belleza agradable a todos por su
caracter de sencillez y unidad constante a diferencia de lo que es mezclado. No obstante
para Adorno, esta belleza como unidad abstracta de la materia, es ilusoria, ya que no
se ha constituido por estar fuera de la composicion. Realmente, es un engaio, afirma
Adorno, creer que el color rojo posee en si mismo valores expresivos, o en los supuestos
sonidos desunificados fuera de contexto, como en lo sonoro del timbre instrumental por
el timbre, o del efecto por el efecto. Desde este punto de vista, esta es una buena critica
para aquellas tendencias musicales de vanguardia, las cuales manifiestan meros sonidos
complejos sin “ebulliciéon” discursiva y como negacion de los valores tradicionales.
No obstante, algunos musicos experimentales del siglo XX y XXI, han adoptado estas
posturas con estas caracteristicas extremas, que aunque realmente responden a la
arbitrariedad v al azar en las relaciones entre los materiales y la expresion, muchas se
han desvanecido en una repeticion monétona de agotadas posibilidades. Por esto, como
aporte critico y valorativo contra estas posturas, realmente es vacuo y banal el reducir
todo a material natural, y como dice Adorno, “las teorias que lo mistifican no tienen
mas sustancia que la charlataneria de los experimentos cromo-acusticos, el fisicalismo
de ultima hora, en musica, por ejemplo, se reduce literalmente a sus elementos, una clase
de espiritualizacion que en consecuencia arroja de si al espiritu”.

Hablando en términos generales, Adorno no esta dispuesto a reconocer la construc-
tividad recalcitrante que arroja el espiritu hacia afuera. Y aunque hay un reconocimiento
implicito del espiritu en la obra, el sobrepeso de lo espiritual sobre €l no es causal de la
verdad del objeto, es decir, como sustancia material estética. Para Adorno hay un aspecto
autodestructivo de la espiritualizacion hacia afuera, “filosoéficamente se trata de una
metafisica muy cuestionable y, por otra parte, es una caracterizacion demasiado general
como para hacer justicia al espiritu en arte. Las obras se afirman realmente como algo
de esencia espiritual aunque ya no se presuponga el espiritu como sustancia™?.

Concluyendo este aspecto desde Adorno, la estética hegeliana deja abierto el problema
de como se debe hablar del Espiritu como determinacion de la obra de arte, sin tener que
hipostasiar su objetividad como identidad absoluta. En Hegel, el Espiritu, al ser una de
las formas de manifestacion en el arte, se tiene que deducir del sistema filosofico y tiene
que aparecer univocamente en cada género artistico y potencialmente en cada obra.
Pero esto es siempre a costa del atributo estético de las multi-expresiones de lo exclusivo

2 Ibid.
> Ibid.



240- Rodolfo Ledesma

sustancial del objefo. Alin mas, cuando Hegel dice que, “tenemos mas necesidad de
la ciencia que del arte mismo”, esto aparece, como un rebosamiento problematico “de
su vision jerarquizada de las relaciones mutuas de los distintos dominios espirituales.
Pero por lo demas esta afirmacion, comparandola con los crecientes intereses teoricos
en arte, tiene algo de verdad profética porque el arte tiene necesidad de la filosofia para
desplegar su propio contenido™?.

Virando en si y sobre otras palabras, en Adorno el problema de la infusion (como
identidad) de lo espiritual en la sustancia que revela la metafisica del espiritu en
Hegel, parece conseguir paraddjicamente algo asi como la cosificacion del espiritu
en la obra de arte, ya que lo reduce a su idea, es decir, a una idea capaz de ser fijada.
No obstante esto representa ya dentro del método filosofico hegeliano, una ambicidon
bastante moderna y es el hecho de pensar el arte desde su interioridad y no desde fuera,
o lo que es lo mismo, a partir de su constitucion subjetiva: “Aunque Hegel pueda tener
razdn en este cambio de orientacion, no la tiene porque sea deducible de un concepto
sistematico superior, sino porque procede de la esfera especifica del arte. No todo ente es
espiritu, pero el arte es ente que llega a ser espiritu en su configuracion™’. Realmente
el modelo idealista del arte reclama el arte para si de manera absoluta. Adorno acepta
sesgadamente esta idea y reafirma que toda mediacion objetiva del arte por medio del
espiritu, definitivamente no puede ser arrojada de él. Esto tiene no obstante, una utilidad
de juicio ya que pone una barrera apropiada, para la necia doctrina del realismo estético
entendido como mimetismo por excelencia, aunque simultaineamente esto recuerde
reflexivamente y criticamente desde el mismo Adorno, “que el arte no es el hermano
gemelo del idealismo”.

% Ibid,
Y Ibid. p 126.



Critica y experiencia
Criticism and Experience

BERNARDO ORTIZ CAMPO
Universidad de los Andes

Resumen:

La escritura sobre arte, sobre todo en las
ultimas décadas, en su empefio por borrar
todo vestigio de belle lettrisme, ha renegado
de la condicion experimental, que resuena en
espafiol con la palabra “ensayo”, implicita en
un texto sobre arte. En todo caso el ensayo,
este ensayo, busca sugerir mas relaciones
entre arte y escritura que las que la conjuncion
‘y’ sefiala —en otras palabras que el asunto
no se reduce a una relacion entre disciplina y
objeto de estudio.

Palabras clave: Arte, escritura, herme-
néutica, ensayo.

Colombia

Abstract:

The literature on arts, and especially
that of the last three decades, has denied the
experimental conditions in its effort to erase
any vestige of belle lettrisme, a condition
which resounds with the word “essay”, which
is implicit in the text on arts. In any case,
this essay intends to suggest more relations
between arts and writing than what the
conjunction “and” yields —in other words, that
this issue cannot be reduced to the relation
between the field and the object of study.

Key words: Arts, writing, hermeneutics,
essay.

i Recibido: Febrero 05 de 2008; Aprobado: Marzo 10 de 2008.



242- Bernardo Ortiz Campo

A modo de introduccion.

Este texto es un ensayo y como tal es un ejercicio de especulacion. Especular significa
aqui tomarse en serio la pregunta ;Por qué una revista de arte, October, sdlo publica
fotos en blanco y negro? En la pregunta esta implicita la posibilidad de interpretar
criticamente una decision de disefio. A su manera, este ensayo tiene algo que decir sobre
el disefio grafico pero lo dice de una forma oblicua. Porque lo que motiva la pregunta
no es el diseno sino la relacion entre arte y escritura. Es una relacion que pide ser vista
de una forma amplia; que incluya también los medios a través de los cuales circula la
escritura sobre arte -de ahi que se tome en serio esa pregunta. Que la escritura sobre
arte esté implicada -al igual que el arte- en una consideracion sobre sus medios, es algo
que a veces pasa sospechosamente desapercibido. Y aunque aqui no entro en la cuestion
politica implicita en esa omision, si creo que es algo que merece ser considerado. La
escritura sobre arte, sobre todo en las ultimas décadas, en su empefio por borrar todo
vestigio de belle lettrisme, ha renegado de la condicion experimental, que resuena en
espaiiol con la palabra ensayo, implicita en un texto sobre arte. En todo caso el ensayo,
este ensayo, busca sugerir mas relaciones entre arte y escritura que las que la conjuncién
‘y’ sefala -en otras palabras que el asunto no se reduce a una relacion entre disciplina y
objeto de estudio. Uno puede decir que hay una escritura ante el arte, bajo el arte, con
el arte, contra el arte, del arte, desde el arte, mediante el arte, para el arte, en el arte,
entre el arte, sin el arte, sobre el arte, por el arte, segun el arte, y tras el arte. Asumo que
el acto de escribir permite entender cosas que solo se pueden entender escribiendo, asi
como hay cosas que solo pueden ser estando en los espacios del arte. La relacion entre
la escritura de arte y la experiencia del arte no es mutuamente exclusiva. Pero al mismo
tiempo ninguna puede dar cuenta totalmente de la otra y ambas se contaminan.

1.
Octubre. Existe una revista de teoria, critica e historia del arte que tiene una politica
editorial muy curiosa: todas las imagenes que publica -que ademds no son muchas- se



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 243

publican en blanco y negro. Dado que la revista en cuestion ha tenido una influencia
decisiva en el ecosistema del arte contemporaneo durante los ultimos veinte afios
preguntarse por el por qué de esa decision no resulta tan extrafio. Una pesquisa por
Google no revela ningun documento que aclare la cuestion. Eso no deberia sorprender
anadie, no creo que es tan usual preocuparse por decisiones que son en ultima instancia
formales y que, al menos en teoria, poco deberian importar. Después de todo el disefio
sencillo -y hasta aburrido- de esa revista parece calculado para indicarle al lector que
debe prestar atencion solo al contenido.

Y, (por qué no preguntarse por esas cuestiones formales? ;No revelan acaso esas
decisiones, asi sean meramente formales -o precisamente por ser meramente formales-,
posiciones sobre la relaciones entre escritura e imagen? ;Posiciones que en lugar de ser
articuladas en un escrito se materializan en una revista? ;No entra en juego en la idea
de revista el asunto de su materializacion? En todo caso la ausencia de un documento
que fije histéricamente las razones de esa decision me da cierta libertad especulativa
que voy a aprovechar.

Lo primero seré decir que detras de esa politica editorial, de solo publicar fotos en
blanco y negro, no se esconden, seguramente, razones econémicas o técnicas. Eso se
puede descartar si se piensa en que la revista la publica la M.L.T. Press y en sus tltimas
paginas hay una lista importante de benefactores (que ellos categorizan a la manera de un
museo). Ese modelo de financiamiento, de hecho tiene dos consecuencias importantes:
por un lado le permite a la revista mantener su independencia editorial y, no menos
importante, le permite mantener su paginas libres de anuncios y propagandas que plagan
otras revistas. Subrayo que esa segunda consecuencia no puede verse simplemente
como un agradable efecto colateral. Si el disefio, inconspicuo, lo que busca es enfatizar
el contenido de la revista, el esquema de financiacion es una pieza fundamental para
lograr ese proposito. Evita presiones innecesarias y permite un disefio editorial que no
incluye fotografias a color.

Esto implica, entonces, que la razén no es de orden econdmico. Se podria alegar que
es una cuestion de gusto. Un gusto un poco conservador, incluso nostalgico. Tal vez es
una manera, un poco esnobista, de diferenciarse de las otras revistas de arte. Como si
el blanco y negro fuera el sintoma inequivoco de la seriedad. Pero si eso fuera asi, los
criterios editoriales de la revista serian absolutamente arbitrarios y frivolos. Y si sus
fundadores se tomaron el trabajo de disefiar un esquema de financiacion que garantizara
a la vez independencia editorial y publicitaria, seria absurdo que el disefno de la revista
obedeciera a cuestiones de gusto. El disefio de la revista deberia ser el resultado de un
mecanismo critico que le dé forma. De cierta manera, en la critica, en el acto de escribirla,

también entran en juego problemas formales, de ahi que reconocer su condicion de
ensayo, es decir de género literario, permite referirse a ellos.



244- Bernardo Ortiz Campo

La decision de solo publicar fotografias en blanco y negro tiene que ser el fruto, la
condensacion material, de una idea sobre la relacion entre texto e imagen en un escrito
critico. Después de todo, una politica editorial es algo que se establece para darle forma
a una posicion. Como si se dijera “nuestra posicion es ésta, y por eso la revista tiene
este formato, por eso tiene estos textos, por eso tiene estas fotos. Por eso tiene esta
forma.” Entendida de esa manera una politica editorial es susceptible de ser apreciada
estéticamente. Y ese pequefio giro se convirtio para mi en una obsesion. Tenia que entender
lal6gica detras de esa forma. La logica detras de la decision de solo publicar fotografias
en blanco y negro. Légica que deberia poder deducirse de la misma revista.

Rodchenko. Un dia el asunto se aclaro. La revista reprodujo en un articulo sobre
Nikolai Tarabukin tres pinturas monocromas de Alexander Rodchenko: Puro color rojo,
Puro color amarillo y Puro color azul (Gough, Tarabukin 86). Tres pinturas monocromas
que, reproducidas en blanco y negro s6lo producian tres rectangulos en diferentes tonos
de gris. Ante eso me pregunté, ;no seria mejor no reproducirlas? Llegué a pensar que
tal vez esas reproducciones no eran reproducciones de las pinturas mismas, que tal vez
habian sido “generadas” en el proceso de fotomecanica de la revista, y que lo tnico que
las identificaba como pinturas de Rodchenko era el pie de foto. Intui que este caso extremo
podia revelar un razon (hipotética, es cierto, porque es fruto de mi especulacion), pero
una razon al fin y al cabo para las reproducciones en blanco y negro.

Paréntesis. Viéndolo en retrospectiva, resulta significativo que haya sido un articulo
sobre la vanguardia rusa el que haya arrojado alguna luz sobre el asunto. No solo porque
la revista se llama October, si no porque son varios los articulos que esa revista le ha
dedicado a las vanguardias soviéticas y a su relacion con el disefio. Después de todo
fueron los constructivistas quienes buscaban una mayor correspondencia entre las formas
materiales y los procesos de pensamiento que les dan pie.

La abuela de Proust. Pero la verdad, lo que vino a mi cabeza en ese momento no fue
la vanguardia rusa sino un episodio de En busca del tiempo perdido. Es un parrafo al
principio de la primera parte del primer tomo. El narrador, todavia un nifio, ha logrado
que Francisca, la criada, le lleve una nota a su madre requiriendo, bajo falsos pretextos
su presencia. Este capricho le genera un disgusto a la madre. No obstante ella accede
a darle el beso de buenas noches y a leerle un libro de Georges Sand que la abuela le
habia regalado el dia de su santo. Y en ese parrafo el narrador se preocupa por describir
lo que ¢l denomina “‘el arte del regalo de la abuela”.

“En realidad, no se resignaba nunca a comprar nada de lo que no se pudiera sacar un
provecho intelectual, sobre todo ese que nos procuran las cosas bonitas al ensefiarnos
a ir a buscar nuestros placeres en otra cosa que en las satisfacciones del bienestar y la
vanidad. Hasta cuando tenia que hacer un regalo de los llamados utiles, un sillon, unos
cubiertos, o un baston, los buscaba en las tiendas de objetos antiguos, como si, habiendo
perdido su caracter de utilidad con el prolongado desuso, parecieran ya mas aptos para
contarnos cosas de la vida de antafio que para servir a nuestras necesidades de la vida
actual. Le hubiera gustado que yo tuviera en mi cuarto fotografias de los monumentos y



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 245

paisajes mas hermosos. Pero en el momento de ir a comprarlas, y aunque lo representado
en la fotografia tuviera algin valor estético, le parecia enseguida que la vulgaridad y la
utilidad tenian intervencion excesiva en el modo mecanico de la representacion: en la
fotografia. Y trataba de ingeniarselas para disminuir, ya que no eliminar totalmente, la
trivialidad comercial, de sustituirla por alguna cosa artistica mas para superponer varias
capas o «espesores» de arte; en vez de fotografias de la catedral de Chartres, de las fuentes
monumentales de Saint-Cloud o del Vesubio, preguntaba a Swann si no habia un artista
que hubiera pintado eso, y preferia regalarme fotografias de la catedral de Chartres, de
Corot; de las fuentes de Saint-Cloud, de Hubert Robert, y del Vesubio, de Turner, con
lo cual alcanzaba un grado mas de arte. Pero aunque el fotdégrafo quedase asi eliminado
de la representacion de la obra maestra o de la belleza natural, sin embargo, el fotografo
volvia a recuperar los derechos al reproducir aquella interpretacion del artista. Llegada
asi al término fatal de la vulgaridad, atn trataba mi abuela de defenderse. Y preguntaba
a Swann si la obra no habia sido reproducida en grabado, prefiriendo, siempre que fuera
posible, los grabados antiguos y que tienen interés mas alla del grabado mismo, como,
por ejemplo, los que representan una obra célebre en un estado en el que hoy ya no la
podemos contemplar (como el grabado hecho por Morgen de la Cena de Leonardo, antes
de su deterioro). No hay que ocultar que los resultado de esta manera de entender el arte
del regalo no siempre fueron muy brillantes. La idea que yo me formé de Venecia en un
dibujo de Ticiano, que dice tener por fondo la laguna, era mucho menos exacta de la que
me hubiera formado con simples fotografias. En casa ya habiamos perdido la cuenta,
cuando mi tia queria formular una requisitoria contra mi abuela, de los sillones regalados
por ella a recién casados o a matrimonios viejos que a la primera tentativa de utilizacion
se habian venido a tierra agobiados por el peso de uno de los destinatarios. Pero mi abuela
hubiera creido mezquino el ocuparse de la solidez de una madera en la que atin podia
distinguirse una florecilla, una sonrisa y a veces un hermoso pensamiento de tiempos
pasados. Hasta aquello que en esos muebles respondia a una necesidad, como lo hacia
de un modo que ya no estamos acostumbrados, la encantaba, lo mismo que esos viejos
modos de decir en los que discernimos una metafora borrada en el lenguaje moderno
por el roce de la costumbre. Y precisamente las novelas campestres de Jorge Sand que
me regalaba el dia de mi santo abundaban, como un mobiliario antiguo, en expresiones
caidas en desuso, y convertidas en imagenes, de esas que ya no se encuentran mas que en
el campo. Y mi abuela las habia preferido lo mismo que hubiera alquilado con mas gusto
una hacienda que tuviera un palomar gético o cualquier cosa de esas viejas que ejercen
en nuestro animo una buena influencia, inspirandole la nostalgia de imposibles viajes por
los dominios del tiempo.
(Proust, Por el camino de Swann 56-57)

La abuela buscaba evidenciar que entre ese objeto y su nieto habia un tiempo y una
distancia. La fotografia, seguramente sentia ella, le podia dar una ilusion perniciosa de
inmediatez. La ilusién de que nada media entre la imagen y la cosa. Y esa preocupacion de
la abuela es mi hipdtesis. Las fotos se reproducen en blanco y negro para hacer explicita
la distancia que separa al lector de la obra reproducida. Una distancia que uno sabe que
estd alli, pero que en ocasiones las reproducciones se encargan de enmascarar.



246- Bernardo Ortiz Campo

Paréntesis. Retrospectivamente pienso también en una obra de John Baldessari que
lleva por titulo The Best Way to do Art. La obra reproduce una fotografia de un avion,
un Boeing 747. Bajo la fotografia un pie de foto dice:

“Un joven artista, en la facultad de artes, idolatraba las pinturas de Cézanne. Miraba
y estudiaba todos los libros que podia encontrar sobre Cézanne y copiaba todas las
reproducciones de Cézanne que hallaba en ellos. Visitd un museo y por primera vez vio
una pintura de Cézanne en la vida real. La odio. No se parecia en nada a los Cézannes
que habia estudiado en los libros. Desde ese dia, hizo todas sus pinturas del tamafio de
las reproducciones y las pintd en blanco y negro. También pintd los pie de foto y las
explicaciones que los libros ofrecian sobre sus pinturas. Muchas veces s6lo usaba palabras.
Y, entonces, un dia se dio cuenta que muy pocas personas, en cambio, ven los libros y
revistas como ¢l lo hacia, y también como €l, los reciben por correo. Moraleja: es dificil
introducir una pintura en un buzén”.

(Lippard, Six Years 254)

La distancia que la abuela buscaba evidenciar entre el objeto (la catedral de Chartres,
por ejemplo) y su nieto es la misma distancia que media entre el joven artista y las pinturas
de Cezanne en el ejemplo de Baldessari. No so6lo eso, entre los dos ejemplos también hay
una distancia. Distancia que se revela en el cambio de relacion con la fotografia entre el
nifio de finales del siglo XIX y el joven estudiante de arte de Baldessari.

Es precisamente en ese juego de distancias donde encuentro una razén de peso para
la reproduccion exclusiva de fotografias en blanco y negro en la revista. Aun para la
reproduccion de esas tres pinturas monocromas de Rodchenko en blanco y negro. Y
es que, con las reproducciones en blanco y negro, la revista busca hacer explicita la
distancia que separa el texto critico de la obra. Esa distancia no se sefiala para renegar
de un defecto de la escritura. Se hace explicita para dejar claro que esa distancia es en
ultimo grado insalvable. Y, no obstante, esa distancia insalvable deberia tomarse como
un punto de partida. Una perfecta reproduccion en colores podia dar la ilusion de que
no hay distancia. Esa, digo yo, es la razon por la que los editores tomaron la decisioén
de sdlo ofrecer reproducciones en blanco y negro en la revista.

2.

Toda escritura sobre arte tiene que luchar con el vacio de la distancia. De las
distancias, para ser mas preciso: la distancia que separa la obra del texto; al artista que
del que escribe (que puede llamarse critico o critica, historiadora o tedrica); y al texto
del lector -o lectora. Ese vacio de la distancia es evidente en cualquier texto, sea 0 no
de arte. Pero a uno sobre arte habria que agregarle, a la distancia que separa la obra del
texto, la que separa el texto del lector. Alguien podria objetar que estoy equiparando
las dos distancias. Como si la presencia de la obra fuera de la misma naturaleza que la
presencia del texto. Yo digo que si y que no. Que obviamente es distinta, pero que no
habria que despreciar la importancia que tiene la experiencia de escribir dentro de la
experiencia de la obra.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 247

La escritura sobre arte ha estado por mucho tiempo al servicio de cierta necesidad de
preservar la originalidad de la obra de arte. Y originalidad es una palabra que uso aqui
en su acepcion mas literal. En la que originalidad es cercania al origen. Aunque sabemos
que una obra de arte no tiene un origen unico, el mito de que el origen de la obra de arte
es el artista sigue siendo una de las piedras angulares de todo el aparato institucional
del arte. Los museos, la critica, la historia del arte, incluso las concepciones populares
de arte (para no hablar del mercado y de la industria del arte) estan siempre orientadas a
preservar esa originalidad, ese origen mitico. “; Cual fue la intencién del artista?” “; Qué
quiso decir el artista?”” Esas preguntas son las que casi siempre se hacen ante una obra de
arte. Como si la experiencia del artista fuera el unico horizonte interpretativo. Subrayo
la palabra tinico. La exigencia sobre cualquier discurso del arte es que debe responder
esas preguntas. El texto pareceria tener entonces una funcion clara: remontar la distancia
que separa el texto de la obra y en ultimas al espectador de la obra. Esa es la concepcion
benévola —y humanista— de la critica de arte: acercar al espectador a la obra. Pero a
esa misma concepcion benévola de la critica se le achaca que nunca puede remontar
por completo la distancia. Y la critica termina siendo una tarea estéril y susceptible de
ser instrumentalizada por la industria cultural.

Esta manera de ver el asunto descansa sobre la nocion de que la escritura sobre arte
es un acto mimético. Mimético porque si el horizonte interpretativo es preservar la
originalidad de mitica de la obra, es decir la intencion del artista, entonces el texto debe
articular en palabras lo que el artista hizo. Las palabras deben imitar la obra. Ser una
especie de traduccion. Las palabras fijan y reflejan (como un espejo) lo que el artista quiso
decir, su intencion. El criterio de verdad seria qué tan buen espejo es. Un texto critico,
entendido asi, simplemente traza los contornos de la intencion y del qué-quiso-decir-
el-artista. Como si la escritura fuera un sustituto, pobre, de la experiencia del arte. Y al
sustituirlo renuncia a la experiencia misma de escribir. Aqui es posible sefalar otra vez
la obra de Baldessari. Recordar que el joven artista copiaba no solo las reproducciones
-en blanco y negro- de las pinturas de Cezanne sino sus pie de foto y los texto que las
acompafaban.

La escritura sobre arte, asumida como una escritura que imita, es, en parte, el resultado
de la separacion marcada entre el acto de escribir y el acto de leer. El que lee un escrito
sobre arte estd doblemente removido de la obra sobre la cual lee. Ese texto es una sombra
de una sombra. Esto es lo que esta implicito en esta manera de comprender la critica.
Esto, a su vez, explica por qué el critico casi siempre se describe como alguien pasivo,
desprovisto de experiencia (artista frustrado), flaco y ojeroso. Como si viviera sumergido
en ese mundo de sombras. Baudelaire:

Habéis visto un Gavarni que representa a un pintor encorvado sobre su tela; detras
de ¢l un sefior, grave, seco, estirado y de corbata tiene en la mano su ultimo folletin.
«Si el arte es noble, la critica es santa». -«Quién dice eso?»- «jLa critica!» si el artista
representa tan facilmente el mejor papel es porque el critico sin duda es un critico como
tantos. En materia de medios y procedimientos tomados de las obras mismas, el publico



248- Bernardo Ortiz Campo

y el artista no tienen nada que aprender. Esas cosas se aprenden en el taller , y el ptiblico
no se preocupa mas que del resultado.
(Baudelaire, ;Para qué la critica? 101)

“Si, el artista representa facilmente el mejor papel” reclama Baudelaire con razon
es porque el critico ha escogido detenerse “en los medios y procedimientos tomados
de las obras mismas”, en otras palabras su escritura s6lo busca imitar, es mimética. Ese
critico que sefiala Baudelaire no echa mano de su propia experiencia, ni siquiera de su
experiencia de escribir. De lo que el acto-de-escribir-sobre-lo-que-esta-en-frente puede
poner a su consideracion. Lo que se oculta detras de esto es el mito (aun vivo) de que la
critica es una labor desprovista de experiencia. Despojada de la experiencia intoxicante
de la creacion. Y cuando Baudelaire anuncia la necesidad de una critica parcializada y
apasionada, lo que busca en el fondo es una critica cargada de experiencia.

Un ensayo de Agamben. En un ensayo titulado Infancia e historia, Giorgio Agamben
sefiala dos cosas que son relevantes aqui. La primera: que en la época moderna hay una
inversion absoluta del papel de la imaginacion en el acto de conocer. “Para los antiguos
-dice Agamben- la imaginacion, desterrada hoy del conocimiento por ser irreal, era el
medio supremo del conocimiento” (Agamben, Infancy and History 27)! La imaginacion
no es ya “el intermediario entre los sentidos y el intelecto, permitiendo, a través de la
fantasia, la union entre la forma sensible y su inteligibilidad.” (27) Y la segunda: que ese
destierro de la imaginacién implica también un destierro del deseo. En otras palabras que
la concepcion moderna de ciencia esta desprovista de deseo y de imaginacion. Agamben:
“En verdad, el fantasma, que es la fuente del deseo, es también -como mediador entre
el hombre y el objeto- la condicién para lograr atrapar ese objeto de deseo y, en ultima
instancia, para satisfacer su deseo”. (28) En tltima instancia se trata de lograr el anhelo
de Duchamp de “atrapar las ideas en la mente como la vagina atrapa al pene”: el fantasma
se construye escribiendo.

El acto critico encierra dos formas de experiencia. Una es obvia. Se trata de la expe-
riencia de estar ante la obra. La segunda entra en relacion con la primera: se trata de la
experiencia de escribir. Pero esta relacion no tiene por que ser una relacion de imitacion,
una relacion mimética. Porque el acto de escribir, como tal permite tener otro tipo de
relacion con la obra. Es aqui donde esa exigencia de un lenguaje mimético se vuelve
contraproducente. Eso es precisamente lo que criticaba Baudelaire, y que no es otra cosa
que una escritura desprovista de imaginacion y deseo para utilizar palabras de Agamben.
“Un critico como tantos” es el que no desarrolla una escritura alrededor de las obras de

! “For antiquity, the imagination, which is now expunged from knowledge as ‘unreal’, was the supreme
medium of knowledge. As the intermediary between the senses and the intellect, enabling, in phantasy, the
union between the sensible form and the potential intellect.” (Agamben, Infancy and History 27).

2 “Indeed, the phantasm, which is the true source of desire (‘phantasia ea est, quae totum parit desiderium’)
is also -as mediator between man and object- the condition for the attainability of the object of desire and
therefore, ultimately, for desire’s satisfaction.” (Agamben, Infancy and History 28).



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 249

arte. Es decir que usa instrumentalmente el lenguaje (un tono meramente informativo
es un sintoma inequivoco de ese uso instrumental del lenguaje). Esa exigencia mimética
estd enquistada en la idea de lo que debe ser una disciplina tedrica y es una consecuencia
directa del destierro de la imaginacion, en el sentido profundo que le da Agamben.

Un texto critico tiene la posibilidad de afectar su objeto de estudio. En ese sentido
la critica, la historia y la teoria del arte tienen una relacién complicada con su objeto
de estudio. Porque al contrario de una ciencia, todas esas disciplinas retornan sobre su
objeto, transformandolo. Sin embargo todos los protocolos académicos, institucionales
y burocraticos que rodean la escritura sobre arte hacen de cuenta que eso no es asi. Y
este problema, que pareceria un problema meramente teérico, se expresa en el estatuto
de la investigacion en artes dentro de las instituciones académicas. O en la separacion
casi esquizofrénica entre las materias tedricas y las materias practicas dentro de los
planes de estudio de artes.

Octubre, bis. El gesto editorial de la revista, publicar inicamente fotos en blanco y
negro, se puede entender como una manera de mantener abierta la distancia. De no tratar
de cerrarla ilusoriamente con medios que parecieran nos acercan acriticamente al objeto.
Una reproduccién a colores de las tres pinturas de Rodchenko, por ejemplo. Porque
esa ilusion le daria a la escritura un papel secundario. Casi irrelevante. Una especie de
solucion transitoria al problema de la distancia. Como si se esperara que algun dia la
obra pueda transmitirse por completo.

3.

Y (qué pasa si se entiende la escritura sobre arte como un ejercicio? En la cultura
occidental se ha ido perdiendo paulatinamente la posibilidad del ejercicio como una
manera de aprender. Durante toda la antigiiedad el ejercicio era una de las formas
fundamentales de entender algo. El arte es, tal vez, el ultimo reducto del ejercicio en la
vida contemporanea. Como si la informacion consistiera en el tinico paradigma valido.
Una de las consecuencia importantes de la ensefianza del arte en la universidad es que
la obliga a mantener abiertas formas de aprendizaje que estan basadas en ejercicios. Que
en el fondo es un aprendizaje a través de la experiencia.

Una escritura sobre arte entendida como ejercicio no implica una escritura que
abandone el rigor de las formas académicas establecidas. La nocidn de ejercicio lo que
hace es agregar otra capa. Otro espesor. Esto traeria consigo una reflexion necesaria
sobre los medios a través de los cuales circula la critica. Por eso mismo es tan importante
la decision editorial que he citado reiterativamente. El contenido critico no se articula
Unicamente a través de palabras impresas, sino que el impreso, como tal -su disefio-
tiene un contenido critico. En este caso mantiene abierta la distancia entre la obra y el
texto.

Un ejemplo (artistico). Poco antes de convertirse en artista, Vito Acconci publicaba,
con Bernadette Mayer una revista de poesia que se llamaba 0-9. El titulo hacia referencia
a una serie de dibujos de Jasper Johns que se llaman 0-9. Johns superpuso todos los
numeros, uno encima de otro. Un proceso manual. La revista se imprimia por mimedgrafo.



250- Bernardo Ortiz Campo

Acconci transcribia todos los articulos en una maquina de escribir y eso le producia cierto
placer. El acto fisico de sentarse y transcribir. Tanto que empezo a transcribir textos que
le gustaban. Simplemente por el gusto de hacerlo. Textos de Flaubert, de sus Diarios
de viaje. Poemas oscuros del siglo XIX. La transcripcion se convirtio en ejercicio. Esto
era una continuacion de la manera como habia empezado a escribir poesia: traduciendo
doce versos de Esquilo que se extendian por 15 paginas. La “traduccion” de cada verso
ocupaba casi una pagina. Lo interesante es que hacer la revista se convierte en un ejercicio,
que es a su vez un vehiculo que retorna sobre la poesia.

Entendida como un ejercicio, la escritura lo que hace es hacer entender a través de la
experiencia de escribir. No se trata de una escritura que informa, sino de una escritura
que transforma.

Otro ejemplo (no artistico). En “El maestro ignorante” de Jacques Ranciére un profesor
de la época de la ilustracion, Joseph Jacotot, tiene una epifania. Todo empezo6 cuando
debia enseiiarles francés a unos estudiantes holandeses. El no sabia holandés. Asi que
aprovecha la publicacion de una edicion bilingiie del Telémaco de Frangois Fenelon: se
la entrega a los estudiantes que deben leerla y escribir, en francés, un comentario sobre
el libro y “Cual no fue su sorpresa -escribe Ranciére- al descubrir que sus alumnos,
entregados a si mismos, habian realizado este dificil paso tan bien como lo habrian hecho
muchos franceses.” (Maestro ignorante 10) Lo que llevé a Jacotot a pensar:

“No habia dado a sus «alumnos» ninguna explicacion sobre los primeros elementos
de la lengua. No les habia explicado ni la ortografia ni las conjugaciones. Ellos solos
buscaron las palabras francesas que correspondian a las palabras que conocian y las
justificaciones de sus desinencias. Ellos solos aprendieron como combinarlas para hacer,
en su momento, oraciones francesas: frases cuya ortografia y gramatica eran cada vez
mas exactas a medida que avanzaban en el libro; pero sobretodo eran frases de escritores
y no de escolares. Entonces ;eran superfluas las explicaciones del maestro? O, si no lo
eran, ja quiénes y para qué eran entonces Utiles esas explicaciones?” (Ranciére, Maestro
ignorante 12)

“Pero sobre todo eran frases de escritores y no de escolares” es una frase que sintetiza
perfectamente la tesis con la que tiene que concluir este texto. Y es que entendida como
un ejercicio que recupera el papel de la imaginacion en el acto de conocer, la critica
tiene una relacion analdgica con el mismo proceso creativo. Su medio es el lenguaje y
todas las mediaciones que tienen lugar en el lenguaje. Eso incluye los medios técnicos
por los cuales el lenguaje fluye. Uno podria decir, por lo tanto que la critica es un acto
productivo. Es decir transformador de la realidad.

“En el acto de la palabra el hombre -dice Ranciére- no transmite su conocimiento
sino que poetiza, traduce, e invita a otros a hacer lo mismo. Comunica como artesano:
manipulando las palabras como herramientas. El hombre comunica con el hombre por
obra de sus manos asi como por las de las palabras de su discurso: -citando a Jacotot-
«Cuando el hombre actua sobre la materia, las aventuras de ese cuerpo se convierten en



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 251

la historia de las aventuras de su espiritu» [...] Comunica poetizando: como un ser que
cree que su pensamiento es comunicable, su emocion susceptible de ser compartida.
[...] Es necesario que el artesano hable de sus obras para emanciparse; es necesario que
el alumno hable del arte que quiere aprender. -En palabras de Jacotot- «Hablar de las
obras de los hombres es el medio de conocer el arte humano».

(Ranciére, Maestro ignorante 87-88).

Bibliografia

Giorgio AGAMBEN. “Infancy and History: An Essay on the Destruction of Experience”. Infancy
and History: On the Destruction of Experience. Trad. Liz Heron. Londres: Verso, 2007. 13-72.

Charles BAUDELAIRE. “;Para qué la critica?”. Salones y otros escritos sobre arte. Trad. Carmen
Santos. 2a ed. Madrid: Visor, 1999.

Maria GOUGH. “Tarabukin, Spengler, and the Art of Production”. October. 93 (2000): 79-108

Lucy LIPPARD. Six Years: The Dematerialization of the Art Object. Berkeley: University of
California Press, 1973.

Marcel PROUST. Por el camino de Swann. Trad. Pedro Salinas. 1a. ed. revisada. Madrid: Alianza
Editorial, 1998.

Jacques RANCIERE. EI maestro ignorante: Cinco lecciones de emancipacién intelectual. Trad.
Nuria Estrach. Barcelona: Laertes, 2003.






Experiencia de lo inefable y rigor politico de 1a mirada en el cine
Experience of the Ineffable and Political Rigor in the Cinematic Gaze

JUAN MANUEL CUARTAS RESTREPO
Departamento de Filosofia, Universidad del Valle
Colombia

Resumen:

(Como decir algo de lo que nada se dice,
precisamente? Sin embargo, en el decir hay
siempre una audacia que alcanza, que salva
obstaculos, como cuando hacemos relato de
aquellas situaciones de terror que nos han
dejado sin habla y sin nervios (entonces
recuperamos en la palabra algo que fue
torturantemente inefable). Con el lenguaje
se vuelve siempre, como insistiendo en
liberar algo que ha quedado atrapado, sélo
asi es posible que al menos algo sea dicho
para que no corra la idea de que nada se dijo,
de que con todo el recurso del lenguaje con
que contamos hayamos quedado sin remedio
en lo inefable. Cuando la experiencia corre
en un silencio de muerte y la boca no es ya
boca para declarar, ni el aire movimiento
de sonidos articulados que consiga delinear
una idea, cifrar un mensaje, es en lo inefable
donde nos encontramos. Pasion muda de
la vida vivida como deslumbramiento. He
llegado a esta situacion de querer decir algo
acerca de lo inefable porque una frase de Hans
Georg Gadamer ha quedado en entredicho
al leer y discutir Verdad y método, y puede
ser que aun €l, el filosofo del optimismo de
lo humano en el lenguaje, no haya querido
dejar sin opciones al lenguaje cuando alude
precisamente al: “fracaso del lenguaje...”.

Palabras claves: Gadamer, lenguaje,
inefable, expresion.

Abstract:

How can one talk about something about
which precisely nothing is said? Nevertheless,
in speaking there is always an audience that
succeeds, overcoming obstacles, as when we
tell a tale of terrifying situations that we have
left unspoken and without nervousness (we
then recover in words something that was
tortuously ineffable). It always turns around
with language, as insisting in liberating
something that has been entrapped; only thus
is it possible that at least something may be
said, so that the idea about which nothing is
said will not run away, which has remained,
despite all the recourses of language without a
mouth to speak it, nor does the air move with
articulated sounds that manage to delineate
an idea, code a message; we find ourselves
in the ineffable. Passion changes a life lived
as bedazzled. I have arrived at the point of
wanting to say something about the ineffable
because, upon reading and discussing Truth
and Method, a phrase of Hans Georg Gadamer
has remained in doubt, and it may be that even
he, the philosopher of optimism of the human
in language, had not wished to leave language
without options when he alludes precisely to:
“the failure of language...”

Key Words: Gadamer, language,
ineffable, expression.

i Recibido. Septiembre 03 de 2007; Aprobado: Diciembre 20 de 2007.



254- Juan Manuel Cuartas Restrepo

“Un film no es una suma de imégenes sino una forma temporal”
Maurice Merleau-Ponty

I.

Algo diré de lo inefable sin importar de momento si al declararlo de esta manera
una sombra de sin razon se haga presente. ;Como decir algo de lo que nada se dice,
precisamente? Sin embargo, en el decir hay siempre una audacia que alcanza, que salva
obstaculos, como cuando hacemos relato de aquellas situaciones de terror que nos
han dejado sin habla y sin nervios (entonces recuperamos en la palabra algo que fue
torturantemente inefable). Con el lenguaje se vuelve siempre, siempre, como insistiendo
en liberar algo que ha quedado atrapado, solo asi es posible que al menos algo sea dicho
para que no corra la idea de que nada se dijo, de que con todo el recurso del lenguaje con
que contamos hayamos quedado sin remedio en lo inefable. Cuando la experiencia corre
en un silencio de muerte y la boca no es ya boca para declarar, ni el aire movimiento de
sonidos articulados que consiga delinear una idea, cifrar un mensaje, es en lo inefable
donde nos encontramos. Pasion muda de la vida vivida como deslumbramiento.

He llegado a esta situacion de querer decir algo acerca de lo inefable porque una
frase de Hans Georg Gadamer' ha quedado en entredicho al leer y discutir Verdad y
método, y puede ser que aun ¢l, el filosofo del optimismo de lo humano en el lenguaje,
no haya querido dejar sin opciones al lenguaje cuando alude precisamente al: “fracaso
del lenguaje...”. ;Cuantas veces vivimos este “fracaso del lenguaje”?, ;como se nos
representa? (aunque resultaria absurdo hablar en tal caso de ‘representacion’). No es con
el lenguaje como resolveremos ciertos asuntos, ni con razones ni con frases hechas; ambas
parecen sobrevolar la situacion sin conseguir afectarla, sin darle una salida, sin fluir ni

' Cfr. H. G. GADAMER. Verdad y método. Vol. 1. Ediciones Sigueme. Salamanca. 1994.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 255

comprender, como no encontrando recurso que decida finalmente lo que hemos alcanzado
en la experiencia. Pareciera entonces que no solo es el lenguaje sino también uno mismo
y la cultura que nos asiste lo que fracasa; son momentos que podrian confundirse con
una version acerca de los hechos, pero para los que no alcanza la palabra, como si algo
vivo se nos apagara en las manos. ;Entonces para qué la palabra que crea mundos y
traza puentes, si no podemos salvar ese momento y esa forma viva?

Nuestro esfuerzo se mide reiteradamente en el despliegue del lenguaje, que es
desproporcionadamente lingiiistico, con descripciones, evaluaciones, prospecciones y
demas. Pero que Gadamer considere en la misma proporcion el “fracaso del lenguaje”, no
parece tolerable cuando nos han ensefiado, que es en el lenguaje donde habitamos y es en
¢l donde damos forma al tiempo. Enmarcados en el optimismo de la razon, consideramos
haber dado con la formula fundante de las cosas, cuando el lenguaje nos lleva de la mano
hasta las cosas mismas para ensefiarnos que son asi o asa. Gadamer agrega a su frase
la siguiente primicia: “[...] el fracaso del lenguaje demuestra su capacidad para buscar
expresion para todo [...]"* El filésofo pone asi de precedente que si es licito decir algo
de lo inefable, o intentar decirlo, no contentarse con la suspension de la experiencia
como poniéndose en presencia de un vacio que desfigura la misma realidad. En tanto
que somos en el lenguaje, este representa un instinto de vida que consigue sobrellevar
absolutamente fodo; no obstante, ;coémo entender que haya espacios para lo inefable?
(fracasa el lenguaje sin fracasar por ello el ser que lo sustenta; el mismo ser que no
consigue representarse en la experiencia de lo inefable, buscara en un tiempo alterno de
restitucion la expresion apropiada para apuntalar dicha experiencia).

Un poeta mistico espafiol que todos conocemos, si no por haberlo leido, si por la
diseminacion de su nombre, curiosamente traducido a otras lenguas: Saint Jean de la
Croix, San Giovanni della Croce, Saint John of the Cross, nos entrega en sus tres poemas
principales: «Noche oscura del almay, «Cantico espiritual» y «Llama de amor viva» una
profundidad de paisajes interiores que bien pueden lindar con lo inefable. San Juan de
la Cruz consiguio resolver en lo inefable mistico la honda conmocion de su espiritu, la
retencion de su ser vivo; vivio el tormento de las visiones y acaso, como lo anunciaron
ayer las noticias en la radio, vivié como un 60% de la poblacion, la experiencia de
escuchar voces mientras sostenia su didlogo intimo del alma consigo misma, que en su
momento también lo vivio Platon, s6lo que este ultimo hizo de su experiencia objeto de
analisis, fundando el problema de la verdad y la apariencia.

“Entreme donde no supe, / y quedeme no sabiendo, /toda ciencia trascen-
diendo.

Yo no supe donde entraba, /pero cuando alli me vi, / sin saber donde me estaba,
/ grandes cosas entendi; / no dir¢ lo que senti, / que me quedé no sabiendo, / toda
sciencia trascendiendo. [...]

2 [bid.



256- Juan Manuel Cuartas Restrepo

Estaba tan embebido, / tan absorto y ajenado, / que se quedd mi sentido / de
todo sentir privado, / y el espiritu dotado / de un entender no entendiendo, / todas

sciencia trascendiendo’.

(Qué estaba ocurriendo a San Juan de la Cruz que no tengamos la inclinacion de
atribuir a un trastorno mental? Algo de la pura experiencia se estaba poniendo en
evidencia, y sin embargo era inefable, inenarrable, el padre carmelita descalzo adolecia
de una férmula de lenguaje para entroncarla en el devenir de sus acciones. Cualquiera
de nosotros puede hacer hoy el ascenso a la gruta donde se sucedian las visiones y las
voces de San Juan de la Cruz, donde la luz que embadurnaba tenuemente el lugar cobraba
forma en las piedras, donde el monje hundia la cabeza entre las manos para apaciguar
la algarabia de las representaciones; sin embargo al entrar en aquel lugar que ya no es
ni mistico ni humano, no hay mas movimiento que el paso de las tropillas de turistas y
el resonar exterior de un megafono que anuncia la hora de la partida. ;A donde ha ido
lo inefable?, o quiza no sea esta la pregunta adecuada, una vez que advertimos que se
trata de nosotros mismos, que no somos en la misma proporcion seres de lo inefable.
Acaso resida la diferencia en que para San Juan de la Cruz no hubo hora de partida, que
cuanto contenia su alma, se hizo realidad alli, en el silencio de la gruta, en la elocuencia
muda de la rugosidad de las piedras, en el misterio.

Volvemos entonces a Gadamer, que anuncia enfaticamente ante el “fracaso del
lenguaje”, la “capacidad de buscar expresion para fodo”, lo que puede significar en la
escala poética de San Juan de la Cruz la escritura de su declaracion en prosa de los poemas
mayores; el primero de ellos inmensamente célebre, la «Subida del monte Carmeloy,
que “trata de como podra una alma disponerse para llegar en breve a la divina union,
da avisos y doctrina, asi a los principiantes como a los aprovechados, muy provechosa
para que sepan desembarazarse de todo lo temporal y no embarazarse con lo espiritual y
quedar en la suma desnudez y libertad de espiritu, cual se requiere para la divina union™.
San Juan de la Cruz va revelando lo inefable, lo va alzando del misterio a la palabra, de
la palabra al sentido y a la comprension de su experiencia mistica; no de otra manera
llegamos a las cosas por ¢l nombradas.

Hay que resaltar aqui dos aspectos: primero, que “fracaso” no es un término absoluto,
y segundo, que en su resolucion el lenguaje busca, traza un horizonte, disuelve el fracaso
y de lo inefable dice algo. La experiencia es por tanto filosofica, cuando del asombro
que nos produce nuestra percepcion de la realidad se va derivando el conocimiento en
un ejercicio de penetracion, indagacion, elucubracion y comunicacion; sin ese primer
momento, sin ese sentirse en un vacio sin nombre en el que estan ocurriendo cosas nunca
antes nombradas, no hay experiencia de lo inefable, como no hay tampoco blsqueda
de una expresion en el lenguaje. De esta manera nos cuenta el nifio sus tormentos

3S.J. de la CRUZ. «Coplas de él mismo, hechas sobre un éxtasis de hasta contemplacioén», en Poesias
completas. Editorial oveja negra. Bogota. 1983, pp.- 19-21.
4 Ibid.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 257

nocturnos y a su turno la poesia revela la belleza, tirana universal, como hablandonos
desde lo alto.

II.

Lo inefable en el cine podria ser un gran tema, no necesariamente como evocacion
del cine mudo o a riesgo de los buenos oficios que presta el sonido a la edicion
cinematografica, sino como experiencia de mundos en la “gruta” donde la luz cobra
forma, contraste, movimiento. En el ingreso en el espacio-mundo de la sala de cine, la
retencion de la continuidad del lenguaje es la primera disposicion de cara a lo que podra
considerarse como una experiencia contemporanea de lo inefable. Fijacion del cuerpo,
anulacion de la luz y la transparencia que nos ensefia como desaparecidos el lugar en
donde estamos y las cosas que nos rodean; y de pronto: banquete visual y auditivo del
que no declaramos nada en el momento, que vivimos como en un paréntesis del tiempo.
Inefable la condicion de sujeto minimo ante la desproporcion de los cuerpos, los rostros,
las escenas expuestas; inefable igualmente el ingreso en otras realidades sin tocar a la
puerta ni avanzar un paso, como habitantes invisibles. En la primera escena del filme
Caravaggio (1986), del inglés Derek Jarman, en el extremo de una ristica habitacion un
hombre enfermo en una cama divaga con sus recuerdos; si preguntaramos ;qui€én mas
esta alli?, los 16gicos responderian: —el criado fiel que lo acompaiia. Pero la realidad es
otra, porque los habitantes invisibles que viven aquella escena como inefable también
estan presentes.

Para ir al punto, lo inefable contiene la experiencia estética que se rompe en la palabra.
En esa lucha entre la palabra y su silencio, corresponde aun al cine delimitar lo uno y lo
otro, como si no tuviera el cine otro destino diferente a reproducir formas y animarlas,
disponerlas en un tiempo propio que asombra. Lo que consigue ¢l cine es proporcionar
espacios para que ingresen a escena sentidos mas puros que derivan precisamente de lo
inefable, de lo simplemente expuesto y nunca modificable; el esguince visual que declara
sin palabras, que capta la mirada, la suspende, la hunde en lo profundo.

Aunque resulte duro decirlo, el uso de la palabra humaniza, pero también cosifica;
con su hostigante logicismo, en el cine la palabra tiende un asalto a lo inefable, y quien
ha sido retenido en el espacio-mundo de la sala puede no considerar la suspension y
deslumbramiento del que ha sido objeto, redundando en la palabra y en la trama como
un critico avieso que no considera su retencion en la “gruta” ni el paréntesis del propio
cuerpo y el propio mundo, sino que entabla una discusion desde los nombres comunes:
actores, directores, efectos, temas. No obstante, lo que ha ocurrido es lo siguiente: la
condicion de mundo que nos ofrece el cine es global y suficiente; se percibe en toda su
dimension, al punto que la palabra es alli s6lo conduccion narrativa, no experiencia de
comunicacion con los caracteres de la pantalla. Ante el cine, ofrecido en la plenitud de
un “aludir”, el observador guarda silencio; de momento es suficiente guardar silencio
y percibir como un objeto grandioso el regalo de la luz, algo que, como en San Juan de
la Cruz, habla desde lo inefable. Mientras se permanece con asombro e interés ante un



258- Juan Manuel Cuartas Restrepo

filme, parece resolverse la pregunta: ;por qué tendriamos que decir algo? la experiencia
del cine bien puede decirse a gritos, como puede restituirse en un analisis o derivar
en una critica; en los dos ultimos casos, una pedagogia de lectura y analisis rodea de
instrumentos lingiiisticos la observacion del cine, bombardea la pura vivencia de lo
inefable, ignorando que enfrentados al objeto somos en silencio una experiencia muda
que se construye.

En Caravaggio hay una singular sucesion de situaciones anacronicas que no
necesitarian resolverse: la vida del pintor italiano Michelangelo Merisi, Caravaggio,
transcurri6 entre 1571 y 1610, lo que significa que dificilmente objetos como una
bicicleta, una calculadora, un bombillo, una maquina de escribir, o ruidos como el paso
de los carros, un vapor, una transmision radial podrian estar presentes, y sin embargo lo
estan; emplazados en la cotidianidad del pintor, coexisten alli como traidos del futuro.
Al desenvolverse las imagenes, no va quedando duda de la vida tumultuosa del pintor,
la recurrencia en su pintura a fuertes contrastes de luz y sombra, el realismo dramatico,
la indagacion del desnudo masculino, pero el film quiere declarar muchas cosas mas que
desde la modernidad ingresan en los espacios del pintor, disponiéndose sin ordenamiento
logico, por el sencillo hecho de que el cine puede hacer este tipo de cosas. Que sea este
un gesto de postmodernidad, precisamente en el cine, donde confluyen todas las estéticas,
donde la redefinicion de mundo es finalmente posible, quedaria del lado del analisis,
pero es alli donde lo inefable pone sus huevos.

“El mundo percibido —afirma Maurice Merleau-Ponty— comporta relaciones, y de
una manera general un tipo de organizacion, que no son clasicamente reconocidos por
el psicologo o el filésofo™. Dichos ordenamientos son asaltados en el cine al punto que
la percepcion no halla la pregunta adecuada por el ser de las cosas. Sobreviene entonces
lo inefable, y lo que pudo ser un juego estético para Derek Jarman, sera para el receptor
de su film un ofrecimiento matizado de formas en el tiempo limite del cine.

III.

En su primera consideracion lingiiistica, la palabra ‘mirar’, latin mirari, aludia a:
‘admirarse’, ‘quedarse suspenso’, ‘maravillarse’; aquella consideracion hacia vislumbrar
experiencias de lo inefable que fueron adelgazandose hasta la valoracion contemporanea
de la mirada, en la que se privilegia la ‘fijacion de la vista’, el “prestar atencion’, pero ante
todo ‘atender’y ‘considerar’, situaciones todas en las que el ‘maravillarse’, el ‘quedarse
en suspenso’ han cedido su lugar al pensamiento y al “rigor politico de la mirada”. Sin
dejarse llevar por la fascinacion de quien advierte en la percepcion la retencion de la
mirada como primera corporizacion entre sujeto y mundo, Merleau-Ponty identifica esta

5 Maurice MERLEAU-PONTY. Le primat de la perception et ses conséquences philosophiques. Editions
Verdier. Paris. 2004, p. 44.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 259

ultima opcién politica de la mirada: “No hay mirada sin pensamiento —escribe en su
ensayo «El 0jo y el espiritun—. Pero no basta pensar para ver: la mirada es un pensamiento
condicionado, nace ‘con motivo de’ lo que sucede en el cuerpo, por €l es ‘excitada’ a
pensar [...]. El pensamiento de la mirada funciona seglin un programa y una ley que ella
no se ha impuesto [...]. La situacion es por tanto esta: todo lo que decimos y pensamos
de la mirada la convierte en pensamiento”.

La ‘mirada’ vuelve en el cine a su consideracion primera, en tanto que el cine es
estética de luz y movimiento, percepcion instantanea de mundos, soledad del receptor,
siendo tanto y mas: acumulacion de la imagen, libertad de ofrecimiento y de contraste,
violencia, transparencia. No obstante, en la raiz de estas movilizaciones, la estética en
el cine confecciona formas diversas de dominacion que queremos nombrar como: “rigor
politico de la mirada” y que necesitamos indagar:

a) De muchas maneras se ha venido planteando la separacion de los dominios ético
y estético; aquella frase admirable de Ludwig Wittgenstein en el Tractatus logico-
Philosophicus: “Etica y estética son una y la misma cosa (Ethik und Aesthetik sind
Eins)”" podria dejar de ser cierta, en tanto que la estética ha cobrado una autonomia tal
que parece desprendida del hombre, sin afan de restituir al arte su condicion ética. Lo
visual en el arte contemporaneo aparece como desarraigado de la objetividad debida
a quienes prestan la mirada; dicho asi, la eleccion es definitivamente postmoderna, y
sentencia en la fragmentacion la imposibilidad de conferir una ética al acto estético.
Las formas que sustentan el ser nos han ensefiado que éste tiene plenitudes y fronteras
(su constitucion ética, su condicion politica); sin embargo, de la mano del arte vamos
aprendiendo que también hablan en €l su corteza o su perfil, su desfiguracion o su
aparecer efimero. Lo visual, que restituye sus ofrecimientos en el cine, construye
episodios de percepcion como una explosion de premisas que intenta borrar la
prescripcion ética de la mirada, en la que acaso reconocia Wittgenstein que aquello
a lo que se da forma, es asimismo forma ética del ser.

b) La circularidad de la estructura ha hecho enfatico en el cine, desde sus comienzos,
un control de la temporalidad; el “rigor politico de la mirada” indaga aqui por el
estado final de los personajes, los eventos y las cosas. Dicha circularidad construye
a la audicion cinematografica un marco de exposicion que se infiere y acepta, en el
que cada elemento rinde un provecho, que lo que se ha de romper se rompa, lo que
se ha de unir se una. No cuesta trabajo identificar en esta descripcion una estética
en la que la mirada aplica su maximo rigor; ver una pelicula es ver esa circularidad
de la estructura que se cierra y se abre, o que también puede atraparse en un relato
sobre la pelicula misma. En Kill Bill (2003), como en los filmes de animacién y
de artes marciales que recrea, una estela de resentimiento encarnado en la heroina

¢ Maurice MERLEAU-PONTY. «El ojo y el espiritu», en Eco, N° 52/54, tomo IX 4-5-6, agosto-
septiembre-octubre 1964. Bogota, pp. 365-411.
"Ludwig WITTGENSTEIN. Tractatus légico-Philosophicus. Alianza editorial. Madrid. 1993, p. 177.



260- Juan Manuel Cuartas Restrepo

¢)

d)

traza la ruta que el espectador construye sin dificultad; la singular escena en la que
a mujer vuelve del estado de coma y dialoga con el dedo grande de su pie, es el
primer deslizamiento de una espiral en la que la patada mortal de la protagonista
sentenciara muchas cosas. Todas aquellas circularidades a las que el rigor politico
de la mirada les ha impuesto unos parametros, sacrifican su libertad estética para en
circulos concéntricos reconocer un desenvolvimiento del que se puede dar cuenta.

La novedad y readaptacion de antiguos fragmentos ha hecho del cine el territorio
postmoderno por excelencia. La sola condicion del remake, que favorece la vuelta
atras a fuentes diversas de la cultura y de la historia misma del cine y la literatura, pone
en evidencia un ejercicio politico de la mirada que saca provecho de objetos, lugares,
lenguajes, caracteres humanos extraidos adrede, como en un gesto imperialista se
hace abuso de las formas culturales desapropiandolas y transponiéndolas. Para nadie
es un secreto que la yuxtaposicion trae lo comico, lo insdlito, lo desafiante, 1o necio,
procedimientos que cultivan en la mirada valoraciones reducidas de los objetos
y sus fuentes culturales. Este rigor cruel de la mirada ha roto todos los espacios
penetrandolos y disolviéndolos; la plena ficcion no consigue inventar mundos sin
recurrir a la yuxtaposicion, sin balancear nociones fijas de bien y de mal, de lo
corriente y de lo exotico. En Babel (2006), diferentes estéticas cinematograficas se
acoplan para reproducir un tema unico que podemos denominar “irresponsabilidad”;
un rifle en manos de un niflo pastor de cabras que hace punteria con un bus de turistas,
dos nifios norteamericano cruzando de manera ilegal la frontera entre México y
Estados Unidos, una adolescente sordomuda trastabillando entre drogas y peligros
por las calles de Tokio, un matrimonio norteamericano que deja dos hijos pequefios
mientras malpasan de turistas en un pais del Medio oriente. En cada uno de estos
casos el espectador participa en el evento de reposicion cultural que practica el cine,
reproduciendo en la mirada la fragmentacion estética, la yuxtaposicion cultural,
rigores politicos que cobran a su vez un nuevo espacio en la cultura global.

El cine manifiesta, finalmente, un generalizado procedimiento de sustitucion
politica; lo que en la realidad es un estado, en el cine puede ser un personaje, no
necesariamente oficial. Es este el campo para la ironia que expone al receptor las
acciones mas desafiantes en individuos que dificilmente podrian llevarlas a cabo: en
el esquema del bien y del mal, un perro, una anciana, un beb¢, consiguen liquidar
el mal y salvar a una familia, a un pueblo, al planeta mundo. Este juego politico es
desafiante como representacion, intentando construir en la mirada la evidencia de que
basta distinguir entre bien y mal para sobreponer la adversidad. Obstinadamente el
cine ha querido manifestar que el individuo es sintesis del imperio, que su voluntad
es la empresa comun aunque su nocion del bien se imponga con la misma crueldad
y temeridad de quien representa el mal. Ejemplo evidente de esta situacion es el
filme La vida de los otros (2006), donde se reconstruye el momento sin libertades
que vivieron los alemanes del Este, o para ser mas precisos, traduce a imagenes de
precariedad y acoso los raptos de escritura de un intelectual que ha advertido en el
suicidio recurrente de personas de todas las edades, la tinica opcion de libertad. El
espectador se halla igualmente atrapado, el mundo entorno es desolado y desabrido;
al terminar la audicion aplaude o grita jlibertad!



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 261

En el ensayo de Merleau-Ponty «El cine y la nueva psicologia», recogido en Sentido
v sinsentido (1948), se resalta como la estética del cine de los afios 30 distinguia ya la
progresion de las emociones de un personaje con sélo sostener la camara y fijar su rostro
por 5, 10, 20 o mas segundos; de esta manera lo que podia ser una misma expresion
adquiria en la percepcion del receptor de la sala de cine diversas lecturas que iban de
la admiracién al asombro, la emocion, la confusion, el espanto. Esta nueva semantica
localizada en el rostro puso en plano de discusion diversas tesis de disciplinas como la
psicologia, la filosofia y la estética cinematografica. “Para el cine, como para la psicologia
moderna, el vértigo, el placer, el dolor, el amor, el odio —expone Merleau-Ponty—no son
hechos psiquicos escondidos en lo mas profundo de las conciencias de los demas, son
tipos de comportamiento o estilos de conducta visibles desde fuera™. El papel del cine
sera indagar, en términos de edicion, lo que vienen a significar estas y otras emociones;
revelar la vida como un hecho singular y fragmentario que puede sumarse a través
de imagenes, como dibujando una forma temporal proxima a la nuestra pero a la vez
diversa. En otros términos, puede considerarse el proceso y el producto del cine como
la experiencia de la tension y distension entre la identidad de las partes. La percepcion
analitica, necesaria tanto en el creador de las secuencias como en el lector, aplica un
altisimo grado de interés a cada elemento. Lo anterior queda infinitamente ilustrado en la
filmografia reciente de Quentin Tarantino, ¢l en si mismo una enciclopedia practica del
cine que sabe usar y disponer de los géneros cinematograficos, de la musica, los modos
de actuacion, los planos, los fundidos y todo cuanto implique construir una secuencia sin
descuidar el menor detalle por el sencillo hecho de que fodo es evocacion y significado.
De esta manera el cine construye la realidad postmoderna y nos la entrega, como comenta
Merleau-Ponty, “como nuestro modo de percepcion espontaneo’™.

8 Maurice MERLEAU-PONTY. «El cine y la nueva psicologia», en Sentido y sinsentido. Ediciones
Peninsula. Barcelona. 2000, p. 98.
° Ibid.






Poesia y fendomeno en “Llanura de Tulua”
de Fernando Charry-Lara
Llanura de Tulud: Poetry and Phenomenon in Fernando Charry Lara

LUIS FELIPE VELEZ
Departamento de Filosofia, Universidad del Valle
Colombia

Resumen:

El siguiente texto pretende poner en
relevancia el fenomeno poético en el escrito la
“Llanura de Tulud” del colombiano Fernando
Charry-Lara. En este poema, reconstruye la
historia viva de nuestro conflicto armado
y pone en relevancia la relacion existente
entre filosofia y poesia. Nos proponemos
fundamentar que el lenguaje poético permite
analizar y descomponer la realidad y el
habla, la conciencia se da y es en la palabra,
no como un medio de comunicacion ni
como un modelo para escudrifiar la esencia
de las cosas, sino como un fenomeno de
representacion sensible.

Palabras claves. Charry Lara, poesia,
filosofia, Tulua, lenguaje poético.

Abstract:

The present article emphasizes on the
poetic phenomenon in Fernando Charry Lara’s
Llanura de Tulua. This poem reconstructs
the living history of our armed conflict and
emphasizes the existing relation between
philosophy and poetry. The goal is to support
the view that poetic language enables us to
analyze and decompose reality and speech;
consciousness is given and is only in the word,
not as a means to communicate or a model
to scrutinize the essence of things, but as
phenomenon of sensible representation.

Key words: Charry Lara, poetry,
philosophy, Tulua, poetic language.

¥ Recibido: Febrero 05 de 2007; Aprobado: Marzo 10 de 2007



264- Luis Felipe Vélez

Llanura de Tulua

Al borde del camino, los dos cuerpos
uno junto del otro,
desde lejos parecen amarse.
Un hombre y una muchacha, delgadas
formas calidas
tendidas en la hierba, devorandose.
Estrechamente enlazando sus cinturas
aquellos brazos jovenes,
se piensa:
sofiaran entregadas sus dos bocas,
sus silencios, sus manos, sus miradas.
Mas no hay beso, sino el viento
sino el aire
seco del verano sin movimiento.
Uno junto del otro estan caidos,
muertos,
al borde del camino, los dos cuerpos.
Debieron ser esbeltas sus dos sombras
de languidez
adorandose en la tarde.
Y debieron ser terribles sus dos rostros
frente a las
amenazas y relampagos.
Son cuerpos que son piedra, que son nada,
son cuerpos de mentira, mutilados,
de su suerte ignorantes, de su muerte,
y ahora, ya de cerca contemplados,
ocasion de voraces negras aves.

Fernando Charry-Lara



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 265

El siguiente texto pretende poner en relevancia el fendmeno poético en el escrito la
“Llanura de Tulua” del colombiano Fernando Charry-Lara. En éste poema, reconstruye
la historia viva de nuestro conflicto armado y pone en relevancia la relacion existente
entre filosofia y poesia. Pretendo ademas en esta oportunidad, rendir un sentido homenaje
a su memoria que alin nos acompafia y a sus pasos que hoy se extrafian, pues su labor
cultural, que incluy6 entre otras actividades ser el director de la radiodifusora nacional
de Colombia, miembro del consejo de redaccion de las revistas literarias Mito y Eco,
miembro de nimero de la Academia Colombiana de la Lengua y miembro honorario del
instituto Caro y Cuervo, son motivos para comprender, que en un pais donde la prosa 'y
el verso requieren de mas representantes, un gran baluarte ha dado paso a generaciones

mas jovenes que con dificultades se van formando.

El lenguaje y la manifestacion poética

Todo aquello que se presenta como fenomeno al mundo sin importar si es fugaz,
indisoluble, efimero o invariable es una manifestacion. Fenomeno -@ovomevov- lo
entiendo fundamentalmente de dos maneras, una como todo aquello que se hace presente a
la conciencia de uno o varios sujetos y aparece como objeto de su percepcion y juicio. Otra
como acto que se produce naturalmente y que muchas veces no se realiza en presencia de
subjetividad humana alguna pues no necesita de ella. Son varios los modos mediante los
cuales se manifiestan los fendmenos tanto del mundo (catastrofes naturales por ejemplo)
como los del hombre (econoémicos, culturales, etc.), y uno de ellos en especial, la poesia,
que en su idea mas original se remite a una forma especial de creacion -moincic-, en la
que se posibilita el enunciar de lo que no es y de lo que es real. Pero ;Como es posible
el traspaso de lo imaginario a lo real? tal manifestacion se da por medio de un lenguaje
que corresponda al fenémeno, y pretender expresarlo es labor del poeta. El poeta tiene
que inventar o crear otros mundos, en la poesia plasma la situacion mas alla de la
ficcion, cobra conciencia real de la infinitud. El lenguaje poético le permite analizar y
descomponer la realidad y el habla, la conciencia se da y es en la palabra, no como un
medio de comunicacion ni como un modelo para escudrifar la esencia de las cosas, sino
como un fenémeno que es representacion sensible. Platon en el libro X de La Republica
inicia una querella por demas enconada, en contra de un cierto tipo de poesia porque
se suponia, era mas imitativa que la filosofia, la cual pretendia encontrar la verdad.
Pero no es la vieja querella entre fildsofos y poetas muy rebatida en la actualidad de lo
que se esta hablando, sino del poeta y de su manifestacion en el lenguaje.

El conocimiento del poeta es mas intuitivo que racional y el grado de intuicion que
tiene un poema se expresa en el nivel de universalidad del ser que aprehende y del grado de
pureza del estado puro de lo que devela. El lenguaje utilizado por el poeta es discrecional,
no esta sujeto a las reglas de la gramatica ni de la sintaxis, utiliza su propia medida métrica
para dar a entender sus significados en y para el lenguaje. Danilo Cruz Vélez afirma “[El
lenguaje] nos rodea por todas partes como el aire, y asi como del aire depende nuestro



266- Luis Felipe Vélez

ser bioldgico, del lenguaje depende nuestro ser especificamente humano”'. Desde esta
perspectiva no hay nada que esté mas cerca de nosotros que el lenguaje; todo lo que
somos, lo que hemos sido y lo que seremos esta entretejido indisolublemente en él,
motivo por el cual no puede ser tomado como la caja de herramientas que se pensaba
-como un martillo que se usa y se deja- sino como un todo constituido sin el que no se
podria coexistir. La poesia tiene una logica distinta del lenguaje convencional de todos
los dias, una logica en la que el tiempo y el espacio no son las categorias dominantes y
en donde, en un so6lo instante pueden acontecer multiples hechos.

La poesia tiende a desocultar los fendmenos prosaicamente, saca como afirma Cruz
Vélez, la palabra rosa del olvido en el que la mantiene el lenguaje ordinario que no
brinda su concepto sino una vision de la rosa; la rosa en su apariencia plena. Se trata
de ver la rosa a la luz de la palabra poética, vivir el acontecimiento de la entrada en la
conciencia del fendémeno mismo, donde al nombrar la rosa surge la vision propia de su
fulgor ante el mundo, aunque se condene a la fugacidad y una vida efimera. Contrario
al lenguaje cientifico por ejemplo -Dice Cruz Vélez- donde la rosa es conocida como
un contenido significativo de caracter logico, reducida a un concepto que se sustituye
por una estructura que la disena como objeto formal, como un mero niimero molecular
y botanico. Es una rosa universal. La palabra como instrumento que brota de si mismo,
tiene la particularidad de adaptarse a cada nueva situacion como versatilidad del ser,
“[la palabra] afirma Heidegger es el peligro de los peligros porque ella precisamente,
comienza por crear la posibilidad de peligro, la palabra proporciona al hombre la
primera y capital garantia de poder mantenerse firme ante el publico de los entes»*.
Unicamente donde haya palabra habra mundo como responsabilidad y representacion,
habra historia construida y compartida por todos como una otredad en la que es posible
representarse.

La historia puede fundarse como acontecimiento poético porque posibilita la cultura de
un pueblo dando vida igualmente al Ser y al lenguaje como propiedad comunal que une
a los hombres. Lo que se dice del ente de las cosas y los eventos es un decir compartido
que el lenguaje posibilita; lo nombrado queda fijado como algo permanente y asi, el
hombre puede apreciar lo inconstante, lo venidero, lo pasajero que se abre al tiempo y
funda la historia. Es una manera de conocer lo que viene siendo de manera continua sin
perderse en la ambigiiedad del universo infinito. El poeta es quien cumple la funcion al
nombrar las cosas para que se muestren, acaso no como verdad, pero si como realidad
que pueda construir verdad. El hombre como persona es el resultado de una lucha entre
laviday el espiritu, no hay un hombre universal, éste adquiere su humanidad en funcién
de la cultura a la que pertenece, y el lenguaje no es so6lo un elemento mas de esa cultura:
es el principio de toda ella. El lenguaje posibilita el pensamiento y le permite al hombre
interrogarse sobre si mismo y responder a ese interrogante no de manera sucesiva sino

"' Rubén SIERRA: la época de la crisis, conversaciones con Danilo Cruz Vélez. Editorial Universidad
del Valle. Cali, 1996, p.164.
> Martin HEIDEGGER. «Hoélderlin y la esencia de la Poesia». Editorial Anthropos 1986 1V, 246.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 267

simultanea. El poeta dibuja un modo de estar en el mundo cierto, otro modo en que la
diferencia da sus pasos, su permanente intencion de transformacion, su preguntarse sobre
las razones esenciales del hombre y la existencia.

La manifestacion en el texto poético se constituye como fuerza cognitiva y expresiva
de la funcion poética propiamente dicha. El texto puede remitirse a la ejecucion oral,
evocando una forma hablada, pero siempre sera un hecho de escritura, cuya fuerza
primaria es el plasmar por medio de la palabra, un lenguaje que reflexiona sobre la
inmediatez de los procesos cotidianos para asumirlos en toda su complejidad. La
expresion misma del acto lingiiistico comprometido con sus circunstancias puede ser un
impedimento para la comprension clara de las ideas, por lo que se construyen con palabras
conceptos para designar fenomenos por fuera de la realidad que designan fenémenos
no palpables como lo sensible y lo sublime creando su representacion, su imagen. “La
imagen —expone Octavio Paz- se sustenta en si misma, sin que le sea necesario recurrir
ni a la demostracion racional ni a la instancia de un poder sobrenatural: es la revelacion
de si mismo que el hombre se hace a si mismo™ La creacion poética logra traer desde lo
oculto aquello ininteligible y lo ofrece a la contemplacion del hombre como un fenomeno
manifestado, es concretamente, hace su transito desde la mimesis para convertirse en
acto y en ello, supera las nociones confusas a las que la percepcion sensible se somete
por el juicio humano.

Es necesario entonces que un orden que no es filoséfico ni cientifico sino poético
delimite la manera de hacer poesia, siendo ella misma la que se manifiesta y se organiza
como forma dada en-el-mundo, con sus reglas, sus esquemas y métodos. La poesia
puede mediante negaciones y palabras de rechazo expresar todo lo contrario, el lenguaje
que utiliza se brinda para esto, es en la atmdsfera emocional que la palabra encierra su
propia musica poética, la relacion de tono y timbre con el ambiente, la disposicion del
aura donde la rosa se presente y no solo sea palabra o signo independiente. El lenguaje
poético devela la realidad del objeto adjetivado, es la rosa la que esta aqui, mostrada
como fendmeno, pero sin ser en ninguna medida la representacion que ahora forma la
conciencia adquirida por la experiencia de la rosa en el cerebro. La poesia sacaalaluzy
da vida a la vida misma, a las cosas, al olvido del polvo que nunca se barrid, la noche que
un silencio sin esperar perpetud. Es la libertad de la poesia la que inspira su creacion.

Llanura de Tulua

Toda la manifestacion de un fenémeno que hasta aqui se ha enunciado, hace su
aparicion para nuestro caso en el poema de Charry-Lara el cual se ofrece puro, sublime
y concreto al espectador que en ¢l facilmente se deja impactar por la claridad de su
prosa y la eficacia de sus palabras. Este acto de comunicacion es sin duda complejo
y constituye el punto de partida de todo acto lingiiistico. Su vitalidad, mas alla de los
procesos cognitivos y afectivos involucrados, emana del hecho de que tal acto implica

3 Octavio PAZ. “El arco y la Lira”. La revelacion poética. FCE. 1994 P. 98.



268- Luis Felipe Vélez

un contacto indisoluble entre el emisor que ejecuta el mensaje, el receptor del mismo
y el hecho de referencia. La funcion de la Llanura de Tulud en éste caso, no consiste
tanto en dar permanencia fisica al mensaje, esencialmente etéreo, sino en desarrollar el
proceso de conocimiento, permitiendo la posibilidad de poner la atencion en el mensaje
mismo, en su contenido y en su estructura. Independientemente de las circunstancias en
que fue cifrado, independientemente de su emisor, el poema se refiere a una realidad que
gracias a su literalidad, puede ser cualquiera, se ofrece objetivamente como fendmeno
a-historico fundamentado en la intuicion de palabras tnicas y distintas.

La tarea de Charry-Lara no es dar nuevos nombres a lo que ya se conoce, sino
abrir el ente, entendido éste como lo que puede existir, la esencia del ser que no puede
obtenerse por composicion ni por deduccion. En su libro de poemas “Los adioses (1963)”
se establece a través de una donacidn libre del autor, lo que Heidegger llama acto de
fundar entre el Ser y la palabra, haciéndose a s/ mismo en la poesia que sale de s7 para
fundamentar su propia realidad. Su lenguaje se concibe como una forma casi tragica de
lucidez que atin siendo un instrumento de comunicacion, empuja al escritor a una soledad
inevitable. Es también una forma expresiva a la cual se tiende de modo fatal, pues no
existe otro modo de indagar en el sentido del universo y de explicarselo al otro.

Al borde del camino, los dos cuerpos
uno junto del otro,

desde lejos parecen amarse.

Un hombre y una muchacha, delgadas
formas calidas

tendidas en la hierba, devorandose.

La primera impresion es de esperanza. El lenguaje tornadizo y ambiguo de los
amantes no tiene origen ldgico ni gramatical, sino afectivo. La prosa que se manifiesta
da la ilusion de la felicidad, pero tal como ocurre en el Poema XX de Neruda; “Eso es
todo. A lo lejos, alguien canta, a lo lejos”, s6lo a lo lejos, en la mera apariencia es que se
aman. Charry-Lara objetiva el ritmo de la vida interior a través del cual el poeta revela la
lejania de las cosas envueltas con frenesi en su anima; es el canto de un pueblo a través
de la evocacion, no es la rustica exaltacion de héroes, personajes y productos tipicos de
un lugar, siempre en oposicion con otros personajes y productos, sino que extiende sus
aseveraciones poéticas mas alla de las representaciones del contexto empirico, como
coribante en el delirio sagrado del rapto, vaciando el saber del mundo en los vocablos,
siempre rudos, nunca exactos, unicos posibles para expeler el impetu de ese silencio
alucinante.

Estrechamente enlazando sus cinturas
aquellos brazos jovenes se piensa:
sonaran entregadas sus dos bocas,
sus silencios, sus manos, sus miradas.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 269

En la poesia de Charry-Lara hay una ruptura tajante y un transito lirico hecho con
elementos de la belleza mas alla de todas las tendencias de una época. Charry hurga en
lo mas hondo en la esencia numinosa de las palabras hasta aproximarse a lo absoluto del
lenguaje poético, vislumbrando el canto orfico y llevando la poesia a desvestirse de toda
vanidad de saber racional para penetrar con la fuerza de la videncia. El espiritu saldra del
entresijo a la luz de la armadura de su piel, esto es, el poema primario susceptible a los
demas como una mera apariencia. El poeta hace experiencia con la palabra al instituir
la relacion con las cosas, la palabra deja aparecer las cosas en cuanto cosas que son y
asi advienen a la presencia, puesto que la palabra se declara al poeta como aquello que
puede sostener y mantener las cosas en su ser, por esto, la palabra le esta confiada al
poeta de una manera eminente, en tanto ella es fuente del ser que se devela desde el
ocultamiento. En sus versos se puede apreciar la fusion que realiza el poeta entre el
pasado y el presente, como una forma de eliminacion de la dualidad entre la naturaleza
y lo humano para trascender los planos espacial y temporal.

Mas no hay beso, sino el viento sino el aire
seco del verano sin movimiento.

Uno junto del otro estan caidos,

muertos,

al borde del camino, los dos cuerpos.

Pero he aqui que se presenta el fenomeno del develamiento. La verdad del ser (la
muerte que suprime lo manifestado como bello y sublime en el amor de los cuerpos) es
concebida como un desocultamiento del ente a partir de lo que, como fondo, permanece
oculto. La verdad que se desarrolla por medio del poema, manifiesta en uno de sus
modos que es la belleza, las maneras para configurar dentro de la obra todo el ser ente
de la obra, esta belleza si se da de manera simple y sin ornamentaciones esta mas cerca
de mostrar la verdad tal como es. Si se muestra inmersa en elementos que no le son
propios del ocultamiento mismo, se corre el riesgo de perder de vista el camino que
guia por la indagacion del pensar. La configuracion de la verdad como tal es necesaria
para su manifestacion, como una disposicion que sirve de base para el poema pero que
permanece oculta hasta que acontece por medio del ser-poema en la totalidad del ente
que es llevado a la verdad. Por ser expresion de una interpretacion del mundo mediante
una conciencia creadora, su producto, el poema, representa un universo alterno a esa
realidad, que exige del lenguaje su maxima fuerza creadora, originaria e imaginativa.
El mundo representado en la poesia de Charry-Lara se disuelve en sus elementos, es la
naturaleza elemental en cuyo seno se producen las oscuras transformaciones. El fendmeno
crece en la penumbra, se engrosan sus brazos en la ciudad que se apaga.

Debieron ser esbeltas sus dos sombras
de languidez
adorandose en la tarde.



270- Luis Felipe Vélez

Y debieron ser terribles sus dos rostros
frente a las
amenazas y reldmpagos.

Esta naturaleza del estado poético en su inefabilidad, se opone a la naturaleza como
resultado técnico de la transformacion del mundo cientifico y pretende que el hombre
salve su sentido en la vida, sienta la vida y logre, aunque sea por un instante reducirla
en el fendmeno, entregando el saber al develamiento de una verdad sacada de todo
aquello que se mueve en el caos de lo in-nombrado, alumbrando de repente rincones
desconocidos y todo el mundo lleno de fantasmas inesperados. Es la poesia el refugio
y morada del hombre que anhela ser manifestado como palabra y verso; asi como la
pintura logra reunir la infinitud en la finitud de la obra, el poeta configura un sistema en
el que sin importar situacion historica o temporal, recoge en la emanacion del lenguaje
profundo la descripcion de situaciones y acontecimientos.

Son cuerpos que son piedra, que son nada,
son cuerpos de mentira, mutilados,

de su suerte ignorantes, de su muerte,

y ahora, ya de cerca contemplados,
ocasion de voraces negras aves.

La libertad que una vez fue propia de vivaces cuerpos, ahora se encuentra silenciosa
como la inerte piedra; el fendémeno del poder los vuelve ignorantes de su sino; ya no
serd posible acceder al fundamento de lo que mora en el ser, lo que comenzo siendo
una oda solemne al aparente movimiento de la gracia y el amor, concluy6 con la amarga
realidad que es la base de la relacion del hombre con su mundo. Las determinaciones
del hombre no estan en la esencia, no le han sido dadas, sino que resultan de la relacion
de lo que afirma Danilo Cruz Vélez como “Punto de cruce con el ser, que es el centro
de la relacion, pues en ese cruce se constituye el hombre en cuanto hombre y aparecen
todos los entes’™

Charry-Lara con su poesia intenta hacer volver al hombre a su posicion de oyente
frente al lenguaje, para volver a oir el misterio del mundo y del ser, advirtiendo asi que
no es el hombre el que determina el ser sino que es el ser quien saca al hombre de la
nada. Vivio el enigma y revivid el misterio habitando la poesia en el simbolismo que
lo identificéd y lo enfrento6 al devenir del pensamiento y las concepciones. Los cuerpos
sin alivio ni escampo que aguardan en la bruma de la noche son miles; se nombro el
fenomeno de manera poética y sublime, se sintid la sangre y el olor de los cuerpos
durante dias al sol pero no hubo rechazo ni desagrado, s6lo conciencia en silencio que
anhel6 en sus momentos mas auténticos de la relacion con el lenguaje. El poema de
Charry-Lara aproxima una terrible soledad frente a la nada de la que se vuelve hacia el

4 Danilo CRUZ VELEZ, Filosofia sin supuestos. Editorial Sudamericana. Bs As. 1970. P. 203.



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 271

ser con una actitud mas reverencial ante el mundo. Cada cosa, pequefia o grande esta
viva y avanza como ese aliento que toda hoja mueve; la tierra revela para el poeta un
saber porque éste le presta atencion, suspende los juicios tradicionales y s6lo mediante
la emoym -epoché- capta la esencia fundamental del lenguaje que se da en la naturaleza
y se brinda incansablemente a toda conciencia. Como la de Charry-Lara a quien, “le
es aplicable aquella nocion de Fernando Pessoa, para quien “la poesia es asombro,
admiracion como la de un ser caido del cielo en plena conciencia de su caida, atonito
ante las cosas™

Como Charry diria “Los rios todos se encuentran/ en las mismas aguas/ Las vidas
todas se distancian/ en el mismo aire™.

5 Carlos-Enrique RUIZ. Revista el Aleph N° 100. Articulo: Suscitaciones. Manizales. 1997 P.145.
¢ Ibid. P. 148.



272-

COLABORADORES

Julia Valentina Iribarne

Doctora, licenciada y profesora de Filosofia de la Academia nacional de Ciencias de
Argentina. Es Directora de la Seccion en Fenomenologia y Hermenéutica de la Academia
Nacional de Ciencias. Es profesora de Antropologia Filosdfica en la Universidad Catolica
Argentina (UCA). Ha publicado los libros: Por las calles de Dios en plena siesta (2004),
Puerto (2000), Suerio de sombras (1999), Husserls Theorie der Intersubjektivitit (1994),
La intersubjetividad en Husserl, bosquejo de una teoria Vol. 1. (1987) y Vol. II (1988),
La libertad en Kant. Actualmente es representante en América Latina y la Peninsula
Ibérica en el Comité Ejecutivo de la Organizacion de Organizaciones de Fenomenologia
(OPO). Es miembro ordinario del Circulo latinoamericano de Fenomenologia.

Direccion electronica: jiliairibarne@fibertel.com.ar

Daniel Herrera Restrepo

Doctor en Filosofia. Estudi6 en Lovaina y Friburgo. Ha sido Doctor y Decano de
la Facultad de Filosofia de la Universidad de Buenaventura, Decano de Humanidades
de la Universidad del Valle y decano de Filosofia de la Universidad Santo Tomas y
por varios afios profesor invitado especial de la Universidad Nacional. Ha publicado:
Hombre y Filosofia. El dinamismo teleoldgico de la conciencia (1972). La filosofia en
Colombia. Bibliografia. 1620-1973 (1975), Los Origenes de la Fenomenologia (1980),
Teoria Social de la Ciencia y la Tecnologia (1993), América Latina y la Fenomenologia
(México 1999) y La persona y el mundo de su experiencia (2002). Ha publicado un sin
numero de articulos y ensayos sobre fenomenologia y filosofia en general diseminados
en distintas revistas filoséficas. Es miembro ordinario del Circulo Latinoamericano de
Fenomenologia.

Direccion electronica: danielherrera@007mundo.com




- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 273

German Vargas Guillén

Filosofo de la Universidad de San Buenaventura (1984). Maestria en Filosofia
Latinoamericana, Universidad de Santo Tomas (1990). Doctor en Inteligencia Artificial
y Procesos de Razonamiento, de la Universidad Pedagogica Nacional (2003), con la
investigacion “La representacion computacional de dilemas morales, investigacion
fenomenologica de epistemologia experimental”. Profesor titular de la Universidad
Pedagodgica Nacional. Publicaciones: Fenomenologia del ser y del lenguaje (2003);
Tratado de Epistemologia (2003); Filosofia, Pedagogia, Tecnologia (2°. Ed. 2003);
Pensar sobre nosotros mismos, introduccion fenomenologica a la filosofia en América
Latina (2002). Es miembro ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia.

Direccion electronica: gvargas@cable.net.co

Harry P. Reeder

Es profesor asociado de la Universidad de Texas en Arlington. Recibi6 su Maestria y
su Doctorado en la Universidad de Waterloo (Canada). Algunas de sus publicaciones son:
Argumentando con cuidado, Editorial San Pablo, Bogota, 2007. El sentido: dimensiones
lingiiisticas y extralingiiisticas, Universidad Pedagdgica Nacional, Bogota, 2007. La
globalizacion y la fenomenologia del lenguaje, Editorial Jitanjafora, México, 2007.

Direccion electronica: reeder@uta.edu; harryreeder@hotmail.com

Pedro Juan Aristizabal Hoyos

Filésofo de la Universidad de Caldas (1984). Magister en Filosofia de la Pontificia
Universidad Javeriana, Bogotd. Doctor en Filosofia de la Universidad Bolivariana de
Medellin. Profesor de la Universidad Tecnolégica de Pereira. Es autor de los libros
Intimidad y Temporalidad, Husserl-Rilke. Alejandria Libros, Bogota, 2003. Subjetividad,
Historia y Cultura, estudios fenomenoldgicos, Alejandria Libros, Bogota, 2005. Ha sido
colaborador en las Revistas Folios, Praxis Filosofica 'y Ciencias Humanas. Lider del
Grupo de Investigacion “Fenomenologia y Teoria Critica de la Sociedad” (Colciencias,
A). Miembro ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia.

Direccion electrénica: juansipaso@utp.edu.co

William Betancourt Delgado

Estudios de filosofia en las Universidades Nacional, de Colombia y Heidelberg, de
Alemania. Actualmente profesor titular jubilado del Departamento de Filosofia de la
Universidad del Valle. Su produccion intelectual se encuentran multiples articulos sobre
temas filosoficos, ademas de los siguientes libros: Existencia y cosmos en la época
presocratica de la cultura occidental (1982), Del logos al eidos (1992), Heraclito, un
pensador en la cercania de lo sagrado (1992) y Los caminos de Grecia (1997).

Direccion electronica: williambetancourt@cable.net.co



274-

Klaus Held

Estudio filosofia y filologia clasica (1916), se promovio en 1962 con la investigacion
“Lebendinge Gegenwart” iiber Edmund Husserl.” Y se habilité en la Universidad
de Colonia 1970 con una investigacion sobre Heraclito 1971-1974. Fue profesor de
filosofia en 1974-2001 en la Universidad de Wuppertal en la Technischen Hochshule
Aachen y 1974-2001 en la Universidad de Wuppertal. En1987-1994 fue presidente de
la sociedad alemana de investigacion fenomenologica. Como becario de investigacion y
huésped se desempefio largo tiempo en Japon, en Estados Unidos, Hong-Kong y Korea.
Numerosas invitaciones de conferencias lo llevaron a los principales paises de Europa,
norte y Sudamérica, Asia y Africa Oriental. Es editor o coeditor de los escritos de
Husserl y Heidegger como de temas y obras completas como revistas en el interior y en
el extranjero. Sus libros y conferencias sobre el pensar de los antiguos y sobre filosofia
politica son traducidos a 18 idiomas. Miembro asociado del Circulo Latinoamericano
de Fenomenologia.

Direccion electronica: held@uni-wuppertal.de

Sonia Cristina Gamboa Sarmiento

Ingeniera de Sistemas y Magister en informatica de la Universidad Industrial de
Santander. Candidata al titulo de Doctor en Ensefianza de la Filosofia de la Universidad
Pedagogica Nacional. Ha colaborado en las revistas y Cuadernos de Filosofia. Autora del
libro Creatividad y Entornos Virtuales de aprendizaje. Editorial Universidad Pedagogica
Nacional, Bogota, 2004. Investigadora en el proyecto: Institucionalizacion de la
Investigacion y la Ensefianza de la Filosofia, en la Universidad Pedagdgica Nacional.

Direccion electronica: sgamboa@pedagogica.edu.co

Ignacio Rafael Duque Garcia

Doctor en Filosofia de la Universidad de Zaragoza, tesis sobre Frederic Jameson y
la postmodernidad. Especialista en Ciencias de la cultura de la Fondazione Collegio
San Carlo di Modena, en Italia. Desde el ano 2006 es responsable del area de resenas
de la Revista Riff-Raff. Socio y miembro del Consejo de Direccion de la Asociacion
Integrapluss, dedicada a la integracion social y a la educacion familiar en ambitos de
marginacion.

Direccion electronica: nachodg@hotmail.com

Edward Ortiz Valencia

Estudiante del Programa de Licenciatura en Filosofia de la Universidad del Valle.
Co-investigador del Grupo de Investigacion Hermes. Ha publicado el articulo £/ perdon
en el marco de una teoria de la accion en Revista Légein No. 3, Departamento de
Filosofia, Universidad del Valle.

Direccion electronica: edwardortizv@yahoo.com




- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 275
Julio César Vargas Bejarano

Filésofo de la Universidad San Buenaventura y Psicologo de la Universidad de la
Sabana. Magister en Filosofia de la Pontificia Universidad Javeriana, Doctor de Filosofia
de la Universidad de Wuppertal bajo la direccion del Prof. Dr. Klaus Held. Profesor
Asociado de la Universidad del Valle; ha publicado: Fenomenologia y Psicologia pura,
un estudio de la via psicologica en Edmund Husserl, en Coleccion Filosofia y Ciencia,
Vol. 2, 1999. Miembro Ordinario del Circulo Latinoamericano de Fenomenologia.

Direccion electrénica: jucevargasb@yahoo.com

Carlos B. Gutiérrez

Doctorado en Filosofia, Master of Arts en Filosofia, Licenciado en Filosofia y Letras.
Profesor Titular de Filosofia de la Universidad de los Andes desde el afio 1976. Ha sido
profesor asociado de Filosofia de la Universidad Nacional de Colombia desde1978. Fue
Presidente de la Sociedad Colombiana de Filosofia (1979-1983) (1993 -2000). Presidente
de la Sociedad Interamericana de Filosofia (1994-1999) y Titular de la Medalla Goethe
(1989). Miembro del Consejo Cientifico de la Fundacion Internacional Marx-Engels de
Amsterdam desde el afio 1991 y ha sido profesor Visitante de las Universidades Nacional
Auténoma de México, Ankara, Morelia y Campinas. Entre sus tltimas publicaciones
encontramos Temas de filosofia hermenéutica. Conferencias y ensayos, Univ. de los
Andes/Univ. Nacional de Colombia, Bogota 2002 y fue Editor de No hay hechos, sélo
interpretaciones. Universidad de los Andes, Bogota 2004.

Direccidn electronica: cgutierr@uniandes.edu.co

Luz Gloria Cardenas

Profesora Instituto de Filosofia. Universidad de Antioquia. Estudios de filosofia,
Universidad Colegio Mayor de Nuestra Sefiora del Rosario. Maestria Universidad
Catolica de Lovaina, Bélgica. Actualmente realiza sus estudios de doctorado en el Instituto
de Filosofia de la Universidad de Antioquia. Ha publicado los siguientes libros: (Coautor,
Luis Alberto Fallas Lopez) En didlogo con los griegos. Introduccion a la filosofia antigua,
Bogota, Universidad Pedagogica Nacional, Universidad de Antioquia, 2005. Miembros
del Grupo Filosofia Griega (Colciencias A). Miembro del Grupo Filosofia y ensenanza
de la Filosofia (Colciencias A). Miembro ordinario del Circulo latinoamericano de
Fenomenologia.

Direccion electronica: Icardenas@quimbaya.udea.edu.co

Martha Cecilia Betancourt

Licenciada en Filosofia y Letras, Universidad de Caldas. 1981, Magister en Filosofia,
Universidad Nacional de Colombia, Bogota. 1995, Doctora en Filosofia. Universidad
de Sevilla — Espaiia. 2007. Profesora titular de la Universidad de Caldas. Ha publicado



276-

los siguientes libros editados por la Universidad de Caldas: El texto escrito (1998, en
coautoria de Beatriz Jaramillo); Russell: mundo y lenguaje; Metdfora y ver como - La
creacion de sentido de la metdfora (2006). Areas de investigacion: filosofia del lenguaje
y de la accion. Algunas otras publicaciones son “Wittgenstein, Madrid. Editextos”. 2004
(en coautoria con Dr. Jorge V. Arregui).

Direccion electronica: martac.betancur@ucaldas.eu.co ; martacb55@hotmail.com

Jennifer Hincapié Sanchez

Licenciada en Filosofia, estudiante del programa de Maestria en Filosofia de
la Universidad del Valle. Co-investigadora del Grupo de Investigacion Hermes.
Ha publicado: Seren Aabye Kierkegaard y su concepto de ironia Serie Opera Prima
No. 1, Programa Editorial Facultad de Humanidades, Universidad del Valle, Cali, 2007.
;Olvido o perdon: un grave problema se nos pone de precedente? en Revista Légein
No. 3, Departamento de Filosofia, Universidad del Valle.

Direccion electronica: chafa023@hotmail.com

Rodolfo Ledesma

Profesor Asociado en la Escuela de Musica de la Facultad de Artes de la Universidad
del Valle. Con estudios de Composicion Musical a nivel de postgrado en la Illinous
State University (USA 1982), en la University of Miami (USA 1990), y en la Escuela
de Estudios Musicales superiores en Detmold Alemania. También es graduado como
Ingeniero Civil en la Universidad Santo Tomds de Bogota y tiene una Maestria en
Filosofia de la Universidad del Valle 2007-2008. Ha escrito diversos articulos sobre la
filosofia del arte de los cuales algunos han sido publicados en Revistas de la Facultad
de Humanidades.

Direccion electronica: ledesmarodolfo@yahoo.com

Bernardo Ortiz Campo

Artista Plastico. Magister en Filosofia de la Universidad del Valle. Director de la
Revista independiente Valdés. Fue director técnico de la Biblioteca Departamental Jorge
Garcés Borrero de Cali. Actualmente profesor de tiempo completo de la Universidad
de los Andes.

Direccion electronica: beortizce@yahoo.com

Juan Manuel Cuartas Restrepo

Profesor titular del Departamento de Filosofia de la Universidad del Valle. Magister
en Lingiiistica Hispanoamericana por el Instituto Caro y Cuervo, y Doctor en Filosofia
por la Universidad Nacional de Educacion a Distancia, de Madrid. Ganador del Premio



- Anuario Colombiano de Fenomenologia - 277

Nacional de Ensayo Rafael Gutiérrez Girardot, 2006, Ministerio de Cultura-Instituto
Caro y Cuervo. Corredactor del Volumen IV del Diccionario de Construccion y régimen
de la Lengua Castellana, de Rufino Jos¢ Cuervo (Instituto Caro y Cuervo, 1994). Autor
de Blanco Rojo Negro, Programa Editorial de la Universidad del Valle, Cali, 1998.
Autobiografias de filosofos y poetas, Editorial Universidad de Caldas, Manizales, 2004.
Los 7 poetas del haiku, Programa Editorial de la Universidad del Valle, Cali, 2005. Los
rumbos de la mente, ensayos sobre el yo, la mente natural y la inteligencia artificial,
Editorial San Pablo, Bogota, 2006. Marvel Moreno, treinta arios de escritura de mujer,
Instituto Caro y Cuervo, Bogota, 2007. El Budismo y la Filosofia, 2a Ed. Programa
Editorial de la Universidad del Valle, Cali, 2007.
Direccion electronica: juancuar@univalle.edu.co

Luis Felipe Vélez

Licenciado en Filosofia de la Universidad del Valle. Profesor contratista del
Departamento de Filosofia de la Universidad del Valle. Co-investigador del Grupo de
Investigacion Hermes. Ha publicado el articulo Retornar al Otro en Revista Légein No.
3, Departamento de Filosofia, Universidad del Valle.

Direccion electronica: velezluisf@yahoo.com







